
https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmanns thal
Jahrbuch · Zur europäischen Moderne

17/2009

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HOf  MAN NSTHAL
JAHRBUCH · ZUR EUROPÄISCHEN MODERNE 17/2009

Im Auftrag der Hugo von Hofmanns thal-Gesellschaft

herausgegeben von

Gerhard Neumann · Ursula Renner

Günter Schnitzler · Gotthart Wunberg

Rombach Verlag Freiburg

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedruckt mit Förderung des Bundesministeriums
für Wissenschaft und Forschung in Wien

© 2009, Rombach Verlag KG,
Freiburg im Breisgau

1. Auflage. Alle Rechte vorbehalten
Typographie: Friedrich Pfäfflin, Marbach

Satz: TIESLED Satz & Service, Köln
Herstellung: Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG, 

Freiburg i.Br.
Printed in Germany

ISBN 978-3-7930-9604-7

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Astrid Lange-Kirchheim
Das fotografierte Hungern

 Neues Material zu Franz Kafkas Erzählung
»Ein Hungerkünstler«

7

Bernd Stiegler
Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch

Wege durch die Moderne
57

Albert Renger-Patzsch
Über die Grenzen unseres Metiers

Kann die Fotografie einen Typus wiedergeben?
Text, Kontexte und Dokumente

Herausgegeben und mit einer Einleitung von Bernd Stiegler
89

Elsbeth Dangel
»Halb zufällig, halb absichtlich«

Die Inszenierung von Brüchen in Hofmanns thals Briefwechseln
147

Jörg Schuster
Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«?

Briefkultur in Zeiten des Ästhetizismus 
Hofmanns thals Korrespondenzen mit Edgar Karg 

von Bebenburg und Ottonie Gräfin Degenfeld
171

Anna-Katharina Gisbertz
Zu einer Stimmungspoetik
in Hofmanns thals Prosa

203

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker
Die Wirklichkeit der Lyrik

Zu den Dichtungskonzeptionen Hofmanns thals und Benns
227

Hee-Ju Kim
›Ehe zwischen Brüdern‹

Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht 
ihrer intertextuellen Bezüge zur 

»Geschichte der Prinzen Amgiad und 
Assad« aus »Tausendundeine Nacht«

253

Jana Schuster
Orphische Resonanz

Richard Deacons graphische Serie 
»It’s Orpheus When There’s Singing« 

und Rainer Maria Rilkes Poetik des Hörens
289

Gerhard Kaiser 
Kinder der Finsternis?

Adolf Muschgs Roman »Kinderhochzeit«
331

Hugo von Hofmanns thal-Gesellschaft e. V.
Mitteilungen

353

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis
369

Anschriften der Mitarbeiter
379

Register
381

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 7

Astrid Lange-Kirchheim

Das fotografierte Hungern
Neues Material zu Franz Kafkas Erzählung

»Ein Hungerkünstler«

Es ist bekannt, welch großes Gewicht aktuellen Publikationen in der Pres-
se, sei es den Tageszeitungen mit ihren Wochenendbeilagen, sei es Fach-
zeitschriften, literarischen und anderen, für die Konzeption von Kafkas 
Texten zukommt. Herausragendes Beispiel dafür ist jener frappierende 
Artikel aus dem »Prager Tagblatt« vom 1. April 1917 über einen dres-
sierten Affen, »Consul, der viel Bewunderte. Aus dem Tagebuch eines 
Künstlers«, »der Kafka direkt zur Niederschrift«1 seiner Erzählung »Ein 
Bericht für eine Akademie« veranlaßt hat. Verständlich daher die immer 
noch anhaltende Suche nach solchen ›Vorlagen‹ oder minder ambitiös 
formuliert ›Intertexten‹, die zur Kontextualisierung von Kafkas Werk 
beitragen. So durchforstete Hartmut Binder Prager Tageszeitungen zwi-
schen 1904 und 1925, ohne aber die gesuchten ›exakten Anregungen‹ 
für Kafkas Geschichte »Ein Hungerkünstler« gefunden zu haben.2 Auch 
Bauer-Wabnegg bedauerte noch 1990, daß eine exakte Quelle bisher 
nicht bekannt sei.3 Wenn nun hier der 1896 in der Wochenzeitung »Das 
interessante Blatt« in fünf Fortsetzungen erschienene und mit Fotoserien 
ausgestattete Bericht über den italienischen Hungerkünstler Giovanni 
Succi als möglicher Intertext vorgestellt werden soll, so ist zuvor da-
ran zu erinnern, daß die amerikanische Kafka-Forschung schon 1987 
auf die zahlreichen Berichte in den Tageszeitungen vor 1900, sogar den 
amerikanischen wie »The New York Daily Tribune«, hingewiesen hatte, 
welche die Fasten-Experimente bekannter Hungerkünstler begleiteten. 
Unter ihnen war Giovanni Succi der berühmteste und wahrscheinlich 
das Modell für Kafkas Hungerkünstler. Dieser hatte am 21. Dezember 

1 So Walter Bauer-Wabnegg, der diesen Fund machte, publizierte und im Kontext von 
Kafkas Faszination durch die Varieté- und Zirkuswelt ausführlich diskutiert: Monster und 
Maschinen, Artisten und Technik in Franz Kafkas Werk. In: Franz Kafka: Schriftverkehr. Hg. 
von Wolf Kittler und Gerhard Neumann. Freiburg i.Br. 1990, S. 316–382, hier: S. 354.

2 Hartmut Binder: Kafka. Der Schaffensprozeß. Frankfurt a. M. 1983, S. 274.
3 Bauer-Wabnegg, Monster und Maschinen (wie Anm. 1), S. 373.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim8

1890 in New York eine Hungerperiode von 45 Tagen erfolgreich been-
det und damit einen neuen Rekord aufgestellt.4 In diesen aktuellen Zei-
tungsberichten dürfte Breon Mitchell auch auf den weiteren Intertext zu 
Kafkas »Hungerkünstler« gestoßen sein, den er in seinem Kafka-Beitrag 
erstmals vorstellt, die Einzelstudie über Succi des Florentiner Arztes Lui-
gi Luciani: »Fisiologia del Digiuno. Studi sull’uomo«.5 Denn wie wir aus 
den späteren Presseberichten über seine Hungerexperimente erfahren, 
versäumte es Succi nie, auf Luciani hinzuweisen, dem er als lebendes 
Experimentierobjekt für seine Studien gedient hatte und der bereit ge-
wesen war, ihm die körperliche Fähigkeit zu hungern und die korrekte 
Durchführung seiner Hungerveranstaltungen mit dem Siegel der Wis-
senschaft zu bestätigen. »Der Wissenschaft zu dienen« ist denn auch wei-
terhin das Motto, mit dem Succi für seine Schaustellungen wirbt, für 
ein fehlerloses, betrugsfreies und zeitlich noch ausgedehnteres Hungern. 
Succis 30tägiges Fasten in Lucianis Labor fand 1888 statt und wurde 
mit allen verfügbaren Apparaten und modernsten Meßverfahren, auch 
zum Ruhme der damals noch jungen medizinischen Sparte der Physio-
logie, durchgeführt – für beide, den Arzt und den Hungerkünstler, eine 
win-win-Situation.6 Um die Quellenlage zu Kafkas »Hungerkünstler« 
weiter aufzuhellen, hatte Breon Mitchell bereits 1987 dazu aufgefordert, 

4 Breon Mitchell: Kafka and the Hunger Artists. In: Alan Udoff (ed.): Kafka and the 
Contemporary Critical Performance, Indiana University Press 1987, S. 236–255. Mitchell 
zi tiert aus »The New York Daily Tribune« vom 6. November, vom 3. und ausführlich vom 
21. Dezember 1890, als Succi sein Hungern beendet; siehe S. 242, 247 und 252f.

5 Luigi Luciani: Fisiologia del Digiuno. Studi sull’uomo, Firenze 1889; dt. Das Hungern. 
Studien und Experimente am Menschen. Autorisierte Übersetzung von Sanitätsrat Dr. M. O. 
Fraenkel. Hamburg und Leipzig: Verlag von Leopold Voss 1890. 239 S. 

6 Ich selbst habe die Monographie Lucianis in ihrer Bedeutung nicht nur für Kafkas 
»Hungerkünstler«, sondern auch für seine Erzählung »In der Strafkolonie« untersucht: Nach-
richten vom italienischen Hungerkünstler Giovanni Succi. Neue Materialien zu Kafkas »Hun-
gerkünstler«. In: Freiburger literaturpsychologische Gespräche 18 (1999), Themenband: 
»Größenphantasien«, S. 315–340, hier: S. 316–320. Siehe auch d. Verf.: Franz Kafka »Ein 
Hungerkünstler« – Zum Zusammenhang von Eßstörung, Größenphantasie und Geschlech-
terdifferenz (mit einem Blick auf neues Quellenmaterial). In: Freiburger literaturpsycholo-
gische Gespräche 18 (1999), Themenband: »Größenphantasien«, S. 291–313, hier: S. 292f. 
Inzwischen wurden Auszüge aus Lucianis Studie wieder zugänglich gemacht, siehe Torsten 
Hahn, Jutta Person, Nicolas Pethes (Hg.): Grenzgänge zwischen Wahn und Wissen. Zur 
Koevolution von Experiment und Paranoia 1850–1910. Frankfurt, New York 2002, S. 58–71. 
Im gleichen Band diskutiert Jutta Person unter der Überschrift »Abnormität und Irrsinn – Das 
Spektakel des Hungerkünstlers Succi« (S. 240–253) die Gefahren, welche die Diagnose Wahn 
für Lucianis Experiment mit Succi implizierte. Auch sie stellt den pragmatischen Austausch 
zwischen Hungerkünstler und Wissenschaftler fest, »wissenschaftliche Legitimierung auf der 
einen, Bereitstellung von Untersuchungsmaterial auf der anderen Seite« (S. 246).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 9

»[a] close scrutiny of European newspapers of the period« zu unterneh-
men.7 Ich selbst bin in dem Weltpresseorgan der »Neuen Freien Presse«8 
(Wien) fündig geworden und habe die dort aus Anlaß von Succis Wiener 
Auftritt 1896 erscheinenden Berichte vom 9. März bis zum 30. April tran-
skribiert und 1999 erstmals wieder zugänglich gemacht.9 In der »Neuen 
Freien Presse« ist am 30. März 1896 von den ausführlichen Berichten in 
den Wiener Zeitungen über Succis »letzte« Mahlzeit am 29. März, dem 
Beginn seiner Hungerperiode von 30 Tagen, die Rede und daß er »gan-
ze Stöße von Zeitungen nach London« expedierte, der nächsten Station 
seiner Fastentour.10 Unter diesen Wiener Zeitungen hat Peter Payer11 
inzwischen das »Illustrierte Wiener Extrablatt«12 und die Satirezeitschrift 
»Kikeriki«13 namhaft gemacht, jedoch ohne die »Neue Freie Presse« zu 
erwähnen oder einen Gesamtüberblick über die an den Berichten über 
Succi beteiligten Tageszeitungen, Wochenblätter, Sonntagsbeilagen u. ä. 
zu unternehmen. Weder Breon Mitchells Beitrag von 1987 noch meine 
Dokumentation über die Berichte in der »Neuen Freien Presse« werden 
von Payer zur Kenntnis genommen.

Ich werde nun im Folgenden den Fortsetzungsbericht über Succis 
Wiener Hungerexperiment im »Interessanten Blatt« vorstellen und in 
seiner Relevanz als Intertext für Kafkas Erzählung diskutieren, wobei 
ich zunächst auf den Text, sodann auf die Fotos eingehe. Doch zuvor 
ein Wort zur Zeitung selbst. »Das interessante Blatt«, das im Mai 1882 
gegründet wurde und bis September 1939 existierte, war das wichtigste 
und größte (fotografisch) illustrierte Wochenblatt in den deutschsprachi-
gen Teilen der Monarchie. Leider läßt sich über dieses weit verbreitete 

7 Mitchell, Kafka and the Hunger Artists (wie Anm. 4), S. 253.
8 Die »Neue Freie Presse« galt als bürgerlich-liberales Weltblatt. Sie bedeutete »für die 

ganze österreichisch-ungarische Monarchie etwa das gleiche […] wie die ›Times‹ für die eng-
lische Welt oder der ›Temps‹ für die französische […].« Stefan Zweig: Die Welt von Gestern. 
Erinnerungen eines Europäers [1944]. Frankfurt a. M. 1972, S. 81. Die »Neue Freie Presse« ist 
jetzt einsehbar im virtuellen Lesesaal der Österreichischen Nationalbibliothek ANNO.

9 D. Verf., Nachrichten vom italienischen Hungerkünstler Giovanni Succi (wie Anm. 6), 
S. 322–339.

10 Siehe ebd., S. 328. Neue Freie Presse, Nr. 11351 v. 30.03.1896 [Montag], Abendblatt, 
S. 3.

11 Peter Payer: Hungerkünstler. Eine verschwundene Attraktion. Wien 2002. 116 S. Es 
handelt sich hier um eine eher populäre, gefällige Darstellung, zwar mit wichtigen Informatio-
nen, aber ohne wissenschaftlichen Anspruch.

12 Das »Illustrierte Wiener Extrablatt« gehörte zur Wiener Klatschpresse.
13 »Kikeriki. Humoristisches Volksblatt«, bekannt für seine populistische und antisemiti-

sche Ausrichtung. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim10

Journal recht wenig an Informationen zusammentragen, vor allem was 
die Zeit vor 1900 betrifft. Weder bei Paupié14 noch bei Zenker15 ist es 
verzeichnet. Entsprechend bedauert auch Anton Holzer, daß »das neue, 
massenkulturelle System der (fotografischen) Berichterstattung«, das 
um die Jahrhundertwende entstand und wohin »Das interessante Blatt« 
gehört, weniger gut wissenschaftlich untersucht ist als das »Nachrich-
tenwesen der Hochkultur (Tageszeitungen)«,16 ging es hier doch neben 
der herkömmlichen Berichterstattung vor allem um die Darstellung und 
Verbreitung von Sensationen. Ich zitiere aus dem Wenigen, das sich fin-
den ließ: Das neue illustrierte Wochenblatt sei, so ließ der Eigentümer 
und Herausgeber S. Auspitzer in der sogenannten »Pränumerationsein-
ladung auf das Interessante Blatt« 1882 verlauten, ein 

illustriertes Journal, mit der Bestimmung, das Interessante von Nah und 
Fern, das Sensationelle in Wort und Bild zu sammeln und Belehrung und 
Unterhaltung in Familie und Haus zu tragen. […] Das interessante Blatt er-
scheint reich illustriert und elegant ausgestattet […]. Das interessante Blatt ist 
zugleich das billigste illustrierte Journal […].17 

Für den Inhalt der Zeitschrift zeichnete verantwortlich A. Eurich. In der 
gleichen Druck- und Verlagsanstalt (L. Bergmann und Co.) gab ab 1896 

14 Kurt Paupié: Handbuch der österreichischen Pressegeschichte. 2 Bde. Wien/Stuttgart 
1960.

15 Ernst Viktor Zenker: Geschichte der Journalistik in Österreich verfaßt aus Anlaß der 
Weltausstellung Paris 1900. Mit einem Vorwort von Ferdinand von Saar. Wien 1900. Zen-
ker bedauert vielmehr die Lücke, die im österreichischen Zeitungswesen bei den Unterhal-
tungs- und Familienblättern sowie bei den literarischen Zeitungen bestehe (S. 95): »Österreich 
besitzt [1900] keine einzige große Revue«. Ähnlich sei es mit den illustrierten Familienjour-
nalen bestellt. Deshalb hatte die »Die Gartenlaube« in Österreich ebenso viele Abonnenten 
wie in Deutschland. »Das interessante Blatt« dürfte ursprünglich als illustriertes Familien-
blatt gedacht gewesen sein, reichte aber an die extranationalen Vorbilder nicht heran. Erst 
nach 1900 entwickelte sich »Das interessante Blatt« – u. a. mit der Zunahme des Anteils der 
Fotografien von Ausgabe zu Ausgabe und stetig steigender Seitenzahl – zu einem Inseraten-
blatt und zu einer bahnbrechenden modernen Illustrierten. Vgl. Liesl Glück: »Das interes-
sante Blatt« und »Der Kuckuck«. Ein Beitrag zur Zeitschriftengeschichte. Diss. Wien 1953, 
S. XIXf.

16 Anton Holzer: Nachrichten und Sensationen. Pressefotografie in Deutschland und 
Österreich 1890 bis 1933. Ein Literaturüberblick. In: Fotogeschichte 107 (2008), S. 61–67, 
hier: S. 63. – Ich danke Anton Holzer sehr für seine zahlreichen fotogeschichtlichen Hin-
weise. 

17 So Glück, »Das interessante Blatt« (wie Anm. 15), S. 1f. Vgl. auch Herbert Friedelmeier: 
Reportagefotografie im Blickpunkt. In: Uwe Schögl (Hg.): Im Blickpunkt. Die Fotosammlung 
der Österreichischen Nationalbibliothek. Innsbruck 2002, S. 192–219. Hier wird besonders 
erwähnt (siehe dort Anm. 15), daß das Bildarchiv der Österreichischen Nationalbibliothek 
das einzige Institut sei, in dem diese Zeitschrift von 1882 bis zu ihrer Einstellung vorhanden 
ist.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 11

Lorenz Chiavacci die »Wiener Bilder. Illustriertes Sonntagsblatt« heraus, 
das bibliographisch als ›Beilage‹ zum »Interessanten Blatt« geführt wird.18 

Was den Bericht über Succi gerade im »Interessanten Blatt« so beson-
ders als Intertext für Kafkas »Hungerkünstler« qualifiziert, ist dreierlei: 
einmal der Charakter des Journals als Familienblatt, das also nicht nur 
Erwachsene anspricht und auch als Lesestoff eine größere Chance hat 
zu überleben als eine Tageszeitung – immerhin war Kafka bei Erschei-
nen der Fortsetzungsberichte noch nicht 14 Jahre alt; sodann stellt die 
Beigabe der Fotoserien des Hungernden einen hohen Lesereiz dar – 
Kafka war von Fotografie und Kino, Zeugnisse dafür gibt es seit 1909, 
fasziniert;19 und nicht zuletzt haben die stilistische Qualität und der Ton 
in der Beschreibung des hungernden Succi eine größere Nähe zu narra-
tiver Prosa als der trockene Nachrichtenstil der Tageszeitung der »Neuen 
Freien Presse«, sind also – schließlich mußten Neugierde, Sensationslust 
und Teilnahmebereitschaft der Leserinnen und Leser über Wochen auf-
recht erhalten bleiben – rhetorisch-stilistisch raffinierter aufbereitet und 
weisen damit gleichsam eine hohe Poesietauglichkeit auf. All das macht 
sie für eine intertextuelle Betrachtung im Hinblick auf Kafka geeignet. 

Die fünf Folgen im »Interessanten Blatt« vom 2., 9., 16., 23. und 30. April 
1896 stellen in sich abgeschlossene Kurzberichte dar (durchschnittlich ca. 
3400 Zeichen), die zusammengehalten werden durch die jeweils an den 
Schluß gesetzten Mitteilungen über Succis Gesundheitszustand und die 
Kommentierung der Foto-Porträts, die in der jeweils vergangenen Woche 
von Succi angefertigt wurden. »Das interessante Blatt« rühmt sich, eigens 
den Fotografen Anton Huber20 beauftragt zu haben, Succi alle zwei Tage 

18 Österreichische retrospektive Bibliographie. Hg. von H. W. Lang. 8 Bde. München 
2001–2006, hier: Reihe 2, Bd. 2: Bibliographie der Österreichischen Zeitungen 1492–1945, 
A–M. Hg. von H. W. Lang und Ladislaus Lang. München 2003: »Das interessante Blatt«, 
S. 378. Im virtuellen Lesesaal der Österreichischen Nationalbibliothek sind die »Wiener Bil-
der« in ANNO einsehbar, nicht aber »Das interessante Blatt«, was verwundert. Aus der Nähe 
beider Blätter erklärt sich aber, daß auch die »Wiener Bilder« mit einem Foto unter der 
Überschrift »Zwei interessante Gäste« über Succis Hungerexperiment berichteten (Nr. 15 v. 
19.4.1896, S. 9). 

19 Vgl. Carolin Duttlinger: Kafka and Photography. Oxford 2008, S. 37.
20 Anton Huber (1852–1936) war ein bekannter Sportfotograf um die Jahrhundertwende, 

der in Wien ein gutgehendes Atelier mit zahlreichen Mitarbeitern unterhielt. Er war einer 
der ersten Fotografen, die aktuelle Sportereignisse für die illustrierte Presse festhielt, und 
ist außerdem bekannt als Fotograf von Manövern und militärischen Veranstaltungen. 1898 
Ernennung zum k. k. Hof-Photographen. Siehe Biobibliografische Datenbank von Timm 
Starl zur Geschichte der Fotografie in Österreich: http://alt.albertina.at/cgibin/such_ausgabe.
pl?scid=1698&lang=de&n=Huber,%20Anton%20Paul#bid56728.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim12

speziell für »Das interessante Blatt« zu fotografieren. Hinsichtlich der Wie-
dergabe der Fotos in dem Journal ist man dabei auf der Höhe der Zeit, 
denn es wird betont, daß das illustrierende Bild »direct von der Photo-
graphie getreu wieder[gegeben ist]« (vgl. S. 36). Fototechnisch heißt das, 
daß Autotypien benutzt werden, die erst ab 1882 möglich sind, und daß 
»Das interessante Blatt« bereits das Rasterdruckverfahren anwendet, eine 
weitere Neuerung, die sich ab 1890 durchsetzt. Diese Techniken haben 
die Wiedergabe von Fotos mittels Zeichnung und Holzschnitt obsolet 
gemacht und zu einer enormen Steigerung des Foto-Anteils in den illu-
strierten Zeitungen geführt.21 Daß das ganzseitige Fototitelblatt erst später 
möglich/üblich wird, zeigt der beigegebene Titel des »Interessanten Blatts« 
vom 9. April, der noch die Zeichnung verwendet.22 

Dieses Titelblatt vom 9. April 1896 sensationiert unter der Überschrift 
»Der Todessprung aus den Flammen« mit der Darstellung eines Schloß-
brandes, über den man im Innern des Blattes (auf S. 2) Näheres erfahren 
soll. Ganz im Stil auch heutiger Sensationsblätter lautet die Bildunter-
schrift: »›Als der Vater das Schloß verließ, stürzte gerade sein Kind vom 
Fenster auf den Erdboden und blieb sofort todt.‹ Nach einer eingesand-
ten Skizze.« 

Der Titelkopf des »Interessanten Blatts« sei hier genauer vergestellt. Er 
blieb von 1882 bis 1938 trotz einiger Umzeichnungen im Wesentlichen 
unverändert. Ich zitiere aus der Dissertation von Liesl Glück:

Der Titel war eine sichtlich aus englischen Vorbildern beeinflußte allegorische 
Darstellung, wie man sie in den achtziger Jahren des vorigen Jahrhunderts mit 
Vorliebe verwendete. Sie war aus frühbarocken und Renaissannce-Elementen 
zusammengefügt mit Figuren im altdeutschen Gewand. Links im Bild sitzend, 
auf eine Harfe gestützt, verkündet die Fama als weiblicher Herold den Ruhm 
des Blattes. Zu ihren Füßen liegen die Symbole der Künste: Malerei, Archi-
tektur, Plastik, Schriftkunst usw. In der Mitte steht auf einem breiten Band 
der Name des Blattes in Frakturschrift. Rechts unten wird das Schriftband 
von einer Figurengruppe überschnitten, die die verschiedenen Lebensalter dar-
stellt. Kinder sitzen auf einem Brett (der Bühne des Lebens?); eine Großmutter 

21 Vgl. Bernd Weise: Aktuelle Nachrichtenbilder »nach Photographien« in der deutschen 
illustrierten Presse der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. In: Charles Grivel, André Gun-
thert, Bernd Stiegler (Hg.): Die Eroberung der Bilder. Photographie in Buch und Presse 
(1816–1914), München 2003, S. 62–101.

22 Vgl. Kiosk. Eine Geschichte der Fotoreportage 1839–1937. Hg. von Bodo von Dewitz. 
Göttingen 2001, Kapitel: »Illustrierte Nachrichten und Ereignisse 1896–1914«, S. 63: »›Leslie’s 
Weekly‹ wartete 1902 als Pioniertat mit ganzseitigen Fototiteln auf, während alle anderen an 
graphischen Gestaltungen festhielten«. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim14

erzählt einem andächtig zuhörenden Knaben eine Geschichte. Ein Liebespaar 
steht eng umschlungen daneben, und ein Alter sieht in die Ferne. Er staunt 
wohl über die neue Zeit, die da anbricht. Sie alle sind in altdeutsches Gewand 
gekleidet. Die Figur des Alten ist übrigens die einzige, die nicht recht auszuneh-
men ist […]. Der Künstler wollte anscheinend versinnbildlichen, daß sich alle 
Lebensalter für seine Zeitschrift interessieren. Nach oben zu war das Ganze 
mit Renaissancebändern, Blumen und Früchtegirlanden bekränzt. Sie moch-
ten etwa Friede, Fruchtbarkeit und Fülle bedeuten.23

Nun zu den Berichten des »Interessanten Blatts« über den Hungerkünst-
ler Giovanni Succi, die am 2. April 1896 beginnen. Der erste Bericht 
stellt den Italiener und sein polizeilich auf 30 Tage beschränktes Hunger-
Vorhaben – erlaubt ausdrücklich nur zu wissenschaftlichen Zwecken – 
vor. Der Begriff ›Experiment‹ fällt fünf Mal. Succis Überzeugung wird 
mitgeteilt, das Hungern sei erlernt, basiere aber auf starker Willens-
kraft als Naturveranlagung. Zur Experimentalanordnung gehörten ein 
Überwachungsdienst von »250 Personen aus allen Berufskreisen«24 mit 
einem Executiv-Comité und einem Präsidium sowie ein wissenschaftli-
ches Comité aus zahlreichen Ärzten.25 Ein ausgewählter Personenkreis 
wird zu Beginn der Fasten- bzw. Vorosterzeit zu einem Bankett geladen, 
welches in anderen Blättern als »Succi’s letzte Mahlzeit«26 bezeichnet 
und im »Interessanten Blatt« in einem Gruppenbild von 13 Personen 
festgehalten wird. Die Anspielung auf das Heilige Abendmahl wie auch 
auf das 40tägige Fasten von Christus in der Wüste (auch Succi projek-
tierte zunächst 40 Tage, und zwar öffentliches Hungern, was man ihm 
aber in Wien verwehrte) gehören zu den Topoi des »Schauhungerns«27 
(D 268) ebenso wie die Bezeichnung des Hungernden als Märtyrer und 
die häufige Plazierung der Hungerperiode in die Osterzeit. Kafka nimmt 
diese Anspielungen in Überbietung auf, wenn er seinen Hungerkünstler 
nicht nur als Märtyrer und Gekreuzigten ansichtig werden läßt, sondern 
auch, verkleinert, als Christus-Kind mit Maria und Josef im Stall, heißt 
es doch, er »saß gut im Stroh« (D 265f.) und befindet sich sein Käfig am 

23 Glück, »Das interessante Blatt« (wie Anm. 15), S. 36. Die beiden großen Palmwedel, auf 
die sich die Verfasserin keinen Reim machen kann, könnten für Freude und Frieden stehen. 

24 So die Neue Freie Presse, Nr. 11337 v. 16.3.1896 [Montag], Abendblatt, Titelseite. 
25 Die »Neue Freie Presse« nennt vierzehn Ärzte, ebd.
26 Z. B. in der Neuen Freien Presse, Nr. 11350 v. 29.3.1896 [Sonntag], Morgenblatt, S. 7.
27 Geklammerte Seitenzahlen mit der Sigle D im fortlaufenden Text beziehen sich auf: 

Franz Kafka: Ein Hungerkünstler [1922]. In: Ders.: »Ein Landarzt« und andere Drucke zu 
Lebzeiten. In: Ders.: Gesammelte Werke in zwölf Bänden. Nach der kritischen Ausgabe hg. 
von Hans-Gerd Koch. Frankfurt a. M. 1994, Bd. 1, S. 261–273.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 15

Schluß »auf dem Weg zu den Ställen« (D 271) der Tiere: Weihnachts- 
und Ostergeschichte werden kontaminiert und es wird damit der religiö-
se Rahmen dekonstruiert. Ähnlich ist die letzte Mahlzeit Succis als »glän-
zendes Bankett« im »Hotel Royal« bereits ein reines Medienereignis,28 
bei dem neben einem Schriftsteller und einem Theaterdirektor acht 
Redakteure anwesend sind, die sieben renommierte Wiener Zeitungen 
repräsentieren, ein Medienereignis, welches im »Interessanten Blatt« 
durch das »Gruppenfoto«, das mittels der Bildunterschriften die Perso-
nen hinsichtlich Namen und Funktion akribisch auflistet, pressemedial 
noch einmal inszeniert wird.29 Die Verantwortlichen des »Interessanten 
Blatts« wie auch des »Illustrierten Wiener Extrablatts«, welche ja nach-
weislich ausführlich über Succi berichteten, sind zwar nicht unter den 
genannten Redakteuren, dennoch dürfte es kaum einen mit diesem Foto 
vergleichbaren Beleg für die hohe Aufmerksamkeit geben, mit der die 
Presse die Hungervorstellung begleitete (die »Neue Freie Presse« führt 
zwar namentlich die Ärzte des »Überwachungs-Comités« auf, nicht aber 
die beteiligten Pressevertreter).

Der zweite Bericht (vom 9. April 1896) hebt neben den ritualisierten 
Hinweisen auf das ärztliche »Überwachungs-Comité«, den Informatio-
nen über den Gesundheitszustand und die abgenommenen Kilos auf 
die Resonanz des Experiments in der Öffentlichkeit und auf Succis Bio-
graphie, die Umstände seiner Laufbahn als Hungerkünstler ab. 50 bis 
100 Besuche täglich, ja wie andere Blätter bestätigen,30 Massenbesuche 
finden bei Succi statt, darunter sind Offiziere, Erzherzöge, Prinzessin-
nen; bei Kafka heißt das: »[Es] beschäftigte sich die ganze Stadt mit dem 
Hungerkünstler; von Hungertag zu Hungertag stieg die Teilnahme; je-
der wollte den Hungerkünstler zumindest einmal täglich sehn« (D 261). 
Besonders zahlreich ist »die Damenwelt« unter den Besuchern vertreten, 

28 Die Wiener Zeitungen berichten, oft mehrspaltig, fast täglich, so die »Die Presse« und 
die »Neue Freie Presse«, diese sogar wiederholt auf der Titelseite. »Die Presse« (Wien 1848–
1896) verfolgte »eine zentralistisch-großösterreichische Linie liberaler Prägung«, siehe Paupié, 
Handbuch (wie Anm. 14), Bd. 1, S. 135–138, sie rangiert dort als »Weltblatt«, S. 134. »Die 
Presse« ist einsehbar im virtuellen Lesesaal ANNO der Österreichischen Nationalbibliothek. 

29 Die »aufgeräumte Tafelrunde« im »Hotel Royal« nimmt Züge einer Komödie an, liest 
man die mit witzigen literarischen Anspielungen versehene Menu-Karte des Diners zu Ehren 
des »Fastenkünstlers«, wie sie die »Neue Freie Presse« veröffentlichte: »Motto: Essen oder 
Nichtessen – Das ist die Frage«, vgl. Nr. 11350 v. 29.3.1896 [Sonntag], Morgenblatt, S. 7. 

30 Vgl. hierzu ergänzend wiederum die Berichte der »Neuen Freien Presse«, z. B. v. 2., 3., 
4., 5. und 7. April 1896. Das Ende seiner Hungerperiode wollen »mehr als 1000 Menschen« 
miterleben: Neue Freie Presse, Nr. 11379 v. 28.4.1896 [Dienstag], Morgenblatt, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim16

Succi seinerseits macht den »liebenswürdigen Wienerinnen« (Bericht I.) 
Komplimente. Bei Kafka tauchen diese als »zwei junge Damen«, abgrün-
dig subvertiert zu »scheinbar so freundlichen, in Wirklichkeit so grausa-
men Damen« (D 265f.), wieder auf. Der 1855 geborene Succi wird vom 
»Interessanten Blatt« als jemand geschildert, der mit einem Seemann als 
Vater eine betont männliche Sozialisation voll zahlreicher Entbehrungen 
und später schweren Krankheiten durchlaufen hat. Ein auf Sensationen 
erpichtes Lesepublikum kann das Blatt mit Hinweisen auf Succis »Sehn-
sucht nach dem Unbekannten«, seiner Profession als »Afrikaforscher«, 
schließlich auch seiner zeitweiligen ›Einsperrung‹ in einem »Irrenhaus« 
befriedigen. Das aus den Entbehrungen gelernte Hungern trainiert Succi 
systematisch und macht Karriere, nachdem er die hartnäckig umwor-
bene Wissenschaft dazu gebracht hat, »seine Hungerversuche zu über-
wachen«. Die beiden psychotischen Episoden im Leben Succis, diagno-
stiziert als Größenwahn, diskutiert bereits Luciani, begegnet Succi aber 
empathisch und – vermittelt über die Wissenschaft – anerkennend, was 
diesen zusammen mit den errungenen Erfolgen anscheinend auch psy-
chisch stabilisierte. Dagegen ist nicht zu verkennen, daß Kafka seinen 
Hungerkünstler vermittels der Reaktionen des Aufsehers am Schluß der 
Erzählung in die Nähe des Wahns rückt. 

Die Wortechos in Richtung Kafka sind in diesem zweiten Bericht des 
»Interessanten Blatts« besonders zahlreich: Wie Succi sich den Ruf als 
»einzigen Hungerkünstler der Welt« erwirbt, strebt der bei Kafka da-
nach, »der größte Hungerkünstler aller Zeiten zu werden« (D 265). Das 
»größte Aufsehen«, »das großartigste Aufsehen«, das Succi in der wis-
senschaftlichen Welt hervorruft, dividiert Kafka auseinander zum per-
sonalen Gegenüber von ›Aufseher‹ und demjenigen, der ›ein Aufsehen 
macht‹ (etwa wie ein störendes quengelndes Kind?): 

»Weil ich«, sagte der Hungerkünstler, hob das Köpfchen ein wenig und sprach 
[…] gerade in das Ohr des Aufsehers hinein […], »weil ich nicht die Speise 
finden konnte, die mir schmeckt. Hätte ich sie gefunden, glaube mir, ich hätte 
kein Aufsehen gemacht und mich voll gegessen wie du und alle« (D 273). 

Die Überwachung übernehmen bei Kafka »die Wächter« und »nächt-
liche Wachgruppen« (D 262), die »überraschenden Hungerversuche, 
die [Succi] alle großen Centren Europas und Nordamerikas aufsuchen 
ließen«, kehren bei Kafka wieder in dem Bestreben des Hungerkünst-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 17

lers, »die Welt in berechtigtes Erstaunen zu setzen« (D 269) und dem 
verzweifelten Festhalten daran: »Noch einmal jagte der Impresario mit 
ihm durch halb Europa, um zu sehn, ob sich nicht hier und da das alte 
Interesse wiederfände« (D 268). Zum Beweis seiner durch das Hungern 
nicht reduzierten Kräfte tritt Succi bei seinem Hungerversuch in Mai-
land »als Rapierfechter im Dal Verme-Theater31 vor einem zahlreichen 
Publicum auf« – bei Kafka findet die Beendigung der Hungerperiode in 
einem Amphitheater statt (D 265). 

Der dritte Bericht (vom 16. April 1896) befaßt sich einerseits mit den 
verschiedenen konkreten Praktiken von Succis Hungern, den unter-
schiedlichen Mineralwässern, der tropfenweisen Einnahme eines beson-
deren Elexiers, ist aber im Ganzen der Merkwürdigkeit des Mannes Suc-
ci gewidmet, der Staunenswertes, Übernatürliches leiste, befriedigt also 
das Leserbedürfnis nach dem Außergewöhnlichen: Seine Erscheinung 
sei wissenschaftlich nicht erklärbar, Succis eigene Theorie wissenschaft-
lich nicht haltbar. Entsprechend ist der Bericht auf der Figur des Parado-
xes und der Ironie aufgebaut. »Seine Hauptnahrungsmittel sind Mine-
ralwässer«. Er »nimmt an Körpergewicht constant und sichtbar ab […], 
er wird magerer, aber seine Kräfte, sein allgemeines Befinden verändern 
sich nicht, im Gegentheil, sie bessern sich noch.« Er habe am 30tägigen 
Fasten nicht genug, sondern wolle die »Cur« noch um 10 Tage verlän-
gern, »weil er sich so wohl befindet und das Hungern so leicht erträgt«. 
Wieder springen die Entsprechungen zu Kafka in die Augen: Auch sein 
Hungerkünstler will nicht mit dem Hungern aufhören. »Warum gerade 
jetzt nach vierzig Tagen aufhören? Er hätte es noch lange, unbeschränkt 
lange ausgehalten« (D 264). »Er allein […] wußte, […] wie leicht das 
Hungern war. Es war die leichteste Sache von der Welt« (D 264), heißt 
es, wiederum im Gestus der Überbietung, bei Kafka, welche aber bereits 
durch das Sensationsblatt vorgegeben scheint. Andererseits muß mit den 
»großen Vorsichtsmaßregeln« des »Überwachungs-Comités« der Gefahr 
vorgebeugt werden, »dass Succi seine Umgebung täuscht und wirklich 
isst«. Hier sind die »vom Hungern überhaupt nicht zu trennenden Ver-
dächtigungen« (D 264) bei Kafka vorgebildet, die sein Text narrativ breit 
am Gegensatz der strengen und der laxen Wächter entfaltet. 

31 Das Teatro Dal Verme in Mailand war ein im 19. und 20. Jahrhundert vor allem als 
Opernhaus genutzter Bau. Mit ursprünglich 3000 Sitzen wurde es am 14. September 1872 mit 
einer Aufführung von Meyerbeers »Hugenotten« eröffnet.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim18

Entsprechend der Ausrichtung am Sensationellen nimmt es das »Inter-
essante Blatt« übrigens mit der Recherche nicht so genau: Den amerika-
nischen Hungerkünstler Dr. Tanner bezeichnet es als »Nachfolger und 
Nachahmer« Succis, obwohl es sich umgekehrt verhält. Der Arzt Tanner 
feierte seine Triumpfe eines 40tägigen Hungerns 1880; er beging 1893 
Selbstmord, eine psychische Labilität läßt sich auch bei ihm vermuten.

Der vierte Bericht (vom 23. April 1896) im »Interessanten Blatt« blickt 
auf die vergangenen 21 Hungertage zurück und voraus auf die Been-
digung des Hungerns. Da es offenbar nichts spektakulär Neues zu be-
richten gibt, wendet sich das Blatt – den zweiten Bericht komplettierend 
– wieder der Biographie Succis zu und informiert über seine erfolgreich 
abgeschlossenen »Fasten«-Experimente in den Welt-Städten Europas, 
von Barcelona über Brüssel bis London.32 

Der fünfte Bericht (vom 23. April 1896) des »Interessanten Blatts«, über 
den erfolgreichen Abschluß der Hungerperiode, führt sich mit der reli-
giösen Vokabel der ›Vollendung‹ ein und reichert die Christus-/Märty-
rermetaphorik an. Auch die Berichterstattung selbst vollendet sich hier, 
indem noch einmal ausgiebig von Hyperbolik, Paradoxie, Ironie und 
Antithese Gebrauch gemacht wird. Succi »betreibt das Hungern als sei-
nen Lebensunterhalt. Er lebt davon, dass er nicht isst.« Die Polizei habe 
ihm diesen »Erwerb so schwer als möglich« gemacht, indem sie ihm den 
öffentlichen Auftritt verbot, dafür sei er aber privat reich beschenkt wor-
den, habe also soviel »verdient«, daß er lange Zeit nicht hungern brau-
che. Das Blatt entläßt den Hungerkünstler mit Wohlwollen aus seiner 
Berichterstattung, läßt jedoch den Wert des Experiments offen. In der 
Entgegensetzung der Meinung der »einen« (die dem Experiment keine 
innovative wissenschaftliche Bedeutung beimessen) und der Meinung 
der »anderen« (die Succi wie ein Weltwunder anstaunen) wird die Ambi-

32 Die »Neue Freie Presse« zitiert hier Succi, er habe sein Experiment »jetzt bereits in aller 
Welt fünfundfünfzigmal wiederholt«, Nr. 11331 v. 10.3.1896 [Dienstag], Morgenblatt, S. 6. Als 
Stationen seiner ›Hunger-Laufbahn‹ lassen sich aufzählen: Paris, November–Dezember 1886 
und 1889; Mailand, August–September 1886 und 1887; Florenz, März 1888 und 1897; Barce-
lona, Oktober 1888; Madrid (?); Lissabon (?); Rouen (?); Brüssel (?); London, Frühjahr 1890; 
New York, November–Dezember 1890; Neapel 1892; Rom 1893; Budapest 1894; Hamburg, 
Februar–März (?) 1896; Wien, März–April 1896; Pressburg, 1896; Zürich 1896; Hamburg 
1904. Hinzuzufügen wäre München, November 1904 (siehe http://www.muenchen.de/Rat-
haus/dir/stadtarchiv/chronik/1904/81260/1904.html; letzter Zu griff 17.9.2009). Zusammen-
stellung der Daten gemäß den verstreuten Angaben bei Luigi Luciani, Breon Mitchell, Peter 
Payer, in der »Neuen Freien Presse«, im »Interessanten Blatt« und auf Grund eigener Recher-
che.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 19

valenz manifest, die auch Kafkas Text durchzieht, z. B. in der Entgegen-
setzung von ›diesen Wächtern‹ und ›jenen Wächtern‹, von ›Erwachsenen‹ 
(›für die der Hungerkünstler oft nur ein Spaß war‹) und ›staunenden 
Kindern‹, von den ›Gutmütigen‹ unter den Betrachtern und der ›vergnü-
gungssüchtigen Menge‹, schließlich in dem problematischen Verständnis 
des Hungerns als eines ›Könnens‹ und eines ›Nicht-Könnens‹ (im Sinne 
eines ›Nicht-anders-Könnens‹). Succi hat seine Hungerkur »vollendet« 
– dieses Stichwort ermöglicht, in der Anordnung der fünf Berichte eine 
symmetrische Struktur zu erkennen, die manches mit einem fünfaktigen 
Drama gemein hat: Exposition im »Hotel Royal«, Höhepunkt im Mittel-
teil, der das Staunenswerte entfaltet; steigende und fallende Handlung 
vollziehen sich als die beiden, die Mitte flankierenden Berichte von Succis 
Hungeraktionen in aller Welt (II. und IV.), der Schluß ist, was Rhetorik 
und Reflexion betrifft, am dichtesten ausgeführt, zieht eine Summe und 
eröffnet einen Ausblick – trotz ihres Orts in einem Blatt der Sensationen 
haben diese Berichte also ästhetischen Reiz und poetische Qualität.

Abschließend sei hinsichtlich der Nähe der Berichte des »Interessanten 
Blatts« zu Kafkas »Hungerkünstler« noch Folgendes ergänzt. Wer Man-
ches von Kafka gelesen hat, dem wird die Wiederholung der Vokabel 
»eigenthümlich« auffallen,33 besonders im Kontext des Oralen. »Jeder 
Mensch ist eigentümlich und kraft seiner Eigentümlichkeit berufen zu 
wirken«, hat Kafka formuliert, 

er muß aber an seiner Eigentümlichkeit Geschmack finden. Soweit ich es er-
fahren habe, arbeitete man sowohl in der Schule als auch zuhause darauf hin 
die Eigentümlichkeit zu verwischen. Man erleichterte dadurch die Arbeit der 
Erziehung, erleichterte aber auch dem Kinde das Leben, allerdings mußte es 
vorher den Schmerz durchkosten, den der Zwang hervorrief. […].34 

Ließe sich von hierher schließen, daß es jenem Succi doch noch gelang, 
an seiner Eigentümlichkeit ›Geschmack‹ zu finden, Kafkas Hungerkünst-
ler aber nicht? Allerdings verabschiedet der Berichterstatter des »Interes-
santen Blatts« auch Succi eher resignativ, entläßt ihn in die Wiederholung 
seines Experiments, immer »von neuem«. Hier ergibt sich eine gewisse 
Ähnlichkeit in der Depressivität des Tons zwischen dem Berichterstatter 

33 »[D]er seltsame eigenthümliche Gedanke«, »der ganz eigenthümliche Überwachungs-
dienst« (zweiter Bericht), »der eigenthümliche Erwerb« (fünfter Bericht).

34 Franz Kafka: »Beim Bau der chinesischen Mauer« und andere Schriften aus dem Nach-
laß. In: Ders., Gesammelte Werke (wie Anm. 27), hier: Bd. 6, S. 143–147.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim20

des Journals und dem Erzähler bei Kafka. Gleich der erste Bericht setzt 
voller negativer Wendungen als Klage ein: »Noch niemals ist es einem 
Menschen so schwer gemacht worden, zu hungern […]«, und dieser Ein-
gang wiederholt sich im zweiten Bericht: »Wohl noch niemals hat ein 
Experiment in Wien derartiges Interesse erregt […]«. Im vierten Bericht 
haben wir die Wiederholung der Wiederholung, aber wohl nicht aus 
Unfähigkeit, sondern als Pointierung, leitet sie doch über zum Paradox: 
»Wohl noch niemals ist es einem Menschen so schwer gemacht worden, 
ausgiebig zu hungern, wie dem Fastenkünstler, der es zu seinem Ver-
gnügen macht«. Den Effekt der Klage und der Vergeblichkeit verstärken 
– durchaus vergleichbar der Insistenz barocker Rhetorik – die asyndeti-
schen, anaphorischen, auf eine Klimax zusteuernden Satzreihungen ne-
gativen Inhalts: »Man hat ihm verboten, […], man legt ihm Schwierig-
keiten in den Weg, […], man hat sich bemüht, ihn nicht verhungern zu 
lassen« (vierter Bericht).35 Erstaunlich erscheint mir in diesem Kontext, 
daß der Berichterstatter von der »negativen Tätigkeit« des Hungerkünst-
lers spricht (Eingang des vierten Berichts). Nicht nur ruft diese Bezeich-
nung Assoziationen an die »negative capability« (John Keats) – Inbegriff 
der schöpferischen Fähigkeit des romantischen Künstlers – auf, sondern 
weist auch selbstreferentiell auf das mit Negationen gespickte Schreiben 
hin. Da ist es zum resignativen Ton des Erzählers in Kafkas »Hunger-
künstler« nicht weit, der sich vor allem in der Ratlosigkeit rhetorischer 
Fragen manifestiert. »Womit sollte man ihn auch trösten? Was blieb ihm 
zu wünschen übrig?« (D 267). »[I]nzwischen war jener […] Umschwung 
eingetreten […]; es mochte tiefere Gründe haben, aber wem lag daran, sie 
aufzufinden; jedenfalls […]«. – »Was sollte nun der Hungerkünstler tun?« 
(D 268). – »[U]nd dann die Kinder […] – was war ihnen Hungern?« (D 
271). – »Versuche, jemandem die Hungerkunst zu erklären! Wer es nicht 
fühlt, dem kann man es nicht begreiflich machen« (D 271) – hier ist die 
besondere Nähe zu den Berichten des »Interessanten Blatts« zu greifen, in 
denen wiederholt von »(nicht) erklären (können)« die Rede ist. 

35 Solche Reihungen auch im ersten Absatz des ersten Berichts (»[…], dass er […], dass er 
[…]«) und des dritten Berichts (»man kann […] nicht […], man kann […] nicht […], wie […], 
wie […]«). Vgl. dort auch den Schlußabsatz: »[…] wie seine Wangen […], wie seine Augen […] 
und wie er […]«.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 21

Die Fotos, die am Schluß jeden Berichtes kommentiert werden, treten 
zum Gegenstand des Textes in Konkurrenz: Sie bestimmen in zweien 
der Berichte die Überschrift, als gehe es nicht um Succi, sondern um 
die Fotografien. Das Blatt will aktuell und interessant in der Nachricht, 
modern in der Technik der Präsentation sein. Das erste, das Gruppen-
bild vom »Fastenbankett«, reinszeniert die Hungerschau als Event für 
die Leser/innen, die Einzelfotos rücken ihnen den Hungerer nahe und 
authentifizieren seine Leistung. Das Blatt spricht in suggestiver Wort-
schöpfung von »Hunger-Photographien« (vierter Bericht). Mittels der 
Fotos werden Leser und Leserinnen zu Schaulustigen und Augenzeugen. 
Speziell das Foto, welches Succi am Ende der Hungerperiode in seiner 
25 kg schweren Ritterrüstung zeigt, scheint stärker zu beglaubigen, wie 
sehr er noch bei Kräften ist, als jedes Wort. Die postulierte Sichtbar-
keit der einzelnen Hungerstationen verortet dieses Fotoverständnis im 
Realismusparadigma:36 Die Fotos zeigen, was – objektiv – wirklich ist 
bzw. geschehen ist, sie dokumentieren. »Die Photographie erscheint hier 
nicht als Repräsentation der Realität, sondern als die Realität selbst.«37 
Der Hinweis auf die gemessenen Kilogramm unter jedem Foto bestä-
tigt eindrucksvoll, daß es hier um ein fotographisch-apparatives Para-
digma, um ein mechanisch-maschinelles Verständnis von Objektivität 
geht. Das Ausgangsfoto, das den jeweils drei Fotoserien in vier Folgen 
vorangestellt ist, initiiert einen Prozeß der Sichtbarmachung von Kör-
perveränderungen, der mit dem letzten Foto zu Ende kommt. Damit 
wird dieser Prozeß aber zugleich narrativ: Er realisiert die Abfolge eines 
Vorher/Nachher, was sich als typisches Erzählmuster der Fotoreportage 
am Ende des 19. Jahrhunderts herausbildet.38 Dieses kann man schon 
bei Luciani finden, der zwei entsprechende Fotos von Succi in seine phy-
siologische Studie von 1888 einfügte und wie folgt kommentierte: 

Man braucht nur die Photographie Succis am ersten Tage mit der am 
29. Fastentage zu vergleichen […], um sich von dem Schwund des Fettes und 
der Gesichtsmuskeln infolge der langdauernden Kostentziehung zu überzeu-

36 Siehe Susanne Regener: Fotografische Erfassung. Zur Geschichte medialer Konstruktio-
nen des Kriminellen. München 1999, S. 14.

37 Bernd Stiegler: Theoriegeschichte der Photographie. München 2006, S. 103. Man hat 
diese am Anfang der Fotogeschichte stehende Objektivitätsvorstellung die »von der fotografi-
schen ›Selbstabbildung‹ der Natur« genannt. Vgl. Peter Geimer (Hg.): Ordnungen der Sicht-
barkeit. Fotografie in Wissenschaft, Kunst und Technologie. Frankfurt a. M. 2002, S. 13.

38 Siehe hierzu Kiosk (wie Anm. 22), S. 41.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim22

gen. Ich halte eine dahingehende Beschreibung, die nur einen rednerischen 
Wert haben würde, daher für unnütz […].39 

Die Überzeugungskraft des fotografisch Sichtbaren macht das Wort zum 
Müll. Daß aber im Vergleich Narration und Interpretation bereits impli-
ziert sind, entgeht dem fotografiebegeisterten Arzt. 

Des Weiteren scheint »Das interessante Blatt« das an der Bewegungs-
fotografie orientierte ehrgeizige Unternehmen zu verfolgen, das starre 
Vorher/Nachher in einen gesetzmäßigen Verlauf aufzulösen. Das gelingt 
aber nur unvollkommen, da die Bilder Hubers besonders im Vergleich 
zum Ausgangsfoto von Krziwanek40 zu verschieden, vor allem in den 
Kopfhaltungen, sind. Bei Krziwanek sieht man Succi im Viertelprofil, 
im I. und III. Foto von Huber im Dreiviertelprofil, im II. im Halbprofil. 
Die Aufnahmen IV bis VI sind wiederum im Dreiviertelprofil präsen-
tiert, und erst die sechs Aufnahmen von VII bis XII haben einheitlich 
Halbprofil. Es variieren aber noch die Neigung und die Drehung des 
Kopfes; im letzten Foto ist er am stärksten nach links gedreht, so daß die 
Kontur des Jochbeins links als Signal für Magerkeit verstärkt hervortritt. 
Die Größe des Abgebildeten variiert, im Foto VI ist er am meisten in 
Distanz gerückt. Huber rückt also unterschiedlich nahe an sein Objekt 
heran. Wer die chronologische Abfolge von Foto VII bis IX nicht kennt, 
könnte leicht das Foto VII für das spätere halten, treten hier doch die 
Stirn- und die Nasen-/Mundfalten weit stärker hervor, zeigen also einen 
»im Abmagern« fortgeschritteneren Succi. 

Die Anordnung von jeweils vier Fotografien in der Simultaneität der 
Fläche, als Nebeneinander z. B. im Carré, ist der Objektivitätsvorstellung 

39 Luciani, Das Hungern (wie Anm. 5), S. 84. Mit dieser ›Objektifizierung der Medizin‹ 
steht Luciani in der Tradition des französischen Physiologen Étienne-Jules Marey, der 1878 
behauptete: »Ganz ohne Zweifel wird der grafische Ausdruck bald alle anderen ersetzen, 
wann immer eine Bewegung oder eine Zustandsveränderung aufzuzeichnen ist […]. Aus vor-
wissenschaftlicher Zeit stammend, ist die Sprache oft ungeeignet, die exakten Maße oder 
genauen Beziehungen auszudrücken.« Hier artikuliert sich der Traum von einer Wissenschaft 
ohne Worte, »die sich statt dessen in der Sprache von Hochgeschwindigkeitsfotografien und 
mechanisch erzeugten Kurven ausdrückte; in Bildern, die, wie [Marey] meinte, in der ›Spra-
che der Phänomene selbst‹ formuliert seien«, so Lorraine Daston und Peter Galison: »Das Bild 
der Objektivität«. In: Geimer (Hg.), Ordnungen der Sichtbarkeit (wie Anm. 37), S. 29–99, die 
Zitate dort S. 29. 

40 Rudolf Krziwanek (gest. 1905) war ein bekannter Wiener Fotograf, der vor der Jahr-
hundertwende ein gutgehendes Atelier in Wien betrieb. Siehe die Biobibliografische Daten-
bank von Timm Starl zur Geschichte der Fotografie in Österreich: http://alt.albertina.at/cgi-
bin/such_ausgabe.pl?scid=1700&lang=de&n=Krziwanek,%20Rudolf.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 23

von Fotografie abträglich, denn in der Differenz der Perspektive tritt die 
Intervention des Subjekts, des Fotografen, hervor. Auch Momente ei-
ner Inszenierung sind nicht auszuschließen: In den Fotos I bis III wird 
Succi mit geöffneten Jackett gezeigt, unter dem eine pralle Hemdbrust 
– Wohlgenährtheit anzeigend – erscheint, die bis zu Bild III immer mehr 
an Breite abnimmt. Von Bild IV bis VI ist das Jackett geschlossen, ab 
Bild VII wieder geöffnet, aber in immer gleicher Breite. Nicht zuletzt 
zeigen die relativ geringen Unterschiede in der Reihe, daß die Fotografie 
nicht sprachlos-selbsterklärend, sondern notwendig auf die Unterschrift 
bezogen ist, sie zeigt nicht, sondern sie soll zeigen: Der Fotografie wird 
angesonnen, die Differenz z. B. zwischen dem dritten und dem fünften 
Tage des Fastens zu dokumentieren, sie ist damit suggestiv. Im Bereich 
der Pressefotografie wird später die Notwendigkeit der Unterschrift un-
ter dem Bild betont werden, erst sie mache das Bild zur Nachricht.41 Das 
hieße jedoch auch, daß das Bild in sich nichts ist bzw. auch zur Nach-
richt manipuliert werden kann. Daß die Fotografie nicht die Sprache 
erübrigt, bewahrheitet sich schließlich ironisch am Berichterstatter über 
Succi selbst, der vor den Bildern geradezu beredt wird. Da sie nicht von 
selber zeigen, was sie sollen, muß er drastisch substituieren. Die zweite 
Bilderserie betreffend heißt es: 

Das erste Bild [Aufnahme von Krziwanek] zeigt den Hungerkünstler in sei-
nem Äußeren, bevor er das Fasten begann, die zweite Photographie gibt 
eine Ansicht von den Verwüstungen [sic!], welche das zehntägige Fasten an 
seinem Körper [sic!] angerichtet hat. Man sieht, wie seine Wangen eingefal-
len sind, wie seine Augen tief liegen und wie er abgemagert ist (Ende dritter 
Bericht). 

Die Hyperbolik steigert sich noch am Schluß des Absatzes, und insofern 
ist es die Sprache, die mit Blick auf die Leser/innen das Sensationelle 
produziert und nicht das Bild: 

Es unterliegt wohl keinem Zweifel, dass Succi sein Experiment bis zu Ende 
durchführen wird und es wird sicherlich sehr interessant sein, in seinen Ge-
sichtszügen zu sehen, wie sehr ihn das freiwillige Fasten hernimmt, denn 
schon jetzt ist er vollständig [sic!] eingefallen und abgemagert.

41 Willy Stiewe: Das Bild als Nachricht. Nachrichtenwert und -technik des Bildes. Ein Bei-
trag zur Zeitungskunde. Berlin 1933, S. 165. Zur Diskussion vgl. Stiegler, Theoriegeschichte 
(wie Anm. 37), S. 285f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim24

Die Brustbilder des korrekt gekleideten, mit Fliege und ›goldener Me-
daille‹ versehenen Succi können also – abgesehen von der furchterre-
genden, aber inszenierbaren, Starrheit des Blicks – wenig sensationieren, 
sie sollen aber durch die Insistenz der Wiederholung wirken, gekoppelt 
an die angstschürenden Informationen über die steigende Abnahme des 
Gewichts. Die Fotografien haben außerdem mit der Schwierigkeit zu 
kämpfen, daß die Hungerkunst an sich kein geeignetes Sujet für die Vi-
sualisierung abgibt, Ganzkörperschauen im Metier nicht üblich und im 
Journal, zwölfmal wiederholt, ein Tabu gewesen wären.42 Der Anspruch 
des »Interessanten Blatts«, das Hungern zu sehen zu geben, muß sich 
auch der Diskussion stellen, ob die Hungerkünstler überhaupt zu den 
Artisten, den Akrobaten, den Körper-Künstlern zu rechnen seien, da 
sich doch die Frage ergebe, »was es eigentlich an dem Kunststück, sich 
als Hungerer zu produzieren zu sehen gibt«, eigentlich nämlich nichts, 
»als einen Menschen hinter Gitter oder Glas, der so langsam leidet, daß 
man ihn vorerst – lange Zeit nicht leiden sieht.«43 Insofern müßte der Fo-
toapparat hier im Dienste der Sichtbarmachung dem Hungernden ganz 
nahe auf den Leib rücken. Wir sehen allerdings nur das Gesicht eines 
Mannes, der so korrekt gekleidet ist, wie er »mit Correctheit hungert« 
(vierter Bericht). Das mindert das Pathos, und die Gefahr besteht fort, 
ablesbar an den übertriebenen Beschreibungen, daß das Quasi-Nichts 
für das Auge doch wieder hervortritt oder die Hyperbolik sich selbst 
desavouiert, wie in der folgenden Behauptung aus dem letzten Bericht: 
Die Fotografien hätten gezeigt, »wie von Tag zu Tag sein Körper abma-

42 Die in den Zeitungen erscheinenden ärztlichen Bulletins haben folgendes Muster: 
1. Hungertag. Puls: 74. Athmung: 26. Temperatur: 36,8. Ursprüngliches Gewicht: 73 Kilo. 
Heutiges Gewicht: 71 Kilo. Dynamometrie [Kraftmessung]: 50 Kilo. Getrunkenes Was-
ser in 24 Stunden: 650 Gramm Krondorfer. Allgemeiner Zustand: Befriedigend. Vgl. Neue 
Freie Presse, Nr. 11351 v. 30.3.1896 [Montag], Abendblatt, S. 3. Nur »Die Presse«, die auch 
sonst durch unerschrockene, gelegentlich ironisch-witzige Berichterstattung auffällt, setzt hier 
(49. Jg., Nr. 88 v. 29.3.1896, S. 4) Näheres zum Körper hinzu: »Besondere Bemerkungen: Kör-
perlänge 1.70. Brustumfang 90. Bauchumfang 93. Oberarm 27.5.« Am 27. April 1896 (Nr. 116, 
S. 3) konnte das Blatt verzeichnen, daß Succis Brust- und Bauchweite um fast »1 Decimeter« 
abgenommen haben. Kafka dagegen spricht ausdrücklich vom erschreckend abgemagerten 
Körper des Hungerkünstlers, diesem »kleinen Knochenbündel«, und kontaminiert damit zwei 
Schaustellungen, zwei Anorexien, die der Hungerkünstler und die der Skelettmenschen, wie 
schon Mitchell zeigte; vgl. Kafka and the Hunger Artists (wie Anm. 4), S. 248.

43 So Alfred Lehmann: Zwischen Schaubuden und Karussels. Ein Spaziergang über Jahr-
märkte und Volksfeste. Frankfurt a. M. 1952, S. 114. Daher gehöre die Hungerkunst eigent-
lich nicht in die Schaubuden, in Zirkus oder Varieté, sondern in den Bereich der Rekorde. 
Vgl. Bauer-Wabnegg, Monster und Maschinen (wie Anm. 1), S. 375.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 25

gerte, sein Gesicht förmlich einschrumpfte [sic!], wie er äußerlich immer 
mehr verfiel.«

Durch Ausrichtung mittels der Bilder nicht nur am Sensationellen, son-
dern auch an der Belehrung sucht das »Interessante Blatt« für sich ein-
zunehmen. Wie der Hungerer Succi und sein Arzt Luciani folgt es dem 
Ideal der Wissenschaft: »Diese Bilder geben eine illustrierte Geschichte 
der Hungercur Succis und sie sind sehr lehrreich, denn sie zeigen, welche 
Veränderungen die Nahrungsenthaltung auf den Menschen hervorruft« 
(fünfter Bericht). Durch die massenhafte Verbreitung der Fotos nimmt 
das Blatt an der Produktion von Wissen und dessen Aufzeichnungs-
weisen teil. Die »Neue Freie Presse« kann sogar berichten, daß Succi sich 
bereit erklärt habe, »seinen Magen in allen Stadien des Experimentes 
mit Zuhilfenahme der Röntgen-Strahlen wissenschaftlich beobachten zu 
lassen«.44 Die Entwicklung der Röntgenaufnahme wurde euphorisch als 
»Fotografie des Unsichtbaren« begrüßt. Die ›Erfassung‹ der Körperda-
ten im Verbund mit dem Lichtbild verortet Succi schließlich auch im 
»Sichtbarkeitsparadigma«45 des 19. Jahrhunderts, was mit Foucault ge-
sprochen bedeutet, daß der Mensch durch die Disziplinen der Macht 
wie in einem ständigen Scheinwerferlicht beobachtet, kontrolliert und 
klassifiziert wird. »Das interessante Blatt« rühmt sich, »eine neuartige 
Überwachung für den Hungerer [geschaffen zu haben], indem es ihn 
dreimal wöchentlich photographierte« (fünfter Bericht). Durch diesen 
»eigenthümlichen Überwachungsdienst« (zweiter Bericht) konkurriert 
das Blatt mit dem offiziellen Überwachungscomité und dem wissen-
schaftlichen Comité der Ärzte, die Succis Körper vermessen. Selbst bei 
ironischer Begriffsverwendung partizipiert das Blatt also an den Diszipli-
nierungstechniken, sei es der Medizin (verklärt durch den Nimbus der 
Ärzte), sei es der Kriminalistik (verhüllt durch die Porträtfotografie). 

Entsprechend weisen die Ablichtungen Succis mit den Fotografien zur 
polizeilichen Identifizierung des Kriminellen im System des Alphonse 
Bertillon46 manche Ähnlichkeiten auf. Da ist die Forderung nach maxi-
maler Bildschärfe und stets hellem Hintergrund für die Kontrast wirkung 

44 Neue Freie Presse, Nr. 11331 v. 10.3.1896 [Dienstag], Morgenblatt, S. 6. Die Röntgen-
strahlen wurden erst 1895 entdeckt. Bei der Münchner Hungervorführung Succis 1904 wur-
den Röntgenstrahlen tatsächlich eingesetzt (vgl. Anm. 32).

45 Regener, Fotografische Erfassung (wie Anm. 36), S. 14.
46 Ebd., S. 131–167.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim26

– ohne diese ließen sich die durchs Hungern erzeugten Konturen, die 
Gesichtsfalten, der Verlust der Fettpolster, nicht erkennen. Bei Künst-
lerfotografen (im Kontrast zum Sportfotografen Huber) war dagegen 
Unschärfe ein bewußt eingesetztes Mittel.47 In diese Richtung weist das 
jeweils erste Foto vor der Dreierserie Hubers, das Foto von Krziwa nek. 
Die eher weichen Konturen und die Abrundung des Bruststücks im 
unteren Bildteil verraten künstlerische Eingriffe, denen gegenüber die 
Bilder Hubers per Kontrast als ›getreu nach der Natur‹ – so eine der 
Forderungen Bertillons – erscheinen. Wenn auch mit Blick auf Succi die 
Kombination von en-face- und en-profil-Stellung keine Rolle spielt, so ist 
doch die Bevorzugung der rechten Gesichtshälfte, besonders deutlich in 
den Halbprofilfotos VII bis XII, eine auffällige Übereinstimmung mit 
den zur polizeilichen optischen Erfassung geforderten Bildern. Auch das 
Dreiviertelprofil, wie es die ersten Fotos Succis zeigen, hat in den Über-
legungen Bertillons speziell zur Wiedererkennung eine Rolle gespielt.48 
Konturen und Kontraste treten jedoch beim Foto im Halbprofil stärker 
hervor, so daß sie im »Interessanten Blatt« folgerichtig an das Ende der 
Serie gesetzt werden. Die Anordnung der fünf Fotografien im letzten Be-
richt läßt noch einmal das Muster des Vorher/Nachher erkennen, wenn 
man eine Diagonale von links oben nach rechts unten, zum Schlußfoto, 
zieht: Dieses führt aus der Serie und dem Text insgesamt heraus und 
beendet die Berichte des »Interessanten Blatts«.

Auf Grund der Momente des Inszenatorischen bis Manipulativen 
scheint die Beweiskraft der Fotos gering, die ›Überwachungskamera‹ 
nicht tauglich genug, wenn auch als bildjournalistische Strategie eine 
so aktuelle wie makabre Erfindung. Sie folgt der Überzeugung: »Vom 
unendlich Kleinen bis zum unendlich Großen, vom Gegenstand, den 
wir berühren können, bis zu dem, der unerreichbar ist, vom sichtbaren 
bis zum unsichtbaren – dem Objektiv entgeht nichts.«49 Daß dagegen 
die Bildunterschriften den Hungernden auf den Fotos erst konstruie-
ren, macht schließlich sogar die Ironie der Tatsachen deutlich. Als Nach-
spiel zur Wiener Hungerperiode kam ans Licht, daß Succi bereits am 

47 Ebd., S. 155.
48 Ebd., S. 153.
49 Albert Londe: La photographie moderne. Paris 1888, S. 157, zitiert nach Peter Geimer: 

Bilder ohne Vorbild. Versuch über die Blackbox. In: Das Unsichtbare sehen. Bildzauber, opti-
sche Medien und Literatur. Hg. von Sabine Haupt und Ullrich Stadler. Zürich u. a. 2006, 
S. 163.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 27

25. Tage wieder gegessen hatte, als ›Affaire Succi‹ ein Skandal, über den 
die Blätter groß berichteten.50 Was hätte das für die Fotos vom 26. und 
28. Tage des Fastens bedeuten müssen? 

Vom Foto im Dienste der ›Überwachung‹ soll nun der Blick auf Kafkas 
Verwendung der Fotografie gerichtet werden. Wie um den kompletten 
Titel von Michel Foucaults epochemachender Studie »Überwachen und 
Strafen. Die Geburt des Gefängnisses« (1975) zu insinuieren, dient in 
Kafkas Erzählung vom »Hungerkünstler« die Fotografie der Bestrafung. 
Bekanntlich widersetzt sich der Hungerkünstler der Begrenzung der 
Hungerzeit auf 40 Tage, was als Revolte gegen die Disziplinierungsmacht 
gelesen werden kann. Grenzenlos zu hungern, »der größte Hungerkünst-
ler aller Zeiten zu werden«, »sich selbst zu übertreffen bis ins Unbegreifli-
che« (D 265) subvertiert der Intention nach jegliche Macht im Sinne der 
Kontrolle des anderen. Die Vorführungen des Hungerkünstlers enden 
daher rituell mit dessen Wutausbrüchen wegen der Einschränkung ei-
nerseits und den Strategien des Impresarios, die Begrenzung durchzu-
setzen, andererseits. Dabei nimmt das »Vorzeigen von Photographien« 
durch den Impresario den Rang eines unfehlbaren »Strafmittels« ein. 
Auf diesen Bildern, »die gleichzeitig verkauft wurden«, »sah man den 
Hungerkünstler an einem vierzigsten Hungertag, im Bett, fast verlöscht 
vor Entkräftung« (D 267f.).51 Bei dem »Erscheinen der Photographien«, 
so heißt es bei Kafka, gibt der Hungerkünstler sein wütend verfolgtes 
Vorhaben, weiter zu hungern, jeweils »mit Seufzen« auf. In dieser Szene 
verbirgt sich eine Kritik am Wahrheits-/Objektivitätsparadigma der Foto-
grafie. Während der Impresario sie verwendet, um dem Publikum den 
lebensbedrohlichen Zustand des Hungerkünstlers zu suggerieren und 
die Beendigung zu legitimieren, konstruiert der Hungerkünstler die Fo-
tos als Zeichen seiner Depression angesichts der verweigerten Möglich-
keit weiter zu hungern. Der Hungerkünstler beugt sich resignativ nicht 
der unbezweifelbaren Wahrheit der Fotografie, sondern einer durch die 
Mächtigen im Verein mit der Mehrheit konstruierten Wahrheit. In die 
gleiche Richtung weist, daß der Hungerkünstler auf einem Bett zu sehen 

50 In außerordentlich witziger Weise unter der Überschrift »Die Hungercomödie Succi’s« 
berichtet davon Die Presse, 49. Jg., Nr. 119 v. 30.4.1896, Nr. 119, S. 4f.

51 Auch Succi läßt Fotografien von sich, versehen mit seiner Unterschrift, kursieren, aller-
dings solche, die ihn in einem positiven Licht erscheinen lassen, entweder in seiner Ritterrü-
stung oder am Beginn seiner Hungerzeit, vgl. u. a. Mitchell, Kafka and the Hunger Artists 
(wie Anm. 4), S. 246.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim28

ist, statt wie zu erwarten im Käfig. Die Assoziation zum Toten-, aber 
auch zum Krankenbett,52 dem psychiatrischen, liegt nahe, denn die Wut-
ausbrüche im Zusammenhang mit dem Hungern lassen an die Diagnose 
Hysterie denken.53 Kafkas Text verweist damit indirekt auf die besonde-
re Verwendung der Fotografie in der Klinik, z. B. Charcots. Hier wird 
wie im System Bertillons das Subjekt der Devianz in ein fotografisches 
Archiv eingeordnet, um seine Andersheit zu dokumentieren und zu kon-
trollieren. Bekanntlich wurden die Abbildungen, welche den Verlauf der 
Hysterie dokumentieren sollten, schon von den Zeitgenossen als Insze-
nierungen, das Krankheitsbild mithin als Fiktion eingeschätzt.54 Auch 
die Fotografie als Strafmittel kann in diesem psychiatrischen Kontext 
verortet werden, denn man versuchte zu heilen, indem man den Patien-
ten mit einer Fotografie von ihm selbst konfrontierte.55 

Trotz dieser Zuordnungen zur Macht werden die in die Nachbarschaft 
der Fotografie gehörenden Strategien des Sichtbarmachens/des Über-
wachens in Kafkas »Hungerkünstler« nicht einlinig repressiv inszeniert. 
Das Auge der Kamera korrespondiert zwar den optischen Verstärkern 
von Sichtbarkeit, wie der »Nachtbeleuchtung«, den »elektrischen Ta-
schenlampen«, dem »grellen Licht«, mit dem die Wächter bei Kafka den 
Hungerkünstler ›bestrahlen‹ (D 263) und analog ein »Panopticon« er-
richten, das das Subjekt der lückenlosen Beobachtung, der Macht des 
Blicks unterwirft, wie es Foucault an der Gefängnisarchitektur aufgezeigt 
hat. Es ist aber nicht zu übersehen, daß diese anscheinend so grausa-
men Wächter spezielle Wünsche des Hungerkünstlers erfüllen, denn ihre 
brutal-intensive Überwachung macht sein fehlerloses Hungern sichtbar. 
Diese Wächter, die er geradezu umwirbt, sind in gewisser Weise seine 
Hervorbringung, und er überbietet sie subtil an Brutalität, indem er sie 
manipuliert, schließlich anfallsartig zu essen: 

52 Der Bezug wird hergestellt, denn Kafka läßt seinem Hungerkünstler bei der festlichen Been-
digung der Hungerperiode »eine sorgfältig ausgewählte Krankenmahlzeit« servieren (D 265).

53 Wutausbrüche finden sich in den Berichten über Hungerkünstler wiederholt, vgl. u. a. 
Payer, Hungerkünstler (wie Anm. 11), S. 38f.

54 Vgl. André Gunthert: Klinik des Sehens. Albert Londe, Wegbereiter der medizinischen 
Fotografie. In: Grivel u. a. (Hg.), Die Eroberung der Bilder (wie Anm. 21), S. 137f. 

55 So Duttlinger, Kafka and Photography (wie Anm. 19), S. 223, mit dem Hinweis auf 
Sander Gilman: The Face of Madness: Hugh W. Diamond and the Origin of Psychiatric Pho-
tography. New York 1976. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 29

Am glücklichsten aber war er, wenn dann der Morgen kam, und ihnen [den 
Wächtern] auf seine Rechnung ein überreiches Frühstück gebracht wurde, 
auf das sie sich warfen mit dem Appetit gesunder Männer nach einer mühe-
voll durchwachten Nacht (D 263). 

Der Hungerkünstler konstruiert seine Wächter zur Bestätigung der eige-
nen Identität als sein absolutes Gegenteil. Die Erzählerrede macht diese 
Tendenz im Verhalten des Hungerkünstlers sichtbar, wenn sie sie auch 
vergröbert, denn die Rede von den ›gesunden Männern‹ kann aus der 
Perspektive des Gesamttextes nur ironisch aufgefaßt werden und zeigt 
schon die Faszination durch eine imponierende Vitalität vom Ende der 
Erzählung auf: Das Sich-Werfen auf das Frühstück weist voraus auf das 
mit ähnlicher Emphase herausgestellte Sich-Herumwerfen des wilden 
Tieres, des jungen Panthers, der am Schluß den Käfig des Hungerkünst-
lers einnimmt.56 Die mittels der optischen Apparate und der okularen 
Signifikanten thematisch eingespeiste Macht zu Überwachen und zu 
Strafen fluktuiert also in Kafkas Text zwischen den (scheinbar) Mäch-
tigen und den (scheinbar) Ohnmächtigen und konstituiert eine alles 
durchdringende Abhängigkeit, sie hat ganz im Foucaultschen Sinne kein 
Zentrum. Selbst der Hungerkünstler ist nicht nur unverstandenes Opfer, 
sondern paktiert mit der Menge, mit den Wächtern, mit den Aufsehern, 
mit einer am Maßstab der Quantität – »der größte Hungerkünstler aller 
Zeiten« – ausgerichteten Welt, und das selbst noch in seinem Wider-
rufsgeständnis am Schluß: Er habe gehungert, gesteht er dem Aufseher, 
»weil ich nicht die Speise finden konnte, die mir schmeckt. Hätte ich sie 
gefunden, glaube mir, ich hätte kein Aufsehen gemacht und mich vollge-
gessen wie du und alle« (D 273). Die Speise kann vom Hungerkünstler 
nicht als eine Qualität gesehen werden, Essen ist ein ›Vollessen‹, das alle 
nivelliert, es fehlt der Gedanke des Austauschs und der Kommunikati-
on, die Achtung also vor der Eigentümlichkeit des Anderen. Das rückt 
die Revolte des Hungerkünstlers in ein ironisches Licht. Demgegenüber 

56 Am Gegensatz vom Hungerkünstler und den Wächtern, vom Hungerkünstler und dem 
Panther etc. ist das Muster von der Einheit der Gegensätze in dem Sinne abzulesen, daß das 
Eine die abgespaltene, projizierte ›dunkle‹ Seite des Anderen darstellt und daher mit ihm 
unterschwellig immer verbunden bleibt. Es ginge daher im »Hungerkünstler« um die Psycho-
dynamik von Ausgrenzungsvorgängen; unter diesem Aspekt habe ich das Verhältnis zwi-
schen denen vor dem Käfig und denen im Käfig als ›maligne Kollusion‹ dargestellt, als eine 
narzißtische Kollusion, da in dieser Art von Beziehung dem jeweils anderen die Anerkennung 
verweigert wird. Vgl. d. Verf., Franz Kafka »Ein Hungerkünstler« (Anm. 6).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim30

scheint jener Succi seinen Frieden mit der Welt gemacht zu haben: Er 
verwechsele »Experiment« nicht mit »Selbstmordversuch«, äußerte er ge-
genüber dem Arzt Luciani: 

Wollen Sie wissen, warum [ich das Fasten nicht länger fortsetzte]? Weil ich 
zeigen will, daß ich Hirn genug habe, um kein Narr zu sein. Ich will mein 
Fleisch nicht um bloßer Ehrsucht willen aufreiben. Mein Kontrakt lautete 
auf 30 Tage Fasten; nach Ablauf des Termines hielt ich mich für an nichts 
weiteres gebunden […].57 

Dem Berichterstatter des »Interessante Blatts« aber geht das ›Negative 
seiner Tätigkeit‹ auf, das sich als Wiederholung manifestiert. 

Die Text-Bild-Kombination der illustrierten Wochenzeitung »Das inter-
essante Blatt« gewinnt eine besondere Brisanz für die intertextuelle Be-
trachtung, sobald man Kafkas Metaphorisierung des Schreibens durch 
das Hungern mitbedenkt. 

Als es in meinem Organismus klargeworden war, daß das Schreiben die er-
giebigste Richtung meines Wesens sei, drängte sich alles hin und ließ alle 
Fähigkeiten leer stehen, die sich auf die Freuden des Geschlechts, des Essens, 
des Trinkens, des philosophischen Nachdenkens der Musik zu allererst rich-
teten. Ich magerte nach allen diesen Richtungen ab (T 341).58 

Der magere Körper – »Ich bin der magerste Mensch, den ich kenne« (FB 
65)59 – signalisiert »die Konzentration auf das Schreiben« (T 341), der 
Prozeß des »Abmagerns nach allen Seiten« vollendet sich in dem Selbst-
verständnis: »[Ich] bestehe aus Literatur, ich bin nichts anderes und ich 
kann nichts anderes sein« (FB 444). Insofern kann von »Schreiben als 
Lebensentzug« gesprochen werden.60 Wenn Kafka Felice gegenüber for-
muliert, »nur der Wellengang des Schreibens bestimmt mich« (FB 65), 
dann heißt das umgekehrt auch, daß das Schreiben das Leben erhält. 
Das hat Kafka zur Entstehungszeit des »Hungerkünstler«-Textes in ei-
nem Brief an Max Brod breiter ausgeführt. 

57 Luciani, Das Hungern (Anm. 5), S. 29f.
58 Mit der Sigle »T« und Seitenzahl in Klammern wird hier und im Folgenden zitiert: 

Franz Kafka: Tagebücher. Hg. von Hans-Gerd Koch, Michael Müller und Malcolm Pasley. 
In: Ders.: Schriften, Tagebücher, Briefe. Kritische Ausgabe. Frankfurt a. M. 1990.

59 Mit der Sigle »FB« und Seitenzahl in Klammern wird hier und im Folgenden zitiert: 
Franz Kafka: Briefe an Felice und andere Korrespondenz aus der Verlobungszeit. Hg. von 
Erich Heller und Jürgen Born. Frankfurt a. M. 1967.

60 Detlef Kremer: Kafka. Die Erotik des Schreibens. Schreiben als Lebensentzug [21998]. 
In: Claudia Liebrand (Hg.): Franz Kafka: Neue Wege der Forschung. Darmstadt 2006, 
S. 75–86.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 31

Das Schreiben erhält mich, aber ist es nicht richtiger zu sagen, daß es diese 
Art Leben erhält? Damit meine ich natürlich nicht, daß mein Leben besser 
ist, wenn ich nicht schreibe. Vielmehr ist es dann viel schlimmer und gänz-
lich unerträglich und muß mit dem Irrsinn enden (Br 384).61

Setzt man den Signifikanten ›Hungern‹/Abmagern für Schreiben wieder 
ein, erhält man das Paradox: »Er lebt davon, dass er nicht isst.« Und das 
ist eine Formulierung aus dem Bericht über den Hungerkünstler Succi. 

Die Serien der Fotos kommen Kafkas Selbstverständnis in besonderer 
Weise entgegen, indem sie einen Prozeß abbilden, einerseits jenes Abma-
gern nach allen Seiten, andererseits das Schreiben/Erzählen als Prozeß. 
Nicht dem abgeschlossenen Werk gelten Kafkas Bestrebungen, sondern 
er habe alle seine Texte als Versuche angesehen, »Versuche, die Schrei-
ben als einen Prozeß gegenwärtig halten, Versuche mit ›allerkleinstem 
Erfolg‹«.62 In diesen Kontext gehört beispielsweise auch die Ineinsset-
zung von Lebens- und Schreibprozeß in Kafkas Roman der »Proceß«, 
der nur vordergründig von einem juristischen Prozeß handelt. Es ist 
das Versprechen der Kontinuität – auch hinsichtlich der Kreativität –, 
das im prozessualen Ablauf enthalten ist, welches die Vorstellung vom 
Schreiben/Hungern als (Über-)Leben so attraktiv macht. Der Schriftstel-
ler darf sich, »wenn er dem Irrsinn entgehen will, niemals vom Schreib-
tisch entfernen, mit den Zähnen muß er sich festhalten« (Br 386). In den 
in die Textfläche integrierten Fotos im »Interessanten Blatt« tritt Kafka 
das Text-Bild-gewordene Leben des Hungerers/Schriftstellers entgegen. 
Selbst noch das Foto von Succi in seiner schweren Ritterrüstung erlaubt 
die assoziative Verknüpfung mit der Schreibthematik, wenn man an den 
»panzerartig harten Rücken« und den »gewölbten […] von bogenför-
migen Versteifungen geteilten Bauch« (D 93) des verwandelten Gregor 
Samsa, Kafkas ersten Hungerer, denkt – dessen Name übrigens auf den 
Ritter Georg anspielt.63 Gregors Körper wird am Schluß als »vollständig 
flach und trocken« (D 154) bezeichnet. Im Kontext der kryptischen Ver-
weise Kafkas auf das Schreiben ist Gregor damit zur flachen Unterlage 

61 Brief vom 5. August 1922. Mit der Sigle »Br« und Seitenzahl in Klammern wird hier 
und im Folgenden zitiert: Franz Kafka: Briefe 1902–1924. Hg. von Max Brod. Frankfurt a. M. 
1958.

62 So Kremer, Die Erotik des Schreibens (wie Anm. 60), S. 82.
63 Vgl. Peter Beicken (Hg.): Franz Kafka. Die Verwandlung. Erläuterungen und Doku-

mente. Stuttgart 1983, S. 9f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim32

der Schrift, zum beschriebenen Blatt geworden, zu Literatur.64 Daß Succi 
selber sich der Fähigkeit rühmte, mit dem Wort umzugehen, während 
der Hungerzeiten längere Reden hielt und z. B. einen Essay verfaßte, in 
dem er seine Theorie des Hungerns entwickelte,65 mag ihn als Identifika-
tionsobjekt empfohlen haben, falls Kafka denn sein Leser war. 

Ob Kafka im »Interessanten Blatt« geblättert hat, dafür wird man keine 
Beweise erbringen können. Doch war das Familienblatt sehr beliebt und 
weit verbreitet. Die Leserschaft erstreckte sich laut einem Zitat bei Liesl 
Glück »vom Kaiser bis zum letzten Fasseldippler«.66 Die Zeitschrift lag 

sehr viel in Kaffeehäusern, Gaststätten, bei Ärzten und Friseuren auf […]. 
Die Leser waren der Mittelstand, die kleinen Gewerbetreibenden und das 
kleine Bürgertum. Das hauptsächlichste Verbreitungsgebiet war vor dem er-
sten Weltkrieg die Monarchie […]. Gering war dagegen die Auslieferung 
nach Deutschland.67

Glück findet erwähnenswert, daß auch nach dem Krieg der Vertrieb in 
der Tschechoslowakei ziemlich bedeutend gewesen ist. Da »Das interes-
sante Blatt« immerhin in fünf Nummern/Heften über den Hungerkünst-
ler berichtete, dürfte eine Kenntnisnahme Kafkas auch in jungen Jahren 
nicht prinzipiell ausgeschlossen sein,68 vor allem dann nicht, wenn man 
berücksichtigt, welche für ein Kind verstörende Szenen sich am Fami-
lien tisch der Kafkas abgespielt haben müssen. Die Schilderung der Eß-
gewohnheiten des Vaters durch den Sohn im berühmten »Brief an den 
Vater« gibt da nur einen kleinen Einblick.69 Hungerkünstler traten auch 
zu Beginn des 20. Jahrhunderts noch zahlreich auf, außer Succi ein Herr 
Riccardo Sacco und eine Frau namens Augusta Victoria Schenk, die im 

64 Vgl. hierzu Wolf Kittler: Brief oder Blick. Die Schreibsituation der frühen Texte von 
Franz Kafka. In: Gerhard Kurz (Hg.): Der junge Kafka. Frankfurt a. M. 1984, S. 40–67, beson-
ders S. 62.

65 Veröffentlicht wurde dieser in: Die Presse, Jg. 49, Nr. 95 v. 5.4.1896, S. 4 (Titel: »Die ver-
borgene Wissenschaft«).

66 Glück, »Das interessante Blatt« (Anm. 15), S. 14.
67 Ebd.
68 Vgl. zur Frage der Rezeption meinen Beitrag: Nachrichten vom italienischen Hunger-

künstler Giovanni Succi (wie Anm. 6), S. 316–322.
69 Die relevanten Textstellen zu Essen und Nahrung in Kafkas Werk hat zusammengestellt 

Petra Porto: »Einer kämpft eben bei Marathon, der andere im Speisezimmer«. Aspekte der 
Ernährung und Fragen der Herrschaft bei Franz Kafka. In: Lutz Hagestedt (Hg.): Literatur als 
Lust. Begegnungen zwischen Poesie und Wissenschaft. Festschrift für Thomas Anz. München 
2008, S. 249–259.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 33

Mai und Juli 1905 in Wien gastierten.70 Hier ist in der Presse auch von 
dem jeweiligen Impresario die Rede, der die Schau organisierte und von 
hierher als Figur in Kafkas Text eingegangen sein könnte. Das konti-
nuierliche Interesse Kafkas seit seiner Jugendzeit an der Varieté- und Zir-
kuswelt hat Walter Bauer-Wabnegg nachgewiesen.71 Wenn Kafka selbst 
Fachzeitschriften wie »Der Artist« oder »Proscenium« studierte und so-
gar abonnierte, dürften große Berichte in überregionalen Blättern seiner 
Aufmerksamkeit kaum entgangen sein. Besonders zu erwähnen bleibt 
abschließend, daß er offenbar den Wunsch hegte, sich eine Zeitungsaus-
schnittsammlung zuzulegen, nämlich, so berichtet er Felice Bauer,

verschiedene Zeitungsnachrichten, die mir aus irgendeinem Grunde überra-
schend waren, mir nahegingen und mir persönlich für nicht absehbare Zeit 
wichtig schienen, meistens waren es für den ersten Blick nur Kleinigkeiten, 
aus der letzten Zeit z. B. »Seligsprechung der 22 christlichen Negerjünglinge 
von Uganda« […] auszuschneiden und zu sammeln.

Es mag mit der Isolation Kafkas zusammenhängen, seiner narzißtischen 
Bedürftigkeit, daß er sich von anderem, Zufälligem, und sei es nur von 
einer Nachricht, ›gemeint‹ erfährt und eine (Selbst-)Verständigung durch 
das Lesen arbiträrer Zeichen zu gewinnen strebt. 

Fast jeden zweiten Tag finde ich in der Zeitung eine derartige, förmlich für 
mich allein bestimmte Nachricht, aber ich habe nicht die Ausdauer, eine sol-
che Sammlung für mich anzufangen, […]. Solche Nachrichten, die nicht für 
alle Leser bestimmt sind, sondern nur auf bestimmte Leser hie und da zielen, 
ohne daß der unbeteiligte Beurteiler den Grund des besonderen Interesses 
herausfinden könnte, gibt es doch gewiß für jeden und solche kleine Nach-
richten, die Dich besonders bekümmern, hätten für mich mehr Wert als mei-
ne eigene Sammlung […]. Verstehe mich recht, nur kleine Ausschnitte aus 
Tageszeitungen meine ich, meistens über wirkliche Ereignisse (FB 121).72

Die »förmlich für mich allein bestimmte Nachricht« findet ihr spätes Wort-
echo im »Hungerkünstler«: »[I]mmerhin verdankte er ja den Tieren die 
Menge der Besucher, unter denen sich hie und da auch ein für ihn Bestimmter 
finden konnte« (D 271, Hervorh. d. Verf.). Dürfen wir also in Kafkas 
realer oder erinnerter Sammlung verschiedener überraschender Zei-
tungsnachrichten auch jene über den Hungerkünstler Succi vermuten?

70 Siehe Payer, Hungerkünstler (wie Anm. 11), S. 69. 
71 Bauer-Wabnegg, Monster und Maschinen (wie Anm. 1), besonders S. 330–334.
72 Dieses und das vorangegangene Zitat stammen aus dem Brief an Felice Bauer vom 

24. November 1912. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 35

»Das interessante Blatt« (Wien) 
15. Jg., Nr. 14, 2. April 1896 bis Nr. 18, 30. April 1896 

Transskription

I. »Das interessante Blatt«
15. Jg., Nr. 14, 2. April 1896, S. 10f.

Das Fastenbankett des Hungerkünstlers Succi in Wien.
(Mit Illustration.)

Noch niemals ist es einem Menschen so schwer gemacht worden, zu 
hungern, wie demjenigen, welcher sich rühmt, dass er das Hungern er-
lernt hat, dass er länger als einen Monat ohne Speise leben kann. Bis-
her hat man es sich noch nicht erklären können, wodurch Succi, der 
italienische Hungerkünstler, es ermöglicht, vierzig Tage ohne Speise zu 
leben, allein die Thatsache, dass er es vermag, steht fest, denn er hat 
sich diesen Versuchen schon oftmals mit Erfolg unterzogen und noch 
nie ist es gelungen, dem fastenden Italiener nachzuweisen, dass er das 
Überwachungs-Comité getäuscht hat. Auch in Wien wollte Succi ein 
öffentliches Fasten von vierzig Tagen veranstalten, aber die Polizei ge-
stattete dies aus öffentlichen Rücksichten nicht und erlaubte nur, dass 
Succi vor einem geladenen Publicum zu wissenschaftlichen Zwecken 
eine dreißigtägige Hungercur unternehme. Samstag abend begann diese 
Fastenzeit für Succi und dieselbe wurde mit einem glänzenden Bankett 
eingeleitet, welches im »Hotel Royal« stattfand. An dem Diner nahm 
Succi und das Präsidium eines Überwachungs-Comités, welches darauf 
achten wird, dass Succi während der Fastenzeit nichts zu sich nimmt, so-
wie eine Anzahl Gäste theil, welche sich die ihnen vorgesetzten Speisen 
trefflich munden ließen.

Während des Mahles hielt Succi eine Ansprache, in welcher er aus-
führte, dass es lediglich der Wunsch, der Wissenschaft zu dienen, gewe-
sen sei, der ihn bestimmt habe, sein Experiment in Wien, in den engen 
Grenzen, die ihm die Behörde gezogen, durchzuführen. Er hoffe aber, 
dass nach Absolvierung seines Experimentes hier allseitig die Überzeu-
gung einkehren werde, dass man es in ihm mit einer eigenartigen Natur-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim36

veranlagung zu thun habe, die lediglich durch starke Willenskraft ein 
Experiment auszuführen imstande sei, das allerdings im ersten Momen-
te auf Zweifel und Ungläubigkeit stoßen müsse. Zum Schlusse trank 
Succi auf die Wiener Presse und auf die liebenswürdigen Wienerinnen; 
letzteren Toast adressierte er an die dem Mahle beiwohnende Gattin des 
Hoteliers, Frau Weißwasser. Nach Beendigung des Diners wurde die Ge-
sellschaft vom Sport-Photographen Huber in einem Gruppenbilde pho-
tographisch aufgenommen, welches wir in unserer Illustration im Bilde 
direct von der Photographie getreu wiedergeben. Nachdem Succi den 
letzten Tropfen Krondorfer Wassers, das während des ganzen Fasten 
Experimentes sein einziger Genuss bleiben wird, ausgeschlürft, wurde er 
vom Comité in seine »Hungerzelle« geführt, die aber keineswegs an Ugo-
linos Hungerthurm73 erinnert, sondern von Herrn Weißwasser in der 
behaglichsten Weise ausgestattet und auch mit allen Bequemlichkeiten 
für die während der Nacht diensthabenden Herren des Überwachungs-
Comités versehen wurden. Dann nahmen ihn die Ärzte, Dr. Goldbaum 
und der Assistenzarzt des Primarius Dr. v. Limbeck, Herr Dr. Pasch-
keles, in Empfang. Succi wurde gewogen – er wiegt 73 Kilo – und das 
ärztliche Vorbulletin ausgestellt. Gleichzeitig traten auch die Mitglieder 
des Überwachungs-Comités, die Herren Präsident Hecht, Stellvertreter 
Störk und später Libitzky und Feld ihren Dienst an. Die ersten zwei 
Tage hat Succi natürlich nicht den geringsten Appetit verspürt. Er hat 
nur 650 Gramm Krondorfer-Wasser zu sich genommen, sein Puls ist 

73 Ugolino della Gherardesca (1220–1289), Graf von Donoratico, toskanischer Adliger, 
wurde auf Betreiben des Erzbischofs Ruggieri mit zwei Söhnen und zwei Enkeln eingekerkert 
und dem Hungertod überlassen; unsterblich ist er geworden durch die Darstellung seines 
Schicksals in Dantes »Göttlicher Komödie«. Reste des Hungerturms sind erhalten und in Pisa 
neben dem Palazzo dell’Orologia zu sehen (Torre della Muda, Piazza dei Cavalieri).

Die Kontrastierung mit Ugolinos Hungerturm lassen sich auch die »Neue Freie Presse« und 
die »Presse« nicht entgehen. Dort wird sogar eine Passage aus dem Drama »Ugolino« (1768) 
von Heinrich Wilhelm von Gerstenberg zitiert (49. Jg., Nr. 88 v. 29.3.1896, S. 4). Die Prä-
senz von Ugolinos Hungerszenario im kulturellen Gedächtnis gewinnt seit dem 18. Jahrhun-
dert enorm an Bedeutung, wie die zahlreichen Darstellungen/Kommentierungen in Literatur, 
bildender Kunst und Musik bezeugen (u. a. durch Herder, Goethe, A. W. Schlegel, Byron, 
Shelley; Lavater, Blake, Joseph Anton Koch, Doré, J.-B. Carpeaux, Rodin; Donizetti). Am 
Hungern Ugolinos sensationiert die grausige Verknüpfung von Hungern als Selbstverzehr 
mit einem erzwungenen Tabubruch, dem Kannibalismus. Man unterstellte Ugolino, daß er 
sich an seinem ›eigenen Fleisch‹, seinen Kindern, verging, um seinen Hunger zu stillen. Der 
topische Konnex von Autophagie und Anthropophagie ist auch in Kafkas Horizont: In einem 
Fragment zu seiner Erzählung inszeniert er die Begegnung zwischen dem Hungerkünstler 
und einem Menschenfresser (vgl. ergänzend d. Verf., »Ein Hungerkünstler« [wie Anm. 6], 
S. 303–305).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 37

normal, von seinem Körpergewicht hat er zwei Kilogramm verloren. Er 
ist sehr heiter und ist sehr erfreut über das allgemeine Interesse, das sein 
Experiment erregt. 

[Illustration]

Das Fastenbankett des Hungerkünstlers Succi in Wien: Die Tischgesellschaft 
im »Hotel Royal«74 in Wien [28. März 1896]. Nach einer Photographie des Pho-
tographen Anton Huber75 in Wien. 

74 »›Hotel Royal‹, I., Singerstraße«, so die Adressenangabe in der »Neuen Freien Presse« 
(Nr. 18961 v. 27.3.1896 [Freitag], Abendblatt, Titelseite), eine ›erste‹ Adresse also, denn die 
Lage ist in unmittelbarer Nähe von Stephansdom und Graben. Noch heute gibt es das »Hotel 
Royal«, nun als mehrstöckigen modernen Bau mit der Adresse: 1. Bezirk, Singerstraße 3 (oder 
auch Stephansplatz 3).

75 Vgl. Anm. 20.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim38

[Anwesende laut Bildunterschrift von li. n. re., 13 Personen:] 

Hans Arnold Schwer, Redacteur des »Deutschen Volksblatt«.76 Hausbesitzer 
Hecht, Präsident des Überwachungs-Ausschusses. C. Henop,77 Redacteur 
der »Neuen Freien Presse«. Theaterdirector Freund, Mitglied des Überwa-
chungs-Comités. G. Succi, der »Fastenkünst ler.« Hotelier Weißwasser. Frau 
Weißwasser, Hoteliersgattin vom »Hotel Royal«. Dr. Conrad, Redacteur des 
»Fremdenblatt«.78 L. Jacobsson, Redacteur des »Neuen Wiener Journal«.79 M. 
Polatschek, Redacteur des »Neuen Wiener Tagblatt.«80 E. Porges, Redacteur 
des »Wiener Tagblatt«.81 Dr. Bryk, Redacteur der »Presse«.82 Dr. H. Leoster, 
Redacteur des »Wiener Tagblatt«.

76 »Deutsches Volksblatt«, Wien: 1889–1922, gegründet von Ernst Vergani, Tageszei-
tung für Wirtschaftspolitik. »Das ›Deutsche Volksblatt‹ war das bedeutendste deutschnatio-
nale antisemitische Organ Österreichs«. Näheres bei Paupié, Handbuch (wie Anm. 14), hier: 
Bd. 1, S. 106–108.

77 Carl Henop (auch: Henop-Hauswirth), geb. 1852, war ein Wiener Journalist und 
Schriftsteller. Er arbeitete zeitweilig für die »Wiener Geschäftszeitung«, das »Neue Wiener 
Tagblatt«, die »Neue Freie Presse« und zahlreiche weitere Tages- und Fachblätter. Außerdem 
verfaßte er kleinere kulturhistorische Schriften, Possen, Opernlibretti, Volksstücke und Par-
odien. Vgl. Wien parodiert. Theatertexte um 1900. Hg. von Nikola Roßbach. Wien 2007, S. 
156. Zur »Neuen Freien Presse« vgl. Anm. 8.

78 »Fremdenblatt«, Wien: 1847–1919. Zu Anfang der 1880er Jahre brachte das Blatt bereits 
eine »Sportrevue« heraus. »Wenn es […] auch als regierungsfreundlich galt, so nahm es doch 
eher eine Mittelstellung zwischen der konservativen und liberalen Presse ein«. Näheres bei 
Paupié, Handbuch (wie Anm. 14), Bd. 1, S. 122–125.

79 »Neues Wiener Journal«, Wien: 1893–1939, Untertitel: »Unparteiisches Tagblatt«. »Es 
stellte den Typ des modernen Konversationsblattes dar. Feuilleton und Roman fanden in 
etwas seichter Form breite und allgemein gefällige Behandlung und Darstellung.« Weiteres bei 
Paupié, Handbuch (Anm. 14), Bd. 1, S. 155–157.

80 »Neues Wiener Tagblatt«, Wien: 1867–1945, Untertitel »Demokratisches Organ«, kon-
kurrierte hinsichtlich Verbreitung und Auflagenhöhe mit der »Neuen Freien Presse«, vertrat 
eine ›deutschfreiheitliche Linie‹. Näheres bei Paupié, Handbuch (wie Anm. 14), Bd. 1, S. 150–
155.

81 Das »Wiener Tagblatt«, Wien: 1886–1901, pflegte besonders den Lokalteil, erhielt spä-
ter eine belletristische Familien- und Sonntagsbeilage: »Illustrierte Wiener Tagblatt-Biblio-
thek«, dann »Illustriertes Familien-Journal« und »Wiener Familien-Journal«. Siehe auch Pau-
pié, Handbuch (wie Anm. 14), Bd. 1, S. 130f.

82 Vgl. Anm. 28.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 39

II. »Das interessante Blatt«
15. Jg., Nr. 15, 9. April 1896, S. 5f.

Die Photographien des in Wien hungernden Succi 
während der abgelaufenen Woche.

(Siehe vier Porträts Seite 5.)

Wohl noch niemals hat ein Experiment in Wien derartiges Interesse er-
regt, wie das dreißigtägige Fasten des Hungerkünstlers Giovanni Succi, 
des Italieners, der im ›Hotel Royal« seit Samstag, den 28. März, 6 Uhr 
abends, unter Aufsicht eines vielgliedrigen Überwachungs-Comités sich 
jeder Nahrung enthält und sich nur des Krondorfer Sauerbrunns83 be-
dient, um seine vom vielen Sprechen – Succi empfängt täglich 50 bis 100 
Besuche – und auch wohl vom Fasten trockenen Lippen zu netzen. 

Giovanni Succi ist im Jahre 1855 in Cesenatico in der Provinz Forli 
in Italien geboren. Der Sohn eines Seemannes, nahm ihn sein Vater auf 
die von ihm befehligte Brigg und flösste ihm schon in jungen Jahren 
die Kraft ein, Entbehrungen zu ertragen, Gefahren muthig ins Auge zu 
sehen und noch mehr, er weckte in ihm die Sehnsucht nach dem Un-
bekannten, dem Verborgenen. Succi wurde dann Afrikaforscher, lebte 
abwechselnd in Zanzibar, in Madagaskar, auf den Comoren, den Johan-
nainseln und in anderen Theilen des Schwarzen Welttheiles. 

Eine schwere Augenkrankheit, die Folge einer Verwundung, nöthigte 
Succi zur Rückreise nach Europa. Während einer früheren Fiebererkran-
kung hatte sich schon der seltsame eigenthümliche Gedanke in Succis 
Geiste festgesetzt, das Hungern zu lernen. 

Als er im Jahre 1885 in Rom zum erstenmale davon sprach, zwanzig 
Tage ohne jedwede Nahrung bleiben zu wollen, sah er sich dem allge-
meinen Spotte und Gelächter preisgegeben. Als er aber fest bei seiner 
Behauptung blieb, da erklärte man ihn für verrückt und sperrte ihn in 
das Irrenhaus ein. Erst nachdem er seine »sogenannten« Irrthümer abge-
schworen, erhielt er seine Freiheit wieder. 

83 Das Mineralwasser, laut Eigenwerbung ein »natürlicher alkalischer Sauerbrunn«, stammt 
aus Krondorf bei Karlsbad im Erzgebirge, heutige Ortsbezeichnung: Krondorf-Sauerbrunn. 
Daß die Marke »Krondorfer Sauerbrunn« 1905 Hungerkünstler sponserte, zeigt Payer, Hun-
gerkünstler (wie Anm. 11), S. 69.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 41

In Forli gelang es ihm sechs Wochen später und nach Überwindung 
von tausend Schwierigkeiten, ein Comité zusammenzubringen, das sich 
entschloss, seine Hungerversuche zu überwachen. Er hungerte 15 Tage 
und Nächte, und jeder Zweifel war nunmehr ausgeschlossen. Von da an 
begann Succi die lange Reihe seiner überraschenden Hungerversuche, 
welche ihn alle großen Centren Europas und Nordamerikas aufsuchen 
ließen und in der wissenschaftlichen Welt das größte Aufsehen hervor-
riefen. 

Succi hat seinen ersten längeren Hungerversuch von 30 Tagen im 
September 1886 in Mailand absolviert. Am zwölften Tage durchlief er 
dort, um zu beweisen, dass die Enthaltung von jeder Speise seine Kräfte 
durchaus nicht geschwächt hatte, die Strecke von zehn Kilometer in ei-
ner Stunde. Der Versuch fand im alten Pressclub statt und jeden Abend 
zwischen 9–10 Uhr trat Succi als Rapierfechter im Dal Verme-Theater84 
vor einem zahlreichen Publicum auf. 

Dieser Versuch Succis machte in der ganzen gebildeten Welt das groß-
artigste Aufsehen und begründete den Ruf Succis als den »einzigen Hun-
gerkünstler der Welt«. 

Das »Interessante Blatt« hat bei der Wichtigkeit der Sache sich einen 
eigenen, ganz eigenthümlichen Überwachungsdienst eingerichtet, um zu 
zeigen, wie Succi das Fasten erträgt, indem es ihn jeden zweiten Tag von 
dem Photographen Huber in Wien photographieren lässt. Die erste Pho-
tographie stellt Succi vor dem Beginn des Fastens dar, er sah glänzend 
aus. Die zweite ist vom 31. März, die dritte vom 2. April und die vierte 
vom 4. April. In dieser Zeit hat Succi um 7.70 Kilogramm abgenommen 
und man sieht an den Bildern, dass ihn das Fasten ziemlich hergenom-
men hat, obwohl seine Körperkräfte ungemindert sind. 

84 Vgl. Anm. 31

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 43

[Vier Porträts]

Die Photographien des in Wien hungernden Succi während der abgelaufenen 
Woche. [Foto 1:] Giovanni Succi vor dem Beginn der Fasten. Körpergewicht 
73 Kilogramm. Aufgenommen in dem Atelier des k. k. Hof-Photographen 
Krziwanek85 in Wien. [Foto 2:] Succi am 31. März, am dritten Fasttag. Körper-
gewicht 68.20 Kilogramm. Aufgenommen vom Photographen Anton Huber. 
[Foto 3:] Succi am 2. April, am fünften Tage des Fastens. Körpergewicht 66.50 
Kilogramm. Aufgenommen vom Photographen Anton Huber. [Foto 4:] Succi 
am 4. April, am siebenten Tage des Fastens. Körpergewicht 65.30 Kilogramm. 
Aufgenommen vom Photographen Anton Huber.

III. »Das interessante Blatt«
15. Jg., Nr. 16, 16. April 1896, S. 4

Die Photographien des Hungerleiders Succi nach vierzehn Tagen.
(Mit vier Porträts.)

Vierzehn Tage hat der merkwürdige Mensch, der im Hotel Royal in 
Wien seine Hungerzeit durchmacht, ohne jede feste Nahrung verbracht 
und angesichts der großen Vorsichtsmaßregeln, welche das Überwa-
chungs-Comité getroffen hat, erscheint es ausgeschlossen, dass Succi 
seine Umgebung täuscht und wirklich isst. Man kann sich die Erschei-
nung, welche der Italiener darbietet, wissenschaftlich nicht erklären, 
man kann es nicht begreifen, wie ein Mensch es so lange ohne Nah-
rung aushalten kann, wie er noch lebt. Die Theorie, die Succi selbst 
aufstellt, erscheint wissenschaftlich unhaltbar, denn sie ist mit so viel 
Mysticismus vermengt, dass man sich nicht klar werden kann, wie der 
Hungerkünstler eigentlich seine Kunst erklären will. Jedenfalls, das steht 
fest, sind Succi und sein Nachfolger und Nachahmer Dr. Tanner,86 der 
amerikanische Hungerkünstler, merkwürdige, seltsame Erscheinungen, 
die Staunenswertes, Übernatürliches leisten. Und noch ein Moment fällt 
bei der Beobachtung des Hungerkünstlers ins Gewicht: derselbe nimmt 
an Körpergewicht constant und sichtbar ab, er verliert an Leibes-

85 Vgl. Anm. 40.
86 Hier irrt »Das interessante Blatt«, vgl. S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 45

umfang, er wird magerer, aber seine Kräfte, sein allgemeines Befinden 
verändern sich nicht, im Gegentheil, sie bessern sich noch und Succi 
selbst behauptet, dass er am Schlusse seiner Hungercur noch imstan-behauptet, dass er am Schlusse seiner Hungercur noch imstan-
de wäre, stundenlange Spaziergänge zu unternehmen und Rapier zu 
fechten, ohne ermüdet zu sein. Die »Nahrung«, welche Succi während 
der ganzen Zeit seines Hungerns zu sich nahm, erscheint wirklich nicht 
geeignet, diese Beobachtungen zu erklären. Seine Hauptnahrungsmittel 
sind Mineralwässer, von denen er ein halbes Kilogramm im Laufe eines 
Tages zu sich nimmt. Dann und wann schlürft er einen Löffel voll eisen-
haltigen Roncegnowassers87 und trinkt einige Tropfen eines Elexiers, das 
nur den Zweck hat, Magenkrämpfe zu verhindern, oder die Schmerzen 
zu lindern. Diese Mittel sind sicherlich nicht nahrhaft und doch erhält 
sich die Körperkraft des merkwürdigen Mannes, der erklärt hat, dass er 
mit einem dreißigtägigen Fasten nicht genug hat, sondern die Cur noch 
um zehn Tage verlängern will, weil er sich so wohl befindet und das 
Hungern so leicht erträgt. 

In unserer Illustration geben wir die Porträts des Hungerkünstlers wäh-
rend der abgelaufenen Woche. Das erste Bild zeigt den Hungerkünstler 
in seinem Äußern, bevor er das Fasten begann, die zweite Photographie 
gibt eine Ansicht von den Verwüstungen, welche das zehntägige Fasten 
an seinem Körper angerichtet hat. Man sieht, wie seine Wangen einge-
fallen sind, wie seine Augen tief liegen und wie er abgemagert ist. Am 
zehnten Tage sah er sich genöthigt, seine Kleider zu wechseln, weil ihm 
die alten bereits zu weit geworden waren. Am zehnten Tage hatte Succi 
ein Gewicht von 64.1 Kilogramm, er hatte also, da er zu Beginn des Fa-
stens 73 Kilogramm wog, um fast neun Kilogramm abgenommen. Am 
zwölften Tage war sein Körpergewicht 63.4 Kilogramm und am vier-
zehnten Tag 63, er hatte also um 10 Kilogramm in diesem halben Mo-
nat abgenommen, dabei aber seine Körperkräfte vollständig erhalten. Es 
unterliegt wohl keinem Zweifel, dass Succi sein Experiment bis zu Ende 
durchführen wird und es wird sicherlich sehr interessant sein, in seinen 
Gesichtszügen zu sehen, wie sehr ihn das freiwillige Fasten hernimmt, 
denn schon jetzt ist er vollständig eingefallen und abgemagert. 

87 Im Original: »Roucegnowassers«. Roncegno Terme: Kurort in der Nähe von Trient. Das 
arsen-eisenhaltige Wasser wird heute vor allem zur Balneo- und Aerosoltherapie benutzt. In 
der anthroposophischen Medizin Rudolf Steiners diente Roncegnowasser dazu, den astrali-
schen Leib (die Seele) anzuregen.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 47

[Vier Porträts]

Die Photographien des Hungerleiders Succi nach vierzehn Tagen. Nach für das 
»Interessante Blatt« speciell aufgenommenen Photographien von Anton Huber 
in Wien[.] [Foto 1:] Giovanni Succi vor dem Beginn des Fastens. Körpergewicht 
73 Kilogramm. Nach einer Photographie aus dem k. u. k. Hof-Atelier Krziwa-
nek, Wien. [Foto 2:] Succi am 7. April, am zehnten Tage des Fastens. Körperge-
wicht 64.1 Kilogramm. [Foto 3:] Succi am 9. April, am zwölften Tag des Fastens. 
Körpergewicht 63.4 Kilogramm. [Foto 4:] Succi am 11. April, den vierzehnten 
Tag des Fastens. Körpergewicht 63 Kilogramm.

IV. »Das interessante Blatt«
15. Jg. Nr. 17, 23. April 1896, S. 10

Einundzwanzig Tage des Fastens des Hungerkünstlers Succi in Wien.
(Siehe vier Porträts Seite 9.)

Der italienische Hungerkünstler in Wien, ist fast am Ende seiner nega-
tiven Thätigkeit angelangt; nur noch kaum neun Tage trennen ihn von 
dem Tage, an dem er seine erste Suppe und sein erstes Glas Wein zu 
sich nehmen wird, wo er wieder essen will. Noch niemals ist es einem 
Menschen so schwer gemacht worden, ausgiebig zu hungern, wie dem 
Fastenkünstler, der es zu seinem Vergnügen macht. Man hat ihm ver-
boten, öffentlich zu fasten, man legt ihm Schwierigkeiten in den Weg, 
sich mit dem großen Publicum in Verbindung zu setzen, man hat sich 
bemüht, ihn nicht verhungern zu lassen. Aber Succi kämpft auch gegen 
die Polizei, sowie gegen den Hunger muthig an. Er hat eben schon ge-
nügend Proben seiner Leistungsfähigkeit im Hungern gegeben, denn 
zum erstenmal fastete er im Jahre 1888 in Florenz, und zwar auf directe 
Einladung der »Medicinischen Akademie«, welche ihn bewog, zu fas-
ten, um der medicinischen Facultät Gelegenheit zu geben, die Einwir-
kung der Nahrungentziehung auf seinen Organismus zu studieren. Am 
27. Hungertage nahm er im großen Theater an einer Fechtakademie theil 
und producierte sich vor 2400 Personen als Fechter. Als das Expe riment 
glücklich zu Ende geführt war, veröffentlichte der berühmte Physiolo-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 49

gie-Professor Luigi Luciani ein 157 Seiten starkes Buch über Succi: »Das 
Hungern, vom physiologischen Standpunkte aus betrachtet.«88 

Im October 1888 begann Succi sofort ein neues »Hungern« von 30 Ta-
gen im Palais der Wissenschaften der Weltausstellung in Barcelona, und 
erhielt dort nebst der goldenen Medaille89 von der Ausstellungs-Jury das 
Diplom: »In Anerkennung der Dienste, die er der Ausstellung geleistet 
und des besonderen Interesses, das sein Experiment der Ausstellung zu-
gewandt hatte.« 

Succi besuchte dann Madrid und Lissabon, in welch beiden Haupt-
städten er ebenfalls je dreißig Tage mit derselben Correctheit hungerte, 
wie er es jetzt in Wien thut. 

Darnach begab sich der Fastenkünstler nach Rouen, um dort ebenfalls 
eine dreißigtägige Hungerperiode mitzumachen, mit demselben glänzen-
den Erfolge natürlich, wie überall. Von Rouen begab sich Succi nach 
Brüssel, in der Absicht, dort Zerstreuung und Erholung zu finden. Allein 
der Ruf seines Namens war schon längst auch nach Belgien gedrungen 
und hervorragende Ärzte drangen so lange in ihn, bis er abermals ein 
dreißigtägiges Hungerexperiment unternahm. Ein Patricier wettete dort, 
dass Succi nicht imstande sei, sein »Fasten« auf weitere fünf Tage auszu-
dehnen. Succi nahm die Wette an und – gewann sie auf das glänzendste: 
er hatte in Brüssel also fünfunddreißig Tage gehungert. 

Nach dem Brüsseler Experiment begab sich Succi nach London, wo 
er sich überreden ließ, sein Fasten auf vierz ig Tage auszudehnen, und 
auch da überstand er das Hungern und hielt das Fasten aus. 

Es ist aber mit aller Bestimmtheit anzunehmen, dass er auch in Wien 
seine Hungerperiode glücklich zu Ende führen wird. Allerdings nimmt 
ihn das Nichtessen schon furchtbar her und er ist nunmehr ein Schatten 
seiner selbst. 

In unserer Illustration bringen wir drei weitere Hunger-Photographi-
en Succis. Am 14. April wog Succi 61.5 Kilogramm, am 16. hatte er 
ein weiteres Kilogramm verloren und am 18. April wog er nur mehr 
60.1 Kilogramm, so dass er seit dem Beginn seines Fastens um beinahe 
13 Kilogramm abgenommen hat, eine schreckliche Gewichtsabnahme 
innerhalb einundzwanzig Tagen! 

88 Vgl. Anm. 5.
89 Was Succi auf den Fotos wie einen Orden trägt, ist vermutlich diese Medaille.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 51

[Vier Porträts]

Einundzwanzig Tage des Fastens des Hungerkünstlers Succi in Wien. […] Nach 
für das »Interessante Blatt« speciell aufgenommenen Photographien von Anton 
Huber in Wien. [Foto 1:] Giovanni Succi vor dem Beginn des Fastens. Körper-
gewicht 73 Kilogramm. Nach einer Photographie aus dem k. u. k. Hof-Atelier 
Krziwanek, Wien. [Foto 2:] Succi am 14. April, dem 17. Tage des Fastens. Kör-
pergewicht 61.5 Kilogramm. [Foto 3:] Succi am 16. April, am 19. Tage des Fas-
tens. Körpergewicht 60.5 Kilogramm. [Foto 4:] Succi am 18. April, am 21. Tage 
des Fastens. Körpergewicht 60.1 Kilogramm.

V. »Das interessante Blatt«
15. Jg., Nr. 18, 30. April 1896, S. 7

Das Ende des dreißigtägigen Fastens des Hungerkünstlers in Wien.
(Siehe fünf Porträts Seite 6.)

Der italienische Fastenkünstler hat seine Hungercur vollendet, er hat 
bewiesen, dass er dreißig Tage ohne Nahrung leben kann, und dass 
er während dieser Fastenzeit an Kräften nicht bedeutend abgenommen 
hat. Man hielt es nicht für möglich, dass Succi sein Experiment ohne 
Zwischenfall beenden werde, man glaubte nicht daran, dass es bei dem-
selben mit rechten Dingen zugehen könne, allein das Überwachungs-
comité, das dafür Sorge tragen sollte, dass Succi die selbstgeschaffenen 
Vorschriften nicht verletze, konnte in keinem Falle nachweisen oder auch 
nur behaupten, dass er Nahrung zu sich genommen hat. Das »Interes-
sante Blatt« hat anlässlich der Hungercur des Fastenkünstlers eine neu-
artige Überwachung für den Hungerer geschaffen, indem es ihn dreimal 
wöchentlich photographierte und so zeigte, wie von Tag zu Tag sein 
Körper abmagerte, sein Gesicht förmlich einschrumpfte, wie er äußer-
lich immer mehr verfiel. Diese Bilder geben eine illustrierte Geschichte 
der Hungercur Succis und sie sind sehr lehrreich, denn sie zeigen, wel-
che Veränderungen die Nahrungsenthaltung auf den Menschen hervor-
ruft. Welchen Zweck das Fasten Succis gehabt, welchen Wert dasselbe 
gehabt hat, das ist allerdings eine andere Frage, die von verschiedener 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seite verschieden 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 53

beantwortet wird. Die einen, und man wird ihnen nicht unrecht geben, 
haben mit Recht hervorgehoben, dass Succis Experiment gar keine wis-
senschaftliche Bedeutung habe, dass es sich nicht der Mühe lohne, die 
Fastenzeit des Italieners zu einem Studium der Ärzte zu machen, denn 
die Wissenschaft ist sich schon längst über die Wirkungen der Nahrungs-
enthaltung klar und weiß zu berechnen, wie lange ein Mensch ohne eine 
solche leben kann. Die anderen wieder staunten Succi als ein Weltwun-
der an und konnten sich nicht darüber fassen, dass es einen gesunden, 
kräftigen Mann gebe, der dreißig Tage ohne Nahrung leben kann. Und 
Succi selbst betreibt das Hungern als seinen Lebensunterhalt. Er lebt 
davon, dass er nicht isst, das ist der ganze Zweck seines Experimentes. 
Die Wiener Polizei hat es versucht, ihm diesen eigenthümlichen Erwerb 
so schwer als möglich zu gestalten, indem sie ihm nicht gestattete, sich 
öffentlich als Hungerkünstler zu zeigen, aber die zahlreichen Besuche, 
die der Hungerleider in seiner Privatwohnung erhielt, haben die Härte 
der Polizei ihm vergessen gemacht, sie haben Succi reich beschenkt und 
im großen und ganzen hat er in Wien so viel verdient, dass er lange Zeit 
wieder wie ein gewöhnlicher Mensch essen und trinken kann, und nicht 
zu hungern braucht. Die letzten Tage seiner Hungercur sind übrigens 
dem Fastenkünstler schwer genug angekommen, denn seine Muskel-
kraft nahm ab, er hatte einen unsicheren Gang und die oberen Extre-
mitäten zitterten. Gleichzeitig bereitete er sich darauf vor, seinen Magen 
allmählich wieder für die Aufnahme von Speisen zu gewöhnen. Zu die-
sem Zwecke nahm er die letzten drei Tage kleine Dosen Fleischextract, 
welche nicht den Zweck hatten, das Hungergefühl, das zu haben übri-
gens Succi leugnet, zu lindern, sondern nur den, den Magensaft daran 
zu gewöhnen, wieder regelrecht zu functionieren. Wie so oft, wird auch 
der merkwürdige Magen Succis die Zeit des Essens ebenso überdauern, 
wie das Hungern und mit sattem Magen wird Succi Wien verlassen, um 
irgendwo anders sein Experiment vom neuen zu beginnen. 

In der abgelaufenen Woche hat die Abmagerung Succis selbstverständ-
lich weiter Fortschritte gemacht. Am Dienstag wog der Hungerkünstler 
nur mehr 59.8 Kilogramm. Zwei Tage später betrug sein Körpergewicht 
59.4 Kilogramm und an diesem Tage ließ er sich in einer eisernen Rü-
stung im Gewichte von 25 Kilogramm photographieren. Am 28. Tag 
wog Succi 59.1 Kilogramm, am letzten Tag wog er 59 Kilogramm, er 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues Material zu Kafkas »Hungerkünstler« 55

hat also innerhalb des dreißigtägigen Hungerns um 14 Kilogramm abge-
nommen. Wie lange wird er brauchen, bis er diesen Körperverlust durch 
fleißiges Essen wieder eingeholt haben wird? 

[Fünf Porträts]

[Foto 1:] Giovanni Succi vor dem Beginn des Fastens. Körpergewicht 73 Ki-
logramm. Nach einer Photographie aus dem k. u. k. Hof-Atelier Krziwanek, 
Wien. [Foto 2:] Succi am 21. April, dem 24. Tage des Fastens. Körpergewicht 
59.8 Kilogramm. Nach einer für das »Interessante Blatt« speciell aufgenomme-
nen Photographie von Anton Huber in Wien. [Foto 3:] Succi am 23. April, am 
26. Tage des Fastens. Körpergewicht 59.4 Kilogramm. Nach einer für das »In-
teressante Blatt« speciell aufgenommenen Photographie von Anton Huber in 
Wien. [Foto 4:] Succi am 25. April, am 28. Tage des Fastens. Körpergewicht 59.1 
Kilogramm. Nach einer für das »Interessante Blatt« speciell aufgenommenen 
Photographie von Anton Huber in Wien. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astrid Lange-Kirchheim56

[Foto 5:] Das Ende des dreißigtägigen Fastens des Hungerkünstlers in Wien: 
Giovanni Succi in einer 25 Kilogramm schweren Rüstung am 26. Tage des 
Fastens. […] Nach einer für das »Interessante Blatt« speciell aufgenommenen 
Photographie von Anton Huber in Wien.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 57

Bernd Stiegler

Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch
Wege durch die Moderne

Er entdeckte die Ästhetik der Schärfe und die Magie der Sachlichkeit, er befreite 
die Objekte von jeder falschen Aura und gab den Dingen ihre eigene Physiognomie 
wieder, indem er ihren Formen und Strukturen, ihren Linien und Flächen 
fotografisch nachspürte und sie dann im Abbild ›wiedergab‹, daß man ihrer in der 
Tat habhaft wurde, so, als sähe man einen Krug, einen Stein, einen Baum, ein 
Detail zum erstenmal.

Eo Plunien1

I Das Verdikt 

Wenn man in der Photographietheorie der ersten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts nach strikt gegenübergestellten und sich wechselseitig aus-
schließenden Positionen sucht, liegt es auf der Hand, Walter Benjamin 
und Albert Renger-Patzsch zu nennen, den der kritischen Theorie na-
hestehenden Theoretiker auf der einen Seite und den Protagonisten der 
neusachlichen Photographie auf der anderen. Zwischen ihnen liegt ein 
vermeintlich unüberwindlicher Graben, den nicht zuletzt Walter Benja-
mins berühmtes Diktum aus der »Kleinen Geschichte der Photographie«2 
ausgehoben hat, das Benjamin auch in seinem Aufsatz »Der Autor als 
Produzent« unentschärft wiederaufgenommen hat: »Nun aber verfolgen 
Sie den Weg der Photographie weiter«, heißt es dort, 

Was sehen Sie? Sie wird immer nuancierter, immer moderner, und das Er-
gebnis ist, daß sie keine Mietskaserne, keinen Müllhaufen mehr photogra-
phieren kann, ohne ihn zu verklären. Geschweige denn, daß sie imstande 
wäre, über ein Stauwerk oder eine Kabelfabrik etwas anderes auszusagen als 
dies: die Welt ist schön. »Die Welt ist schön« – das ist der Titel des bekannten 
Bilderbuchs von Renger-Patsch [sic!], in dem wir die neusachliche Photogra-
phie auf ihrer Höhe sehen. Es ist ihr nämlich gelungen, auch noch das Elend, 

1 Ein Krug, ein Stein, ein Baum. In: Die Welt v. 23.12.1966.
2 Die Schriften Benjamins werden im Folgenden unter Angabe des Bandes zitiert nach der 

Ausgabe der Gesammelten Schriften. Hg. von Rolf Tiedemann u. a. Frankfurt a. M. 1972ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler58

indem sie es auf modisch perfektionierte Weise auffaßte, zum Gegenstand 
des Genusses zu machen. (GS II, S. 693) 

Benjamins Renger-Kritik der »Kleinen Geschichte der Photographie« 
steht im Kontext eines gerafften Rundgangs durch die Geschichte der 
Photographie, dessen selbstgesetzte Aufgabe es ist, die »philosophischen 
Fragen« (GS II, 368), die »Aufstieg und Verfall der Photographie nahe-
legen« (GS II, 368) zu stellen und nach Antworten zu suchen. Benjamin 
deutet nun in dieser Perspektive die Geschichte der Photographie als 
Artikulation verschiedener Formen, Geschichte vor- und darzustellen, 
mit anderen Worten, er faßt die Geschichte der Photographie als re-
gelrechten geschichtsphilosophischen Entwurf auf. Die Photographie ist 
nicht nur ein Indikator kultureller Konstruktionsformen von Geschich-
te, die mithilfe der Photographie zu detektieren wären, sondern sogar 
eine der wichtigsten kulturellen Formen der Repräsentation von Ge-
schichte überhaupt. Photographien sind materialisierte Geschichtsbilder 
und wollen als solche gelesen werden. Die Photographie ist daher nicht 
nur von heuristischem, sondern von nachgerade theoretischem Interes-
se. Fluchtpunkt dieser historischen Konstruktionslinien ist die Moderne: 
Benjamin geht es nicht zuletzt um eine möglichst konzise wie differen-
zierte Analytik der Gegenwart. 

Die von Benjamin geschlagenen Schneisen in das bis dahin kaum 
durchforstete Dickicht der Geschichte der Photographie sind von recht 
grober Natur: Benjamin unterscheidet bekanntlich vor allem eine Früh-
phase, die noch in vorindustrialisierten Zeiten liegt, und eine spätestens 
um die Jahrhundertwende einsetzende zeitgenössische Photographie, 
die mit jener frühen kaum noch etwas gemein hat. Dazwischen liegt 
ein Brachland, das Benjamin alles in allem recht wenig interessiert. Ihm 
kommt es auf die scharfe Trennung zweier Modelle von Geschichte und 
Tradition an, die sich in unterschiedlicher Form dann auch in anderen 
Texten von ihm findet. Die verschiedenen Phasen stehen daher unter 
einem je unterschiedlichen geschichtstheoretischen Primat: Während in 
der Frühzeit alles unter dem Zeichen der Dauer und der Distanz steht, 
weicht dieses in der Gegenwart der neuen Figuration des Augenblicks 
und der Nähe. Alle weiteren Attribute sind letzten Endes aus diesen zen-
tralen Begriffen abgeleitet. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 1: Albert Renger-Patzsch: Karusselldrehbank bei Krupp, Essen (1929) 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler60

Doch was ist, wenn man diese geraffte Skizze betrachtet, nun genau das 
Problem, das Benjamin mit Renger-Patzsch hatte? Ob, das sei hinzuge-
fügt, Benjamin die Arbeiten von Renger-Patzsch gut kannte, ist durchaus 
zweifelhaft. Neben den bereits angeführten, wenig ins Detail gehenden 
Anmerkungen und einer Erwähnung in einer Art Klassifikation der 
neuen Sachlichkeit3 findet sich in seinem gesamten Werk kein weiterer 
Hinweis auf den Photographen. Doch Benjamin geht es auch weniger 
um eine kritische Würdigung des Werks oder gar um dessen filigrane In-
terpretation als vielmehr um das Abstecken von theoretischen Grenzen: 
Renger-Patzsch markiert eine No Go Area der modernen Photographie 
und dementsprechend deutlich fällt dann auch die Abgrenzung aus. 

Doch Benjamins Kritik sei präzisiert: Das aus »Der Autor als Pro-
duzent« stammende und bereits angeführte Zitat erblickt in Renger-
Patzsch einen paradigmatischen Vertreter einer verklärenden Photo-
graphie, die bei aller Sachlichkeit dem ansonsten von Benjamin strikt 
kritisierten Kunstwert der Photographie treu bleibt und so ein jedes 
Motiv zum Gegenstand einer kontemplativen Haltung macht. Diese 
jedoch wurde von Benjamin der ersten vormodernen Phase der Pho-
tographiegeschichte zugewiesen. Die Aufnahmen von Renger-Patzsch 
sind in diesem Sinne unzeitgemäße, falsch verstandene und letztlich an-
timodernistische Photographien, auch wenn sie, wie er betont, immer 
»nuancierter« und immer »moderner« werden. Die Moderne schlägt 
hier in ihr Gegenteil um und verwandelt das Dargestellte in ein rein äs-
thetisches Phänomen. Oder, um ein auch Benjamin bekanntes franzö-Oder, um ein auch Benjamin bekanntes franzö-
sisches Wortspiel Charles Baudelaires aufzunehmen, mode schlägt um 
in éternité: »La modernité, c’est le transitoire, le fugitif, le contingent, 
la moitié de l’art, dont l’autre moitié est l’éternel et l’immuable.« (GS 
V, 312) Das ist die eine, die Kehrseite der Moderne. Und Renger-
Patzsch ist ihr prominentester Vertreter. 

In der »Kleinen Geschichte der Photographie« findet sich Benjamins 
Verdikt im Kontext einer scharfen Kritik, die von Bertolt Brecht stammt, 
oder genauer von dem marxistischen Theoretiker Fritz Sternberg, den 
wiederum Brecht in seinem »Dreigroschenprozeß« zitiert. Benjamin mon-
tiert noch vor der Erstveröffentlichung von Brechts Text einen ganzen 
Abschnitt in seine »Kleine Geschichte der Photographie«, um Renger-

3 GS VI, S. 183.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 61

Patzsch als Irrweg der Moderne zu brandmarken: »Das Schöpferische 
am Photographieren«, heißt es nun bei Benjamin, 

ist dessen Überantwortung an die Mode. »Die Welt ist schön« – genau das 
ist ihre Devise. In ihr entlarvt sich die Haltung einer Photographie, die jede 
Konservenbüchse ins All montieren, aber nicht einen der menschlichen Zu-
sammenhänge fassen kann, in denen sie auftritt […]. Weil aber das wahre 
Gesicht dieses photographischen Schöpfertums die Reklame oder die Asso-
ziation ist, darum ist ihr rechtmäßiger Gegenpart die Entlarvung oder die 
Konstruktion. Denn die Lage, sagt Brecht, wird dadurch so kompliziert, daß 
weniger denn je eine einfache »Wiedergabe der Realität« etwas über die Re-
alität aussagt. […] Es ist also tatsächlich »etwas aufzubauen«, etwas »Künstli-
ches«, »Gestelltes«. (GS II, 383f.)

Dieses Zitat mit seiner besonderen Vor- und zudem überaus komple-
xen Nachgeschichte, wurde es doch zum unentwegt zitierten theore-
tischen Emblem der gesellschaftskritischen Photographie- und auch 
Montagetheorie,4 verortet Renger-Patzsch wiederum als unkritische Af-
firmation des Bestehenden, als Beispiel dafür, wie eine moderne Photo-
graphie die Moderne verfehlen könne. Benjamins Verwendung des Be-
griffs ›Montage‹ (und auch über seine Praxis der Zitatmontage wäre an 
dieser Stelle vieles zu ergänzen) deutet darauf hin, daß er zwischen einer 
›richtigen‹ und einer ›falschen‹ Montage unterscheidet: auf der einen Sei-
te Photomonteure à la John Heartfield, der im übrigen an anderer Stelle 
auch von Benjamin als Beispiel einer entlarvenden Montage angeführt 
wird, auf der anderen Renger-Patzsch, der zwar in seinem gesamten 
Werk meines Wissens nicht ein einziges Mal mit der Technik der Pho-
tomontage gearbeitet hat, hier aber mit dem Gedankenexperiment einer 
ins All montierten Konservenbüchse vorgestellt wird. Der einem prä-
zisen zeithistorischen Kontext verpflichteten und in der Grundhaltung 
aufdeckenden Montage steht eine im Wortsinn allgemeine Übertragung 
gegenüber, die bar jeder historischen Zuordnung technisch-industrielle 
Artefakte dekontextualisiert und ihnen den geschichtlichen Index ent-
zieht. 

In der »Kleinen Geschichte der Photographie« werden Renger Pho-
tographen wie August Sander, Karl Blossfeldt, Germaine Krull, Sasha 
Stone und auch Eugène Atget gegenübergestellt, die in je unterschiedli-

4 Ich habe an anderer Stelle versucht, diese Geschichte in Teilen zu rekonstruieren: Die 
eigentliche Realität ist in die Funktionale gerutscht. Kapitalismuskritik und Fotografietheorie. 
Zur Karriere eines berühmten Zitats. In: Fotogeschichte 105 (2007), S. 36–43.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler62

cher Weise überaus positiv, ja emphatisch gelesen werden. Das ist auch 
deshalb überraschend, weil – photographiehistorisch betrachtet – zumin-
dest die genannten neusachlichen Photographen ihrerseits eine – von 
Benjamin inkriminierte – affirmative Haltung kaum werden verleugnen 
können. Bei August Sander fällt es Benjamin recht schwer, Geschichts-
bewußtsein und Kritik mit der programmatischen Suche nach Typen 
zu verbinden, die im übrigen auch mit Erna Lendvai-Dircksen ein dem 
Nationalsozialismus nahestehendes Pendant gefunden hat. Er deutet, 
und dabei weitgehend dem Vorwort Alfred Döblins zu »Antlitz der Zeit« 
folgend, Sanders Buch als einen Übungsatlas der Moderne, die einen 
neuen, auch physiognomisch geschärften Blick erfordere: 

Man mag von rechts kommen oder von links – man wird sich daran gewöh-
nen müssen, darauf angesehen zu werden, woher man kommt. Man wird 
es, seinerseits, den andern anzusehen haben. Sanders Werk ist mehr als ein 
Bildbuch: ein Übungsatlas. (GS II, 381) 

Bei Blossfeldt, um den zweiten Hauptvertreter der neusachlichen Pho-
tographie anzuführen, ist eine ästhetisierende Grundhaltung hingegen 
offenkundig. Seine Aufnahmen dienten ja – bevor es zur künstlerischen 
Nobilitierung und Entdeckung seines Werks kam – sogar explizit zu Un-
terrichtszwecken in der Künstlerausbildung und die erste Publikation 
trägt nicht von ungefähr den Titel »Urformen der Kunst«. Die Pflanzen 
sind daher im Sinne dieser idealisierenden Darstellung gewissermaßen 
formal archetypisch drapiert, inszeniert und präsentiert. In der Natur 
wird man diese Pflanzen in dieser Reinform nicht finden können. Benja-
mins wohlwollende Deutung Blossfeldts, die er in der Rezension »Neues 
von Blumen« weiter ausführt, nimmt daher den Umweg über die Denk-
figur des optisch Unbewußten: Die »Urformen der Kunst« sind für ihn 
ein Beispiel jener heilsamen visuellen Entfremdung, die den Betrachter 
von der als bekannt angenommenen Lebenswelt abrückt, ihm eine »an-
dere Natur« präsentiert. Sie interessieren ihn nicht in ihrer überkom-
menen Beziehung zur Kunst, sondern letztlich als Beispiele einer neuen 
Wissenschaft des Sichtbaren. 

Ähnliches gilt auch für Atget: Die bei ihm entdeckte Faszination für 
das Serielle, die Reihe, die Reproduzierbarkeit des Gegenstands und den 
Sinn fürs Detail hätte Benjamin problemlos auch bei Renger finden kön-
nen, dessen Œuvre voll von Beispielen, ja nachgerade durch diese cha-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 63

rakterisiert ist. Doch was macht Benjamin aus diesem Befund bei Atget? 
Für ihn ist Atget der maßgebliche Beleg einer »heilsamen Entfremdung« 
jenseits des Auraverlusts: 

Einmaligkeit und Dauer sind in diesem so eng verschränkt wie Flüchtig-
keit und Wiederholbarkeit in jenem. Die Entschälung des Gegenstands aus 
seiner Hülle, die Zertrümmerung der Aura ist die Signatur einer Wahrneh-
mung, deren Sinn für alles Gleichartige auf der Welt so gewachsen ist, daß sie 
es mittels der Reproduktion auch dem Einmaligen abgewinnt. (GS II, 379)

Man könnte diese drei Lesarten als Strategien der Moderne deuten: 
Sander dient Benjamin dazu, einerseits einen sozialen, sprich historisch 
wie gesellschaftlich bedingten Habitus detektierbar und entzifferbar zu 
machen und andererseits das Lesen von Photographien als neuen Ha-
bitus auszubilden. Die Photographie ist nicht nur Zeichen einer radika-
len Historizität selbst der menschlichen Erscheinung, sondern muß als 
neue Kulturtechnik überhaupt erst erlernt werden. Daher die Rede vom 
Übungsatlas oder, an anderer Stelle, von der Fibel und der Alphabeti-
sierung. 

Blossfeldt eröffnet ein neues Verhältnis zu den technischen Bildern ei-
nerseits und der Wirklichkeit andererseits. Photographien zeigen eine 
andere Natur, von der sich der Betrachter notwendig distanziert, ent-
fremdet und dann mit klaren Interessen nähert. Dieser Blick wirkt je-
doch zurück auf das Selbstbild, das gerade aufgrund dieses Umwegs 
ein anderes wird. Die Pflanzenaufnahmen sind visuelles Emblem einer 
wissenschaftlich-visuellen Auseinandersetzung mit der Moderne. Es gilt 
nüchtern, klar und präzise und letztlich mit dem Wissen um die unauf-
hebbare Entfremdung zu sehen. Sehen ist eine Art bewußtes und fast 
wissenschaftlich distanziertes Studium (und das im übrigen auch durch-
aus im Sinne Roland Barthes’). 

Atget schließlich ist Signum einer neuen Haltung der Rezeption, der es 
nicht länger auf die kultische oder, vorsichtiger formuliert, die gemein-
schaftsstiftende Funktion der Kunst ankommt, sondern für die der Aura-
verlust und mit ihm jener der rituellen Funktion von Kunst konstitutiv ist. 
Die Photographie steht nicht länger unter dem Zeichen einer auf Dauer 
zielenden Tradierung von Kulturgut, sondern hat es mit der unaufhebba-
ren Flüchtigkeit und der radikalen Reproduzierbarkeit zu tun. In anderen 
Begriffen: Die Photographie in der Moderne hat einen temporalen wie 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler64

einen ontologischen Index: Einerseits zeigt sie einzig Augenblicke, die des 
›verweile doch, du bist so schön‹ verlustig gegangen sind – und zwar aus 
strukturellen Gründen. Dauer ist keine Kategorie der Moderne. Anderer-
seits ist auch die Einzigartigkeit, die Singularität und Individualität einer 
strukturellen Serialität, Wiederholbarkeit und Montierbarkeit gewichen: 
Die ontologische Verfaßtheit der Photographie in der Moderne ist eben 
nicht die – je nach theoretischem Register – indexikalische, chemikalisch-
physikalische oder einzigartige Beziehung zwischen einem Bild und dem 
Dargestellten, aus der dann ein dauerhaftes Wesen abgeleitet werden 
könnte. Sie ist vielmehr strukturell, ihrem Wesen nach reproduzierbar. 

Doch ein weiteres Mal gefragt: Was ist nun genau Benjamins Problem 
mit Renger-Patzsch? Es wäre durchaus möglich, die Arbeiten von Ren-
ger in der skizzierten dreifachen Deutungsperspektive zu lesen. Doch 
genau das tut Benjamin eben nicht. Ihm geht es um ein Gegenbild, um 
ein Negativ, das gerade aufgrund seiner polemischen Schärfe dem zu 
entwickelnden Positiv um so deutlichere Konturen verleihen soll. 

Ziehen wir eine dritte Stelle zu Rate, um das Bild genauer beschreiben 
zu können: In dem sogenannten zweiten »Pariser Brief« präzisiert Benja-
min seinen Vorwurf, indem er ein weiteres Moment ergänzt: 

Der Irrtum der kunstgewerblichen Photographen mit ihrem spießbürgerli-
chen Credo, das den Titel von Renger-Patzschs bekannter Photosammlung 
›Die Welt ist schön‹ bildet, war auch der ihre. Sie verkannten die soziale 
Durchschlagskraft der Photographie und damit die Wichtigkeit der Beschrif-
tung, die als Zündschnur den kritischen Funken an das Bildgemenge heran-
führt (wie wir das am besten bei Heartfield sehen). (GS III, Pariser Brief II, 
S. 504f.)

Was hier als ›Beschriftung‹ eher am Rande erscheint (und in der engli-
schen Übersetzung interessanterweise schlicht ›caption‹ genannt wird), 
ist wohl einer der enigmatischsten Begriffe der Photographietheorie Ben-
jamins. In starker Abbreviatur formuliert, verknüpft Benjamin hier drei 
unterschiedliche Aspekte: 

Erstens geht es ihm ein weiteres Mal um die Bedeutung der Lesbarkeit, 
die im Zentrum seiner Überlegungen zur Photographie, ihrer Geschich-
te und der mit ihr verbundenen philosophischen Fragen steht. Auf eine 
Formel gebracht: Um die Photographie im 19. Jahrhundert verstehen 
zu können, bedarf man der Erzählung, der Tradition; um jene in der 
Moderne lesen zu können hingegen der Beschriftung. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 65

Zweitens geht es um eine veränderte Funktion der Photographie. Die 
Photographie hat, da sie nicht länger auf Dauer zielt, eine neue Funkti-
on. Sie erscheint in Kontexten des unmittelbaren Gebrauchs (etwa Zeit-
schriften) und einer höchst praktischen, weil funktionalen Verwertung. 
Zugleich bedarf die Photographie einer Erläuterung, da sie ohne diese 
stumm bleibt und ihres Informationswerts verlustig geht. Eine auf In-
formation und – in Benjamins Vorstellung – Politik wie Kritik zielende 
Photographie ist notwendig mit Texten verbunden. 

Drittens ist die Beschriftung auch Zeichen wie Folge der zu konstatieren-
den Entfremdung. Benjamin bringt dies auf die Formel des Tatorts. Wenn 
die Photographie Indiz sein will – und das soll sie in den Augen Benjamins 
sein – muß das Gezeigte weiterhin möglichst präzise mit Informationen 
zur Zeitstelle und zum soziohistorischen Kontext versehen werden. Das 
Bild allein ist nicht hinreichend, weil nicht aussagekräftig genug. Ein Bild 
mag zwar mehr als tausend Worte sagen, tut dies aber in recht ungenau-
er Weise – wie nicht zuletzt zahllose Beispiele aus der Geschichte zeigen. 
Erst dank der Beschriftung kann man auch im Nachhinein Geschichte 
über Bilder lesbar machen. Diese zeugen nicht zuletzt vom Verschwinden 
des Menschen, denn, so will es seine Deutung Atgets: Die Bilder sind 
menschenleer. Die Entfremdung ist zum Bild geworden, in Aufnahmen 
geronnen, kann aber auf der Zeitachse genau bestimmt werden. 

Faßt man diese Anmerkungen zusammen, so versucht Benjamin in sei-
ner Deutung der Moderne die Photographie konsequent in der Perspekti-
ve der Historizität und der Aktualität zu denken. Während die überkom-
menen Formen der Tradition und nicht zuletzt jene der Erzählung noch 
auf Dauer zielten, so kommt es nun auf den Augenblick und die unmit-
telbare politische Verwertung wie kritische Verwertbarkeit der Bilder an. 
Renger hingegen wählt noch in der Moderne in Benjamins Deutung die 
Option der Dauer und das inmitten einer beschleunigten Moderne. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 2a: Eugène Atget: Marché des Carmes

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 2b: Albert Renger-Patzsch: Schuhleisten im Faguswerk Alfeld (1926) 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 2c: Eugène Atget: Boulevard de Strasbourg 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 2d: Albert Renger-Patzsch: Bügeleisen für Schuhfabrikation (1926)

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler70

II Der Weg 

Die grundlegende Antinomie der »Kleinen Geschichte der Photogra-
phie«, die Benjamin als radikalen Wandel der Moderne ausmacht, fin-
det sich auch in anderen zeitdiagnostischen wie theoretischen Kontexten 
wieder. Zu diesen gehört nicht zuletzt Benjamins Analyse der Erzählung: 
Nimmt man Texte wie den Erzähler-Aufsatz oder »Erfahrung und Ar-
mut«, so findet sich dort die historische Grundformel übertragen auf 
Überlieferungszusammenhänge. Auch hier auf eine knappe Formel ge-
bracht: Während sich die bürgerliche Gesellschaft durch orale Traditi-
onsformen auszeichnet, denen es auf lange Zeiträume und mündliche 
Überlieferung ankommt und die weiterhin durch ein genealogisches, auf 
der Generationenfolge beruhendes Modell bestimmt sind, ist spätestens 
mit dem Ersten Weltkrieg eine Zäsur zu konstatieren: Die Erfahrungen, 
die von Generation zu Generation weitergegeben wurden, sind nicht 
nur im Kurs gefallen, sondern schlicht den radikalen Veränderungen 
der Moderne nicht gewachsen. Benjamin buchstabiert an verschiedenen 
Orten diese Erzähltheorie detailliert aus und kommt dabei zu durchaus 
unterschiedlichen Schlüssen, auch wenn das Grundmodell unverändert 
bleibt.5 Am weitesten geht fraglos der kurze Text »Erfahrung und Ar-
mut«, in dem Benjamin ein nachgerade antihumanistisches Programm 
skizziert, das in vielem Heideggers Humanismusbrief ähnelt. Mir kommt 
es nun weder darauf an, dieses Modell präzise zu rekonstruieren, noch 
Benjamins Deutung einer Kritik zu unterziehen. Mich interessiert viel-
mehr Benjamins eigene Erzählpraxis, die in eigentümlicher und durch-
aus überraschender Weise wieder Renger-Patzsch ins Spiel bringt. 

Benjamins Erzählungen beginnen nicht selten mit einem performati-
ven Widerspruch: Auf der einen Seite konstatieren sie das Ende der Er-
zählung, um dann auf der anderen dieses an den Beginn einer Erzählung 
zu stellen. Das gilt am eindrücklichsten für den Text »Das Taschentuch«, 
der sogar mit dem Satz beginnt: Warum »es mit der Kunst, Geschichten 
zu erzählen, zu Ende geht – diese Frage war mir schon oft gekommen, 

5 Vgl. dazu: Walter Benjamin: Erzählen. Schriften zur Theorie der Narration und zur lite-
rarischen Prosa. Hg. von Alexander Honold. Frankfurt a. M. 2007, und das instruktive Nach-
wort. Zuletzt auch Vicente Valero: Der Erzähler. Walter Benjamin auf Ibiza. 1932 und 1933. 
Berlin 2008. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 71

wenn ich mit anderen Eingeladenen einen Abend lang um einen Tisch 
gesessen und mich gelangweilt hatte« (GS IV, 741) – um dann in eine 
spannende wie komplex aufgebaute Erzählung zu münden. Insgesamt 
leiden Benjamins Erzählungen etwas unter dem mit ihnen verknüpften 
theoretischen Programm, das dazu führt, daß die Pointen arg konstru-
iert erscheinen und das Erzählte alles in allem überaus ambitioniert, ja 
mit philosophischem Gewicht daherkommt. Das gilt nicht zuletzt auch 
für jene Erzählung aus dem Umkreis der Haschischexperimente mit 
dem etwas enigmatischen Titel »Myslowitz – Braunschweig – Marseil-
le«. Sie setzt mit einer Verleugnung der Autorschaft ein (»Die Geschich-
te ist nicht von mir.« GS IV, 729), um dann auf geschichtsträchtigem 
Boden, nämlich bei Lutter & Wegener, der Behauptung eines seinerseits 
bekannten Philosophen, nämlich Ernst Bloch, zu folgen, nach der ein 
jeder »schon einmal im Leben ums Haar Millionär geworden wäre« 
(GS IV, 729). Die Erzählung spielt diese Hypothese als eine Art narra-
tive Versuchsanordnung durch, um zugleich zwei Formen des Reich-
tums gegeneinander auszuspielen: auf der einen Seite der ökonomische 
Reichtum, hier in Gestalt von Aktienspekulationen, auf der anderen 
eine andere, schwerer zu fassende Form, die in einer neuen Form der 
Erfahrung liegt, die vordergründig etwas mit einem Haschischrausch 
zu tun hat, dessen philosophische Implikationen jedoch kaum auf die 
dergestalt induzierte Form von Wahrnehmungsveränderung zu redu-
zieren sind. 

Doch dazwischen liegt eine Erzählung und genauer ein Gang quer 
durch die Moderne. Der Protagonist – und, so will es die Versuchsanord-
nung des Textes, zugleich der eigentliche Erzähler –, Eduard Scherlinger, 
so nennen wir jenen Maler (es durfte, so ist man versucht zu sagen, auch 
kein Schriftsteller sein), tritt nach dem Tode seines Vaters keineswegs ein 
Trauerjahr, sondern eine Reise zur Wirkungsstätte seines geistigen Va-
ters, dem wiederum historisch verbürgten Maler Adolphe Joseph Tho-
mas Monticelli, nach Marseille an. Dieser Grundkonfiguration von zwei 
Vätern, von einem tradierten materiellen Erbe und dem Erbe der Kunst, 
bleibt der Text letztlich treu, um ihr aber eine neue, besondere Wen-
dung zu geben. Monticelli war, obgleich den Impressionisten verpflichtet 
und mit Paul Cézanne befreundet, ein Maler des 19. Jahrhunderts, des-
sen Werke zwischen Barbizon und Orientalismus schwankend, mit der 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler72

Avantgarde des 20. Jahrhunderts nichts zu tun haben. Anders hingegen 
der Gang durch Marseille seines geistigen Schülers Eduard Scherlinger, 
der auch diesen Konflikt zwischen einem den traditionellen Formen der 
Malerei verpflichteten Impressionismus und einer radikalen Moderne 
im wahrsten Sinn des Wortes durchschreitet.

Abb. 3a: Adolphe Monticelli: Schattige Allee (1871)

Scherlinger beginnt seinen Weg durch Marseille keineswegs, und nun 
kommt ein weiteres Mal jener Grundkonflikt ins Spiel, den der Text 
ausbuchstabiert, im Herzen der Stadt oder in ihrem touristischen Kern-
bereich, sondern vielmehr in ihrem, wie es im Text und seinerzeit hieß 
»Weichbild«, im »Terrain, auf dem ununterbrochen die große Entschei-
dungsschlacht zwischen Stadt und Land tobt« (GS IV, 730). Als hätte 
Benjamin hier Georg Simmels »Die Großstädte und das Geistesleben« 
illustrieren wollen, geht es um zwei kategorial unterschiedliche Formen 
von Wahrnehmung, Tradition, Geschichte, Kunst und eben auch Spra-
che und Erzählung. Diese Erzählung über die Krise der Erzählung be-
wegt sich fortwährend auf dem Grat, der beide Bereiche trennt, und 
buchstabiert die Trennlinie aus. Das ist letztlich Benjamins Lösung für 
den performativen Widerspruch der Erzählung in Zeiten des Erzählungs-
verlusts. Diese Entscheidungsschlacht, die zwei Reiche trennt, die genau 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 73

jenen Feldern der frühen und der modernen Photographie entsprechen, 
»ist«, so heißt es im Text, 

nirgends erbitterter als zwischen Marseille und der provençalischen Land-
schaft. Es ist der Nahkampf von Telegrafenstangen gegen Agaven, Stachel-
draht gegen stachlige Palmen, Nebelschwaden stinkender Korridore gegen 
feuchtes Platanendunkel brütender Plätze, kurzatmiger Freitreppen gegen die 
mächtigen Hügel. (GS IV, 730f.)6

Abb. 3b: Adolphe Monticelli: Der Maskenball (um 1875)

Nun mag zwar die Gegenüberstellung von Telegraphenstangen und 
Agaven vielleicht überraschen, aber neu ist sie nicht: Sie findet sich be-
reits als Vignette auf dem Einband von eben jenem von Benjamin so 
scharf kritisierten Buch »Die Welt ist schön«. »Über den Buchstaben 

6 Vgl. dazu auch die z. T. explizitere Fassung aus den »Denkbildern«: »Vorstädte. Je wei-
ter wir aus dem Innern heraustreten, desto politischer wird die Atmosphäre. Es kommen 
die Docks, die Binnenhäfen, die Speicher, die Quartiere der Armut, die zerstreuten Asyle 
des Elends: das Weichbild. Weichbilder sind der Ausnahmezustand der Stadt, das Terrain, 
auf dem ununterbrochen die große Entscheidungsschlacht zwischen Stadt und Land tobt. 
Sie ist nirgends erbitterter als zwischen Marseille und der provençalischen Landschaft. Es ist 
der Nahkampf von Telegraphenstangen gegen Agaven, Stacheldraht gegen stachlige Palmen, 
Nebelschwaden stinkender Korridore gegen feuchtes Platanendunkel brütender Plätze, kurz-
atmigen Freitreppen gegen die mächtigen Hügel.« (Marseille. In: Denkbilder. GS IV, S. 359–
364, hier: S. 363f.). 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler74

A R-P erheben sich formal gleichberechtigt ein Telegraphenmast und ein 
Agavenbaum. Welches Photobuch der Welt hätte bis 1928 ein solches 
Symbolzeichen tragen können?«, konstatierte rückblickend J. A. Schmoll 
gen. Eisenwerth in seinem Vortrag »Albert Renger-Patzsch, der Fotograf 
der Schönheit des Sachlichen« anläßlich der Eröffnung der Gedächtnis-
ausstellung in Essen am 21. Dezember 1966. Und auch in der Zeitschrift 
»Uhu«, in der Benjamins Erzählung im November 1930 erschien, war 
Albert Renger-Patzsch kein Unbekannter: Im April 1928 erschien dort 
sein Aufsatz »Neue Blickpunkte der Kamera«,7 dem dann im Juli des 
darauffolgenden Jahres ein weiterer Artikel folgen sollte, den Renger 
zusammen mit Martin Munkacsy verfaßt hatte und der den Titel »›Halt 
mal still!‹. Martin Munkacsy und Albert Renger-Patzsch über Amateur-
Photographie« trug.8 

Abb. 4: Die Welt ist schön. Einbandvignette

Doch damit nicht genug: Auf seinem Weg ins Herz der Stadt und zu-
gleich in jenes der Moderne, läßt der Erzähler auch eine der Pilgerstät-
ten der photographischen Avantgarde nicht aus: den legendären ›Pont 
Transbordeur‹, der von der mit Benjamin befreundeten Germaine Krull 
über Laszlo Moholy-Nagy bis hin zu Sigfried Giedion, der sogar ein 

7 GS IV, S. 86–93.
8 In: Uhu 10 (1929), S. 19–26. Ihm folgten dann noch Einige Ratschläge des Photogra-

phen Renger-Patzsch. In: Ebd., S. 26.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 75

Photo für den Umschlag seines Buchs »Bauen in Frankreich«9 auswähl-
te, zu einem regelrechten Emblem der technischen Moderne geworden 
war: 

Dann ging es an den äußersten Kais, die nur von den größten Überseedamp-
fern benutzt werden, unter den stechenden Strahlen der allmählich sinken-
den Sonne, zwischen den aufgemauerten Fundamenten der Altstadt linker 
und nackten Hügeln oder Steinbrüchen rechter Hand, dem ragenden Pont 
Transbordeur zu, der den alten Hafen, das quadratische Viereck, das die 
Phönizier hier wie einen großen Platz dem Meere vorbehielten, abschließt. 
(GS IV, 731) 

Daß Siegfried Kracauer diesem quadratischen Viereck bereits 1926 ei-
nen Text mit dem programmatischen Titel »Das Karree« widmete, auf 
ihn in seinem seinerseits programmatischen Text »Ginster« zurückgriff, 
in dem sich weiterhin auch ein Hinweis auf Myslowitz findet, sei nur am 
Rande erwähnt. All dies sind nur weitere Hinweise auf das subtile Spiel 
mit narrativen wie pikturalen Emblemen der Moderne, das Benjamins 
Erzählung narrativ vollzieht. 

Doch was ist nun die erzählerische Pointe dieses Textes? Welche Lö-
sung schlägt er für den nun mittlerweile doch recht aufgeladenen Konflikt 
vor? Buchstäblich genommen geht es um nichts weiter als um den Un-
tertitel der Erzählung »Die Geschichte eines Haschischrauschs«. Eduard 
Scherlinger nimmt in seinem Hotelzimmer Haschisch zu sich, das dann 
spät, aber heftig seine Wirkung entfaltet. Es führt – wie könnte es auch 
anders sein – nicht nur dazu, daß er die Million verfehlt, sondern auch 
dazu, daß er eine andere Art von Reichtum entdeckt. Beide Wege hän-
gen in eigentümlicher Weise mit Namen zusammen. Scherlinger hatte 
vor seiner Abreise bei der Bank ein Kennwort hinterlegen müssen, einen 
Decknamen, mit dem er Aufträge zeichnen und bestimmen könne. An-
gesichts der schwierigen Wahl eines neuen Namens inmitten von tausen-
den von Möglichkeiten hatte er sich für ›Braunschweiger‹ entschieden, 
obwohl er »niemanden dieses Namens, übrigens nicht einmal die Stadt, 
von der er sich herschreibt« (GS IV, 730) kannte. Der Text zelebriert 
nun dieses Spiel mit dem Namen in höchst ostentativer, ja fast an einen

9 Siegfried Giedion: Bauen in Frankreich. Bauen in Eisen. Bauen in Eisenbeton. Leipzig/
Berlin 1928.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 5: Sigfried Giedion: Bauen in Frankreich. Bauen in Eisen. 
Bauen in Eisenbeton. Berlin 1927 (Umschlag)

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 77

Kalauer gemahnenden Form, da Scherlinger alias Braunschweiger just 
in dem Moment, in dem er mitten im einsetzenden Haschischrausch 
Kaffee zu sich nimmt und so die Wirkung noch steigert, das Geheimnis 
des Namens entdeckt: 

Mein Blick fiel auf die Falten, die meine weiße Strandhose warf, ich erkannte 
sie, Falten des Burnus; mein Blick fiel auf meine Hand, ich erkannte sie, eine 
braune, äthiopische, und während meine Lippen streng geschlossen anein-
ander haften blieben, dem Trank und dem Worte sich gleichermaßen ver-
weigernd, stieg aus dem Innern zu ihnen ein Lächeln auf, ein hochmütiges, 
afrikanisches, sardanapalisches Lächeln, das Lächeln des Mannes, der im 
Begriff steht, Weltlauf und Schicksale zu durchschauen, und für den es in den 
Dingen und in den Namen kein Geheimnis mehr gibt. Braun und schwei-
gend sah ich mich dasitzen. Braunschweiger. Das Sesam dieses Namens, der 
in seinem Innern alle Reichtümer bergen sollte, hatte sich aufgetan. Unend-
lich mitleidig lächelnd mußte ich nun zum erstenmal an die Braunschweiger 
denken, die kümmerlich in ihrem mitteldeutschen Städtchen dahinleben, 
ohne von den magischen Kräften etwas zu wissen, welche mit ihrem Namen 
in sie gelegt sind. An dieser Stelle fielen mir wie ein Chor feierlich und be-
stätigend mit ihren Mitternachtsschlägen alle Kirchtürme von Marseille ein. 
(GS IV, 737) 

Die Million ist verspielt, aber das Sesam-Öffne-Dich des Namens ist ge-
funden und der Berg der Sprache öffnet seine Reichtümer. An die Stelle 
der Million, die Scherlinger mit Royal Dutch-Aktien hätte machen kön-
nen, tritt das Sesam des Namens »der in seinem Innern alle Reichtümer 
bergen sollte«. Und der Text buchstabiert diese Entdeckung weiter aus: 
Zum einen versucht er narrativ eine Aufhebung der Trennung von Sub-
jekt und Objekt umzusetzen, um dann zum anderen auch den Dingen 
einen neuen Namen zu geben. Vorsichtig beginnt Scherlinger mit den 
Frauennamen der Boote, um dann, wiederum nicht fern vom Kalauer, 
auf einer Bank seine lange Reise bis ans Ende der Nacht zu beschließen. 
Ich zitiere den Schlußabschnitt in ganzer Länge: 

Es wurde dunkel, man schloß die Bar. Ich strich am Kai-Ufer entlang und las 
einen nach dem andern die Namen der Boote, die dort festgemacht waren. 
Dabei überkam mich eine unbegreifliche Fröhlichkeit, und ich lächelte der 
Reihe nach allen Mädchennamen von Frankreich ins Gesicht. Marguerite, 
Louise, Renée, Yvonne, Lucile – mir schien die Liebe, die diesen Booten mit 
ihren Namen versprochen war, wunderbar, schön und rührend. Neben dem 
letzten stand eine Steinbank: »Bank« sagte ich vor mich hin und mißbilligte, 
daß nicht auch sie auf schwarzem Grunde mit goldenen Lettern firmierte. 
Das war der letzte deutliche Gedanke, den ich in dieser Nacht faßte. Den 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler78

nächsten gaben mir, als ich in der heißen Mittagssonne auf einer Bank am 
Wasser erwachte, die Mittagsblätter: »Sensationelle Hausse in Royal Dutch.« 
Nie habe ich mich, schloß der Erzähler, so klingend, klar und festlich nach 
einem Rausche gefühlt. (GS IV, 737)

Abb. 6a: Laszlo Moholy-Nagy: Marseille (1929) 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 6b: Laszlo Moholy-Nagy: Marseille (1929) 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 7: Germaine Krull: Pont Transbordeur (1926)

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 81

Die Überblendung der beiden Bedeutungen von »Bank« als letztes Bild 
ist der Schlußstein einer Suche nach einer erzählerischen Antwort auf 
die radikalen Veränderungen der Moderne. Während Renger-Patzsch 
mit der Überblendung von Agave und Telegraphenmast nach Formge-
setzen sucht, geht es Benjamin um eine tiefliegende Verwandtschaft von 
Kultur und Natur in der Sprache, um eine Aufhebung der Trennung von 
Subjekt und Objekt in Gestalt einer Namenssprache, die in eigentümli-
cher Weise notwendig mit den Dingen verknüpft zu sein scheint. Daher 
auch der merkwürdige Titel der Erzählung: Die drei Ortsnamen mar-
kieren drei Etappen eines Weges quer durch die Moderne, die in je un-
terschiedlicher Weise Wegmarken darstellen und zugleich doppelt kon-
figuriert sind: Marseille als Ort des impressionistischen Malers und des 
»Ausnahmezustands« (GS IV, 363) der Moderne, Myslowitz als Ort der 
Kindheit und imaginierte Überblendung von Wahrnehmungsbildern im 
Haschischrausch,10 und schließlich Braunschweig als Homo- und Topo-
nym, als Emblem eines passageren Reichtums der Erfahrung und als 
Kennwort ökonomischen Spekulationsgewinns. Es geht ihm hier – wie 
auch in der »Berliner Kindheit um neunzehnhundert« – um das Auslo-
ten einer Schwellensituation, die von beiden miteinander inkompatib-
len Seiten gleichermaßen erzählt. Die Ordnung des 19. Jahrhunderts ist 
längst dahin, doch ist sie in ihrem unablässigen Bestreben, Spuren zu 
hinterlassen, lesbar geblieben – und sei es im »Weichbild« der Stadt, in 
eben jenem Kampf zwischen Stadt und Land, Kultur und Natur, Tradi-
tion und Moderne. 

Man würde Benjamin Unrecht tun, wenn man diese Erzählung als em-
phatische Proklamierung der oder melancholischen Abgesang auf eine 
andere Form der Wahrnehmung lesen würde. Und man würde auch 
die Logik des Textes arg vereinfachen, wenn man der – verständlichen – 
Neigung nachgäbe, einen Spekulationsgewinn gegen den anderen aus-
zuspielen, mit anderen Worten den Reichtum der philosophisch-theo-
retischen Spekulation gegen jene mit Aktien. Denn Benjamin ist sich, 
und davon zeugen nicht zuletzt die verschiedenen Varianten des Textes, 

10 Vgl. den entsprechenden Passus im Text: »Plötzlich wußte ich, das ist Myslowitz. Ich 
blickte auf. Und da sah ich wirklich ganz am Ende des Platzes, nein, so weit, ganz am Ende 
der Stadt, das Gymnasium von Myslowitz stehn, und die Schuluhr – war sie denn stehn 
geblieben, sie rückte nicht vorwärts – war kurz nach elf. Der Unterricht mußte schon wie-
der begonnen haben. Ich versank ganz in dieses Bild, fand keinen Grund mehr.« In: GS IV, 
S. 736.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler82

den er in unterschiedlicher Gestalt in immer neue Kontexte montierte, 
bewußt, daß die Entfremdung der Moderne unhintergehbar ist. Und da-
von zeugt nicht zuletzt der außerordentliche Reichtum einer Erfahrung, 
einer Sprache, einer Wahrnehmung, einer Erinnerung und eines Wegs. 

Benjamin spricht aber – nüchterner – nicht nur von den Schattensei-
ten des Haschischrauschs und den Erfahrungen am Tag danach, son-
dern auch von jenen der Entfremdung, die gerade in den gesteigerten 
Sinneserfahrungen des Rausches um so deutlicher werden.11 Benjamin 
zitiert in »Haschisch in Marseille«, um seine enigmatische Sentenz zu 
verdeutlichen, daß uns von Jahrhundert zu Jahrhundert die Dinge im-
mer fremder werden, seinen Kraus-Aufsatz oder genauer ein Kraus-
Zitat daraus: 

Das Entfremdungsphänomen, das hierin liegen mag und das Kraus mit dem 
schönen Wort formuliert hat: »Je näher man ein Wort ansieht, desto ferner 
blickt es zurück«, scheint auch aufs Optische sich zu erstrecken. Jedenfalls 
finde ich unter meinen Aufzeichnungen die verwunderte Notiz: »Wie die 
Dinge den Blicken standhalten.« (GS IV, 416) 

III Die Form

Albert Renger-Patzsch hat sich in seinen recht zahlreichen Publikationen 
und auch in den mir bekannten Briefen weder ein einziges Mal zu Ben-
jamins Verdikt geäußert noch hat er dort an irgendeiner Stelle Benjamin 
zitiert. Das ist durchaus bemerkenswert, da Renger ungewöhnlich be-
lesen war, eine Hausbibliothek mit etwa 3000 Bänden besaß und auch 
nicht ungern Abschnitte aus literarischen Werken zitierte. Doch eine 

11 Vgl. etwa: »Ich finde glücklicherweise auf meiner Zeitung den Satz: ›Mit dem Löffel 
muß man das Gleiche aus der Wirklichkeit schöpfen.‹ Mehrere Wochen vorher hatte ich 
einen anderen von Johannes V. Jensen notiert, der scheinbar Ähnliches sagte: ›Richard war 
ein junger Mann, der Sinn für alles Gleichartige in der Welt hatte.‹ Dieser Satz hatte mir sehr 
gefallen. Er ermöglicht mir jetzt, den politisch-rationalen Sinn, den er für mich besaß, mit dem 
individuell-magischen meiner gestrigen Erfahrung zu konfrontieren. Während der Satz bei 
Jensen für mich darauf hinauskam, daß die Dinge so sind, wie wir ja wissen, durchtechnisiert, 
rationalisiert, und das Besondere steckt heute nur noch in Nüancen, war die neue Einsicht 
durchaus anders. Ich sah nämlich nur Nüancen: diese jedoch waren gleich. Ich vertiefte mich 
in das Pflaster vor mir, das durch eine Art Salbe, mit der ich gleichsam darüber hinfuhr, als 
eben dieses Selbe und Nämliche auch das Pariser Pflaster sein konnte. Man redet oft davon: 
Steine für Brot. Hier diese Steine waren das Brot meiner Phantasie, die plötzlich heißhungrig 
darauf geworden war, das Gleiche aller Orte und Länder zu kosten.« (GS IV, 414f.)

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 83

Gegenlektüre ist hier nicht möglich, ein crossreading fand wohl nicht statt 
oder führte zumindest nicht zu irgendwelchen Textspuren. 

Gleichwohl wird man Renger-Patzsch nicht Unrecht tun, wenn man 
den Grundkonflikt von Benjamins Erzählung auch als den seiner Ar-
beit begreift, auch wenn sein Lösungsvorschlag letztlich in eine andere 
Richtung geht, die dann mit jener Benjamins inkommensurabel ist. Im-
merhin gehen beide von einer gemeinsamen Grundannahme aus: Auch 
Renger-Patzsch teilt die Auffassung Benjamins, daß die Frage, ob Photo-
graphie Kunst sei, letztlich nebensächlich sei. Daher bleiben auch Ren-
gers Antwortversuche, wenn man ihm denn diese Frage stellt oder er 
sie sich selber stellt, eigentümlich ambivalent: Mal deutet er die Photo-
graphie als Handwerk, mal will er ihr einen eigenen Status zuweisen, 
dann wieder untersucht er sie im Zusammenhang wie in Absetzung von 
der Wahrnehmung als »schöpferischem Vorgang«12 oder aber versteht 
sie vor allem als Dokument. Er bezieht sich auf Dürers Wiesenstück, 
um im gleichen Zug die Photographie aus dem hortus conclusus der Kunst 
wieder zu vertreiben. Sein Konzept, das, so wie er es versteht, Kunst und 
Handwerk, Natur und Kultur, Subjekt und Objekt, Technik und Flora 
miteinander verbindet, ist die Form. Die Form ist in seiner Photographie-
theorie wie -praxis die zentrale vermittelnde Instanz, die dazu dienen 
soll, die Ambivalenzen seiner Bilder und seiner Texte aufzuheben. Sie 
soll es ihm gestatten, radikale Moderne und »elementare Räume« zu as-
soziieren. Die Photographie ist für ihn die eigentümliche wie besondere 
Begegnung des konkreten Gegenstandes mit der abstrakten Form – wie 
auch umgekehrt des abstrakten Gegenstandes mit der konkreten Form. 
Wenn Albert Renger-Patzsch vom »Wesen des Gegenstandes«13 als dem 
eigentlichen Gegenstand der Photographie spricht, oder wenn er die 
»Beurteilung vom Gegenstande aus«14 als Maxime der Photographie be-
stimmt, so geht es ihm letztlich um die Form. Sie ist das Medium des 
technischen Mediums der Photographie, die vermittelnde Instanz, die 
eine jede Form von Übertragung ermöglicht. Die Form verbindet sicht-
bare Oberfläche und hypostasierte Tiefe, Technik und Natur, radikale 

12 Albert Renger-Patzsch: Versuch einer Einordnung der Fotografie. In: Fotoprisma (1953), 
S. 444f.

13 Ders.: [Beitrag.] In: Wilhelm Schöppe (Hg.): Meister der Kamera erzählen. I. Deutsche 
Meister. Halle a. d. Saale 1937, S. 44–50.

14 Ders.: Gedanken über Fachfotografie. In: Fotoprisma (1951), S. 227f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler84

Gegenwart mit angenommenen überzeitlichen Ordnungen und schließ-
lich auch den konkreten Gegenstand, das alltägliche Ding mit seiner 
visuellen Abstraktion. 

Daher überrascht es nicht, daß Renger in einer Reihe von Texten, die 
vor allem in seinen beiden letzten Lebensjahrzehnten entstanden sind, 
versucht, aus dieser Grundannahme konkrete Konsequenzen abzuleiten: 
Die technischen Handreichungen seiner frühen Aufsätze werden nun zu 
ethisch-ästhetischen Handlungsanweisungen, zu einer Art ästhetischen 
Erziehung des modernen Menschen. Dabei unternimmt Renger auch in 
einigen Texten und vor allem in seinen Vorträgen, die dann in überar-
beiteter Form in Zeitschriften erscheinen, sub specie formalis einen gerafften 
Gang durch die Photographiegeschichte, um dann wiederum bestimmte 
Felder der Photographie genauer in den Blick zu nehmen: Diese Tex-
te gelten der Architektur-, Landschafts- und Portraitphotographie, aber 
auch so überraschenden Gegenständen wie Aufnahmen von Ersatzteilen 
oder einzelnen photographischen Metaphern. Sein Interesse gilt nun we-
niger der Technik der Photographie als vielmehr der Photographie als 
höchst konkrete ästhetische, gesellschaftliche und kulturelle Praxis, die 
eine Verantwortung hat und sich dieser auch bewußt sein muß. Die Ver-
pflichtung auf den Gegenstand und die Orientierung an der Form sind 
nicht nur die Spielregeln der Photographie: Sie sind für Renger-Patzsch 
Grundregeln der Auseinandersetzung mit der Moderne. 

Der zusammen mit Moholy-Nagys Aufsatz »Die beispiellose Fotogra-
fie« in »Das deutsche Lichtbild« abgedruckte Text »Ziele« aus dem Jahr 
1927 wird nicht selten als Absage an den Kunstanspruch der Photogra-
phie gedeutet. Eine solche Interpretation verfehlt allerdings die Pointe 
des Textes. Auch hier geht es Renger zuallererst um die Bestimmung der 
Photographie als höchst konkrete Praxis der Form: »Die mechanische 
Wiedergabe der Form macht sie [die Photographie] hier allen anderen 
Ausdrucksmitteln überlegen«,15 heißt es dort. Wenn Renger-Patzsch von 
»mechanischer Wiedergabe der Form« spricht, so geht es ihm um eine 
Erweiterung des Feldes der Photographie und nicht um eine Verengung 
auf ihr Kunstwollen. 

Das in den Einband von »Die Welt ist schön« eingeprägte Vignet, dem 
wir bereits bei Benjamin begegnet sind, bringt in emblematischer Wei-

15 Ders.: Ziele. In: Das Deutsche Lichtbild (1927), S. XVIII.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 85

se Rengers theoretische wie ästhetische Grundhaltung zum Ausdruck: 
Technik und Natur, Formverwandtschaften, visuelle Gegenüberstellun-
gen und Verbindungen, die Signatur des Photographen und die formale 
Abbreviatur der Gegenstände finden hier in nuce ihre höchst anschauli-
che Formel. 

Der Titel des Buches sollte eigentlich »Die Dinge« lauten, wurde dann 
aber auf Intervention Carl Georg Heises geändert: »Das Buch sollte«, 
schreibt Renger-Patzsch rückblickend in einem Brief an Walther Hahn 
vom 26. November 1957, »›Die Dinge‹ heissen, was dem Erfolg des Bu-
ches sicher sehr geschadet hätte, mir aber Manches erspart hätte an fal-
schen Auslegungen.«16 Zu diesen Auslegungen gehört dann wohl auch 
jene von Walter Benjamin. 

Carl Georg Heise, der das Vorwort schrieb, geht in einem Brief vom 
14. Januar 1967 an Schmoll gen. Eisenwerth erneut auf die Titelfrage 
ein: 

Endlich möchte ich mich auch Ihnen gegenüber offen zu dem, wie Sie sagen 
»viel diskutierten« Titel des Buches »Die Welt ist schön« bekennen; er stammt 
von mir, nicht vom Verleger. Gewiß ist er, von heute aus gesehen, mißver-
ständlich, aber vor 40 Jahren kam es m. E. darauf an, es den Menschen klar 
zu machen, daß auch Rengers neues Sehen Schönheit der Welt zu offenbaren 
vermochte. Außerdem war es unerläßlich, einen zugkräftigen Titel zu finden 
für die Leistung eines damals noch kaum bekannten Photographen. Heute 
würde natürlich auch ich einen anderen Titel wählen. Damals jedoch wäre 
ein so richtig den Sachverhalt charakterisierender Vorschlag wie Rengers 
»Die Dinge« verlegerisch ein Schlag ins Wasser gewesen.17

Auch wenn Rengers ursprünglicher Titel »Die Dinge« spurlos verschwin-
det, so taucht er doch in einzelnen Rezensionen wie auch Besprechungen 
seiner Arbeiten wieder auf. Diese betonen kritisch wie würdigend, scharf 
wie lobend, die Konzentration auf die Welt der Dinge als das eigentlich 
Moderne von Rengers Arbeit. So etwa Ernst Kallai in der Ausgabe der 
Avantgarde-Zeitschrift »Das neue Frankfurt« vom März 1928: 

Die eindrucksvollen Ergebnisse der Photographie sind nicht ästhetischen 
Spekulationen, sondern der Freude am Gegenstand zu verdanken, die ein 
Photograph vom Range des Renger-Patzsch selbst als das wichtigste Leitmo-
tiv moderner Lichtbildnerei erklärt hat.18 

16 In: Albert Renger-Patzsch Papers. Getty Center/Los Angeles.
17 Ebd.
18 Zitiert nach einem Ausriß in: Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler86

Oder, ungleich weniger prominent publiziert und fern von den publizis-
tischen Hochburgen der Avantgarde, ein Artikel von Karl With in der 
»Kölnischen Zeitung« vom 30. Dezember 1928: »Ein seltsames Buch! 
Aufregend in seiner lebendigen Fülle wie in seiner Lautlosigkeit.« With 
entdeckt in Rengers Buch alltägliche Dinge, die sich verwandeln, »daß 
man meint, in eine andre, fremde Welt zu schauen.«19 Doch diese fremde 
Welt ist eben die Welt der Gegenwart, der Technik,20 der Geschwindig-
keit, der Moderne. 

Die Technik, die Dinge und die Formen werden von Renger-Patzsch 
in eine Konstellation überführt, die unter Verzicht auf die traditionellen 
Kategorien des Subjekts, der Einbildungskraft oder des Symbols eine 
neue Ästhetik der Photographie zu bestimmen sucht. Durchaus in die-
sem Sinne schreibt etwa Eberhard Sarter in einem Artikel über Renger 
im »Hannoverschen Kurier« vom 19. Dezember 1928: 

Wir sind die Subjektivismen etwas leid. In dieser Genauigkeitsphotographie, 
in der Stein so sehr Stein, Holz so sehr Holz, alle Materie so sehr sie selbst 
wird, daß wir wahrhaft bessere Augen bekommen, erschließt sich schlecht-
hin das, was ist.

Albert Renger-Patzsch hingegen versteht sein epochales Buch »Die Welt 
ist schön« daher vor allem als »ABC-Buch«21 – als photographische Fibel, 
die dazu dient, das »Wesen des Gegenstandes« und die »unerschöpfliche 
Welt der Formen«22 lesbar und erkennbar zu machen. Es geht ihm um 
eine photographische Entzifferung wie Aufzeichnung von »Abbildern 

19 Und eine weitere zeitgenössische Stimme: K. P.: Albert Renger-Patzsch: Die Welt ist 
schön. In: Acht Uhr Abendblatt Berlin v. 4.5.1929: »Das Merkwürdigste ist, daß hier Dinge 
photographiert sind, von denen wir gar nicht wissen, daß sie schön sind; aber wie sie hier 
photographiert sind, – läßt uns ihre Schönheit nicht nur auf der Photographie, sondern auch 
in der Wirklichkeit erkennen.« »Dies Bilderbuch ist mehr als ein Bilderbuch, mehr als ein 
Buch mit schönen Bildern: es ist ein Lehrbuch.« 

20 Vgl. etwa Curt Glaser: Kunst und Technik. In: Berliner Börsenkurier v. 10.7.1928: 
»Maschinenaufnahmen von Renger-Patzsch sind ein technisches Gleichnis der Technik selbst, 
die in der alten Definition des Begriffes Kunst keinen Raum mehr finden. Hier steigen Pro-
bleme auf, dessen ganze Tragweite diese in ihren Mitteln beschränkte Ausstellung [Kunst und 
Technik in Essen] nicht einmal anzudeuten vermochte.« Renger stellt, so heißt es, »Kernfragen 
heutigen Daseins«. 

21 Schöppe (Hg.), Albert Renger-Patzsch (wie Anm. 13).
22 Albert Renger-Patzsch: Vom Sinn der Photographie und der Verantwortlichkeit des 

Photographen. Text für gestaltende Handwerker und Freunde des Kunsthandwerks. Werk-
stattforum 1. Hg. von Walter Römhildt im Auftrage der Arbeitsgemeinschaft Gestaltendes 
Handwerk Arnsberg und Dortmund. Arnsberg März 1965. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch 87

der sichtbaren Welt«,23 darum, »unser Auge für die formalen Schönhei-
ten der Natur zu schärfen«.24 Bei ihm steht – wie auch bei Benjamin – die 
Frage der Lesbarkeit und des Erlernens einer neuen visuellen Sprache 
im Zentrum der Positionierung der Photographie. Doch während Benja-
min in der »Kleinen Geschichte der Photographie« die Gegenwart über 
den Umweg der Geschichtsphilosophie zu entziffern sucht und diese 
sich in der Beschriftung als Signatur der Aktualität beschreiben läßt, 
zielt Renger auf eine vermittelnde Form, die den Zeitläuften enthoben 
ist. Bei Albert Renger-Patzsch zielen die Photographie wie auch ihre 
Theorie auf eine neue Praxis des Sehens, auf ein emphatisches Erken-
nen des Gegenstandes: Ästhetik ist maßgeblich aisthesis, Wahrnehmen, 
Erkennen. Der Gegenstand dieses Sehens ist eben der Gegenstand – al-
lerdings in seiner Verwandlung in gültige Formen. Auch hier soll der 
Betrachter eine neue Praxis des Sehens erst erlernen und mit ihr eine 
neue Wahrnehmungskunst unter den Bedingungen der Moderne. Ren-
ger und Benjamin entwerfen zwei unterschiedliche Sprachen der Moder-
ne oder, mit anderen Worten, zwei Lesestrategien, die die Gegenwart 
in je unterschiedlicher Weise in den Blick nehmen. Während Benjamin 
einerseits eine Art geschichtstheoretischer Archäologie der Gegenwart 
betreibt und Deutungsschichten der Photographie freilegt, in denen sich 
Formen von Geschichte zeigen, um andererseits von der Zäsur der Mo-
derne zu erzählen, verbleibt Renger-Patzsch dezidiert an der Oberfläche, 
blendet die historische Dimension gänzlich aus, um dann doch den For-
men eine besondere Tiefendimension zuzuweisen, eine Bedeutung, die 
eine letztlich überzeitliche Gültigkeit beanspruchen kann: eine »Bestän-
dige Welt« – so der Titel eines seiner zahlreichen Bücher. Entstanden 
sind Fibeln, die ein neues Sehen in den Zeiten der Moderne einüben 
sollen. Und so wurden Rengers Bücher dann auch gelesen: Ernst Toller 
erblickte in seiner begeisterten Rezension in »Die Welt ist schön« »das 
schönste Bilderbuch unserer Zeit, das ich kenne. […] Es ist ein Buch, 
das sich arbeitende Menschen der Großstadt neben ihren Schreibtisch 
legen sollten.«25 

23 Ders.: Versuch einer Einordnung der Fotografie. In: Fotoprisma (1953), S. 444f.
24 Ders.: Meyer Plasmat im Dienste der Pflanzenphotographie. Hg. von der Optisch-Me-

chanischen Industrieanstalt Hugo Meyer & Co. Görlitz 1926 [Firmenschrift].
25 Ernst Toller: Die Welt ist schön. In: Berliner Tagblatt v. 21.4.1929.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler88

Abbildungsverzeichnis

Abb. 1, 2b/d: Albert Renger-Patzsch: Meisterwerke. Hg. von Ann und Jürgen 
Wilde und Thomas Weski. München/Paris/London 1997, Abb. 52, 56 und 
58.

Abb. 2a/c: Aperture Masters of Photography. Eugène Atget. Köln 1997, S. 53 
und 15.

Abb. 3a/b: Französische Malerei des 19. Jahrhunderts. Von David bis Cézanne. 
Hg. vom Haus der Kunst München. München 1965, S. 425.

Abb. 4: Albert Renger-Patzsch: Die Welt ist schön. München 1928 (Sammlung 
Stiegler).

Abb. 5: Musée Cantini: Le Pont Transbordeur et la Vision Moderniste. Mar-
seille 1992, S. 50.

Abb. 6a/b: Andreas Haus: Laszlo Moholy-Nagy. Fotos und Fotogramme. Mün-
chen 1978, Tafel 41 und 42.

Abb. 7: Kim Sichel: Avantgarde als Abenteuer. Leben und Werk der Photogra-
phin Germaine Krull. München 1999, Tafel 7.24.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Albert Renger-Patzsch
Über die Grenzen unseres Metiers

Kann die Fotografie einen Typus wiedergeben?
Text, Kontexte und Dokumente

Herausgegeben und mit einer Einleitung von Bernd Stiegler

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 91

Albert Renger-Patzsch versus August Sander 
oder Komplexe Einstellungen zur Geschichte

I Konfrontationen und ihre Spuren 

Wenn man den 1961 publizierten Text von Albert Renger-Patzsch »Über 
die Grenzen unseres Metiers. Kann die Fotografie einen Typus wiederge-
ben?« liest, so trägt er kaum noch Spuren der fraglos scharfen Kritik, die 
ihn veranlaßt hatte. August Sander, gegen den er sich richtet, wird von 
Renger noch nicht einmal namentlich – und sei es beiläufig – erwähnt 
(einzig in der Einleitung der Redaktion wird er explizit benannt) und 
auch der historische Kontext von Sanders großangelegtem Projekt »Men-
schen des 20. Jahrhunderts« wird bestenfalls am Rande gestreift. In einer 
ganzen Reihe von Briefen äußerte Renger-Patzsch hingegen seine Kritik 
an Sander, die er bereits bei Erscheinen von Sanders Buch »Antlitz der 
Zeit« gegenüber Carl Georg Heise in ähnlicher Deutlichkeit formuliert 
hatte, unverblümt. Renger hatte 1960 den Kulturpreis der Deutschen 
Gesellschaft für Photographie erhalten und erfuhr, daß Sander ein Jahr 
später ebenfalls für diese Auszeichnung vorgesehen war. Dieser Preis 
»zeichnet bedeutende Leistungen aus, die mit Hilfe der Photographie 
erzielt wurden, insbesondere auf künstlerischem, humanitärem, karita-
tivem, sozialem, technischem, erzieherischem oder wissenschaftlichem 
Gebiet«.1 Genau diese Leistung konnte Renger-Patzsch in Sanders Werk 
nicht erkennen. Daher wandte er sich gleich an mehrere einflußreiche 
Mitglieder und nicht zuletzt an Gerhard Schröder, den damaligen Prä-
sidenten der Gesellschaft, um gegen Sander als möglichen Preisträger 
seinen Einspruch einzulegen. So schrieb er etwa am 31. März 1961 an 
Fritz Gruber: 

So will ich doch Ihnen mitteilen, dass ich’s auf tiefste bedauern müßte, wenn 
der Preis auf ihn fiele. Ich kenne Herrn Sander nicht persönlich – was auch 
nicht wichtig ist – und vor allem habe ich auch nichts gegen ihn als Person, 

1 So die Stiftungsurkunde, zit. nach der Homepage der Deutschen Gesellschaft für Photo-
graphie: http://www.dgph.de/preise/kulturpreis.html. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler92

aber ganz entschieden als meinen Nachfolger. Sander ist in seinem durchaus 
überschätzten Werk einer fixen Idée nachgelaufen, denn der Typus ist al-
lenfalls schriftstellerisch, nie aber optisch, am allerwenigsten durch die Pho-
tographie zu erfassen. Man muss ihn da durch das sogenannte assoziative 
Element darstellen, statt durch Figur und Physiognomie, und das ist weder 
interessant, noch beweiskräftig [durchgestrichen: glaubhaft]. Schon in den 20er 
Jahren hat aus diesem Grunde unter anderen die Kestner Gesellschaft in 
Hannover die Ausstellung von Sander abgelehnt. Die Arbeiten sind teils naiv, 
teils oberflächlich, ausserdem als reine Fotografie nur durchschnittlich.2 

Weitere Briefe folgten, doch auch diese konnten nicht verhindern, daß 
Sander der Preis zugesprochen wurde. Renger bat nun Wilhelm Schöp-
pe, den Herausgeber der seinerzeit einflußreichen Photo-Zeitschrift »Fo-
toprisma«, seinen Text zu publizieren und sich auch für eine Publikation 
in der Schweizer Zeitschrift »Camera« einzusetzen. Dies lag Renger des-
halb besonders am Herzen, weil seine Kritik an Sander auch durch ein 
Heft der Schweizer Zeitschrift »DU« weiter genährt wurde, die in seinen 
Augen »dazu gedient habe, diese missglückte Typisierung als den reprä-
sentativen Typus des deutschen Menschen der 20er Jahre auszugeben 
und uns in ganz Europa lächerlich zu machen.«3 Der dann in »Foto-
prisma« publizierte Text ist Rengers kaum noch erkennbarer Einspruch 
gegen die weithin sichtbare und institutionalisierte Auszeichnung von 
Sanders Werk. 

Bemerkenswert ist neben dieser offenkundigen Frontstellung zwei 
der wichtigsten Protagonisten der Photographie der Neuen Sachlich-
keit auch die Tatsache, daß Renger und Sander sich noch nicht einmal 
kannten – und das nach einer jeweils über dreißigjährigen Tätigkeit als 
Photograph. Rechnet man noch Karl Blossfeldt hinzu, so muß man da-
von ausgehen, daß sich das berühmteste Dreigestirn der neusachlichen 
Photographie in Deutschland nie begegnet war. 

Rengers scharfe Kritik an Sander liest sich weiterhin wie der Versuch, 
die Rezeption, die sein und Sanders Werk in der Zwischenkriegszeit er-
fahren hatte, gewissermaßen umzukehren. Während Sanders »Antlitz 
der Zeit« mit Ausnahme der rechten Publizistik weitgehend mit großer 
Emphase aufgenommen und diskutiert wurde, galt das für Rengers etwa 

2 Albert Renger-Patzsch korrespondierte in dieser Angelegenheit auch mit Helmut Gerns-
heim, der, so ein Brief vom 27. Februar 1961, die Einschätzung von Albert Renger-Patzsch 
teilt. »Ich finde wie Sie, dass Sander nicht bedeutend genug ist.«

3 So der Brief von Albert Renger-Patzsch an Dr. Gerhard Schröder vom 31. März 1961, 
der im Anhang, S. 116, abgedruckt ist.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 93

zeitgleich erschienenes Buch »Die Welt ist schön« nicht in gleicher Wei-
se.4 Einigen begeisterten standen andere sehr ablehnende Rezensionen 
gegenüber. Rengers Buch war offenkundig polarisierend, dasjenige von 
Sander hingegen in heute durchaus überraschender Weise weit weni-
ger. 

Eine berühmte (und auch wirkmächtige), radikale wie zugleich rabiate 
Frontstellung nimmt Walter Benjamin in seinem Aufsatz »Kleine Ge-
schichte der Photographie« vor. Während Sander von Benjamin überaus 
emphatisch rezipiert wird, erscheint Renger-Patzsch als Beispiel eines 
neusachlichen Ästhetizismus, der in aller Schärfe und Polemik abzuleh-
nen sei. Beide photographischen Positionen werden von Benjamin je-
doch in eigentümlicher Weise dekontextualisiert und zugespitzt. Lesen 
wir erst einmal den recht ausführlichen Passus zu Sander: 

August Sander hat eine Reihe von Köpfen zusammengestellt, die der gewal-
tigen physiognomischen Galerie, die ein Eisenstein oder Pudowkin eröffnet 
haben, in gar nichts nachsteht, und er tat es unter wissenschaftlichem Ge-
sichtspunkt. »Sein Gesamtwerk ist aufgebaut in sieben Gruppen, die der be-
stehenden Gesellschaftsordnung entsprechen, und soll in etwa 45 Mappen 
zu je 12 Lichtbildern veröffentlicht werden.« Bisher liegt davon ein Auswahl-
band mit 60 Reproduktionen vor, die unerschöpflichen Stoff zur Betrachtung 
bieten. »Sander geht vom Bauern, dem erdgebundenen Menschen aus, führt 
den Betrachter durch alle Schichten und Berufsarten bis zu den Repräsen-
tanten der höchsten Zivilisation und abwärts bis zum Idioten.« Der Autor 
ist an diese ungeheure Aufgabe nicht als Gelehrter herangetreten, nicht von 
Rassentheoretikern oder Sozialforschern beraten, sondern, wie der Verlag 
sagt, »aus der unmittelbaren Beobachtung«. Sie ist bestimmt eine sehr vor-
urteilslose, ja kühne, zugleich aber auch zarte gewesen, nämlich im Sinn des 
Goethischen Wortes: »Es gibt eine zarte Empirie, die sich mit dem Gegen-
stand innigst identisch macht und dadurch zur eigentlichen Theorie wird.« 
Demnach ist es ganz in der Ordnung, daß ein Betrachter wie Döblin gerade 
auf die wissenschaftlichen Momente in diesem Werk gestoßen ist und be-
merkt: »Wie es eine vergleichende Anatomie gibt, aus der man erst zu einer 
Auffassung der Natur und der Geschichte der Organe kommt, so hat dieser 
Photograph vergleichende Photographie getrieben und hat damit einen wis-
senschaftlichen Standpunkt oberhalb der Detailphotographen gewonnen.« Es 
wäre ein Jammer, wenn die wirtschaftlichen Verhältnisse die weitere Veröf-
fentlichung dieses außerordentlichen corpus verhinderten. Dem Verlag aber 

4 Vgl. zur Rezeption von Renger-Patzsch die umfangreiche Arbeit von Virginia Heckert: 
Albert Renger-Patzsch. Contextualizing the early work. 1920–1933. Diss. Columbia-Univer-
sity New York 1999. Zur Rezeption Sanders vgl. Claudia Gabriele Philipp: August Sanders 
Projekt: Menschen des 20. Jahrhunderts. Rezeption und Interpretation. Diss. Philipps-Univer-
sität Marburg 1986/87. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler94

kann man neben dieser grundsätzlichen noch eine genauere Aufmunterung 
zuteil werden lassen. Über Nacht könnte Werken wie dem von Sander eine 
unvermutete Aktualität zuwachsen. Machtverschiebungen, wie sie bei uns 
fällig geworden sind, pflegen die Ausbildung, Schärfung der physiognomi-
schen Auffassung zur vitalen Notwendigkeit werden zu lassen. Man mag von 
rechts kommen oder von links – man wird sich daran gewöhnen müssen, 
darauf angesehen zu werden, woher man kommt. Man wird es, seinerseits, 
den andern anzusehen haben. Sanders Werk ist mehr als ein Bildbuch: ein 
Übungsatlas.5

Benjamins Verortung Sanders zwischen russischer Avantgarde einer- 
und Goethe andererseits deutet »Antlitz der Zeit« als zeitgenössischen 
Übungsatlas, der Moholy-Nagys auch in diesem Text an prominenter 
Stelle zitiertem Diktum, daß der Photounkundige der Analphabet der 
Zukunft sei, eine photographische Fibel zur Seite stellt. Wenn man Ben-
jamins Text auch als Aufforderung deutet, Photographien neu, ja über-
haupt lesen zu lernen, so ist offenkundig Sanders Buch die von ihm dazu 
bestimmte Fibel. Zu diesem Zweck wird Sanders Projekt aus der Ge-
schichte der photographischen Darstellungsversuche des Typus heraus-
gelöst und radikal in der Gegenwart angesiedelt. Auch mögliche politi-
sche Frontstellungen spielen keine Rolle mehr, wird doch Sanders Werk 
als »unmittelbare Beobachtung« im Sinne einer hier neu gefaßten »phy-
siognomischen Auffassung« politisch gewissermaßen neutralisiert. Die 
Rasse wird durch die Klasse ersetzt und die inkriminierte Wissenschaft 
durch die vermeintlich vorurteilslose präzise Beobachtung der Photo-
graphie. Mit Sanders Buch in der Hand soll man, so könnte man diese 
Deutung zuspitzen, Photographien lesen lernen und zugleich die Gegen-
wart entziffern. Es ist, so Benjamin, ein radikal modernes Buch, das eine 
neue Alphabetisierung einleitet, die der wirklich moderne Mensch zu 
durchlaufen habe. 

Ganz anders seine Einschätzung von Renger-Patzsch: 

Hat die Photographie sich aus Zusammenhängen herausbegeben, wie sie ein 
Sander, eine Germaine Krull, ein Bloßfeldt geben, vom physiognomischen, 
politischen, wissenschaftlichen Interesse sich emanzipiert, so wird sie »schöp-
ferisch«. Angelegenheit des Objektivs wird die »Zusammenschau«; der photo-
graphische Schmock tritt auf. »Der Geist, überwindend die Mechanik, deutet 
ihre exakten Ergebnisse zu Gleichnissen des Lebens um.« Je mehr die Krise 

5 Walter Benjamin: Kleine Geschichte der Photographie. In: Ders.: Gesammelte Schrif-
ten. Hg. von Rolf Tiedemann u. a. Bd. II. Frankfurt a. M. 1972ff., S. 373f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 95

der heutigen Gesellschaftsordnung um sich greift, je starrer ihre einzelnen 
Momente einander in toter Gegensätzlichkeit gegenübertreten, desto mehr 
ist das Schöpferische – dem tiefsten Wesen nach Variante; der Widerspruch 
sein Vater und die Nachahmung seine Mutter – zum Fetisch geworden, des-
sen Züge ihr Leben nur dem Wechsel modischer Beleuchtung danken. Das 
Schöpferische am Photographieren ist dessen Überantwortung an die Mode. 
»Die Welt ist schön« – genau das ist ihre Devise. In ihr entlarvt sich die 
Haltung einer Photographie, die jede Konservenbüchse ins All montieren, 
aber nicht einen der menschlichen Zusammenhänge fassen kann, in denen 
sie auftritt, und die damit noch in ihren traumverlorensten Sujets mehr ein 
Vorläufer von deren Verkäuflichkeit als von deren Erkenntnis ist. Weil aber 
das wahre Gesicht dieses photographischen Schöpfertums die Reklame oder 
die Assoziation ist, darum ist ihr rechtmäßiger Gegenpart die Entlarvung 
oder die Konstruktion.6

So wie Renger-Patzsch bei seiner Kritik an Sander diesen noch nicht 
einmal erwähnt, so verzichtet auch Benjamin auf die Nennung seines 
Namens. Sein Buch »Die Welt ist schön« wird hingegen zu einem Em-
blem einer Photographie, die sich an die Mode verraten hat und die 
Ansprüche erhebt, die über das, was sie zu leisten imstande ist, weit hin-
ausgehen. Rengers Photographie wird in Benjamins Darstellung zu einer 
schöpferischen Leistung, ja zu »Gleichnissen des Lebens«, steht also weit 
mehr in der Tradition der von ihm scharf kritisierten Kunstphotogra-
phie der Jahrhundertwende. Während Sander aus der Geschichte sorg-
fältig herausgelöst und radikal in der Gegenwart angesiedelt wird, gilt 
das genaue Gegenteil für Renger: Seine Arbeiten, die fraglos einen radi-
kal modernen Zug haben, werden in die Tradition der piktorialistischen 
Photographie zurückgestellt, von der sie sich gerade dezidiert absetzen, 
um sie so einer vermeintlichen ästhetischen Ungleichzeitigkeit und eines 
Antimodernismus zu überführen.7 

Renger hat auf diese Kritik nie geantwortet und sich noch nicht einmal 
dazu geäußert. Gleichwohl liest sich sein Text wie der Versuch, diese 
eigentümliche Fehlstellung zur Geschichte zu korrigieren, indem er nun 
seinerseits Sander an die Geschichte der Typenphotographie rückver-
weist. Um die Kritik von Renger-Patzsch besser verstehen zu können, 
ist es sinnvoll, Sanders Konzept in einen breiteren photographiehistori-
schen Kontext zu stellen. Seine Suche nach Typen war nicht die erste 

6 Ebd., S. 376.
7 Da ich in dem ebenfalls in diesem Jahrbuch abgedruckten Aufsatz diese Zusammen-

hänge genauer dargestellt habe, verzichte ich hier auf eine detaillierte Analyse. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler96

und wird auch nicht die letzte in dieser Geschichte sein. Allerdings wird 
ihr spezifischer Ansatz erst dann deutlich, wenn man sie mit anderen 
vergleichbaren Konzepten kontrastiert. 

II Eine kleine Geschichte der Typusphotographie 

Versuche, visuelle Typen zu erstellen, gehen weit in die präphotogra-
phische Zeit zurück. Die bekanntesten – und auch von Renger-Patzsch 
angeführten – stammen von Gall und Lavater, deren originellste wie 
pointierteste Kritik von Lichtenberg. In der Photographiegeschichte set-
zen solche Experimente erst in den 1870er Jahren ein, finden aber bis 
heute eine wenn auch gebrochene und meist kritisch gewendete Fortset-
zung. Erich Stenger berichtet davon in seinem Buch »Siegeszug der Pho-
tographie in Kultur, Wissenschaft, Technik« in einem kurzen Abschnitt 
über ›Kompositionsportraits‹ und ›Durchschnittsbilder‹ und erwähnt 
den 1935 in den Vereinigten Staaten unternommenen Versuch, »die Hel-
den der Antike zu photographieren, indem man z. B. alle erreichbaren 
Darstellungen des Julius Cäsar zu einem Durchschnittsbild vereinigte.«8 
Auch dieser greift dabei auf Francis Galton zurück, der Ähnliches bereits 
ein halbes Jahrhundert vorher, allerdings mit Shakespeare und Alexan-
der dem Großen unternommen hatte. 1890/91 sind sie bereits lexikon-
fähig, wie der folgende lange Eintrag in »Meyers Konversationslexikon« 
zeigt, der zugleich das technische Verfahren, um solche Typenphotos zu 
erstellen, minutiös beschreibt. 

Porträts, zusammengesetzte, wurden 1879 von Galton und Spencer als Hilfsmittel 
für physiognomische und ethnologische Studien empfohlen, sofern durch 
Verschmelzung verschiedener Bilder derselben Person, Familie, Gesellschafts-
klasse, von Stammes-, Berufs- oder Leidensgenossen die zufälligen Züge 
ausgeschieden und die bleibenden oder gemeinsamen mit verstärkter Kraft 
festgehalten werden. Die Verschmelzung kann auf verschiedenen Wegen be-
wirkt werden, entweder durch optische Mittel oder am besten mit Hilfe der 
Photographie. […] Galton erdachte auch Apparate, um mittels Augenglä-
sern aus isländischem Doppelspat 4–8 Porträte zur Deckung zu bringen; viel 
vollkommnere Ergebnisse liefert aber die von ihm angegebene, durch Batut 
und Bowditch verbesserte Methode der kombinierten Photographie, sei es 
der Personen selbst oder von deren Bildern, resp. deren Negativaufnahmen. 

8 Erich Stenger: Siegeszug der Photographie in Kultur, Wissenschaft, Technik. Seebruck 
am Chiemsee 1950, S. 90. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 97

Um eine genaue Deckung zu erzielen, bedient man sich einer besonders vor-
gerichteten Camera, in welcher sich ein beweglicher Spiegel befindet, der, 
zuerst unter 45° geneigt stehend, das zu verschmelzende Bild zunächst auf 
eine in die obere Wandung der Kammer eingesetzte halbdurchsichtige Glas-
platte wirft. Auf dieser bezeichnet ein Kreuz (†) Mund-, Nasen- und Augen-
stellung, und das Bild wird nun so eingestellt, daß Augen, Nase und Mund 
der Aufnahmen der Vorderansicht auf die vorgezeichneten Linien fallen. Ist 
dies geschehen, so wird der Spiegel durch einen Druck in die Höhe geklappt, 
worauf er sich innen an die obere Kastenwand anlegt, so daß die Strahlen 
nunmehr auf die in der Rückwand fest aufgestellte lichtempfindliche Platte 
fallen und daselbst das Bild hervorrufen. Die Expositionszeit für jedes Anteil-
bild richtet sich nach der für die Gesamtaufnahme nötigen Expositionsdauer. 
Beträgt dieselbe z. B. 60 Sekunden, und es wären 6 Porträte zu vereinigen, so 
würden für jedes einzelne 10 Sekunden entfallen, bei 10 Porträten nur 6 Se-
kunden, und so wirkt ein Kopf oder Negativbild nach dem andern auf diesel-
be Platte. Es ist selbstverständlich, daß auf dem so gewonnenen zusammen 
gesetzten Bilde nicht alle Teile zur vollständigen Deckung kommen können, 
Stirnen, Haarfrisur, Nasen und Bart sind von oft sehr verschiedener Gestalt, 
und die Ohren sitzen nicht in gleicher Höhe am Kopfe, aber abgesehen von 
einiger Unsicherheit in den Außenumrissen, von den durch die verschiedene 
Länge der Nase erzeugten großen Nasenlöchern, wird stets ein Porträt von 
überraschend festen, mittlern Formen erzielt, welches ein ganz verschiede-
nes Gepräge zeigt, wenn Personen verschiedener Gesellschaftsklassen, z. B. 
10 Droschkenkutscher, 10 Künstler, 10 Ärzte oder Naturforscher, so ver-
schmolzen werden. Man kann überzeugt sein, daß damit ein mittlerer Typus 
erhalten wird, der z. B. bei der Vereinigung von Porträten derselben Rasse 
und Nationalität, derselben Verbrecherklasse, derselben Geisteskrankheit oft 
überraschend deutlich die charakteristischen Züge wiedergibt und deshalb 
von wissenschaftlichem Werte ist […].
 Vielleicht liegt hier auch der beste Weg, das wahre Aussehen einiger histo-
rischer Personen, die auf jedem Ölgemälde, auf jedem Stiche anders aussehen, 
noch nachträglich festzustellen. Den ersten derartigen Versuch führte Galton 
mit sechs antiken Reliefbildern Alexander des Großen aus, und in gleicher 
Weise wurde ein Durchschnittsbild von Shakespeare hergestellt, von welchem 
viele alte, aber unter sich sehr verschieden aussehende Bilder vorhanden sind, 
und dasselbe Verfahren ist von Bowditch auf die Porträte von Washington 
angewendet worden. Es war nicht zu verkennen, daß in den so gewonnenen 
Durchschnittsbildern der Gesichtsausdruck veredelter und vergeistigter, wahr-
scheinlich auch ähnlicher ausfiel als in den einzelnen von mäßigen Künstlern 
hergestellten Originalen.9

Francis Galtons Versuche verhalten sich komplementär zu den in etwa 
zeitgleichen Experimenten Bertillons, der bekanntlich die Photographie 

9 Meyers Konversationslexikon. Bd. 18: Jahres-Supplement 1890–1891. Leipzig/Wien 
41885–1892, S. 726f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler98

für polizeiliche Zwecke einzusetzen suchte und ein regelrechtes Identi-
fikations- und polizeiliches Erkennungssystem entwickelte.10 Während 
es jedoch Bertillon um die standardisierte Bestandsaufnahme von Ver-
brechern ging, deren individuelle Züge eine Wiedererkennbarkeit (und 
dann Überführung von Wiederholungstätern) ermöglichen sollte, zielte 
Galton auf die Visualisierung von allgemeinen transindividuellen Typen.11 
Dabei bediente er sich, wie der zitierte Artikel detailliert ausführt, eines 
technischen Verfahrens, das mithilfe der Mehrfachbelichtung die indivi-
duellen Züge zugunsten eines allgemeinen und vermeintlich ›typischen‹ 
Erscheinungsbildes in den Hintergrund treten ließ. Das Individuum 
hatte zu verschwinden, um den visuellen Typus Bild werden zu lassen. 
Allan Sekula hat diese unterschiedlichen Ansätze auf die Formeln eines 
›nominalistischen Klassifikationssystems‹ bei Bertillon und eines ›essen-
tialistischen Typologiesystems‹ bei Galton gebracht.12 Und Elizabeth Ed-
wards bestimmte diese Typen in Galtons Verfahren als ›gelebte Begriffe‹: 
»Sie sind eine taxonomische Essenz in einer Dialektik des Sichtbaren 
und des Unsichtbaren.«13 Die Photographie macht dank der bis dahin 
entwickelten technisch-apparativen Möglichkeiten etwas sichtbar, was 
sich, so nahm Galton an, der menschlichen Wahrnehmung entzieht und 
diese doch strukturiert. Photographie ist im Sinne Galtons eine visuelle 
Archetypenlehre. Ihr geht es darum, die Vielfalt der Erscheinungen in 
eine im doppelten Wortsinn typologische Taxinomie zu bringen. Die 
Photographie zeigt eine archetypische Welt der Erscheinungen, in der 
das Dargestellte mit seinem vorgestellten Wesen verschmelzen soll. Das 
Wesen wird zum Bild. Der Typus wird photographische Gestalt. 

10 Vgl. hierzu die ausführliche Darstellung in: Susanne Regener: Fotografische Erfassung. 
Zur Geschichte medialer Konstruktionen des Kriminellen. München 1999. 

11 Zu Galton liegt mittlerweile eine Vielzahl von Aufsätzen vor. Vgl. exemplarisch Roland 
Meyer: Kartographien der Ähnlichkeit. Francis Galtons Kompositphotographien. In: The 
Picture’s Image. Wissenschaftliche Visualisierung als Komposit. Hg. von Markus Buschhaus 
und Inge Hinterwaldner. München 2006, S. 160–179, sowie Gunnar Schmidt: Francis Galton. 
Menschenproduktion zwischen Technik und Fiktion. In: Wissenschaftlicher Rassismus. Ana-
lysen einer Kontinuität in den Human- und Naturwissenschaften. Hg. von Heidrun Kaupen-
Haas und Christian Saller. Frankfurt a. M. 1999, S. 327–345. Vgl. auch die zahlreichen Ver-
weise unter: http://galton.org/composite.htm.

12 Allan Sekula: Der Körper und das Archiv. In: Diskurse der Fotografie. Fotokritik am 
Ende des fotografischen Zeitalters. Hg. von Herta Wolf. Bd. 2. Frankfurt a. M. 2003, S. 269–
334, hier: S. 324. 

13 Elizabeth Edwards: Andere ordnen. Fotografie, Anthropologien und Taxonomien. In: 
Ebd., S. 335–358, hier: S. 341. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 99

Abb. 1: Francis Galton: Zusammengesetzte Porträts mittels überlagerter Aufnahmen. 
Versuch eines allgemeingültigen Kriminellen-Porträts, 1883 

Wie alle Taxonomien folgen auch diese dezidierten Vorannahmen und 
theoriestrategischen Interessen: Galton ging es nicht zuletzt um die In-
dienstnahme der Photographie zu Zwecken der Eugenik und einer rassi-
schen Identifikationspraxis. Photographische Typen sind keine Ergebnis-
se von neutralen technischen Verfahren, sondern der explizite Versuch, 
die Existenz von Rassen, Verbrechertypen und anderen Randgruppen 
gerade über dasjenige Verfahren zu authentifizieren, dem man seiner-
zeit eben das Höchstmaß an Objektivität zuschrieb: der Photographie.14 
Galton ging es um Verfahren der objektivierenden Normalisierung – mit 
all ihren Schattenseiten. In seinem Buch »Inquiries into Human Facul-
ty and its Development«15 finden sich daher zahlreiche Beispiele einer 
abweichenden und somit Normalität überhaupt erst konstruierenden 
Physiognomie. 

14 Vgl. dazu allg. Lorraine Daston/Peter Galison: Objektivität. Frankfurt a. M. 2007, sowie 
dies.: Das Bild der Objektivität. In: Ordnungen der Sichtbarkeit. Hg. von Peter Geimer. 
Frankfurt a. M. 2002, S. 20–99. 

15 Francis Galton: Inquiries into Human Faculty and its Development. London 1883. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler100

Abb. 2: Henry Pickering Bowditch: Twelve Boston Physicians and 
Their Composite Portrait – the Composite in the Centre. 1887

Viele weitere Versuche dieses Typs sollten folgen. Pauline Tarnowskys 
»Étude anthropométrique sur les prostituées et les voleuses«16 zielt etwa 
mithilfe von zahllosen steckbriefartigen Photographien russischer Ver-
brecherinnen und Prostituierten auf deren systematische Erfassung und 
›Früherkennung‹, während Jenness Richardson und Alice C. Fletcher 
Indianerinnen zum Gegenstand der Kompositphotographie machen.17 

16 Pauline Tarnowsky: Étude anthropométrique sur les prostituées et les voleuses. Paris 
1889.

17 In: Science vom 7.5.1886: Individual and composite photographs of three Dakota 
(sioux) women, ebenfalls abgebildet in: From Site to Sight (Ausstellungskatalog). Cambridge/
Massachussetts 1986, S. 102.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 101

Und der ebenso berühmte wie berüchtigte Cesare Lombroso unter-
nahm zusammen mit Guglielmo Ferrero eine Typisierung der Frau als 
Verbrecherin und Prostituierten, die allerdings eher Bertillons Verfah-
ren verpflichtet war.18 Doch auch recht skurrile Versuche finden sich 
in der Photographiegeschichte des 19. Jahrhunderts, wie etwa jene von 
Bowditch, der das Verfahren anwendete, um ein Kompositportrait (und 
somit einen Typus) von Physikprofessoren aus Boston zu erstellen. 

Grundsätzlich ist dieses Verfahren so offen, daß man ein Kompositbild 
einer beliebigen, frei wählbaren Gruppe erstellen kann: einer Schulklas-
se oder der Teilnehmer eines Abendessens bei einem besonderen (oder 
auch schlicht zufälligen) Anlaß, aller europäischen Münzen oder aller 
Harvard-Absolventen der letzten 100 Jahre etc. Doch genau diese eher 
spielerisch-ironische Anwendung ist Bowditch fremd, selbst wenn es hier 
anders aussehen mag. Auch ihm geht es um Bilder der Norm, um nor-
mierende Bilder, die in der Vielfalt der Erscheinungen ein prägendes 
Gesetz vermuten, durch das ein angenommenes Wesen endlich sichtbar 
wird. In Walter E. Woodburys »Photographic Amusements«19 findet sich 
ein Abschnitt zur Kompositphotographie, der den Bogen von Galton 
zu Bowditch schlägt und zugleich ein riesiges Feld möglicher visueller 
Eroberungen absteckt: 

Francis Galton was one of the first to employ this system. In the appendix to 
his »Inquiries into Human Faculty« Galton has described the very elaborate 
and perfect form of apparatus which he has used in his studies; but entirely 
satisfactory results may be obtained with much more simple contrivances. 
The instrument used by Prof. Bowditch is merely an old-fashioned box ca-
mera, with a hole cut in the top for the reception of the ground-glass plate 
upon which the image is to be reflected for purposes of adjustment. The 
reflection is effected by a mirror set at an angle of 45 degrees in the axis of 
the camera, and pivoted on its upper border so that, after the adjustment of 
the image, the mirror can be turned against the upper side of the box, and 
the image allowed to fall on the sensitive plate at the back of the camera. The 
original negatives are used as components, and are placed in succession in a 
small wooden frame which is pressed by elliptical springs against a sheet of 
glass fastened vertically in front of the camera. By means of this arrangement 
it is possible to place each negative in succession in any desired position in a 

18 Cesare Lombroso/Guglielmo Ferrero: Das Weib als Verbrecherin und Prostituirte. 
Anthropologische Studien – gegründet auf einer Darstellung der Biologie und Psychologie 
des normalen Weibes. Hamburg 1894. Vgl. dazu auch: http://www.8ung.at/gik_site/dream-
weaver/texte_annegretfriedrich.htm. 

19 Walter E. Woodbury: Photographic Amusements. New York 1918. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler102

plane perpendicular to the axis of the camera, and thus to adjust it so that the 
eyes and the mouth of its optical image shall fall upon the fiducial lines drawn 
upon the ground-glass plate at the top of the camera. An Argand gas burner 
with a condensing lens furnishes the necessary illumination. 
 »For our amateur photographers,« writes Prof. Bowditch, »who are cons-
tantly seeking new worlds to conquer, the opportunity of doing useful work 
in developing the possibilities of composite photography ought to be very 
welcome. Not only will the science of ethnology profit by their labors, but by 
making composites of persons nearly related to each other, a new and very 
interesting kind of family portrait may be produced. The effect of occupation 
on the physiognomy may also be studied in this way. By comparing, for in-
stance, the composite of a group of doctors with that of a group of lawyers, 
we may hope to ascertain whether there is such a thing as a distinct legal or 
medical physiognomy.«20

Viele weitere Beispiele wären anzuführen, wie etwa Arthur Batuts Kom-
positportraits in seinem 1887 erschienen Buch »La Photographie appli-
quée à la production du type d’une famille, d’un tribu ou d’une race«,21 
Treus »Durchschnittsbild und Schönheit«22 oder auch, nun in sozialkriti-
scher Absicht, Lewis Hines Kompositbild von Kinderarbeiterinnen aus 
dem Jahr 1913.23 Und viele weitere Ergänzungen und Präzisierungen 
wären hier vorzunehmen. Ich beschränke mich auf zwei weitere Beispie-
le dieser Debatten. Das erste stammt – und das mag überraschen – von 
Ludwig Wittgenstein: Wittgenstein führte in einem Passus aus seinem 
»Vortrag über Ethik« nicht nur Galton als Referenz an, sondern hatte 
auch, wie ein Fund von Michael Nedo im Nachlaß zeigt, ein Komposit-
portrait à la Galton von seiner Familie angefertigt. Bei Wittgenstein geht 
es aber nicht nur um die Frage der Ethik, sondern um einen zentralen 
Begriff aus den »Philosophischen Untersuchungen«, den ich an dieser 
Stelle nicht detailliert diskutieren kann, gehört er doch zu den komple-
xesten seiner Theorie: den der Familienähnlichkeit.24 

20 Ebd., S. 99f. 
21 Vgl. dazu Christian Phéline: L’Image accusatrice. Paris 1985 (Les Cahiers de la Photo-Vgl. dazu Christian Phéline: L’Image accusatrice. Paris 1985 (Les Cahiers de la Photo-

graphie 17). 
22 Georg Treu: Durchschnittsbild und Schönheit. In: Zeitschrift für Ästhetik und allge-

meine Kunstwissenschaft 9 (1914), S. 433–448. 
23 Sekula, Der Körper und das Archiv (wie Anm. 12), S. 321.
24 Vgl. dazu den schönen Vortrag von James Conant: Family Resemblance. Composite Pho-

tography, and Unity of Concept. Goethe, Galton, Wittgenstein (als Audio-File im Netz unter: 
http://wab.aksis.uib.no/wab_contrib-audio-cj-photo05.page); sowie Ralf Goeres: Die Entwick-
lung der Philosophie Ludwig Wittgensteins unter besonderer Berücksichtigung seiner Logik-
konzeptionen. Würzburg 2000, S. 259 (dort auch mit weiteren Nachweisen) und insbesondere

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 103

Abb. 3: Ludwig Wittgenstein/Moritz Nähr: Komposit-Photo: 
Hermine, Helene, Margarethe und Ludwig Wittgenstein

Das zweite Beispiel stammt aus einer aktuellen Debatte, die dabei aber 
mit Immanuel Kant ein vermeintliches theoretisches Vorbild gefunden 
hat: Im Paragraph 17 der »Kritik der Urteilskraft« findet sich ein Pas-
sus, der die Frage der ästhetischen Normalidee diskutiert. Diese ist ein 
Anschauungs-Bild, »dem nur die Gattung im ganzen, aber kein einzelnes 
abgesondert adäquat ist«. Und weiter: 

Sie ist das zwischen allen einzelnen, auf mancherlei Weise verschiedenen, An-
schauungen der Individuen schwebende Bild für die ganze Gattung, welches 
die Natur zum Urbilde ihren Erzeugungen in derselben Spezies unterlegte, 
aber in keinem einzelnen völlig erreicht zu haben scheint.25 

den Beitrag von Michael Nedo in: Ludwig Wittgenstein. Ingenieur – Philosoph – Künstler. 
Hg. von Günter Abel, Matthias Kroß und Michael Nedo. Berlin 2007 (Wittgensteiniana 1).

25 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. § 17, S. 58f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler104

Diese Normalidee als Anschauungsbild, das die Erscheinungen als Vor-
stellung des Allgemeinen begleitet, feiert nun in der modernen Wahr-
nehmungspsychologie fröhliche Urständ.26 Karl Grammer und Randy 
Thornhill arbeiteten nun auch explizit mit den Verfahren Galtons, um 
ihre Hypothese, daß Männer wie Frauen die Durchschnittlichkeit des 
Gesichts gegenüber einer markanten Ausprägung präferieren, zu über-
prüfen.27 Und der Versuch zeigte das, was er zeigen sollte: Zumindest 
Frauen scheinen die Norm der Abweichung gegenüber vorzuziehen.28 
Dieter E. Zimmer widmete unter dem Titel »Schönheit – was ist das?« 
gleich ein ganzes »ZEIT-Magazin« diesem Thema, das Evolutionsbiologie 
mit Verhaltenspsychologie kombiniert. Den Umschlag zierte ein Kom-
positphoto aus 16 japanischen Mädchengesichtern. 

Bei einem solchen Ergebnis der empirischen Psychologie ist es nicht 
verwunderlich, daß auch Verfahren entwickelt werden, um umgekehrt 
die individuellen Bilder in solche der Norm entsprechende bzw. diese 
erst konstruierende umzubilden.

Unter dem etwas reißerischen Titel »Per Mausklick zum Fotomodell-
Gesicht. Software verschönert Portraitfotos durch Algorithmen« wird 
ein Computerprogramm von Daniel Cohen-Or, ein Informatiker der 
Universität Tel Aviv, vorgestellt, der die ästhetische Norm zum Bild zu 
machen verspricht und dabei bereits zahlreiche Anwendungsfelder ima-
giniert. 

Mit einem Klick ein Foto eines Durchschnittsgesichts zu einem Model ma-
chen – das verspricht das Computerprogramm eines Forschers der Univer-
sität Tel Aviv. »Dank Algorithmen kann man Attraktivität problemlos objek-
tivieren und auf eine mathematische Formel reduzieren«, so der Entwickler 
Daniel Cohen-Or. Schon vor der Massentauglichkeit der Software spekuliert 
er über zukünftige Anwendungsgebiete. Sie könnte Schönheitschirurgen zur 
Anleitung dienen, den Grafikern von Magazintitelblättern unter die Arme 
greifen oder vielleicht überhaupt zum Bestandteil von Digitalkameras wer-
den. Schönheit liege nicht nur im Auge des Betrachters, sondern sei auch in 

26 Vgl. etwa Hermann Kalkofen/Andreas Müller/Michaela Strack: Normalidee und Durch-
schnittsbild. Beiträge zur empirischen Ästhetik des Gesichts. Göttingen 1990 (IWSP-Arbeits-
bericht 90/2). 

27 Karl Grammer/Randy Thornhill: Die menschliche Gesichtsattraktivität und sexuelle 
Selektion. Die Rolle der Symmetrie und Durchschnittlichkeit. In: Journal of Comparative Psy-
chology 108 (1994), Nr. 3, S. 233–242 [eine deutsche Fassung im Netz unter: http://evolution.
anthro.univie.ac.at/institutes/urbanethology/resources/pdf/symmetry.pdf ].

28 Vgl. dazu auch Winfried Menninghaus: Das Versprechen der Schönheit. Frankfurt a. M. 
2003, bes. S. 216–255. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 105

den Augen der Mehrheit der Betrachter feststellbar, so die Ausgangsthese 
Cohen-Ors. Er untersuchte daher 68 israelische sowie deutsche Männer und 
Frauen im Alter zwischen 25 und 40 Jahren, die er 100 Gesichter nach ihrer 
Schönheit auf einer Skala beurteilen ließ. Die Bewertungen fanden Eingang 
in eine Datenbank und wurden mit 250 Messungen und Eigenschaften des 
Gesichts verglichen, etwa mit den Proportionen von Nase, Kinn und dem 
Abstand zwischen Ohren und Augen. Davon ausgehend, entwickelten die 
Wissenschaftler einen Algorithmus, der ein beliebiges Foto durch die als at-
traktiv befundenen Eigenschaften verändern kann. Das Besondere an dieser 
Erfindung sei die kaum merkliche Veränderung – im Gegensatz zu bisher 
oft üblichen starken Eingriffen bei Bildern von Models auf Titelseiten. Das 
erzielte Bild sei dem Originalbild in vielen Fällen sehr ähnlich, sagen erste 
Tester. Mit den Ergebnissen von markanten Gesichtern wie etwa bei Woody 
Allen oder Brigitte Bardot waren die israelischen Entwickler hingegen wenig 
zufrieden. »Der Durchschnitt, den man aus einer Stichprobe von Gesich-
terfotos zieht, liefert durchaus allgemein gefällige Grundmuster«, bestätigt 
der deutsche Psychologe und Schönheitsforscher Ronald Henss gegenüber 
pressetext. Dieses Durchschnittsbild habe zwar noch nichts zu tun mit der 
maximalen Schönheit, da individuelle Gesichter aufregender seien. »Doch 
nicht immer aufregender im positiven Sinn.« Die Existenz allgemein gefälli-
ger Grundmuster könne auch bei Tieren beobachtet werden, so der Saarbrü-
cker Autor abschließend.29

Daniel Cohen-Or nennt dieses Verfahren eine »digital face beautification 
technique«. Man kann Porträtphotos aller Art in eine »automatic facial 
attractiveness engine« eingeben, und erhält dann das normativ ideali-
sierte Bild.30 Was hier offenkundig gänzlich unironisch als automatische 
normalisierende Verschönerung ausgegeben wird, erscheint bei der Kon-

29 Http://pressetext.de/news/081111017/per-mausklick-zum-fotomodell-gesicht; vgl. auch 
die Homepage http://www.cs.tau.ac.il/~tommer/beautification2008. 

30 Die Homepage präzisiert das Verfahren: »When human raters are presented with a 
collection of shapes and asked to rank them according to their aesthetic appeal, the results 
often indicate that there is a statistical consensus among the raters. Yet it might be difficult to 
define a succinct set of rules that capture the aesthetic preferences of the raters. In this work, 
we explore a data-driven approach to aesthetic enhancement of such shapes. Specifically, we 
focus on the challenging problem of enhancing the aesthetic appeal (or the attractiveness) of 
human faces in frontal photographs (portraits), while maintaining close similarity with the 
original. The key component in our approach is an automatic facial attractiveness engine trai-
ned on datasets of faces with accompanying facial attractiveness ratings collected from groups 
of human raters. Given a new face, we extract a set of distances between a variety of facial 
feature locations, which define a point in a high-dimensional ‘face space’. We then search the 
face space for a nearby point with a higher predicted attractiveness rating. Once such a point 
is found, the corresponding facial distances are embedded in the plane and serve as a target 
to define a 2D warp field which maps the original facial features to their adjusted locations. 
The effectiveness of our technique was experimentally validated by independent rating expe-
riments, which indicate that it is indeed capable of increasing the facial attractiveness of most 
portraits that we have experimented with.«

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler106

zeptkünstlerin Nancy Burson mit einer eindeutig kritischen Pointe. Ihr 
geht es nämlich nicht um die vermeintlich neutrale Größe der Schönheit, 
sondern um jene ungleich problematischere der Rasse. Burson hatte die 
Möglichkei ten der digitalen Bildbearbeitung genutzt, um Galtons Ver-
fahren in kritischer Absicht wiederzubeleben und zahlreiche Komposit-
photographien angefertigt, so etwa »Warheads« (55 % Reagan, 45 % 
Breschnew, Thatcher, Mitterand und Deng jeweils weniger als 1 %), »Big 
Brothers« (generiert aus Bildern von Stalin, Mussolini, Mao, Hitler und 
Khomeni), aber auch »Beauty Composites«, die auf Bilder von Bette 
Davis, Audrey Hepburn, Grace Kelly, Sophia Loren, Marilyn Monroe, 
Jane Fonda, Jacqueline Bisset, Diane Keaton, Brooke Shields und Meryl 
Streep zurückgreifen.31 

Abb. 4a: Nancy Burson: Warhead I (Reagan 55 %, Breschnew 45 %, 
Thatcher weniger als 1 %, Mitterrand weniger als 1 %, 

Deng weniger als 1%), 1982

31 Nancy Burson/Richard Carling/David Kramlich: Composite. Computer Generated 
Photographs. New York 1986; vgl. auch Vilém Flusser/Nancy Burson: Chimären. In: Foto-
grafie nach der Fotografie. Hg. von Hubertus von Amelunxen u. a. Dresden/Basel 1995, 
S. 150–155.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 4b: Nancy Burson: Big Brother (Stalin, Mussolini, Mao, Hitler, Khomeini), 1983

Abb. 4c: Nancy Burson: First Beauty Composite (Bette Davis, Audrey Hep burn, 
Grace Kelly, Sophia Loren & Marilyn Monroe), 1982

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler108

Abb. 4d: Nancy Burson: Second Beauty Composite (Jane Fonda, Jacqueline Bisset, 
Diane Keaton, Brooke Shields & Meryl Streep), 1982

Auch Burson konstruierte eine Maschine, in die man Bilder eingeben 
bzw. in der man mit vorgegebenen Bildern experimentieren konnte. 

Allerdings zielt ihre 2000 gebaute »Human Race Machine« gerade 
nicht auf die Distinktion von Rassen, sondern auf ihre visuell effektiv 
in Szene gesetzte Aufhebung qua Inszenierung. »A camera captures your 
image while you sit in front of the machine. You use The Human Race 
Machine morphing program to apply the changes you would like to 
see.«32 So beschreibt Burson das Verfahren: Die Maschine funktioniert 
wie ein Paßbildautomat, nur daß das hier entwickelte Bild das eigene 
eigentümlich verfremdet: Der Betrachter sieht sich selbst als Asiate, Afri-
kaner, Europäer etc., wobei das entstandene Gegenüber ihn anblickt. 
Bei »He/She« überträgt sie dieses Verfahren auf die Gender-Frage, bei 
den »Mankind Images« auf jene der Nationalitäten und Rassen. Diese 
Bilder haben ein berühmtes und zugleich höchst umstrittenes Vorbild: 

Am 18. November 1993 zierte ein freundliches Mädchen das Cover 
der Sonderausgabe des »TIME-Magazine« zum Thema »The New Face 

32 Http://www.humanracemachine.com/faq.html.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 109

of America«. Dieses sollte der ›first multicultural society‹, deren Existenz 
hier aufgezeigt werden sollte, ein Antlitz geben, indem die verschiedenen 
Rassen je nach ihrem Anteil an der Gesamtbevölkerung in einer Kompo-
sitphotographie berücksichtigt wurden.

Auch hier wäre vieles zu ergänzen, da sich zahllose Beispiele eines Expe-
rimentierens mit Kompositphotographien in kritischer, aber auch schlicht 
spielerischer Absicht in der zeitgenössischen Kunst und im Netz finden. 
Auch hier nur zwei weitere Beispiele: »Jeden Tag ein Selbstportrait. Am 
Ende des Monats alle Bilder übereinandergelegt, und so ein ›Durchschnitts-
bild‹ des Monats erhalten«, schreibt ein gewisser marqs auf der Homepage 
von sevenload.com und fertigt seit dem Herbst 2003 solche Bilder an, die 
er dann auch sukzessive ins Netz stellt. ›Monatsdurchschnittsbilder‹ nennt 
er diese. Auch das eigene Gesicht, das individuelle Erscheinungsbild ist 
typisierbar, wenn man eine diachrone Perspektive einnimmt. Marqs greift 
hier auf künstlerische Projekte, wie etwa jene Roman Opalkas, der jeden 
Tag von sich ein Selbstportrait mit idealiter gleichen Lichtverhältnissen 
und neutralem Gesichtsausdruck anfertigt, zurück, überblendet aber die 
Einzelbilder und deren Singularität. Gerade durch diese obsessive serielle 
Arbeit am eigenen Selbstbild erhalten die photographischen Selbstportraits 
ihre Komplexität, die bei Opalka durch weitere konzeptuelle Arbeiten be-
gleitet werden, so etwa der offenen gemalten Zahlenreihe in seiner Werk-
gruppe »1965 / 1–∞«, die, beginnend mit 1, nicht nur immer länger, son-
dern durch die allmähliche Zugabe von Weiß auch immer heller wird. 

Thomas Ruff, der in immer wieder innovativer wie überraschender 
Weise , in Bildserien photographische Konzepte analysiert und auf die Spit-
ze treibt, entdeckte eine besondere Kamera: eine ›Minolta-Montage-Unit‹, 
die in den 1970er Jahren von der Polizei eingesetzt wurde, um Phantombil-
der zu erstellen. Ruff verwendete sie, um jeweils zwei Bilder zu überblen-
den und so einen eigentümlichen (und zugleich wirklich witzigen) Kippef-
fekt des Bildes zu erzielen: Er nannte diese Serie »andere Porträts«. 

Christian Mahler arbeitet hingegen direkt mit dem Computer und 
berechnet mit ihm Kompositbilder, die sich keineswegs auf Portraits 
beschränken. So werden etwa die ersten 100 Einträge der Google-Er-
gebnisseite zum Suchbefehl ›Mona Lisa‹ zu einer Aufnahme übereinan-
dergelegt, oder es werden alle Einzelbilder des Films »2001 – Odyssee 
im Weltraum« zu einem einzigen Bild. Weitere Gegenstände sind etwa 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler110

alle Bundestagesabgeordnete,33 100 Klassenfotos, 1000 Hochzeitsfotos. 
100 Nackte, 100 Paare, die sich selbst fotografieren, oder alle Häuser ei-ei-
nes Brandenburger Dorfes.34 Mit solchen Projekten steht er keineswegs 
allein: Larry Holdaway hat etwa die Serie »News Porn« entwickelt, die 
aus »series of composite images created by blending daily photo samples 
which have been taken from the front page of cnn.com« besteht.35 Daran 
schließen zahlreiche weitere Serien an, die er unter dem Titel »Photá-
ges« versammelt: alle bekannten Opfer des Attentats 9/11, aber auch der 
Terroristen, Pornostars, Jesus- und Buddha-Darstellungen oder, um nur 
noch ein weiteres Beispiel unter vielen zu nennen, alle amerikanischen 
Präsidenten.36

Eine letzte historische Wende: Etwa zeitgleich mit Sanders Mappen-
werksprojekt entstehen nicht nur weitere, nun dezidiert rassistische pho-
tographische Typenlehren, wie etwa jene Erna Lendvai-Dircksens, die 
ab 1935 im »Gauverlag Bayreuth« eine ganze Buchreihe mit zahlreichen 
Bänden zu Volkstypen herausbrachte,37 sondern auch Ernst Jüngers 
provokativer Entwurf einer Bestimmung des Typus als neue Konfigu-
ration eines anti- bzw. postbürgerlichen Zeitalters, die er in verschiede-
nen Texten und nicht zuletzt im »Arbeiter« entwickelt hat. Auch Jünger 
schließt die Photographie, der er verschiedene kürzere Texte widmet, 
mit dem Typus kurz.38 Bereits in dem programmatischen Text »Über 
den Schmerz« wird die Photographie im Zusammenhang der Ausbil-
dung des Typus in den Blick genommen: »Wir wiesen bereits im ›Arbei-
ter‹ darauf hin«, heißt es hier, 

daß die Photographie eine Waffe ist, deren sich der Typus bedient. Das Se-
hen ist ihm ein Angriffsakt. […] Auch in der Politik gehört das Lichtbild 

33 Bereits in Arthur Holitscher (Amerika heute und morgen. Reiseerlebnisse. Berlin 61913) 
findet sich eine Kompositphotographie von 13 fortschrittlichen amerikanischen Senatoren. 

34 Http://www.lem-studios.com/EXHIBITIONS/eigenface.htm. Vgl. auch das Gespräch mit 
ihm unter: http://www.de-bug.de/mag/6125.html. 

35 Http://www.bluestarfolly.com/art/newsporn. 
36 Http://www.bluestarfolly.com/art/photage/faces.html. Ein weiteres, wunderbar ironi-

sches Beispiel unter vielen ist eine Kompositphotographie von Schweizer Kühen: http://www.
mendel-museum.com/ger/1online/gallery.htm.

37 Vgl. zum Themenkomplex der Photographie im Nationalsozialismus Rolf Sachsse: Die 
Erziehung zum Wegsehen. Fotografie im NS-Staat. Berlin 2003 (zur Frage der Typenphoto-
graphie, die hier nur am Rande behandelt wird, bes. S. 154ff.). 

38 Diese habe ich an anderer Stelle darzustellen versucht. Vgl. Ernst Jünger: Photographie 
und Bildpolitik. In: D. Verf.: Montagen des Realen. Photographie als Reflexionsmedium und 
Kulturtechnik. München 2009, S. 153–176.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 111

zu den Waffen, deren man sich mit immer größerer Meisterschaft bedient. 
Insbesondere scheint es dem Typus ein Mittel dazubieten, den individuel-
len, das heißt: den seinen Ansprüchen nicht mehr gewachsenen Charakter 
des Gegners aufzuspüren; die private Sphäre hält dem Lichtbild nicht mehr 
stand.39 

Die Photographie ist nicht nur ein Ausdrucksmittel im technischen 
Kampf, das alles, was sie aufzeichnet, sogleich in Typen verwandelt und 
ihnen die Individualität raubt, sondern zugleich auch der Ausdruck die-
ser tiefgreifenden Umwälzung der Gesellschaft insgesamt. In der Pho-
tographie zeigt sich in doppelter Weise, daß das Zeitalter des Typus an-
gebrochen ist. Ernst Jünger spielt in diversen Texten die eigentümliche 
Doppelkonfiguration zwischen elementaren Ordnungen und ephemeren 
Zeitläuften durch, deren Beziehung durch Begriffe wie den Typus über-
haupt erst wahrnehmbar wird, ist dieser doch eine Art theoretische wie 
physiognomische Anschauungsform zugleich. Das gilt dann eben auch 
für die Photographie, der er immerhin einige Bildbände und Essays wid-
met. 

Es ist nun durchaus bemerkenswert, daß Renger-Patzsch Jünger 
schätzte, mit ihm zwei Bücher realisierte und auch korrespondierte,40 
gleichwohl aber in seinem Aufsatz nicht auf Jünger rekurriert. Hier skiz-
ziert er eine Theorie des Typus, die mit jener Jüngers nicht kompatibel 
ist. Renger plädiert – wie auch an anderen Orten – für eine sachliche 
Bescheidenheit der Photographie, die sich dem Gegenstand und seiner 
Form zu verschreiben hat, und sich daher zugleich mit der Oberfläche 
bescheiden muß. Die Schale für den Kern zu nehmen oder hinter dieser 
einen solchen zu vermuten, würde bedeuten, die Photographie wieder an 
genau jene Tradition zurückzuverweisen, von der sie sich gerade eman-
zipiert hat: der bildenden Kunst und der traditionellen Ästhetik. Gleich-
wohl entwirft Renger-Patzsch eine regelrechte Theorie der Form, die es 
ihm gestattet, ›elementare Räume‹, um den Begriff Jüngers aufzuneh-
men, und radikale Moderne zu assoziieren. Diese ist das Gegenmodell zu 
einer Transzendierung der Oberfläche, die er exemplarisch bei Sander 

39 Ernst Jünger: Über den Schmerz. In: Ders.: Sämtliche Werke. Zweite Abteilung. 
Essays 1. Bd. 7: Betrachtungen zur Zeit. Stuttgart 1980, S. 143–191, hier: S. 182. 

40 Vgl. dazu Ernst Jünger – Albert Renger-Patzsch. Briefwechsel 1943–1966 und weitere 
Dokumente. Hg. von Matthias Schöning, d. Verf. und Ann und Jürgen Wilde. München 
2009, sowie Albert Renger-Patzsch: Die Freude am Gegenstand. Gesammelte Aufsätze zur 
Photographie. Hg. von d. Verf. und Ann und Jürgen Wilde. München 2009. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 5a: August Sander: Urkonzept Menschen des 20. Jahrhunderts, 1925/27 
– Dokument aus der REWE-Bibliothek, 

Die Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur – 
August Sander Archiv, Köln

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 5b: August Sander: Urkonzept Menschen des 20. Jahrhunderts, 1925/1927 
– Dokument aus der REWE-Bibliothek, 

Die Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur – 
August Sander Archiv, Köln

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler114

konstatiert. Damit kehrt er genau jene Deutung um, mit der Benjamin 
Sander in der Moderne, Renger hingegen in der Kunstphotographie 
angesiedelt hatte. Während man bei nüchterner Betrachtung »aus dem 
Äußeren nichts wird entnehmen können, was dem Inneren entspricht«, 
schreibt Renger in seinem Sander-Essay, hypostasiert das nun genau die 
Photographie von Typen und sei es in der neusachlichen Variante von 
»Antlitz der Zeit«. »Wenn wir natürlich bereit sind«, so Renger weiter, 

die Schale für den Kern zu nehmen, so kann man, notfalls durch assoziative 
Faktoren verstärkt, dem Betrachter suggerieren, dieser Mensch ist ein Kondi-
tor, dieser ein Offizier, aber stellt er darum den Typus und außer dem Berufs-
typus, auch noch den Epochetypus dar? Wir möchten das bezweifeln.41 

Sander selbst faßte hingegen sein Projekt als »physiognomisches Zeitbild 
des deutschen Menschen« auf und beschrieb es, indem er es zugleich an 
jene Tradition zurückverwies, die ich zu skizzieren versucht habe, in der 
folgenden Weise: 

Da der Einzelmensch keine Geschichte macht, wohl aber den Ausdruck sei-
ner Zeit prägt und seine Gesinnung ausdrückt, ist es möglich, ein physio-
gnomisches Zeitbild einer ganzen Generation zu erfassen und zum sprach-
lichen Ausdruck im Photo zu bringen durch Physiognomik. Dieses Zeitbild 
wird noch verständlicher[,] wenn wir Photos von Typen der verschiedensten 
Gruppen der menschlichen Gesellschaft aneinanderreihen. Denken wir bei-
spielsweise an die Parteien eines Reichstages einer Nation; wenn wir an dem 
Flügel der Rechten beginnen und bis zur äußersten Linken fortschreitend 
die einzelnen Typen aneinanderreihen, so haben wir schon ein physiognomi-
sches Teilbild der Nation; jene Gruppen teilen sich wieder in Untergruppen, 
Vereine und Genossenschaften, alle aber tragen in der Physiognomie den 
Ausdruck der Zeit und der Gesinnung ihrer Gruppe, die sich aber bei ein-
zelnen Individuen besonders ausdrückt und man bezeichnet diese Menschen 
mit dem Worte: Typus.42 

41 Albert Renger-Patzsch: Über die Grenzen unseres Metiers. Kann die Fotografie einen 
Typus wiedergeben? Vgl. Anhang, S. 143–146.

42 August Sander: Wesen und Werden der Photographie. 5. Vortrag. Blatt 7, zitiert nach 
Susanne Lange und Gabriele Conrath-Scholl: August Sander: Menschen des 20. Jahrhun-
derts – Ein Konzept in seiner Entwicklung. In: August Sander: Menschen des 20. Jahrhun-
derts. Studienband. Hg. von Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur Köln. München 
2001, S. 12–43, hier: S. 21f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 115

Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: Michel Frizot (Hg.): Neue Geschichte der Fotografie. Paris 1994, 
S. 266.

Abb. 2: https://www.countway.harvard.edu/chm/archives/iotm/iotm_2002–11.
html (Stand: 27.7.2009).

Abb. 3: Michael Nedo: Familienähnlichkeit: Philosophie und Praxis. Eine Col-
lage. In: Ludwig Wittgenstein. Ingenieur – Philosoph – Künstler. Hg. von 
Günter Abel, Matthias Kroß und Michael Nedo. Berlin 2007, S. 163–178, 
hier: S. 174.

Abb. 4a–d: Hubertus von Amelunxen u. a. (Hg.): Fotografie nach der Fotogra-
fie. Dresden 1995, S. 150 und 152.

Abb. 5a/b: August Sander: Menschen des 20. Jahrhunderts. Studienband. Hg. 
von Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur Köln. München 2001, 
S. 13.

* * *

Im Folgenden werden neben dem gedruckten Text von Rengers Aufsatz 
und der Reproduktion des Typusskripts auch eine Reihe von Dokumen-
ten wiedergegeben, die den Text in anderer Weise zum Sprechen brin-
gen. Neben drei Briefen und einem handschriftlichen Briefentwurf ist 
das ein Ausschnitt aus dem »DU«-Heft des Jahres 1959, auf das Renger-
Patzsch sich bezieht. 

–  Brief vom 31. März 1961 an den Präsidenten der Deutschen Gesellschaft für 
Photographie e. V., Herrn Bundesminister Dr. Gerhard Schröder (1).

– Reproduktion eines Briefentwurfs.
– Antwortschreiben von Dr. Gerhard Schröder vom 17. April 1961 (2).
– Reproduktion einiger Seiten aus dem »DU«-Heft aus dem Jahr 1959.
– Brief an Dr. Wolfgang Eichler vom 31. März 1961 (3).
– Brief an Wilhelm Schöppe, den Herausgeber von Foto Prisma, vom 25. April 

1961 (4).
– Reproduktion des Manuskripts von »Über die Grenzen unseres Metiers«.
– Albert Renger-Patzsch, Über die Grenzen unseres Metiers. Kann die Fotogra-

fie einen Typus wiedergeben? In: Foto Prisma, Juli 1961, S. 344–346 (5).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler116

1. Albert Renger-Patzsch an Dr. Gerhard Schröder
[Briefdurchschlag in den Renger-Patzsch Papers im Getty Center, Los Angeles]

den 31. 3. 61

An den
Herrn Präsidenten der Deutschen Gesellschaft für Photographie E. V.
Herrn Bundesminister Dr. Schröder

Köln am Rhein
Neumarkt 49

Hochverehrter Herr Präsident und Bundesminister!

Das grosse Interesse, das ich an allen Angelegenheiten der D. G. f. Ph. 
nehme, veranlasst diesen Brief. 

Die angenehmen und ehrenvollen Beziehungen, die mich mit ihr ver-
binden, müssen meine Worte rechtfertigen und ich bitte herzlich, sie in 
diesem Sinne aufzufassen.

Unter den in diesem Jahre vorgeschlagenen Männern für den Kultur-
preis fiel auch der Name Sander. Wenn ich anschliessend meine Beden-
ken gegen diese Wahl geltend mache, so hat das keine persönliche[n], 
sondern ausschliesslich sachliche Gründe.

Herr Sander ist in seinem Werk einer fixen Idée erlegen. Seine Annah-
me, der Typus könne mit der Photographie erfasst werden, ist irrig und 
durchaus missglückt. Man kann ihn allenfalls in der Literatur sichtbar 
machen. Der Ausweg, den er in vielen Fällen gewählt hat, ihn durch 
»associative« Elemente (wie das die moderne Psychologie bezeichnet) 
deutlich zu machen (Uniform, Arbeitsgerät usw.) ist uninteressant und 
nicht beweiskräftig. Die Hartnäckigkeit, mit der ein falsches Ziel ver-
folgt wird, darf nicht Grundlage für eine hohe Auszeichnung werden. 
Schon in den 20er Jahren hat die sonst allem Neuen aufgeschlossene 
Kestner Gesellschaft in Hannover aus diesem Grunde die Ausstellung 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 117

der Sander’schen Typenaufnahmen abgelehnt. Man fand schon damals 
die Aufnahmen teils naiv, teils oberflächlich, als reine Photographie be-
trachtet, nur durchschnittlich. 

Dazu kommt, dass durch die unglückliche Veröffentlichung in der be-
kannten Schweizer Zeitschrift »DU« diese Arbeiten, – ohne dass aller-
dings Herrn Sander irgendeine Schuld trifft –, dazu gedient haben, diese 
missglückte Typisierung als den repräsentativen Typus des deutschen 
Menschen der 20er Jahre auszugeben und uns in ganz Europa lächerlich 
zu machen. 

Wenn wir sie jetzt auch noch durch einen hohen Preis auszeichnen, 
so sprechen wir ihnen offiziell einen Wahrheitswert zu, den sie nicht 
besitzen.

Ich möchte aus diesen Gründen – wenn auch natürlich gar nicht dazu 
befugt – meine ernsthaften Bedenken zu Protokoll geben. 

Ich bin, hochverehrter Präsident,
mit dem Ausdruck meiner besonderen Verehrung

   Ihr ganz ergebner

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Albert Renger-Patzsch pflegte von Briefen, die ihm besonders wichtig waren, vorher 
handschriftliche Entwürfe anzufertigen, die er dann mitunter auch aufbewahrte. In 
den Albert Renger-Patzsch Papers im Getty Center hat sich ein solcher Entwurf in 
dieser Angelegenheit erhalten, der im Folgenden faksimiliert wird:

Fak. 1: Blatt 1

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fak. 2: Blatt 2

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fak. 3: Blatt 3

Fak. 4: Blatt 4

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 121

2. Dr. Gerhard Schröder an Albert Renger-Patzsch 
[Original in den Renger-Patzsch Papers im Getty Center, Los Angeles]

Deutsche Gesellschaft für Photographie e. V. Köln Neumarkt 49

Präsident:
Bundesminister des Innern
Dr. Gerhard Schröder, Bonn
Geschäftsführender Vorsitzender: 
Dr. Wolfgang Eichler, Leverkusen 
Fernruf Köln 21 44 10

Herrn Albert Renger-Patzsch
Wamel-Dorf
über Soest/Westfalen 
         
      17. April 1961 
      Dr. Ei/G

Sehr geehrter, lieber Herr Renger-Patzsch!

Im Namen unserer Gesellschaft und ihres Präsidenten danke ich Ihnen 
für Ihr Schreiben vom 31.3.1961. Es ist uns wichtig, im Gedankenaus-
tausch mit den Mitgliedern unserer Gesellschaft un sere eigene Stellung-
nahme immer wieder zu überprüfen. Im Falle Sander sind wir jedoch 
nicht Ihrer Meinung.

Ich selbst habe in der vergangenen Woche Herrn Sander in Kuchhausen 
(bei Herchen/Westerwald) besucht und habe dort viele Hunderte von 
Photographien aus dem Lebenswerk Sanders angesehen. Dabei bin ich 
überrascht gewesen zu finden, daß die Fülle der Sander’schen Arbeiten 
weit über das hinausgeht, was nach der Veröffentlichung in der »DU« 
und selbst der Ausstellung in der DGPh zu erwarten war. Mit Ihnen 
stimme ich darin überein, daß die Auswahl der »DU« nicht ganz glück-
lich gewesen ist, doch sind die Aufnahmen für denjenigen, der das Vor-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler122

wort von Golo Mann aufmerksam gelesen hat, in den richtigen Zusam-
menhang gestellt. Bei seinen Landschaftsaufnahmen hatte sich Sander 
eine ähnliche Aufgabe gestellt, wie Sie selbst mit Ihrem Buche »Die Welt 
ist schön«.

Es ist schade, daß Sie bis heute nicht die Gelegenheit hatten, Herrn San-
der persönlich kennenzulernen. Sollte sich einmal eine Möglichkeit dazu 
bieten, schlage ich Ihnen vor, diese nicht vorübergehen zu lassen, denn 
ich verspreche mir aus einer Be gegnung Gewinn für Sie beide.
    Mit herzlichem Gruß 
    bin ich Ihr

N.B.
Die mir freundlicherweise übersandte Kopie reiche ich Ihnen in der An-
lage zurück.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rep. 1: »Zum nächsten Heft«
In: DU. Kulturelle Monatsschrift 224 (Oktober 1959), S. 106

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rep. 2: DU. Kulturelle Monatsschrift 225 (November 1959), Titelbild

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rep. 3–5: Golo Mann: »Zu diesem Heft«. In: DU. Kulturelle Monatsschrift 225, S. 12–14

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 1: August Sander: Bäuerin, 1913
In: DU. Kulturelle Monatsschrift 225 (November 1959), S. 15

© Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur, Köln

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 2: August Sander: Bauerngeneration, 1912
In: DU. Kulturelle Monatsschrift 225 (November 1959), S. 16

© Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur, Köln

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 3: August Sander: Wanderer am Hohenseelbachskopf, 1892
In: DU. Kulturelle Monatsschrift 225 (November 1959), S. 17

© Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur, Köln

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 4: August Sander: Bauernmädchen, 1925
 In: DU. Kulturelle Monatsschrift 225 (November 1959), S. 18

© Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur, Köln

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 5: August Sander: Jungbauern, 1914
In: DU. Kulturelle Monatsschrift 225 (November 1959), S. 19

© Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur, Köln

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 6: August Sander: Konfirmandin, 1911
In: DU. Kulturelle Monatsschrift 225 (November 1959), S. 20

© Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur, Köln

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 7: August Sander: Herrenbauern, 1924
In: DU. Kulturelle Monatsschrift 225 (November 1959), S. 21

© Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur, Köln

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 8: August Sander: Konditor, 1928
In: DU. Kulturelle Monatsschrift 225 (November 1959), S. 24

© Photographische Sammlung/SK Stiftung Kultur, Köln

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler136

3. Albert Renger-Patzsch an Dr. Wolfgang Eichler 
[Briefdurchschlag in den Renger-Patzsch Papers im Getty Center, Los Angeles]

den 31. 3. 61

Herrn
Dr. Wolfgang Eichler
Leverkusen
Walter-Flexstr. 10

Hochverehrter Herr Doktor Eichler!
Vor einiger Zeit hörte ich, dass man Herrn Sander für den Kulturpreis 

vorschlagen wolle. Nun es kamen andere Dinge dazwischen, auch habe 
ich ja nicht die geringste Befugnis, mich einzumischen, ausserdem kenne 
ich weder Termine noch Hergang. Aber die Sache beunruhigte mich so, 
dass es mir keine Ruhe liess. Ich habe aus diesem Grunde einen Brief 
an Herrn Minister Schröder geschrieben, um wenigstens meine ganz 
ernsthaften Bedenken gegen diese evtl. Wahl zu Protokoll zu geben. Sie 
finden diesen Brief als Durchschlag beigefügt zu Ihrer persönlichen Ori-
entierung und mit der Bitte, mir die Kopie gelegentlich wieder zuzusen-
den.

Haben Sie, sehr verehrter Herr Dokter Eichler, die grosse Güte, das 
Urteil im engsten Kreis zu halten. Ich kenne Herrn Sander gar nicht 
persönlich, er scheint ein netter alter Mann zu sein, den ich keinesfalls 
kränken möchte. Aber im Interesse unseres Ansehens im Auslande und 
aus den Gründen, die ich im beiliegenden Schreiben näher ausführte, 
würde ich diese Wahl für einfach katastrophal halten. Wir machen uns 
lächerlich, wenn wir noch den Punkt aufs I setzen und den Mann prä-
miieren, der wenn auch unschuldig uns das eingebrockt hat. Tun Sie 
bitte alles, um eine solche unglückliche Wahl zu verhindern.

Ich bin, mit den herzlichsten Grüssen und besten Wünschen für ein 
gutes Osterfest
    Ihr sehr ergebner

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 137

4. Albert Renger-Patzsch an Wilhelm Schöppe 
[Briefdurchschlag in den Renger-Patzsch Papers im Getty Center, Los Angeles]

den 25. 4. 61 

Herrn Wilhelm Schöppe Baden-Baden Fremersbergstr. 3. 
Lieber Herr Schöppe! 

Auf meinen Brief v. 23.2. [Es geht um den Ankauf von Abzügen und 
einen Besuch Schöppes in Wamel, um diese auszusuchen] bin ich noch 
ohne Antwort. Dies ist jedoch nicht der Grund meines Schreibens. 

Sicher sind Ihnen die Interna der D. Ph. Ges. einigermaßen bekannt 
und so auch, das man Herrn Sander in diesem Jahr zum Preisträger 
gemacht hat. Obwohl mich die Sache eigentlich nichts angeht, habe ich 
protestiert, ohne Herrn Sander, den ich nicht kenne und dem ich an-
sonsten alles Gute wünsche, etwas Böses antun zu wollen. Ich habe das 
aus zwei Gründen getan: 1. glaube ich dass die Fotografie den Typus 
gar nicht oder nur auf eine ganz dilettantische Weise darstellen kann. 2. 
ist – ohne Herrn Sanders Schuld allerdings durch die Veröffentlichung 
im Novemberheft der Schweizer Zeitschrift Du, der deutsche Mensch 
der 20er Jahre in ganz Europa lächerlich gemacht worden und wenn 
jetzt Herr Sander den Kulturpreis erhält, tritt die D. Ph. Ges. für diese 
schamlose Unterstellung noch den Wahrheitsbeweis an. 

Von dieser Preisverleihung möchte ich mich öffentlich distanzieren. 
Das ist sehr schwierig, da ich erstens weder die Phot. Ges. noch Herrn 
Sander kränken will. Die Sache hat mich viel Zeit gekostet und hat mir 
viel Kummer gemacht. Sie finden beiliegend das Manuskript, mit dem 
ich das tun will. Würden Sie das veröffentlichen zu gegebener Zeit? Ich 
habe außerdem den Wunsch, dass es vor allem in der »Camera« in der 
Schweiz erscheint. Haben Sie dahin Verbindungen, um das zu ermög-
lichen, oder würde das, da ja die Camera auch in deutscher Sprache 
erscheint, sich mit Ihren Wünschen evtl. kreuzen? 

Haben Sie die Güte, das Manuskript durchzulesen und mir ganz offen 
ihre Meinung über all dies zu sagen. 

Dies für heute mit den besten Grüssen 
Ihr alter 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rep. 1–5: Manuskript »Über die Grenzen unseres Metiers«

© Albert Renger-Patsch Archiv, Ann und Jürgen Wilde

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 143

5. Albert Renger-Patzsch
Über die Grenzen unseres Metiers

Kann die Fotografie einen Typus wiedergeben?
[Fotoprisma, Juli 1961, S. 344–346]

In den Renger-Patzsch Papers im Getty Center, Los Angeles, findet sich ein Typus-
skript mit dem Titel »Ueber die Grenzen der Photographie. Kann die Photographie 
den Typus wiedergeben?«. Ein weiteres, stark annotiertes Typusskript, das oben wie-
dergegeben wurde, befindet sich im Albert Renger-Patzsch – Karl Blossfeldt Archiv, 
Ann und Jürgen Wilde. Der Herausgeber dankt Ann und Jürgen Wilde für die 
freundliche Abdruckgenehmigung. 

[In Vergangenheit und Gegenwart haben Fotografen mehr als einmal 
versucht, menschliche Dokumente überpersönlicher Art zu schaffen und 
zu sammeln. Das aus jüngster Zeit bekannteste Beispiel sind die Berufs-
typen Irving Penns, die wir in seinem Bildwerk »Augenblicke« finden. Im 
Bereich der deutschen Fotografie hat lange vor ihm August Sander mit 
den »Menschen des 20. Jahrhundert« Ähnliches angestrebt. Man könnte 
in diesem Zusammenhang auch an Erna Lendvai-Dircksens Volksge-
sichter denken. Nach unserer Ansicht wäre das nur zum Teil berechtigt. 
In ihren besten Bildern hat sie über den Typus hinaus ein Schicksal 
sichtbar gemacht. Renger-Patzsch unternimmt es nun zum ersten Male, 
die in der Überschrift gestellte Frage zu beantworten.
Die Red.]

Stößt man in der Umgangssprache auf Wortverbindungen wie »der zer-
streute Professor« oder »die böse Schwiegermutter«, so sind das Ansätze 
zum typologischen Denken, eine der vielen seit altersher angewandten 
Methoden, die es uns gestatten, die chaotische Vielfalt der Erscheinun-
gen in eine geistige Ordnung zu bringen.

Unter dem »Typus« versteht man ein Individuum, das durch eine ge-
wisse Summe, teils überkommener, teils erworbener Eigenschaften so 
gekennzeichnet ist, daß man es unter einem Begriff einordnen kann.

Doch der Mensch ist kein Fabrikerzeugnis, und die Natur bringt den 
Typus nur näherungsweise hervor. Selbst der Mensch, der dem Typus 
ähnelt, ist immer mehr als dieser, denn er ist Persönlichkeit, und auch 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler144

weniger, da er in der Summe und Zusammensetzung seiner Eigenschaf-
ten den Typus nicht erreichen kann. Dies ist wohl auch einer der Grün-
de, warum er in der Dichtung gern als Lustspielfigur auftritt, in der 
Zeichnung am besten in der Karikatur gelingt.

Wir möchten uns in dieser kleinen Arbeit zwei Fragen stellen; die er-
ste lautet: Kann der Beruf einen Typus entwickeln und – damit im Zu-
sammenhang – die weitere, ob er darüber hinaus auch die Merkmale 
der Epoche so klar auszudrücken vermag, daß er unter diesem Begriffe 
eingeordnet werden kann. Die zweite: Kann die Fotografie diesen Typus 
überzeugend darstellen?

Als Musterbeispiel eines echten Typus hat sich der der Rasse erwiesen. 
Schon durch die äußere Form überzeugt er. Aber eine Rasse ist unter sehr 
bestimmten Bedingungen wie Landschaft, Klima, Geschichte in Jahrtau-
senden entstanden, so daß sie selbst unter veränderten Umweltbedin-
gungen, wie beispielsweise die der Neger in Amerika zumindesten[s] im 
Äußeren eine große Standfestigkeit gezeigt hat.

Wie soll man aber erwarten, daß, selbst bei entschiedener Neigung 
und Begabung für einen Beruf, die Erziehung zu ihm, das Leben in ihm 
und für diesen den Menschen so prägen, daß man von einem Typus 
sprechen kann, und genügt es, daß jemand sich ernst nimmt in seinem 
Beruf und seiner Person, um in ihm den Typus nicht nur seines Berufs, 
sondern auch seiner Epoche zu sehen, wie das einmal von Golo Mann 
behauptet worden ist?

Wenn wir hier von Berufen, die unter kaum wechselnden Bedingun-
gen seit Jahrhunderten in der Familie weiterleben, wie den Bauern oder 
Fischern absehen, so glaube ich, daß nur zwei Berufe einen Menschen so 
prägen konnten, daß er zum Typus wurde: Der katholische Priester und 
der im Kadettenkorps erzogene preußische Offizier. Die außerordentli-
che Disziplin und absolut geltende Gesetze, denen die dazu Bestimmten 
bereits im kindlichen Alter unterworfen waren, wirkten sich natürlich 
nicht nur auf das Innere aus, sondern prägten auch das Äußere. Wie 
das Tragen der Uniform den Träger verändert, darüber kann, wen es 
interessiert, in Hermann Brochs »Schlafwandler« (Rhein-Verlag 1931/2, 
S. 19ff.) nachlesen. Und doch, wenn Soutane und Uniform wegfallen?

Form, Ausdruck und Habitus sind aber nur ein kleiner Teil des Ty-
pus. Zum Äußeren gehört noch die Bewegung, zum Inneren die Re-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Renger-Patzsch – Text, Kontexte und Dokumente 145

aktion auf die Außenwelt, die geistige Beweglichkeit, Wortschatz und 
Sprache usf.

Daß die Dichtung diesem komplexen Bild des Typus am ehesten ge-
recht werden kann, ist evident. Als großartigstes Beispiel aus der neueren 
deutschen Literatur empfinde ich da Grimms »Richter in der Karu«. 
Allerdings ist hier der Typus des englischen hohen Richters durchaus 
aus der Idee des Rechts entwickelt, während in Daumiers lithographier-
ten Satiren auf die zeitgenössische französische Justitz dieser sich auf ein 
Vorstellungsbild bezog, das ihm aus einer intimen Kenntnis der Materie 
erwuchs: Daumier zeichnete bekanntlich nie nach der Natur, und nur 
so konnte er dem Typus in fast vollkommener Weise gerecht werden, 
denn der Typus ist eben eine Idee. Da bei ihm aus der Erfahrung entwik-
kelt, ist dieser Typus allerdings nicht sehr erfreulich. Doch würde man 
einem unentschuldbaren Irrtum erliegen, betrachtete man Daumiers Sa-
tiren, die sich ja auf die ganze damalige Gesellschaft erstreckten, als die 
Repräsentanz der Zeit. In Frankreich lebten damals: Corot, Delacroix, 
Courbet, Manet, Verlaine, Flaubert, Baudelaire, Pasteur, Kekulé. Diese 
Letztgenannten, zu denen Daumier selbst gehört, haben nur den großen 
Nachteil, daß sie sich typologisch nicht verwerten lassen. Doch wenn 
wir gezwungen wären, die Repräsentanz der Epoche lediglich aus Dau-
miers Karikaturen abzuleiten, würden wir da nicht ein ganz falsches Bild 
erhalten?

Wir können also nicht annehmen, daß – von den wenigen oben ge-
nannten Ausnahmen abgesehen – der Beruf einen Typus entwickelt, der 
aus dem Äußeren allein erkannt werden kann. Wodurch wird nun der 
Typus der Epoche geprägt, wenn man ihn auf die äußere Form redu-
ziert? Doch zweifellos durch die damals herrschende Mode, die Haar- 
und Barttracht, die ja allerdings hin und wieder auch etwas vom Innern 
verraten kann, wie die Schnurrbartmode unter Wilhelm II. »Es ist er-
reicht!«

Auf dieses Äußere nun ist die Fotografie ganz allein angewiesen, aber 
selbst bei gut ausgewählten Typen: Erhält man eigentlich mehr, als ein 
Modealbum der Zeit? Zur Gesichtsform sagen die beiden bedeutendsten 
Physiognomiker unserer Zeit, Kassner und Picard, daß der Mensch so 
aussehen kann, wie er ist, aber nicht so auszusehen braucht. Das 18. Jahr-
hundert glaubte, bestimmte Begabungen und Charaktereigenschaften 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernd Stiegler146

aus der Gesichtsbildung (Lavater) oder aus der Schädelform (Gall) ablei-
ten zu können. Dieser Glaube, über den sich schon damals der Physiker 
und Philosoph Lichtenberg lustig machte, ist durch die Wissenschaft 
widerlegt worden, und so wird man aus dem Äußeren nichts entnehmen 
können, was dem Inneren entspricht. Wenn wir natürlich bereit sind, die 
Schale für den Kern zu nehmen, so kann man, notfalls durch assoziative 
Faktoren verstärkt, dem Betrachter suggerieren, dieser Mensch ist ein 
Konditor, dieser ein Offizier, aber stellt er darum den Typus und außer 
dem Berufstypus, auch noch den Epochetypus dar? Wir möchten das 
bezweifeln. Noch eins kommt dazu, diesen Zweifel zu verstärken. Das 
Kostüm der vorhergehenden wird von der nachfolgenden Generation 
meist als lächerlich empfunden, und mit Verachtung sieht man so auf 
weite Röcke und enge Hosen, bis der Teenager der dritten Generation, 
dem die Großeltern weniger verdächtig sind als die Eltern, diesen For-
men als Röhrenhosen und Petticoats wieder zu Ansehen verhilft. Mit 
einem objektiven Urteil über die Epoche haben aber solche Ansichten 
nichts zu tun. Man kann den Typus nicht aus Äußerlichkeiten ableiten. 
Der Typus ist und bleibt eine Idee, ganz gleich, ob man ihn als idealen 
Typus aus der Funktion des Berufs ableitet, oder ob man ihn aus der 
Erfahrung eliminiert. Mit dem Versuch, eine Idee darzustellen, über-
schreitet die Fotografie die ihr gezogenen Grenzen.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 147

Elsbeth Dangel

»Halb zufällig, halb absichtlich«
Die Inszenierung von Brüchen in 

Hofmanns thals Briefwechseln

Im Juni 1903 schreibt Hofmanns thal an Richard Beer-Hofmann: »Der 
Briefwechsel von Hebbel ist sehr schön. Er zeigt den Dichter von außen 
und innen.«1 Dieses Urteil über »Hebbels Briefwechsel mit Freunden 
und berühmten Zeitgenossen«, wovon ein Exemplar in Hofmanns thals 
nachgelassener Bibliothek erhalten ist, arbeitet mit der traditionellen 
Leitdifferenz von Oberfläche und Tiefe, von Erscheinung und Wesen. 
Wie beides zusammenhängen mag, ob die Außenseite die repräsentativ-
öffentliche, die Innenseite dagegen die private intime Äußerung bedeu-
tet, oder ob der Gegensatz von absichtsvollem Sich-Zeigen und heimli-
chem Subtext gemeint ist, bleibt ungesagt. Deutlich wird nur, daß die 
Person des Dichters ins öffentliche Rampenlicht rückt, auch mit ihren 
intimen Lebenszeugnissen. 

Hofmanns thal schrieb seine Briefe in einer epistolaren Kultur, die 
Briefe ›berühmter Zeitgenossen‹ archiviert und publiziert hat. Besitzt 
schon an sich alles Geschriebene – nach Georg Simmel – »eine objek-
tive Existenz, die auf jede Garantie des Geheimbleibens verzichtet«, so 
ist der Brief als »Objektivierung des Subjektiven« zugleich ein privates 
und ein potentiell öffentliches Dokument, er steht in der Spannung von 
lebensweltlich vermittelter Adressierung an einen konkreten Empfänger 
und dem Schreiben für eine mitlesende Nachwelt.2 Das impliziert für die 
Briefe ›berühmter Zeitgenossen‹ eine doppelte Leserlenkung, die hinter 
dem Adressaten auch noch eine Allgemeinheit imaginiert und die ihre 

1 BW Beer-Hofmann, S. 119.
2 Georg Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung. 

Hg. von Otthein Rammstedt. Frankfurt a. M. 1992, S. 430 und 431. Vgl. zum »Brief« allge-
mein: Rainer Baasner (Hg.): Briefkultur im 19. Jahrhundert. Tübingen 1999 (darin Einleitung 
des Hg.: »Kommunikation, Konvention, Postpraxis«, S. 1–36); Jochen Strobel (Hg.): Vom Ver-–36); Jochen Strobel (Hg.): Vom Ver-36); Jochen Strobel (Hg.): Vom Ver-
kehr mit Dichtern und Gespenstern. Figuren der Autorschaft in der Briefkultur. Heidelberg 
2006 (darin Einleitung des Hg.: S. 7–32); Jochen Strobel: Art. »Brief«. In: Thomas Anz (Hg.): 
Handbuch Literaturwissenschaft. Gegenstände – Konzepte – Institutionen. Band II: Metho-
den und Theorien. Stuttgart/Weimar 2007, S. 166–174.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel148

privaten Rollenspiele für eine öffentliche Bühne konzipiert. Paradigma-
tisch steht dafür der Briefwechsel zwischen Goethe und Schiller, der in 
jeder Formulierung bereits wie eine Art postalisches Podiumsgespräch 
wirkt, wohltemperiert und kalkuliert für ein ehrfürchtiges Publikum. 

Angesichts dieser philologischen Praxis konnte sich Hofmanns thal 
über die Zukunft seiner eigenen Briefwechsel nicht im Unklaren sein.3 
Wie früh er sich damit befaßt, zeigt die übermütige Aufforderung des 
Siebzehnjährigen an Hermann Bahr: »Schreiben Sie recht bald, aber 
nicht so artig. Es ist wegen der Unsterblichkeit.«4 Diese so jung erwartete 
postalische Unsterblichkeit setzte bei Hofmanns thal dann bereits einen 
Monat nach seinem Tod ein, als Frau und Tochter mit dem Abschreiben 
der Briefe für die Publikation begannen.5 

Im Wissen um dieses Schicksal seiner Erzeugnisse kann sich der be-
rühmte Briefschreiber nur durch die Technik retten, die ein Aphorismus 
aus dem »Buch der Freunde« empfiehlt: »Die Tiefe muß man verstecken. 
Wo? An der Oberfläche.«6 

Auch die literaturwissenschaftliche Rede über Briefe steht in der Span-
nung von biographischer Neugierde und literarischer Textauslegung. Mit 
dieser methodischen Mixtur möchte ich mich Hofmanns thals Freund-
schaftsbriefen nähern und die Texte als literarische Dokumente lesen, 
ohne deren lebensweltlichen Hintergrund aus den Augen zu verlieren. 

3 Zu Lebzeiten Hofmanns thals ist 1926 der Briefwechsel mit Richard Strauss erschienen 
(BW Strauss), der aber – alles Persönliche aussparend – als Werkstattgespräch gelten sollte. 
»Mir ist alles Persönliche ein Greuel«, vermerkt Hofmanns thal am 1. August 1918 an Strauss 
(BW Strauss 1964, S. 417). Dem Veröffentlichungs-Automatismus widerspricht Hofmanns-
thals Brief an Ruth Sieber-Rilke: »Ich würde alles tun – soweit sich in dieser zerfahrenen Welt 
etwas tun läßt –, diese vielen schalen und oft indiskreten Äußerungen über einen produkti-
ven Menschen und seine Hervorbringungen, dieses verwässernde Geschwätz, zu unterdrük-
ken, zumindest ihm möglichst die Nahrung zu entziehen durch Beiseite-Bringen der priva-
ten Briefe und Aufzeichnungen, Erschwerung des läppischen Biographismus und aller dieser 
Unziemlichkeiten.« (BW Rilke, S. 149). Realistischer sah das Borchardt: »Er[der Briefwechsel] 
kann auf die Länge nicht versteckt bleiben, – das wäre das erste Mal in der Geschichte.« BW 
Borchardt (1994), S. 401, siehe auch S. 403. 

4 Briefwechsel mit Hermann Bahr, Oktober 1891(Nachlaß Österreichisches Theatermu-Briefwechsel mit Hermann Bahr, Oktober 1891(Nachlaß Österreichisches Theatermu-
seum, Wien); im Weiteren: BW Bahr. 

5 Bereits im August 1929 sammelten Gerty von Hofmanns thal und ihre Tochter Chri-
stiane Zimmer die Briefe Hofmanns thal bei den Freunden ein und tippten sie mit dem Ziel 
der Veröffentlichung ab. Vgl. dazu den BW Bahr (wie Anm. 4); ferner Carl Jacob Burckhardts 
Brief an Rudolf Alexander Schröder vom 6. August 1929: »Christiane schreibt mir schon 
wegen der Briefe ihres Vaters. Es erschreckt mich diese Eile.« (Carl Jacob Burckhardt: Gesam-
melte Werke. Briefe 1919–1969. Bern 1971, S. 244.)

6 GW RA III, S. 268.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 149

Das immense Briefwerk Hofmanns thals dokumentiert seinen reichen 
kulturpolitischen Tätigkeitsradius, es zeugt aber vor allem von seinem 
großen Freundeskreis. In den vielen, oft lebenslangen Korrespondenzen 
erweist sich Hofmanns thal als ein genialer Netzwerker, der die Fäden 
zusammenführte und der das komplizierte Freundesnetzwerk verknüpf-
te. Seine Briefe, das hat Richard Alewyn in seiner wegweisenden Studie 
gezeigt, sind die schriftliche »Form der Geselligkeit«.7 Sie schließen an 
das seit der Antike gültige und im 18. Jahrhundert neu belebte Brief-
verständnis an, das den privaten Brief als Fortsetzung des Gesprächs im 
Medium der Schrift versteht. Die Maxime »Nur eines frommt: gesellig 
sein mit Freunden«,8 bei so vielen Spaziergängen, Bycicletouren und Kaf-
feehausbesuchen erprobt, reicht über die leibhafte Präsenz der Anderen 
hinaus und versucht deren Abwesenheit durch das schriftliche Gespräch 
zu überbrücken. Hofmanns thals Briefe, vor allem in jüngeren Jahren, 
folgen einer Rhetorik der Mündlichkeit, sie sind – in Hofmanns thals 
Worten – »so conversationell als möglich«,9 was sich stilistisch in den 
vielen Interjektionen, Anreden, Fragen, und graphisch in den hastig hin-
geworfenen, sich ständig verändernden Schriftzügen materialisiert hat, 
wovon jede Briefedition ein Lied singen kann. Aber diese Spontaneität 
des Plaudertons kann dennoch die »Stimmungssphäre«10 mündlicher 
Rede nicht ersetzen, und vielfach ergeht die Klage in Hofmanns thals 
Briefen über den Mangel an »ausgleichenden Intonationen«, an Ton-
färbung, an Mimik und Gestik, kurz über die körperliche Abwesenheit 
des andern.11 »Ich würde das alles lieber mündlich gesagt haben«, ist in 
seinen Briefen ein wiederholter Refrain, der damit dem Medium, dessen 
sich Hofmanns thal so viele tausend Male bedient hat, die Inferiorität 
gegenüber dem mündlichen Austausch bescheinigt.12

Bei all diesen intensiven postalischen Freundschaftsbeziehungen fällt 
indessen ein irritierendes Phänomen auf, das geradezu als Signatur von 
Hofmanns thals Briefwechseln zu bezeichnen ist: die vielen Brüche und 

7 Richard Alewyn: Über Hugo von Hofmanns thal. Göttingen 31963, S. 16. Vgl. auch 
S. 18: »Das Gespräch war ihm nicht nur Mittel, es war geradezu die Form seiner Existenz«.

8 SW I Gedichte 1, S. 78: »Botschaft«.
9 BW Beer-Hofmann, S. 167.
10 Simmel, Soziologie (wie Anm. 2), S. 430.
11 BW Beer-Hofmann, S. 161.
12 Ebd., S. 170. Siehe auch BW Schnitzler, S. 312: »Aber darüber müßte man sich, wenn 

überhaupt, mündlich unterhalten«; und BW Borchardt (1994), S. 235: »wenn ich nur manch-
mal eine Stunde mit dir reden, deine Stimme hören könnte.«

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel150

Zerwürfnisse, die sie mit frappierender Regelmäßigkeit rhythmisieren. 
Kränkungen, jahrelanges Verstummen, völliger Beziehungsabbruch, ob 
von Hofmanns thal oder seinem Briefpartner initiiert, wiederholen sich 
so leitmotivisch, daß es reizt, das Phänomen genauer zu betrachten. 

Bevor ich aber versuche, diese Signatur des Bruchs nachzuzeichnen, 
möchte ich zuerst einige charakteristische Züge im Freundschaftspanora-
ma Hofmanns thals skizzieren, um den Verlauf der Brüche besser darin 
verorten zu können. 

Kennzeichnend für die Briefwechsel – das ist seit Alewyn ein For-
schungsstandard – ist ihr jeweils »unverwechselbare[s] Gesicht«: »[A]ls 
ob [die Briefe] verschiedene Gesichter trügen, in denen sich die Züge 
der Empfänger spiegelten«.13 Diese stilistische Mimikry entspricht zum 
einen den an der Oberfläche sichtbaren Maskeraden des pluralen Ichs 
insgesamt, getreu dem Wahlspruch der Moderne, den auch das Junge 
Wien auf seine Fahnen geschrieben hatte: ›Je est un autre‹. Mit dem 
Briefpartner werden Rollen geprobt und gewechselt, die Kostüme dazu 
stammen – wie es der 17jährige Hofmanns thal gegenüber Hermann Bahr 
formuliert hat – aus der »Akrobatenfamilie von Momentsensations-Ichs«,14 
die spielerisch erlaubt, sich ständig zu ändern, »sich selbst zu einem ande-
ren zu machen.«15 Zum andern bedeutet das mimetische Verfahren auch 
Tiefgang, nämlich das Eintauchen in die Welt des andern. An Helene 
von Nostitz schreibt Hofmanns thal: »So besitzt der Eine in dem An-
deren Ländereien, Landschaften, Gärten, Abhänge, deren Leben nur 
die Strahlen dieses einzigen Sternes speisen und tränken, wie auch nur 
sie dieses Leben erweckt haben.«16 Dieser Ländereibesitz im Andern 
wirkt bereichernd und erweiternd auf das eigene Ich zurück und ermög-
licht ein »Heranbringen fremder Welten«,17 einen Gestus der Teilhabe 
am andern, der nicht nur die Briefe Hofmanns thals bestimmt, sondern 

13 Alewyn, Über Hugo von Hofmanns thal (wie Anm. 7), S. 21.
14 An Hermann Bahr am 11. September 1891, B I, S. 30.
15 »On peut aussi s’en évader en se faisant autre«. Roger Caillois, Les jeux et les hom-»On peut aussi s’en évader en se faisant autre«. Roger Caillois, Les jeux et les hom-

mes. (Le masque et le vertige). Paris 1958, S. 39 (dt.: Die Spiele und die Menschen. Maske und 
Rausch. München, Wien o. J., S. 27.) 

16 BW Nostitz, S. 33, 2.4.1907, zitiert bei Alewyn, Über Hugo von Hofmanns thal (wie 
Anm. 7), S. 20. Vgl. auch die Frage von Sigismund im »Turm«: »Wer ist das: ich? Wo hats ein 
End?« SW XVI.1, Dramen 14.1, S. 64. 

17 GW RA III, S. 590. Hofmanns thal sah in diesem »Heranbringen« die »Funktion der 
Dichter«. Im alltäglichen Leben konnte die Haltung des »Heranbringens« und des ›Lände-
reibesitzes‹ im Andern allerdings zu Übergriffen führen, etwa wenn Hofmanns thal – wie 
Kessler berichtet – auf der gemeinsamen Griechenlandreise 1908 Kesslers Reisetasche in 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 151

beherrschender Grundzug seines gesamten Schaffens ist. Die lyrische 
Pose »Und mein Teil ist mehr«18 gilt auch im biographischen Kontext, 
wo jeder neue Freund eine »neue Verknüpfung mit der Welt« herstellt. 
»Sie sind doch ein Stück von meinem Leben«, schreibt Hofmanns thal an 
Schnitzler.19 

Teilhabe und Teilnahme am andern ist in den Briefen – besonders in 
denen an die Wiener Schriftstellerkollegen – dokumentiert als unermüd-
liches Liebeswerben Hofmanns thals bis in die Anreden hinein20 und als 
wiederholte Versicherung, wie wichtig, ja ganz einzig der andere für ihn 
sei. Etwa an Hermann Bahr: »[D]enn es wird unter den vielen vielen 
Menschen, mit denen Sie irgendwie zusammenhängen doch niemanden 
geben, der Ihnen anhänglicher und Ihrem ganzen Wesen aufrichtiger 
befreundet ist, als ich«.21 Dazu gehört auch die ständige Klage über zu 
seltenes Sehen, auf die man fast auf jeder Seite der Briefwechsel stößt: 
»Ich empfinde eine so starke Sehnsucht und ein bis zur Traurigkeit an-
wachsendes Bedauern darüber, daß ich Sie zu wenig gesehen habe.«22 Sie 
gipfelt schließlich in dem Ausruf: »Man wird sterben und einander viel 
zu wenig genossen haben!«23 Es ist, als könne Hofmanns thal nicht genug 

dessen Abwesenheit inspiziert. Harry Graf Kessler: Das Tagebuch. Vierter Bd. 1906–1914. 
Hg. von Jörg Schuster. Stuttgart 2005, S. 461f.

18 SW I Gedichte 1, S. 54: »Manche freilich …«.
19 BW Schnitzler, S. 266 und 294.
20 So die häufigen emphatischen Sympathiebekundungen: »Mein lieber, lieber Richard« 

(BW Beer-Hofmann, S. 96), »mein lieber guter Arthur« (BW Schnitzler, S. 311), »mein lieber 
Hermann« (BW Bahr [wie Anm. 4]), und gar an den sechs Jahre älteren Beer-Hofmann: »lie-
bes Kind!« (BW Beer-Hofmann, S. 63), gegen ein meist sachliches »Lieber Hugo« der Brief-
partner, von dem nur Schnitzler zuweilen mit »mein lieber Hugo« abweicht. 

21 BW Bahr (wie Anm. 4), 8.9.1898. Zahllose weitere Beteuerungen dieser Art ließen sich 
anführen. An Bahr: »und hoffentlich werden wir Ihnen dann beide, jedes auf seine Art zeigen 
können, wie dankbar wir Ihnen für Ihre Freundschaft sind, lieber Hermann« (BW Bahr); an 
Schnitzler: »Ich habe Sie immer sehr lieb.« (BW Schnitzler, S. 273). Die Anhänglichkeit wird 
besonders gegenüber Beer-Hofmann betont: »Ich weiß genau, daß es keinen Menschen gibt, 
dem ich so viel schuldig bin wie Ihnen«; »denn es ist mir nun einmal nicht möglich, von Ihrer 
Existenz abzusehen«; »Alles, Richard, einfach alles an Ihnen ist mir sympathisch: Ihr Blick, 
Ihre Stimme, Ihr Gesicht – […] alles bis herunter zu Ihren Häferln, und Ihren grauen in die 
Waden beißenden Hunden habe ich lieb« ( (BW Beer-Hofmann, S. 69, 90 und 162). 

22 Ebd., S. 72.
23 BW Schnitzler, S. 207. So weiter unzählige Male an Schnitzler: »Werden wir nicht ganz 

allmählich einander zu Schatten, lieber Arthur? […] Jahre und Jahre lang ist die Aufforde-
rung, einander zu sehen immer von mir, von uns gekommen« (S. 273, vgl. auch S. 187 und 
294). Ebenso an Bahr: »Es ist so sinnlos traurig, sich immerfort seltener zu sehen, als man 
möchte.«; »es ist aber wirklich nicht nett von Ihnen, daß unser Verkehr in dem Augenblick so 
gut wie aufhört, wo wir verabreden, daß Sie das nächste Zusammentreffen vorschlagen sol-
len.« (BW Bahr [wie Anm. 4], 20.11.1901; 6.12.1899). Und an Beer-Hofmann: »es ist doch 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel152

bekommen von seinen Freunden, so innig, so unersättlich verlangt es 
ihn nach ihrer leiblichen Gegenwart.24 Auch als Abwesende werden sie 
in einer leiblichen, genauer physiognomischen Metaphorik imaginiert, 
die bei Hofmanns thal höchsten Rang besitzt und die ihm einen privile-
gierten Zugang zur gesamten geistigen Existenz eines andern eröffnet: 
So berühren ihn etwa Schnitzlers Bücher »mit einer Vertrautheit als wäre 
es Ihr Gesicht das mir entgegensähe […], woran ich tausend kleine Züge 
habe sich bilden, sich vertiefen sehen«.25

Eine heikle Dimension dieser intensiven Freundschaftsteilnahme sind 
indessen Übergriffe in das Terrain der anderen, zu denen hin die Gren-
zen des Ich offen zu sein scheinen, als seien die befreundeten Ländereien 
alle dem Ich zugehörig und als könne das Ich darin schalten und walten. 
Das gilt ganz besonders, wo es um das eigentliche Zentrum der Schrift-
stellerexistenzen geht, um die literarischen Produkte, die für Hofmanns-
thal mit ihrem Autor in eins gesetzt werden, weil er, wie er an Schnitzler 
schreibt, »zwischen Ihnen und Ihren Arbeiten natürlich keine Grenze zie-
hen kann.«26 Wo die Texte der andern ihm gefallen, reagiert Hofmanns-
thal wie ein selbst Betroffener, die Freude löst unmittelbar körperliche 

nicht sehr nett, daß Sie nie selbst vorschlagen, daß man irgendwo hingehen oder zusammen 
sein könnte.« (BW Beer-Hofmann, S. 64). Manchmal stellt Hofmanns thal das Treffen in wit-Manchmal stellt Hofmanns thal das Treffen in wit-
zig suggestivem Ton als bereits zugesagt hin, so an Bahr: »Ja, ja Sie kommen mit, Sie sind um 
½ 9 bei uns […]. Sie können um 5h, wenn es sein muß, wieder in Ihrem Veit sein. Ja, ja, keine 
Antwort, ¼ 9 Montag sind Sie bei Ihren Sie herzlich liebenden Hugo und Gerty.« Eine beson-
ders unsensible Bitte um ein Rendezvous erreicht Bahr, als der Vater seiner Frau gestorben 
ist: »Bitte condolieren Sie Ihrer Frau von mir auf das Herzlichste. Kann ich nicht einen dieser 
Tage um ½ 10 früh oder um 2h oder um 7h für eine Stunde zu Ihnen kommen? Geht es denn 
gar nicht!« (BW Bahr [wie Anm. 4], 23.1.1899). 

24 Beer-Hofmanns Brief vom 7. Mai 1919 spricht von der gemeinsamen Zeit in Rodaun 
ab 1901: »In diesen 2 ¾ Jahren gab es – wenn wir nicht verreist waren, – kaum einen Tag, 
an dem Sie nicht, nach dem Abendessen zu uns herübergekommen wären. Wir saßen oft bis 
spät in die Nacht beisammen. Und an den meisten Tagen kamen Sie ja noch sonst, am Mor-
gen, oder nach Tisch – ich denke, es werden weit mehr als tausend Gespräche gewesen sein« 
(BW Beer-Hofmann, S. 150). Angesichts solcher Häufigkeit, und der gleichzeitigen Unzahl an 
Briefen, kann man den dringenden Wunsch nach noch mehr Kontakt kaum mehr verstehen. 
Tatsächlich hat aber Hofmanns thal selbst oft genug ein Treffen wieder abgesagt, um Verschie-
bung gebeten und damit jene Art von ›Kombinationen‹ in die Wege geleitet, die ihm doch 
selbst so verhaßt war.

25 BW Schnitzler, S. 267. Zur Physiognomik bei Hofmanns thal vgl. d. Verf.: »Ah, das 
Gesicht!« Physiognomische Evidenz bei Hofmanns thal. In: Helmut Pfotenhauer/Wolfgang 
Riedel/Sabine Schneider (Hg.): Poetik der Evidenz. Die Herausforderung der Bilder in der 
Literatur um 1900. Würzburg 2005, S. 51–66.

26 BW Schnitzler, S. 238.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 153

Reaktionen aus: »Ich […] bin schon seit vorgestern nachts […] in einer 
ungewöhnlichen Weise aufgewacht vor Freude darüber, daß Sie etwas so 
Schönes Menschliches, tief Ergreifendes haben schreiben können«.27 Wo 
sie ihm mißfallen, findet das bis ins Körperliche reichende Unbehagen 
in der allgegenwärtigen Chiffre »Verstörung« Ausdruck, oder wenigstens 
in einem persönlichen Unwillen, als sei er der für die Schriften der viel 
älteren Kollegen verantwortliche literarische Mentor: »Den Winter über 
machte mich von Ihren geschriebenen Sachen immer vieles sehr unge-
duldig«, schreibt er etwa an Bahr.28 Die empathische Teilhabe am ande-
ren bezieht sich schließlich in einem mimetischen Begehren sogar auf die 
literarischen Stoffe des andern.29 Hofmanns thals Bemerkung gegenüber 
Schnitzler: »Das Stück werd ich auch schrei ben«, die dieser erschreckt und 
befremdet in seinem Tagebuch erwähnt, ist nur eine allzu direkte Form 
davon.30 Und so ist es ein komischer, aber folgerichtiger Höhepunkt der 
identifikatorischen Teilhabe am andern, wenn Hofmanns thal einen Brief 
an Schnitzler mit »Ihr Arthur« unterschreibt.31 

Diese Übergriffe in den Ländereibesitz der Freunde haben ihr Echo in 
der Abgrenzung und Distanznahme der Briefpartner. Dies geschieht in 
diskreter Form in den Briefen, doch die Tagebücher Schnitzlers, Bahrs und 
Kesslers, die Briefe Beer-Hofmanns an seine Frau Paula sprechen oft eine 
andere Sprache. Dort wird ein erstaunlich unfreundlicher, ja manchmal 
übelwollender Blick auf Hofmanns thal geworfen, der den offiziellen Sym-
pathiebekundungen widerspricht und von einem getrübten Verhältnis 

27 BW Bahr (wie Anm. 4), 31.10.1900. Auch hierzu finden sich zahlreiche Beispiele, etwa 
an Schnitzler: »An die Bertha Garlan hab ich mich gleich beim Aufwachen mit Freude erin-
nert.« (BW Schnitzler, S. 146).

28 BW Bahr (wie Anm. 4), 7.7.1898.
29 Nach René Girards Konzept des »désir tri an gu laire« wäre dies ein Mu ster beispiel eines 

mimeti schen Blicks des Begeh rens. René Girard, Mensonge romantique et vérité roma nesque. 
Paris 1985, bes. S. 16–25. Vgl. d. Verf.: »Das kleine Falsifi cat«: Ein Spiel von Original und Fäl-Vgl. d. Verf.: »Das kleine Falsificat«: Ein Spiel von Original und Fäl-
schung in Hofmanns thals »Die Lästigen. Komödie in einem Akt nach dem Molière«. In: HJb 
10 (2002), S. 39–68. 

30 Arthur Schnitzler: Tagebuch. Hg. von der Kommission für literarische Gebrauchsformen 
der Österreichischen Akademie der Wissenschaften. Obmann Werner Welzig. Wien 1989. Bd. 
1893–1902, S. 389. Eintrag vom 2. Dezember 1902, der mit den Worten beginnt: »Über Hugo 
einiges. Seine fast unverständliche Neigung zu literar. Aneignungen«. An Beer-Hofmann 
schreibt Hofmanns thal über Joseph Péladans Stück »Œdipe et le sphinx«: »Der Stoff gefiel 
mir so sehr, daß ich sogleich anfing das gleiche zu machen« (BW Beer-Hofmann, S. 124).

31 BW Schnitzler, S. 246. Der Brief handelt auch schon zuvor von gegenseitigen Rollen-
zuschreibungen: »Sie Julian Fichtner, Waldemar [sic!] von Sala – nein der Sala bin ja ich!« 
(Ebd.). 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel154

zeugt.32 Solche dauerhaften Vorbehalte, die wiederum Hofmanns thal 
nicht entgangen sein können, mögen untergründig zu den Erdbeben 
beigetragen haben, die dann die überraschenden Ausbrüche auslösten. 

»[D]ie Freundschaft hat ihre dunklen Momente wie die Ehe«,33 schreibt 
Hofmanns thal einmal. Diese dunklen Momente haben tiefe Spuren in 
den Briefen hinterlassen. Mindestens neun der zahlreichen Briefwechsel 
Hofmanns thals sind von einem Beziehungsabbruch betroffen: Es sind 
dies die Briefwechsel mit Bahr, Schnitzler, Beer-Hofmann, mit George, 
Kessler und Borchardt, mit Heymel, Pannwitz und Willy Haas.34 Was 
ich dabei unter »Bruch« verstehe, haben die Briefadressaten selbst am 
klarsten definiert. Schnitzler spricht von einem Verhalten, das »völlig un-
vereinbar [ist] mit unseren künstlerischen und menschlichen Beziehun-
gen, wie ich sie bisher gesehen habe«;35 Borchardt verwendet explizit die 
Bruchmetaphorik, wenn er Hofmanns thal anläßlich der ›Eranos-Krise‹ 
die »gebrochene[n] Stücke« der Freundschaft zurückgibt und »einen all-
gemeinen und ganzen Urlaub« von Hofmanns thal ankündigt.36 

Ich möchte nun der Frage nachgehen, wie solche Brüche und Risse im 
Freundschaftsgefüge zustande kommen und durch welche Textstrategi-
en sie inszeniert werden. Dabei möchte ich zuerst einige Gemeinsamkei-
ten der genannten Briefwechsel, aber auch ihre Differenzen skizzieren, 

32 Hugo habe ihn »menschlich niemals im Geringsten begriffen« notiert Bahr kurz vor 
Abbruch des Briefwechsels, und fragt sich, »ob er überhaupt einen Menschen menschlich 
schätzen kann«. Hermann Bahr: Tagebücher, Skizzenbücher, Notizhefte. Hg. von Moritz 
Czàky. Bd. 4 (1903–1904). Bearb. von Lukas Mayerhofer und Helene Zand. Wien/Köln 
2000, S. 316 und 298; Kessler, der Hofmanns thal von Anfang an in einem mißgünstigen Licht 
sieht, karikiert geradezu: »Er ist ein merkwürdiges Gemisch von Geschäftsmann, Snob, Poet 
und orientalisch einschmeichelndem Freudenjüngling, naiv und bis zur Komik egoistisch.« 
Kessler, Das Tagebuch (wie Anm. 17), Dritter Bd., S. 617.

33 BW Degenfeld (1986), S. 367.
34 Daß es im Briefwechsel mit Richard Strauss nicht zu einem zeitweiligen Abbruch kam, 

ist ein wahres Wunder und liegt an der Dickfelligkeit von Strauss und seinem unverwüstlichen 
Optimismus, mit dem er Hofmanns thals Bälle abfängt. Es gibt viele Irritationen zu bewälti-
gen, scharfe Kritik zu verarbeiten, aber der Kontakt, der eben vor allem ein Werkstattkon-
takt ist, bleibt kontinuierlich erhalten. Ebenso fehlt eine solche, die Beziehung erschütternde 
Krise in den Freundschaftsbriefwechseln mit Karg von Bebenburg, Leopold von Andrian und 
Eberhard von Bodenhausen, bei letzterem ist mancher Unmut in die Briefe an Ottonie von 
Degenfeld abgeflossen, die dann – vergeblich, sonst wüßten wir es ja nicht – auch mehrmals 
um Vernichtung der anklagenden Briefe gebeten wurde.

35 BW Schnitzler, S. 256.
36 BW Borchardt (1994), S. 339. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 155

dann ein idealtypisches Bruchszenario entwerfen und schließlich zwei 
der Briefstellen genauer untersuchen. 

Die neun genannten Briefwechsel weisen gemeinsame Kennzeichen 
auf: Es sind ausschließlich Briefwechsel mit Männern. Die meisten sind 
zudem umfangreiche Korrespondenzen einer lebenslangen Beziehung. 
Der Bruch ereignet sich nie zu Beginn der Bekanntschaft, sondern im-
mer erst zu einem Zeitpunkt, an dem die Beziehung konsolidiert scheint 
und der Briefwechsel in den ruhigen Bahnen einer sicher erworbenen 
gegenseitigen Zuneigung verläuft. Vor allem aber: Alle diese Briefpart-
ner sind selbst Schriftsteller. Und das bedeutet: Fast immer geht es um 
das Selbst- und Fremdverständnis als Schriftsteller und Künstler. Die 
Konflikte, die in Hofmanns thals Briefwechseln zu Zerwürfnissen führen, 
ereignen sich in der agonalen Arena der Autorschaft. Das mag einer der 
Gründe sein, warum die Frauenbriefwechsel von solchen Brüchen ver-
schont bleiben, obwohl auch in ihnen von ferne die Motive der großen 
Verstimmungen anklingen. Borchardt formuliert das ironisch, wenn er 
an Christiane von Hofmanns thal schreibt, 

daß das weibliche Geschlecht kraft seiner höheren Intelligenz, geringeren 
Neigung zur Absurdität und zu allen Verbindungen aus Albernheit Eitelkeit 
und Schwäche ganz außerhalb der Schlachtfelder männlicher Hahnenkämp-
fe bleiben sollte […].37 

Männer dagegen, so ließe sich diese traditionelle Geschlechterdifferenz 
mit einem Briefzitat Hofmanns thals weiterführen, sind »einem unheim-
lichen Beruf verfallen« und werden »einander von Zeit zu Zeit wech-
selweise zu Gespenstern.«38 Und als solche tragen sie ihre Gefechte im 
Bereich des Geistes aus. Die Auseinandersetzungen entzünden sich an 
Fragen der Selbst- und Fremdpositionierung als Autoren, bei der Kon-
kurrenz um den Anspruch auf die Originalität des Stoffes und um die 
Deutungshoheit über die Werke, aber auch ganz materiell beim Streit 
um die Rechte des geistigen Eigentums. Besonders die Würdigung oder 
Verwerfung der jeweiligen Schriften führt in den Briefen zu den Disso-
nanzen, die sich dann krisenhaft zuspitzen. 

37 Ebd., S. 342. Vgl. zu den Verstimmungen gegenüber Frauen auch den Konflikt mit Otto-
nie von Degenfeld, die aber anders, nämlich einlenkend und alles auf sich nehmend, reagiert: 
BW Degenfeld (1986), S. 441ff. 

38 BW Borchardt (1994), S. 372. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel156

»[J]ede Beziehung zwischen zwei Menschen ist ein Individuum, ein 
Daimonion«, notiert Hofmanns thal im Jahr 1907.39 Und so ist auch jeder 
Briefwechsel ein Individuum und jede Krise gestaltet sich etwas anders. 
Der Briefwechsel mit George steht einzig da, ein monolithischer Block 
in der bewegten Brieflandschaft Hofmanns thals. Er ist der einzige, der 
zu einem definitiven Abbruch führt. Und er ist auch der einzige, bei 
dem nicht Hofmanns thal den Bruch herbeigeführt oder produziert hat. 
Vielmehr hat ihn George, anläßlich eines Streits um Autorenrechte, in 
einem schroff formulierten Brief verfügt und damit einem mühsamen, 
verkrampften Briefwechsel und den unendlichen Windungen, Aus-
weichmanövern und ›double-bind‹-Botschaften Hofmanns thals ein Ende 
gemacht.40 Bei vier weiteren Briefwechseln ist es Hofmanns thal, der von 
sich aus mit voller Absicht einen Bruch mit dem Briefpartner vollzieht, 
abrupt und scharf bei Willy Haas,41 durch Entzug und Schweigen bei Al-
fred Walter Heymel,42 in mehrfachen, immer deutlicheren Anläufen bei 
Rudolf Pannwitz und schließlich bei Harry Graf Kessler in einem von 
beiden Seiten betriebenen Abbruch auf Raten, der sich jahrelang müh-
sam unter unaufrichtigen Versicherungen des gegenseitigen Wohlwollens 
hinschleppt. Diese Korrespondenz spiegelt den Kampf um Autorschaft 
besonders ausgeprägt, weil es im wörtlichen Sinn um Werkherrschaft 
und den Autornamen geht:43 um den Anspruch auf die Urheberschaft 
der gemeinsam konzipierten Werke. Die von divergierenden Interes-
sen geleitete Verbindung – Hofmanns thal will durch Kessler am deut-

39 GW RA III, S. 487. Zitiert auch bei Alewyn, Über Hugo von Hofmanns thal (wie Anm. 
7), S. 17.

40 Alewyn spricht in seiner Studie von der »eisigen Höflichkeit zweier Duellanten.« Ebd., 
S. 29. Gerade diese Bezeichnung trifft aber für die ambivalenten Briefe Hofmanns thals und 
für die –trotz aller Kränkung – herrisch werbenden Georges nicht zu, so eindringlich Ale-
wyn sonst gerade diesen Briefwechsel darstellt und besonders auf das ethische Versagen 
Hofmanns thal aufmerksam macht. 

41 Auf dessen Sammelband hin »Juden in der deutschen Literatur. Essays über zeitgenössi-
sche Schriftsteller«, der auch Hofmanns thal dazuzählte, wogegen sich dieser mit Hinweis auf 
den einen jüdischen Großvater verwahrte. Vgl. BW Haas, S. 46f. und 93.

42 Bei Heymel und Kessler wandte Hofmanns thal die oft bewährte Taktik des Vermeidens 
an: »Hier sah ich Kessler über die Straße gehen, ich habe so panische Angst vor ihm in diesem 
Moment, das ich hinter eine Haustür sprang.« (BW Bodenhausen, S. 218f., 13.7.1916.); »Zwei-
mal […] hat ein Dämon hineingespielt«; »mein Hinaufschleichen auf der Hinterstiege, die Tür 
verriegeln – dann daß ich 24 Stunden, 48 – verstreichen ließ, bevor ich an dich schrieb – ich 
kann es mir nicht verzeihen.« (BW Heymel II, S. 163, 19.11.1914). 

43 Dieser Zusammenhang ist analysiert im gleichnamigen Buch von Heinrich Bosse, 
Autorschaft ist Werkherrschaft. Über die Entstehung des Urheberrechts aus dem Geist der 
Goethezeit. Paderborn u. a. 1981.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 157

schen Markt und an der Weimarer Bühne partizipieren, Kessler durch 
Hofmanns thal zum eigenen Künstlertum finden – wird von Hofmanns-
thal aufgekündigt mit der Einsicht, »daß zwischen uns, das heißt von dir 
zu mir, Freundschaft niemals bestanden haben kann«.44

Ganz anders liegen die Dinge bei den Korrespondenzen mit Schnitz-
ler, Beer-Hofmann, Bahr und Borchardt. In diesen vier lebenslangen 
Briefwechseln ereignen sich Einbrüche, hinter denen keinerlei Absicht 
gestanden zu haben scheint und die doch imstande waren, die Freund-
schaften bis in die Grundfesten zu erschüttern. Diese Brüche folgen alle 
einem verblüffend ähnlichen Szenario. Sie lassen sich lesen als Dramo-
lette in vier oder fünf Akten mit analogen Inszenierungsregeln.45 Die 
Krise beginnt im ersten Akt mit einer Art postalischem Überfall mitten 
im Frieden: Hofmanns thal verwirft, ja vernichtet völlig unerwartet ein 
schriftstellerisches Erzeugnis seines Briefpartners, mit dem zugleich die 
gesamte geistige Existenz der Person getroffen wird. Im zweiten, nicht 
immer realisierten Akt jagt vor jeder Antwort des Briefpartners ein Brief 
hinterher, in dem der erste als absurd charakterisiert, relativiert oder 
revidiert wird, oft bereits mit dem ausdrücklichen Hinweis auf Wetter, 
Krankheit, Nerven, alles Umstände, die den Brief ungültig machen sol-
len. Dieses posteriore Durchstreichen, ja Auslöschen der eigenen Schrift 
gehört zu den festen Requisiten von Hofmanns thals spontaner Briefpra-
xis, es ist indessen vergeblich, die Briefe sind uns alle überliefert.46 Der 
dritte Akt bedeutet Höhepunkt und Peripetie: Mit dem tief verletzten 
Antwortbrief des Betroffenen kündigt sich ein Bruch in der Beziehung 

44 BW Kessler, S. 304. Der Unmut drängt sich z. B. hinter den Freundschaftsbekundun-
gen hervor, wenn Kessler vom Zankapfel »Rosenkavalier« als von einem »Werkchen« spricht 
und den Titel ›abscheulich‹ findet (BW Kessler, S. 300 und 302). Vgl. zum Verhältnis der bei-
den die Einleitung von Jörg Schuster zum 4. Bd. der Tagebücher Kesslers (wie Anm. 17), 
S. 13–26.

45 Nur bei Bahr ist die Krise nicht schriftlich überliefert. Die Entfremdung, die sich meh-
rere Jahre bis zum Verstummen hinzog, war wohl durch Bahrs Vernachlässigung Hofmanns-
thals während seiner ersten Liebeseuphorie mit Anna von Mildenburg und durch sein Ver-
heimlichen dieser neuen Beziehung verursacht.

46 Etwa an Raoul Aurnheimer: »Ich habe eine paar Tage Fieber gehabt und wie ich glaube 
im Fieber an Sie geschrieben, und vielleicht in großer Lebhaftigkeit, wie im Gespräch u. 
es bedrückt mich daß vielleicht, wenn man das sehr Spontane meines Briefschreibens nicht 
einrechnet – ich überlese solche Briefe nie oder fast nie – manche Wendungen Ihnen könn-
ten unbescheiden erschienen sein. Bitte fassen Sie nichts in dem Brief so auf!« (Donald G. 
Daviau: The correspondence of Hugo von Hofmanns thal and Raoul Auernheimer. In: 
Modern Austrian Literature, 7 [1974], No. 3/4, S. 252). Wiederholt auch im BW Degenfeld, 
etwa S. 190, 25.11.1911, und 205, 25.2.1924. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel158

an, mit dem Hofmanns thal trotz seines leichten Unbehagens nicht ge-
rechnet hat. Erst durch die Wucht der Anklage wird er sich überhaupt 
des Verletzenden seiner brieflichen Bemerkungen bewußt und nun folgt 
im vierten Akt die zerknirschte Abbitte Hofmanns thals. Sie beginnt mit 
der Bitte aller seiner Entschuldigungsbriefe, das Geschehene zu verzei-
hen und, wenn möglich, aus dem Gedächtnis zu verbannen.47 Zugleich 
erfolgt die Versicherung, daß der erste Angriff vom Empfänger falsch 
verstanden wurde, oder auch, daß er ihm selbst völlig unerklärlich sei.48 
Ein Topos der Reuebriefe ist wiederum – wie bei Hofmanns thal nicht 
anders zu erwarten – der Hinweis auf ungünstige Witterungsbedingun-
gen: Regen, Föhn und andere Unbilden des Wetters sind die Auslöser 
der fatalen Formulierungen: »[I]ch bin bei so heftigem Scirocco-wetter, 
das mich sehr berührt, ein schlechter Briefschreiber, selbst meine Hand-
schrift verändert sich«, schreibt er etwa an Pannwitz.49 Aber auch das 
große Stichwort der Epoche, die Nerven, können ausreichen, um un-
verständliche Ausrutscher zu begründen.50 Der fünfte Akt, in dem die 
Absolution erteilt werden müßte, bleibt – außer bei Schnitzler – in den 
überlieferten Korrespondenzen eine Leerstelle. Stattdessen stocken die 
Briefwechsel oder setzen jahrelang ganz aus. Nur bei Schnitzler dauert 
die Krise kurz, aber die Nachbeben der Erschütterung verlagern den 
Bruch in Schnitzlers Tagebuch hinein, das genau von da an wenig Wohl-
wollendes mehr zu Hofmanns thal zu vermerken hat, die häufigste ihn 
bezeichnende Vokabel ist nun »boshaft«.51 

47 Nur bei den ganz schweren Kränkungen, wie die Beer-Hofmanns und Borchardts, fehlt 
diese Wendung, Borchardt wird im Zuge der ›Eranos-Krise‹ im Gegenteil ausdrücklich zuge-
standen, die Angelegenheit nicht zu verwischen, sondern irgendwo »in einer reinen hellen 
trockenen, in einer südlichen Region des Gedächtnisses ganz unverwischt bestehen« zu las-
sen. (BW Borchardt, 1994, S. 345).

48 BW Beer-Hofmann, S. 160.
49 BW Pannwitz, S. 13. Vgl. auch an Schnitzler am 14. September 1908 in Bezug auf den 

»Weg ins Freie«»Ich habe von der Luft im Engadin die mir nicht zuträglich war, eine Nerven-
depression mitgetragen« (BW Schnitzler, S. 240).

50 Der schlechte Zustand der Nerven bei Hofmanns thal ist legendär, Bahr bedauert ein-
mal gereizt, daß Hofmanns thals Nerven ihn sogar daran hinderten, »jenes Minimum primiti-
ver Höflichkeit […] der Sitte gemäß regeln zu können«. (BW Bahr, Nachlaß Freies Deutsches 
Hochstift, 30.10.1927) .

51 Es ist auffallend, wie Schnitzlers Tagebucheintragungen genau ab der »Weg ins Freie«–
Krise ins Negative kippen, während er zuvor Hofmanns thal immer wieder – z. B. Bahr gegen-
über – verteidigt hat. Am 16. November 1910: »Hugo war sehr amusant, boshaft, liebens-
würdig, falsch wie meist«; am 17.4.1912: »Hugo geht immer lustig darauf ein, wenn seine 
Bosheiten und kleinen Falschheiten decouvriert werden« (Schnitzler, Tagebuch [wie Anm. 30], 
Bd. 1909–1912, S. 193 und 320); am 18. April 1914: »Er war interessant und amüsant bos-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 159

Zwei dieser Bruchszenarien möchte ich nun genauer anschauen. Es 
sind die bekannten und spektakulären mit Schnitzler und Beer-Hof-
mann.

Hofmanns thals Anteilnahme an Schnitzlers Texten ist groß, sie erfolgt 
in der charakteristischen Zusammenschau von Autor und Werk.52 Sein 
Beifall ist indessen mehrfach von einer ambivalenten »aber«-Struktur ge-
prägt, die jede stürmische Anerkennung bremst: 

Ich hab Sie sehr lieb, mein lieber Arthur, und auch Ihre Arbeiten habe ich 
sehr lieb, das gehört ja dazu. – Von diesen allen hat mir aber die letzte: »Brü-
derlein Medardus Hiergeist« den allerschwächsten Eindruck gemacht […].53 

Habe aus Neugierde den ersten Teil von »Frau Bertha Garlan« gelesen und 
finde es wunderschön, so reif, reich und leicht, voll Ruhe und Fülle, in zarten 
Farben, voll Luft, sehr schön. Trotzdem bleibt der Schluß des »blinden Gero-
nimo« in der gegenwärtigen Form mangelhaft, enttäuschend.54 

Ich habe in der Zwischenzeit »Frau Bertha Garlan« wieder gelesen, mit noch 
viel intensiverem Vergnügen als das erstemal […]. Kaum zu glauben, daß 
das von einer Hand ist, mit einem so dürren quälenden Buch wie »Sterben« 
einem Buch, wie es deren eigentlich keine geben dürfte.55 

Und über den »Reigen« in einem launisch-übermütigen Brief: 

Denn schließlich ist es ja Ihr bestes Buch, Sie Schmutzfink. Weder ist es so 
confus wie das Vermächtnis, noch so glatt wie die Liebelei, noch so snobish 
wie die Beatrice, noch so unsäglich langweilig wie Ihre läppischen Novellen 
[…].56 

Daß solche – wie scherzhaft auch immer gemeinten – zweideutigen Zen-
suren für den Autor dieser Schriften kränkend sein dürften, liegt auf 
der Hand. Nicht zufällig schreibt Schnitzler, als die Krise dann wirklich 
ausgebrochen ist, die Sache sei »für einen Spaß nicht lustig genug«.57

Über den Roman »Der Weg ins Freie« teilt Hofmanns thal nach lan-
gem, für Schnitzler höchst befremdlichem Schweigen mit, der Roman 

haft.« (Bd. 1913–1916, S. 111); am 22. Dezember 1917: »Dieses seltsame Gemisch von Sata-
nismus, Eifersucht, Unsicherheit, Herrschsucht, Streberei, Beiläufigkeit, Hast – alles auf dem 
Boden seines Snobismus.« (Bd. 1917–1919, S. 99). 

52 Etwa bei der Verleihung des Grillparzerpreises an Schnitzler, BW Schnitzler, S. 235; vgl. 
auch Anm. 25.

53 Ebd., S. 246.
54 Ebd., S. 145f.
55 Ebd., S. 178f.
56 Ebd., S. 167.
57 Ebd., S. 256.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel160

habe ihn verstört.58 Damit ist die Chiffre für die dunkle Kehrseite der 
freudigen Teilhabe am andern aufgerufen, die auf eine Fremdheitserfah-
rung mit dem doch bereits als Ländereibesitz ins eigene Ich integrierten 
Gegenüber mit negativen Körperreaktionen antwortet. Später räumt 
Hofmanns thal denn auch ein, seine Reaktion auf den Roman sei schon 
»nichts normales mehr« gewesen und führt die obligate »Nervendepres-
sion« an.59 Die Sache scheint abgetan, bis Hofmanns thal zwei Jahre spä-
ter aus heiterem Himmel, in einer unbekümmerten Beiläufigkeit, wie 
man sie allenfalls gegenüber Familienmitgliedern und auch da nur im 
mündlich nuancierten Austausch pflegt, einem durchaus freundlichen 
Brief ein Postskriptum anhängt: 

P.S. Ich möchte nicht gern mit einem Ihrer Kinder in dauerndem Unfrieden 
leben, und da ich den Roman damals halb zufällig halb absichtlich in der 
Eisenbahn liegen lassen habe, so bitte ich Sie jetzt, wo zwei Jahre darüber 
hingegangen sind, mir das Buch wieder einmal zu schenken, wenn Sie ein 
überflüssiges Exemplar haben.60 

Schnitzlers postwendender Antwortbrief ist – wie beleidigte Briefe oft – 
in geschliffenem Stil gehalten, an dem er, wie sein Tagebuch ungehalten 
vermerkt, lange gefeilt hat.61 In spitzen Bemerkungen greift er Hofmanns-
thals ›feine Feder‹ an, die unter »einem dämonischen Zwang« gehandelt 
habe. Der von Hofmanns thal hergestellten Familienmetaphorik bestätigt 
er eine »fast über das Bild hinausgehende Richtigkeit« und verweigert 
die erneute Auslieferung seines geistigen Kindes, das er vor der Gefahr 
eines weiteren »meskinen Eisenbahnunfalls« schützen müsse.62 

Hofmanns thals reumütige Briefantwort besänftigt zwar Schnitzlers Är-

58 Ebd., S. 238. Hofmanns thal spricht vom »gar nicht glückliche[n] Verhältnis zu Ihrem 
Roman«. Zuvor notiert Schnitzler am 6. Juni 1908: »Über den Roman kein Wort, nicht ein-
mal Dank« (Schnitzler, Tagebuch [wie Anm. 30], Bd. 1903–1908, S. 338). Im Frühjahr 1909 
schreibt Hofmanns thal dann: »Ich sage mir manchmal, daß vermutlich die Anfänge dieser 
Erkrankung meiner Nerven weit zurück liegen und daß meine Verstörtheit über gewisse 
Dinge in Ihrem Roman (menschliche viel mehr als künstlerische, aber nicht im Bereich des 
Judenproblems) vielleicht schon nichts normales mehr war.« (BW Schnitzler, S. 243).

59 Ebd., S. 240–243.
60 Ebd., S. 256, 29.10.1910. Ganz ähnlich, wenn auch besser motiviert, schon 1903: »Wenn 

Sie einmal ein überflüssiges Exemplar der ›Frau des Weisen‹ haben, meines ist gestohlen.« 
(Ebd., S. 179).

61 Arthur Schnitzler, Tagebuch (wie Anm. 30), Bd. 1909–1912, S. 187: »War tagsüber (zu 
viel) mit einer Antwort beschäftigt.«

62 BW Schnitzler, S. 256f. Der Brief ist nur aufgrund Schnitzlers maschinengeschriebener 
Abschrift erhalten, Hofmanns thal hat ihn offensichtlich nicht aufbewahrt. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 161

ger, ist aber sonderbar genug. Sie inszeniert eine dreifache Entlastung 
Hofmanns thals. Zunächst nimmt er die Klage gegen seine ›feine Feder‹ 
auf und macht sie zur Hauptschuldigen an seiner Entgleisung: »Meine 
unglückliche Feder hat etwas sehr Ungeschicktes hingemalt«.63 Dann un-
terzieht er das fatale Postskriptum einer neuen Lesart. Die autoritative 
Legitimierung dazu entnimmt er einer Interpretationshilfe, die ihn als 
willentlich Handelnden freispricht: Freuds Studie »Zur Psychopathologie 
des Alltagslebens«. Mit »halb zufällig halb absichtlich«64 habe er »einen 
jener Schwebezustände des Willens, zwischen Bewußt und Unbewußt, 
aber doch ziemlich tief im Unbewußten« gemeint, »dem Freud in der 
Psychopathologie des Alltagslebens ganze Nester und Ketten sehr geist-
reich nachgewiesen hat«. Es scheint Hofmanns thal aber entgangen zu 
sein, daß seine Argumentation selbst ein Kapitel der Psychopathologie 
weiterschreibt, an dem Freud seine Freude gehabt hätte. Denn einmal 
wählt er ein entlarvendes Beispiel, um die Freudschen Fehlleistungen zu 
charakterisieren: Es handle sich dabei um »jenes scheinbar völlig unbe-
wußte Fallenlassen eines Bildes, weil man gegen die Person, die das Bild 
darstellt, etwas verborgenes Böses auf dem Herzen hat«, zum andern 
versichert er Schnitzler, daß er »ein Exemplar mit einer Zueignung im 
bürgerlichen Sinn ebensowenig in der Eisenbahn liegen lassen wollte, als 
meinen Regenschirm oder Spazierstock«, wodurch er nicht nur eine be-
denkliche Motivation des eigenen Handelns nennt, sondern zudem das 
künstlerische Produkt des Freundes mit banalen Alltagsgegenständen 
gleichstellt. Aber dann kommt erst der größte Trumpf und die völlige 
Entlastung: Nicht er habe das Buch liegen gelassen, sondern Gerty, er 
selbst sei nur einer »Gedächtnis-täuschung« erlegen. »Es war also eine 
Gedächtnis-täuschung meinerseits, und die unglücklichen Worte jener 
Nachschrift […] haben sich auf ein Doppelt-nichtgeschehenes bezogen, 
auf den Schatten eines Schattens oder noch weniger.«65 

Mit dieser vollkommenen Exkulpation übergeht Hofmanns thal aller-
dings die wichtigste Frage: Wie er nämlich überhaupt dazu kommen 
konnte, eine Tat, die er nicht einmal begangen hat, als »Gedächtnis-
Täuschung« zu imaginieren und sie dann auch noch Schnitzler in die-

63 Ebd., S. 258. Vgl. auch BW Haas, S. 77: »Es kam mir […] das Wort ›innere Abneigung‹ 
in die Feder.«

64 BW Schnitzler, S. 256.
65 Alle Zitate aus ebd., S. 258f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel162

ser nonchalanten Weise mitzuteilen?66 Was immer die Gründe gewesen 
sein mögen – es ist von tiefgehenden die Rede67 –, Schnitzlers »Weg 
ins Freie« verläuft in Ländereien, an denen Hofmanns thal keinen Besitz 
hätte haben können oder wollen. Sie zeigen ihm die abgewandte Seite 
des Freundes und verweigern so seine Teilhabe wie Zugehörigkeit. Dem 
Versuch, dieser fremden Region durch familiäre Umarmungsstrategie 
(»ihr Kind«) habhaft zu werden, bebt noch der Groll über die Entfrem-
dung nach.

Daß Schnitzler seine Verzeihung erteilte, mag an den herzlichen 
Schlußworten des Entschuldigungsschreibens liegen, die noch einmal 
Hofmanns thals Liebe und Freude am »Ganze[n] ihres menschlichen und 
künstlerischen Daseins« beteuern. Aber man muß weder Freuds Studie 
gelesen haben, die ja gerade hinter jeder Fehlleistung eine geheime un-
bewußte Absicht aufdeckt, man muß nicht einmal Schnitzlers kritische 
Bemerkungen kennen, daß die Psychoanalyse »so früh ins Unbewußte« 
ausbiege und daß ein Ich ohne Verantwortung eine Absurdität sei,68 um 

66 Der Brief, der mit dem fatalen Postskriptum endet, liefert dazu eine Assoziationskette, 
die eigenartige Verschiebungen herstellt. Hofmanns thal schreibt diesen Brief am 29. Oktober 
1910 als Gast der Lichnowskys auf Schloß Grätz, von dem einst Beethoven wütend abreiste 
und dabei sein Notenmanuskript im Regen beschädigte. Hofmanns thal erzählt im Brief nicht 
nur diese Anekdote, er übertreibt sie sogar: Beethovens Manuskript sei aus dem Mantel gefal-
len und in einen kotigen Straßengraben gerollt. Nicht Hofmanns thal, sondern Beethoven ließ 
im Zorn ein Manuskript fallen (nicht er, sondern Gerty verlegte den »Weg ins Freie«), das 
Manuskript wird außerdem in Hofmanns thals Version in ekliger Weise beschädigt. Dafür 
offeriert Hofmanns thal – gleichsam als Ersatz für das schmutzige verlorene Manuskript – die 
Lesung seines eigenen Werks: entsprechend dem Titel von Beethovens Orchesterstück »Die 
Weihe des Hauses« möchte er Schnitzlers neuem Haus »durch Vorlesung des tiefsinnigen 
›Rosencavaliers‹ eine höhere Weihe […] geben.« (S. 255). So scherzhaft dieser letzte Vorschlag 
auch formuliert ist: alle diese Verschiebungen setzen das würdige Werk Hofmanns thals an 
die Stelle von Schnitzlers Roman. Am gleichen 29. Oktober schreibt Hofmanns thal auch an 
Harry Graf Kessler, und dieser Brief ist wirklich die Ankündigung eines Beziehungsabbruchs, 
er leitet den langsamen Verfall der Freundschaft ein und ist das erste offene Aussprechen des 
Grolls in dieser untergründig längst angekränkelten Beziehung (BW Kessler, S. 304f.). Hätte 
sich vielleicht der Zwist der einen Beziehung an diesem Tag der Abrechnungen in die andere 
eingeschlichen und das so flott vorgebrachte verletzende Postskriptum hervorgebracht? Jeden-
falls scheint es sich bei den Briefen dieses Abends um ein Kapitel hochkomplexer und weit 
über Hofmanns thals eigene Deutungsvorschläge hinausgehende ›Psychopathologie des All-
tagslebens‹ zu handeln.

67 BW Schnitzler, S. 257 und 312. Wiederholt wurde in der Forschung das Thema des Jüdi-
schen für Hofmanns thal Abneigung gegen den Roman verantwortlich gemacht. Es ist dabei 
aber immerhin mitzubedenken, daß Hofmanns thal sich ausdrücklich gegen diese Begrün-
dung verwahrt (Ebd., S. 243 u. Anm. 57). Es könnte ihn auch das Porträt seines Freundes 
Clemens von Franckenstein als Georg von Wergenthin und die Vermischung mit Schnitzlers 
eigenen Erlebnissen befremdet haben. Vgl. BW Clemens Franckenstein, S. 19ff.

68 Arthur Schnitzer: Über Psychoanalyse. In: Protokolle 76/2, S. 278; Arthur Schnitz-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 163

dieser Verteidigungsrede zu mißtrauen. So ungeschickt ist hier die Tiefe 
an der Oberfläche versteckt, daß sie offen zutage liegt. Und wenn schon 
die ›feine Feder‹ zur Schuldigen erklärt wird, so läßt sich vom Produzen-
ten dieser Fehlleistung in Abwandlung einer anderen Fehlleistung bei 
Kleist sagen, daß er ›der raschen Feder Herr nicht war‹.69 

Mag dieses Hervordringen der versteckten Tiefe an die Oberfläche die 
komödiantische Variante darstellen, so erhält es beim Bruch mit Beer-
Hofmann eine Wendung ins Tragische. 

Am Ostersonntag, den 20. April 1919, entschuldigt sich der an einer 
Rippfellentzündung er krankte Hofmanns thal bei Richard Beer-Hof-
mann brieflich für seine krankheitsbedingte Abwe senheit bei der Urauf-
führung von »Jaàkobs Traum«:

Im Bette liegend, hab ich mir eingestanden, daß ich dem Zufall dankbar war, 
der mich die Aufführung Ihres Stückes gerade an diesem Theater u. von 
diesen Schauspielern versäumen ließ. […] Mir geht es eigen mit dem Stück. 
In der Erin nerung wird mir der eine Zug, der mir fremd darin ist, der chau-
vinistische oder national-stolze – worin ich, wie im Dünkel u. in der Selbstge-
rechtigkeit des Einzelnen, nicht anders kann als die Wurzel alles Bösen sehen 
– weit fühlbarer und verstört mich beinahe wie ein fremder u. böser Zug in 
einem sonst lieben u. schönen Gesicht. So ist es mir beim Charolais mit dem 
Zug der unbegreiflichen Unmenschlichkeit gegangen, die für mich darin liegt 
daß er die Frau ermordet, und das noch dazu in pedantischen frevelhaften 
Formen eines Gerichtsverfahrens, und auch im »Tod Georgs« ist ein solcher 
Zug – nehme ich aber dann das Gedicht wieder in die Hand, so tritt der Zug 
zurück – ohne zu verschwinden – und ich sehe in ein vertrautes geistiges 
Gesicht, das mir, als das Ihre, lieb u. teuer ist.70

Hofmanns thal formuliert diesmal seine Verstörung über das Werk des 
Freundes in der bei ihm so präganten und frequenten Gesichter-Metapho-
rik. Wie bei Schnitzler die genealogische Zuordnung von Vater und Kind, 
so leistet hier die Physiognomik die Einheit von Autor und Werk und 
unterzieht das gesamte schmale Werk Beer-Hofmanns einer Evaluation. 
In gleicher Weise wird später beim Bruch mit Willy Haas die Schrift des 

ler: Aphorismen und Betrachtungen. Hg. von Robert O. Weiss. Frankfurt a. M. 1967, S. 32: 
»[D]as Ich ohne das Gefühl der Verantwortung wäre überhaupt kein Ich mehr«.

69 »Ich habe mich, bei Diana, bloß versprochen, Weil ich der raschen Lippe Herr nicht 
bin«. Heinrich von Kleist: Penthesilea. In: Ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Hg. von Helmut 
Sembdner. Erster Bd. München 71984, S. 426.

70 BW Beer-Hofmann, S. 145.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel164

Autors – ein Essay, der Hofmanns thal dem Judentum zurechnete – phy-
siognomisch verworfen: »[S]tatt eines menschlichen Gesichtes sieht mir 
eine der häßlichsten Larven des ›Zeitgeistes‹ entgegen«.71 Auch bei Beer-
Hofmann wird eine solche physiognomische Metamorphose aktiviert: 
Das Gesicht als Metapher für die Werke des Freundes wird zum Ort der 
gegensätzlichen Spannung: vertraut und lieb steht gegen fremd und böse. 
Dieser fremde und böse Zug konstituiert sich gleichsam als inneres Bild 
in einer durch das Fieber sensibilisierten Erinnerung, die dann die Spur 
immer weiter zurückverfolgt und diesen Zug in allen früheren Ausdrucks-
formen des Gesichts wiedererkennt. Die fiebergeleitete Konfrontation mit 
dem fremden und bösen Zug im lieben Gesicht des Freundes fördert eine 
Entstellung zutage, die immer schon da war, aber bisher nie deutlich wahr-
genommen wurde. Damit folgt die verstörende Entdeckung einer Logik 
des Unheimlichen, wie es Freud im selben Jahr, 1919, in seiner gleichna-
migen Studie umschrieben hat: als »jene Art des Schreckhaften, welche 
auf das Altbekannte, Längstvertraute zurückgeht.«72 Unheimlich ist nach 
Freud das Offenbar-Werden dessen, was heimlich und im Verborgenen 
schon existierte und nun plötzlich sichtbar geworden ist. Hofmanns thal 
hat dem metaphorischen Gesicht des Freundes Paradigmen seiner literari-
schen Gesichterdarstellung geliehen: der unheimliche Einbruch eines ver-
störenden Fremden in das Vertraute und die plötzliche Verwandlung des 
Gesichts schließt an das »Märchen der 672. Nacht« an, in dem der Kauf-
mannsohn mit dem bei Hofmanns thal bewährten mimischen Muster der 
verzerrten Züge stirbt: »[D]ie Lippen so verrissen, daß Zähne und Zahn-
fleisch entblößt waren und ihm einen fremden, bösen Ausdruck gaben.«73 
Und auch in »Ödipus und die Sphinx« charakterisiert Ödipus das Ge-
sicht des von ihm soeben erschlagenen Laios mit dieser Wortverbindung: 
»Fremd! fremd! bleich, fremd und bös!«74 

Als sei Hofmanns thal selbst einem unheimlichen Wiederholungs-
zwang erlegen, der Längstbekanntes nach oben spült, zitiert die Anklage 
an Beer-Hofmann wörtlich diese frühere Kombination der Epitheta. 

Es bleibt im Dunkel, was Hofmanns thal zu diesen Zeilen bewogen hat. 

71 BW Haas, S. 47, vgl. auch BW Schnitzler, S. 267 und Anm. 25 und 41.
72 Sigmund Freud: Das Unheimliche. In: Ders.: Studienausgabe. Hg. von Alexander Mit-

scher lich, Angela Ri chards und James Strachey. Bd. IV: Psychologische Schriften. Frank furt 
a. M. 1970, S. 244. Vgl. dazu d. Verf., »Ah, das Gesicht!« (wie Anm. 25).

73 SW XXVIII Erzählungen 1, S. 30.
74 SW VIII Dramen 6, S. 43.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 165

War es wirklich der Neid auf Beer-Hofmanns schriftstellerischen Erfolg, 
wie eine Tagebuchnotiz Schnitzlers unterstellt: »Richard las uns einen Brief 
Hugos vor, ganz krankhaft in seinem verbissenen Ärger über Richards 
Erfolg«?75 Dem widerspricht schon Hofmanns thals früherer Brief an 
Borchardt, der sich anerkennend über Beer-Hofmanns Stück äußert und 
dies sogar explizit in der bekannten Zusammenschau von Person und 
Werk: »[E]s ist schön, sehr schön, der ganze Mensch ist darin, liebens-
wert, giltiger als in irgend einer frühern Arbeit«.76 Oder führte der von 
Hofmanns thal so benannte »chauvinistische Zug« des Jüdischen zu sei-
ner übertriebenen Reaktion? Auch andere Äußerungen der Nachkriegs-
zeit bestätigen Hofmanns thals idiosynkratische Abwehr des Nationalen, 
gleich welcher Couleur, etwa die ebenfalls in der Gesichtermetaphorik 
gefaßte Briefbemerkung über die »chauvinistische Grimasse« Rudolf 
Alexander Schröders.77 Eine weitere, beklommene Andeutung über die 
Gründe macht Hofmanns thal selbst mit dem zaghaften Hinweis auf die 
jahrzehntelange Zurückhaltung Beer-Hofmanns.78 Dessen Versicherung, 
er habe Hofmanns thal gegenüber nie Gehässigkeiten empfunden und ge-
äußert, läßt sich leicht durch seine Briefe an seine Frau Paula widerlegen.79 

75 Schnitzler: Tagebuch vom 22. April 1919 (wie Anm. 30), Bd. 1917–1919, S. 247. Allen-
falls könnte die Aufführung von Beer-Hofmanns Stück am Burgtheater, um das Hofmanns-
thal sich selbst so unablässig wie vergeblich bemühte, diesen Neid provoziert haben. Vgl. den 
langen Klagebrief an Andrian vom 2. Oktober 1918 über die ständige Mißbeachtung durch 
das Burgtheater (BW Andrian, S. 287ff.).

76 BW Borchardt (1994), S. 220f.
77 BW Degenfeld (1986), S. 448. Die »Grimasse« ist das wiederholte Bild für Trübungen 

im gegenseitigen Bild in diesem Briefwechsel: S. 367, 437, 439 und 441. Auch hier stellt sich 
– wie bei Schnitzler (vgl. Anm. 65) – die Frage, inwieweit Hofmanns thals übertriebene Reak-
tion eine Abwehr auf die prononciert jüdische Thematik des Stücks ist. Hofmanns thals Idio-
synkrasien in dieser Hinsicht sind bekannt, sie richten sich aber häufig gegen seine ungenaue 
Einordnung als jüdischer Dichter und sollten angesichts seiner jüdischen Frau und des Freun-
deskreises nicht isoliert betrachtet werden (vgl. Jens Rieckmann: Zwischen Bewußtsein und 
Verdrängung. Hofmanns thals jüdisches Erbe. In: DVJ 1993, H. 4, S. 466–483; Martin Stern: 
Verschwiegener Antisemitismus. Bemerkungen zu einem widerrufenen Brief Hofmanns thals 
an Rudolf Pannwitz. In: HJb 2004, S. 243–253; vgl. auch Hofmanns thals Briefantwort an 
Walter Haas [Anm. 41]).

78 BW Beer-Hofmann, S. 165: »Erst Ihr Brief nun zeigt mir daß es sich hier sehr oft um 
eine zart aber bestimmt durchgeführte Absicht gehandelt hat, um ein Ausweichen offenbar, 
wenn Ihnen zeitweise mein Wesen schwer erträglich war. Dies macht mich nun noch in die 
Vergangenheit hinein beklommen und befangen«.

79 Ebd., S. 159. Vgl. Richard Beer-Hofmann: Der Briefwechsel mit Paula 1896–1937. 
Unter Mitwirkung von Peter Michael Braunwarth hg. von Richard M. Sheirich. Oldenburg 
2002, S. 117–119.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel166

Es braucht keine so seismographische Sensibilität wie die Hofmanns-
thals, um auf das jahrelange Verschweigen gewichtiger Vorbehalte end-
lich zu reagieren: in der eruptiven Form einer Überwältigung, an der das 
bewußte Ich kaum Anteil hat. 

Der verhängnisvolle Brief wird zum Auslöser für seitenlange Epistel 
der beiden Korrespondenten, in denen der eine trotz seiner bekannten 
Schreibunlust seiner Verletzung auf vielen Seiten Ausdruck gibt, der an-
dere – wiewohl voller Reue – sich kaum zu verteidigen weiß, sondern 
voller Trauer erkennen muß, daß etwas Irreparables geschehen ist.80 

Beer-Hofmann versteht die physiognomische Deutung nicht nur als eine 
vernichtende Kritik seines Werkes, das er penibel Punkt für Punkt ver-
teidigt, sondern vor allem als einen Generalangriff auf sich selbst: »Aber 
Ihr Brief klagt, unverhohlen, mich an.« Das eigentliche Skandalon liegt 
für ihn im Aussprechen: »Nicht, daß Sie mich so sehen, mache ich Ihnen 
zum Vorwurf. Sondern ich stehe nur fassungslos vor dem Empfinden das 
Sie trieb, mir all das Verletzende ohne Not jetzt zu sagen, zu schreiben – 
vor dem Anhauch von Gehässigkeit der mich aus Ihrem Brief anweht.«81 
Hofmanns thal hingegen beteuert verzweifelt, daß »dieser unglückselige 
Brief, so sonderbar dies für Sie klingen mag, aus einem zutraulichen 
und – ich kann es nicht anders ausdrücken – liebevollen Denken an Sie 
hervorgegangen« ist. Dieses Paradox unterstreicht noch einmal, wie sehr 
der Briefimpuls einem Wunsch nach Teilhabe entspringt, der den andern 
gar nicht von sich abgrenzt, sondern im vertraulichen Ton eines inner-
familiären mündlichen Zwiegesprächs dessen fremde, abgewandte Seite 
beklagt. Daß dieser allzu sorglose Umgang mit dem scheinbar Vertrau-
ten die Distanzregeln des postalischen Mediums überspringt, bemerkt 
Hofmanns thal erst durch die Konfrontation mit seinen eigenen Formulie-
rungen in Beer-Hofmanns Antwort, die ihn durch die »furchtbar[e] Härte 
des geschriebenen Wortes« erschrecken.82 

80 Hofmanns thal fügt zu allem Überfluß seinem ersten Brief auch noch eine humoristische 
fingierte Antwort bei, in der er den für seine Schreibhemmung bekannten Beer-Hofmann jah-
relang zurückliegende Briefe beantworten läßt (BW Beer-Hofmann, S. 244f.). Am Ende des 
zweiten entschuldigenden Briefes bemerkt er: »Das ist eine traurige Geschichte, Richard, und 
ich fürchte, sie ist irreparabel.« (Ebd., S. 169f.).

81 Ebd., S. 153 und 158f.
82 Ebd., S. 160 und 161. Vgl. auch den nachjagenden Korrekturbrief, in dem Hofmanns-

thal – ohne noch das Ausmaß der angerichteten Verletzung zu ahnen – in Bezug auf den 
ersten Brief »mit Schrecken eingefallen [ist], daß er lauter Negatives enthält. Aber freilich ist 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 167

Hofmanns thal hat die größte Mühe, sich überhaupt als den Verursa-
cher der irreparablen Formulierungen zu erkennen, was an der stottern-
den, unbeholfenen Sprache evident wird, die sich vom unpersönlichen 
Verb, über Passivkonstruktion und Nominalisierungen endlich zum ei-
genen Ich als dem Agenten des Geschehenen durchringt: 

Hier ist etwas geschehen, vielmehr etwas begangen worden; ein Begehen ist 
da, ein Sich-vergehen, Ihr tief-verletzter Brief, an dem jede Zeile mir traurig, 
aber jede Zeile mir faßlich ist, zeigt es auf, ich bin es, der sich vergangen hat 
[…]. 

Aber dieses Eingestehen bleibt ohne Echo im Ich, das sich über die »un-
glückseligen Wendungen« wundert, »die mich in Ihrem Brief nun anstar-
ren«, denn es hat »an dem leisesten, dem entferntesten animus iniuriandi 
gefehlt«.83 

Daß Selbstgeschriebenes fremd erscheint, ist ein alter Topos der schrift-
lichen und vor allem der brieflichen Kommunikation. Er hat vor allem 
in der Romantik eindrückliche Bilder gefunden, etwa bei Karoline von 
Günderrode, die ihre eigenen Briefe liest, »als sähe ich mich im Sarg 
liegen und meine beiden Ichs starren sich ganz verwundert an«.84 Was 
indessen dort Reflexionsfigur des sich selbst setzenden und gegenüber-
stehenden Ichs ist, findet bei Hofmanns thal gar kein Korrelat im Ich, so 
sehr stammt das, was ihn da anstarrt, aus ichfremden Provinzen, in de-
nen das Ich »nicht mehr Herr ist im eigenen Hause«.85 Damit rückt eine 
weitere Dimension der Gesichtermetaphorik ins Blickfeld.

Das in der fiebrigen Erinnerung auftauchende geistige Gesicht Beer-
Hofmanns evoziert in der doppelten Semantik des Wortes ein zweites Ge-
sicht, eine Vision.86 In seiner Antwort spricht Hofmanns thal ausdrücklich 

der Untergrund der eines liebevollen Denkens an Sie; wie aber wenn der Untergrund, den 
mündlich der Ton und der Blick suppliert, hier gar nicht fühlbar geworden wäre?« (S. 146).

83 Ebd., S. 160. Vgl. dazu auch Anne Overlack: Was geschieht im Brief? Strukturen der 
Brief-Kommunikation bei Elsa Lasker-Schüler und Hugo von Hofmanns thal. Tübingen 1993, 
S. 38f. Ähnlich ratlos reagiert Hofmanns thal später auf den von ihm selbst provozierten Bruch 
mit Borchardt und spricht von »Enigmatische[m]«, »Geheimnissen[n]«, und »Rätsel«. BW 
Borchardt (1994), S. 345f.

84 Karoline von Günderrode: Der Schatten eines Traums. Gedichte, Prosa, Briefe, Zeug-
nisse von Zeitgenossen. Hg. von Christa Wolf. Darmstadt/Neuwied 1979, S. 227. Den Hinweis 
verdanke ich den Ausführungen von Anne Overlack (wie Anm. 83), S. 32. 

85 Freud, Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse (wie Anm. 71), Bd. I, S. 284.
86 Im »Bergwerk zu Falun« heißt es von Elis: er »hatt ein zweit Gesicht« (SW VI Dramen 4, 

S. 14). Das Gesicht ist nicht nur Metapher für das künstlerische Profil des Freundes, sondern 
auch ritualisierte Metonymie für die Vision.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel168

davon, daß seine Krankheit »ein etwas gesteigertes concentriertes klares 
Denken mit sich« gebracht habe.87 Ein solches visionäres Denken bei ge-
schwächtem Bewußtsein gehört zum Komplex des »inneren Sehens«, zu 
dem sich Hofmanns thal genau in diesen Jahren Aufzeichnungen macht. 
Dieses Denken arbeitet in seinen Produktionsformen ganz vergleichbar 
mit den im Halbschlaf auftauchenden, sogenannten hypnagogen Bil-
dern, denen Hofmanns thal mehrere seiner literarischen Texte gewidmet 
hat und die für seine poetologischen Konzepte von großer Bedeutung 
sind.88 Zu den Konstitutionsbedingungen dieser Halbschlafbilder gehört 
– genau wie zur Gesichtserscheinung im Brief an Beer-Hofmann –, daß 
sie an der Schwelle des Bewußtseins auftauchen, daß sie plötzlich, unab-
weisbar, aber auch unerklärlich da sind. 

Damit korrespondiert die physiognomische Vision des Briefes mit dem 
Modus des poetischen Schreibprozesses bei Hofmanns thal insgesamt, 
der – wie seine Briefe vielfach bezeugen – ganz dem plötzlichen, fast ge-
walttätigen Hervordrängen des Stoffes unterworfen war, das er willent-
lich in keiner Weise beeinflussen konnte.89 In beiden Fällen drängt sich 
etwas in die Feder, jenseits eines kalkulierten, handwerklich beherrsch-
baren Schreibens: etwas schreibt. 

Bei vergleichbarer Form der Inspiration differiert indessen die Ausarbei-
tung erheblich.

Dem unendlich mühsamen Entstehungsprozeß der Werke, wovon die 
vielen, sich über Jahre hinziehenden Notizen, Varianten und Fragmente 
zeugen, steht hier das rasche Hinschreiben gegenüber. Mit der spon-
tanen Niederschrift solcher Gesichter des inneren Sehens nähert sich 

87 BW Beer-Hofmann, S. 165.
88 Vgl. Helmut Pfotenhauer: Hofmanns thal, die hypnagogen Bilder, die Visionen. Schnitt-

stellen der Evidenzkonzepte um 1900. In: Poetik der Evidenz (wie Anm. 25), S. 1–18. Außer-
dem: Sabine Schneider/Helmut Pfotenhauer: »Nicht völlig Wachen und nicht ganz im Traum«. 
Die Halbschlafbilder in der Literatur. Würzburg 2006.

89 Die unbeherrschbaren Phasen der Inspiration sind genauso häufig Gegenstand der 
Briefe wie das Wetter und meist mit diesem verquickt. Etwa an Bahr: »Nie in meinem ganzen 
Leben hat das productive Element diesen Raum eingenommen, von unten her mit solcher 
Kraft sich nach oben gedrängt, meine bürgerliche Lebensführung so erschwert und gewisser-
maßen ironisiert wie in diesen Jahren seit 1916. Das was nach oben will, sind Massen, die ich 
natürlich seit weit längerer Zeit in mir trage.« (BW Bahr [wie Anm. 4], 15.6.1918); an Mech-
tilde von Lichnowsky: »denn das eigentlich Productive ist eigensinnig, jetzt drängt sich bald 
der eine bald der andere von meinen Stoffen näher« (BW Lichnowsky, S. 167); an Strauss: 
»daß mir seit einer Woche die ›Frau ohne Schatten‹ mit Gewalt vor die Seele getreten ist« (BW 
Strauss 1964, S. 197).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln 169

Hofmanns thal – wenn auch wohl eher unbeabsichtigt – neuen litera-
rischen Aufschreibesystemen, die zu dieser Zeit in Frankreich erprobt 
werden: der »écriture automatique« der französischen Surrealisten. De-
ren erste schriftliche Manifestationen – »Les champs magnétiques« von 
André Breton und Philippe Soupault fallen genau in das gleiche Jahr 
1919, wie Freuds Schrift über das Unheimliche und wie Hofmanns-
thals Brief an Richard Beer-Hofmann.90 Vergleichbar ist das Setting, das 
einen Zustand der Introspektion möglichst frei von der Kontrolle des 
Bewußtseins voraussetzt. Vergleichbar ist das Verfahren des spontanen 
Aufschreibens, das Breton »einen so schnell wie möglich fließenden Mo-
nolog« nennt, »über den der kritische Verstand des Subjekts kein Urteil 
fällt, der sich infolgedessen keinerlei Verschweigung auferlegt und ge-
nauso wie gesprochenes Denken ist.«91 Ganz analog spricht Hofmanns thal 
gegenüber Beer-Hofmann von dem »monologischen Hinschreiben«, das 
er »wie fast alle Briefe in meinem Leben, sehr hastig, ganz der Spon-
taneität folgend, geschrieben u. wie ich bestimmt glaube nicht überle-
sen« hat.92 Vergleichbar ist schließlich das assoziative Gleiten auf der 
Signifikantenebene der Sprache, das in Hofmanns thals Brief mit der 
Wortklang-Figur der Parono masie vom »Gedicht« zum »Gesicht« erst 
die innere Vision und ihre unheimliche Gesichterabfolge auslöst.93

Mit diesem Verfahren eines schriftlichen gesprochenen Denkens ent-
fernt sich Hofmanns thal von der subjektgeleiteten Konzeption der Au-
torschaft, die doch gerade kämpferisches Thema all der Bruch-Briefe ist, 
und begibt sich selbst an die Bruchstelle, an der – zumindest im Medium 
Brief – das Konzept des autonomen über sein Schreiben herrschenden 
Autors brüchig wird.94 In den Briefen haben wir gleichsam das Werk 

90 Vgl. Thomas M. Scheerer: Textanalytische Studien zur »écriture automatique«. Bonn 
1974; Manfred Hilke: L’écriture automatique – Das Verhältnis von Surrealismus und Parapsy-
chologie in der Lyrik von André Breton. Frankfurt a. M. 2002.

91 André Breton: Les Manifestes du Surréalisme. Paris 1946. Premier manifeste (1924), 
S. 41 : »[U]n monologue de débit aussi rapide que possible, sur lequel l’esprit critique du sujet 
ne fasse porter aucun jugement, qui ne s’embarrasse, par suite, d’aucune réticence, et qui soit 
aussi exactement que possible la pensée parlée.« (Dt. zitiert nach Patrick Waldberg: Der Surrea-
lismus. Aus dem Französischen von Ruth Henry. Köln 1965, S. 96.) 

92 BW Beer-Hofmann, S. 160 und 166.
93 Zur Paronomasie vgl. Wolfram Groddeck: Reden über Rhetorik. Zu einer Stilistik des 

Lesens. Basel 1995, S. 139 ff.
94 Der ›Tod des Autors‹ und die Historisierung der Funktion der Autorschaft wurden zwar 

erst in den Theoriekonzepten von Roland Barthes und Michel Foucault in den 1960er Jahren 
formuliert, sie haben aber ihre literarischen Vorläufer bereits in den 1910er und 1920er Jah-
ren, unter anderem durch die Praktiken der »écriture automatique«.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elsbeth Dangel170

ohne Zensur vor uns und sitzen an der manchmal durchaus auch trüben 
Quelle, aus der die literarischen Texte wie »Der Schwierige« oder »Die 
Lästigen« gesprudelt sind, bevor sie in ein geformtes und gereinigtes 
Bachbett geleitet wurden. 

Daß Hofmanns thal seine unzensierten spontanen Schriftstücke abge-
schickt hat, ohne sie noch einmal kritisch zu überlesen, mag nach den 
Regeln der Briefkultur ein Fehlverhalten gewesen sein, denn ein Brief als 
an einen konkreten Adressaten gerichtetes Medium unterliegt denselben 
Diskretions- und Höflichkeitsritualen, die den menschlichen Umgang 
insgesamt regeln. Das spricht Beer-Hofmann nachdrücklich aus: »Und 
wenn das, was in Ihrem Brief stand tausendmal Ihre Überzeugung war 
– niemals durfte dieser Brief von Ihnen, Hugo, an mich abgeschickt 
werden.«95 Es ist auch nicht anzunehmen, daß Hofmanns thal diese Pro-
tokolle des Unbewußten der lesenden Nachwelt überantworten wollte, 
zu deutlich verwahrt er sich wiederholt gegen die Veröffentlichung des 
›Persönlichen‹. 

Wir heute hingegen, als nicht mehr unmittelbar Betroffene, genießen 
das Privileg, diese mehr oder weniger absichtlich aufbewahrten, nun nie-
manden mehr verletzenden Briefe als literarische Dokumente zu lesen. 
Sie stimmen uns nachdenklich hinsichtlich ihres biographischen Gehalts, 
sie erlauben uns aber auch das Privileg der Literatur, ganz unbeschwert 
an vergangenen Erfahrungen zu partizipieren, von denen, nach einem 
Satz Walter Benjamins, »zu lesen ratsam ist, nicht: sie zu haben.«96 Und 
so erhalten wir in den überlieferten Briefdramen einen reizvollen Ein-
blick in die an der Oberfläche sichtbar gewordene Tiefe, und staunen 
darüber, wie sie den fiktionalen Inszenierungen in Hofmanns thals Wer-
ken an dramatischer Konsequenz um nichts nachstehen.

Und so möchte ich schließen mit einer Modifikation der zu Beginn zi-
tierten Briefstelle über Hebbels Briefe: Die Briefwechsel von Hofmanns-
thal sind sehr schön. Sie zeigen den Dichter von außen und innen.

95 BW Beer-Hofmann, S. 159.
96 In Anlehnung an Walter Benjamin: Romane lesen. In: Ders.: Gesammelte Schriften. 

Unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Gershom Scho lem hg. von Rolf Tiedemann 
und Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a. M. 21978, Bd. IV, S. 436: »Aber die Kunst des 
Romans wie die Kochkunst beginnt erst jenseits des Rohpro dukts. Und wieviel nahrhafte Sub-
stanzen gibt es, die im Rohzu stand unbekömmlich sind! wie viele Erlebnisse, von denen zu lesen 
ratsam ist, nicht: sie zu haben. Sie schlagen manchem an, der zu Grunde ginge, wenn er ihnen in 
natura begegnete.«

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 171

Jörg Schuster

Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«?
Briefkultur in Zeiten des Ästhetizismus 

Hofmanns thals Korrespondenzen mit Edgar Karg von 
Bebenburg und Ottonie Gräfin Degenfeld

I Eine Welt in der Welt – epistolare Poesis

»Ich glaub immer noch, daß ich im Stand sein werde, mir meine Welt 
in die Welt hineinzubauen.«1 Diese Äußerung aus einem Brief Hugo von 
Hofmanns thals vom 15. Mai 1895 an Richard Beer-Hofmann kann zu-
gleich als Aussage über die Funktion gedeutet werden, die Briefe für den 
Autor besitzen: Es geht um die Etablierung, das Herstellen einer eigenen 
Welt, eines dem eigenen Ich völlig angemessenen Raums, der dennoch 
Teil der realen Welt ist. Daß es sich dabei um eine spezifisch epistolare 
Funktion handelt, geht allein schon aus den medialen Voraussetzungen 
der Gattung ›Brief‹ hervor.2 Briefe ermöglichen zwar die persönliche 
Kommunikation zwischen Absender und Adressat; anders als in der 
mündlichen Kommunikation ist jedoch die Situation der Äußerung, des 
Schreibens, zeitlich und räumlich von der Situation des Empfangs, des 
Lesens, verschieden – das Distanz-Medium Schrift setzt die Abwesenheit 
des Adressaten voraus. Die Briefkommunikation erlaubt dem Autor da-
her, ganz ›bei sich‹ zu bleiben und doch zugleich den Kontakt mit der 
Außenwelt zu wahren.

So tragen Briefe für Hofmanns thal zu Beginn der 1890er Jahre zu-
nächst vor allem zu seiner Selbstvergewisserung und Selbstinszenierung 
als Fin-de-siècle-Ästhet bei, der sich im Einklang mit der geistigen At-
mosphäre seiner Zeit weiß: »Telle est la vie fin-de-siècle«,3 bemerkt er 
am 31. August 1890 in einem Brief an den Schriftsteller-Freund Gustav 
Schwarzkopf; und an Felix Salten schreibt er:

1 BW Beer-Hofmann, S. 47.
2 Vgl. besonders Rainer Baasner: Schrift oder Stimme? Materialität und Medialität des 

Briefs. In: Adressat: Nachwelt. Briefkultur und Ruhmbildung. Hg. von Detlev Schöttker. 
München 2008, S. 53–69.

3 B I, S. 12.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster172

Wir sehen doch eine Menge anderer Dinge und sehen sie anders als andre. 
Wir fürchten uns vor Gespenstern; wir reden gern von hübschen Einrich-
tungsgegenständen, wir sind alle ehrgeizig, ein bißchen verdorben durch 
Sensitivität, aber doch; […] wir erleben bei 3 Seiten Nietzsche viel mehr als 
bei allen Abenteuern unseres Lebens, Episoden und Agonien […].4

Briefe dienen jedoch nicht nur der Artikulation einer artifiziell-sensitiven 
Sonderexistenz, einer Existenz, die mit dem ›Leben‹, in ironischer Ge-
brochenheit, nur durch die Beschäftigung mit Nietzsches Philosophie 
der emphatischen Lebensbejahung verknüpft ist; wie durch die credo-
artige Anapher »wir« und die antithetische Gegenüberstellung mit den 
›andren‹ hervorgehoben wird, stiften Briefe vielmehr auch das Zusam-
mengehörigkeitsgefühl einer Gruppe, die als ›ehrgeizige‹ künstlerisch-
intellektuelle Elite ihrer Zeit gelten möchte.

Bis weit über die Jahrhundertwende hinaus tragen Briefe für Hofmanns-
thal zum Herstellen und Erhalten eines dichten Netzes an Beziehungen 
bei, durch die er seine Zugehörigkeit zur eigenen Zeit empfindet: »Das 
Gefühl, eins zu sein mit meiner Epoche, dieses Gefühl überhaupt ken-
nen gelernt zu haben, danke ich Ihnen«,5 schreibt er etwa an Harry Graf 
Kessler. Die drohende Isolation von der eigenen Zeit und Gesellschaft 
wird durch die Beziehung zu auserwählten Einzelnen aufgehoben. Diese 
elitäre, zumeist auf die Ferne bestehende Gemeinschaft wird herkömm-
lichen sozialen Institutionen wie dem Salon gegenübergestellt: »Das 
Gefühl der gesellschaftlichen geistigen Vereinsamung kann, glaub ich, 
wirklich nicht ein salon von einem nehmen, sondern nur einzelne Men-
schen und die kleinen, ganz kleinen Gruppen, die um solche Menschen 
herum sich bilden«,6 bemerkt Hofmanns thal gegenüber Christiane 
Gräfin Thun-Salm am 23. Juli 1901. Der Salon, als Ort des tendenziell 
öffentlichen, zwanglos-kultivierten und zweckfreien diskursiven Aus-
tauschs von Persönlichkeiten unterschiedlicher gesellschaftlicher Grup-
pen ein Produkt des 18. Jahrhunderts,7 besitzt für Hofmanns thal somit 
keine soziale Funktion mehr. Bevorzugt wird stattdessen der »Zusam-

4 Ebd., S. 57.
5 BW Kessler, S. 64 (16.6.1904).
6 BW Thun-Salm, S. 11f.
7 Zur Geschichte des Salons vgl. Petra Wilhelmy: Der Berliner Salon im 19. Jahrhundert 

(1780–1914). Berlin u. a. 1989; Heinz Gerstinger: Altwiener literarische Salons. Wiener Salon-
kultur vom Rokoko bis zur Neoromantik (1777–1907). Hallein 2002.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 173

menhang der wenigen gleichgesinnten«,8 die Bildung exklusiver künstle-
risch-intellektueller ›Kreise‹, wie dies um die Jahrhundertwende und im 
frühen 20. Jahrhundert Stefan George auf extreme Weise praktizierte.9 
Die Angehörigen eines solchen Kreises sind zwar räumlich oft vonein-
ander getrennt, bleiben aber mittels eines im Laufe des 19. Jahrhunderts 
enorm beschleunigten Transportwesens durch sporadische Besuche und 
durch den Briefverkehr in enger Beziehung miteinander. Hinzu kommt 
im Falle Hofmanns thals, daß während produktiver Phasen Einsamkeit 
und Abgeschlossenheit für den Dichter unabdingbar sind und daher der 
Brief das einzige Mittel des Kontakts ist: »[N]ur ein Fädchen darf sich zu 
Freunden spinnen«.10 Aus den einzelnen »Fädchen« entsteht jenes episto-
lare soziale »Gewebe«11 der über den deutschsprachigen Raum verteil-
ten »Gleichgesinnten«, das geistigen Austausch ebenso garantiert wie es 
durch Distanz den für die poetische Produktion nötigen Spielraum läßt.

Solche weitgehend auf die Schriftlichkeit des Briefwechsels angewiese-
nen Beziehungen bergen jedoch nicht nur stets die Gefahr der schließ-
lich oft zum Bruch führenden Verfehlung in sich;12 das Distanz-Medium 
Schrift, die durch die Abwesenheit des Gegenübers ermöglichte Ima-
gination führen auch dazu, daß die durch Briefe hergestellte ›Welt in 
der Welt‹ eine mehr oder weniger künstlich erzeugte und somit – im 
ursprünglichen Wortsinn – poetische Welt ist. Bei der eigenen ›Welt in 
der Welt‹ handelt es sich, wie Hofmanns thal im Brief an Beer-Hofmann 
schreibt, zwar nicht um eine romantische »Traumwelt«, wohl aber um 
»Potemkin’sche Dörfer«. 13 Der Gefahr, die im Aufbau einer Scheinwelt, 
einer Poetisierung des Lebens besteht, ist sich Hofmanns thal also be-
wußt. Und so wirkt die folgende Passage aus einem Brief an Christiane 

8 BW Borchardt (1994), S. 98 (3.8.1912).
9 Vgl. Stefan Breuer: Ästhetischer Fundamentalismus. Stefan George und der deutsche 

Antimodernismus. Darmstadt 1995; Rainer Kolk: Literarische Gruppenbildung am Beispiel 
des George-Kreises 1890–1945. Tübingen 1998; Ute Oelmann: Der George-Kreis. Von der 
Künstlergesellschaft zur Lebensgemeinschaft. In: Die Lebensreform. Entwürfe zur Neuge-
staltung von Leben und Kunst um 1900. Bd. 1. Hg. von Kai Buchholz u. a. Darmstadt 2001, 
S. 459–464; Wolfgang Braungart u. a.: Platonisierende Eroskonzeption und Homoerotik in 
Briefen und Gedichten des George-Kreises. In: Der Liebesbrief. Schriftkultur und Medien-
wechsel vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Hg. von Renate Stauf u. a. Berlin u. a. 2008, 
S. 223–270.

10 BW Nostitz, S. 119 (23.9.1912).
11 BW Degenfeld (1986), S. 302 (Ende Feb. 1914).
12 Vgl. hierzu den Beitrag von Elsbeth Dangel im vorliegenden Band.
13 BW Beer-Hofmann, S. 47.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster174

Gräfin Thun-Salm beinahe wie eine Beschwörung, um diese Gefahr ab-
zuwenden:

Sie sind für mich recht das Wesen, welches man anzudichten die größte Lust 
hat, wenn man kein Dichter ist: wenn man aber einer ist, so dichtet man 
gerade dasjenige, glaub ich, nicht an, was einem das Leben schöner, reicher 
und lieber macht, weil man sich hütet, es durch den gefährlichen Anhauch 
der poetischen Vision von sich weg, aus dem Leben weg in die Traumwelt 
hinüber zu treiben.14

Hofmanns thals Briefpartner jedoch spüren den »Anhauch der poeti-
schen Vision« durchaus; so ist sich Harry Graf Kessler bewußt, daß er 
ihm »ein point de vue in der Welt, die du um dich aufbaust«,15 ist, er zur 
»Lebensdichtung«16 Hofmanns thals gehört – das »Leben« als zentrales 
Schlagwort der Epoche wird hier abermals auf seine Literarizität hin 
reflektiert. 

Die Frage ist jedoch nicht nur, welche »Grade der Literarizität eines 
Briefes«17 sich bei Hofmanns thal feststellen lassen; zu untersuchen gilt es 
vielmehr auch, welche Konsequenzen diese Literarizität für den Verfasser 
wie für den Adressaten, für die reale Beziehung zwischen den Briefpart-
nern besitzt. Von zentraler Bedeutung sind in diesem Zusammenhang 
die spätestens seit der Mitte der 1890er Jahre in Hofmanns thals Briefbe-
ziehungen zu beobachtenden Versuche ›ästhetischer Erziehung‹.18 Gera-
de in diesen Fällen ist überdeutlich, wie Hofmanns thal durch Briefe eine 
eigene »Welt in die Welt hineinzubauen« versucht, indem er sich auf dem 
Wege der ästhetischen Erziehung ein epistolares Gegenüber heranbildet, 
das seinen eigenen Vorstellungen völlig entspricht – er erzieht sich ein 
ideales literarisches Publikum im Kleinen.

14 BW Thun-Salm, S. 70 (3.3.1903).
15 BW Kessler, S. 126 (26.9.1906).
16 Ebd., S. 159 (28.9.1907).
17 Alexander Košenina: »Der wahre Brief ist seiner Natur nach poetisch«. Vom Briefschrei-

ber zum Autor – am Beispiel Hofmanns thals. In: Autorschaft. Posi tionen und Revisionen. Hg. 
von Heinrich Detering. Stuttgart/Weimar 2002, S. 241–257, hier: S. 254.

18 Vgl. hierzu Anne Overlack: Was geschieht im Brief? Strukturen der Briefkommunika-
tion bei Else Lasker-Schüler und Hugo von Hofmanns thal. Tübingen 1993, S. 74–95.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 175

II Poesie und Leben

Es dürfte kein Zufall sein, daß eines von Hofmanns thals frühesten Pro-
jekten ästhetischer Erziehung in der Auseinandersetzung mit der schwie-
rigen literarischen Leitfigur George entsteht. In einem Brief an diesen 
vom 5. Juli 1896 schreibt er:

Mir schwebt eine Art von Brief an einen sehr jungen Freund vor, der dem Le-
ben dient, und dem gezeigt werden soll, daß er sich mit dem Leben niemals 
recht verknüpfen kann, wenn er sich ihm nicht zuerst in der geheimnisvollen 
Weise entfremdet, deren Werkzeug das Aufnehmen von Dichtungen ist.19 

In einem Brief schildert Hofmanns thal hier den Plan eines fingierten Brie-
fes, den er als Einleitung zu einem Band von Georges »Blättern für die 
Kunst« konzipierte. Dieser Plan ist zunächst einmal im Zusammenhang 
mit einer Auseinandersetzung zu sehen, die in den Monaten zuvor den 
Briefwechsel mit George bestimmte: Hofmanns thal hatte dem ›Meister‹ 
im März 1896 den Besuch eines Freundes, des Grafen Joseph Schön-
born, angekündigt, der, wie Hofmanns thal schrieb, »völlig dem Leben 
an[gehöre], keiner Kunst.«20 Entsetzt hatte George entgegnet: »wer gar 
keiner kunst angehört darf sich der überhaupt rühmen dem leben anzu-
gehören? Wie? höchstens in halb-barbarischen zeitläuften.«21 Die Aus-
einandersetzung spiegelt in nuce jenen grundlegenden Konflikt wider, 
der zwischen George und Hofmanns thal immer wieder von neuem 
aufbrach: Während jener sich das wahre »Leben« nur als esoterische 
Existenz innerhalb eines elitären Künstler-Zirkels vorstellen konnte, be-
stand dieser – trotz aller eigenen ästhetizistischen Neigungen – auf dem 
Kontakt zum (auch ›barbarisch‹-banalen) »Leben«; dies schloß Freund-
schaften mit Nicht-Künstlern und Vertretern anderer künstlerischer 
Positionen ebenso ein wie die Bereitschaft, sich zum Zweck des Errei-
chens größerer Publikumsschichten – sehr zu Georges Verdruß – auch 
populärer Publikationsorgane und des Theaters zu bedienen. Der Plan 
eines »Briefes an einen sehr jungen Freund« versucht, beide Positionen 

19 BW George (1953), S. 102f.; vgl. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 13f. 
und 254f.; vgl. ferner Marco Rispoli: »Wozu Kunst?« Hugo von Hofmanns thals wirkungs-
ästhetische Reflexionen. In: Sprachkunst 36 (2005), S. 51–67.

20 BW George (1953), S. 86 (13.3.1896).
21 Ebd., S. 87 (21.3.1896).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster176

miteinander in Einklang zu bringen, indem zum einen die Dignität der 
Dichtung als Bildungserlebnis betont wird, die Dichtung zum anderen 
aber dennoch in den Dienst des Lebens gestellt wird – »das Aufnehmen 
von Dichtungen« dient als »Werkzeug« dazu, »sich mit dem Leben recht 
[zu] verknüpfen«.

Neben der Auseinandersetzung mit George über grundlegende ästhe-
tische Positionen erscheint in werkgeschichtlicher Hinsicht interessant, 
daß sich Hofmanns thal in diesem nicht realisierten Projekt bereits jener 
Form des fingierten Briefs bedienen wollte, die er später unter ande-
rem mit dem »Chandos-Brief« und den »Briefen des Zurückgekehrten« 
verwirklichte. Von entscheidender Bedeutung ist dabei im Fall des für 
die »Blätter für die Kunst« geplanten Essays, daß Hofmanns thal – wie 
100 Jahre zuvor Friedrich Schiller – sein Programm einer ›ästhetischen 
Erziehung‹ in Briefform konzipiert. Gerade die Gattung ›Brief‹, die selbst 
im Spannungsfeld zwischen Leben und Kunst, zwischen pragmatischer 
Alltagskommunikation und Literarizität, zwischen vermeintlicher Au-
thentizität und Inszenierung angesiedelt ist, scheint dazu geeignet, das 
für Hofmanns thal wie für die gesamte Epoche der Jahrhundertwende 
zentrale Problem des Konflikts zwischen Leben und Kunst zu behan-
deln. Jedenfalls ist dieses Problem von grundlegender Bedeutung auch 
innerhalb zahlreicher tatsächlicher Briefwechsel Hofmanns thals – insbe-
sondere in den Korrespondenzen mit Edgar Karg von Bebenburg und 
Ottonie Gräfin Degenfeld, die im Mittelpunkt der folgenden Überlegun-
gen stehen.

III »Poetische Interpretation des gemeinen und farblosen«: Hofmanns-
thals Briefwechsel mit Edgar Karg von Bebenburg

Wie im geplanten fingierten Brief bilden im Briefwechsel mit Edgar Karg 
von Bebenburg, einem jungen Seekadetten, mit dem Hofmanns thal seit 
dem Sommer 1892 befreundet war, die Begriffe »Leben« und »Kunst« 
die zentrale Antithese, die in unterschiedlichen Konstellationen entfaltet 
wird. Bereits in seinem Brief vom 6. September 1892 verteilt Hofmanns-
thal auf prägnante Weise die Rollen zwischen den beiden Briefpartnern: 
»Du siehst Gegenden und ich lese Bücher; Du hast die schönen wirk-
lichen Gefahren und ich wenigstens manchmal den Reiz erregenden 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 177

Durcheinanders.«22 Kaum überraschend mündet diese Gegenüberstel-
lung in die für den frühen Hofmanns thal typische Klage über die Defizi-
enz der eigenen ästhetischen Existenzweise; es finden sich hier Passagen, 
die einem Monolog Claudios aus »Der Tor und der Tod« oder dem 1893 
veröffentlichten d’Annunzio-Essay entstammen könnten:

[…] mir fehlt die Unmittelbarkeit des Erlebens; ich sehe mir selbst leben zu 
und was ich erlebe ist mir wie aus einem Buch gelesen; erst die Vergangen-
heit verklärt mir die Dinge und gibt ihnen Farbe und Duft. Das hat mich 
wohl auch zum »Dichter« gemacht, dieses Bedürfnis nach dem künstlichen 
Leben, nach Verzierung und poetischer Interpretation des gemeinen und 
farblosen. (S. 19)

Beschreibungen wie diese finden sich in den Briefen der folgenden Mo-
nate und Jahre fast durchgehend. Hofmanns thal fühlt sich

[…] wie ein Gespenst bei hellem Tage, fremde Gedanken denken in einem, 
alte, tote, künstliche Stimmungen leben in einem, man sieht die Dinge wie 
durch einen Schleier, wie fremd und ausgeschlossen geht man im Leben 
herum, nichts packt, nichts erfüllt einen ganz: endlich bricht doch etwas 
menschliches, etwas ursprüngliches durch. Bei mir ists jetzt eine grenzenlose, 
heftige Sehnsucht nach Natur, nicht nach träumerischem Anschaun, sondern 
nach tätigem Ergreifen der Natur, nach Wandern, Jagen, womöglich nach 
Bauernleben (S. 32; 30.5.1893).

Seinem »Dasein«, so Hofmanns thal, hafte »etwas recht gekünsteltes […], 
etwas scheinmäßiges« an (S. 55; 17.9.1894).

Im Vergleich mit dem weltreisenden Seekadetten schneidet der Dich-
ter also scheinbar alles andere als glänzend ab; so heißt es in einem 
Brief vom Dezember 1892: »Mein äußeres Leben ist natürlich viel farb-
loser als Deines: wenn Du nicht Schumann’sche Musik und Musset’sche 
Verse statt violetter Sonnenuntergänge, Affen und Lianen gelten lassen 
willst.« (S. 23; 12.–15.12.1892) Doch hier beginnt sich die Konstellation 
zwischen den Briefpartnern bereits zu verändern. Zum einen wird mit 
den »violette[n] Sonnenuntergänge[n]« ein ästhetizistisches Naturbild 
entworfen, das seine farbliche Entsprechung nicht zufällig in der artifizi-
ellen materialen Gestaltung der Briefe findet: Karg und Hofmanns thal 
verwenden für ihre Korrespondenz eine spezielle violette Tinte – zu-
mindest in dieser Hinsicht ist somit nicht einer von beiden ›farbloser‹, 

22 BW Karg-Bebenburg, S. 20; Nachweise im Folgenden nach dieser Ausgabe im fortlau-
fenden Text; Hervorh. immer im Orig.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster178

vielmehr ist die Briefwelt in ein einheitlich exquisites Violett getaucht.23 
Zum anderen deutet Hofmanns thal im einschränkenden Konditional-
satz »wenn Du nicht Schumann’sche Musik und Musset’sche Verse […] 
gelten lassen willst« bereits die Gleichberechtigung der Kunst neben dem 
Leben an, die gleich darauf in einer etwas schiefen Antithese weiter aus-
geführt wird:

Aber schließlich ist auch in künstlichen Dingen ebenso unendlich viel stür-
mende und liebliche, verwirrende und berauschende und versteinernde 
Schönheit eingesperrt, als aus den Südseestürmen, den Grabkammern der 
Pharaonen und schweigenden Tropenwäldern atmet. (S. 23)

Hier wird den »künstlichen Dingen« neben »Südseestürmen« und »Tro-
penwäldern« nicht nur das artifizielle Phänomen der »Grabkammern 
der Pharaonen« gegenübergestellt. Auch das »Schweigen« der Tropen-
wälder bedeutet wiederum eine poetische Stilisierung. Letztlich ist die 
Schönheit der Kunst derjenigen des Lebens somit nicht nur gleichran-
gig, vielmehr ist es die Poesie, die das Leben überhaupt erst zu verklä-
ren vermag – freilich um den Preis der Versteinerung; es ist, so belehrt 
Hofmanns thal den Freund, »die Aufgabe der großen Künstler, schöne 
aufregende und beruhigende Bücher aus dem unscheinbaren Leben zu 
machen.« (S. 94; 22.8.1895)

Genau diese Erkenntnis hatte auch Karg von Bebenburg bereits 
Hofmanns thals beharrlichen Versuchen, die Realität seines Dienstes auf 
See zu verklären, entgegengehalten: »Wenn mans in Büchern liest, ist’s 
recht lustig, wenn mans mitmacht: im Anfang findet mans schneidig, 
dann passabel, dann kommt der Ekel«. (S. 27; 13.3.1893) Den Dichter 
hält dies jedoch nicht davon ab, das Leben auf See auch weiterhin un-
ter Verweis auf das »Bewußtsein, ungeheure, allen Menschen ehrwür-
dige Entfernungen durchmessen zu haben« (S. 32; 30.5.1893), zu idea-
lisieren: »Wenn man so in einem eisernen Schiff, wie in einer riesigen 
Wiege, durch die große Einsamkeit schaukelt, ist es verhältnismäßig 
nicht schwer, ein braver Mensch und ein gentleman zu bleiben.« (S. 37; 
10.10.1893). Nicht nur in Büchern, sondern auch in Briefen findet also 
die Poetisierung des Lebens statt. Hofmanns thal als Dichter besitzt inner-

23 Vgl. hierzu den Katalogbeitrag von Katja Kaluga zu Hofmanns thals Brief an Edgar Karg 
von Bebenburg vom 27. August 1892, in: Der Brief – Ereignis & Objekt. Katalog der Ausstel-
lung im Freien Deutschen Hochstift – Frankfurter Goethe-Museum. Hg. von Anne Bohnen-
kamp und Waltraud Wiethölter. Frankfurt a. M./Basel 2008, S. 53f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 179

halb dieses Briefwechsels die Deutungsmacht, er verteilt nicht nur die 
Rollen und deutet den Alltag des Briefpartners poetisch um, er erschafft 
sein epistolares Gegenüber in gewisser Weise auch überhaupt erst em-
pathisch: »Vor Dir«, so schreibt Karg von Bebenburg am 14. Oktober 
1894, »hat mich noch niemand in meinen Gedanken ergänzt« (S. 61). 
In der Tat begnügt sich Hofmanns thal nicht mit den realen Briefen des 
Freundes, sondern amplifiziert sie, erschafft sie erst im Akt der Rezepti-
on: »So antworte ich auch heute in Gedanken auf einen viel längern und 
ausführlichern Brief als Du mir von Bombay aus wirklich geschrieben 
hast« (S. 22).

Beim Brief handelt es sich also um ein überaus geeignetes Terrain für 
den Dichter. Zwar bringt Hofmanns thal dem Briefwechsel zu Beginn 
eine konträre Erwartung entgegen. In seinem Tagebuch erfindet er an-
läßlich des Empfangs des ersten Briefs von Edgar Karg von Bebenburg 
eigens die Rubrik »Thatsachen«.24 Doch bereits die Verabredung, die 
eigenen Briefe jeweils zu nummerieren,25 verweist auf die Bewußtheit, 
mit der die briefliche Kommunikation in Angriff genommen wird. Und 
bei genauem Hinsehen wird auch das Moment der Literarisierung be-
reits im ersten an Karg von Bebenburg gerichteten Brief vom 22. August 
1892 deutlich, obwohl dieser auf den ersten Blick nur den Charakter 
einer unscheinbaren kurzen, pragmatischen Mitteilung besitzt. Für eine 
raffinierte Brief-Strategie spricht allein schon der kunstvolle hypotakti-
sche Stil dieses Eröffnungsbriefs, durch den der Freund in geschliffener 
Form umworben und zugleich gewissermaßen ins epistolare Labyrinth 
gezogen wird: 

Dein Versprechen, Herrn Oliphant bis zu den Antipoden mitzunehmen, gibt 
mir einen Vorwand, Dir noch einmal in 3 Worten zu sagen, daß mir die Erin-
nerung an die wenigen Stunden unsres Verkehrs eine wirkliche und herzliche 
Freude ist. (S. 17) 

Das im Zentrum stehende Moment der Erinnerung verweist nicht nur 
auf die zeitliche und räumliche Distanz als Möglichkeitsbedingungen 
der Gattung ›Brief‹ – in diesem Fall konkret auf die Tatsache, daß der 
Adressat gerade zu einer zweijährigen Weltumsegelung mit der österrei-

24 Vgl. hierzu ebd., S. 291f.
25 Vgl. den Brief von Edgar Karg von Bebenburg vom 27. August 1892; BW Karg-Beben-

burg, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster180

chischen Marine aufgebrochen ist. Das Gebiet der Erinnerung erscheint 
insbesondere als ein adäquates Spielfeld für den Dichter, dem »erst die 
Vergangenheit […] die Dinge [verklärt]« (S. 19; 6.9.1892).

In diesem Zusammenhang ist auch der Wirkungszweck des Eröff-
nungsbriefs zu sehen. Er besteht nicht nur darin, sich gleichermaßen 
epistolar und literarisch (durch das Übersenden der Memoiren Lau-
rence Oliphants) in Erinnerung zu rufen, er besteht vielmehr vor allem, 
Übereinstimmung stillschweigend voraussetzend, im Herstellen einer 
exklusiven Beziehung zum Briefpartner. Durch eine polemische antithe-
tische Gegenüberstellung der ›wenigen‹ und der ›vielen‹, die zudem als 
Angehörige der »sogenannten Gesellschaft« ironisiert werden, wird die 
erfolgte Begegnung idealisiert: »Du weißt ganz ebenso gut wie ich, wie 
selten mit den jungen Herren der sogenannten Gesellschaft etwas an-
zufangen ist, wie wenig wirkliche Menschen man eigentlich begegnet.« 
(S. 17) Daß die Beziehung »wirklicher Menschen«, die eine »wirkliche Freu-
de« hervorruft, gerade auch in kommunikativer Hinsicht einen privi-
legierten Status innerhalb des sonstigen sozialen Umfelds besitzt, wird 
schließlich durch den expliziten Verzicht auf die »conventionelle Lüge« 
(S. 17) hervorgehoben, mit der der einschmeichelnde Initialbrief keines-
wegs verwechselt werden soll.

Was schließlich das Verhältnis von Kunst und Leben betrifft, das im 
Verlauf des Briefwechsels zum zentralen Thema wird, so ist diese An-
tithese in nuce bereits in den Begriffen »Herr[…] Oliphant« und »Anti-
poden« enthalten – also darin, daß der Wunsch des Freundes, die von 
Hofmanns thal empfohlenen Memoiren Laurence Oliphants mit auf sei-
ne Weltreise zu nehmen, den Anlaß zu diesem ersten Brief gibt. Das 
Problem von Kunst und Leben wird hier zusätzlich dadurch gespiegelt, 
daß es sich bei diesem Werk zwar um Literatur, aber zugleich um die 
Memoiren eines Mannes mit einem – nach Hofmanns thals Einschät-
zung – »titanische[n] Durst nach Aufregung, nach aktivem Leben, […] 
nach dem Getöse der Menge«26 handelt. Implizit findet diese Lebens-
fülle in Hofmanns thals Brief in der Metonymie »Herr Oliphant« Aus-
druck – hier spielt Literatur Leben.

In noch stärkerem Maße geht das Ziel des Aufbaus einer poetischen 
Briefwelt aus dem nächsten, zwei Wochen später verfaßten Brief an Karg 

26 Hugo von Hofmanns thal: Englisches Leben. In: GW RA I, S. 127–138, hier: S. 130.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 181

von Bebenburg hervor. Zwar konstatiert Hofmanns thal die Aporie, die 
im Schreiben über das eigene Leben besteht: »Das Wichtige, was wir er-
leben, werden wir uns nicht erzählen können; denn wir werden es nicht 
bemerken.« Das ›eigentliche‹ Leben entgeht somit gerade der Wahrneh-
mung und dem Schreiben. »Aber«, so fährt Hofmanns thal fort,

ich glaube, wir können manchmal ein Stückchen subiectiver Stimmung und 
Emp findung auf so ein Stück Papier schreiben und es wird eine Correspon-
denz daraus werden, wie im vorigen Jahrhundert, wo die Leute viel hübscher 
geschrieben haben, viel graciöser und viel vornehmer – wahrscheinlich weil 
die Briefe von einem deutschen Nest zum andern einen Monat brauchten. 
(S. 20; 6.9.1892)

Durch diesen Erwartungshorizont, die programmatisch verordnete imi-
tatio von Briefen des 18. Jahrhunderts, erscheint der Briefwechsel mit 
Karg von Bebenburg von vornherein historisch und literarisch perspek-
tiviert und somit künstlich gebrochen – wir befinden uns auf dem terrain 
des Dichters und Ästheten, dem »die Unmittelbarkeit des Erlebens« fehlt 
und für den deshalb die Kommunikation an Reiz gewinnt, je schwieriger 
sie sich gestaltet, je mehr Hindernisse (etwa durch lange Transportzei-
ten) ihr in den Weg gestellt sind.

Empfiehlt Hofmanns thal hier für den Briefwechsel mit dem Freund 
die Orientierung an historischen Vorbildern, so vergleicht er in seinem 
»an den Schiffsleutnant E. K.« gerichteten Aufsatz »Die Briefe des jungen 
Goethe« aus dem Jahr 1904 in exakter Umkehrung Goethes Jugendbrie-
fe mit der eigenen Korrespondenz des Schiffsleutnants. Die von diesem 
geschriebenen und empfangenen Briefe evozierten, so Hofmanns thal in 
seinem Aufsatz, den »Duft eines Frauenhaares«, den »Flug schwarzer 
Schwäne«, den »Hauch eines Abends«, den »Duft einer Wange, einer 
Schläfe, mit den Lippen gestreift, bis ins Mark gefühlt, einmal gefühlt 
und nicht wieder«,27 sie evozieren das Bild eines Freundes, »wie er ru-
dert auf dem See, wie er ans Land springt zwischen den Büschen, einem 
hellen Kleide nach, als wärs ein Schmetterling«.28 Ganz im Gegensatz zu 
Hofmanns thals Deutung sind solche Beschreibungen gerade kein au-
thentischer »Spiegel […], der klein aber scharf und fein das Leben eines 

27 Hugo von Hofmanns thal: Die Briefe des jungen Goethe. In: GW RA I, S. 325–328, 
hier: S. 326.

28 Ebd., S. 327.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster182

entfernten Freundes vor zaubert«,29 und schon gar nicht können diese 
Schilderungen als adäquater Vergleich für Goethes Jugendbriefe dienen; 
sie geben vielmehr exakt das ästhetizistische Inventar des Jugendstils der Jahr-
hundertwende wieder. In der epistolaren imitatio der Darstellung »sub-
iectiver Stimmung und Emp findung«, wie sie aus dem 18. Jahrhundert 
bekannt ist, geht es also in den Zeiten des Ästhetizismus um 1900 nicht 
mehr wie noch 100 Jahre zuvor um die emphatische Selbst-›Erfindung‹ 
des modernen Subjekts im Brief,30 sondern darum, den literarisch-ästhe-
tischen Thesaurus der Jahrhundertwende zu reproduzieren.

Und so kann Hofmanns thal, der dem Freund aufgrund des 
»Fremdartige[n] und Entfernte[n]« seiner Beschreibungen durchaus »ei-
nen gewissen großen Stil« (S. 34; 5.8.1893) zuerkennt, problemlos eine 
Passage aus einem von dessen Briefen in sein »Gespräch über Gedichte« 
integrieren.31 Die Briefe Hofmanns thals wiederum besitzen aus der Per-
spektive des Empfängers ohnehin die Aura eines erhaben-unverständli-
chen Werks:

Deine Briefe verursachen mir immer od. fast immer ein doppeltes Gefühl, 
eins der Un ruhe u. ein andres von Glück. Ein Viertel von dem was Du 
schreibst versteh ich gewöhn lich nicht od. ich ahne es nur mit dem letzten 
Fühlhorn meiner tastenden Seele. […] Hie u. da kann ich Stellen aus Deinen 
Briefen monatelang auswendig, citiere sie, sag sie an dern Menschen, denen 
ich Gutes tun will […] (S. 95; 24.8.1895).

Die Briefe erhalten somit nicht nur den Status eines dichteri schen 
Werks, das auswendig gelernt und zitiert wird, in ihrer beunruhigenden 
Unverständ lichkeit, ihrem »nur mit dem letzten Fühlhorn [der] tasten-
den Seele« zu ahnenden Gehalt, der in seiner virtuosen Enigmatik den-
noch eine Glücksverheißung impliziert, befinden sie sich konkret in der 
Nähe zu Hofmanns thals symbolistischem Frühwerk. Der Autor bestätigt 
dies selbst, wenn er im Dezember 1899 dem Freund gegenüber äußert: 
»Du schreibst auch, ich sollte Dich meinen Arbeiten näher bringen. Ich 

29 Ebd.
30 Vgl. zur Briefkultur der Empfindsamkeit im 18. Jahrhundert Tanja Reinlein: Der Brief 

als Medium der Empfindsamkeit. Erschriebene Identitäten und Inszenierungspoten tiale. 
Würzburg 2003; für die Zeit um 1800 vgl. Karl Heinz Bohrer: Der romantische Brief. Die 
Entstehung ästhetischer Subjektivität. Frankfurt a. M. 1989.

31 Vgl. Hofmanns thals Brief vom 11. Juli 1903: »Ich habe ein paar Sätze aus Deinem 
Brief in die Arbeit hinübergenommen an der ich gerade arbeite.« (S. 203) Es handelt sich 
um die Passage über den auf Hundswache befindlichen Seemann aus dem »Gespräch über 
Gedichte«; vgl. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 74–86, hier: S. 84f. und 343.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 183

kann mir nicht denken, daß sie Dir so fern liegen. Sie sind nicht gar 
so viel anders als z. B. die Briefe, die ich Dir in früheren Jahren ge-
schrieben habe.« (S. 152; 8.12.1899) So kann es nicht verwundern, daß 
in einer Auswahlausgabe »Frü hester Schriften« Hofmanns thals, deren 
Her ausgabe seit 1905 geplant war, 13 Briefe an Edgar Karg von Beben-
burg enthalten sein sollten,32 und zwar, wie Hofmanns thal dem Freund 
mitteilt, »als das Symbol einer gewissen Generation« (S. 223; 29.5.1905). 
Über diese repräsentativ-literarische Rolle gegenüber dem Brief-Freund 
ist sich Hofmanns thal bereits früh im klaren: »Es ist möglich, daß für 
mich teilweise gewisse Bücher das bedeuten, was ich für Dich bedeute: 
einen Mitlebenden, der sich mitteilt.« (S. 93; 22.8.1895)

Dominiert somit im Briefwechsel mit Edgar Karg von Bebenburg die 
Kunst völlig über das Leben, so ist es nur konsequent, daß schließlich 
auch die antithetische Rollenverteilung, der zufolge Hofmanns thal die 
Kunst, der Briefpartner dagegen das Leben verkörpert, hinfällig wird. 
Zwar empfindet der Freund einerseits »Lust am Unruhigen« (S. 165; 
5.8.1900) und »Freude [… daran], daß ich so nachschwimmen und her-
umschaukeln kann« – er hat nach seiner eigenen Einschätzung »wirklich 
sehr viel vom Wellenschlag« (S. 165). Damit erscheint er als ein gerade-
zu paradigmatischer Vertreter des »Lebens«, wie es um 1900 konzipiert 
wird; gerade die Welle – und generell das Bild des Meeres – ist in der 
Kunst und Literatur der Jahrhundertwende ein wichtiges Symbol für den 
zentralen, monistisch konzipierten Begriff des »Lebens«, das als »ewige[r] 
Strom des Werdens und Vergehens«33 aufgefaßt wird: »Bewegung, Welle 
ist Leben«, formuliert Hofmanns thal selbst 1892.34 Andererseits lassen 
aber nicht nur seine zahlreichen, schließlich zum frühen Tod führenden 
Krankheiten den Freund als Vertreter des »Lebens« ungeeignet werden; 
als Problem erweist sich vielmehr insbesondere das »Nachschwimmen« 
und »Herumschaukeln« selbst: Karg von Bebenburg fürchtet, der Hete-
rogenität der Eindrücke nicht gewachsen zu sein, da diese die Kohärenz 

32 Vgl. Hugo von Hofmanns thal: Anordnung einer Ausgabe seiner ›Frühesten Schriften‹. 
Hg. von Hilde Burger. In: Neue Rundschau 73 (1962), H. 4, S. 583–610.

33 Wolfdietrich Rasch: Fläche, Welle, Ornament. Zur Deutung der nachimpressionisti-
schen Malerei und des Jugendstils. In: Ders.: Zur deutschen Literatur seit der Jahrhundert-
wende. Gesammelte Aufsätze. Stuttgart 1967, S. 186–220, hier: S. 201.

34 Hugo von Hofmanns thal: Aufzeichnungen aus dem Nachlaß (1889–1929). In: GW RA 
III, S. 343.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster184

seines Ichs bedrohe.35 Er hat Angst, »daß ich einfach aufgelöst werde 
wie Zucker in Wasser« (S. 154; 12.12.1899). Hofmanns thal erkennt die-
se Gefahr bereits früh und äußert die Hoffnung, dem Freund möge es 
gelingen, »irgendwelche Kontinuität der Seele unter diesen Betäubungen 
zu bewahren und [sich] dann und wann aufs Leben zu besinnen.« (S. 48; 
17.7.1894)

Der Dichter gibt also Ratschläge auch für das Leben und wird vom 
Freund in dieser Rolle vorbehaltlos anerkannt. So fragt er Hofmanns thal 
nicht nur fortwährend, was und wie er lesen soll, sondern stellt ihm in 
einem Brief vom September 1894 die Gretchen-Frage: »Was nennst Du 
das Leben begreifen?« (S. 56; 23.9.1894) Hofmanns thals Einschätzung 
ist für den Briefpartner nicht frei von Irritationen. Bereits einen Monat 
zuvor hatte er den Begriff des Lebens pejorativ verwendet: »Das Leben 
ist für uns alle unsagbar schwer, tückisch und grenzenlos übelwollend«; 
als Ideal gilt daher, »daß man besser und vornehmer ist, als das Leben. 
[…] im Ertragen liegt alles Schöne und Wertvolle.« (S. 52; 21.8.1894) 
Nicht dionysische Auflösung, nicht das Aufgehen im Leben ist das Ziel, 
sondern gentlemanhaftes Bewahren der Haltung.36 Irritierend für Karg 
von Bebenburg ist dabei besonders, daß Hofmanns thal Wissen und Bil-
dung ablehnt, von denen er selbst sich gerade Orientierung verspricht. 
Leidenschaftlich polemisiert der Dichter, Nietzsches Kritik an einer 
»Belehrung ohne Belebung«, an einem »Wissen, bei dem die Thätig-
keit erschlafft«,37 aufgreifend, gegen die »seelenlose Vielwisserei« (S. 57; 
27.9.1894) der »Bildungsphilister« (S. 54; 17.9.1894). Gerade sie erzeuge

die Auffassung von der Unzulänglichkeit des einzelnen Lebens im Verhält-
nis zu der ungeheuren Masse des notwendig zu wissenden, und damit eine 
große Mutlosigkeit und ein Verzichten des Einzelnen, je für sich selber zu 
einem Ende kommen, mit dem Leben fertig werden, für sich etwas ganzes 
vorstellen zu wollen. (S. 57f.)

35 Vgl. den Brief vom 16. November 1899; S. 146–151.
36 Auf das ›Gentleman‹-Ideal nimmt Hofmanns thal im zitierten Brief explizit Bezug; vgl. 

zu diesem Topos Martina Lauster: The Gentleman Ideal from Lichtenberg to Hofmanns thal. 
In: German Literature, History and the Nation. Hg. von Christian Emden. Oxford u. a. 2004, 
S. 143–162.

37 Friedrich Nietzsche: Unzeitgemäße Betrachtungen. Zweites Stück: Vom Nutzen und 
Nachtheil der Historie für das Leben. In: Ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe 
in 15 Einzelbänden. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/New York 
1988, S. 243–334, hier: S. 245.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 185

Doch was hat Hofmanns thal dem entgegenzusetzen, wie lautet seine 
Bewältigungsstrategie gegenüber der als sinnlos erkannten Akkumula-
tion von Wissen? Zum einen sind es für ihn natürlich die Künstler, die 
»das schauernde Begreifen der Existenz« (S. 54) leisten. Es ist, wie er 
dann einem größeren Publikum gegenüber im Vortrag »Der Dichter und 
diese Zeit« von 1906 formuliert, das Vermögen der Dichter, »zu schaf-
fen den Zusammenhang des Erlebten, den erträglichen Einklang der 
Erscheinungen«.38 Zum anderen aber vermag es, in engem Zusammen-
hang hiermit stehend und den »Chandos-Brief« von 1902 vorwegneh-
mend, die epiphanische »blitzartige[…] Offenbarung für den Moment« 
(S. 58), die Ganzheit des Lebens aufscheinen zu lassen:

Daß […] alle, alle Dinge im Dasein […] auf einander zu beziehen, ja wesens-
gleich sind, jeder Einwirkung auf einander fähig, und in einem gewissen, 
geheimnisvollen moralischen Zusammenhang stehend […], das mit der Seele 
zu spüren, nicht mit dem Verstand, das nenn ich ungefähr das Begreifen des 
Lebens (S. 58f.).

Es geht dabei jedoch nicht nur um monistische All-Verbundenheit, son-
dern auch um ein poetisches Konzept. So hebt Hofmanns thal die sprach-
lich-semiotischen Implikationen der geschilderten Ganzheitserfahrung 
hervor: »Alle toten und lebenden Dinge sind und bedeuten« (S. 58). Die 
Bedeutung der Dinge auszusprechen, ist aber wiederum das Privileg des 
Dichters, denn »Dichtkunst heißt doch, glaub ich, Deutekunst.« (S. 54) 
Und so ist ja auch die Literatur – insbesondere um 1900 bei Autoren wie 
Rilke, Hofmanns thal oder Joyce39 – der ›Ort‹, an dem die epiphanische 
Ganzheitserfahrung artikuliert oder überhaupt erst poetisch hergestellt 
wird. Generell ist ferner die Wirkung der Dichtung, wie sie Hofmanns-
thal schon 1896 in seinem Vortrag »Poesie und Leben« beschreibt, vor 
allem durch das Moment der Flüchtigkeit mit der Epiphanie verwandt; 
Gedichte, so Hofmanns thal, riefen »einen genau umschriebenen, traum-
haft deutlichen, flüchtigen Seelenzustand hervor«.40

38 Hugo von Hofmanns thal: Der Dichter und diese Zeit. In: GW RA I, S. 54–81, hier: 
S. 75.

39 Vgl. hierzu noch immer grundlegend Theodore Ziolkowski: James Joyces Epiphanie 
und die Überwindung der empirischen Welt in der modernen deutschen Prosa. In: DVJ 35 
(1961), S. 594–616.

40 Hugo von Hofmanns thal: Poesie und Leben. In: GW RA I, S. 13–19, hier: S. 16; vgl. 
Rispoli, »Wozu Kunst« (wie Anm. 19).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster186

Inwiefern das epiphanisch-poetische Ganzheitskonzept als pädagogi-
scher Wink für den Freund Edgar Karg von Bebenburg nützlich ist, 
muß dahingestellt bleiben. Zwar mag es einerseits der Inkohärenz der 
Zeit und des Subjekts – sei es der reale Freund oder der erfundene 
Lord Chandos – entgegenwirken. Doch handelt es sich andererseits um 
eine flüchtige (und also selbst wiederum diskontinuierliche) ästhetische 
Erfahrung, deren Wert in lebenspraktischer Hinsicht um so mehr be-
schränkt ist, als sie – außer in der poetischen Darstellung – kaum ›aktiv‹ 
hergestellt werden kann.

Wie auch immer der pädagogische Nutzen beurteilt werden mag – deut-
lich geworden ist im Verlauf des Briefwechsels jedenfalls, daß an die 
Stelle der scheinbaren Überlegenheit des Freunds Edgar Karg von Be-
benburg als Vertreter des ›Lebens‹ der universale Deutungsanspruch des 
Künstlers über das Leben tritt. In der Tat wird somit nicht in einem 
fingierten »Brief an einen sehr jungen Freund«, wie ihn Hofmanns thal 
für die »Blätter für die Kunst« plante, sondern in realen Briefen an einen 
jungen Freund demonstriert, daß »er sich mit dem Leben niemals recht 
verknüpfen kann, wenn er sich ihm nicht zuerst in der geheimnisvol-
len Weise entfremdet, deren Werkzeug das Aufnehmen von Dichtungen 
ist.«41

IV »Erträglicher Einklang der Erscheinungen« – Epiphanie, Intérieur, Brief

Die ästhetische Erziehung, die Hofmanns thal in seinem Briefwechsel 
mit Edgar Karg von Bebenburg entwirft, ist symptomatisch für die 
kulturgeschichtliche Situation um die Jahrhundertwende. Diese Situa-
tion hat einer der wohl aufmerksamsten Zeitzeugen der Epoche, Har-
ry Graf Kessler, in seiner Autobiographie »Gesichter und Zeiten«, wie 
Hofmanns thal die Typen des deutschen Bildungs-Philisters und des eng-
lischen Gentleman einander gegenüberstellend, exakt geschildert. Die 
eigene Generation, so Kessler, sei zunächst in jugendlichem Übermut 
unter dem Einfluß Nietzsches ausgezogen, um mit dem »Überlebten, 
Faulen, Muffigen«42 aufzuräumen, einen »Kampf […] mit dem Satten 

41 BW George (1953), S. 102f.
42 Harry Graf Kessler: Gesichter und Zeiten. Frankfurt a. M. 1962, S. 241.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 187

und Zufriedenen dieser materiell und geistig fetten Zeit«43 zu führen und 
einen neuen »Menschentyp« zu etablieren, »ein[en] neue[n] Mensch[en], 
der der immer schneller rasenden Zeit mit ihren unbegrenzten Mög-
lichkeiten und unerprobten Versuchungen aus sich selbst, ohne äußere, 
weltliche oder religiöse Stützen, gewachsen wäre.«44 Es handelt sich um 
das auch von Hofmanns thal propagierte Ideal des ›vornehmen‹ Men-
schen, der aus eigener Kraft dem ›Zuviel‹, der modernen unbehaglichen 
Welt in ihrer ungeformten Fülle entgegenzutreten vermag. Allerdings 
stellt Kessler in seiner Autobiographie fest, daß die Betonung des »Vor-
nehmen«, »Kultivierten« und »Verfeinerten« auf der Suche nach diesem 
neuen Menschentyp zu einer Reduktion führte – der »neue Mensch« 
erscheint zunächst fast ausschließlich im Bereich des Ästhetischen:

Während unüberwindliche Hindernisse sie vorläufig noch von der Gestal-
tung des praktischen Lebens, des Staates und der Wirtschaft fernhielten, stieß 
die Anpassung an das neue Lebensgefühl in der Kunst auf die schwächsten 
Widerstände. In ihr offenbarte sich daher zuerst die tiefe Wandlung vom 
alten zum neuen Menschen, die später alles andere erschüttern mußte.45

Auch Kesslers Darstellung zufolge ging es der selbsternannten gesell-
schaftlich-künstlerischen Elite um die Jahrhundertwende, ähnlich wie 
Hofmanns thal am 6. September 1892 an Karg von Bebenburg geschrie-
ben hatte, zunächst einmal um ein »künstliche[s] Leben«, um die »Ver-
zierung und poetische[ ] Interpretation des gemeinen und farblosen.« 
Kessler hebt in diesem Zusammenhang insbesondere die kunstgewerb-
liche »Gestaltung ihrer täglichen Umgebung, ihrer Gebrauchsgegen-
stände, Wohnräume, Lebensatmosphäre«46 hervor, wie er selbst sie in 
seiner Weimarer Wohnung als Jugendstil-Intérieur von Henry van de 
Velde verwirklichen ließ. Wie im epiphanischen Erlebnis, das temporal 
als ekstatisch aus dem gewöhnlichen Leben herausgehobener Augen-
blick inszeniert wird, kommt es im völlig durchgestalteten Intérieur als 
privilegiertem, gegen die profane Außenwelt geschütztem Ort zur ästhe-
tischen Ganzheit, zum »erträglichen Einklang der Erscheinungen«,47 den 

43 Ebd., S. 245.
44 Ebd., S. 242.
45 Ebd., S. 246.
46 Ebd.
47 Hugo von Hofmanns thal: Der Dichter und diese Zeit. In: GW RA I, S. 54–81, hier: 

S. 75; zum Konzept des Intérieurs in der Innenarchitektur, Kunst und Literatur um 1900 
vgl. Cornelia Blasberg: Jugendstil-Literatur. Schwierigkeiten mit einem Bindestrich. In: DVJ 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster188

Hofmanns thal zufolge auch der Dichter zu schaffen imstande ist. Wie 
das Intérieur stellt aber schließlich auch die etwa in der Korrespondenz 
mit Edgar Karg von Bebenburg realisierte Briefwelt selbst einen in sich 
geschlossenen Kunstraum, eine ästhetisch weitgehend homogene und 
dennoch – aufgrund des tatsächlichen zwischenmenschlichen Kon-
takts – reale ›Welt in der Welt‹ dar. Durch Briefe partizipiert der Freund 
Karg von Bebenburg kontinuierlich an jener ästhetischen Ganzheitser-
fahrung, die als epiphanisches Erlebnis nur schwer und insbesondere 
nur flüchtig zu erreichen ist.

Ganzheitserfahrung, Aufhebung der für die Moderne spezifischen 
Heterogenität und Diskontinuität, so läßt sich festhalten, ist also nur 
im Bereich des Ästhetischen möglich: in der poetischen Inszenierung 
des epiphanischen Augenblicks, in dessen artifiziell erstarrtem Pendant, 
dem Jugendstil-Intérieur, oder in der ästhetisch homogenen Briefwelt.48 
Hierdurch wird aber auch deutlich, worin der Unterschied der von 
Hofmanns thal praktizierten Form ästhetischer Erziehung gegenüber ih-
rer ›klassischen‹ Form besteht, wie sie 100 Jahre zuvor erfunden worden 
war: Anders als etwa bei Schiller geht es in der ästhetischen Erziehung 
um 1900 nicht um einen Entwurf idealer Humanität; die Funktion der 
Kunst besteht nicht mehr in der Einübung in die Freiheit auf dem Wege 
des ästhetischen Spiels. Vielmehr geht es um das reine Bestehen des 
Individuums gegenüber den Herausforderungen der Moderne mittels 
punktueller ästhetisch-ästhetizistischer Arrangements. 49

72 (1998), H. 4, S. 682–711, hier: S. 685f.; Mathias Mayer: »Intérieur« und »Nature morte«: 
Bilder des Lebens bei Maeterlinck und Hofmanns thal. In: Etudes Germaniques 46 (1991), 
S. 305–322; vgl. ferner Claudia Becker: Zimmer-Kopf-Welten. Zur Motivgeschichte des Inté-
rieurs im 19. und 20. Jahrhundert. München 1990. Zum Zusammenhang zwischen Brief und 
Intérieur um 1900 vgl. Jörg Schuster: »Als ob Du bei mir eintreten könntest«. Rainer Maria 
Rilkes epistolare Intérieurs. In: Zeitschrift für Germanistik N.F. XIX (2009), H. 3, S. 574–
589.

48 Der Gefahr, daß diese ästhetischen Modelle zu einem ›Kunst-Leben‹ jenseits der Reali-
tät führen, entspricht nicht zufällig der zumindest partiell eskapistische Charakter der profes-
sionellen Bestrebungen ›ästhetischer Erziehung‹ in der Reformpädagogik um 1900; deutlich 
wird dies etwa in der Idealisierung und Verabsolutierung des Kindes und der künstlerischen 
Kreativität, was zu erzieherischen Methoden führt, die mit der Lebenswirklichkeit schwer ver-
einbar sind; vgl. hierzu Jürgen Oelkers: Reform-Pädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. 
Weinheim/München 31996; Regine Köhler: Ästhetische Erziehung zwischen Kulturkritik und 
Lebensreform. Eine systematische Analyse der Motive ästhetischer Erziehungskonzeptionen. 
Hamburg 2002.

49 Einen in diesem Zusammenhang sehr interessanten Vergleich der kulturkritisch-ästhe-
tischen Positionen von Schiller und Hofmanns thal, insbesondere in den Briefen »Über die 
ästhetische Erziehung des Menschen« und den »Briefen des Zurückgekehrten«, nimmt Erika 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 189

V Ästhetische Erziehung zwischen »Gefühl des Lebens« 
und poetischem »Totenreich« 

Hofmanns thals Briefwechsel mit Ottonie Gräfin Degenfeld

Etwas komplizierter als in der Korrespondenz mit Edgar Karg von Be-
benburg sind die Verhältnisse in Hofmanns thals im Herbst 1909 einset-
zendem Briefwechsel mit der damals 27jährigen Ottonie Gräfin Degen-
feld, löst die junge Frau in Hofmanns thal doch Gefühle aus, über die er 
sich – jedenfalls angeblich – nicht ganz im Klaren ist. So lebt bereits sein 
erster Brief an die Gräfin von der Inszenierung der Schwierigkeit, ihr zu 
schreiben. Er habe, so behauptet er, schon zwei längere an sie gerichtete 
Briefe zerrissen – da »mir dergleichen Hemmungen sonst niemals zu wi-
derfahren pflegen, so weiß ich nicht recht was hier im Spiel ist.«50 Gerade 
durch dieses Eingeständnis soll – wie am Beginn des Briefwechsels mit 
Edgar Karg von Bebenburg – Intimität gestiftet werden. Und ähnlich 
wie im Fall des Freundes zieht Hofmanns thal auch Ottonie Gräfin De-
genfeld durch den extrem hypotaktischen Stil seiner ersten Briefe sowie 
durch das Verwirrspiel, das er um die Kommunikation mit ihr betreibt, 
gewissermaßen in seine labyrinthische Briefwelt, verstrickt er sie in das 
Netz seiner epistolaren »Lebensdichtung«: Die wenigen geschriebenen 
stehen den vielen zerrissenen oder nicht verwirklichten Briefen gegen-
über, die mit der Gräfin geführten Gespräche werden durch zahllose 
imaginäre Gespräche ergänzt (»ich habe fast jeden Tag zu irgend wel-
cher Zeit zu Ihnen gesprochen«, S. 19; 23.12.1909), hinzu kommt als 

Hammer vor (»Schöne Welt, wo bist du?« Die Krankheit der Kultur und eine ästhetische The-
rapie. Auswege aus der Kulturkrise bei Schiller und Hofmanns thal. In: »Schöne Welt, wo bist 
du?« Studien zu Schiller anläßlich des Bizentenars seines Todes. Hg. von Gabriella Rácz und 
László V. Szabó. Veszprém/Wien 2006, S. 91–124). Hammer weist zu Recht auf die Überein-
stimmung hin, daß es sowohl bei Schiller als auch bei Hofmanns thal um den Befund der Zer-
rissenheit und Heterogenität der jeweiligen Epoche geht, die bei beiden Autoren auf ästheti-
schem Wege überwunden werden sollen. Allerdings verwischen bei Hammer, die von einer 
bereits um 1800 einsetzenden »Makroepoche« Moderne ausgeht, die Unterschiede zwischen 
der kulturhistorischen Situation Schillers und derjenigen Hofmanns thals, wie sie auch die 
sich daraus ergebende unterschiedliche Zielsetzung der jeweiligen Konzepte von ästhetischer 
Erziehung nicht genügend reflektiert. Die Ästhetik der ›Weimarer Klassik‹ unterscheidet sich 
jedoch vom Ästhetizismus der Zeit um 1900 in dem Maße, wie sich die – ebenso emphati-
schen wie problematischen – Konzeptionen von Subjektivität und Freiheit um 1800 vom Pro-
blem des Ich-Zerfalls in den Zeiten der Nervenschwäche und der beginnenden Massengesell-
schaft um 1900 unterscheiden.

50 BW Degenfeld (1986), S. 18 (2.9.1909); Nachweise im Folgenden nach dieser Ausgabe 
im fortlaufenden Text; Hervorh. immer im Orig.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster190

vermittelte Form der Kommunikation Ottonies Lektüre von Werken 
Hofmanns thals (»Rosenkavalier«, »Cristinas Heimreise«, »Ariadne auf 
Naxos«) und anderer von diesem empfohlener Autoren. Innerhalb der 
Briefe werden diese unterschiedlichen Formen der Kommunikation zu-
dem ständig reflektiert.

Nicht zufällig ist diese Beziehung daher in epistolarer Hinsicht beson-
ders interessant. An die Stelle der tatsächlichen Nähe, an die Stelle des 
tatsächlichen Lebens treten in der epistolaren Vermittlung, dem Distanz-
Charakter des Genres entsprechend, programmatisch das »Gefühl Ihrer 
Nähe«, das »Gefühl Ihres Lebens«, das Ottonies Briefe bei Hofmanns-
thal evozieren und »das ja mit der körperlichen Gegenwart so gar nicht 
direct verbunden ist« (S. 163; 31.8.1911). Die durch die Freundin her-
vorgerufene Imagination gleicht jenen hypnagogen Bildern, jenen luzi-
den unbewußt-bewußten Halbschlaf-Visionen, die für Hofmanns thal 
generell von großer Bedeutung sind:51

Ich lag und wachte, fühlte es mit einer inneren Spannung wachsen, noch stär-
ker deutlicher, gültiger werden […], irgendwie war die Vision einer fernen, 
im seltsamsten Licht liegenden Landschaft damit verbunden, sehr ferne, aber 
beglückend daß sie da war […]. Es war sicher Ihr letzter Brief, der sich da in 
diesen Halbtraum hinüberlebte. (S. 163; 31.8.1911)

Bei aller Zuneigung zur realen Person scheint diese für den Dichter we-
niger wichtig als die mittels ihrer Briefe imaginierte Person. Umgekehrt 
möchte Hofmanns thal jedoch keinesfalls, daß seine eigenen Briefe über 
seine reale Person dominieren. Wie Lucidor aus seiner gleichnamigen 
Erzählung ist er eifersüchtig auf die eigenen Briefe: »Oder sind es meine 
Briefe, die Sie lieber mögen als mich?« (S. 67) fragt er in einem Brief vom 
Januar 1911, um sich nur wenige Tage später zu entschuldigen: »Es war 
eine dumme unnötige zudringliche Frage und ich bereue sie sehr.« (S. 74; 
20.1.1911)

Bei so viel epistolarer Verwirrung scheint jedoch immerhin auch hier, 
wie im Briefwechsel mit Edgar Karg von Bebenburg, die Verteilung der 
Rollen festzustehen. Der Anspruch auf »Führerschaft«, den Hofmanns-
thal in seinem Vortrag »Der Dichter und diese Zeit« 1906 für den Dich-
ter gegenüber der kollektiven Leserschaft reklamiert, wird ihm von die-

51 Vgl. Helmut Pfotenhauer: Hofmanns thal, die hypnagogen Bilder, die Visionen. Schnitt-
stellen der Evidenzkonzepte um 1900. In: Ders./Sabine Schneider: Nicht völlig Wachen und 
nicht ganz ein Traum. Die Halbschlafbilder in der Literatur. Würzburg 2006, S. 87–104.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 191

ser singulären Leserin seiner Briefe und Werke vorbehaltlos gewährt: 
»[N]eben Ihrem Geist, der meilenweit vorausfliegt«, schreibt Ottonie, 
»kommt mein großes Wollen, aber geringes Vermögen ja nur langsam 
nach.« (S. 49f.; 24.11.1910) Die Gräfin dient dem Dichter als ideale Le-
serin, Zuhörerin, Zuschauerin: »Ich werde 1 – 10 – 100 Ballette […] ma-
chen […]. Und Sie werden zuschauen und sich freuen! Ottonie!« (S. 214; 
5.3.1912) Hofmanns thal geriert sich als allmächtiger Dichter-Gott – die 
Worte, die in Schillers Gedicht »Die Teilung der Erde« Gott zum Poeten 
spricht, richtet hier der Dichter an die Leserin: »›Willst Du in meinem 
Himmel mit mir leben – so oft Du kommst, er soll Dir offen sein!‹ Das ist 
alles, was ich geben kann.« (S. 375; 27.5.1918) Doch wie in der Beziehung 
mit Edgar Karg von Bebenburg ist es eben nur ein ›paradis artificiel‹, das 
hier errichtet wird und in dem die Freundin zur selbst unproduktiven 
und der öffentlichen Mit- und Nachwelt verborgen bleibenden Muse 
marginalisiert wird: »Das sind die reizenden wirklichen Frauen die Gott-
lob ganz und gar keine Spuren in der Literaturgeschichte zurücklassen 
werden, nicht einen Brief mit dem sich ›was anfangen läßt‹, eine unklare, 
conturlose Biographie« (S. 416; 14.11.1919). Insbesondere die Briefe der 
Gräfin fungieren als reines Stimulanzmittel, dem Hofmanns thal keinen 
großen Eigenwert zugesteht: »Freilich ist Ihrer Natur nach ein Brief von 
Ihnen niemals so viel wie ein Wort, eine Gebärde, selbst ein Zuhören« 
(S. 352; 21.8.1917).

Von zentraler Bedeutung für die Beziehung ist dabei, daß es sich bei 
Ottonie Gräfin Degenfeld, mehr noch als beim Freund Edgar Karg von 
Bebenburg, um einen Menschen handelt, der eine schwere seelische und 
körperliche Krise durchlebt, nachdem eineinhalb Jahre zuvor innerhalb 
kurzer Zeit die Geburt ihrer Tochter Marie Therese und – nach nur 
zweijähriger Ehe und schwerer Krankheit – der Tod ihres Mannes Chri-
stoph Martin Degenfeld erfolgt war. Im Zentrum der Beziehung steht 
daher der Versuch Hofmanns thals, der Freundin zu helfen: »[D]er inner-
ste Lebenskern meines ganzen Fühlens für Sie«, so schreibt er am 20. Ja-
nuar 1911, »ist die unendliche Sehnsucht, dieser armen ›zerbrochenen‹ 
Frau wohlzutun, das Entsetzliche, Schwere, die Seele tötende von ihr 
wegzuhalten, mit allen Kräften meiner Seele, sie herüberzuziehen, aber 
nicht zu mir, sondern zum Leben« (S. 74). Hofmanns thal übernimmt  
gewissermaßen die Rolle eines Therapeuten. Wie in der Psychoanalyse 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster192

Freuds52 nimmt dabei das Sprechen, das Erzählen einen wichtigen Stel-
lenwert ein; Hofmanns thal sieht »dieses grenzenlos rührend absichtslose 
fast willenlose Erzählen von sich selbst, von Ihrem Glück und Ihren 
Leiden« (S. 120; 18.3.1911) als Grundlage ihrer Beziehung an.

Weitaus wichtiger ist jedoch eine andere Form der Hilfe, die treffend 
als »Lese-Therapie« bezeichnet worden ist.53 An die Stelle der »talking 
cure« der Psychoanalyse Breuers und Freuds tritt die »reading cure«. 
Ein weiteres Mal soll hier also die Kunst ins Leben (zurück-)führen; in 
einem anderen Sinn als in dem geplanten »Brief an einen sehr jungen 
Freund«, nämlich zu therapeutischen Zwecken, soll hier ästhetische Er-
ziehung praktiziert werden. Ein Therapie-Erfolg ist dabei nicht nur um 
der Patientin willen erstrebt, er wäre auch von nicht zu unterschätzender 
Bedeutung für das Selbstverständnis des Dichters:

[N]eben die Genugtuung, die der Therapeut über die Rückkehr seiner Pati-
entin zum eigentlichen, dem wahren Leben empfinden dürfte, träte die tiefe 
Befriedigung, eine hilfreiche Therapie nicht nur ersonnen zu haben, sondern 
mit dem eigenen Werk ganz entscheidend zu ihr beizutragen. Welche Macht 
für die Literatur!54

In der Tat ist die Erwartung, die Hofmanns thal seinem ästhetischen 
Therapie-Programm gegenüber hegt, hoch:

Wenn ich denken könnte, daß dies wirklich gelingen könnte, dies mit den 
Büchern. Versuchte, Sie zu beruhigen, reicher zu machen, Ihnen zu geben, 
woran Sie sich halten können, den vom Leid und Unglück verworrenen 
Reichtum Ihrer Natur wiederzusammeln – der bloße Gedanke, daß es mög-
lich scheint, könnte mich so glücklich machen. (S. 46; 22.11.1910)

Auf ideale Weise, so scheint es, läßt sich der erstrebte doppelte thera-
peutische Wirkungszweck, die für die Patientin dringend erforderliche 
Ruhe und die Rückkehr zum Lebensreichtum, in der Beschäftigung mit 
Literatur erreichen – um den Preis, daß der in der Literatur erfahrene 
Reichtum, das in der Literatur erfahrene Leben eben nur ein simuliertes 

52 Zur Auseinandersetzung Hofmanns thals mit Freud vgl. Bernd Urban: Hofmanns thal, 
Freud und die Psychoanalyse. Quellenkundliche Untersuchungen. Frankfurt a. M. u. a. 1978; 
vgl. ferner Michael Worbs: Nervenkunst: Literatur und Psychoanalyse im Wien der Jahrhun-
dertwende. Frankfurt a. M. 1988; Bettina Rabelhofer: Symptom, Sexualität, Trauma. Kohä-
renzlinien des Ästhetischen um 1900. Würzburg 2006.

53 Ellen Ritter: Bücher als Lebenshilfe. Hofmanns thal und die Bibliothek der Gräfin Otto-
nie von Degenfeld-Schonburg in Hinterhör. In: HJb 6 (1998), S. 207–228, hier: S. 209.

54 Overlack, Was geschieht im Brief? (wie Anm. 18), S. 83.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 193

ist, das in einer Art ästhetischem Schutzraum stattfindet. Wiederum spie-
gelt die Leserin Ottonie Degenfeld damit zum einen exemplarisch wider, 
was Hofmanns thal im Vortrag »Der Dichter und diese Zeit« generell in 
bezug auf das Lesepublikum der Moderne konstatiert: »Sie suchen, was 
sie stärker als alles mit der Welt verknüpfe, und zugleich den Druck 
der Welt mit eins von ihnen nehme. Sie suchen ein Ich, an dessen Brust 
gelehnt ihr Ich sich beruhige. Sie suchen, mit einem Wort, die ganze 
Bezauberung der Poesie.«55

Zum anderen aber ähnelt die epistolar-poetische Lebenshilfe in ihrer 
Wirkungsfunktion wiederum anderen Konzeptionen künstlicher Para-
diese um 1900 wie eben dem Jugendstil-Intérieur. Die durch die Lektüre 
angestrebte Ruhe, Abgeschlossenheit und Harmonie findet die Gräfin 
Degenfeld etwa auch in van de Veldes von ihm selbst gestaltetem Haus 
›Hohe Pappeln‹ bei Weimar:

Ich genieße mit vollen Zügen die Harmonie des Hauses, der Zusammen-
klang von Form und Ton ist doch wundervoll, es gibt mir unwillkürlich eine 
rechte Feiertagsstimmung wenn ich so ganz still unten in den schönen Räu-
men sitze. Da merkt man so ganz besonders welchen Einfluß der Raum auf 
den Menschen ausübt. (S. 90; 3.2.1911)

Auch Ottonie Degenfelds eigenes Haus wird – mit Hofmanns thals Hil-
fe – zu einer Kunstwelt. Nicht nur die von ihm empfohlenen und ge-
schenkten Bücher bewirken, daß »Sie mir eine ganze Welt in mein Zim-
mer gezaubert haben« (S. 113; 6.3.1911), die gleiche Wirkung erzielen 
auch Kunst- und kunstgewerbliche Gegenstände. Nachdem der Freund 
ihr während des 1. Weltkriegs leihweise ein – fälschlich van Gogh zu-
geschriebenes – Blumen-Gemälde und einen japanischen Wandschirm 
überlassen hatte, schreibt sie ihm am 8. Juni 1917: »Es ist ein schönes 
Leben, zwischen diesen Blumen und dem japanischen Goldhimmel und 
mit den Wahlverwandtschaften, so lebe ich es momentan.« (S. 347) Zwei 
Monate später spricht sie von einer »wonnige[n] Welt, die Sie mir ge-
schaffen hatten, äußerlich und innerlich« (S. 350; 13.8.1917); insbeson-
dere der japanische Wandschirm ist ihr »eine Welt geworden, ist mir 
Bild geworden, ich sitze oft und richte eine andere Fläche dem Lichte zu 
und schaue und lebe dadrin.« (S. 409; 25.7.1919) Abermals erfüllt das 
artifizielle Intérieur somit eine ähnliche Funktion wie die poetisch-thera-

55 GW RA I, S. 62.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster194

peutische Brief-Beziehung als geschützt harmonisch-ästhetische ›Welt in 
der Welt‹.

Daß es sich bei diesem »schönen Leben«, und insbesondere bei der für 
die epistolar-ästhetische Therapie konstitutiven »ganzen Bezauberung 
der Poesie«, im Hinblick auf konkrete lebenspraktische Probleme um 
eine Scheinlösung handeln könnte, dieser Gefahr ist sich Hofmanns thal 
bewußt. So schreibt er am 26. Februar 1912: »Ich hoffe, daß Ihnen aus 
den Büchern, oder um es richtiger zu sagen, aus dem Gehalt der Bücher 
mit der Zeit wirklich ein Besitz wird, nicht eine Märcheninsel außerhalb 
des Lebens, auf die zu flüchten ungesund wäre, sondern eine Bereiche-
rung des Lebens«. (S. 211) Um einen Mißerfolg zu vermeiden, wird nicht 
nur exakt festgelegt, welche Bücher Ottonie lesen soll,56 sondern auch, 
wann, wo und wie sie das genau zu tun habe. Zur Kontrolle des Thera-
pieerfolgs ist es Hofmanns thal sogar »sehr lieb, wenn Sie in ein kleines 
Notizbuch die tägliche Lectüre eintragen könnten.« (S. 37; 28.10.1910)

Zahlreiche Briefäußerungen Ottonie Degenfelds sprechen für einen 
Erfolg der von Hofmanns thal verordneten Lese-Therapie. So hat die 
vorgeschriebene Balzac-Lektüre für sie »etwas so wunderbar Ruhiges 
[…], das sich ganz auf mich übertrug […]. Es war dies der erste Tag seit 
Jahren, an dem ich das gehetzte Gefühl los war, von dem ich Ihnen auch 
mal sprach.« (S. 35; 25.10.1910) Und nach der Lektüre Hölderlins befin-
det Ottonie, ganz dem von Hofmanns thal intendierten Wirkungszweck 
entsprechend, es sei »[e]igentlich […] doch entzückend wie ich durch 
Sie mit all diesen guten, großen Geistern so etwas verbunden werde, 
so daß sie mir helfen zu leben.« (S. 154; 4.8.1911) Wenige Tage später 
resümiert sie: »Wissen Sie, daß ich es nie für möglich gehalten hätte, 
daß das Sich-Vertiefen in all das Schöne, Bücher, Bilder, Schauspielkunst, 
Musik […] einem so viel geben könnte – fast ersetzen kann was das 

56 Die vorgeschriebene Lektüre ist in drei Gruppen unterteilt: Die erste Abteilung umfaßt 
geschichtliche Bücher, Memoiren usw., die zweite »Werke deren Inhalt das Geistige bildet, wie 
es sich in Betrachtungen, Briefen oder sonstigen Äußerungen bedeutender Menschen offen-
bart« (S. 41; 3.11.1910), die dritte Abteilung schließlich besteht aus Werken der Dichtung. 
Empfohlen werden vor allem Autoren des späten 18. und des 19. Jahrhunderts (z. B. Goethe, 
Hölderlin, Novalis, Achim von Arnim, Eichendorff, Kleist, Gotthelf, Stifter, Hebbel, Sten dhal, 
Balzac, Musset, Shakespeare, Browning, Dostojewski); Autoren der Gegenwart sind nur sehr 
selektiv vertreten – neben eigenen Werken stehen auf dem Lektüreprogramm im Laufe der 
Jahre z. B. Proust, R. A. Schröder, Max Mell und Annette Kolb. Um den Therapieerfolg zu 
sichern, werden einzelne Werke gewissermaßen ›zensiert‹, so soll Ottonie aus Dostojewskis 
»Totenhaus« »bitte keinesfalls die Seiten 315 bis 417« lesen (S. 275; 16.7.1913).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 195

Schicksal für gut hielt, zu rauben.« (S. 162; 25.8.1911) In einem Brief 
vom 23. Januar 1912 spricht Ottonie schließlich emphatisch davon, ihr 
»Bücherständer« sei der »einzige[…] wirkliche[…] Lebensmoment des 
Zimmers« (S. 198).57

Daß sie von Hofmanns thals eigenen Werken wie »Cristinas Heimreise«, 
dem »Rosenkavalier« und »Ariadne auf Naxos« ganz besonders begeistert 
ist, versteht sich von selbst – zumal sie sich ihrer Rolle als Muse bewußt 
ist und ihr bereits das Wissen darum, daß Hofmanns thals Gedanken 
während der dichterischen Produktion bei ihr sind, Ruhe und Kraft gibt: 
»wenn ich fühle, Sie schaffen, träumen und denken, dann weiß ich, diese 
Gedanken gehören auch ein klein wenig mir, das beglückt mich und gibt 
mir Ruhe.« (S. 113, 6.3.1911) Noch am 13. August 1917 heißt es: »Ich 
war ja auch so glücklich, Sie so reich in sich zu wissen, ausgefüllt mit 
einer Arbeitsepoche, das trug Wellen der Ruhe bis zu mir.« (S. 349) Und 
zumindest eines dieser Werke, die Oper »Ariadne auf Naxos«, steht in 
einem direkten Bezug zu Ottonie Degenfeld, handelt es sich bei Ariadne 
doch um eine Frau, die sich nach dem Verlust ihres Geliebten Theseus 
selbst dem Tod überlassen möchte, durch Bacchus, den sie irrtümlich für 
den Götter- und Todesboten Hermes hält, jedoch, verwandelt, ins Leben 
zurückgeholt wird. Im Briefwechsel zwischen Hofmanns thal und der Grä-
fin Degenfeld dient »Ariadne auf Naxos« so vielfach als Bezugspunkt, das 
Lied des Harlekin wird explizit zum Leitspruch, der über der ästhetischen 
Erziehung Ottonies zum Leben steht:

Mußt dich aus dem Dunkel heben,
Wär es auch um neue Qual,
Leben mußt du, liebes Leben,
Leben noch dies eine Mal!58

57 Allerdings ist die Funktion der Kunst dabei nicht eindeutig festgelegt – sie fungiert ein-
mal als ›Ersatz‹ (vgl. S. 162; 25.8.1911), dann wieder nur als eine »Bereicherung« (S. 211; 
26.2.1912) oder als »Ausgleich zum Leben« (S. 379; 9.6.1918). Die dem epiphanischen Erleb-
nis vergleichbare Punktualität der therapeutischen Wirkung wiederum betont Hofmanns thal 
in einem Brief vom 22. April 1921: »Sie sind auch vielleicht nie so ganz Sie selbst, als wenn 
Sie sich an einem Schönen freuen: das ist ja die geheimste Gewalt des Schönen, daß es unser 
zerstreutes immer auseinander laufendes Selbst für einen Moment ganz zusammenfaßt.« 
(S. 447f.)

58 GW D V, S. 202; vgl. die Briefe vom 6. (S. 169), 8. (S. 169), 12. September 1911 (S. 172) 
und 27. Mai 1918 (S. 375).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster196

Trotz des scheinbaren Erfolges von Ottonies Lese-Therapie stellt sich 
jedoch die Frage, ob es sich bei Hofmanns thal, dessen Profession es ja 
nicht gerade ist, um einen geeigneten Therapeuten handelt. Seine äs-
thetische Therapie ist jedenfalls, um das mindeste zu sagen, durch In-
konsequenz und einen unerfreulichen Hang zum Despotismus geprägt. 
Die Inkonsequenz besteht vor allem darin, daß der Weg zum Leben, 
den Hofmanns thal der Freundin vorzeichnen möchte, eben doch nicht 
nur über das erhabene Reich der Literatur, sondern auch über dessen 
Vertreter auf Erden, den Dichter Hugo von Hofmanns thal, verläuft. Ot-
tonie soll nicht nur durch das Lesen Ruhe und Lebensreichtum wieder-
gewinnen, vielmehr sollen ihr auch die Gefühle des Freundes, die Tatsa-
che, daß sie von ihm, auf eine wie sublimierte Weise auch immer, geliebt 
wird, dabei helfen, ihr Selbstgefühl wieder zu erlangen. Der Freund hält 
es für seine Aufgabe, »in Ihnen das Gefühl davon [zu] erwecken, was 
Sie für mich sind. Sie müssen auf diese Art das Gefühl von sich selbst 
wiedergewinnen, als ein ganz festes sicheres Gefühl, das Ihre grausamen 
Leiden Ihnen entwandt haben.« (S. 120; 18.3.1911)

Doch sobald der Dichter als reale Person und nicht als epistolar-ästheti-
scher Therapeut auftritt, ist es mit der erstrebten Ruhe vorbei. Selbstkri-
tisch bemerkt Hofmanns thal in einem Brief vom 26. Februar 1912: »Ich 
habe verstehen gelernt daß ich Sie viel verwirrt haben muß.« (S. 212) Ins 
Positive gewendet, äußert er den Verdacht, daß »unsere Beziehung ohne 
Mißverständnisse und Schmerzen ihr niveau verlieren könnte.« (S. 303; 
Ende Feb. 1914) So passiert es nicht selten, daß Hofmanns thal einem 
Brief an Ottonie sofort einen zweiten hinterherschickt, in dem dann etwa 
steht: »Liebe, ich glaube ich habe vor einer Stunde einen ganz häßlichen 
Brief an Sie geschrieben. Werfen Sie ihn gleich weg, womöglich ungele-
sen, wenn Ihnen dieser zuerst in die Hände fällt.« (S. 190; 25.11.1911) 
Wer so unbedacht Briefe schreibt und solche Unruhe um sich verbrei-
tet, erscheint nicht nur als Therapeut ungeeignet, er erscheint vielmehr 
selbst therapiebedürftig. Hofmanns thal ist sich durchaus darüber im 
Klaren, daß er für die Freundin kein stabiles Zentrum darstellt, wie es 
doch seinem eigenen Ideal männlichen Verhaltens entsprechen würde:

[I]mmer wieder will ich meinen Lebenskreis so legen, daß er Sie fest um-
schließt – denn Sie sind eine Frau und Sie wollen umschlossen sein von einer 
magischen geistigen Linie – und immer wieder bewegt sich der Boden unter 
den Füßen, zerreißt den hingezeichneten Kreis, drängt mich selber hinaus 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 197

aus dem Bereich meines wahren Lebens, riegelt mich ab von den nächsten 
Menschen. (S. 405; 19.7.1919)

Im Verlauf der Beziehung wird zunehmend unklar, wer hier eigentlich 
wen therapiert. So bemerkt Hofmanns thal, daß ihm sein Aufenthalt in 
Berlin anläßlich der »Rosenkavalier«-Premiere im Februar 1911 »nicht 
so anstrengend und leergehend« (S. 89; 2.2.1911) gewesen wäre, wenn 
Ottonie ihm Gesellschaft geleistet hätte: »Habe ich das Gefühl Ihrer Ge-
genwart«, schreibt er wenige Wochen später, »so bin ich zufrieden und 
reich, es gibt allem was ich tue, einen bestimmten recht geheimnisvollen 
Bezug.« (S. 119; 18.3.1911). Und von einer Begegnung im Sommer 1911 
erhofft er sich, daß sie ihm »alles wieder[bringt…]. Auch mich selber.« 
(S. 156; 8.8.1911) Zuweilen möchte Ottonie den Freund »gleich in meine 
Arme nehmen […] und sagen, sei doch ruhig es ist ja schon alles recht.« 
(S. 271; 6.7.1913) Wie Hofmanns thal selbst bemerkt, droht sich die von 
ihm angestrebte Rollenverteilung umzukehren:

Daß Sie mich trösten sollen, ist zu absurd, der ganze Gedankengang ist al-
bern […], verzeihen Sie, und um alles, übertreiben Sie sich bitte meinen Zu-
stand nicht, treiben wir nur, bitte, das nicht ins Unendliche, wie zwei Spiegel 
die einander gegenüber hängen. (S. 139f.; 1.5.1911)

An die Stelle der von der ästhetischen Therapie erhofften schönen Le-
bensfülle droht in dieser Beziehung zweier psychisch labiler Charaktere 
also die Leere einander sich spiegelnder Spiegel zu treten.

Vor diesem Hintergrund erscheint es beinahe als eine Art Überkom-
pensation, daß Hofmanns thal die ästhetische Erziehung der Freundin 
zunehmend forciert. Diese Erziehung beschränkt sich schon bald nicht 
mehr auf die Rezeption, auf Lektüreempfehlungen, sondern erstreckt 
sich auf das einzige Gebiet, auf dem Ottonie selbst produktiv wird, auf 
die von ihr geschriebenen Briefe. Hofmanns thal diktiert despotisch Re-
geln für die gemeinsame Korrespondenz und reagiert cholerisch, wenn 
die Briefpartnerin gegen diese Regeln verstößt. So kann die von ihm 
tabuisierte Grußformel »[g]anz die Ihre« schon einmal dazu führen, daß 
er einen Brief der Freundin »in viel kleine Stückerln« (S. 183; 4.11.1911) 
zerreißt. Und daß Ottonie über Robert Brownings »The Ring and the 
Book« berichtet, es habe sie »interessiert«, führt ihn zu dem Befund, 
»die verschiedenen Formen des geistigen abaissements« seien »eben 
sehr tückisch Ihrem Leben eingeflochten«; ungeduldig fordert er, »daß 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster198

Sie nun nicht auf einem andern, etwas minder lugubren Niveau vegetie-
ren, sondern daß Sie leben, sich entwickeln, vorwärts kommen.« (S. 231; 
26.6.1912) Überdeutlich wird der ästhetische Despotismus in folgender 
Ermahnung vom September 1912: 

Vielleicht sind Sie stundenweise für sich, können lesen – bitte schreiben Sie 
mir darüber wenn es geht – aber keinen so ganz unconcentrierten Brief, 
bitte, wie manche in diesem Frühjahr, wo ich das leichte fast gedankenlose 
Hinlaufen der Feder fühlen konnte. Ich will vor allem wissen, ob Sie lesen, 
was Sie lesen, und ob Sie mit Freude und Vertiefung zu lesen imstande sind. 
(S. 241; 5.9.1912)

Als epistolares Ideal gilt die eigene mittelbare, alludierende Schreibweise, 
die Hofmanns thal etwa praktiziert, indem er die Beziehung in literarischen 
Gestalten oder Zitaten spiegelt – so in Gretchens: »Nicht küssen!« aus 
Goethes »Dichtung und Wahrheit«59 oder in der Frage Philines aus dem 
»Wilhelm Meister«: »Wenn ich dich lieb habe, was geht’s dich an?«60 Der 
Charakter der Vermitteltheit ist dabei potenziert, er kommt in den Zitaten 
auf doppelte Weise zum Ausdruck: Zum einen inhaltlich, zum anderen 
aber performativ, indem zitiert wird. Dieser Duktus wird auch vom episto-
laren Gegenüber erwartet, andernfalls erfolgt die Zurechtweisung:

Lege ein Brieferl bei, darin ist ein gewisser Satz unterstrichen. Sie werden es 
gleich verstehen, Ottonie, nicht wahr? Nicht dieses Directe, nie bitte – in den 
fast gleichen Worten wiederkehrend, erkältet es mich so, macht mir Sie so 
fern. Ähnliche Sätze in den Pariser Briefen haben uns so weit auseinanderge-
bracht. (S. 280; 3.8.1913)

Auf eine andere Weise als im Briefwechsel mit Edgar Karg von Beben-
burg erschafft sich Hofmanns thal somit auch im Briefwechsel mit Otto-
nie sein epistolares Gegenüber – weniger, indem er sie wie den Freund 
in Gedanken »ergänzt«, sondern indem er ihr diktiert, wie sie ihre Briefe 
zu schreiben habe. Der Versuch, eine ästhetisch schöne, homogene Briefwelt zu 
etablieren, wird Teil der ästhetischen Erziehung.

59 Johann Wolfgang von Goethe: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. In: Goe-
thes Werke. Hamburger Ausgabe. Hg. von Erich Trunz. Bd. 9. München 111989, S. 170; vgl. 
den Brief Hofmanns thals vom 22. November 1910, S. 47.

60 Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre. In: Goethes Werke (wie 
Anm. 59), Bd. 7. 121989, S. 235. Vgl. die Briefe Hofmanns thals vom 4. und 20. Januar 1911; 
S. 54 und 73; vgl. hierzu Overlack, Was geschieht im Brief? (wie Anm. 18), S. 86–89 (Over-
lack verweist zusätzlich auf das literarische Vorbild der »Wahlverwandtschaften«).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 199

Mit solchen Versuchen epistolarer Erziehung befindet sich Hofmanns-
thal in guter Tradition. Das Briefschreiben als bewußte, vom literari-
schen Spezialisten kontrollierte Schreibübung empfiehlt bereits der junge 
Goethe seiner Schwester Cornelia: »Schreib deine Briefe«, fordert er sie 
am 6. Dezember 1765 auf, »auf ein gebrochenes Blat und ich will dir die 
Antwort und die Critick darneben schreiben. […] Ich will sehen wie du 
schreibst.«61 Auch unter seinen Zeitgenossen befindet sich Hofmanns-
thal in glänzender Gesellschaft. Rainer Maria Rilke etwa, ein ebenso 
manischer Briefschreiber wie Hofmanns thal, praktiziert seine epistolare 
Erziehung vor allem an jungen Leserinnen, die sich bewundernd-hil-
fesuchend an ihn wenden. Der Schauspielschülerin Annette de Vries-
Hummes schickt er so bereits mit seinem ersten Brief »die wundervolle 
Correspondenz der Caroline Schlegel-Schelling! Lesen Sie.«62 Im weite-
ren Verlauf läßt er der jungen Frau Briefmarken und Briefpapier zukom-
men, er fungiert also auch in rein materieller Hinsicht als der verborgene 
eigentliche Schöpfer der Korrespondenz. Vor allem aber fordert er sie 
auf, »sich auszusprechen, auszuschütten«,63 »mir in Briefen Ihr Leben 
deutlich zu machen«,64 nicht ohne nochmals explizit auf das Vorbild hin-
zuweisen, an dem sie sich zu orientieren habe: »Halten Sie sich Carolinen 
vor Augen«.65 Es handelt sich somit um das sehr bewußte Experiment 
der epistolaren Um-Erziehung einer jungen Frau, deren »unbeholfen 
geschriebene[…] Briefe«66 Rilke zunächst eher »den Eindruck eines ei-
genthümlichen Verschüchtertseins«67 vermitteln: Die Briefpartnerin wird 
aufgefordert, sich epistolar neu zu erfinden.

Die Sorgfalt, die Hofmanns thal – ähnlich wie Rilke – der ästhetischen 
Innenseite des Briefwechsels mit Ottonie Degenfeld, etwa durch das 
Aufstellen von Regeln, entgegenbringt, birgt allerdings wiederum die 
Gefahr in sich, in der reinen Immanenz einer epistolaren Kunstwelt ge-

61 Goethes Briefe. Hamburger Ausgabe in 4 Bänden. Hg. von Karl Robert Mandelkow. 
Bd. 1. Hamburg 1962, S. 19; vgl. Annette C. Anton: Authentizität als Fiktion. Briefkultur im 
18. und 19. Jahrhundert. Stuttgart 1995, S. 46.

62 Brief Rilkes an Annette de Vries-Hummes vom 12. August 1915. In: Rainer Maria 
Rilke: Briefwechsel mit Regina Ullmann und Ellen Delp. Hg. von Walter Simon. Frankfurt 
a. M. 1987, S. 40.

63 Brief Rilkes an de Vries-Hummes vom 20. August 1915. Ebd., S. 51.
64 Ebd., S. 53.
65 Ebd., S. 51.
66 Brief Rilkes an Ellen Schachian vom 16. August 1915. In: Ebd., S. 43.
67 Brief Rilkes an Annette de Vries-Hummes vom 20. August 1915. Ebd., S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster200

fangen zu bleiben. Wie die Lesetherapie, so kann auch die ästhetische 
Konstruktion der Briefwelt im Extremfall lediglich eine Flucht auf »eine 
Märcheninsel außerhalb des Lebens« (S. 211; 26.2.1911) bedeuten. Daß 
diese Gefahr nicht ganz von der Hand zu weisen ist, illustriert der episto-
lographisch besonders interessante Brief Hofmanns thals an die Gräfin 
Degenfeld vom 8. Februar 1912. Geschildert wird hier zunächst eine 
Lektüreszene, der Empfang eines Briefs von Ottonie:

[I]ch bekam ihn beim Spazierengehen, blieb zurück um ihn allein zu lesen, 
der Föhn riß mir die Blätter fast aus den Händen, von den Bäumen tropfte 
es und jetzt sieht der Brief aus als wären Tränen drauf gefallen und dadurch 
kommt er mir noch rührender vor als ohnedies […]. (S. 207)

Der Föhn reißt dem einsamen Lesenden den Brief nur »fast« aus den 
Händen, die reale Außenwelt gewinnt also nicht ganz die Macht über 
ihn; das einzige Element der Außenwelt, das den Brief in seiner Materi-
alität tatsächlich beeinflußt, die Regentropfen, werden als Tränen wiede-
rum zu einem inneren, emotionalen Moment umgedeutet und werden 
somit Teil der Brief-Innenwelt; diese willkürliche Umdeutung äußerer 
Spuren verdeutlicht, wie der Briefempfänger hier seine eigene Briefwelt 
aufbaut. Zuhause angekommen, liegen dieser und andere Briefe Otto-
nies dann auf Hofmanns thals Schreibtisch, »so wie wenn sie zuhause wä-
ren« (S. 207). Briefe, die »zuhause« sind, stellen, von Hofmanns thal des-
halb immerhin mit dem Konjunktiv markiert, ein Paradox dar – Briefe 
können nicht zu Hause sein, ihre Funktion besteht vielmehr gerade darin, 
von einem Absender zu einem Adressaten unterwegs zu sein. Wenn der 
Briefempfänger den Eindruck hat, die Briefe des Gegenübers könnten 
bei ihm zu Hause sein, so gibt er sich mit dieser Metonymie der Illusi-
on hin, die Briefschreiberin, Ottonie Degenfeld, komme gewissermaßen 
erst beim Briefempfänger Hugo von Hofmanns thal ganz zu sich, ganz 
zur Ruhe; die Deutungsmacht über den gemeinsamen Briefwechsel er-
streckt sich somit auch noch auf die Person des Briefpartners.

Doch weiter im Brief vom 8. Februar 1912: Nachdem Hofmanns thal 
ausführlich seinen Umgang mit Ottoniens Briefen geschildert hat, geht 
er nun keineswegs dazu über, diese zu beantworten. Vielmehr berichtet 
er von einem auf einer Zugfahrt imaginierten, aber nicht niedergeschrie-
benen Antwortbrief an Ottonie: »[I]n den zwei Stunden der Bahnfahrt 
war das Denken eine endlose Antwort, ein langer langer nie zu schrei-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 201

bender Brief« (S. 207). Der nur imaginierte Brief bleibt der Briefpartne-
rin vorenthalten, er wird aber dennoch Teil des geschriebenen Briefes, 
indem über ihn berichtet und sogar aus ihm ›zitiert‹ wird – der Autor 
stellt damit ein weiteres Mal aus, wie sehr in dieser Briefwelt alles seiner 
Willkür unterworfen ist. Ganz im eigenen Innern bleibt schließlich auch 
die darauffolgende Vision, die angeblich durch die Lektüre von Ottonies 
Brief evoziert wurde: »ich sehe nur Ihr Gesicht, Ihr da-sein so allein in 
der Welt – ich muß Sie ja lieb haben, da ich Sie so sehe« (S. 208). Späte-
stens an dieser Stelle wird deutlich, daß auch Hofmanns thals Korrespon-
denzen einen »Verkehr mit Gespenstern«, einen willkürlichen poetischen 
Umgang mit dem Gegenüber darstellen, als den Kafka in einem Brief an 
Milena Jesenská 1922 das Briefschreiben charakterisiert.68 Der Briefpart-
ner, über den der Autor völlig verfügt, wird zu einem Teil von dessen 
»Lebensdichtung«.

Hofmanns thal hat dies selbst sehr wohl durchschaut. In einem Brief an 
Ottonie Degenfeld vom 30. Juni 1918 beklagt er, er müsse

aus denselben fonds der träumenden Phantasie nicht nur die hunderte von 
[literarischen] Gestalten nähren, sondern auch das, was in eine andere Sphä-
re gehört – immer nur mit solchen schwarzen Zeichen, auf weißes Papier 
gemalt, die Menschen an mich, mich an die Menschen binden (S. 381).

Betont wird hier auf einmal nicht mehr der durch die Literatur und 
Briefe vermittelte Lebensreichtum, sondern die Defizienz von nur »in 
der träumenden Phantasie«, in toter Schrift verwirklichten Beziehungen. 
Die für Hofmanns thal typische epistolare »Lebensdichtung« erweist sich 
somit als janusköpfig: Zum einen ermöglichen Briefe die ›lebendige‹ 
Imagination, vermögen die Briefpartner, wechselseitig das »Gefühl […] 
[des] Lebens« hervorzurufen; andererseits sind die Briefe angewiesen auf 
das ›totenhafte‹ Medium der Schrift. Beide Aspekte kommen in nuce in 
Hofmanns thals Brief vom 29. März 1918 zum Ausdruck:

Ich hab Sie zeitweise sehr lieb gehabt, das war: ich hab Sie gesehen, Ihr Wesen 
halb geahnt, das Geheime durch Sie hindurch geliebt. – Aber ich glaube, 
ich kann es auf die Dauer garnicht ertragen, Ihre Existenz so beständig ver-
mengt mit diesen andern Existenzen zu spüren, es ist mir grauenhaft. Alle 
Vermengung ist so gegen meine Natur – ich liebe so unsagbar das Reine, das 
Einzelne und den zarten Zusammenklang der Wesen – aber mir graut vor 

68 Franz Kafka: Briefe an Milena. Hg. von Jürgen Born und Michael Müller. Frankfurt 
a. M. 1986, S. 302.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster202

diesen beständigen Verstrickungen. Wie schön sind die Toten, so rein für 
sich allein. – (S. 369)

Schön ist nicht das Leben, schön sind nur die Toten – sollte es mit einem 
solchen ästhetischen Credo tatsächlich möglich sein, die Freundin Otto-
nie Degenfeld auf dem Wege der Kunst vom Tod ins Leben zurückzufüh-
ren? Wohl kaum. Vielmehr unterläuft diese ästhetische Todesbejahung 
radikal das von Hofmanns thal für Ottonie entworfene Programm der 
ästhetischen Erziehung zum Leben. An die Stelle des lebensbejahenden 
»Lieds des Harlekin« aus »Ariadne auf Naxos« rückt der kontrapunkti-
sche Monolog der todessehnsüchtigen Ariadne, den Hofmanns thal in 
der zitierten Briefpassage schlicht paraphrasiert:

Es gibt ein Reich, wo alles rein ist:
Es hat auch einen Namen: Totenreich. […]
Hier ist nichts rein!
Hier kam alles zu allem!69

Da Hofmanns thal beide Pole, die Positionen Harlekins und Ariadnes, in 
sich vereint, ist er als Therapeut in dem Maße ungeeignet, in dem sich 
seine literarische Produktion durch Komplexität auszeichnet.

Im Kontext der Jahrhundertwende wird somit zwar ästhetische Er-
ziehung in dem Sinne propagiert, daß sich der Mensch, wie es in Hof-
mannstals Plan eines fingierten »Briefs an einen sehr jungen Freund« 
hieß, »mit dem Leben niemals recht verknüpfen kann, wenn er sich ihm 
nicht zuerst in der geheimnisvollen Weise entfremdet, deren Werkzeug 
das Aufnehmen von Dichtungen ist.« Doch möglicherweise führt die 
Dichtung ihre Rezipienten gar nicht ins Leben zurück, sondern beläßt 
sie im Zustand der Entfremdung vom Leben, beläßt sie im dem Leben 
absolut entgegengesetzten toten, scheinhaften, reinen Bereich der Kunst. 
Die Briefe, die zur ›ästhetischen Erziehung‹ in den Zeiten des Ästhetizis-
mus beitragen, etablieren als »Lebensdichtung« eine »Welt in der Welt«, 
sie konstruieren eine Art ästhetischen Schutzraum, vergleichbar dem In-
térieur des Jugendstils.

69 GW D V, S. 203.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 203

Anna-Katharina Gisbertz

Zu einer Stimmungspoetik
in Hofmanns thals Prosa 

Was ihr so Stimmung nennt, das kenn ich nicht 
 Und schweige still, wenn einer davon spricht.

»Verse, auf eine Banknote geschrieben« (1890)

In einem Brief von 1894 schreibt Hofmanns thal an Leopold von An-
drian von einem besonderen Zustand, in dem er die Einheit des Seins 
›erlebt‹ und ›spürt‹. Es heißt darin:

Ich erleb jetzt eine sonderbare Zeit: mein inneres Leben macht aus Menschen, 
Empfindungen, Gedanken und Büchern eine wirre Einheit, die Wurzeln aller 
dieser Dinge wachsen durcheinander wie bei Moos und Pilzen und man 
spürt auf einmal, daß die Scheidung von Geist und Sinnen, Geist und Herz, 
Denken und Tuen eine äußerliche und willkürliche ist. Πάντα ῥεĩ   das citiert 
zwar schon der Herr Dehmel, aber richtig ist es doch.1

Die einzelnen Dinge, Empfindungen und Gedanken erhalten in diesem 
Zitat gemeinsame Wurzeln, die in ihnen enthalten und untrennbar mit 
ihnen verwoben sind. Die Metapher Heraklits, nach der ›Alles fließt‹, 
scheint von Hofmanns thal innerlich erlebt, ohne sprachlich klar erfaßt 
werden zu können. Diese Einheit kann offenbar nur ›erspürt‹ werden, 
was zur Folge hat, daß die gängigen begrifflichen Unterscheidungen, 
die dem Dualismus eigen sind (»Scheidung von Geist und Sinnen«), als 
»äußerlich« und »willkürlich« bezeichnet werden. Die Oppositionen, die 
das Bewußtsein braucht, um sich orientieren zu können, werden aufge-
hoben, so daß der Zusammenhang der Dinge als eine Koexistenz des 
Verschiedenen durch die »wirre Einheit« fokussiert werden kann. Wie 
Moos und Pilze nicht wurzellos sind, die Wurzel aber auch nicht einzeln 
abtrennbar, so wird den »Menschen, Empfindungen, Gedanken« ein 
Doppelsinn zugesprochen, der darin besteht, daß sie einerseits zwar be-
grifflich voneinander unterscheidbar sind, also eigenständige Phänome-
ne bilden, andererseits aber eng miteinander in Beziehung stehen, so daß 

1 BW Andrian, S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Gisbertz204

Geist und Sinne, Herz, Denken und Tun auf einer ihnen gemeinsamen 
Grundlage, die ›im Fluß‹ ist, fußen. In ihnen durchdringen sich jeweils 
die Gegensätze. Die Trennungen, die die Begriffssprache vornimmt, sind 
durch das Verflochtensein der Phänomene im Erleben aufgehoben. Das 
wird durch die eigensinnige Wurzelmetapher sagbar.

Hofmanns thal teilt hier eine Wahrnehmung des Einsseins mit, in der 
sich sein immer wiederkehrendes Streben nach dem ›Ganzen‹, dem 
›Zusammenhang der Dinge‹, offenbar erfüllt, obgleich es komplex und 
verwirrend erscheint.2 Im Folgenden soll die These vertreten werden, 
daß Hofmanns thal in Form ständiger Versuchsanordnungen in seinen 
poetischen Texten diese Einheit von Ich und Welt zu erzeugen versucht, 
wobei er besonders mit Stimmungen operiert. Ein Experiment ist die 
Einheitserzeugung mittels Stimmungen deshalb, weil die Stimmungen 
weder als begrifflich klar umrissene Aussage noch als reine Empfindun-
gen erfahren werden. Vielmehr kommen sie nur durch die poetische 
Sprache zum Ausdruck, die gleichsam unter Einbeziehung der begriff-
lichen Vernunft und der Empfindung diese Einheit allererst erschafft. 
Zuerst steht eine Erörterung Hofmanns thals von ›Stimmung‹ zur Dis-
kussion. Anschließend wird der Zusammenhang von Stimmungen und 
poetischer Sprache in einigen poetologischen Schriften Hofmanns thals 
und seiner Prosa analysiert.3 

I Paradoxes Sprechen

Zu ›Stimmung‹ äußert sich Hofmanns thal in einem Eintrag aus dem 
Nachlaß von 1891, der auf das Ganze gerichtet ist. Hofmanns thal 
schreibt:

Stimmung ist die Gesamtheit der augenblicklichen Vorstellungen, ist relatives 
Bewußtsein der Welt: je nach der Stimmung denken wir über das Geringste 
und Höchste anders, es gibt überhaupt keinen Vorstellungsinhalt, der nicht 

2 Auf die Bedeutung des ›Zusammenhangs der Dinge‹ für Hofmanns thals kreatives Schaf-
fen hat die Forschung in den letzten Jahren vermehrt hingewiesen. Siehe z. B. Heinrich Bosse, 
Die Erlebnisse des Lord Chandos. In: HJb 11 (2003), S. 171–207, hier: S. 190; Sabine Schnei-
der, Das Leuchten der Bilder in der Sprache. Hofmanns thals medienbewußte Poetik der Evi-
denz. In: Ebd., S. 209–248.

3 Eine ausführliche Bearbeitung der hier vertretenen These ist Teil meiner amerikani-
schen Dissertation »Stimmung – Leib – Sprache. Eine Konfiguration in der Wiener Moderne«. 
Paderborn 2009.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 205

durch die Stimmung beeinflußt, vergrößert, verwischt, verzerrt, verklärt, 
begehrenswert, gleichgiltig, drohend, lind, dunkel, licht, weich, glatt, 
etc. etc. gemalt wird. Der Gott des Satten und der Gott des Hungernden 
sind zweierlei, zweierlei ist heiß und kalt für den Indianer und den Europäer, 
zweierlei der Klang jedes Namens, der Anblick jedes Buchstabens für den 
Renaissancemenschen und uns etc. etc.4 

Der zentrale Gedanke, den Hofmanns thal hier vertritt, zielt darauf ab, 
die Stimmungen als ganz spezifische Einstellungen zu deuten, die den 
Vorstellungsinhalt färben und daher das Weltbewußtsein ›relativieren‹. 
»Gott« als Vorstellungsinhalt eines Satten und eines Hungrigen sind da-
her verschieden (»zweierlei«). Die Stimmungen geben der einen wie der 
anderen Seite ihre Färbung, so daß in jedem Bewußtseinsinhalt auch 
eine Stimmung enthalten ist. Stimmungen sind somit als Pluralität vor-
handen, sie verbinden aber auch heterogene Wahrnehmungsweisen mit-
einander. Die Gesamtheit der Vorstellungen wird stets nur bezogen auf 
›etwas‹ Erfahrbares, so daß Stimmungen nur relative Einblicke in die 
Vorstellungswelt geben. Dabei enthalten sie zugleich die Potenz, die Be-
ziehungen zwischen unterschiedlichen Perspektiven fühlbar zu machen. 
Sie bilden offenbar jene »Wurzeln« der Vorstellungen, jene »wirre Ein-
heit«, deren Ausdruck zu einem Sprechen im Paradox führt. Paradox ist 
das Sprechen deshalb, weil es die Gegensätze verbindet: Es ist spezifisch 
deutbar und auf das Ganze gerichtet. 

Diese Paradoxien bilden einen zentralen Zugang zu Hofmanns thals 
poetischem Schreiben. Sie verweisen auf den kreativen Ursprung künst-
lerischen Tuns, jenen ›Quell‹ der Vorstellungen, der sich begrifflichen 
Fixierungen entzieht. Auf diese Paradoxien verweist Hofmanns thal etwa 
auch in seinem Vortrag »Poesie und Leben«, wenn er behauptet, »daß 
man über die Künste überhaupt fast gar nicht reden soll, fast gar nicht 
reden kann, […] und daß man desto schweigsamer wird, je tiefer man 
einmal in die Ingründe der Künste hineingekommen ist.«5 Wenn er sich 
anschließend dennoch dieser Aufgabe stellt und »über eine breite Kluft 
des Schweigens« zum Publikum »hintönen«6 will, so ist seinem Reden 
über Kunst bereits ein Widerspruch eingeschrieben, der Versuch, sich in 

4 GW RA III, S. 325.
5 Hugo von Hofmanns thal: Poesie und Leben. Aus einem Vortrag (1896). GW RA I, 

S. 13.
6 Ebd., S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Gisbertz206

der Sprache gegen sie zu wenden, um im Sagbaren auf das Unsagbare, 
ja im Spezifischen auf das Ganze zu verweisen. 

Anhand der doppelten Zuordnung entsteht folglich eine zweifache 
Deutung der Stimmung, denn die Stimmung ist einerseits partikulär 
verhaftet, den Worten vergleichbar auf einen bestimmten Referenten 
bezogen, andererseits aber auch ganzheitlich spürbar, womit sie sowohl 
semantisch als auch emotiv Überfluß produziert. Sie wirkt partikulären 
Wahrnehmungen insofern entgegen, als sie Versionen umfassenderer 
Zusammenhänge schafft. Festzuhalten ist für die von Hofmanns thal ge-
prägte Stimmungsauffassung daher, daß sich in der Stimmung die Ich-
Welt-Einheit begrifflich in vielfache Perspektiven auflöst (›partikulär‹), 
diese Pluralität aber zugleich auch eine empfundene Einheit generiert 
(›ganzheitlich‹). Will man eine Linie beschreiben, an der sich das Stim-
mungsphänomen hier entfaltet, so handelt es sich einerseits um den 
Versuch, die Möglichkeiten einzugrenzen, die unüberschaubare Vielfalt 
von Weltentwürfen auf eine stimmungshafte Einheit zurückzuführen, 
um die Komplexität der wahrnehmbaren Möglichkeiten zu bewältigen.7 
Andererseits weicht dieser Versuch jedoch zunehmend der Exposition 
von Möglichkeiten der Welterfahrung, die die Welt als pluralistisches 
Geschehen sichtbar machen. Diese Vielfalt wird in Hofmanns thals 
Kunst – wie noch zu zeigen ist – als ein Beziehungsgeflecht greifbar. Es 
scheint sogar den primären Vorgang zu bilden, dem der konkrete Schaf-
fensprozeß durch das Wort folgt.

II Hofmanns thal – Biese – Mauthner

Die doppelte Bezeichnung von Partikularität und Ganzheitlichkeit, mit 
der Hofmanns thal Stimmungen faßt, geht mit einer engen Verflechtung 
von Leib und Sprache einher. Sie deutet auf ein spezifisches Verständnis 
von Sprache, das Hofmanns thal mit dem großen Sprachskeptiker Fritz 
Mauthner teilt. Hofmanns thal hat den Zusammenhang zwischen Leib 

7 Damit zeigt Hofmanns thals poetologische Konzeption auch eine Entwicklung an, die 
seit Anfang des 20. Jahrhunderts den Anspruch erhebt, Ideen, Bilder und Zeichen so mitein-
ander in Beziehung zu setzen, daß aus zahlreichen nicht-poetischen Elementen ein Ganzes als 
emotiver Zustand im Hirn entsteht. Siehe dazu Paul Valéry: Poésie pure. In: Ders.: Poésie. 
Essai sur la poétique et le poète. Paris 1928.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 207

und Sprache ansatzweise in seinen Reflexionen über die Metapher theo-
retisch ausformuliert. 

In seiner Rezension »Philosophie des Metaphorischen« (1894), die 
noch unter dem Pseudonym Loris in der ›Frankfurter Zeitung‹ erschien, 
wendet sich Hofmanns thal der gleichnamigen Studie von Alfred Biese zu 
und lehnt im Einvernehmen mit dem Autor ein traditionelles Metaphern-
verständnis ab, bei dem die Metapher als ›Abbild eines Urbilds‹ aufgefaßt 
wird. Während Biese das »Reich des Metaphorischen«8 in der Literatur- 
und Menschheitsgeschichte jedoch anschließend durchwandere, ist es für 
Hofmanns thal kein ›Reich‹, kein geordnetes Gebilde, sondern Chaos, 
dasselbe, das zuvor bereits als ›wirrer‹ Ursprung der Poesie identifiziert 
wurde. Die Metaphern entspringen diesem Chaos. Sie sind Wörtern einer 
eigenen irritierenden Realität eigen. Bieses Versuch, Metaphern erklären 
zu wollen, gleiche daher den »Abenteuer[n] des Gottes Thor im Land der 
Riesen«9 – er ist ihnen nicht gewachsen. Hofmanns thal hätte statt dessen 
»eine Philosophie der subjektiven Metaphorik« erwartet:

[…] eine Betrachtung des metaphernbildenden Triebes in uns und der 
unheimlichen Herrschaft, die die von uns erzeugten Metaphern rückwirkend 
auf unser Denken ausüben, – andererseits der unsäglichen Lust, die wir 
durch metaphorische Beseelung aus toten Dingen saugen.10

Hofmanns thal faßt die Metaphern hier als Ergebnis eines Triebes auf, 
der durch die Form der poetischen Sprache rückwirkend das Denken 
beeinflußt. Der Trieb bildet die Metaphern aus, die den ›Raum‹ des Sub-
jektes (»in uns«) beanspruchen. Das Subjekt ist aber auch an dem Pro-
duktionsprozeß beteiligt (»von uns«), und es wird durch ihn beeinflußt 
(»auf uns«). Eine ›subjektive Metaphorik‹ kann unter diesen Umständen 
nur ein Paradox sein, weil Eindruck und Ausdruck sowie Außen und 
Innen als semantische Oppositionen thematisiert werden, die zugleich 
in ein dynamisches Verhältnis zueinander geraten. Die Quelle der Me-
tapher ist folglich bereits ›in sich‹ gespalten. Sie zeigt sich als Ereignis 
einer Begegnung, die als ›mystischer Vorgang‹ erlebt wird. Ihr Ausdruck 
müßte laut Hofmanns thal eine »hellsichtige Darstellung des seltsam vi-
brierenden Zustandes« sein,

8 GW RA I, S. 190.
9 Ebd.
10 Ebd., S. 192.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Gisbertz208

in welchem die Metapher zu uns kommt, über uns kommt in Schauer, 
Blitz und Sturm: dieser plötzlichen blitzartigen Erleuchtung, in der wir 
einen Augenblick lang den großen Weltzusammenhang ahnen, schauernd 
die Gegenwart der Idee spüren, dieses ganzen mystischen Vorganges, 
der uns die Metapher leuchtend und real hinterläßt, wie Götter in den 
Häusern der Sterblichen funkelnde Geschenke als Pfänder ihrer Gegenwart 
hinterlassen.11

Die eigentliche Herkunft des Metaphorischen bleibt offensichtlich ein 
Geheimnis, doch kann dieses Geheimnis durch die leib-geistige Ein-
bindung von »uns« in den Entstehungsprozeß erfahren werden, durch 
›Vibrieren‹, ›Ahnen‹, ›Schauern‹ und ›Spüren‹ in eine ›Erleuchtung‹ um-
schlagen.12 Die Metapher ist somit das Sediment eines leiblich erfahre-
nen mystischen Vorgangs, der eine solche Metapher hinterläßt, womit 
die Metapher zum Abbild einer Welt wird, die nicht ihr Urbild ist.13

Diese Auffassung von der Metapher teilt auch Mauthner, der in seinen 
voluminösen »Beiträgen zu einer Kritik der Sprache« ebenfalls Bieses 
Studie kritisiert.14 Mauthner schreibt, daß Biese »von dem Ernste der psy-
chologischen Aufgabe keine ganz zureichende Vorstellung« habe, denn 

11 Ebd.
12 Was ich hier ›Umschlagen‹ nenne, bezeichnet Hofmanns thal an anderer Stelle als einen 

Substitutionsvorgang, bei dem eine fremde Anschauung durch eine andere, nähere ersetzt 
wird: »Das Entstehen des metaphorischen Ausdrucks ist ein geheimnisvolles Ding: der 
Anschauung eines Vorgangs substituiert sich plötzlich unwillkürlich die Anschauung eines 
andern nur in der Idee verwandten Bildlicheren, Körperlicheren.« GW RA III, S. 360.

13 Daß diese fremde Welt, ohne Urbild zu sein, in Form von vibrierenden Zuständen auf-
tritt, geht in der Moderne in unterschiedliche Diskurse ein. Dazu gehören etwa der Spiritua-
lismus oder energetische Daseinsauffassungen, die sich auf die Welt als vibrierende Einheit 
beziehen. Vgl. z. B. Tim Armstrong: The Vibrating World: Science, Spiritualism, Technology. 
In: Ders.: Modernism. A Cultural History. Cambridge 2005, S. 115–134.

14 Mauthners Kritik an Biese wurde meines Wissens bisher nicht beachtet, obgleich 
Mauth ner und Hofmanns thal ähnliche Auffassungen von Sprache teilen und sich in anderem 
Kontext darüber verständigten. Mauthner schreibt Hofmanns thal in einer »Stimmung, für 
welche ich keine Worte suchen will«, zum Chandos-Brief, er habe ihn »so gelesen, als wäre 
er das erste dichterische Echo nach meiner ›Kritik der Sprache‹. In diesem Glauben genoß 
ich eine ernste Freude, wie sie mir noch keine, noch so starke Lobpreisung meines Buches 
bereitet.« Brief von Ende Okt. 1902. In: Der Briefwechsel Hofmanns thal – Fritz Mauthner. 
Eingeleitet und hg. von Martin Stern. HB 19/20 (1978), S. 33. Hofmanns thal bestätigt, seine 
Gedanken seien »früh ähnliche Wege gegangen, vom Metaphorischen der Sprache manchmal 
mehr entzückt, manchmal mehr beängstigt.« Es bestehe also »Übereinstimmung und gewiß 
eine Verstärkung dieser Gedanken durch Ihr Buch.« Brief vom 3. November [1902]. In: Ebd., 
S. 33 f. Von einer direkten Einflußnahme ist jedoch nicht auszugehen. Vgl. zur Diskussion um 
die Frage der Beeinflussung Martin Stern: Einleitung. In: Ebd., S. 21–30. Mauthners Sprach-
werk erschien zuerst 1901/02, also sieben Jahre nach Hofmanns thals Rezension, doch begann 
Mauthner ab 1891 mit dessen Niederschrift.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 209

Biese seien »Verstand und Phantasie verschiedene Seelenvermögen«.15 
Mauthner setzt dieser Auffassung Bieses eine vergleichende Funktion der 
Metapher entgegen. Was Hofmanns thal ›mystisch‹ nennt, deutet Mauth-
ner als eine Art Apperzeptionsvorgang, der noch unbeschrieben ist und 
in dem sich Verstand und Phantasie nicht als verschiedene Seelenvermö-
gen erweisen, sondern lediglich als verschiedene ›Anschauungsweisen‹ 
des gleichen Prozesses.16 Mauthner führt Phantasie und Verstand in ein 
Netz von möglichen Bezügen, aus denen ihre gemeinsame Wurzel, der 
gleiche psychologische Apperzeptionsvorgang, erkennbar werden soll, 
der beide geistigen Vermögen miteinander vereint.17

Hofmanns thal und Mauthner kritisieren Sprache dahingehend, daß 
sie nicht abbildend zu einem Begriff von Wahrheit kommen kann. Das 
führt beide Autoren jedoch nicht ins Schweigen, sondern zu einer Auf-
fassung von Poesie als eine Möglichkeit, auf das ›Wie‹ der Evokation 
von Sinnzusammenhängen zu antworten. Die Stimmung wird innerhalb 
des kreativen Prozesses so aufgefaßt, daß sie die Dynamik zwischen 
Fiktion und Wirklichkeit regiert. Sie ist daher konstitutiv für die poe-
tische Sprache und läßt sich operativ beschreiben. Schließlich kann sie 
auch als Bedingung jeder Faktizität begriffen werden.18 Die Vermittlung 

15 Fritz Mauthner: Beiträge zu einer Kritik der Sprache. Reprographischer Nachdruck der 
3. vermehrten Auflage Leipzig 1923. Bd. 2: Zur Sprachwissenschaft. Hildesheim 1967, S. 462.

16 Mauthner zeigt, »daß es nur verschiedene redensartliche Anschauungsweisen des glei-
chen psychologischen Vorgangs sind, daß die Phantasie sich nicht zwischen die Tätigkeiten 
des Verstandes hineinschiebt, daß die Phantasie ebensogut wie der Verstand nur Erinnerung 
ist, daß der Verstand oder das menschliche Denken oder die Sprache durch und durch meta-
phorisch ist.« Mauthner, Kritik der Sprache 2 (wie Anm. 15), S. 462.

17 Das heißt, daß der Verstand nach Mauthner nicht zu wahrer Erkenntnis führt, denn 
er steht keiner vorgängigen Wirklichkeit gegenüber, sondern konstituiert (genauso wie die 
Phantasie) Wirklichkeit überhaupt erst durch die Art der Anschauung. Vgl. ähnlich Ernst 
Machs These: »Auch der wüsteste Traum ist eine Tatsache, so gut als jede andere.« (in: Ders.: 
Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen zum Psychischen. Nach-
druck der 9. Auflage Jena 1922. Mit einem Vorwort zum Neudruck von Gereon Wolters. 
Darmstadt 1987, S. 9. Der um die Etablierung einer monistischen Ausrichtung bemühte Philo-
soph Mach führt die äußere Wirklichkeit und die des Traumes ebenfalls auf ein und dieselbe 
Bezugsebene (der Tatsachen) zurück.

18 Nach Mauthner bildet die Sprache zwar ein eigenständiges Phänomen, das von der 
Wirklichkeit unabhängig ist, doch kann die Wirklichkeit nur durch sie als real begriffen wer-
den. Mit der Absage an metaphysische Wahrheiten erkenne Mauthner an, »daß die Unmög-
lichkeit einer Metaphysik […] das völlige Ausgeliefertsein an die Sprache bedeutet. Ausgelie-
fert ist nicht nur der einzelne, die Sprache übt auch gesellschaftlichen und politischen Zwang 
aus.« Joachim Kühn: Gescheiterte Sprachkritik. Fritz Mauthners Leben und Werk, mit einer 
Fritz-Mauthner-Bibliographie. Berlin/New York 1975, S. 74. Die Wirklichkeit ist somit nach 
Mauthner im Gefängnis der Sprache gebannt, kann ihr nicht entfliehen. Damit ist allerdings 
auch Mauthners angestrebtes Ziel – Sprachbefreiung bzw. Lachen – laut Kühn »von Anfang 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Gisbertz210

von Stimmungen gelingt nur durch Einsetzung der Doppelfunktion der 
Sprache, mit anderen Worten also nicht durch ›abbildendes‹ Beschrei-
ben, sondern durch exemplifizierende Formbildungen mittels poetischer 
Sprache.19

Diese Doppelfunktion läßt sich aus sprachphilosophischer Sicht auch 
als Unterscheidung zwischen einer begrifflichen und einer sinnlichen 
Funktion der Sprache auffassen. Die sinnliche Funktion der Sprache 
rückt dabei das Verhältnis von Objekt und Zeichen so in den Blick, 
daß die Sprache als Teil des Objekts aufzufassen ist und nicht, wie ihrer 
begrifflichen Funktion zufolge, als ›über‹ dem Objekt stehendes Zeichen. 
So an die Sinne gebunden, stellt die Sprache einen Teil der Wahrneh-
mung und nicht der Begriffsbildung dar. Sie operiert also auch nicht 
mehr beschreibend, sondern stellt offenbar das Ergebnis eines ›inneren 
Sinnes‹ vor, der sich im sprachlichen Gebilde äußert.20 Der ›Sprachsinn‹ 
ermöglicht eine zweistufige Analyse des Sprachgebrauchs, da die Spra-

an zum Scheitern verurteilt«. Ebd., S. 75. Die Stimmung ist ebenfalls auf ihre Bindung an die 
Sprache angewiesen, ermöglicht aber auch allererst deren Bezug auf sich selbst durch den 
Formzusammenhang poetischer Sprache.

19 Bereits 1896 schreibt Hofmanns thal zu dieser Doppelfunktion: »Sie [die Sprache] ist das 
große Werkzeug der Erkenntnis, sie ist das große Werkzeug der Verkennung. In ihren schwe-
benden Bildern verbirgt der Geist sich vor sich selber. Sie scheint uns alle zu verbinden, und 
doch reden wir jeder eine andere. […] Sie ist so abgegriffen wie schlechte Münzen und doch 
so rein wie der frische Bruch eines Bergkristalls.« GW RA III, S. 413. Die paradoxen Verbin-
dungsworte »und doch« zeigen sich hier erneut als bestimmender Zug von Hofmanns thals 
Sprachauffassung. Siehe auch Mauthners treffende Unterscheidung zwischen einem »Begriffs-
inhalt« und einem »Stimmungsgehalt« der Sprache: »Es ist unmöglich, den Begriffsinhalt auf 
die Dauer festzuhalten; darum ist Welterkenntnis durch Sprache unmöglich. Es ist möglich, 
den Stimmungsgehalt der Worte festzuhalten; darum ist eine Kunst durch Sprache möglich, 
eine Wortkunst, die Poesie.« Mauthner, Kritik der Sprache (wie Anm. 15). Bd. 1: Zur Sprache 
und zur Psychologie. Hildesheim 1969, S. 97. Der »Stimmungsgehalt« erlaubt es, wenn nicht 
Wahrheit, so doch eine Facette davon, die über das individuelle Leben hinausreicht, in der 
Kunst zu tradieren, so daß der einzelne Leser Teil eines auch zeitlich dauerhaften Zusammen-
hangs werden kann, der ihn über sein eigenes Befinden hinaus durch die poetische Sprache 
mit den Träumen und Wünschen der Menschheit verbindet.

20 »Using language may always occur on two levels, like a perception and like a concep-
tion. Perceptually, language is used as a way of presenting an object which is a case of object-
competence – whereas, conceptually, with language you are referring back to other terms used 
perceptually which is a case of meta-competence. […] There is always a natural and a conven-
tional relation between words and objects […].« Kuno Lorenz: On the Way to Conceptual and 
Perceptual Knowledge. In: Knowledge and Language. Bd. 3, S. 95–109, hier: S. 109. Die hier 
auf Lorenz rekurrierenden sprachphilosophischen Überlegungen finden in der Hofmanns-
thal-Forschung durch die von Neumann angeregte Suche nach einer ›Semiotik des Körpers‹ 
ihre Resonanz; siehe Gerhard Neumann: »Die Wege und die Begegnungen«. Hofmanns thals 
Poetik des Visionären. In: Freiburger Universitätsblätter 112 (1991), S. 61–75; auch Ursula 
Renner: »Die Zauberschrift der Bilder«. Bildende Kunst in Hofmanns thals Texten. Freiburg 
i. Br. 2000.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 211

che als zugleich vermittelndes Mittel der Wahrnehmung in Anspruch 
genommen wird. Dadurch entsteht ganz entsprechend dem ›Augensinn‹, 
dem Organ des Sehsinns, der bildnerische Tätigkeiten als Mittel der 
Wahrnehmung, sie ›vermittelnd‹, in Anspruch nimmt, ein spezifisches 
Wissen (»perceptual knowledge«), welches sich vom Wissen, das aus der 
Begriffsbildung hervorgeht, unterscheidet (»conceptual knowledge«).21 
Dieses Wissen rekonstruiert mehr, als der selektive Verstand auf einmal 
fassen kann. Es geht offenbar hinter die Bilder der Einbildungskraft zu-
rück und macht deren Entstehen auf einer nicht-intentionalen Grundla-
ge, die in der Stimmung wahrnehmbar wird, deutlich.

Es erstaunt dann nicht mehr, wenn Hofmanns thal sich eine Meta-
phernphilosophie nicht als eine wissenschaftliche Studie vorstellt, son-
dern sie müsse »eher ein Gedicht«22 sein, also in einem Medium realisiert 
werden, das die begriffliche Sprache überschreitet, um jenen, wie auch 
Mauthner meint, noch unbeschriebenen, also auch noch namenlosen 
psychologischen Vorgang des allseitigen Ineinandergehens scheinbar fe-
ster Bestimmungen sagbar zu machen.23

III »Der Geiger vom Traunsee« (1889)

Der Versuch, Stimmungen poetisch sagbar zu machen, zeigt sich ein-
dringlich in Hofmanns thals frühen Prosastücken. So führt Hofmanns-

21 Das wahrnehmende Wissen ist mit Mauthners ›Stimmungsgehalt‹ der Sprache ver-
gleichbar. Die Vermittlung beider Wissensformen in engster Verbindung zueinander aufzu-
zeigen, scheint genau das Ziel von Hofmanns thals Prosasprache zu sein, wenn er schreibt: 
»In Prosa dichten ist darum schwer, weil sich bis ins Atom hinein der Enthusiasmus und die 
ratio vermählen müssen.« Aufzeichnungen aus dem Nachlaß 1920. GW RA III, S. 558. Der 
»Enthusiasmus« kann hier als »perceptual knowledge«, die »ratio« als »conceptual knowledge« 
verstanden werden.

22 GW RA I, S. 193.
23 Die einheitsbildende Funktion der Sprache hat über Hofmanns thals Poetik hinaus in 

den letzten Jahren erneut Interesse erregt. Nicht die Bedeutung der Sprache als Schrift, son-
dern ihre performativen, klanglichen und lautlichen Aspekte stehen dabei im Vordergrund. 
So hat etwa Reinhart Meyer-Kalkus in seiner wissenschafts- und kunsthistorischen Studie 
die Stimme als zentrales Kennzeichen für die »ganze Person« im 20. Jahrhundert identifiziert. 
Der Autor plädiert für eine historische Anthropologie der Stimme, die er als Desiderat der 
Forschung ausmacht, vgl. Reinhart Meyer-Kalkus: Stimme und Sprechkünste im 20. Jahr-
hundert. Berlin 2001, S. 3. Siehe weiterhin Gabriele Brandstetter, die leibliche und perfor-
mative Aspekte der Sprache analysiert: Tanz-Lektüren. Körperbilder und Raumfiguren der 
Avantgarde. Frankfurt a. M. 1995. Auf das begrifflich ›Unsagbare‹ verweist auch Alice Bol-
terauer in Hofmanns thals Essays: Selbstvorstellung. Die literarische Selbstreflexion der Wie-
ner Moderne. Freiburg i. Br. 2003, S. 43–55.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Gisbertz212

thal schon in seiner ersten, aus seinem Tagebuch stammenden Erzäh-
lung »Der Geiger vom Traunsee« (1889) die Entstehung der poetischen 
Sprache mit dem Stimmungsphänomen so eng, daß Stimmung und 
poetische Sprache einen über die partikuläre Bedeutung von Begriffen 
hinausweisenden Zusammenhang evozieren. Der Komplex wechselseiti-
ger Bezugnahmen wird als poetische Vision in das Erzählen eingeführt. 
Diese Vision dient als Einführung in eine Reihe von poetischen Ver-
suchsanordnungen, mit denen Hofmanns thal die aufeinander weisen-
den Elemente Sprache, Stimmung und Leib zugänglich macht. 

Der Handlungsort ist ein Grenzbereich, eine Bucht zwischen Wald 
und Traunsee, »weltvergessen und weltentlegen«,24 an der ein namen-
loser Ich-Erzähler mit seinem Kahn anlegt. Die Topographie ist folglich 
abseits und doch Teil der Welt – partikulär verhaftet und doch Teil eines 
»vergessenen« größeren Zusammenhangs. Hier begegnet der namenlose 
Ich-Erzähler dem Dichter Nikolaus Lenau, wobei freilich keine fakti-
sche Begegnung stattfindet, sondern der Ich-Erzähler von Versen des 
für seine Naturlyrik bekannten Lenau angeregt wird und den Dichter 
des Vormärz in einer Vision erlebt. Er findet die Verse auf der Unter-
seite eines Holzbrettes. Der gleichsam aus der Natur hervorgeholte Text 
bildet den gemeinsamen Bezugspunkt für beide Dichter, deren kreative 
Arbeit anschließend miteinander kontrastiert wird. Während für Lenau 
die Natur noch zum Vers wird – er »liebte es, was ihm Herz und Sinn 
durchstürmte, frei entströmen zu lassen wie die ungebundenen Tonflu-
then seiner Geige […]«25 –, wird für den Ich-Erzähler Lenaus Gedicht 
zur ›Natur‹ des eigenen Textes. Das geschieht wiederum nicht durch 
die Lektüre, denn die Zeilen sind »abgerissen und unzusammenhängend 
[…]«, sondern erst als der Ich-Erzähler vor Müdigkeit »gedankenlos« 
wird.26 Hofmanns thal bricht das erlebende Ich förmlich nach innen auf, 
so daß es die Eigenwahrnehmung verliert, dafür aber das Tun eines an-
deren wahrnimmt, dessen Handeln es nicht beeinflussen kann: 

24 SW XXIX Erzählungen 2, S. 7.
25 Ebd., S. 9.
26 Ebd. Das Adjektiv »gedankenlos« kennzeichnet später im Brief des Lord Chandos den 

Prozeß der Ich-Auflösung: »Seither führe ich ein Dasein, das Sie, fürchte ich, kaum begreifen 
können, so geistlos, so gedankenlos fließt es dahin; […].« – »Ich […] dachte […] nicht weiter 
an die Sache.« SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 50. Dieser Zustand bildet dann 
die Voraussetzung für ein spezifisches Erlebnis des Allzusammenhangs: »Alles war in mir 
[…].« – »[…] die vollste erhabenste Gegenwart.« Ebd., S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 213

[…] vor mir stand ein ernster, bleicher Mann, in der förmlichen 
spießbürgerl[ichen] Tracht unsrer Vorfahren […]. Im Arm aber ruhte 
ihm eine unscheinbare dunkle Geige, auf der er fort und fort spielte, 
langsam weiterg[ehend] ohne meiner oder des Weges zu achten. Tausend 
Empf[indungen] stürmten auf mich ein […].27 

Es entsteht eine Situation, in der das erlebende Ich sich nicht selbst mit-
teilt, sondern Mitteilungen erhält. Die Rollen von Sender und Empfän-
ger sind im Erzählprozeß offenbar vertauscht.28 Der Bruch nach innen 
deutet auf den Übergang zwischen zwei Erlebnisschichten, bei dem das 
ruhende Ich auf die Existenz eines anderen stößt, dessen Tun es traum-
gleich als das eigene und doch das eines anderen erfährt.29 

Aber auch die gegenständliche Natur spaltet sich, indem die äußeren 
Gegenstände als Komposita aus Tönen und Klängen aufgefaßt werden, 
die sich in der Figur des Geigers zur Gestalt verdichten.30 Von einer 
objektiven Naturbetrachtung kann dabei nicht die Rede sein, tritt die 
Natur doch nicht aus sich heraus, sondern sie wird als Produkt von 

27 SW XXIX Erzählungen 2, S. 10.
28 Das Schema, nach dem Lenau Botschaften vermittelt, deutet auf den großen Einfluß des 

Dichters auf Hofmanns thals Frühwerk hin, auf den auch Martin Stern aufmerksam gemacht 
hat. Lenau erscheine im Frühwerk als dionysische Figur und wirke selbst noch im Spätwerk 
nach, wenn auch mit größerer Distanz von Dichter zu Dichter. Siehe Martin Stern: »Der 
Geiger vom Traunsee«. Hofmanns thals früheste Prosaerzählung. In: Basler Hofmanns thal-
Beiträge. Hg. von Karl Pestalozzi und dems. Würzburg 1991, S. 95–107. Von der Aufnahme 
fremder Botschaften handelt auch Hofmanns thals autobiographisch gefärbtes Erzähl-Frag-
ment »Age of Innocence« (1891), in dem es heißt: »Er […] brachte sich selbst Botschaft von 
sich selbst […].« SW XXIX Erzählungen 2, S. 18. Das Selbst ist in diesem Fall schon gebro-
chen in ein Selbst und ein anderes – womit eine interne Kommunikation möglich wird.

29 Der Schlaf ist hier nicht mit jenem Unbewußten zu verwechseln, das nach Freud latent 
bewußt werden kann, sondern es handelt sich offenbar um das Unbewußte im Sinne Ernst 
Machs, als ein das Bewußtsein fundierendes, somatisch verankertes Wissen, das Hofmanns-
thal in einem späteren Prosaentwurf als Ineinander von allen Dingen näher umreißt: »Der 
Schlaf das Nichtbewußtsein (= dem Schwarzen, dem Nicht-licht) das tiefste Element, in das er 
hinabzusinken hofft. Im Schlaf fände er alles, das weiß er: dort ist alles aufgelöst, wohllüstig 
geht dort eins ins andere hinüber.« Eines alten Malers schlaflose Nacht, seit 1903. SW XXIX 
Erzählungen 2, S. 162. Das »Nichtbewußtsein« führt in jenen unstrukturierten Erfahrungsbe-
reich, in dem ›eins ins andere‹ übergeht und der zu dem, was man bewußt ›weiß‹, eine Oppo-
sition bildet. Der Einfluß von Ernst Mach auf Hofmanns thals kreatives Tun ist in der For-
schung bereits hinreichend belegt, allerdings wurden kaum parallele Diskursstrukturen näher 
untersucht. Vgl. dazu ausführlicher die Arbeit d. Verf. zum Thema (wie Anm. 3). 

30 Die aktive Rolle, die diese Klangphänomene übernehmen, belegen etwa folgende Sätze: 
»Da mischte sich in das Plaudern u. Murmeln der Wellen ein seltsames Klingen, wie ein ferner 
Geigenton.« SW XXIX Erzählungen 2, S. 9. – »Fester schloß ich die Augen denn ich fürch-
tete zu erwachen u die süssen Klänge zu verscheuchen.« Ebd., S. 9f. – »Endlich schien mir, als 
drängen sie dicht vor mir aus dem Boden, ich riß die Augen auf, vor mir stand ein ernster, 
bleicher Mann […].« Ebd., S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Gisbertz214

Lenaus Versen wahrnehmbar, das unterhalb der Schwelle des rationalen 
Verstehens in Form von bewegten Bildfluten eingefangen wird. 

Der Vorgang setzt insgesamt eine wechselseitige Durchdringung von 
Text, Bild und Klängen ins Werk, die offenbar unbeeindruckt von ei-
ner Reflexion durch das Bewußtsein entsteht. Doch zeigen sich diese 
Klangfiguren und Bildentstehungsprozesse auch nicht abgelöst von der 
sinnlich-leiblichen Aufnahmefähigkeit des gedankenlosen Ich-Erzählers, 
sondern sie werden vielmehr nur durch die Vermittlung des in sich ge-
kehrten Ich offenbar. Folglich verbinden sich Außen und Innen zu einem 
einheitlichen Erlebnisvorgang, der wiederum auf ihrer Unterschieden-
heit basiert. Offenbar dienen Natur, Leib und Sprache in einer irritieren-
den Verflechtung jeweils als Resonanzböden füreinander. Ihr Entstehen 
resultiert dabei aus der Eindrucksfähigkeit der jeweils anderen Bezugs-
größen, wobei die Aufspaltungen der Begriffe und Bedeutungen von 
Natur, Leib und Sprache bezeichnend für diese Verflechtung sind.31 

Aus der Verflechtung des Verschiedenen geht eine Stimmung hervor, 
die Gleichnischarakter hat, wenn es heißt: »Da war’s mir als hielte gleich 
mir, die ganze Schöpfung den Athem an, dem sehnsuchtsvollen Werben 
zu lauschen.«32 Dieses Gleichnis erscheint wiederum nicht in einer be-
liebigen Situation, sondern es bezieht sich auf ein erotisches Begehren, 
an dem der Ich-Erzähler und die Natur beobachtend und erlebend teil-
haben: Das Werben um Vereinigung geht scheinbar von den Klängen 
selbst aus, die sowohl im Innern des Erzählers wie auch in der scheinbar 
äußeren Natur so zusammenstimmen, daß sich ihr Begehren anschlie-
ßend durch den Schöpfungsakt erfüllt, was durch entsprechende Meta-
phorik ausgedrückt wird.33 

31 Mit dieser Einsicht bietet die Auseinandersetzung mit dem Körper an sich in der Lite-
ratur, als Text, als Einschreibungsfläche für kulturelle Codes u. v. m., mit der sich die semio-
tische Theorie in den letzten Jahren intensiv befaßt hat, sicherlich keinen geeigneten Zugang 
zur Erschließung von Hofmanns thals Prosa. Entscheidend sind eher jene noch kaum vertief-
ten literaturwissenschaftlichen Ansätze, in denen der Körper nicht selbst zum Bedeutungs-
träger wird, sondern als passives Register für die Aufnahme literarischer Texte fungiert. Ein 
solcher Ansatz findet sich etwa bei Garrett Stewart: Reading Voices. Literature and the Pho-
notext. Berkeley/Los Angeles 1990. Ähnliches gilt für die Auffassung von ›Natur‹ und ›Spra-
che‹.

32 SW XXIX Erzählungen 2, S. 10.
33 Die Klänge finden im Bild eines Waldpfades eine Öffnung, in den sie sich kurz darauf 

in Bilderströmen entladen: »Und wie die Töne immer heisser, inniger flehten da öffnete sich 
die unentwirrbar grüne Wand, die verschlungenen Äste lösten sich lautlos und vor uns lag 
ein grüner Waldpfad. Da erklang es wie gestilltes Liebessehnen, goldne Töne schwangen sich 
auf zu den alten Wipfeln, die rauschend zusammenschlugen. […] Dann schmetterten wilde 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 215

Das Ineinandergehen der leiblichen und geistigen Wirklichkeit führt 
schließlich zum Gedanken einer doppelten Realität in Hofmanns thals 
Prosa. Jedoch bildet sich nur eine, allerdings eine gespaltene Realität. Sie 
führt zu jenen verborgenen ›Quellen‹ des Erzählens, die zugleich an der 
Oberfläche liegen und mit der poetischen Sprache unauflöslich verfloch-
ten sind. Wenn der letzte Satz lautet: »Als ich erwachte, war ich durch-
nässt und rings um mich trieften die Bäume«, so betont das erzählende 
Ich hier noch einmal die Doppelfunktion der Sprache, die Leib und Na-
tur zum einen nebeneinander stellt (Leib durchnäßt – Natur durchnäßt), 
zum anderen aber auch eins aus dem anderen hervorgehen läßt, so daß 
eins durch das andere sein Gepräge erhält.34

IV Kunst als selbstreflexiver Prozeß

»Der Geiger vom Traunsee« (1889) steht am Beginn einer Reihe von oft 
sehr kurzen Prosastücken, die Hofmanns thal begleitend zu seiner frühen 

kriegerische Töne durch den horchenden Wald, wie die empörten Wogen eines Giessbaches 
schwollen die Töne an, klirrend stiessen sie aneinander, die Erde erdröhnte vom wüthenden 
Anprall; endlich floss alles brausender Siegesruf, der Schrei der Verzweiflung, ohnmächti-
ges Stöhnen in Einen brausenden Chorgesang zusammen, fessellos und unergründlich wie 
das tobende Meer.« SW XXIX Erzählungen 2, S. 10. Mit dem ›Fließen‹, »Schrei« und »Stöh-
nen« wird eine Anspielung auf eine dionysische Szene erkennbar, die erotisch aufgeladen ist. 
In der dargestellten Ereigniskette von ›Krieg‹, ›Dröhnen‹, »Verzweiflung« zu »Stöhnen« zeigt 
sich zudem ein weiteres frühes Zeugnis für die in der Forschung bekannte Opfermotivik als 
poetologisches Muster für Hofmanns thals Schreiben. Vgl. David E. Wellbery: Die Opfer-Vor-
stellung als Quelle der Faszination. Anmerkungen zum Chandos-Brief und zur frühen Poetik 
Hofmanns thals. In: HJb 11 (2003), S. 281–310.

34 Durchaus vergleichbar, jedoch stark an Nietzsche orientiert, ist Jürgen Sandhops Schluß, 
der Geiger vom Traunsee habe den »Schleier des apollinischen Bewußtseins gelüftet und wirft 
im Traum einen Blick in die unbekannten Tiefen der eigenen Seele.« Jürgen Sandhop: Die 
Seele und ihr Bild. Studien zum Frühwerk Hugo von Hofmanns thals. Frankfurt a. M./Berlin 
u. a. 1998, S. 43. Ellen Ritter meint, die Erzählung sei »im vorhinein zum Scheitern verurteilt« 
gewesen, weil Hofmanns thal seine Empfindungen auf dem Umweg über Musik habe darstel-
len wollen und »ihm die musikalische Begabung seines Vorbildes [Lenau] fehlte.« SW XXIX 
Erzählungen 2, S. 264. Das kann nach obiger Betrachtung nicht stehen bleiben, stellt die 
Musik doch keinen »Umweg« dar, sondern vielmehr die unausgesprochene Essenz, auf die 
das Erzählen unter Zerstörung seiner referentiellen Funktion zusteuert. Die Verbindung von 
Sprache und Musik, die eng mit der Stimmungsthematik verknüpft ist, bedürfte einer eige-
nen Untersuchung. Hofmanns thal greift früh das auf, was Flusser als ein gegenseitiges Aus-
einanderhervorgehen von Musik und Körper beschreibt. Der Körper erleide bzw. erspüre 
Schallwellen, für die er »permeabel« sei, und so folge daraus: »Beim Musikhören wird der 
Körper Musik, und die Musik wird Körper.« Vilém Flusser: Die Geste des Musikhörens. In: 
Ders.: Gesten. Versuch einer Phänomenologie. Düsseldorf/Bensheim 1991, S. 193–204, hier: 
S. 198.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Gisbertz216

Lyrik (1890 – 1902) schrieb und von denen er selbst nur wenige veröf-
fentlichte.35 Mit 30jähriger Verspätung erschien erstmals die Erzählung 
»Das Dorf im Gebirge« (1896), ein Text, der ähnlich um eine Stimmung 
als integratives Erlebnis zentriert ist, das die Menschen, das Dorf und 
die Umgebung einbezieht.36 

Den äußeren Anlaß der Geschichte bietet der jährliche Sommerurlaub 
von Stadtleuten auf dem Land, wofür die Bauern ihre Häuser räumen. 
Es ist von ›Bauern‹ und ihren ›Weibern‹ die Rede, typisierten Figuren 
also aus einem ebenso namenlosen Gebirgsdorf, deren Lebensweisen in 
der Erzählung mit den ›Leuten aus der Stadt‹ kontrastiert werden. Der 
Umzug der Städter auf das Land setzt sich als ein Prozeß der Auflösung 
der herkömmlichen Beziehung zwischen Zeichen und Bezeichnetem in 
Gang: »Geweihe« werden von den Städtern als »Garderobe« benutzt, die 
»Schlinge eines Rosenkranzes« dient als »Aufhänger« für ein Bild, und 
die Frauen aus der Stadt setzen sich an Orte, wo sonst »kein Mensch« 
sitzt. Die Wirklichkeit dieses Dorfes erscheint nicht mehr als gegeben, 
sondern veränderlich, je nachdem, was man aus ihr macht. Eine beson-
ders gelungene Passage dieses veränderlichen Seins zeigt sich am Ende 
des ersten Teils der sehr kurzen zweiteiligen Erzählung. Hofmanns thal 
wählt darin das Licht als gemeinsamen Bezugspunkt für eine kontingente 
Signifikantenkette. Es macht die Struktur der poetischen Imagination als 
eine Kette fortlaufender Reflexe sichtbar, deren Zerstreuung durch eine 
ursprüngliche Verflechtung von Empfindung und sprachlichem Zeichen 
poetisch zusammengehalten wird. Dazu will ich ausführlich zitieren:

Manche von den Lichtstrahlen aber erlöschen lange nicht und sind noch 
da, wenn der große Wagen bis an den Rand des Himmels herabgeglitten 
ist und seine tiefsten Sterne auf dem Kamm des Berges ruhen und durch 
die Wipfel der ungeheuren Lärchen unruhig durchflimmern. Das sind die 
Zimmer, in denen ein junges Mädchen aus einem Buch die Möglichkeiten 
des Lebens herausliest und verworren atmet wie unter der Berührung einer 
berauschenden und zugleich demütigenden Musik, oder in denen eine 

35 Mehr als 60 Prosafragmente sind insgesamt allein im Nachlaß erhalten. Der größte Teil 
der Fragmente ist dem »Andreas«-Roman zuzuordnen, und ein weiteres Konvolut entstand zu 
den »Erfundenen Gesprächen und Briefen«. Zur Editionsgeschichte siehe den Kommentar in 
der Kritischen Ausgabe von Ellen Ritter. SW XXVIII Erzählungen 1 und SW XXIX Erzäh-
lungen 2. Siehe einführend auch Mathias Mayer: Hugo von Hofmanns thal. Stuttgart 1993, 
S. 112–178.

36 Hugo von Hofmanns thal: Früheste Prosastücke. Leipzig 1926 (Gesellschaft der Freunde 
der Deutschen Bücherei). Der Band enthält zwei frühe Texte, »Das Glück am Weg« und »Das 
Dorf im Gebirge«.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 217

alternde Frau mit beängstigtem und staunendem Denken nicht darüber 
hinauskommt, daß dies traumhafte Jetzt und Hier für sie das Unentrinnbare, 
das Wirkliche bedeutet. Aus diesen Fenstern fällt immerfort das Kerzenlicht, 
legt einen Streifen über die Wiese, und über den Steindamm, bis hinunter an 
den schwarzen Seespiegel, der es zurückzustoßen und zu tragen scheint, wie 
einen ausgegossenen blaßgelben Schimmer. Aber es taucht auch hinunter 
und wirft in das feuchte Dunkel einen leuchtenden Schacht, in dem die 
schwarzgrauen Barsche stumpfsinnig stehen und die ruhelosen kleinen 
Weißfische unaufhörlich beben wie Zitternadeln.37

Innerhalb dieses Absatzes konturiert der Erzähler durch das fallende Ker-
zenlicht einen Kosmos, der von den Sternen bis zum Seegrund reicht. Der 
vom Licht durchkreuzte und erhellte Raum bricht sich dreifach im Seespie-
gel, so daß das Licht ins Offene diffundiert. Wie es den Raum aufbricht 
und kreuzt, so verfährt das Licht auch mit der Zeit, in der »Jetzt und Hier« 
und »immerfort« nebeneinander treten. Trotz der offensichtlichen Disper-
sion durch die Strahlenbrechungen bündelt sich das Licht aber auch in der 
Mitte des Erzählabschnitts, wo seine eigene Quelle sichtbar wird. Diese 
Quelle betrifft ausgesuchte Zimmer, in denen Menschen Schwellenzustän-
de erleben: die Geschlechtsreife und die Vergänglichkeit des Lebens. Die 
unaufhaltsame Veränderung, die den Grund ihres Seins abgibt, kommt 
der einen Frau hoffnungsfroh, der anderen ängstlich zu Bewußtsein.

Die Sprache macht die durch das Licht in eins gebündelten Sehnsüchte 
erfahrbar, zeigt die Vielfalt menschlicher Bedürfnisse. Zugleich werden 
diese Bedürfnisse für den Moment der Lektüre gestillt. Denn das Licht 
stellt den Zusammenhang der Einzeldinge dadurch her, daß es selbst 
nichts ist, sondern sich nur durch das zeigt, was es erhellt. Es wird durch 
das Dunkel sichtbar und macht zugleich das Dunkle sichtbar. So teilt es 
sich mit, während es sich teilt. Das Licht zeugt vom Dasein von Schwel-
len, indem es sein eigenes Übergehen fortlaufend demonstriert. 

Hofmanns thal reiht durch die Bindung der Sprache an den Lichtstrahl 
verschiedene Wahrnehmungsweisen so aneinander, daß sie sich trotz ih-
rer Verschiedenheit verknüpfen können und durch die Lichtmetapher 
auf eine gemeinsame ›Wurzel‹ am Seinsgrund verweisen. Jedes Ding er-
scheint dabei als Wort für sich, doch wandelt es sich im Textzusammen-
hang auch zu einem Medium, das den Lichtstrahl weiterleitet.38 

37 SW XVIII Erzählungen 1, S. 34.
38 Korrespondierend dazu schreibt Hofmanns thal 1895 zum Verhältnis von Licht und Far-

ben: »Diese Idee: daß die Farben an sich nichts sind sondern nur Medien für die Offenbarung 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Gisbertz218

Auch im zweiten Teil der Erzählung führt Hofmanns thal die Suche nach 
dem Zusammenhang von Empfindungen und Sprache fort. Es ist von 
einem Tennisspiel die Rede, wobei der Ort der Austragung bezeichnend 
von Netzen umspannt ist, die die Dinge zusammenhalten, von innen her-
aus aber auch den Blick brechen, mit »feinen Sprüngen«39 durchziehen. 
Die Spieler bilden keine festen Charaktere, die sich voneinander unter-
scheiden würden, sondern sie sind Figurationen von ihnen vorausgehen-
den Stimmungskomplexen, deren Eigenschaften sich, ähnlich wie zuvor in 
der Figur Lenaus, in diesen Figuren manifestieren. So führt die Erzählung 
Perspektiven zueinander, die eigentlich abgegrenzt werden, und sie ver-
weist auf bewegliche Empfindungskomplexe als Realitäten für sich, die an 
keine spezifische Manifestation, auch nicht der Zeichen, geknüpft sind.

Wie im »Geiger vom Traunsee« gelingt es auch im »Dorf im Gebirge«, 
eine Ich-Welt-›Einheit‹ derart zu evozieren, daß sie zugleich eine Vielheit 
ist, weil sich in ihr verschiedene Wahrnehmungs- und Empfindungswei-
sen miteinander verflechten.40 Es ist tatsächlich eine ›wirre Einheit‹, die 
durch die Beziehungen von Stimmung, Leib und Sprache erfahrbar wird. 
Die Stimmung bildet in diesem Geschehen freilich nicht nur den Effekt 
kreativen Tuns, sondern wird auch als dessen Voraussetzung evoziert, so 
daß Kunstwerke als Medien von Stimmungen gelten, die sie vermitteln, 
indem sie auf die Einheit von Ich und Welt durch den Text verweisen. 
Die Stimmung drückt sich jedoch je zum ersten Mal durch die poetische 
Sprache aus. Sie ist auf dieses Medium sogar angewiesen, um sich for-
men zu lassen. Was sie ist, wird erst durch die Kunst Wirklichkeit, so 
daß hier eine Seite jener Behauptung Hofmanns thals einsichtig wird: 
»Fühlen ist Kunst, nicht Natur […]«.41 Das Fühlen wird als das Ergebnis 
eines Wahrnehmungsprozesses aufgefaßt und zugleich mittels der Kunst 
auf seinen eigenen Ursprung – die Kunst – verwiesen.42

des durchgehenden Lichtes. (So auch die Menschen nichts in se.)« GW RA III, S. 409. Vom Licht 
als ›unzerlegtes Wesen‹ geht auch Goethe in seiner Farbenlehre aus.

39 SW XVIII Erzählungen 1, S. 35.
40 Die Beispiele lassen sich bei näherem Betrachten auch für weitere Erzählungen 

Hofmanns thals geltend machen. Dazu gehört »Das Glück am Weg«, »Sommerreise«, »Die 
Briefe des Zurückgekehrten«, »Die Wege und die Begegnungen«, »Erinnerung schöner Tage«, 
»Augenblicke in Griechenland«. 

41 GW RA III, S. 386.
42 So vermag die Kunst als Stimmungskunst mit anderen Worten, ein »Unbekanntes, 

Abgründiges der sinnlichen Erfahrung zugänglich zu machen sowie, umgekehrt […], die 
Erlebnisfähigkeit dem Unbekannten anzupassen.« Monika Fick: Sinnenwelt und Weltseele. 
Der psychophysische Monismus in der Literatur der Jahrhundertwende. Tübingen 1993, 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 219

Das Modell, das sich aus der Doppelfunktion der Stimmung ergibt, 
Quelle und Wirkung von Kunstwerken zu sein, ist kein statisches Mo-
dell, zumal es fortlaufend mit Gegensätzen operiert (vgl. ›partikulär‹/ 
›ganzheitlich‹). Es wird vielmehr von Bewegungsprinzipien beherrscht 
(vgl. ›schwebendes Durcheinander‹, ›nebelhaft‹), die in der Kunst erfahr-
bar werden. Als bewegt erscheinen nicht nur die kontingenten Zusam-
menhangsverhältnisse von Leib und Seele im Innern des Menschen, son-
dern auch die der inneren und äußeren Wahrnehmung. Psyche, Physis 
und Natur bilden miteinander korrespondierende Größen. Aus ihnen 
gehen Formen hervor, die im Kunstwerk durch eine doppelte Struktur 
gekennzeichnet sind. Denn diese Formen koexistieren als leiblich emp-
fundene Stimmungen und als sprachlich gebundene Stimmungen, die im 
Kunstwerk zusammenkommen.43 Leib und Sprache fungieren als Me-
dien der Stimmung, die nur durch sie in eine (doppelzentrische) Form 
gebracht werden kann. Das heißt nicht zuletzt, daß Stimmungen durch 
die Kunst, indem sie als Basis für eine Produktions- und Rezeptions-
ästhetik zugleich erscheinen, einen selbstreflexiven Prozeß in Gang zu 
setzen vermögen, der sich zwischen stimmungshaftem Empfinden und 
dessen künstlerischer Formgebung entfaltet.

V Verstimmungen

Obgleich die Stiftung des Ich-Welt-Zusammenhangs als zentrales Cha-
rakteristikum einer Stimmung identifiziert wurde, kann nicht über die 
Tatsache hinweggesehen werden, daß Hofmanns thals Werk auch von 

S. 11. Diese wechselseitige Beziehung wird bei Fick allerdings nicht als ästhetisches Kriterium, 
sondern als allgemeines Befinden des ›Fin de Siècle‹ aufgefaßt.

43 Man kann diesen Zusammenhang mit Hilfe des systemtheoretischen Vokabulars von 
Niklas Luhmann auch so beschreiben, daß das Bewußtsein, das Nervensystem und die Kom-
munikation jeweils als autopoetische Systeme aufzufassen sind, die durch eine operative 
Schließung gekennzeichnet sind; und doch sind sie so strukturell gekoppelt, daß sie gegen-
seitig zur Voraussetzung füreinander werden. So entsteht der Gedanke der Koexistenz von 
sich einander ausschließenden Systemen, die in wechselseitige Beziehungen zueinander treten 
können, ohne aufeinander reduzierbar zu sein. Die Kunst kann diese wechselseitigen Bezie-
hungen gleichzeitig präsent machen, indem sie im Anwesenden auf das Abwesende verweist. 
Das erklärt Luhmann durch die ›Zwei-Seiten-Form‹, derzufolge jede Form auch auf die andere 
Seite ihrer selbst verweist. Vgl. Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft. Frankfurt a. M. 
31999, S. 174. Bezogen auf die Stimmung hieße das, daß in der Stimmung die poetischen 
Worte auf etwas außer ihnen verweisen, sowie auch umgekehrt bzw. gleichzeitig eine Empfin-
dung etwas anderes, als sie selbst ist, zur Geltung bringen kann.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Gisbertz220

der Bewußtseins- und Sprachkrise der Moderne regelrecht durchdrun-
gen ist, die bekanntlich in »Ein Brief« (1902) ihre pointierteste sprachliche 
Form erhalten hat. Für die Analyse der poetischen Stimmungskonzepti-
on sind diese Krisen rätselhaft, aber auch erhellend, machen sie doch die 
Problematik deutlich, daß der Erzähler nicht mehr unangefochten aus 
sich schöpft, sondern Erlebnisse empfängt und dabei auch leidet: Der 
Dichter »leidet an allen Dingen, und indem er an ihnen leidet, genießt er 
sie. Dies Leidend-Genießen, dies ist der ganze Inhalt seines Lebens.«44 
Der kreative Prozeß erscheint Hofmanns thal als durchaus widersprüch-
liche Erfahrung mit Spuren von Gewalt darin. Denn der Dichter kann 
»nichts auslassen« – es ist, »als hätten seine Augen keine Lider«,45 so daß 
er einer Konvergenz von Müssen und Wollen in sich ausgeliefert zu sein 
scheint. Ebenso scheint es, daß dem wohltuenden Einheitserlebnis die 
schmerzliche Ich-Dissoziation vorausgeht, die deshalb schmerzlich ist, 
weil sich das Erlebnis der Lebensfülle nicht unbedingt nachher offen-
bart. Hofmanns thal schreibt entsprechend von den »starken Stimmun-
gen der Übergänge, die wir gewöhnlich ersticken, weil wir sie für krank 
halten.«46 Solange dieser Prozeß anhält, ist er immer auch grenzwertig 
und geht als solcher ebenfalls in Hofmanns thals Prosa ein. 

Beispielhaft für eine Krise, in der sich die ersehnte Ich-Welt-Einheit 
gerade nicht durch das sprachliche Kunstwerk erfüllt, ist die Erzäh-
lung »Gerechtigkeit« (1893). Ein nicht näher bezeichnetes »Ich« er-
wartet darin inmitten eines wunderschönen Gartens »paradiesische 
Glückseligkeiten«47 durch einen Engel, doch wird die Erwartung maß-
los enttäuscht. Es handelt sich offenbar um einen Traum, dessen Inhalt 
jedoch in keiner Weise situativ eingebunden wird und daher dem Leser 
durchaus erratisch vorkommen muß. Die Begegnung mit dem Engel 
erzeugt eine unüberwindliche Kluft zwischen zwei Welten. Auslöser für 
diese Kluft ist die mehrfach wiederholte Frage des Engels, ob das Ich 
gerecht sei, die das Ich aber nicht befriedigend beantworten kann. Sein 
Denken erlischt, »unfähig den lebendigen Sinn des Wortes zu erfassen«, 
und es erfährt »ein solches vernichtendes Bewußtsein meiner Unzuläng-

44 GW RA I, S. 67.
45 Ebd.
46 GW RA III, S. 335. Siehe auch BW Beer-Hofmann, S. 4. 
47 GW E, S. 31.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 221

lichkeit«, daß es vor Scham errötet.48 Die Antwort des Engels versteht es 
nicht und bleibt somit unerfüllt zurück, während der Engel die begrenz-
te Gartenidylle verläßt. 

Der inhaltlichen Konfrontation von Ich und Engel entspricht die for-
male Gestaltung, denn der Text zeichnet förmlich die Ränder seiner 
eigenen Sichtbarkeit, die durch die Ich-Perspektive begrenzt ist.49 Das 
Prosastück bleibt an der Grenze des Sagbaren stehen und wirkt dort 
bewußt rätselhaft, wobei aus der Negation von Antwortmöglichkeiten 
auf die erwähnte Frage nach Gerechtigkeit eine Welt des Unsagbaren 
aufscheint, ohne daß das Ich an dieser Welt teilhätte oder sich ihm ein 
Weg dorthin öffnete. Während die zuvor genannten Erzählungen die 
Vereinigung von Innen und Außen, von Subjekt und Objekt anstreb-
ten, wird »Gerechtigkeit« als Alptraum erzählt, in dem das erkenntnissu-
chende Ich einem anderen ausgesetzt wird, das es nicht begreift. Diese 
Konfrontation von zwei unterschiedlichen Wirklichkeiten ohne versöhn-
lichen Ausgang ist ebenso beharrlicher Bestandteil des Prosawerks wie 
gelungene Stimmungserlebnisse, wobei jeweils die eine Wirklichkeit illu-
sorisch, die andere aber unverständlich erscheint.50

Düstere oder sich zunehmend verdüsternde Stellen finden sich beson-
ders in Hofmanns thals »Andreas«-Fragment, das ersichtlich zur Selbst-
findung im tieferen Sinne, als ein Bewußtwerden von innerer Vielfalt, 
führen sollte. Hofmanns thal führt seinen Protagonisten Andreas dazu 
systematisch an Schwellen, stößt ihn auf fremde Realitäten mit teils sehr 
bedrohlichem Charakter. Paradigmatisch hierfür ist das Sexualverbre-
chen im Zentrum des Hauptfragments, das von Andreas’ Diener bzw. 

48 Ebd., S. 31f.
49 Der Anfang lautet: »Ich saß mitten im Garten. Vor mir lief der Kiesweg zwischen zwei 

blaßgrünen Wiesen aufwärts, bis wo der Hügel abbrach und sich der dunkelgrün gestri-
chene Lattenzaun scharf in den hellen Frühlingshimmel hineinzeichnete.« GW E, S. 30. Wie 
bei einer Zeichnung endet die Welt des Erzählers an der Grenze des Gartens. Ebenso präzise 
wird der Schluß des Textes wörtlich umgrenzt. Der Hund, Begleiter des Engels, »zeichnete 
sich am obersten Stiegenabsatz in zierlich-scharfen Konturen ab und sprang dann mit einem 
Satz ins Unsichtbare.« Ebd., S. 32. Damit endet der Text an der Grenze zwischen Sichtbarem 
und Unsichtbarem. Während der Engel über diese Schwelle hinweggeht, bleibt der Ich-Erzäh-
ler am Schluß der Erzählung ausgeschlossen von der ›anderen‹ Welt, deren Botschaft er nicht 
versteht. 

50 Die Gewalt, mit der dabei Ich-Auslöschung vorangetrieben wird, kennzeichnet viele 
bekannte Erzählungen Hofmanns thals, wie »Das Märchen der 672. Nacht« (1895), in dem 
Chaos und Zufall zu bestimmenden Mächten werden. Siehe zum Thema der Selbst- und Welt-
spaltungen auch die »Reitergeschichte« (1898) oder »Das Erlebnis des Marschalls von Bas-
sompierre« (1900).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Gisbertz222

seinem Alter ego begangen wird.51 Andreas erkennt erst schleichend den 
»gräßlichen Zusammenhang«, daß der Täter sein Diener ist, zugleich 
sein potentielles Ich. Diese Begegnung erscheint ihm dann als so leid-
voll, daß er eine Verstimmung produziert und sich entzieht.52 Hofmanns-
thal führt nicht nur hier äußerste Gegensätze in seinem Fragment zu-
sammen – Andreas bzw. Andres ist bekanntlich zugleich Titel und sein 
Schreibprogramm.

Mit der Erweiterung des Bezugs der Stimmung auf Verstimmungen, in 
der das Abgründigste auftritt, kann nun nicht gemeint sein, daß sich eine 
Verstimmung als das Gegenteil von Stimmungen verstehen ließe – denn 
was sollte dieses Gegenteil für Hofmanns thal angesichts des Ineinan-
dergehens von Fiktion und Realität, das sich in der Stimmung vollzieht, 
auch sein? –, sondern es handelt sich offenbar um das Scheitern des 
poetologischen Rückgangs auf Stimmungen. Es geht um die Erfahrung 
einer Grenze, an der sich ein Unvorstellbares eigenständig präsentiert, 
das nicht nur verbindet, sondern ebenfalls zerstört. Dieses Unvorstell-
bare ist selbst kaum identifizierbar, es wechselt, so daß bei jedem Iden-
tifizierungsversuch offenbar ein unbestimmbarer Teil als Rest erhalten 
bleibt und sich in keine semiotische Ordnung einfügt.

Zu fragen ist, wann die Gegenwart dieses ›anderen‹ so widerständig 
wird, daß das Subjekt sich gegen die Einbeziehung in den Prozeß des 
Hervorrufens einer unterliegenden Stimmung, die vom Ich und vom 
›anderen‹ zugleich ausgehen muß, sperrt und so eine Verstimmung pro-
duziert. Es scheint, als seien die alptraumhaften Begegnungen mit dem 

51 Siehe zur Interpretation des »Alter ego« u. a. Richard Alewyn: Andreas oder die Verei-
nigten [1961]. In: Ders.: Über Hugo von Hofmanns thal. Göttingen 41967, S. 128–130; Wal-
traud Wiethölter: Hofmanns thal oder Die Geometrie des Subjekts. Psychostrukturelle und 
ikonographische Studien zum Prosawerk. Tübingen 1990.

52 Dazu schreibt Alewyn treffend, Andreas sei »der Wirklichkeit – im Guten so wenig wie 
im Bösen – nicht gewachsen, weil er mit sich selbst noch nicht im reinen ist. Solange er aber 
nicht Herr im eigenen Hause ist, solange kann und darf er Romana nicht lieben und nicht 
besitzen. Darum wußte er, daß er nicht bleiben konnte, so gewiß er wußte und weiß, daß 
er zu ihr zurückkehren wird.« Alewyn, Andreas oder die Vereinigten (wie Anm. 51), S. 129. 
Hofmanns thal gestaltet diesen Wendepunkt explizit als Verstimmung: »ihm war zumut wie 
einem Gefangenen«; »Er wollte sich dagegen auflehnen« (SW XXX Roman, S. 68); »Alles 
schien ihm gut was nicht hier war; alles lebenswert, außer der Gegenwart«; »endlich war 
er sich selber entsprungen wie einem Gefängnis« (Ebd., S. 71). Zum Abschluß des Reiseab-
schnitts in Kärnten führen Innen und Außen wieder zusammen: »alles ging in der Welt vor 
und zugleich mitten in seinem Herzen« (Ebd., S. 75). Vgl. zu einer erhellenden Analyse dieses 
letzten Zitats Konrad Heumann: »Stunde, Luft und Ort machen alles« – Hofmanns thals Phä-
nomenologie der natürlichen Gegebenheiten. HJb 7 (1999), S. 232–287, bes. S. 244f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 223

›anderen‹ deshalb so erschreckend, weil in Hofmanns thals früher Pro-
sa noch ein Rest an Subjektverhaftung erhalten blieb. Und dieser Rest 
erhält sich trotz der überzeugenden Verwandlung mehrerer Figuren in 
ichfreie Momente von Stimmung.53 Zwar überschreiten die Prosa-Expe-
rimente die Grenzen der Begriffssprache und der sinnlich erfahrbaren 
Welt, so daß eine neue Wahrnehmung von Einheit möglich wird, doch 
wird auch deutlich, daß der Versuch in Terror umschlagen kann, wenn 
sich der Trieb aus jedem Kontext löst; wenn er Bewußtsein, Leib und 
Sprache auflöst, ohne in einen neuen Kontext einzutreten. Übernimmt 
die poetische Sprache die Aufgabe der Einbindung dieses Triebes in ei-
nen größeren Zusammenhang, so daß sie ein lebensnotwendiges, freilich 
›zauberhaftes Wissen‹ enthält, deutet sie aber auch auf die Gefahr totaler 
Bewußtseinsvernichtung, Lebensfeindlichkeit und Leere hin, wenn der 
Rückgang auf Stimmungen scheitert.

VI Kunst und Wirklichkeit 

Hofmanns thals Stimmungsprosa zielt insgesamt auf eine ›elementare‹ 
Wirklichkeit, die man als nicht begrifflich einzuholende ›Mitte‹ bezeich-
nen kann, eine semantische Leerstelle, die sich den Bestimmungen ent-
zieht. Sie ist mit den traditionell ausgezeichneten menschlichen Kräften, 
wie etwa der ›Phantasie‹ oder ›Einbildungskraft‹, weitgehend unerreich-
bar, und so läßt sich dieser sprachlich nicht einholbare Ursprung, der 
sich zugleich als Wirkung des künstlerischen Schaffensprozesses entfal-
tet, im Rahmen des ästhetischen Diskurses auch nur behelfsweise als 
ein ›imaginärer Ort‹ auffassen, der nur noch im Blick auf die Weisen 
seiner Manifestationen auf das ›Wie‹ seiner Funktionen hin analysiert 
werden kann.54 Da Wirklichkeit und ihre Beschreibung im Fortgang der 

53 Diese Überzeugung vertritt auch Judith Ryan, die ein Kapitel zu Hofmanns thal mit »Sal-
vaging the Self« überschrieben hat. Ryan stellt die Werke »Andreas«, »Lucidor«, »Die Frau 
ohne Schatten« sowie »Der Schwierige« als Suche nach Ich-Rettung vor, nachdem Ernst Mach 
für seine Epoche behauptet habe, das ›Ich‹ sei »unrettbar«. Ryan schreibt: »Hofmanns thal 
deploys his own early fascination with Machian psychology to explore the problems that arise 
when that psychology is understood not for what it is, a theory of sensory perception, but as 
an ontological foundation for practical life.« Judith Ryan: The Vanishing Subject. Early Psy-
chology and Literary Modernism. Chicago/London 1991, S. 123.

54 Vgl. zur Terminologie des ›Imaginären‹ und dessen Entwicklung innerhalb der ästhe-
tischen Theorie Wolfgang Iser: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer 
Anthropologie. Frankfurt a. M. 1991, S. 292–411. Entscheidend für das Verständnis des ›Ima-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Gisbertz224

ästhetischen Entwicklung des 20. Jahrhunderts eine immer größer wer-
dende Nähe ausbilden, folgt für die Auffassung von Kunst, daß sie dort, 
wo Wirklichkeit und Beschreibung sich nicht mehr auseinanderhalten 
lassen, zwar nichts mehr darstellt, dafür aber etwas exemplifiziert: »ein 
System der Beziehbarkeiten, durch die der Vorgang der Weltherstellung 
gegenständlich zu werden vermag.«55 In diesem »System der Beziehbar-
keiten« – das mit Hofmanns thals »Welt der Bezüge«56 durchaus gleichzu-
setzen ist – wird eine Wirklichkeit durch die andere geschaffen, Beschrei-
bung durch Fiktion und Fiktion durch Beschreibung. 

Die Einsicht, daß Poesie auf diese Weise Wirklichkeit erzeugen kann, 
ist freilich einerseits faszinierend für jeden Autor, der sich der Wirkkraft 
des poetischen Elements in der Sprache bewußt ist – kann sie doch das 
unglückliche Bewußtsein des modernen Menschen immerhin trösten, 
der erkennt, daß »wirklich nichts zusammen [gehört]«,57 und »jenes aus 
Sehnsucht und Befriedigung gemischte Glücksgefühl«58 stiften, »das 
vom ästhetisch Vollkommenen hervorgerufen wird.«59 Andererseits ist 
die suggestive Kraft der Sprache aber auch enttäuschend, weil sie nicht 
Trost auf Dauer spenden kann, keine absolute Gewißheit bietet, sondern 
Ganzheitlichkeit nur als Stimmung durch die Poesie, flüchtig also und 

ginären‹ im Kontext von Hofmanns thals Prosa ist es, daß es hinter die Anschauungen zurück-
geht, was nach Iser auch zu einer Umstellung auf eine funktionale Bestimmung führt. Eine 
ähnlich unanschauliche Auffassung des Imaginären vertritt Cornelius Castoriadis: Gesell-
schaft als imaginäre Institution. Frankfurt a. M. 1984. Der Autor konzeptualisiert das Imagi-
näre als eine den Vorstellungen vorausgehende Dynamis, ein ›Magma‹, das seine Spuren in 
den Vorstellungen hinterläßt.

55 Iser, Das Fiktive und das Imaginäre (wie Anm. 54), S. 278. Der Begriff der Exemplifika-
tion, der von Nelson Goodman in die semiotische Diskussion eingeführt wurde, ist als eine 
semiotische Handlung zu verstehen, mit der der Übergang von Handlung über ›Zeigehand-
lung‹ zur ›Zeichenhandlung‹ als Zeichen geleistet wird. Exemplifizierende Handlungen sind 
nicht mit ›Beispielen‹ oder ›Paradigmen‹ synonym, weil der benennende und unterscheidende 
Anteil noch ungeschieden auftritt. Sie sind Teil eines größeren Ganzen, und ihre relevanten 
Eigenschaften sind substituierbar für die Gliederung des Ganzen. Siehe dazu Nelson Good-
man: Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols. Indianapolis 21976, S. 52–68.

56 GW RA I, S. 68.
57 Ebd., S. 572.
58 Ebd., S. 195.
59 Ebd. Hofmanns thal meint mit dem »ästhetisch Vollkommenen« offensichtlich genau 

jenen Trost, den auch der Wiener Kunsthistoriker Alois Riegl als Wirkung der Stimmung in 
der Kunst gekennzeichnet hat. Riegl geht von einem anthropologischen Grundbedürfnis des 
Menschen, dem Wunsch nach Harmonie, aus, den die Kunst einlösen könne. Denn sie ver-
mittle durch Stimmungen die »tröstliche Gewißheit von der Existenz jener Ordnung und Har-
monie«. Alois Riegl: Die Stimmung als Inhalt der modernen Kunst. In: Ders.: Gesammelte 
Aufsätze. Mit einer Einleitung von Hans Sedlmayr. Wien 1996, S. 27–37, hier: S. 30.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 225

außerhalb des reflexiv Faßbaren vermitteln kann. Die literarische Spra-
che gibt somit ›alles‹ und entzieht es zugleich. Dieses Paradox hat der 
Dichter auszuhalten.

In jeder Bewegung der Schrift, jedem Übergang zwischen Leib und 
Geist ist zusammengefaßt Scheitern möglich, was Hofmanns thal wieder-
holt mit dem Topoi des Abgrundes oder auch dem Netz einer Spinne 
metaphorisch faßt. Dichter, schreibt er, seien darauf gestellt, den »Zu-
sammenhang des Erlebten«60 zu schaffen, der sich nicht ohne weiteres 
erschließe. Ihre Aufgabe sei es,

zu schaffen wie die Ameisen, wieder verstört, wieder schaffend, zu schaffen 
wie die Spinne, aus dem eigenen Leib den Faden hervorspinnend, der über 
den Abgrund des Daseins sie trägt.61

In diesem Vergleich wird die dichterische Tätigkeit mit jener tiefsten, 
dem Sein zugrunde liegenden Existenzweise zusammengebracht, einem 
nicht- und vorbewußten Erleben. Was im Prozeß des Dichtens entsteht 
und wirkt, ist folglich ein Zusammenhang, der nicht feststeht, sondern 
nur in der Stimmung erfahrbar wird. Darin erscheint er als ein Zusam-
menhang, der als fortwährend zu erschaffender im nicht abmeßbaren 
Dasein möglich wird – und die Möglichkeit zu scheitern einschließt.

60 GW RA I, S. 75.
61 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 227

Fred Lönker

Die Wirklichkeit der Lyrik
Zu den Dichtungskonzeptionen Hofmanns thals und Benns

Über das Verhältnis von Literatur und Wirklichkeit ist unendlich viel 
geschrieben worden, die Überlegungen zum Begriff der Fiktion füllen 
Hunderte von Abhandlungen. Besonders schwierig wird es dort, wo es 
um lyrische Texte geht, bei denen nicht einmal sicher ist, ob und – wenn 
ja – in welchem Sinne sie denn überhaupt dem Bereich der Fiktion zu-
zurechnen sind. Bekanntlich haben sich nicht nur Literaturtheoretiker, 
sondern auch Autoren mit dieser Frage beschäftigt. Allerdings waren 
etwa Hugo von Hofmanns thal und Gottfried Benn, um die es hier gehen 
soll, wohl kaum an hochabstrakten Einsichten interessiert. Ihr Interesse 
galt eher dem Versuch, Erfahrungen in ausreichender Klarheit zu formu-
lieren, die sie mit ihren eigenen Gedichten machten.

Die folgenden Ausführungen wollen zunächst einem Text von Hugo 
von Hofmanns thal fast kommentierend folgen, dann die Poetologie 
Gottfried Benns skizzieren und schließlich in einem dritten Teil einige 
Verse dieses Autors analysieren, um einem Problem nachzugehen, dem 
theoretische Abhandlungen in der Regel auszuweichen pflegen, dem 
Problem nämlich, wie ›Wirklichkeit‹ im konkreten Gedicht erscheint.

Eines der bedeutsamsten Dokumente zum Verhältnis von Lyrik und 
Wirklichkeit ist sicher Hofmanns thals »Gespräch über Gedichte«1 von 
1903, ein Text, der sich nicht nur mit der Besonderheit poetischer Wer-
ke, sondern auch mit deren anthropologischen Grundlagen beschäftigt. 
Sowohl von der poetologischen Thematik als auch von der Anlage her 
zeigt das »Gespräch« große Ähnlichkeiten mit der 1902 erschienenen 
Schrift »Über Charaktere in Roman und Drama«. In beiden Fällen han-
delt es sich um Dialoge, einmal zwischen Balzac und Hammer-Purgstall 
(dem berühmten Übersetzer der Hafis-Dichtung), das andere Mal – im 
»Gespräch über Gedichte« – zwischen Gabriel und Clemens, zwei Figu-
ren, die Zeitgenossen des Autors sein könnten. So läßt sich vermuten, 

1 Seitenzahlen im Text beziehen sich auf »Das Gespräch über Gedichte« in: SW XXXI 
Erfundene Gespräche und Briefe, S. 74–86.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker228

daß Hofmanns thal in diesen Texten seine Sicht auf die literarischen Gat-
tungen darlegen wollte.2

Es ist Gabriel, der in diesem Gespräch mit großer Emphase sein Ver-
ständnis von Poesie formuliert, während sich bei Clemens das Interesse 
an lyrischen Texten mit einer Art common-sense-Standpunkt paart, der ihn 
den Reden seines Freundes immer wieder mit Skepsis begegnen läßt. 
Der Leser findet sich so in der komfortablen Lage, in Clemens eine 
Figur vor sich zu haben, die gleichsam stellvertretend für ihn eben die 
Fragen stellt, die vielleicht auch er in einem solchen Gespräch stellen 
würde.

Der Beginn des Dialogs3 scheint zunächst unverfänglich, eröffnet aber 
in Wahrheit schon das große Thema des Gesprächs: Die Frage nach 
dem Verhältnis von Lyrik und Wirklichkeit. Gabriel weist seinen Freund 
auf einen Gedichtband hin:

GABRIEL: Ich habe dir hier aufs Fenster einen Band Gedichte gelegt.
CLEMENS: Keats?
GABRIEL: Nein, es sind deutsche Gedichte. Sie bilden eine Einheit, so sind 
sie angeordnet. Das Ganze heißt »Das Jahr der Seele«. Da ist der Herbst. Es 
beginnt mit dem Herbst.

Die Wespen mit den goldengrünen Schuppen
Sind von verschlossnen Kelchen fortgeflogen,
Wir fahren mit dem Kahn in weitem Bogen
Um bronzebraunen Laubes Inselgruppen.

CLEMENS: Das ist der Herbst. Aber lies ein Ganzes oder gar nichts. (S. 74)

Die Szene beginnt mit einer ganz konkreten Situation. Gabriel zeigt 
auf einen Gedichtband, den er seinem Freund eigens »hier aufs Fen-
ster« gelegt hat. Diese Geste wird noch zwei Mal wiederholt: zunächst, 
als Gabriel seine kleine Lesung mit den Worten einleitet: »Da ist der 
Herbst«, und dann, als Clemens auf Gabriels Rezitation reagiert: »Das 
ist der Herbst«. In derselben Weise also, in der auf das Buch am Fenster 
gezeigt wird, wird nun auf den Herbst verwiesen. Dieser Herbst findet 
sich aber nicht draußen in der Natur, sondern in dem Gedicht Georges. 

2 An einer Stelle des ›Gesprächs‹ wird dieser Zusammenhang eigens angedeutet: »Alle 
[Gedichte] drücken […] einen Zustand des Gemütes aus. Das ist die Berechtigung ihrer Exi-
stenz. Alles andere müssen sie anderen Formen überlassen: dem Drama, der Erzählung. Nur 
diese können Situationen schaffen. Nur diese können das Spiel der Gefühle zeigen.« (S. 78)

3 Vgl. zum Folgenden auch Bettina Rutsch: Leiblichkeit der Sprache. Sprachlichkeit des 
Leibes. Wort, Gebärde, Tanz bei Hugo von Hofmanns thal. Frankfurt a.M. 1998, S. 261.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 229

Pointierter formuliert: Das Gedicht Georges handelt nicht vom Herbst, 
es ist der Herbst.4

Diese Irritation wird nur vorübergehend gemildert. Als Clemens 
nämlich auf den Titel der Gedichtsammlung hinweist: »Es scheint ein 
schönes Buch zu sein, dieses ›Jahr‹. Warum eigentlich ›Jahr der Seele‹?« 
(S. 75) da antwortet Gabriel – und noch einmal betont er die Wirklichkeit 
des Herbstes –:

[…] hier ist ein Herbst, und mehr als ein Herbst. Hier ist ein Winter, und 
mehr als ein Winter. Diese Jahreszeiten, diese Landschaften sind nichts als 
die Träger des Anderen. (S. 76)

Also nicht nur den Herbst finden wir in dem Gedicht Georges, sondern 
auch das ›Andere‹, oder wie es wenig später heißt: Gefühle, Halbgefüh-
le, Stimmungen. Diese inneren Zustände aber – das ist in unserem Zu-
sammenhang höchst bedeutsam – sind nicht autonome seelische Gebilde 
oder Vorgänge, sie sind vielmehr untrennbar mit bestimmten ›Dingen‹ 
verbunden:

Sind nicht die Gefühle, die Halbgefühle, alle die geheimsten und tiefsten 
Zustände unseres Inneren in der seltsamsten Weise mit einer Landschaft ver-
flochten, mit einer Jahreszeit, mit einer Beschaffenheit der Luft, mit einem 
Hauch? Eine gewisse Bewegung, mit der du von einem hohen Wagen ab-
springst; eine schwüle sternlose Sommernacht; der Geruch feuchter Steine 
in einer Hausflur; das Gefühl eisigen Wassers, das aus einem Laufbrunnen 
über deine Hände sprüht […]. (S. 76)

Die Gefühle, von denen hier gesprochen wird, sind also gebunden an 
bestimmte Naturerfahrungen. Das meint nicht, daß wir in bestimmten 
Situationen zum ersten Male ein Gefühl entdecken, das immer schon in 
uns war, sondern das Gefühl entsteht allererst in diesem Erleben. Dieser 
Ursprung bleibt ihm mitgegeben. Damit ist das Gefühl wesentlich eine 
Beziehung, die zwischen dem Erlebenden und der Natur außer ihm be-
steht. Eben dies wird zusammengefaßt in der unmittelbar anschließen-
den Formulierung: »[…] an ein paar tausend solcher Erdendinge ist dein 
ganzer innerer Besitz geknüpft.«

Wichtig ist hier vor allem die enge Verbindung zwischen Gefühlen 
und sinnlichen Erfahrungen. Eine Jahreszeit, eine Beschaffenheit der 

4 Dieser Satz läßt sich nur angemessen verstehen, wenn man sich mit der im »Gespräch« 
vertretenen Vorstellung von Wirklichkeit vertraut gemacht hat.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker230

Luft, ein Hauch oder was auch immer hier genannt wird, all das sind 
Beispiele für Körpersensationen, die dann als Gefühl zum ›inneren Be-
sitz‹ werden. Für Gabriels Gedanken bedeutet dies offenbar: Das Ge-
dicht Georges kann der Herbst ›sein‹, weil es ihm gelingt, jenes Gefühl 
wieder aufzurufen, in dem das ursprünglich sinnliche Herbst-Erleben 
bewahrt ist. Dem entspricht Clemens’ Reaktion auf eine weitere Lesung 
Gabriels: »Ich sehe eine Landschaft meiner Kindheit« (S. 75), ein Satz, 
der nicht einfach meint: Ich erinnere mich an eine Landschaft, die ich 
einmal als Kind gesehen habe. Gemeint ist hier die Wiederkehr eines 
offenbar mit einer visuellen Erfahrung verbundenen Gefühls, in dem 
Gabriel der Herbst ursprünglich gegenwärtig wurde.

Allerdings wendet Clemens zu Recht ein, es gebe einen grundlegen-
den Unterschied zwischen einem Gefühl, das untrennbar mit einem 
wirklichen Naturerlebnis verbunden ist, und einem Gedicht, das solche 
Gefühle aufs Neue hervorrufen will. Im Gedicht haben wir es naturge-
mäß mit sprachlichen Zeichen zu tun, die vom Herbst und damit direkt 
oder indirekt von den Gefühlen ihm gegenüber handeln, nicht aber mit 
dem wirklichen Herbst. Eben deshalb – so Clemens – arbeite die poe-
tische Sprache mit »Bildern und Symbolen« und setze »eine Sache für 
die andere«. Dieser Einwand, der vor allem auf den Zeichencharakter 
auch der poetischen Sprache abhebt, wird von Gabriel auf zwei Ebe-
nen beantwortet. Zunächst betont er, daß die Sprache des Gedichts eine 
besondere Affinität zum Gefühl habe, um dann – viel bedeutsamer – in 
einem zweiten Schritt den Zeichencharakter poetischer Rede überhaupt 
zu relativieren:

GABRIEL: Welch ein häßlicher Gedanke! Sagst du das im Ernst? Niemals setzt 
die Poesie eine Sache für eine andere, denn es ist gerade die Poesie, welche 
fieberhaft bestrebt ist, die Sache selbst zu setzen, mit einer ganz anderen En-
ergie als die stumpfe Alltagssprache, mit einer ganz anderen Zauberkraft als 
die schwächliche Terminologie der Wissenschaft. (S. 77)

Im Gegensatz zu Clemens’ Vermutung, die poetische Sprache verweise 
auf höchst kunstvolle Art und Weise, etwa über Bilder, Metaphern oder 
Symbole auf die Wirklichkeit und sei eben nicht mit ihr identisch, be-
harrt Gabriel geradezu leidenschaftlich darauf, die Poesie setze die Sache 
selbst oder versuche dies zumindest. Was es dabei mit der Gefühlsqua-
lität der poetischen Sprache auf sich hat, deutet sich in ihrer Entgegen-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 231

setzung gegen die »schwächliche[n] Terminologie der Wissenschaft« an: 
Während die Sprache der Wissenschaft die Wirklichkeit begrifflich be-
stimmt und sie damit in ein Objektives überführt, ist die Wirklichkeit in 
der Sprache des Gedichts unmittelbar gegenwärtig, weil sie Sprache des 
Gefühls ist. Plausibler wird diese Behauptung aber erst, wenn man sich 
die eigentümliche Beschaffenheit von Gefühlen vor Augen führt.

Im Gegensatz zu allen reflektierten oder allgemein intentionalen Ver-
hältnissen zur Welt, in denen ein Subjekt sich auf Anderes als sich selbst 
bezieht und sich darin zugleich von diesem Anderen unterscheidet, sind 
Gefühle vorreflexiv und (jedenfalls gilt dies für die hier verhandelten 
Gefühle) nicht-intentional. So gibt es für den, der in ihnen begriffen ist, 
gerade keine klare Unterscheidung zwischen ihm und einer gegenständ-
lichen Welt. Das bedeutet auch, daß er sich selbst in einer besonderen 
Weise gegenwärtig ist: In einem Gefühl begriffen sein heißt immer auch, 
sich nicht als Subjekt zu wissen. Nicht nur ist so das im Gefühl Gegebe-
ne dem Erlebenden unmittelbar gegenwärtig, sondern auch dieser sich 
selbst. Unter dieser Voraussetzung wäre es tatsächlich allein die poeti-
sche Sprache als Sprache des Gefühls, welche die Natur ›wirklich‹ prä-
sent werden lassen könnte. Allerdings gilt dies nur, wenn unter ›wirklich‹ 
eben nicht die zur geordneten Gegenständlichkeit organisierte Welt, son-
dern die im Gefühl gegebene verstanden wird.5

Allerdings ist natürlich zu fragen, wie diese poetische Sprache beschaf-
fen ist. Auch sie – wenn sie nicht eine sinnlose Folge irgendwelcher Wör-
ter sein soll – muß in irgendeiner Weise über Dinge sprechen, also auf sie 
verweisen. Sie muß aber zugleich – wenn sie Sprache des Gefühls sein 
soll – in der Lage sein, dieses verweisende Sprechen in irgendeiner Weise 
wieder zurückzunehmen und jene Unmittelbarkeit zu erzeugen, die für 
das Gefühl charakteristisch ist. Wort und Ding müssen dabei in ein Ver-
hältnis zueinander geraten, das nicht mehr vollständig als Zeichenrelati-
on beschrieben werden kann. Darüber hinaus aber muß diese Sprache 
das Erleben jener Gefühlsunmittelbarkeit ermöglichen können.

Als Gabriel nun ein Gedicht Hebbels vorliest, in dem – gegen die In-
tentionen Hofmanns thals formuliert – das Liebesspiel zweier Schwäne 
›beschrieben‹ wird, da insistiert Clemens erneut: Diese Hebbelschen 

5 Daß es um eine solche noch nicht zur Gegenständlichkeit organisierte Welt geht, deu-
tet auch der folgende Kommentar von Clemens an: Georges Sommer-Gedicht drücke »einen 
grenzenlosen Zustand […] aus.« (S. 78; Hervorh. d. Verf.)

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker232

Schwäne seien sicher mehr als bloße Schwäne, ihnen komme offen-
kundig eine symbolische Funktion zu. Und das heißt doch wohl: Selbst 
wenn die poetische Rede Sprache des Gefühls sein sollte, habe sie doch 
nicht direkt mit der Wirklichkeit zu tun, sondern verweise auf sie. Nun 
geschieht etwas Merkwürdiges. Gabriel scheint den Einwand in gewisser 
Weise zuzugeben und seine Position zumindest revidieren zu wollen:

[CLEMENS:] Und diese Schwäne? Sie sind ein Symbol? Sie bedeuten –
GABRIEL: Laß mich dich unterbrechen. Ja, sie bedeuten, aber sprich es nicht 
aus, was sie bedeuten: was immer du sagen wolltest, es wäre unrichtig. Sie 
bedeuten hier nichts als sich selber: Schwäne. Schwäne, aber freilich gesehen 
mit den Augen der Poesie, die jedes Ding jedesmal zum erstenmal sieht, 
die jedes Ding mit allen Wundern seines Daseins umgibt: dieses hier mit 
der Majestät seiner königlichen Flüge; mit der lautlosen Einsamkeit seines 
strahlenden weißen Leibes, auf schwarzem Wasser trauervoll, verachtungs-
voll kreisend; mit der wunderbaren Fabel seiner Sterbestunde … Gesehen 
mit diesen Augen sind die Tiere die eigentlichen Hieroglyphen, sind sie le-
bendige geheimnisvolle Chiffern, mit denen Gott unaussprechliche Dinge in 
die Welt geschrieben hat. Glücklich der Dichter, daß auch er diese göttlichen 
Chiffern in seine Schrift verweben darf –
CLEMENS: Und dennoch glaubte ich dich sagen zu hören, daß die Poesie 
niemals eine Sache für eine andere setzt.
GABRIEL: Niemals tut sie das. (S. 79)

So scheint das Gespräch in bloßer Irrationalität zu enden: Derjenige, 
der eben noch nachdrücklich behauptet hat, die Poesie vergegenwärtige 
das Wirkliche selbst, gibt zu, daß etwa die Schwäne in Hebbels Gedicht 
durchaus eine Bedeutung haben. Auch nach Gabriels Auffassung also 
sind diese Schwäne nicht einfach nur sie selbst, sondern sie haben ver-
weisenden Charakter. Schaut man allerdings genauer hin, dann kann 
von einer Revision keine Rede sein. Ganz im Gegenteil: Gabriel ver-
sucht noch einmal deutlich zu machen, daß es die Poesie mit der Sache 
selbst zu tun habe, er versucht dies aber nun nicht mehr von der Seite 
der Poesie her, sondern von der Seite der im Gedicht erscheinenden 
Wirklichkeit.

Was die Schwäne, allgemein: die Chiffren,6 bedeuten, ist nicht das 
Ergebnis einer poetischer Setzung, die Einzelnes als Exempel eines All-

6 Vilain verweist hier zu Recht auf »Die Lehrlinge zu Sais« des Novalis (Robert Vilain: 
The Poetry of Hugo von Hofmanns thal and French Symbolism. Oxford 2000, S. 304). Auch 
er vernachlässigt jedoch den im Text nachdrücklich angesprochenen theologischen Hinter-
grund (vgl. ebd. S. 305f.).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 233

gemeinen verstehen läßt. Die Rede vom ›sich selbst bedeuten‹ meint 
vielmehr: In den Chiffren wird etwas unmittelbar sinnlich gegenwärtig, 
was von sich her eine Deutung unseres Lebens gibt. Von daher sind sie 
an sich selbst Symbol. Sie erschließen sich allerdings nur den »Augen 
der Poesie«, weil deren Blick nicht interpretierend ist, sondern den ord-
nungsstiftenden Funktionen des subjekthaften Bewußtseins vorausliegt. 
Was hier nur angedeutet wird, das sprechen Formulierungen wie ›göttli-
che Schrift‹ oder ›göttliche Chiffern‹ direkt aus: Die Poesie vermag diese 
Schrift lesbar zu machen, indem sie die den Dingen immanente Mittei-
lung zur Anschauung bringt. Wenn sich zugleich die Seele in solchen 
Chiffren ihrer »Regungen entladen« kann bzw. dieser Regungen »ent-
bunden« (S. 80) wird,7 dann weist das darauf hin, daß die Seele hier so 
etwas wie ihre eigene naturhafte Auslegung findet. Damit kommen die 
Chiffren der Aufgabe des Dichters entgegen. Die poetische Sprache, die 
den allem vorausliegenden Gefühlszusammenhang zwischen uns und 
der Wirklichkeit wieder eröffnet, wird vollendet durch die Chiffren, in 
denen die Schöpfung den Zusammenhang von Mensch und lebendiger 
Natur von sich her mitteilt. Damit wird zugleich ein Zustand der Schöp-
fung wieder hergestellt, der vor dem Sündenfall des Bewußtseins liegt: 
Das Gedicht läßt die Schöpfung wieder zur Anrede an den Menschen 
werden.

Dennoch bleibt zu fragen, wie sich im Medium der Poesie ein Erle-
ben von Wirklichkeit vollziehen können soll. Es ist diese Frage, der sich 
Gabriels Rede zuwendet. Das meint nicht, daß er noch einmal die Be-
deutung und Funktion von Symbolen in poetischen Texten erläutern 
will. Es geht ihm nun vielmehr um die Voraussetzungen eines solchen 
Erlebens.8

7 »Jener herbstliche Park, diese von der Nacht umhüllten Schwäne – du wirst keine 
Gedankenworte, keine Gefühlsworte finden, in welchen sich die Seele jener, gerade jener 
Regungen entladen könnte, deren hier ein Bild sie entbindet.« (S. 80) 

8 Vgl. dazu vor allem Hans-Jürgen Schings: Lyrik des Hauchs. Zu Hofmanns thals 
›Gespräch über Gedichte‹. In: HJb 11 (2003), S. 311–339. Die zentrale Bedeutung, die Schings 
dem Hauch zuspricht, beruht zum guten Teil auf einer schwer nachvollziehbaren Akzentver-
schiebung. Während bei Hofmanns thal der Hauch zunächst nur eine zeitliche Erstreckung 
veranschaulichen soll, wird er bei Schings unversehens zu einer wesentlichen formalen Eigen-
schaft des symbolischen Erlebens. So kommentiert Schings Hofmanns thals Formulierung: 
»daß sich sein Dasein [das Dasein des Opfernden], für die Dauer eines Atemzugs, in dem 
fremden Dasein aufgelöst hatte« (S. 81), mit den Worten: »[…] sich in fremdem Dasein auf-
lösen, und sei es für die ›Dauer eines Atemzugs‹, also in Form eines Hauches.« (Ebd., S. 313; 
Hervorh. d. Verf.) Zwar ist später auch von der »mystische[n] Frist eines Hauches« (S. 82) die 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker234

Was er da allerdings erzählt, hat auf den ersten Blick wenig mit dem 
bisherigen Verlauf des Gesprächs zu tun. Statt um Poesie geht es nun um 
religiöse Erfahrung. Schon die Einleitung zu Gabriels Erzählung betont 
allerdings, wie sehr beides zusammengehört:

[GABRIEL:] Wie gern wollte ich dir das Wort ›Symbol‹ zugestehen, wäre es 
nicht schal geworden, daß michs ekelt. Man müßte ein Gespräch wie dieses 
mit Kindern, mit Frommen oder mit Dichtern führen können. Dem Kind 
ist alles ein Symbol, dem Frommen ist Symbol das einzig Wirkliche und der 
Dichter vermag nichts anderes zu erblicken.
CLEMENS: Du springst: – die Symbole des Glaubens? Wir sprachen von Ge-
dichten.
GABRIEL: Das tue ich noch. (S. 80)

Keineswegs zufällig also gerät Gabriel auf das Thema der Religion. 
Wenn er hier über »Symbole des Glaubens« spricht, dann spricht er 
in Wahrheit auch über die Poesie. So will er in seiner folgenden Rede 
auch nicht eine Art fiktive Entstehungsgeschichte des religiösen Sym-
bols geben, um dann in einem zweiten Schritt dessen Ähnlichkeiten mit 
dem poetischen Symbol aufzuweisen. Stattdessen behauptet er einen 
grundlegenden Zusammenhang: Das poetische Symbol kann nur dann 
angemessen verstanden werden, wenn man seine ursprünglich religiöse 
Bedeutung in den Blick nimmt.

In Gabriels Erzählung geht es um die Frage, wie sich die Entstehung 
des stellvertretenden Opfers vorstellen läßt.9 Bei solcher Stellvertre-
tung – so ließe sich der dabei leitende Gedanke verstehen – kann es sich 
nicht einfach um eine vom Menschen dekretierte, gleichsam theoretisch 
konstruierte Möglichkeit handeln, mit der man sich umstandslos über 
den Willen der Götter hinwegsetzen kann. Es muß sich vielmehr so 
verhalten, daß eine bestimmte Erfahrung diese Stellvertretung zu legiti-
mieren vermag, eine Erfahrung, in der das eigentliche Opfer jedenfalls 
vorübergehend mit dem stellvertretenden identisch wird. Aus Gabriels 
Perspektive: ›Symbol‹ wurde gleichsam der Name für Erfahrungen, in 
denen eine solche Verwandlung stattfindet.

Rede, dennoch scheint mir auch die Verbindung einer zeitlichen Erstreckung mit einer beson-
deren Form der Erfahrung nicht für eine zentrale Bedeutung dieser Vorstellung zu sprechen.

9 Eine umfangreiche Diskussion der Forschung zu dieser Erzählung findet sich bei 
Schings, Lyrik des Hauchs (wie Anm. 8), S. 311–315, und Vilain, The Poetry of Hugo von 
Hofmanns thal (wie Anm. 6), S. 306f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 235

Von dieser Verwandlung handelt Gabriels Geschichte. Der erste, der 
opferte, fühlte sich von den Göttern bedroht und verfolgt. Um diesem 
unerträglichen Druck zu entkommen und zugleich das Verlangen dieser 
fremden und unheimlichen Macht zu befriedigen, ist er bereit, sich selbst 
zu töten:

Da griff er, im doppelten Dunkel seiner niedern Hütte und seiner Herzens-
angst, nach dem scharfen krummen Messer und war bereit, das Blut aus sei-
ner Kehle rinnen zu lassen, dem furchtbaren Unsichtbaren zur Lust. Und da, 
trunken vor Angst und Wildheit und Nähe des Todes, wühlte seine Hand, 
halb unbewußt, noch einmal im wolligen warmen Vließ des Widders. – Und 
dieses Tier, dieses Leben, dieses im Dunkel atmende, blutwarme, ihm so 
nah, so vertraut – auf einmal zuckte dem Tier das Messer in die Kehle, und 
das warme Blut rieselte zugleich an dem Vließ des Tieres und an der Brust, 
an den Armen des Menschen hinab: und einen Augenblick lang muß er 
geglaubt haben, es sei sein eigenes Blut; einen Augenblick lang, während ein 
Laut des wollüstigen Triumphes aus seiner Kehle sich mit dem ersterbenden 
Stöhnen des Tieres mischte, muß er die Wollust gesteigerten Daseins für die 
erste Zuckung des Todes genommen haben: er muß, einen Augenblick lang, 
in dem Tier gestorben sein, nur so konnte das Tier für ihn sterben. Daß das 
Tier für ihn sterben konnte, wurde ein großes Mysterium, eine große ge-
heimnisvolle Wahrheit. Das Tier starb hinfort den symbolischen Opfertod. 
Aber alles ruhte darauf, daß auch er in dem Tier gestorben war, einen Au-
genblick lang. Daß sich sein Dasein, für die Dauer eines Atemzugs, in dem 
fremden Dasein aufgelöst hatte. (S. 80f.)

Formulierungen wie »trunken vor Angst und Wildheit und Nähe des 
Todes«, »halb unbewußt«, »dieses Tier, dieses Leben […] so nah, so ver-
traut« weisen unverkennbar darauf hin, daß es hier kein über sich verfü-
gendes Subjekt mehr gibt.10 An dessen Stelle ist ein körperlich-sinnliches 
Erleben getreten, in dem nur noch ein vage das Geschehen begleitendes 
Bewußtsein gegenwärtig ist. Dieses Verlöschen des Subjektseins, das die 
kategoriale Trennung zwischen dem bewußten Dasein des Menschen 
und dem bloßen Leben aufhebt, ist die erste notwendige Bedingung für 
die Möglichkeit der symbolischen Handlung. Auch der Mensch gehört 
im Moment des Opfers einer Lebenssphäre an, in der es kein Bewußt-
sein seiner selbst gibt und in der – wie Gabriel sagt – »wir und die Welt 
nichts Verschiedenes« (S. 82) sind.11 Die zweite Bedingung – damit eng 

10 Dem entspricht, daß sich die Tötung des Tiers wie von selbst vollzieht: »auf einmal 
zuckte dem Tier das Messer in die Kehle«.

11 Zu den Eigentümlichkeiten dieser Lebenssphäre vgl. David E. Wellbery: Die Opfervor-
stellung als Quelle der Faszination. Anmerkungen zum Chandos-Brief und zur frühen Poetik 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker236

zusammenhängend – formuliert jene berühmte anthropologische Aussa-
ge, die sich im Zusammenhang der poetischen Gefühlssprache findet: 
Der Begriff ›Selbst‹ suggeriere so etwas wie eine sich durchhaltende per-
sonale Identität, während es in Wahrheit nur eine Metapher für den Ort 
ist, an dem wechselnde innere Zustände ins wahrnehmende Bewußtsein 
treten.12 Umständlich, aber dafür um so eindringlicher formuliert Cle-
mens: »[E]s ist schwer, nicht daran zu zweifeln, daß es in der menschli-
chen Natur irgend eine Wesenheit gibt«. Es ist das Fehlen einer solchen 
Identität und Selbstgewißheit garantierenden Instanz, die dem Opfern-
den (und nicht nur ihm) die Verwandlung und damit den Übergang in 
eine andere Seinsweise ermöglicht.

Gabriel umschreibt diesen Übergang in die Sphäre des bloßen, seiner 
selbst nicht bewußten Lebens in einer Rede, die zunächst überraschend 
redundant wirkt. Tatsächlich jedoch umkreist sie in hochvirtuoser Form 
das Problem der Wirklichkeit des Symbolischen. Sie versucht so genau 
wie möglich den Prozeß zu beschreiben, in dem sich der Opfernde einer 
anderen Wirklichkeitserfahrung nähert. Dabei ist entscheidend, daß es 
sich nicht um eine gleichsam ungewöhnliche Erfahrung der gewöhnlichen 
Wirklichkeit handelt. Was der Opfernde erfährt, ist vielmehr eine Wirk-
lichkeit, die dem Erleben des bewußten Daseins verschlossen ist. Anders 
gesagt: Ihr Wirklichkeitsstatus ist untrennbar verbunden mit einer beson-
deren Form des Erlebens.13 Heißt es zunächst: Der Opfernde muß einen 
»Augenblick […] geglaubt haben, es sei sein eigenes Blut« (S. 80); er muß 
»die Wollust gesteigerten Daseins für die erste Zuckung des Todes genom-
men haben« (S. 81), so wechselt die Perspektive in dem Moment, in dem 
der Opfernde die Sphäre des bloßen Lebens als Wirkliches erlebt. Aber 
selbst hier finden sich noch Übergänge. Nachdem Gabriel zunächst noch 
eine Hypothese formuliert, die seine Deutung des symbolischen Erlebens 

Hofmanns thals. In: HJb 11 (2003), S. 299. Wellbery weist vor allem darauf hin, daß hier der 
»Zusammenfall von Leben und Tod im Leben fühlbar wird.« (Ebd.) Wellberys These, »der 
Umschlag von sprachlos-verzweifelter Bedrängnis in ein metaphysisch getragenes Wohlsein« 
sei »das wesentliche Strukturmerkmal des Opfervorgangs« (ebd.), kann ich nicht folgen. 

12 »Zwar – unser ›Selbst‹! Das Wort ist solch eine Metapher. Regungen kehren zurück, die 
schon einmal früher hier genistet haben. Und sind sies auch wirklich selber wieder? Ist es 
nicht vielmehr nur ihre Brut, die von einem dunklen Heimatgefühl hierher zurückgetrieben 
wird? Genug, etwas kehrt wieder. Und etwas begegnet sich in uns mit anderem. Wir sind 
nicht mehr als ein Taubenschlag.« (S. 76)

13 Gabriel bringt diesen Zusammenhang wenig später auf die Formel: »Aber es wirklich zu 
glauben, zu glauben, daß es wirklich so ist!« (S. 81)

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 237

plausibel machen soll: Der Opfernde »muß, einen Augenblick lang, in 
dem Tier gestorben sein, nur so konnte das Tier für ihn sterben« (S. 81), folgt 
erst noch eine Art wissensgeschichtlicher Mitteilung: »Daß das Tier für 
ihn sterben konnte, wurde ein großes Mysterium, eine große geheimnisvolle 
Wahrheit«. (S. 81) Erst dann ist der Bereich des Wirklichen erreicht: »Aber 
alles ruhte darauf, daß auch er in dem Tier gestorben war, einen Augenblick 
lang. Daß sich sein Dasein, für die Dauer eines Atemzugs, in dem frem-
den Dasein aufgelöst hatte.« (S. 81; Hervorh. d. Verf.)

Dieser Versuch, das symbolische Erleben als Erleben von Wirklichem 
sprachlich zu vergegenwärtigen, erreicht seinen Höhepunkt dort, wo 
Clemens ein letztes Mal Zweifel anmeldet. Seine auf das zentrale Wort 
›wirklich‹ konzentrierte Frage wird schließlich dadurch beantwortet, daß 
keine Antwort mehr folgt:

GABRIEL: Er [der Opfernde] vollbrachte eine symbolische Handlung. Er 
starb in dem Tiere, Clemens, weil er sich einen Augenblick lang in dies frem-
de Dasein aufgelöst hatte, weil einen Augenblick lang wirklich sein Blut aus 
der Kehle des Tieres gequollen war. –
CLEMENS: Du sagst wirklich, Gabriel? (S. 81)

Da Gabriel schweigt, gibt Clemens sich selbst die Antwort: »Er starb 
in dem Tier.« In dieser Antwort taucht der Ausdruck »wirklich« nicht 
mehr auf. Tatsächlich läßt sich nur in einer Welt kategorialer Ordnun-
gen, in der Wirkliches von Nichtwirklichem unterschieden wird, von 
Wirklichkeit sprechen. Aus der Perspektive des Opfernden ist die Rede 
von ›wirklich‹ dagegen buchstäblich unsinnig, in seinem Erleben gibt 
es – ohne daß er sich dessen bewußt wäre – nur noch Wirkliches.

Es könnte an dieser Stelle der Eindruck entstehen, als bestünde das 
Gespräch über Gedichte aus mindestens zwei Teilen, von denen der er-
ste sich mit der poetischen Sprache als Gefühlssprache beschäftigt, wäh-
rend der zweite von dem speziellen Problem des symbolischen Erlebens 
handelt. In Wahrheit jedoch dient dieser zweite Teil der Präzisierung des 
ersten: Die Symbole erschließen sich nicht regelgeleiteter Interpretation, 
sondern allein dem Gefühlserleben, genauer: dem körperlich-sinnlichen 
Erleben, in dem der Ursprung des Gefühls situiert wurde. Gabriel for-
muliert diesen Zusammenhang so:

Darum ist Symbol das Element der Poesie, und darum setzt die Poesie nie-
mals eine Sache für eine andere: sie spricht Worte aus, um der Worte willen, 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker238

das ist ihre Zauberei. Um der magischen Kraft willen, welche die Worte ha-
ben, unseren Leib zu rühren, und uns unaufhörlich zu verwandeln. (S. 81)

Hier geht es sicher um mehr als eine Analogie zwischen Opferhand-
lung und Poesie.14 Die unerhörte Bedeutung, die der Lyrik zugesprochen 
wird, hat seinen Grund vielmehr in den Übereinstimmungen zwischen 
dem Opfernden und dem, der sich den lyrischen Texten überläßt. Nicht 
um die Erfahrung des Autors geht es hier, sondern einzig und allein um 
die des Lesers. Ebenso wie der Opfernde mit dem Tier eins wird, dessen 
Blut er an seinem Körper spürt und als sein eigenes erlebt, so wird der-
jenige verwandelt, der seinen – wie es ausdrücklich heißt – »Leib« durch 
die magische Kraft der Worte rühren läßt. Auch wenn sich die Intensität 
dieser Erlebensformen unterscheidet, stimmen sie doch darin überein, 
daß sie körperlich-sinnlicher Natur sind. Damit wird noch einmal ver-
deckt die vorangegangene Diskussion zwischen Gabriel und Clemens 
wieder aufgenommen: Gefühle haben ihren Ursprung in körperlich-
sinnlichen Erfahrungen. Die Sphäre des bloßen Lebens, in die beide, 
der Opfernde wie der Leser, übergehen, ist die Sphäre des Gefühls, die 
dem seiner selbst gewissen Dasein verschlossen ist. So ist es die Poe-
sie, die uns wieder mit einer Wirklichkeit in Verbindung bringt, in der 
uns Grundformen des Lebens wie Liebe, Sterben und Tod unmittelbar 
sinnlich gegenwärtig werden können.15 Wenn in diesem Zusammenhang 
vom ›Sich-Auflösen‹ gesprochen wird, dann meint dies: Sich der Magie 
des Symbols überlassen, bedeutet im buchstäblichen Sinne ein Selbstop-

14 Schings betont immer wieder, »daß die Opfererzählung in die logische Form einer Analo-
gie, einer regelrechten Proportion, eingefügt wird.« (Schings, Lyrik des Hauchs [wie Anm. 8], 
S. 314 (vgl. auch S. 313 und 315) Diese Analogie habe die Form: »Der Opferer, so das analo-
gische Argument, das hier zählt, vollbringt eine ›symbolische Handlung‹, ›weil er sich einen 
Augenblick lang in dies fremde Dasein aufgelöst hatte‹ […]. Der Dichter erlebt und spricht in 
Symbolen, weil er sich in den Dingen, in der Welt auflöst. In beiden Fällen bezeichnet Auflö-
sung die Essenz des Symbolischen, das eine Mal steht sie für den (phantasierten) Ursprung 
des Opfers, das andere Mal für die ›Wurzel der Poesie‹. Keine Rede davon, daß beide Fälle 
eine kausale Beziehung zueinander unterhalten, so als sei das erste Opfer auch die Ursache, 
die Wurzel der Poesie.« (Ebd. S. 315) Zwar ist Schings zuzustimmen, wenn er die Annahme 
einer kausalen Beziehung ablehnt. Andererseits fragt er zu wenig danach, was denn eigent-
lich unter Selbstauflösung (die er zudem auf den Autor des Gedichts bezieht) zu verstehen ist. 
Ganz abgesehen von allen substantiellen Fragen ist schwer vorstellbar, daß Hofmanns thal die 
Opferhandlung um einer bloßen Analogie willen in solcher Ausführlichkeit dargestellt hat. 

15 Gleich mehrfach wird auf solche Grundformen des Lebens verwiesen. So nimmt die 
Diskussion des Symbols ihren Ausgang bei den Schwänen in Hebbels Gedicht, wird fortge-
führt in der Geschichte von der Entstehung des Opfers und findet schließlich ihren Höhe-
punkt in dem Gespräch über Goethes Gedicht »Selige Sehnsucht«, in dessen Zentrum das 
Erleben von Liebe, Tod und Werden steht (vgl. S. 85f.).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 239

fer, den Verlust des Selbst. Es bedeutet nach Gabriels Konstruktion: 
für einen Augenblick in die ›wirkliche‹ Wirklichkeit zurückzukehren, 
in den – nimmt man die theologischen Konnotationen ernst – Zustand 
der Schöpfung vor dem Sündenfall des Bewußtseins. Allerdings ist diese 
Rückkehr immer nur temporär: Wie der Opfernde kehrt – um in der 
Sprache von Gabriels Erzählung zu bleiben – auch der Bezauberte mit 
dem Wiedererwachen des Bewußtseins seiner selbst in die Alltäglichkeit 
der künstlichen Ordnungen zurück.

Wer Gabriel eine solche »bezaubernde Kraft der Poesie« zugeben will, der 
möchte auch Auskunft darüber haben, wie dies der poetischen Sprache 
gelingen kann. Ihr Problem besteht darin, daß sie dies nur in einer Spra-
che tun kann, die unserer gewöhnlichen Wirklichkeit angehört. Von ihr 
muß sie Gebrauch machen und sie muß – in eins damit – diese Ordnung 
der Sprache und die ihr korrespondierende Ordnung der Wirklichkeit 
unterminieren. Das Gedicht muß im Leser eine Haltung des ›Verstehens‹ 
erzeugen, der allein die Wirklichkeit des Gedichts zugänglich ist. Wie 
sie das genau tut, sagt uns Hofmanns thal nicht, wohl aber verrät uns 
Gottfried Benn einiges darüber.

»Ein Gedicht entsteht nicht aus Gefühlen, sondern aus Worten«,16 
so lautet die vielleicht bekannteste poetologische Äußerung Gottfried 
Benns. Das ist sicher bewußt apodiktisch formuliert. Aber auch abgese-
hen davon läßt sich kaum vorstellen, daß das Gefühl bei diesem Autor 
eine solch zentrale Rolle spielen könnte wie bei seinem Wiener Dich-
terkollegen.17 Die Unterschiede zwischen den beiden Lyrikern haben 
jedoch nicht nur mit der ganz unterschiedlichen Bewertung des Gefühls 
zu tun, sondern auch – so jedenfalls Benns These – mit einem radika-
len Wandel der historischen Voraussetzungen. Über George, Rilke und 
Hofmanns thal heißt es: Ihre schönsten Gedichte seien

16 Gottfried Benn: Sämtliche Werke. ›Stuttgarter Ausgabe‹. In Verbindung mit Ilse Benn 
hg. von Gerhard Schuster und Holger Hof, 7 Bde. Stuttgart 1986ff. [= BSW], hier: BSW 3, 
S. 23. Vgl. auch folgende Passage: »[…] die Öffentlichkeit lebt […] vielfach der Meinung: da 
ist eine Heidelandschaft oder ein Sonnenuntergang, und da steht ein junger Mann oder ein 
Fräulein, hat eine melancholische Stimmung, und nun entsteht ein Gedicht. Nein, so entsteht 
kein Gedicht. Ein Gedicht entsteht überhaupt sehr selten – ein Gedicht wird gemacht. Wenn 
Sie vom Gereimten das Stimmungsmäßige abziehen, was dann übrigbleibt, wenn dann noch 
etwas übrig bleibt, das ist dann vielleicht ein Gedicht.« (BSW 6, S. 9f.)

17 Hinzu kommt, daß hier nicht von der Sprache oder der Wirkung des Gedichts, sondern 
von seiner Entstehung gehandelt wird.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker240

reiner Ausdruck, bewußte artistische Gliederung innerhalb der gesetzten 
Form, ihr Innenleben allerdings, subjektiv und in seinen emotionellen Strö-
mungen, verweilt noch in jener edlen nationalen und religiösen Sphäre, in 
der Sphäre der gültigen Bindungen und der Ganzheitsvorstellungen, die die 
heutige Lyrik kaum noch kennt.18

Diese wohl nicht ganz zu Recht auch für Hofmanns thal vorausgesetzten 
fraglosen Sinnhorizonte existieren für Benn also nicht mehr. Ganz im 
Gegenteil: Kennzeichnend für die moderne Lyrik ist gerade der Verlust 
solcher Horizonte. In ihrer artistischen Konstruktion (die er allerdings 
auch schon bei seinen eben genannten Dichterkollegen sieht) zeigt sich 
»der Versuch [der Kunst] gegen den allgemeinen Nihilismus der Werte 
eine neue Transzendenz zu setzen […].« (S. 14)19 Zwar äußert sich Benn 
auch zu den Merkmalen dieser Lyrik, im Mittelpunkt seines Interesses 
steht jedoch der poetische Schöpfungsakt. Immer wieder wird in diesem 
Zusammenhang auf innere Zustände verwiesen, in denen sich das ge-
wöhnliche Wirklichkeitsbewußtsein auflöst und etwas anderes an seine 
Stelle tritt. In seiner 1934 verfaßten autobiographischen Schrift »Lebens-
weg eines Intellektualisten« heißt es zu den 1916 unter dem Titel »Gehir-
ne« erschienenen Novellen:

In Krieg und Frieden, in der Front und in der Etappe, als Offizier wie als 
Arzt, zwischen Schiebern und Exzellenzen, vor Gummi– und Gefängniszel-
len, an Betten und an Särgen, in Triumph und im Verfall verließ mich die 
Trance nie, daß es diese Wirklichkeit nicht gäbe. Eine Art innerer Konzentra-
tion setzte ich in Gang, ein Anregen geheimer Sphären, und das Individuelle 
versank, und eine Urschicht stieg herauf, berauscht, an Bildern reich und 
panisch. Periodisch verstärkt, das Jahr 1915/16 in Brüssel war enorm, da 
entstand Rönne, der Arzt, der Flagellant der Einzeldinge, das nackte Vakuum 
der Sachverhalte, der keine Wirklichkeit ertragen konnte, aber auch keine 
mehr erfassen […].20

In den Rönne-Novellen werden Zustände des Ich-Verlusts dargestellt, 
in denen an die Stelle einer als fremd und unerträglich empfundenen 
Wirklichkeit rauschhafte Erfahrungen treten. Beide – das Gesche-
hen, das sich am Ich vollzieht, und die Wirklichkeitserfahrung die-
ses Ich – hängen eng miteinander zusammen. Die Wirklichkeit oder 
das, was dafür gehalten wird, entpuppt sich als ebenso fragil wie 

18 BSW 6, S. 12f.
19 Ebd., S. 14.
20 BSW 4, S. 163f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 241

das, was unter Ich oder – wie es in diesen Texten nicht ohne Ironie 
heißt – unter Individualität verstanden wird. In diesem rauschhaf-
ten Zustand vollzieht sich die »Wirklichkeitszertrümmerung« oder 
»Zusammenhangsdurchstoßung«,21 in der das Ich durchlässig wird für 
das, was sich aus seiner »Urschicht« eröffnet, eine Schicht, die »be-
rauscht, an Bildern reich und panisch«22 ist. Es sind Bilder, die das Ich 
(das hier auf eine reine Wahrnehmungsfunktion reduziert ist) noch 
einmal erinnernd teilhaben lassen an jener ›mystischen Partizipation‹, 
in der es die Trennung zwischen einem seiner selbst gewissen Ich und 
einer Welt außer ihm noch nicht gab.23 In diesem Zustand hat es der 
Erlebende mit der Wirklichkeit selbst zu tun, ohne daß diese durch die 
Ordnungsfunktionen des Bewußtseins verstellt wäre.24 In dem 1930 
erschienenen Essay »Zur Problematik des Dichterischen« heißt es dazu 
lapidar: »[W]er halluziniert, erblickt das Reale«.25 Reservoir dieser Bil-
der ist der Körper, in dem sich die Zustände vorbewußter Welterfah-
rung erhalten haben.26 

Vom Körper ist aber auch dort die Rede, wo es um die künstlerische 
Vergegenwärtigung der in Rausch und Trance gegebenen Erinnerungen 
geht:

Nach geistigen Maßstäben hat der extravagante Körper [der Körper des 
Künstlers] mehr geleistet als der normale, seine bionegativen Eigenschaften 
schufen und trugen die menschliche Welt. Vor diesen Maßstäben gibt es 
überhaupt keine Wirklichkeit, auch keine Geschichte, sondern gewisse Ge-

21 BSW 6, S. 25.
22 BSW 4, S. 163f.
23 Vgl. etwa BSW 3, S. 241–244.
24 Vgl. dazu den in diesem Zusammenhang zentralen Aufsatz von Wolfgang Riedel: Endo-

gene Bilder. Anthropologie und Poetik bei Gottfried Benn. In: Poetik der Evidenz. Die Her-
ausforderung der Bilder in der Literatur um 1900. Hg. von Helmut Pfotenhauer, Wolfgang 
Riedel und Sabine Schneider. Würzburg 2005, S. 165–203, hier: S. 193–195. Zu den Unstim-
migkeiten in Benns Poetologie vgl. Heinrich Detering: Wahnsinn und Methode. Poe, Benn 
und die Dialektik der aufgeklärten Poetik. In: Merkur 54 [2000], H. 4, S. 301–311.

25 BSW 3, S. 244. Vgl. dazu auch die folgende Passage aus »Lyrik des expressionistischen 
Jahrzehnts«: »[…] die Wirklichkeit, diese sogenannte Wirklichkeit, die stieß ihr [der expres-
sionistischen Bewegung] auf. Es gab sie ja gar nicht mehr, es gab nur noch ihre Fratzen. 
Wirklichkeit, das war ein kapitalistischer Begriff. […] Der Geist hatte keine Wirklichkeit. Er 
wandte sich seiner inneren Wirklichkeit zu, seinem Sein, seiner Biologie, seinem Aufbau, sei-
nen Durchkreuzungen physiologischer und psychologischer Art, seiner Schöpfung, seinem 
Leuchten. Die Methode, dies zu erleben, sich dieses Besitzes zu vergewissern, war Steigerung 
seines Produktiven, etwas indisch, war Ekstase, eine bestimmte Art von innerem Rausch.« 
(BSW 6, S. 215)

26 Vgl. BSW 3, S. 271 und 245f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker242

hirne realisieren in gewissen Zeitabständen ihre Träume, die Bilder des gro-
ßen Urtraums sind, in rückerinnerndem Wissen. Diese Realisation vollzieht 
sich in »Stein, Vers, Flötenlied«, dann entsteht Kunst […]; endogene Bilder 
sind die letzte uns gebliebene Erfahrbarkeit des Glücks.27

In den seltenen Stunden der Selbstentgrenzung stellen sich also die Bil-
der ein, die Benn auch (und vor allem) in seinen Versen immer wie-
der beschwört. Allerdings wird keine Beziehung hergestellt zwischen 
diesen Bildern, in denen man jener Erinnerungen unmittelbar ansichtig 
wird, und der Form ihrer Vergegenwärtigung. In der Beschreibung der 
poetischen Produktion geht es einzig und allein um das Wort. Dessen 
Ursprung aber ist wie der der Bilder dort angesiedelt, wo das bloß Le-
bendige an der Schwelle des Bewußtseins steht. Um die »Beziehung des 
lyrischen Ich zum Wort«28 zu beschreiben, rekurriert Benn denn auch 
auf Lebensformen, deren Entwicklungsstufe weit vor der des seiner 
selbst bewußten Daseins liegt:

Es gibt im Meer lebend Organismen des unteren zoologischen Systems, be-
deckt mit Flimmerhaaren. Flimmerhaar ist das animale Sinnesorgan vor der 
Differenzierung in gesonderte sensuelle Energien, das allgemeine Tastorgan, 
die Beziehung an sich zur Umwelt des Meers. Von solchen Flimmerhaaren 
bedeckt stelle man sich einen Menschen vor, nicht nur am Gehirn, sondern 
über den Organismus total. Ihre Funktion ist eine spezifische, ihre Reizbe-
merkung scharf isoliert: sie gilt dem Wort, ganz besonders dem Substanti-
vum, weniger dem Adjektiv, kaum der verbalen Figur. Sie gilt der Chiffre, 
ihrem gedruckten Bild, der schwarzen Letter, ihr allein.29

Die sinnliche Qualität der Worte wird entschieden betont. Das bedeutet 
aber auch: Die Suche der ›Flimmerhaare‹, die offenbar ganz unabhängig 
vom Willen des Autors geschieht, gilt nicht dem, was die Wörter bedeu-
ten. Was es damit auf sich hat, findet sich in den vielleicht berühmtesten 
Sätzen der Bennschen Poetologie formuliert:

Nun nähern sich vielleicht schon Worte, Worte durcheinander, dem Klaren 
noch nicht bemerkbar, aber die Flimmerhaare tasten es heran. Da wäre viel-
leicht eine Befreundung für Blau, welch Glück, welch reines Erlebnis! […] 
Nicht umsonst sage ich Blau. Es ist das Südwort schlechthin, der Exponent 
des ›ligurischen Komplexes‹, von enormem ›Wallungswert‹, das Hauptmittel 
zur ›Zusammenhangsdurchstoßung‹, nach der die Selbstentzündung beginnt, 

27 BSW 4, S. 320. 
28 BSW 6, S. 24.
29 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 243

das ›tödliche Fanal‹, auf das sie zuströmen die fernen Reiche, um sich einzu-
fügen in die Ordnung jener ›fahlen Hyperämie‹.30

Nicht die referentielle Funktion also ist bedeutsam, sondern – das zeigen 
die Beispiele, die Benn hier nennt – ihr historisch-mythischer Assoziati-
onsraum. Dieser assoziative Gehalt kann dem Bennschen Konzept der 
Körpererinnerung zufolge nicht als etwas bloß Subjektives verstanden 
werden. Zwar handelt es sich dabei um »endogene Bilder«,31 insofern 
sie aber einem vorbewußten Bereich angehören, in dem die Überliefe-
rung der frühen Völker bewahrt ist, enthalten die Bilder – und dies ist 
für Benns Poetik entscheidend – in sich selbst ursprüngliche Weltver-
hältnisse, in denen es ein subjekthaftes Dasein noch nicht gab. Eben 
dies ist der Grund dafür, daß Benn ihren Ursprung und ihre ›Entdek-
kung‹ mit körperlich-sinnlichen Prozessen assoziiert. Die Wörter sind 
Träger von Erfahrungen, in denen die Wirklichkeit nicht das Andere 
des bewußten Daseins ist, sondern in denen sie von den Sensationen 
des Körpers gar nicht zu trennen, also unmittelbar gegeben ist.32 Die 
Betonung der sinnlichen Wortqualität soll aber nicht einfach nur die 
Erzeugung von Bildvorstellungen erleichtern.33 Welche Bedeutung ihr 
zukommt, erschließt sich erst, wenn man sich Benns Äußerungen über 
das Substantiv zuwendet:

30 BSW 6, S. 25f.
31 BSW 4, S. 320.
32 Benn versucht eine – gegenüber dem ›modernen‹ Selbstbewußtsein rudimentäre – Form 

des Bewußtseins zu konstruieren, die von Körperlichem gar nicht zu trennen ist: »Von weit-
her liegt in ihm [dem Körper] ein Traum, ein Tier, von weither ist er mit Mysterien beladen, 
von jenen frühen Völkern her, die noch die Urzeit, den Ursprung in sich trugen, mit ihrem 
uns so völlig fremden Weltgefühl, ihren rätselhaften Erfahrungen aus vorbewußten Sphären, 
in deren Körpern das Innenbewußtsein noch labil, die Konstruktionskräfte des Organismus 
noch frei, d.h. dem Bewußtsein als dem Zentrum der Organisation zugängig waren, noch 
beweglich war, was heute längst der Willkür entzogen ist […].« (BSW 3, S. 246)

33 So die These von Riedel: Durch das »Einzelwort, vorzugsweise das ›Substantiv‹ […] 
soll das Gedicht erzielen, was Benn […] ›primäre Setzung‹ nennt. […] ›Primäre Setzung‹, das 
meint mithin erstens und gedichtintern die Setzung eines (des ›rechten‹) Wortes, aber zwei-
tens und zugleich gedichtextern die Setzung eines ›Bildes‹. Die ›primäre Setzung‹ gelingt, 
wenn das gesetzte Wort als ein ›Zünder‹ funktioniert […]. Das poetische Wort muß geeig-
net sein, im Moment seiner Rezeption die Horizontale des ›gerichteten‹ Diskurses zu kippen 
in die Vertikale der ›freien Assoziation.‹ Und dies leistet weniger ein regulärer ›Text‹ mit sei-
nem ›Gewebe‹-Charakter, mit seiner Syntax und seinem Kohärenzzwang, als das syntaktisch 
und grammatisch gelockerte Gedicht und das in ihm vergleichsweise sehr viel freier gestellte 
Wort.« (Riedel, Endogene Bilder [wie Anm. 24], S. 198f.) Diesen Analysen ist zuzustimmen, 
sie müssen aber – wie noch genauer gezeigt wird – durch einen wichtigen Gedanken ergänzt 
werden. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker244

Phäaken, Megalithen, lernäische Gebiete – allerdings Namen, allerdings zum 
Teil von mir sogar gebildet, aber wenn sie sich nahen, werden sie mehr. 
Astarte, Geta, Heraklit – allerdings Notizen aus meinen Büchern, aber wenn 
ihre Stunde naht, ist sie die Stunde der Auleten durch die Wälder […].
Worte, Worte – Substantive! Sie brauchen nur die Schwingen zu öffnen und 
Jahrtausende entfallen ihrem Flug.34

Deutlich ist, wie sehr es Benn um den im einzelnen Wort sedimentier-
ten mythisch-geschichtlichen Gehalt geht. Die ausdrückliche Hervorhe-
bung der Substantive zeigt dabei nicht einfach eine private Vorliebe für 
diese Wortklasse an, sie deutet vielmehr gleich in doppelter Weise auf 
grundlegend Poetologisches hin. Wenn es hier um isolierte Substantive 
geht, dann signalisiert das zum einen, daß ihre Funktion innerhalb von 
Aussagesätzen so weit wie möglich zurückgedrängt werden soll, anders 
gesagt: Die Substantive dienen nicht zur Bezeichnung von etwas, über 
das Aussagen gemacht werden sollen. Zum anderen – das deuten die 
bereits zitierten Formulierungen an – nimmt Benns Lyrik ihren Ausgang 
nicht von irgendeiner außersprachlichen Wirklichkeit. Das Gedicht soll 
nicht eine vorgängige Realität irgendwie poetisch darstellen, sondern 
vielmehr Sinn und Bedeutung eben der Worte entfalten, in denen es 
seinen Ursprung hat. In ihnen hat sich die von Benn beschworene, ur-
sprünglich unmittelbar erfahrene Wirklichkeit wie ein Sediment nie-
dergeschlagen. Entscheidend ist nun, daß hier nicht nur Ausdrücke 
erscheinen, die mehr oder weniger bekanntes Mythisches nennen, es 
heißt vielmehr ausdrücklich: »Namen, allerdings zum Teil von mir so-
gar gebildet, aber wenn sie sich nahen, werden sie mehr«. Diese von 
Benn selbst gebildeten Namen bedeuten im strengen Sinne nichts, sie 
beziehen sich weder auf konkrete mythische Überlieferungen noch auf 
irgendetwas anderes. Daß Ausdrücke verwendet werden, die gerade als 
Namen bei dem Leser automatisch die Vorstellung hervorrufen, auch 
sie verwiesen auf die ihm vertraute ›wirkliche‹ Wirklichkeit, bestätigt 
zunächst noch einmal die Vermutung, daß es Benn auf die herkömm-
liche Zeichenrelation nicht ankommt. Darüber hinaus wird deutlich, 
daß hier nicht einfach vage Assoziationsräume oder Bilder induziert 
werden sollen. Das Wort schafft hier vielmehr selbst Bedeutung, eine 
Bedeutung allerdings, die sich einzig und allein dem durch Klang und 
lyrischen Kontext eröffneten Assoziationsraum des Wortes verdankt. 

34 BSW 6, S. 26.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 245

Damit ist die durch das Wort entworfene Wirklichkeit untrennbar mit 
der Sprache des Gedichts verbunden, sie existiert nicht unabhängig von 
ihr, sie ist – wenn man so will – eine ›Wortwirklichkeit‹. Solche Wörter 
stehen natürlich nicht wie erratische Blöcke in Benns Lyrik, sondern sie 
fügen sich mehr oder weniger unauffällig in den Verlauf des Gedichts 
ein. Das heißt aber wohl, daß es Benn überhaupt auf eine Form von 
Bedeutung ankommt, die aufs engste mit dem bedeutungstragenden 
Wort verbunden ist. Auch in der lyrischen Sprache – wenn sie nicht 
buchstäblich sinnlos sein soll – kann allerdings auf die Zeichenfunkti-
on nicht vollständig verzichtet werden. Der Ausdruck referiert hier auf 
denselben Gegenstand wie in der gewöhnlichen Sprache. Dadurch aber, 
daß die Wörter in Konstellationen gebracht werden, in denen sie durch 
sinnliche Ähnlichkeiten, also etwa durch Ähnlichkeiten im Klang, in 
der rhythmischen Akzentuierung oder in ihrer graphischen Gestalt, 
aufeinander bezogen werden, wird die Aufmerksamkeit des Lesers (in 
Grenzen auch des Hörers) von ihrer referentiellen Funktion abgelenkt. 
Es gibt Äußerungen, in denen Benn die durch die sinnlichen Wortqua-
litäten erzeugte, innige Verbindung von Wort und Ding direkt auf die 
mystische Partizipation bezieht. Heißt es im Zusammenhang der »Pro-
blematik des Dichterischen« von den frühen Völkern, bei ihnen sei »im 
Totem noch das Tier […] mit warmer Wunde«35 gegenwärtig gewesen, 
so in den sogenannten »Marginalien«:

Gauguin schreibt an einer Stelle über van Gogh »In Arles wurde alles – Quais, 
Brücken und Schiffe, der ganze Süden – Holland für ihn.« In diesem Sinne 
wird für den Lyriker alles, was geschieht, Holland, nämlich: Wort; Wortwur-
zel, Wortfolge, Verbindung von Worten […]. Für ihn ist das Wort real und 
magisch, ein moderner Totem.36

Überträgt man die Überlegungen zum Totem direkt auf das poetische 
Wort, dann soll in ihm etwas von dem bedeuteten Ding selbst zu spüren 
sein. Von daher wird plausibel, daß Benns poetisches Interesse »dem 
Wort, ganz besonders dem Substantivum, weniger dem Adjektiv, kaum 
der verbalen Figur«37 gilt. Diese Figur muß – so läßt sich konstruieren – 

35 BSW 3, S. 246.
36 Gottfried Benn: Gesammelte Werke in vier Bänden. Hg. von Dieter Wellershoff. Wies-

baden 1958ff., hier: Bd. I, S. 389f.
37 BSW 6, S. 24.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker246

weitestgehend vermieden werden, weil sie dem Substantiv fast notwen-
dig eine Bezeichnungsfunktion innerhalb von Aussagen zuordnet. Aus-
sagen aber stellen Dinge vor, als gehörten sie einer Wirklichkeit an, über 
die Auskunft gegeben werden soll; die Sprache des Gedichts macht je-
doch keine Aussagen, sie schafft Präsenz. Damit dies gelingt, bedarf es 
allerdings mehr als der internen poetischen Konstruktion. Die lyrische 
Sprache muß vielmehr beim Leser eine Bewußtseinseinstellung erzeu-
gen, die der Unterscheidung von Ich und gegenständlicher Welt vor-
ausliegt. An die Stelle der alltäglichen Weltverhältnisse muß die lyrische 
Wirklichkeitserfahrung treten, in der die automatische, Gegenständlich-
keit erzeugende Zuschreibung von Referenzen ersetzt wird durch die 
vorgegenständliche Erfahrung sinnlich-sinnhafter Beziehungen. Eine 
genauere Beschreibung solcher Beziehungen ist mit enormen Schwie-
rigkeiten verbunden. Dies gilt vor allem dann, wenn sich eine solche 
Beschreibung nicht darin erschöpfen soll, diese Verbindung von Sprach-
gestalt und Erlebensform nur in der Form der Negation des ›Normalen‹ 
vorzustellen. Mit der Auskunft, daß die lyrische Wirklichkeit durch eine 
Fülle von vorbegrifflichen sinnlich-sinnhaften Beziehungen bestimmt ist, 
ist noch nicht allzu viel gewonnen. Deshalb soll die Verfassung der ›lyri-
schen Wirklichkeit‹ denn auch an einem Gedicht Gottfried Benns weni-
ger theoretisch expliziert als vielmehr konkret demonstriert werden:

März. Brief nach Meran [1952]

Blüht nicht zu früh, ach blüht erst, wenn ich komme,
dann sprüht erst euer Meer und euren Schaum,
Mandeln, Forsythien, unzerspaltene Sonne –
dem Tal den Schimmer und dem Ich den Traum.

Ich, kaum verzweigt, im Tiefen unverbunden,
Ich, ohne Wesen, doch auch ohne Schein,
meistens im Überfall von Trauerstunden,
es hat schon seinen Namen überwunden,
nur manchmal fällt er ihm noch flüchtig ein.

So hin und her – ach blüht erst, wenn ich komme,
ich suche so und finde keinen Rat,

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 247

daß einmal noch das Reich, das Glück, das fromme,
der abgeschlossenen Erfüllung naht.38

Es soll in unserem Zusammenhang vor allem um die erste Strophe 
gehen. Vier Verse, jambische Fünfheber, durch Kreuzreime miteinan-
der verbunden, so könnte eine grobe Charakterisierung der formalen 
Merkmale aussehen. Daß sich in Vers 1 und 3 unreine Reime finden: 
»komme« – »Sonne«, fällt kaum auf. Anders verhält es sich mit dem 
Versmaß. Der jambische Fünfheber bildet zwar das metrische Grund-
maß, wird aber offenkundig nicht in reiner Form realisiert. So zeigen 
der erste und dritte Vers eine deutliche Abweichung des Wortakzents 
vom metrisch geforderten Akzent, da auch die jeweils erste Silbe betont 
werden muß:

Blüht nicht zu früh, ach blüht erst, wenn ich komme,
dann sprüht erst euer Meer und euren Schaum,
Mandeln, Forsythien, unzerspaltene Sonne –
dem Tal den Schimmer und dem Ich den Traum.

Der dritte Vers zeigt noch eine weitere Unregelmäßigkeit: Das Metrum 
ist nur noch schwer zu bestimmen, da hier auf vier Jamben (die oh-
nehin schon nicht ›regelgerecht‹ gebildet sind) noch ein daktylisches 
Element folgt: »Mandeln, Forsythien, unzerspaltene Sonne –«. All diese 
Abweichungen dienen dazu, das Gefühl des Überwältigtseins durch 
die Frühlingsvision zum Ausdruck zu bringen. Nach dieser auffälligen 
rhythmischen Unruhe im dritten Vers stellt sich jedoch wieder Ruhe ein: 
»dem Tal den Schimmer und dem Ich den Traum«. Auch hier sind die 
Betonungen nicht ganz gleichmäßig verteilt; so scheint das »und« beim 
ersten Hören allenfalls einen schwachen, allein vom Metrum geforder-
ten Akzent zu haben.

In der ersten Strophe – so ließe sich zusammenfassen – wird eine Land-
schaft evoziert, deren Blüte noch warten soll bis zur Ankunft des lyrischen 
Ichs. Dann aber – in einer Vision bereits vorweggenommen – soll sie ihre 
überwältigende, vom lyrischen Ich ersehnte Pracht zeigen. Zugleich wird 
angedeutet, wie das Ich an diesem Geschehen teilnehmen könnte. Eine 
Art Gleichgewicht wird formuliert, das man etwa so verstehen könnte: 

38 BSW 1, S. 274.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker248

So wie dem Tal der Schimmer, so soll dem Ich der Traum gegeben wer-
den. Man kann sicher davon ausgehen, daß hier nicht ein wirklicher 
Traum gemeint ist, sondern – wie so oft bei Benn – ein Zustand, in dem 
die Grenzen zwischen Innen und Außen, zwischen Ich und Welt sich 
auflösen und das Ich sich in einer Einheitserfahrung verliert, welche die 
Teilnahme an der Pracht und Fülle der Natur ermöglicht.

Mit dem Beginn der zweiten Strophe geschieht eine Rückwendung. Nicht 
mehr die Vision der blühenden Landschaft bestimmt ihre Verse, sondern 
im genauen Gegensatz die innere Verfassung des lyrischen Ich. Auch 
durch die anaphorische Wiederholung wird das Ich so entschieden ins 
Zentrum gestellt, daß auch hier der natürliche Wortakzent mit dem me-
trisch geforderten kollidiert. Es wird nun deutlicher, warum das lyrische 
Ich an jenem Frühling in Meran teilhaben möchte: Es fühlt sich seltsam 
ausgeschlossen und außerhalb aller tragenden Zusammenhänge:

Ich, kaum verzweigt, im Tiefen unverbunden,
Ich, ohne Wesen, doch auch ohne Schein,
meistens im Überfall von Trauerstunden,
es hat schon seinen Namen überwunden,
nur manchmal fällt er ihm noch flüchtig ein.

»[K]aum verzweigt«, »unverbunden«, »ohne Wesen«, »ohne Schein«, das 
sind die Ausdrücke und Wendungen, mit denen das Ich seine eigene 
Lage charakterisiert. Ganz gleich, was diese Formulierungen: »ohne We-
sen«, »ohne Schein«, und die folgenden Verse genau bedeuten, offen-
kundig ist, daß sie in genauem Gegensatz zur ersten Strophe stehen und 
deren Hintergrund bilden. Eben weil dieses Ich »kaum verzweigt«, »un-
verbunden«, »ohne Wesen« und »ohne Schein« ist, sehnt es sich danach, 
im Erleben des Meraner Frühlings aus seiner Ungeborgenheit erlöst zu 
werden.

Sieht man sich die Lautgestalt der ersten Strophe an, dann fällt so-
fort auf, wie sehr die hellen ü- und i-Laute dominieren: »blüht«, »früh«, 
»blüht«, »sprüht« »Forsythien«, »nicht«, »Ich« »Schimmer«. Damit begin-
nen die semantischen Unterscheidungen zu verschwimmen. Die lautli-
chen Übereinstimmungen der Ausdrücke dominieren so sehr ihre refe-
rentielle Funktion, daß das Bedeutete nicht mehr jeweils als Einzelnes 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 249

erscheint, das zu bestimmten Komplexen zusammentritt, sondern gera-
de umgekehrt: Es erscheint als Moment eines Übergreifenden. Damit 
erfüllt es genau die Struktur, die Benn in »Zur Problematik des Dichteri-
schen« im Zusammenhang mit der mystischen Partizipation formuliert:

Ekstase, süße, die ihm [dem Ich] die Ferne bringt; Stimme, ganz dunkle, die 
ihm von der Frühe singt. Nun sieht es die Welt tröstender, als der Tag ge-
dacht, nun sieht es auf ihr das Viele und das Eine, durchflochten ohne Last.39

Lautliche Beziehungen mit solcher Funktion zeigen sich aber auch an an-
deren Stellen. So finden sich sowohl in der ersten als auch in der zweiten 
Strophe eine ganze Reihe von sch-Lauten: »dann sprüht erst […] Schaum«, 
»dem Tal den Schimmer«, dann in der zweiten: »Schein«. Auch hier sol-
len diese Äquivalenzen nicht einfach Klangschönheit erzeugen, sie sollen 
vielmehr etwas zur Erfahrung bringen, was die einzelnen Bestimmungen 
als Momente seiner selbst in sich enthält. Schon auf den ersten Blick 
zeigt sich, daß sie ausnahmslos Flüchtiges benennen. So wie der Schaum 
kaum länger anhält als das Sprühen, so wenig dauert der vom Licht ab-
hängige Schimmer. Beim »Schein« haben wir es schließlich mit einem 
Ausdruck zu tun, der geradezu als Inbegriff dessen fungiert, dem weder 
Beständigkeit noch Substanz zukommt. Aber das hindert das lyrische Ich 
nicht daran, den Traum schon fast vorwegzunehmen, in dem es an dem 
Frühlingsgeschehen Anteil haben kann. An der Trennung von Ich und 
Welt aber – so die Aussage des letzten Verses – vermag auch dieser Traum 
nichts zu ändern: auf der einen Seite das Tal, auf der anderen Seite das 
Ich. Ein genauer Blick auf die Konstruktion des vierten Verses zeigt je-
doch, daß die in der »und«-Mittelachse ausgedrückte Entgegensetzung 
durch die Lautgestalt zurückgenommen wird: »Dem Tal den Schimmer 
und dem Ich den Traum«, also: ›T---i---I---T‹. Durch die chiastische Klang-
struktur sind nun nicht mehr – wie es auf der Aussageebene heißt – Tal 
und Schimmer bzw. Ich und Traum miteinander verbunden, sondern ge-
rade umgekehrt: Tal und Traum bzw. Ich und Schimmer. Hinzu kommt 
die über das »m« in »Traum« und »Schimmer« hergestellte Verbindung 
des Entgegengesetzten. Über den Klang sind damit genau diejenigen Ele-
mente aufeinander bezogen, die im Satz einander gegenüber gestellt sind. 
Vor allem durch die chiastische Struktur kommt der Schimmer nun nicht 

39 BSW 3, S. 244 (Hervorh. d. Verf.).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker250

mehr allein dem Tal zu, sondern auch dem Ich, und korrespondierend 
träumt nicht mehr nur das Ich, sondern auch das Tal. Damit aber ist die 
Trennung zwischen Ich und Natur zwar nicht aufgehoben, aber beide 
finden sich nun verwandelt in Momente eines sie übergreifenden Gesche-
hens. Das Ich ist ebenso in der Natur wie die Natur im Ich.

In der alltäglichen Sprache lassen sich solche Zusammenhänge nur 
sehr schwerfällig formulieren. Genauer müßte man sagen: Er läßt sich 
zwar aussagen, aber nur in Form der Behauptung, daß sie existieren. 
Ein Ich – so könnte man formulieren – sehnt sich nach einem Zustand, 
in dem es Anteil hat an der überwältigenden Schönheit des Meraner 
Frühlings. Aber das Ich will nicht nur träumend Anteil an der Natur ha-
ben, sondern so, daß es darin zugleich spüren kann, daß die Natur auch 
Anteil an ihm hat. Beide Zustände sollen also nicht nebeneinander beste-
hen, sondern so ineinander übergehen, daß sie in eins als unterschiedene 
und miteinander verbundene erlebt werden.

Auch das Gedicht also macht von der alltäglichen Sprache Gebrauch, 
in der Beziehungen zwischen den getrennten Dingen hergestellt werden. 
In die poetische Sprache übergegangen erschöpft sie sich nicht mehr dar-
in. Sie durchkreuzt nun vielmehr solche Ordnungen durch Beziehungen, 
die durch die sinnliche Konfiguration der Wörter hergestellt werden. In 
dieser sinnlichen Konfiguration kann zur Anschauung gebracht werden, 
was in der alltäglichen Sprache allenfalls behauptet werden kann.

In diesem Kontext zeigt sich erneut die Bedeutung, die Benns Rede 
von den selbst erfundenen Namen zukommt. Diese bilden das Extrem 
eines Versuchs, die Referenzfunktion der Wörter zu minimieren. Führt 
man sich noch einmal Benns Beharren auf dem sinnlich-körperlichen 
Worterleben vor Augen, dann wird deutlich, daß hier die Dinge der 
Welt selbst in die Sprache hinein genommen werden sollen. Der Zu-
sammenhang von Wort und Ding soll so eng gestaltet werden, daß die 
Bedeutung des Wortes, von seiner sinnlichen Gestalt gar nicht mehr zu 
trennen ist. Aus den letzten Monaten seines Lebens stammen zwei Äuße-
rungen Benns, in denen sich vielleicht ein verborgener Hintergrund für 
diesen Versuch abzeichnet. Heißt es in dem Gedicht »Kann keine Trauer 
sein«: »wer trennte sie: die Worte und die Dinge«,40 so in dem späten 
Prosastück »1956«:

40 BSW 1, S. [7].

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirklichkeit der Lyrik 251

Im Anfang war das Wort und nicht das Geschwätz, und am Ende wird nicht 
die Propaganda sein, sondern wieder das Wort. Das Wort, das bindet und 
schließt, das Wort der Genesis, das die Veste absondert von den Nebeln und 
den Wassern, das Wort, das die Schöpfung trägt.41

Damit ist ein Zusammenhang genannt, in dem das Verhältnis von Wort 
und Ding auf einmal eine andere Bedeutung bekommt. Nicht mehr von 
Bildern ist die Rede, in denen ein Erlebender mystisch an der Wirklich-
keit partizipiert, sondern von Schöpfungsworten, die in den Dingen nur 
eine andere Gestalt gewonnen haben. Von dieser Wirklichkeit ist ihr 
sprachlicher Ursprung nicht ablösbar. Möglicherweise hatte der Pasto-
rensohn Gottfried Benn bei seinen Versuchen, das Verhältnis von lyri-
scher Sprache und Wirklichkeit zu bestimmen, auch diese Vorstellung 
vor Augen.

Die Wirklichkeit, um die es Benn geht, ist also noch nicht von den Ord-
nungsfunktionen unseres Bewußtseins reguliert und damit verstellt. Ihr 
Sinn wird nicht von interpretierenden Subjekten konstruiert, sondern 
kommt ihr an sich selbst zu, sinnlich erfahrbar in Rausch und Ekstase. 
Diese Vorstellungen haben Folgen für die Poetik. In ihr kann die »verba-
le Figur« keinen Ort haben, ist doch die sprachliche Konstruktion jener 
verstellenden Ordnungen vornehmlich ihr Werk. Daß allerdings auf sie 
nicht vollständig verzichtet werden kann, hat natürlich auch Benn gese-
hen. Und so kommt es ihm darauf an, sie mit einem artistischen Gefüge 
von rhythmischen, lautlichen und anderen Bezügen so zu überlagern, 
daß jener ursprüngliche sinnlich-sinnhafte Zusammenhang der Dinge 
wieder zur Erscheinung kommen kann: als in sich unterschiedene Einheit 
eines Bildzusammenhangs, dessen Momente untrennbar mit den Wör-
tern verbunden sind, die sie hervorrufen.

Auch bei Hofmanns thal findet sich die Vorstellung einer Wirklichkeit, 
in der es noch kein seiner selbst gewisses Subjekt gibt und die so allen 
reflektierenden Zugängen voraus liegt. Die poetische Sprache als Spra-
che des Gefühls vermag diese Wirklichkeit, die als ursprüngliches Leben 
auch alles bewußte Dasein in sich enthält, wieder gegenwärtig werden zu 
lassen. Auch hier hat das Wort eine magische Qualität, diese Magie hebt 
aber – wenn auch vorübergehend – jede Distanz auf. Die Wirklichkeit 

41 BSW 6, S. 246.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fred Lönker252

erscheint hier nicht wie bei Benn in ihrer sinnlich-gefühlshaften Qualität, 
der Erlebende wird vielmehr – durch das magische Wort seiner Identität 
beraubt – selbst in dieses ursprüngliche Leben hineingenommen. Gemäß 
Hofmanns thals auch theologisch inspirierter Anthropologie bedeutet 
dieses ›Selbstopfer‹ nichts anderes als den temporären Übergang in eine 
Schöpfungssphäre, die dem sich in Reflexionen bewegenden Dasein ver-
schlossen ist.

 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 253

Hee-Ju Kim

›Ehe zwischen Brüdern‹
Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht 

ihrer intertextuellen Bezüge zur 
»Geschichte der Prinzen Amgiad und 
Assad« aus »Tausendundeine Nacht«

Die im Jahr 1925 erschienene »Traumnovelle« erfreut sich – nicht erst 
seit Stanley Kubricks Verfilmung »Eyes Wide Shut« (1999) – eines be-
sonderen literaturwissenschaftlichen Interesses. Der Geschichte einer 
Beziehungskrise, die ein dem gehobenen Wiener Bürgertum angehören-
der junger Arzt und seine Ehefrau durchleben, wurde oft eine Sonder-
stellung in Schnitzlers Œuvre zugewiesen. In der Erzählung sah man 
das einzige Werk des Autors, in dem die Liebesbeziehung der Protago-
nisten – allen außerehelichen erotischen Versuchungen zum Trotz – am 
Ende doch aufrechterhalten,1 wenn nicht sogar auf eine höhere Ebene 
der Verständigung gehoben würde.2 Der für Schnitzler so untypische 
positive Ausgang der Erzählung erscheint in den Augen der Interpre-
ten bereits mit einem wesentlichen Merkmal des formalen Aufbaus ge-
geben: mit dem Kompositionsprinzip der Symmetrie. Für William Rey 
etwa formieren sich die erotischen Erfahrungen von Mann und Frau 
in einer bipolaren Entsprechung, so daß es aus den Schuldgefühlen 
beider zu gegenseitiger Vergebung und Versöhnung komme. Hartmut 
Scheible wiederum hebt die Analogien zwischen den nur vordergründig 
vonein ander unabhängigen Eskapaden hervor und deutet sie in ihrem 

1 Vgl. Hartmut Scheible: Arthur Schnitzler und die Aufklärung. München 1977, S. 70f.
2 Vgl. William H. Rey: Arthur Schnitzler. Die späte Prosa als Gipfel seines Schaffens. 

Berlin 1968, S. 86–125, bes. S. 98; Michael Scheffel: »Ich will dir alles erzählen«. Von der 
»Märchenhaftigkeit des Alltäglichen« in Arthur Schnitzlers »Traumnovelle«. In: Text + Kritik. 
H. 138/139. München 1998, S. 123–137, bes. S. 132f.; Gerhard Neumann: Arthur Schnitzlers 
»Traumnovelle«. Eine Theorie der Liebe am Beginn des 20. Jahrhunderts. In: Umwege des 
Lesens. Aus dem Labor philologischer Neugierde. Hg. von Christoph Hoffmann und Caro-
line Welsh. Berlin 2006, S. 91–110. Wirkungsvoll eingeführt wurde diese optimistische Deu-
tung durch Hans Joachim Schrimpf: Arthur Schnitzlers »Traumnovelle«. In: ZDP 82 (1963), 
S. 172–192.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim254

literarhistorischen Zusammenhang: Durch den strukturellen Parallelis-
mus avanciere die »Traumnovelle« zum repräsentativen Beispiel für das 
allgemeine Phänomen, daß symmetrische Darstellungsform immer auch 
»ein Glücksversprechen birgt«.3

Das von der formalen Struktur der »Doppelnovelle«4 nahegelegte 
»Glücksversprechen« wird in der Ehegeschichte allerdings nur ober-
flächlich eingelöst. Bei genauerem Hinsehen hingegen zeigt sich, daß die 
scheinbare Lösung des Eheproblems – so meine These – durch verschie-
dene Erzählstrategien ironisch unterlaufen wird. Vorgeführt wird auf die-
se Weise die Brüchigkeit einer erotischen Beziehung, die angesichts ihrer 
institutionellen Verankerung keine innere Stabilität mehr besitzt. Mit 
der Rettung der Ehe der Protagonisten besiegelt Schnitzlers Erzählung 
also gerade das Ende ihrer erotischen Liebe: Zwar finden Fridolin und 
Albertine nach den sie trennenden sexuellen Ausschweifungen wieder 
zueinander, doch kehren sie in ihr bürgerliches Familiendasein zurück, 
ohne das Glück einer erfüllten Liebesbeziehung zu erfahren. Auf diese 
Ambiguität verweist Schnitzler mit einer Anspielung, die verdeutlicht, 
daß ›Sittlichkeit‹ hier ›Sinnlichkeit‹ auslöscht. Die symmetrische Erzähl-
struktur beschränkt sich nämlich nicht, wie in der Forschung durchweg 
angenommen, auf den Verlauf der Ehehandlung. Vielmehr schimmert 
durch die Doppelgeschichte von Fridolin und Albertine eine andere hin-
durch: die von der »Geschichte der Prinzen Amgiad und Assad« aus 
»Tausendundeine Nacht«, die den Leser gleich zu Beginn der »Traumno-
velle« in die vom Titel angedeutete Wirklichkeitsferne entrückt:

Vierundzwanzig braune Sklaven ruderten die prächtige Galeere, die den 
Prinzen Amgiad zu dem Palast des Kalifen bringen sollte. Der Prinz aber, in 
seinen Purpurmantel gehüllt, lag allein auf dem Verdeck unter dem dunkel-
blauen, sternbesäten Nachthimmel, und sein Blick – (S. 11).5

3 Scheible, Arthur Schnitzler und die Aufklärung (wie Anm. 1), S. 72.
4 So lautet der Arbeitstitel der Erzählung. Erst im Jahre 1924, in der Schlußphase ihrer 

intensiven Ausarbeitung also, verleiht ihr Schnitzler den Titel »Traumnovelle«. Vgl. dazu z.B. 
Arthur Schnitzler: Tagebuch 1879–1931. Hg. von der Kommission für literarische Gebrauchs-
formen der Österreichischen Akademie der Wissenschaften. Obmann Werner Welzig. 
Wien 1981–2000, Tagebucheintrag vom 4. Januar 1920 (Bd. VII, S. 10) und vom 25. Oktober 
1924 (Bd. VIII, S. 198).

5 Zitiert wird im Folgenden nach: Arthur Schnitzler: »Traumnovelle«. In: Ders.: »Traum-
novelle«, »Die Braut«. Stuttgart 2002, S. 11–103 (Seitenzahlen im Text).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 255

Die Tochter liest ihren Eltern diese Märchen-Passage vor und schläft 
dabei plötzlich ein. Die äußere Knappheit des Bezugs auf das Märchen 
hat dazu geführt, daß bislang eine tiefer dringende intertextuelle Analyse 
der »Traumnovelle« unterblieb. Zwar konstatierte man eine atmosphä-
rische Verbindung zwischen dem ganzen orientalischen Märchenzyklus 
»Tausendundeine Nacht« und der Wiener Ehegeschichte, doch suchte 
man den gemeinsamen Nenner lediglich im Abenteuerlichen und Wun-
derbaren. Auf die spezifische Handlungsstruktur der Geschichte von 
Amgiad und Assad, die Scheherazade von der 217. bis zur 249. Nacht 
des Märchenzyklus erzählt, wurde nicht eingegangen,6 obwohl Schnitz-
ler ihr eine exponierte Stellung einräumt. Der Grund hierfür scheint 
naheliegend: Auch wenn das Märchenfragment mit Anführungszeichen 
als Zitat markiert ist, sucht man vergeblich nach einer direkten Entspre-
chung in der Quelle. Einzig der Name des Prinzen Amgiad und die ihn 
umgebende orientalische Kulisse sind dort zu finden. Schnitzler wußte, 
daß Hofmanns thal diesen Märchenstoff 1894 einer Dichtung in Terzi-
nen zugrundelegen wollte.7 Bevor Hofmanns thal sein Dichtungsvorha-
ben bald schon verwarf, befaßte er sich mit verschiedenen Entwürfen 
zu »Amgiad und Assad«, in denen er die Namen der beiden Prinzen 
vertauschte und die Handlungsstruktur veränderte.8 

Auch Schnitzlers eigener Umgang mit dem Stoff weist Variationen auf. 
Um dies detailliert aufzeigen zu können, stelle ich zunächst die elementa-
ren Handlungskomponenten des Märchens dar: Als zentrales Motiv darf 
die wechselseitige Treue der halbbrüderlichen Prinzen gelten. Amgiad 
und Assad, die im selben Jahr geboren werden, zusammen aufwachsen 
und einander in inniger Freundschaft verbunden sind, werden aufgrund 
der infamen Intrigen ihrer Mütter vom Vater Kamaralsaman zum Tode 
verurteilt, doch vom Henker verschont. Auf ihrer mühevollen Flucht 
gelangen sie in eine fremde Stadt, in welche sich Assad begibt, um Nah-

6 Obwohl Scheffel der spezifischen Handlung der »Geschichte der Prinzen Amgiad und 
Assad« und ihrer Funktion im Erzählzusammenhang keine Aufmerksamkeit schenkt, gebührt 
ihm das Verdienst, daß er als erster die Quelle des Märchens belegt und den damit zusammen-
hängenden entstehungsgeschichtlichen Hintergrund beleuchtet; Scheffel, »Ich will dir alles 
erzählen« (wie Anm. 2).

7 Schnitzler berichtet in seinem Tagebuch vom 15. November 1894 von der Unterhaltung 
mit Hofmanns thal über den Märchenstoff: »Nm. Loris und Richard da; auch genachtmahlt. 
– Gespräch über das Amgiad-Assad-Motiv »Loris will Stück machen« (Schnitzler, Tagebuch 
[wie Anm. 4], Bd. II, S. 100).

8 Vgl. SW Bd. XXIX Erzählungen 2, S. 37–43, sowie den Kommentar S. 285–291.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim256

rung zu besorgen, während Amgiad außerhalb der Stadt auf ihn wartet. 
Assad gerät alsbald in die Gefangenschaft der Feueranbeter, die ihn auf 
dem Feuerberg ihrem Gott opfern wollen. Zuvor wird er auf Befehl des 
Sektenführers für lange Zeit in einem unterirdischen Kerker eingesperrt 
und gemartert. Zur gleichen Zeit befindet sich Amgiad auf der Suche 
nach seinem Bruder und muß eine Fülle von Abenteuern überstehen, 
bis er sich schließlich als Wesir der Stadt wieder mit Assad vereint. Dem 
glücklichen Wiedersehen der beiden schließt sich die Versöhnung mit 
ihrem Vater an. Das endlich wieder erlangte Familienglück wird sogar 
noch gesteigert, als auch die Großväter eintreffen. Damit verdichtet das 
Schlußtableau den Zusammenhalt der Verwandten über drei Generatio-
nen hinweg zu einer Apotheose der Familientreue.9

Die von Schnitzler hinzu erfundene Galeerenfahrt Amgiads unter dem 
»sternbesäten Nachthimmel« fungiert aber nicht nur als atmosphärische 
Ouvertüre für die nächtlichen Abenteuer der Ehepartner, abgewandelt 
kehrt sie auch in Albertines Traum wieder: Fridolin wird in der Gestalt 
Amgiads zu ihr gebracht; die hierauf folgende Folterung des Ehemanns 
in einem unteririschen Keller deutet dann auf die bereits in der Vorlage 
enthaltene Einkerkerung Assads hin. Wie Hofmanns thal die Rollen der 
beiden Prinzen vertauscht, läßt auch Schnitzler in Albertines Traum drei 
unterschiedliche Gestalten abwechselnd die Rolle der Prinzen spielen. 
Der wiederholte wörtliche Bezug auf das von der Tochter vorgelesene 
Märchenfragment innerhalb der »Traumnovelle« und deren handlungs-
strukturelle wie raumgestalterische Analogien zum Prätext deuten auf 
einen wesentlichen Zusammenhang zwischen beiden hin.

Festzuhalten ist, daß sich eine kompositorische Symmetrie in mehr-
facher Hinsicht abzeichnet: Strukturelle Parallelität, die auf den ersten 
Blick nur zwischen den Erlebnissen der Eheleute besteht, dominiert 
auch das Märchen der Doppelhelden. Darüber hinaus besteht auf über-
geordneter Ebene insofern eine Analogie beider Doppelgeschichten, als 
sie in ihrer zirkulären Struktur von Beisammensein, Trennung und Wie-
dervereinigung übereinstimmen. Mithilfe einer intertextuellen Über-
blendungstechnik gelingt es Schnitzler, die nach der erotischen Odyssee 
wiederhergestellte Ehe-Harmonie in ironisches Licht zu rücken. In der 

9 Vgl. Dalziel’s illustrirte Tausend und Eine Nacht. Sammlung persischer, indischer und 
arabischer Märchen. Mit einem Vorworte von Dr. H. Beta. Leipzig u. a. o. J., S. 208–229.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 257

Erzählung vom Schicksal Amgiads und Assads steht ja nicht etwa die 
erotische Beziehung von Mann und Frau im Zentrum, sondern die brü-
derliche zwischen zwei Männern, und am Ende des Märchens wird eine 
Familienbeziehung par excellence dargestellt. Das derart ausgearbeitete Fa-
milienmotiv der Märchenvorlage erfordert es, die in der Forschung bis-
lang weitgehend auf ihren ›eherestaurativen‹ Gehalt reduzierte Novelle 
Schnitzlers neu zu perspektivieren.

Warum Schnitzler das aufgezeigte intertextuelle Verweisungssystem am 
Schluß der Novelle zur ironischen Brechung der von den Ehepartnern 
erlangten Eintracht nutzt, erhellen seine Überlegungen zum spezifischen 
Erzählkonzept der Novelle. Im ersten Entwurf findet sich noch keine 
Spur von jener Eingangsszene, die aus der intertextuellen Anspielung 
und dem anschließenden Gespräch des Ehepaars besteht. Ursprünglich 
hatte Schnitzler einen unvermittelten Einsatz geplant – die Erzählung 
sollte sogleich mit den Abenteuern der Protagonisten beginnen. Doch 
fehlte der »Doppelnovelle« in ihrer anfänglichen Konzeption eine psy-
chologische Motivation.10 Um diese Lücke zu schließen, fügte er die 
Eingangsszene in die Erzählung ein. In einem auf den 20. Juni 1907 da-
tierten Typoskript, in dem Schnitzler die Figurenkonstellation sowie die 
Handlungsstruktur der Novelle skizzierte, findet sich am oberen Rand 
der ersten Seite eine handschriftliche Notiz: »Wenn Doppelgeschichte, 
müßte ein Gespräch vorausgehen, über Treue«.11 Diese konzeptionelle 
Überlegung hatte zwei Konsequenzen. Den Parallelhandlungen wurde 
zunächst das Eingangskapitel vorgeschaltet, das die künftigen Erlebnisse 
des Ehepaars psychisch prädisponiert. Hinzu kam das Märchen, auf des-
sen subversive und ironisierende Funktion Schnitzler verdeckt hinweist: 
Das Gespräch, das die Partner zu ihren jeweiligen Affären motiviert, 
»müßte« von der »Treue« handeln, selbst wenn diese »immer auch ein 

10 In seinem Tagebuch vom 15. Juni 1907 hält Schnitzler erstmals das Sujet der Erzählung 
fest, das er am gleichen Tag Olga Waissnix vorgestellt hat: »Der junge Mensch, der von seiner 
schlafenden Geliebten fort in die Nacht hinaus zufällig in die tollsten Abenteuer verwickelt 
wird – sie schlafend daheim findet wie er zurückkehrt; sie wacht auf – erzählt einen ungeheu-
ern Traum, wodurch der junge Mensch sich wieder schuldlos fühlt.« (Schnitzler, Tagebuch 
[wie Anm. 4], Bd. III, S. 283) In diesem ersten Entwurf des Erzählstoffs findet sich noch kein 
psychologisches Handlungsmovens, gerät doch der Protagonist bloß »zufällig« in die nächtli-
che Irrfahrt, genau wie seine Geliebte zur gleichen Zeit unabhängig vom psychologischen Dis-
positionsgesetz des Tagesrestes in den »ungeheuern Traum« hinübergleitet. 

11 Vgl. Arthur Schnitzer, Postum Papers. File 144. Arthur Schnitzler Archiv Freiburg. 
Bl. 3.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim258

Märchen«12 sein mag. Schnitzler gibt dem spöttisch verstandenen Begriff 
»Märchen« also den wörtlichen, gattungsgemäßen Sinn zurück, indem 
er seiner Erzählung ein von Treue handelndes Märchen aus »Tausend-
undeine Nacht« einschreibt, um das menschliche Bedürfnis nach einer 
ebenso ausschließlichen wie erotisch erfüllten Bindung von Anfang an 
als einen illusionären Wunsch bloßzustellen. Konsequenterweise über-
winden Fridolin und Albertine ihre Ehekrise nur um einen hohen Preis: 
Ihr Anspruch auf Monogamie kann nicht erfüllt, sondern lediglich von 
einem familiären Loyalitätsideal abgelöst werden. Es ist eben dieser Pro-
zeß der Umkodierung der Treue vom Sexuellen ins Familiäre, den der 
intertextuelle Rekurs auf das Märchen von den unzertrennlichen Brü-
dern vorantreibt.

Welche Störfaktoren führen dazu, daß die Treue als bloßes »Märchen« 
enttarnt wird? Was bringt das scheinbar so einträchtige Verhältnis der 
Eheleute aus seinem Gleichgewicht? Zwar nicht der Grund, wohl aber 
der Auslöser ist das Gespräch der Partner über ihren gemeinsamen Re-
doutenbesuch in der vergangenen Nacht. Schon bevor sie die Ballnacht 
aus ihrer jeweiligen subjektiven Perspektive schildern, gibt der Erzähler 
auf objektive Weise Auskunft darüber, wie fragil ihre Ehe in Wirklich-
keit ist. Auf dem Maskenball wird Fridolin von zwei roten Dominos 
»mit verheißungsvoller Freundlichkeit« empfangen, während Albertine 
von einem fremdländischen Mann umworben wird. Beide Eheleute sind 
dadurch stimuliert, doch folgt der anfänglichen Verheißung keine Er-
füllung. So treffen sich Fridolin und Albertine auf dem bislang »enttäu-
schend banalen Maskenball« (S. 12) wieder, brechen aus den Routinen 
ihrer ehelichen Konversation aus, schlagen auf der selbst schon thea-
tralisch arrangierten Bühne des Maskenballs eine Privatbühne auf und 
plaudern, »als hätten sie eben erst Bekanntschaft miteinander geschlos-
sen, in eine Komödie der Galanterie, des Widerstandes, der Verführung 
und des Gewährens hinein«. Das von beiden kokett inszenierte Theater-
stück mündet nach ihrer Heimkehr in einem »schon lange nicht mehr so 
heiß erlebten Liebesglück«. Doch zeugt dies sinnliche Vergnügen gerade 
nicht von einer glücklichen Ehe. Als trügerisch wird solch ein Anschein 
durch die Betonung der Seltenheit entlarvt: Es ist »schon lange« her, 
daß beide eine Liebesnacht »so heiß« erleben durften. Auch scheint die 

12 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 259

erotische Erfüllung wenig authentisch, geht sie doch aus einem ›falschen‹ 
Vorspiel hervor, nämlich aus dem ihre Ehe gleichsam suspendierenden 
Rollenspiel erotischer Libertinage. Obwohl sie schon lange verheiratet 
sind, geben sich Fridolin und Albertine bewußt der Illusion hin, dem 
Anderen zum ersten Mal zu begegnen. Es sind die Verlockungen des 
maskierten und dadurch fremd erscheinenden Gegenübers, die den ero-
tischen Reiz erwachen lassen und das erloschene Begehren neu entzün-
den. So betrachtet, verdankt sich dies Liebesglück lediglich einem ima-
ginären Ehebruch, der freilich in bestem Einvernehmen beider Eheleute 
zustande kommt.

Das Wechselspiel von Phantasie und Realität entfaltet sich auf ironische 
Weise: Was beide bloß zu spielen meinen, enthüllt ihr wahres Verhältnis. 
Sofern sie sich einander bewußt entfremden müssen, um den Anderen 
wieder neu begehren zu können, reflektiert das Bedürfnis nach einer 
durch das Rollenspiel zu gewinnenden Distanz die defizitäre eheliche 
Realität, die von einer auf familiärer Vertrautheit beruhenden erotischen 
Entfremdung gekennzeichnet ist. Im Verlauf ihrer Ehe ist das sexuelle 
Begehren »schon lange« verglüht.13 Die Ambivalenz von partnerschaft-
licher Nähe und erotischer Ferne kommt am prägnantesten zum Vor-
schein, als beide auf dem Ball »wie zwei Liebende« dasitzen, ohne diese 
wirklich sein zu können.

Die Erinnerung an die Redoute zieht ein »Gespräch über jene ver-
borgenen, kaum geahnten Wünsche«, die beide haben, nach sich und 
läßt den latenten Konflikt akut werden. Zwischen erotischen Wünschen 
und moralischer Befangenheit schwankend, gelangen die Ehepartner zu 
halbherziger Aufrichtigkeit: Sie »redeten von den geheimen Bezirken, 
nach denen sie kaum Sehnsucht verspürten und wohin der unfaßbare 
Wind des Schicksals sie doch einmal, und wär’s auch nur im Traum, 
verschlagen könnte« (S. 13).14 Die zutiefst herbeigesehnte erotische Er-

13 Schnitzler notiert am 19. März 1905 in seinem Tagebuch lapidar: »Das einzige Element, 
gegen das jeder Kampf nutzlos, ist Gleichgültigkeit, die aus Liebe wurde.« (Tagebuch [wie 
Anm. 4], Bd. III, S. 126.)

14 Der Traum, ein Leitmotiv in Schnitzlers Werken, ist in der »Traumnovelle« weit mehr 
als ein Motiv unter anderen. Als eine Form des Erlebens bestimmt er große Teile des Gesche-
hens. Wie die Forschung mit dem Hinweis auf Freuds »Traumdeutung« bereits oft betont 
hat, bringt Schnitzler in diesen Traumpartien die Sphäre des – erzählerisch vermittelten und 
insofern immer schon mit Deutungsstrukturen versehenen – Unbewußten, insbesondere 
der verdrängten oder überlagerten Triebsphäre zur Geltung. Schon die Exposition läßt aber 
erkennen, daß der Traum noch eine andere, übergeordnete Funktion erhält: die der Entwirk-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim260

füllung wird sogleich als Gefahr, der Wunschtraum als vermeintlicher 
Alptraum desavouiert. Auf diese Weise suchen beide das Ungenügen 
an ihrer Beziehung voreinander zu bekennen und doch zu verbergen. 
Dabei wissen sie innerlich, »daß gestern nicht zum erstenmal ein Hauch 
von Abenteuer, Freiheit und Gefahr sie angerührt« hatte.

Den Zwang zur Camouflage durchbricht dann aber Albertine, wel-
che die offene Aussprache sucht und ihrem bestürzten Mann vor Augen 
führt, daß ihre Ehe im vergangenen Sommer fast in die Brüche gegan-
gen wäre. Während eines gemeinsamen Urlaubs in Dänemark hatte sie 
sich von einem unbekannten Offizier erotisch derart faszinieren lassen, 
daß sie kurzerhand entschlossen war, ihren Ehemann, ihr Kind und ihre 
»Zukunft hinzugeben« (S. 14). Auf dieses Geständnis Albertines reagiert 
Fridolin mit einem eigenen: Auch ihm begegnete damals ein sinnliches 
Faszinosum. Am Strand erblickte er ein Mädchen, dessen nackter Kör-
per ihn entzückte. Beide Enthüllungen verdeutlichen, daß sich der Fort-
bestand ihrer Ehe bloßen Zufällen verdankt. Nur die plötzliche Abreise 
des Offiziers hinderte Albertine daran, mit ihm zu gehen, und Fridolins 
erotisches Erlebnis spielte sich am letzten Urlaubstag ab, so daß er dem 
Mädchen nicht wieder begegnen konnte.

Trotz der suggerierten Balance zwischen den beiden bloß ›innerlich 
erlebten‹ Affären unterscheiden sich jedoch die psychischen Haltungen 
der Eheleute dezidiert voneinander: Mit der bedingungslosen Entschie-
denheit der Frau, Ehe und Familie hinter sich zu lassen, kontrastiert die 
zögerliche und angstbesetzte Haltung des Mannes. Denn Fridolin wandte 
sich ja »nicht aus Rücksicht, aus Gehorsam, aus Ritterlichkeit« (S. 16) von 
dem Mädchen ab, sondern weil »ich […] eine solche, über alles je Erlebte 
hinausgehende Bewegung verspürt hatte, daß ich mich einer Ohnmacht 

lichung. Die entsprechenden intertextuellen Bezüge sind bis in Schnitzlers Lektüren zu ver-
folgen. Für ihn, der ohnehin ein begeisterter Grillparzer-Leser war, gehörte dazu »Der Traum 
ein Leben« ebenso wie Calderons »Das Leben ein Traum« – und nicht zuletzt Hofmanns thals 
»Turm«. Hofmanns thal, der mit Schnitzler sowohl in regem Briefwechsel wie in einem viele 
Jahre dauernden Gesprächszusammenhang stand, arbeitete an diesem bis in die Grundkon-
stellation auf Calderon zurückgreifenden Drama schon 1902 bis 1904. Erst in den Zwanzi-
ger Jahren, zur gleichen Zeit, in der Schnitzler seine »Traumnovelle« fertigstellte, brachte er 
das Werk zum Abschluß. Für den im Mittelpunkt des Dramas stehenden Sigismund, der in 
einem Turm gefangengehalten wird, führt die Abgeschiedenheit dazu, daß ihm seine innere 
Welt als die wahre erscheint, das äußere Leben hingegen nur als Traum – es entwirklicht sich 
ihm. Daß Hofmanns thal dieses Geschehen zum Ausgangspunkt einer ganz anderen Hand-
lung macht als Schnitzler, braucht hier nicht weiter erläutert zu werden. Im Grundansatz einer 
Entwirklichung durch den Traum stimmen dennoch beide überein.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 261

nah fühlte« (S. 17). Anders als seine Frau, die dem erotischen Trieb rück-
haltlos zu folgen bereit war, ergriff ihn damals die Furcht vor der eigenen 
»Ohnmacht«, davor, nicht mehr Herr seiner selbst und der Situation zu 
sein. Obwohl beide gleichermaßen erotisch affiziert waren, dominierte bei 
Fridolin letztlich doch der gesellschaftliche Konformitätsdruck. Dieses an-
gepaßte Verhalten hält ihm seine Frau in der Erzählgegenwart subtil vor: 
Unterwirft man sich der Ordnung gesellschaftlicher Sexualmoral, so geht 
der Reiz unbedingten Begehrens verloren, wie Albertine meint. Das von 
konventionellen Geboten überformte Verlangen verliert die Kraft jener 
Leidenschaft, die ihre Intensität eben dadurch erfährt, daß sie alle Gren-
zen des Schicklichen sprengt. Albertine artikuliert ihre verhaltene Anklage, 
indem sie auf ihre Verlobung mit Fridolin zu sprechen kommt. Für sie, die 
»jungfräulich deine Gattin wurde« (S. 18), wird das, was die herrschende 
Moral Fridolin abverlangte, im Rückblick ein Hinweis darauf, wie sehr 
sich ihr künftiges Eheleben den Konventionen fügen mußte:

Es war am Wörthersee, ganz kurz vor unserer Verlobung, Fridolin, da stand 
an einem schönen Sommerabend ein sehr hübscher junger Mensch an mei-
nem Fenster, das auf die große, weite Wiese hinaussah, wir plauderten mit-
einander, und ich dachte im Laufe dieser Unterhaltung, ja höre nur, was ich 
dachte: Was ist das doch für ein lieber, entzückender, junger Mensch, – er 
müßte jetzt nur ein Wort sprechen, freilich, das richtige müßte es sein, so käme 
ich zu ihm hinaus auf die Wiese und spazierte mit ihm, wohin es ihm be-
liebte, – in den Wald vielleicht; – oder schöner noch wäre es, wir führen im 
Kahn zusammen in den See hinaus – und er könnte von mir in dieser Nacht 
alles haben, was er nur verlangte. (S. 18f., Hervorh. d. Verf.)

Der Wunsch des Mädchens, Fridolin möge der erotischen Verlockung 
folgen, blieb unerfüllt. Ihrer Erwartung, zur sexuellen Vereinigung ver-
führt zu werden, um in diese sofort einzuwilligen, kam Fridolin nicht 
nach: »Aber er sprach das Wort nicht aus« (S. 19). Statt dessen bändigte 
er das aufsteigende Begehren mit einem »zart[en]« Kuß auf ihre Hand 
und lief davon, ähnlich wie später in Dänemark. So verschaffte er sich 
den Aufschub, den er brauchte, um das entfachte sinnliche Verlangen 
zu domestizieren und in die bürgerliche Sexualordnung der Ehe einzu-
gliedern: Am nächsten Morgen kehrte er mit einem Heiratsantrag, dem 
Legalitätsanspruch seiner Lust, zur Geliebten zurück.

Doch verstrickt sich Albertine angesichts des bürgerlichen Regeln unter-
worfenen Geschlechterverhältnisses in einen Widerspruch. Während sie 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim262

ihrem Mann untergründig feige Konformität vorhält, negiert sie die ihr als 
Ehefrau zugewiesene Rolle des Sexualobjekts und enthüllt sich selbst als be-
gehrendes Subjekt. Fridolins Bemühung, ihr Gespräch, das immer stärker 
die Grundfesten ihrer Ehe erschüttert, zu einem versöhnlichen Abschluß 
zu bringen, läßt sie so ins Leere laufen. Gegen seine Beteuerung, »in jedem 
Wesen, das ich zu lieben meinte, habe ich immer nur dich gesucht« (S. 18), 
revoltiert sie, indem sie das soziale Privileg jedes Mannes in Frage stellt, im 
vermeintlich sicheren Hafen der Ehe das Finale intensiven Sexuallebens 
erreichen zu dürfen: »Und wenn es auch mir beliebt hätte, zuerst auf die 
Suche zu gehen?« (ebd.) Albertine wehrt sich gegen die sozial normierte 
Rollenvorgabe, die sie ins patriarchalisch geprägte Bild der ewig Treuen 
einzupassen sucht, und bekundet in einer vielsagenden Aposiopese die 
›Anarchie‹ ihrer Sexualität: »Ach, wenn ihr [Männer] wüßtet« (ebd.). Mit 
dieser Offenbarung nimmt die Doppelgeschichte des Wiener Ehepaars 
ihren Lauf. Den getrennten Reisen in das Reich der Sinne schreibt also 
nicht die formale Symmetrie, wie Rey und Scheible annehmen, ein Happy-
End vor; vielmehr löst Albertines Anspruch auf sexuelle Gleichwertigkeit 
von Mann und Frau in Fridolin einen existentiellen Konflikt aus,15 der 
wiederum einen für ihn typischen Fluchtreflex zur Folge hat: Unter dem 
Vorwand, er werde zu einem medizinischen Notfall gerufen, rettet er sich 
aus der privaten Problemsituation in die berufliche Pflicht.

Nach der Exposition des doppelbödigen Eheverhältnisses im Ein-
gangskapitel handeln die nächsten drei Kapitel von der Identitätskrise 
des Ehemanns, der sich in seiner Rolle als Mann und zugleich in seiner 
gesicherten bürgerlichen Lebensform zunehmend diskreditiert sieht. Be-
troffen ist Fridolin insbesondere von Albertines provokanter Frage, wie 
es denn gewesen wäre, wenn sie sich vor der Eheschließung »zuerst auf 
die Suche« begeben hätte. Ihre »kühl und undurchdringlich« geäußerte 
Bemerkung, durch die frühe Entscheidung womöglich eine glücklichere 
Bindung versäumt zu haben, relativiert den vermeintlich singulären Wert 
ihres Ehemanns. Albertines einstiger Enttäuschung am Wörthersee hält 
Fridolin deshalb aus verletztem Stolz die Frage entgegen: »Und wenn an 
jenem Abend […] zufällig ein anderer an deinem Fenster gestanden hätte 
und ihm wäre das richtige Wort eingefallen[?]« (S. 19)

15 Zu Schnitzlers Auffassung des Geschlechterkonflikts vor dem biographischen Hinter-
grund siehe Scheible, Arthur Schnitzler und die Aufklärung (wie Anm. 1), S. 58ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 263

Was Fridolin im folgenden außerhalb der Ehe erleben wird, deutet er 
als entscheidende Bewährungsprobe für die in hohem Maße bedrohte 
Beziehung. Zu seiner Frau meint er erst zurückkehren zu können, wenn 
die Ehe, die – wie ihm scheint – nur aus Zufall geschlossen und aufrecht-
erhalten wurde, nachträglich eine feste Begründung erfährt. Dazu will 
er sich als ein Mann beweisen, der als leidenschaftlicher Nonkonformist 
den Erwartungen seiner Frau ganz zu entsprechen vermag. Denn nur so 
glaubt Fridolin im nachhinein ihren damaligen, hochgradig kontingent 
erscheinenden Entschluß, ihn zu heiraten, letztlich doch als notwendig 
und sich selbst als Ehemann rehabilitiert erweisen zu können. Er ori-
entiert sich dabei an Albertines Wunschbild einer Männlichkeit, deren 
Chiffre »das richtige Wort« (S. 19) ist.16 Wenn er später auf dem Hö-
hepunkt des Ehestreits neben seiner Frau im Bett liegt, so spürt er das 
»Schwert zwischen uns« und weiß genau, welcher Hieb beide entzweit 
hat: »[E]s war nur ein Wort«, das Wort der Verführung, das er damals 
am Wörthersee – entgegen der Erwartung der jungfräulichen, aber ero-
tisch affizierten Albertine – nicht aussprechen konnte. (S. 73) Doch nun 
ist ihm der hohe Stellenwert des Wortes bewußt. Es symbolisiert die 
Sprache des Mannes, der prinzipiell die Möglichkeit besitzt, im selbst-
bestimmten Handeln soziale Verhaltenszwänge und bürgerliche Nor-
men zu durchbrechen. Aus der psychischen Notwendigkeit, sich als ein 
solcher Mann bewähren zu müssen, resultiert auch Fridolins paradox 
wirkende Rückzugstaktik während seines Abenteuers. Albertine könne, 
so imaginiert er sich, »nicht früher wieder die Seine werden, ehe er sie 
mit all den anderen von heute nacht […] hintergangen« (S. 63). Ein mit 
Leidenschaft vollzogener Ehebruch erscheint Fridolin deswegen als Ga-
rant für die glückliche Rückkehr in die Ehe, weil allein sein Wagemut als 
Mann auch zu seiner Anerkennung als Ehemann führen könne. Nicht 

16 Dies betrifft die Figurenperspektive Fridolins, dem die im »richtigen Wort« chiffrierte 
Botschaft seiner Frau ›eindeutig‹ zu sein scheint. Albertine als Senderin der Botschaft ist aller-
dings eine psychische Ambivalenz eigen. Wird jenes Signalwort ihrer sexuellen Wunscherfül-
lung von einem Mann endlich ausgesprochen, so zieht sie sich sofort zurück in die Rolle einer 
verführungsresistenten Ehefrau und reagiert bürgerlichen Schicklichkeitsgeboten gemäß. 
Unverkennbar zeigt sich die Spaltung ihrer antagonistischen Ansprüche auf sexuelle Erfül-
lung und soziale Konformität, als sie auf dem Maskenball ein Unbekannter mit polnischem 
Akzent »durch ein unerwartet hingeworfenes, häßlich freches Wort verletzt, ja erschreckt« 
(S. 12). Die wahr gewordene Wunschphantasie löst bei Albertine einen ›Realitätsschock‹ aus, 
dem sie bewußt widerstrebt. Siehe hierzu auch Gerhard Kluge: Wunsch und Wirklichkeit in 
Arthur Schnitzlers »Traumnovelle«. In: Text & Kontext 10,2, S. 319–343, hier: S. 321.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim264

von ungefähr also durchzieht das Mut-Motiv die Erzählung. Sobald sich 
Fridolin in einer ungewohnten Situation findet, deutet er sie als neue 
Herausforderung, seine Furchtlosigkeit unter Beweis zu stellen. Zugleich 
besteht hierin eine motivische Verbindung zwischen der »Traumnovelle« 
und der »Geschichte der Prinzen Amgiad und Assad«. Amgiad, der auf 
der Suche nach seinem Bruder einige Abenteuer zu bestehen hat und 
erst als königlicher Wesir der »Stadt der Magier« Assad wie eine Tro-
phäe der bestandenen Mutprobe in die Arme schließen darf, figuriert als 
die prätextuelle Matrix Fridolins.

Die erste Bewährungsprobe findet in der Wohnung Mariannes statt, de-
ren Vater soeben verstorben ist. Zwar ist Fridolin noch als Arzt unterwegs, 
doch nimmt er bereits hier die Umgebung aus der Perspektive eines Man-
nes wahr, dem seine Männlichkeit von der eigenen Ehefrau abgesprochen 
wurde. Wohin auch immer sein Blick fällt, überall sieht er die Phantome 
ihm überlegener Männer, gegen die er sich mit äußerster Anstrengung 
durchzusetzen versucht, um so seiner eigenen ›Entmannung‹ zu entgehen. 
Hieraus folgt ein zutiefst ambivalentes Selbstverhältnis: Einerseits stilisiert 
er Marianne, die während der langwierigen Pflege ihres bettlägerigen Va-
ters tiefe Zuneigung zu ihm gefaßt hat, zu einer Trophäe seiner männlichen 
Macht, wenn er glaubt, das erotisch reizlose Wesen beleben zu können: 
»Marianne sähe sicher besser aus«, so denkt er mit übertriebener Selbst-
gefälligkeit, »wenn sie seine Geliebte wäre.« (S. 22) Andererseits kommt er 
sich ihrem Verlobten, »dem vortrefflichen Doktor Roediger gegenüber als 
der Geringere vor«. (S. 23f.) Hier wird zum ersten Mal deutlich, daß sein 
Minderwertigkeitsgefühl noch über das Erotische hinausreicht. Fridolin 
strebte früher selbst eine akademische Karriere an, doch wich diese Ambi-
tion seiner »Neigung zu einer behaglichen Existenz«. Mariannes Verlobter 
hingegen verfolgte solange beharrlich sein Vorhaben, bis er einen akade-
mischen Ruf erhielt. Den inneren Konkurrenzkampf gegen ihn verliert 
Fridolin, da ihm Ehrgeiz, Durchsetzungsvermögen und Ausdauer fehlen, 
diejenigen Eigenschaften also, die im zeitgenössischen Rollenverständnis 
des Mannes geschätzt werden.17

17 Daß er nach der phantasierten Niederlage gegenüber dem virtuellen Gegner erneut an 
eine wissenschaftliche Karriere denkt, provoziert am nächsten Tag bei Albertine allerdings 
Bedenken, die Fridolin nur noch stärker vor seinem Ich-Ideal erniedrigen. Albertine kennt 
seine Schwächen, sie weiß, daß seine Ambition »nicht allzu lange anzuhalten pflegte, und ein 
leises Lächeln verriet ihre Zweifel.« (S. 82)

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 265

Verunsichert in seinem männlichen Selbstwertgefühl, projiziert Frido-
lin seine Entwertungsängste auf ein Bild, das in Mariannes Wohnung 
hängt. Das Porträt von Mariannes Bruder »stellte einen Offizier dar, der 
einen Hügel hinuntersprengt« (S. 22). Die ihn empörende Erinnerung 
an den Offizier in Dänemark, mit dem seine Frau nur zu gern durchge-
brannt wäre, überblendet dabei seine zuvor distanzierte Bildimpression 
und verwischt allmählich die Grenze zwischen Kunst und Realität. In ei-
ner erneuten Wahrnehmung des Bildes scheint die Gestalt aus der Lein-
wand herauszutreten, um Fridolin frontal anzugreifen. Die Imagination 
des Bildbetrachters dynamisiert also den ersten statischen Eindruck des 
Bildes beim Anblick des Offiziers, »der mit geschwungenem Säbel den 
Hügel hinabsprengte, einem unsichtbaren Feind entgegen« (S. 26, Hervorh. 
d. Verf.). Fridolin phantasiert über den Bildrahmen hinaus, identifiziert 
sich mit dem »unsichtbaren« virtuellen Gegner des Offiziers und fühlt 
sich von diesem bedroht.

Über die belebte Imago der Männlichkeit, die durch das Bild eines 
kämpferischen Offiziers evoziert und mit dem Offizier in Dänemark 
assoziiert wird, gerät Fridolin zunehmend in den Sog eines Identitäts-
verlusts. Nachdem er Mariannes Wohnung verlassen hat, werden die 
Menschen in der Umgebung für ihn »gespensterhaft unwirklich«. Sein 
fragiles Selbstverhältnis löst sich zusehends auf: »Er selbst erschien sich 
wie entronnen.« (S. 26f.) Schwer lastet auf ihm die in seinem Inneren 
ausgetragene Fehde mit dem Offizier, der den Fridolin fehlenden Mut 
schon durch seinen Berufsstand verkörpert und im »weißuniformierten« 
Aufzug zur Schau stellt. Fridolin versucht allem auszuweichen, was seine 
etablierte bürgerliche Existenz gefährden könnte. So verwirrt ihn selbst 
der harmlose Anblick eines »ziemlich zerlumpten Menschen« (S. 27), 
weshalb er das spontan aufkeimende Gefühl von Mitleid mit dem Ob-
dachlosen rasch verdrängen und diesen als möglichen Eindringling in 
sein brüchiges bürgerliches Ordnungsgefüge beurteilen muß.18 Aus dem 
Bedenken, er könnte »sträflicher Beziehung mit ihm verdächtigt« werden, 

18 Den mediokren Charakter Fridolins in beruflicher und moralischer Hinsicht stellt 
Perlmann überzeugend heraus; vgl. Michaela L. Perlmann: Der Traum in der literarischen 
Moderne. Untersuchungen zum Werk Arthur Schnitzlers. München 1987, S. 182ff. Eine 
ebenso differenzierte wie profunde Figurenanalyse Fridolins, die in der Forschung lange aus-
stand, lieferte erst Kluge, Wunsch und Wirklichkeit (wie Anm. 16).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim266

»beschleunigte [er] seinen Schritt, wie um jeder Art von Verantwortung 
und Versuchung so rasch als möglich zu entfliehen« (S. 27).

Fridolins Entwertungserlebnisse eskalieren in der Auseinandersetzung 
mit einem Couleurstudenten in Uniform. Als dieser ihn absichtlich mit 
dem Ellenbogen anstößt, nimmt Fridolin ihn zwar ins Visier, doch wehrt 
er sich nicht, da er »ein sonderbares Herzklopfen« verspürt. Er wundert 
sich: »Was ist das, fragte er sich ärgerlich und merkte nun, daß ihm die 
Knie ein wenig zitterten. Feig –?« (S. 29) Die offenkundigen physischen 
Zeichen seiner Feigheit sucht er mit allen möglichen rationalen Rechtfer-
tigungen zu überspielen:

Soll ich mich mit einem betrunkenen Studenten herstellen, ich, ein Mann 
von fünfunddreißig Jahren, praktischer Arzt, verheiratet, Vater eines Kin-
des! – Kontrahage! – Zeugen! – Duell! Und am Ende wegen einer solchen 
dummen Rempelei einen Hieb in den Arm? Und für ein paar Wochen be-
rufsunfähig? – Oder ein Auge heraus? – Oder gar Blutvergiftung –? […] 
Feig –? (S. 29)

Alter, Beruf, Familienstand und präventive Vorsichtsmaßnahmen führt 
er in apologetischer Manier an, um sich zu entlasten. Doch gerade die-
ser Erklärungsdruck entlarvt ihn bereits als einen ›beschädigten‹ Mann, 
schwebt ihm doch plötzlich nicht nur »der junge Däne«, sondern auch 
Albertine als dessen »Geliebte« vor.19 Die Möglichkeit, seine Ehe wieder-
herzustellen, scheint in immer weitere Ferne zu rücken.

Die Ohnmachtserfahrungen häufen sich, fortwährend scheitert er an 
Furcht und Argwohn. Selbst dem verlockenden Angebot einer Dirne, 
die er nach der ängstlich vermiedenen Konfrontation mit dem Studenten 
zur Wiederherstellung seiner lädierten Männlichkeit aufsucht, begegnet 
er dann doch mit ängstlichem Schutzbedürfnis: »Könnte gleichfalls mit 
Tod enden, dachte er […]. Auch Feigheit? Im Grunde schon.« (S. 31) Fri-
dolin weiß nun um den Grund seines Versagens. Analog zum Konflikt 

19 Nach Scheible, der dem zentralen Mut-Motiv in der »Traumnovelle« keine Beachtung 
schenkt, kommt der Begegnung Fridolins mit den Couleurstudenten keine erkennbare Funk-
tion zu. Er versteht die Episode aber nicht nur als »blindes Motiv«, sondern sucht zugleich 
dieses scheinbar dysfunktionale Motiv zu funktionalisieren, indem er Fridolins Auseinander-
setzung mit »deutschnationalen Studenten« lediglich vor dem politischen Hintergrund des 
gegen Ende des 19. Jahrhundert aufkommenden Antisemitismus interpretiert: »Die schein-
bare Unverbundenheit dieser Episode mit der übrigen Handlung, die unmotivierte Aggres-
sion, ist Zeichen der Verständnislosigkeit, mit der das spätliberale Bürgertum den neuen poli-
tischen Tendenzen gegenübersteht.« Scheible, Arthur Schnitzler und die Aufklärung (wie 
Anm. 1), S. 41.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 267

mit dem Couleurstudenten rechtfertigt er auch jetzt seine Flucht vor der 
Selbstbehauptung, indem er die Angst vor Ansteckung mit Syphilis un-
ter dem Deckmantel der Galanterie verbirgt und die Prostituierte wie ein 
»Fräuln« behandelt. Dabei sublimiert er auch sein Begehren, das zuerst 
»eine heiße Welle durch sein Blut« jagt, zur vorgeblich wohltätigen Ab-
sicht, »dem lieben armen Ding morgen Wein und Näschereien herauf-
zuschicken«. (S. 33)

Wie der vom Vater verstoßene Prinz Amgiad in seinen Abenteuern, irrt 
auch Fridolin »heimatlos« und von seiner Frau »hinausgestoßen« umher. 
Er rückt »immer weiter fort aus dem gewohnten Bezirk seines Daseins in 
irgendeine andere, ferne, fremde Welt« (S. 34), bis es ihn zuletzt in eine 
gänzlich antibürgerliche Sphäre blasphemischer Exzesse hineinzieht. Die-
se wird von seinem früheren Studienkollegen Nachtigall repräsentiert. 
Wie ein Bote aus der Unterwelt lockt dieser den notorischen Versager 
mit der herausfordernden Frage »Hast du Courage?« (S. 40) in die »ge-
heimen Bezirke« (S. 13) sexueller Ausschweifung.20 Die Fahrt »abwärts 
in eine Schlucht« (S. 48) ist jedoch wiederum nicht frei von moralischen 
Hemmungen, die Fridolin hindern, sich der Triebsphäre bedingungslos 
zu überlassen. Das zeigt sich schon, als er beim Maskenverleiher Gibiser 
ein Mönchskostüm für seinen Auftritt in der geheimen Gesellschaft aus-
leiht. Dessen Tochter, ein anmutiges, als Pierrette verkleidetes Mädchen, 
strahlt ihn voller »Lust« so »lockend« an, daß er am liebsten »die Kleine 
gleich mitgenommen [hätte], wohin immer – und was immer daraus 
gefolgt wäre« (S. 44). Doch übersetzt er die sinnliche Begierde sofort 
in sittliche Pflicht. Obwohl das Mädchen ihn bloß aus Koketterie um 
Schutz vor dem Vater bittet, schwelgt er in der Retter-Phantasie, ihr »in 
einer drohenden Gefahr beizustehen« (S. 45), verschiebt diese dann aber 
bezeichnenderweise wieder auf »morgen« (S. 46).

Während Fridolin bislang sein Gesicht als Bürger gerade noch zu wah-
ren vermochte, wird sein Erlebnis in der geheimen Gesellschaft zu einer 

20 Nachtigall vereint in sich zwei Rollen. Zum einen fungiert er in gesellschaftlicher Hin-
sicht als antibürgerliche Gegenfigur Fridolins, indem er nach dem abgebrochenen Medizin-
studium als Bar-Pianist seinen Lebensunterhalt verdient und ein bohemienhaftes Leben ohne 
festen Wohnsitz führt. Zum anderen leitet er wie ein ›Psychopompos‹ Fridolin in eine diesem 
nicht bewußte, sexuelle Wunschwelt und macht damit symbolisch einen Teil von Fridolins 
Persönlichkeit aus.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim268

entscheidenden Bewährungsprobe für ihn.21 Dies signalisiert schon die 
Parole, mit der er sich Eintritt in die abgelegene Villa verschafft: »Däne-
mark«. (S. 49) Dieses Wort bezeichnet den Anfang seiner Ehe- und Iden-
titätskrise. Durch seine Fahrt »in das Dunkel« reist er gleichsam nach 
Dänemark zurück, wo er einst ein doppeltes Fiasko erlebt hat: als ›betro-
gener‹ Ehemann Albertines und als ›handlungsohnmächtiger‹ Mann beim 
Anblick des nackten Mädchens. Die Reise ins nächtliche Niemandsland 
symbolisiert mithin einen Aufbruch in den geheimsten Bezirk seiner kon-
fliktbeladenen Innenwelt. Hier stößt er auf zwei gegensätzliche Sphären, 
an deren Grenze orgiastische Lust lodert. Die Maskerade zeichnet sich 
durch eine Doppelschichtigkeit von Harmonie und Chaos, Sakralem und 
Profanem, Erbauung und Wollust aus. Und das nicht zufällig, denn die-
se Engführung religiöser Inszenierung mit entflammter Leidenschaft, die 
die geheimnisvolle Gesellschaft auszeichnet, ist ein weiteres Indiz für den 
subkutan das Geschehen der »Traumnovelle« strukturierenden »Amgi-
ad und Assad«-Komplex. Fridolin droht nämlich bei Entdeckung seiner 
Identität die gleiche Gefahr wie Assad: von den Mönchen ›geopfert‹ zu 
werden – genau wie Assad von den Feueranbetern ihrem Gott zum Op-
fer gebracht werden soll. Sowohl die Mönche als auch die Feueranbeter 
sind dem spirituellen Bereich religiöser Vereinigungen zuzuordnen.

Die »Harmoniumklänge« der Kirchenmelodie und »eine geistliche 
Arie« (S. 50) schlagen um in das »irdisch, frech« brausende Klavierspiel 
Nachtigalls, und »die vorher so edle weibliche Frauenstimme« wird von 
einem »grellen, wollüstigen Aufschrei« abgelöst. (S. 51) Darauf werfen 
die Mönche ihre Kutten von sich und stürzen in farbenprächtigen Ka-
valierstrachten zu den nackten Frauen, die sich ihrer Nonnengewänder 
entledigt haben. Das durch extreme Gegensätze arrangierte Zusammen-
spiel von strenger Form und formsprengendem Eros entfaltet bei Fri-
dolin eine eigentümliche Wirkung: Für ihn wandelt sich »die unsägli-
che Lust des Schauens in eine fast unerträgliche Qual des Verlangens«. 
Doch wiederum fühlt er sich gehemmt: »Fridolin war der einzige, der 
als Mönch zurückgeblieben war« (S. 51f.). Äußerlich ist dies zwar durch 

21 Krotkoff verweist auf die bedeutsame Funktion geheimer Gesellschaften in den Trivial- 
und Schauerromanen des 18. und des 19. Jahrhunderts; vgl. Hertha Krotkoff: Zur geheimen 
Gesellschaft in Schnitzlers »Traumnovelle«. In: The German Quarterly 46,2 (1973), S. 202–
209; für Scheible hingegen geht es Schnitzler »lediglich um Trivialisierungen des Motivs«, »das 
für das Zeitalter der Aufklärung zentral ist«; Scheible, Arthur Schnitzler und die Aufklärung 
(wie Anm. 1), S. 87f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 269

seine Unkenntnis der Maskerade-Regeln bedingt (er trägt ja keine Ka-
valierstracht unter seinem Mönchskostüm), doch dokumentiert diese 
Reaktion zugleich die für ihn typische Verhaltenweise. Wie schon so 
oft, wenn Sexualität alle gesellschaftlichen Tabus zu durchbrechen droh-
te, flüchtet er sich auch diesmal »ängstlich« »in die entfernteste Ecke« 
(S. 52), was ihn freilich als ungeladenen Gast des erotischen Festes ver-
rät. Daraufhin nähert sich ihm eine Frau, warnt ihn vor der drohenden 
Lebensgefahr und versucht, ihn zur Flucht zu überreden. Hier scheint er 
endlich über seinen Schatten zu springen, wenn er statt eines Rückzugs 
die nackte Warnerin, die »ihm fast die Sinne umnebelte« (S. 53), verfüh-
ren will. Doch vermag er abermals nicht, sämtliche Hemmnisse seiner 
domestizierten Triebe zu überwinden; er bedarf einer Schutzwand vor 
den Augen der Anderen, obwohl diese im offenen Saal selbst von ihren 
Trieben »gejagt« (S. 51) werden. Durch den Wunsch, sich mit der Frau 
in eines der »verschwiegenen Gemächer« zurückzuziehen, verpflichtet er 
sich dem Sexualusus des Chambre séparée als des einzigen Ortes sittenwid-
riger Lusterfüllung, die für ihn im wörtlichen Sinn im Rahmen bleiben 
muß. Zugleich versucht er, der kollektiven und apersonalen Triebsphäre 
auszuweichen, will er diese doch privatisieren und personalisieren, um 
seine anomische Triebhaftigkeit unerkannt auszuleben. Auf die Vergeb-
lichkeit seines Versuchs weist ihn die Frau hin: »Es gibt hier keine Gemä-
cher, wie du sie dir träumst.« (S. 53) Die wechselseitige Steigerung von 
Lust und Hemmung überfordert Fridolin bis hin zur Selbstentfremdung: 
»Er lachte wieder und kannte sein Lachen nicht«. (S. 54) Um der Gefahr 
der vollständigen Selbstauflösung zu entgehen, rettet er sich in das Kli-
schee des tapferen Ritters, der glaubt, daß »alles, was bisher geschehen, 
vielleicht eine Prüfung seines Muts bedeutet hätte und daß ihm die herr-
liche Frau als Preis zufallen würde« (S. 55).

In der Begegnung mit der Warnerin erreicht Fridolin die letzte Etappe 
seiner Mutprobe. Die vorangegangenen nächtlichen Erlebnisse ordnen 
sich zu bloßen Durchgangsstadien eines zielgerichteten Bewährungspro-
zesses. In der Folge schwankt er zwischen einer kaum erträglichen Panik 
und der unabwendbaren Forderung, in der sexuellen Vereinigung mit 
der Frau den Sieg über sein feiges, gesellschaftlich formiertes Selbst da-
von zu tragen. Nicht ohne diese Trophäe »durfte diese Nacht abschlie-
ßen, wenn sie mehr bedeuten sollte als ein schattenhaft wüstes Nachein-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim270

ander von düsteren, trübseligen, skurrilen und lüsternen Abenteuern, 
deren doch keines zu Ende gelebt worden war« (S. 55f.). Hierbei scheint 
das ›hermeneutische‹ Deutungsmuster, das Fridolin benutzt, um seine 
Erlebnisse als Teile des sinnvollen Ganzen einer Mutprobe zu begreifen, 
dem Entwicklungsschema des Märchenhelden Amgiad entnommen, der 
nach mehreren Abenteuern als Wesir seinen lang ersehnten Bruder wie-
derzusehen vermag. Doch fällt es Fridolin nicht leicht, den makellosen 
Märchenhelden zu spielen. Als er des unbefugten Eindringens in die 
geheime Gesellschaft bezichtigt und aufgefordert wird, seine Maske ab-
zulegen, wehrt er sich dagegen, den Schutz seiner reputationssichernden 
Anonymität preiszugeben. So kommt es, daß die unbekannte Warnerin 
statt seiner die Strafe auf sich nimmt. Mit dieser Rettung tritt sie in die 
Fußstapfen jener Bostane, der Tochter des Sektenführers, die im Prä-
text der »Traumnovelle« Assad aus den Klauen der Feueranbeter befreit. 
Fridolins zweites Dänemark-Erlebnis endet wie das erste: Wie er sich 
damals auf »ein solches Bitten« des nackten Mädchens, »ich solle mich 
entfernen«, »einer Ohnmacht nah« fühlte (S. 16f.), so sinkt er auch jetzt 
entkräftet zu Boden, als die nackte Frau nach dem Ausruf »Geh!« (S. 58) 
sich den Schleier vom Gesicht reißt.

Nachdem Fridolin der Villa verwiesen worden ist, beschäftigt ihn der 
Gedanke an die unbekannte Frau weiter. Er denkt jedoch nicht daran, 
sie zu retten. Statt dessen versucht er sich selbst als Opfer »einer un-
sichtbaren Gewalt« (S. 59) zu salvieren und heuchelt sich die Gewißheit 
»rühmlich bestandener Probe« (S. 61) vor. So steigert er sich in eine nar-
zißtische Phantasie hinein, indem er die Tatsache, daß ihm die Identität 
der Frau unbekannt geblieben ist, als Lizenz für seine Projektionen nutzt: 
Fridolin auratisiert die sich für ihn aufopfernde Frau, um sich selbst zum 
von ihr bedingungslos begehrten Gegenüber zu erhöhen. Ihre edelmü-
tige ›Opfertat‹ scheint ihm »dem königlichen Adel ihres unverhüllten 
Leibes« zu entstammen. Er imaginiert sich sogar als neuen Casanova, 
dem »solch ein seltsamer, unwiderstehlicher Zauber«, ja die »Wunder« 
wirkende »Macht über das andere Geschlecht innewohnt«. (S. 60f.) Wie 
in den anderen Situationen, in denen er der männlichen Rollenvorga-
be nicht genügen konnte, begeht er von neuem einen Selbstbetrug, um 
nach Hause zurückkehren zu können. Auch wenn er bislang alle Statio-
nen seiner Mutprobe letztlich als Scheiternder verlassen hat, scheint ihm 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 271

noch »nichts verloren«. Denn wie in allen vorangegangenen Erlebnissen 
gewährt er sich auch hier einen weiteren Aufschub fürs Handeln: »Mor-
gen war auch ein Tag.« (S. 63)22

Zu Fridolins »läppischen, abgebrochenen Abenteuern« (ebd.) stehen 
die Traumerlebnisse seiner Frau, von denen sie ihm nach seiner Rück-
kehr berichtet, auf den ersten Blick in scharfem Kontrast. In ihrem 
Traum, der sich den sozialen Zwängen gänzlich zu entziehen scheint, 
erfüllen sich all ihre sexuellen Wünsche. Die einzelnen Traumsequen-
zen geben aufschlußreiche Einblicke in die Welt ihrer Triebe. Doch bei 
aller Enthemmung des sexuellen Triebes kehren das gesellschaftliche 
Rollenverständnis von Mann und Frau und die normativen Vorgaben 
der Geschlechterordnung selbst im vermeintlich von gesellschaftlichen 
Zwängen freien Traum als bestimmende Faktoren unbewußter Wunsch-
erfüllung wieder. Denn nicht nur der Tabubruch, sondern vor allem 
auch das übersteigerte Rollenklischee einer sich der Lusterfüllung des 
Mannes fügenden Frau gibt Albertines orgiastischer Freude den Takt 
vor.23

Die Episoden und das Personal des Traums gehen aus den vorange-
gangenen Enthüllungen des Ehepaars hervor. Dessen Erlebnisse in Dä-
nemark und am Wörthersee bilden die Koordinaten dieses dionysischen 
Traumrauschs. Dessen kompensatorische Funktion erhellt schon aus sei-
nem Auftakt. Albertine fühlt sich in die Vergangenheit zurückversetzt, in 
der sie gegen ihren Willen »jungfräulich seine Gattin wurde« (S. 18), und 
gibt sich einer Deflorationsphantasie hin. Dafür schickt der Traum zu-

22 Kluge dagegen deutet die Ereignisse in der geheimen Gesellschaft recht positiv, indem 
er sich die narzißtisch-apologetische Figurensicht Fridolins schier zu eigen macht. Daß die 
kompensatorische Erlebnisperspektive des lädierten Mannes vielfach ironisch konterkariert 
wird, entgeht Kluge: »ihm begegnet eine Frau, die ihn als Geliebten begehrt und die bereit 
ist, in ihrer Hingabe bis zum Äußersten zu gehen, für ihn zu sterben. Dieses Opfer bewahrt 
und schützt seine Ehre, da die Unbekannte verhindert, daß seine Maske abgerissen und seine 
Identität preisgegeben wird«; Kluge, Wunsch und Wirklichkeit (wie Anm. 16), S. 328. 

23 Daß Albertine noch in ihren ›freiesten‹ Phantasien an die Rolle einer auf ihren Ehemann 
bezogenen Ehefrau gebunden bleibt, wird auch durch den narrativen Modus, in dem ihre 
Traumerlebnisse präsentiert werden, unterstrichen. Ihr Traum wird nicht von einem allwis-
senden neutralen Erzähler geschildert, sondern von ihr selbst in spezieller Adressatenbezogen-
heit berichtet: In der Wiedergabe des Geträumten ist sie dabei nicht nur auf Fridolin als ihren 
Zuhörer und Ehemann bezogen, sie unterstreicht diese Orientierung an der ›ehemännlichen‹ 
Zuhörerinstanz durch beständige Ansprache: »Du nahmst mich« (S. 67, Hervorh. d. Verf.). 
Ihrer Erzählung wird dadurch formal jede Eigenständigkeit abgesprochen: nicht nur im Träu-
men, auch in der Wiedergabe des Geträumten bleibt sie an ihren Ehemann und damit an ihr 
Selbstverständnis als dessen Ehefrau gebunden.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim272

nächst ihre Eltern, welche die sozialen Gebote repräsentieren, einen Tag 
vor der Hochzeit fort »auf Reisen« (S. 66). So öffnen sich ihr verschiede-
ne Daseinsmöglichkeiten:24 Der offene Schrank präsentiert ihr »statt des 
Brautkleides eine ganze Menge von anderen Kleidern […] opernhaft, 
prächtig, orientalisch« (S. 67). Kaum kann sie sich entscheiden, was sie 
»zur Hochzeit anziehen« soll, als der Schrank auch schon wieder zu-
fällt und Fridolin plötzlich vor ihrem Fenster steht. Ort und Zeit die-
ses Auftritts erinnern zwar an das Erlebnis am Wörthersee, doch mit 
dem verzagten Mann von damals, der »das richtige Wort« nicht fand, 
hat Fridolin hier nichts mehr gemein. Denn Albertines Traum bekleidet 
ihn mit der Rolle des Prinzen Amgiad: »Galeerensklaven hatten dich 
hergerudert […]. Du warst sehr kostbar gekleidet, in Gold und Seide, 
hattest einen Dolch mit Silbergehänge an der Seite« (ebd.). Mit dieser 
Rollenzuweisung macht der Traum das zu Beginn von der Tochter vor-
gelesene Märchen zum ersten Mal zum strukturbildenden Erlebnismu-
ster – dort war ja die Rede von »vierundzwanzig braune[n] Sklaven«, 
die »die prächtige Galeere [ruderten], die den Prinzen Amgiad zu dem 
Palast des Kalifen bringen sollte« (S. 11). Fridolins Auftritt im Amgiad-
Kostüm weist folglich auch Albertine als Angebeteter eines Prinzen die 
Rolle einer Prinzessin zu: »Ich war jetzt auch herrlich angetan, wie eine 
Prinzessin«. (S. 67) Hier scheint Albertine fast an die Stelle Assads zu 
treten, gilt diesem doch Amgiads unbedingte Liebe und unbeirrte Su-
che. Wie das geträumte ›Liebesdrama‹ seine Helden auf der Folie des 
Märchens einer Verwandlung in die prinzlichen Gestalten unterzieht, so 
korrespondieren ebenfalls seine Schauplätze mit den Kulissen des Prä-
textes. Bei ihrer ersten Liebesvereinigung befinden sich Albertine und 
Fridolin »sehr hoch im Gebirge«, dessen Bedrohungspotential durch die 
wiederholte Erwähnung »eine[r] steile[n] Felswand« prononciert wird – 
analog zur Geschichte von Amgiad und Assad, die in einem ausführlich 
beschriebenen, »unersteiglichen, furchtbaren Gebirge«25 ihre erste La-
bung in der Fremde finden.

Im Verlauf des Traums erfährt der Rekurs auf das Märchen noch meh-
rere Wandlungen. Der kühne Held aus dem Abenteuermärchen entführt 
Albertine, genau wie sie es damals am Wörthersee erhofft hat, auf die 

24 Vgl. Scheible, Arthur Schnitzler und die Aufklärung (wie Anm. 1), S. 76.
25 Dalziel’s illustrirte Tausend und Eine Nacht (wie. Anm. 9), S. 211.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 273

Wiese, in den Wald und auf den See hinaus. Eine solche Liebesverbin-
dung braucht keine Hochzeitszeremonie mehr; die sexuelle Vereinigung 
findet in der Natur jenseits gesellschaftlicher Rituale statt: Der »Sternen-
himmel« ist »die Decke unseres Brautgemachs. Du nahmst mich in die 
Arme und liebtest mich sehr.« (S. 67) Diese imaginierte Ekstase zeugt al-
lerdings nur dem ersten Anschein nach von naturwüchsiger Triebhaftig-
keit. Bei näherem Hinsehen wird deutlich, daß Albertine weiterhin den 
sozial normierten Mustern der Interaktion zwischen den Geschlechtern 
folgt. So selbstbewußt sie sich in dem früheren Gespräch mit ihrem Ehe-
mann auch weigerte, in die passive Rolle des Objekts männlichen Be-
gehrens gedrängt zu werden – sie ist doch bereits auf diese Rolle fixiert. 
Im Widerspruch zwischen aktivem Empfinden und passivem Verhalten 
befangen, wird sie zum Dauergast im Warteraum männlicher Verfüh-
rungen. Bereits am Wörthersee erhoffte und erwartete sie, daß Fridolin 
zu ihrer Wunscherfüllung die Initiative ergreifen würde. Auch ihr Ent-
schluß zur blinden Hingabe an den Offizier in Dänemark endete in der 
vergeblichen Hoffnung auf Avancen des ganz ahnungslosen Geliebten. 
Albertines Gefangenschaft im zeitgenössischen Weiblichkeitskonzept 
wird auch daran deutlich, wie sie Fridolin ihren Entjungferungstraum 
sprachlich vermittelt: Auf dem Höhepunkt der Vereinigung ist er der 
aktive Part, dem sie sich als Objekt seiner Leidenschaft nur fügt und 
hingibt: »Du nahmst mich« und »liebtest mich sehr«. (Ebd.) Fridolins 
süffisante Antwort auf ihren Traumbericht »Du mich hoffentlich auch« 
unterstreicht ihre klischeehafte Fixierung einmal mehr.

Die sittenwidrige Entjungferung erzeugt bei Albertine im Traum ein 
schlechtes Gewissen. Um dieses abzuwehren, träumt sie sich in das 
weibliche Rollenmuster der ›verführten Unschuld‹ hinein und erfährt 
sich als passives Opfer männlicher Verführung. Wünschte sie sich zu-
nächst das sexuelle Erlebnis jenseits gesellschaftlicher Ordnungen, so 
mischt sich jetzt das schamerzeugende Über-Ich in ihren Traum ein. Es 
verhindert die Rückkehr in die Gesellschaft, beider »Kleider waren fort« 
(S. 68). Die befürchteten sozialen Konsequenzen des Normbruchs äu-
ßern sich in ihrer nicht mehr rückgängig zu machenden Entblößung.26 

26 Rey deutet die Traumpartie im Zusammenhang mit dem biblisch konnotierten »Sünden-
fall«; Rey, Arthur Schnitzler (wie Anm. 2), S. 115; für Scheible findet sich im Verschwinden der 
Kleider ausschließlich der »symbolische Ausdruck des Bedauerns, durch die Heirat die eigene 
Unabhängigkeit, die Möglichkeit, unter andern Menschen selbständig handeln zu können, 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim274

Von Entsetzen und Scham gepackt, macht Albertine Fridolin für ihren 
Zustand verantwortlich und entlastet sich moralisch. So geht Fridolin 
schuldbewußt fort, um beiden Gewänder zu verschaffen, und wird da-
bei »von einer Menschenmenge verfolgt« (S. 69). Hiermit übernimmt 
Fridolin nun die Rolle Assads, der sich in die Stadt der Magier begibt, 
um Nahrungsmittel zu besorgen, und dabei von den Feueranbetern ver-
folgt wird, während Amgiad auf ihn wartet.

Fridolins durch Fürsorge motivierte Abwesenheit kümmert Albertine 
aber kaum, vielmehr wird ihr »ganz leicht zumut« (S. 68). Nicht von un-
gefähr evoziert das Fortbleiben des Ehemanns »die Melodie eines Tan-
zes, die wir auf der Redoute gehört haben«: eine klare Reminiszenz an 
die beim Ballbesuch »versäumten« erotischen »Möglichkeiten«, die sie 
nicht wahrzunehmen wagten. (S. 13) Als sie in die Melodie einstimmt, 
erblickt sie eine Stadt, die »tief unter mir« liegt und »von einer hohen 
Mauer umgeben« ist. (S. 68) Träumend verbildlicht Albertine hier die sie 
einengende, von gesellschaftlichen Konventionen domestizierte Ehe als 
»eine längst und für immer versunkene Stadt«;27 diese spaltet sie von sich 

preisgegeben zu haben: anders wäre die hemmungslose Aggression des Unbewußten gegen 
Fridolin nicht zu erklären«; Scheible, Arthur Schnitzler und die Aufklärung (wie Anm. 1), 
S. 77. Entgegen Scheibles Vermutung scheint mir der Grund für Albertines Aggression durch-
aus anders ermittelbar, spielt sie hier doch zur moralischen Selbstentlastung die Rolle der ›ver-
führten Unschuld‹. Die als naturwüchsig inszenierte Hochzeit bedeutet zudem für die Braut 
keine Restriktion in selbstbestimmtem Handeln. Im Gegenteil: Nach ihrer Entjungferung ver-
mag Albertine sich – nun als Frau – erst recht einer uneingeschränkten Lusterfüllung zu wid-
men. Daß die Empörung über den Verführer mit dem vorgeschobenen Bewußtsein über die 
unfreiwillig eingebüßte Unschuld inszeniert wird, markiert bereits ein signifikanter Bruch im 
sprachlichen Modus. Als Albertine Fridolin von ihrer psychischen Befindlichkeit nach der 
Entjungferung berichtet, wechselt sie gleitend vom indikativen Ausdruck zu einem konjunkti-
vischen des »Als-ob«: »Ein Entsetzen ohnegleichen erfaßte mich, brennende Scham bis zu inne-
rer Vernichtung, zugleich Zorn gegen dich, als wärst du allein an dem Unglück schuld« (S. 68; 
Hervorh. d. Verf.). 

27 Die Diskrepanz zwischen Albertines Wunschvorstellung der Ehe vor der Eheschlie-
ßung und ihrer Desillusionierung danach drückt sich in ihrer psychischen Ambivalenz aus, 
die in ihrem Traum zur ins Gegensätzliche umschlagenden Wahrnehmung der Stadt führt. 
Was ihr als versunken und von einer hohen Mauer umgeben scheint, schildert sie zunächst 
als »eine ganz phantastische Stadt« (S. 68). Die dermaßen differierenden Perspektiven ent-
sprechen ihren differierenden Rollen als Jungfrau und Ehefrau. Das Bild der phantastischen 
Stadt verrät ihre voreheliche überschwengliche Ehevorstellung. Für diese Reminiszenz spricht 
nicht zuletzt die Unbeschreiblichkeit und Nicht-Identifizierbarkeit dessen, was ihre Faszina-
tion auslöst. Das Faszinosum Ehe entzieht sich dem Erschließungsversuch des Mädchens: 
»eine phantastische Stadt, die ich nicht schildern kann. Nicht orientalisch, auch nicht eigent-
lich altdeutsch, und doch bald das eine, bald das andere«. Daß hier Albertines regressive 
Phantasie im Spiel ist, zeigt sich bereits auf der trauminternen Ebene. Kurz vor ihrer Hochzeit 
steht Albertine im Traum vor einem Schrank, er enthält »eine ganze Menge von anderen Klei-
dern, Kostüme eigentlich, opernhaft, prächtig, orientalisch« (S. 67). Die Selbstwahrnehmung 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 275

ab, läßt jedoch ihren zur Schamsicherung und Fürsorge verpflichteten 
Ehemann dort »von Haus zu Haus, von Kaufladen zu Kaufladen« eilen 
und »die schönsten Dinge ein[kaufen], die du für mich finden konntest«. 
(S. 69) Die auf Weltgewandtheit hindeutende »gelbe Handtasche« (S. 14) 
des dänischen Offiziers verwandelt sich in der Hand des Ehemanns be-
zeichnenderweise in eine »gelblederne« (S. 69) Einkaufstasche – an die 
Stelle des grenzüberschreitenden Abenteurers tritt die eingegrenzte, do-
mestizierte und enterotisierte Hausväterlichkeit.28 Bezeichnet Albertine 
die versunkene Stadt auch einmal als »eine ganz phantastische Stadt« 
(S. 68) mitsamt »eine[r] Art von türkischem Bazar« (S. 69), so bildet sich 
zudem zwischen dieser »phantastischen Stadt« und der »Stadt der Magi-
er« im Prätext eine semantische Kohärenz heraus.

Während Fridolin durch die Stadt eilt, liegt Albertine nackt »auf der 
Wiese hingestreckt im Sonnenglanz«, bis »der Däne« auftaucht, der – im 
Gegensatz zu ihrem im labyrinthischen Gefängnis der finsteren Ehe-Stadt 
umherirrenden Ehemann – »indessen um die ganze Welt gewandert war« 
(S. 68). Jetzt erst, nachdem Fridolin als der ›Ordnungshüter‹ ehelicher 
Sexualität verschwunden ist, erreicht sie in ihrem Traum den Gipfel der 
Lust im rasch vollzogenen Rollenwechsel von der Verführenden über die 
Verführte bis zur Überwältigten: Sie lacht »verlockend«, will aber »flie-
hen«, und der Däne »sank zu mir auf die Wiese hin« (S. 69). An dieser 
Stelle wird auch die symbolische Bedeutung des Dänen deutlich. Nicht 
nur sein Standort »vor der Felswand« (S. 69) zeugt von seiner Furchtlo-
sigkeit. Sobald er sich nach seinem zweiten Auftritt im Traum Albertine 
anzunähern sucht, zeigt er sich in einem anderen Erscheinungsbild:

Er sah anders aus als zuvor, aber doch war er derselbe. Er blieb wie das 
erstemal vor der Felswand stehen, verschwand wieder, dann kam er wieder 
aus dem Wald hervor, verschwand, kam aus dem Wald; das wiederholte sich 

der ehelich noch Ungebundenen wird an den vielfältigen Wahlmöglichkeiten eines Kleids 
anschaulich, das sie »zur Hochzeit anziehen« (ebd.) will. 

28 Der Handtasche, in der Fridolin seine Einkäufe für Albertine unterbringt, werden in der 
Forschung unterschiedliche Symbolfunktionen zugewiesen. Erwähnenswert ist insbesondere 
Reys Deutung, die zu einem meiner Analyse konträren Ergebnis führt: Die Tasche diene als 
Ausdruck für die »Wunschvorstellung der Träumerin«, sie »zielt auf die Verschmelzung von 
Eros und Caritas in der Gestalt des Ehemannes. Was sich Albertine hier erträumt, ist also 
eigentlich ein Bild des idealen Gatten.« Rey, Arthur Schnitzler (wie Anm. 2), S. 116; Scheible 
gilt die Tasche als »ein eindeutiges Symbol des weiblichen Genitales: Fridolins Bemühungen 
stellen also den Versuch dar, durch materielle Gratifikationen auszugleichen, was die Ehe für 
Albertine an Triebverzicht mitbringt«; Scheible, Arthur Schnitzler und die Aufklärung (wie 
Anm. 1), S. 78.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim276

zwei- oder drei- oder hundertmal. Es war immer derselbe und immer ein 
anderer, jedesmal grüßte er, wenn er an mir vorüberkam […]. (S. 69)

Der Däne als »immer derselbe und immer ein anderer«, der seine Verfüh-
rungsabsicht in ständiger Wiederholung signalisiert, wird von Albertine 
kaum in seiner persönlichen Attraktivität wahrgenommen. Vielmehr 
steht er symbolisch für die von Albertine an ihrem Ehemann vermißte 
Virilität. Als die Imago der Männlichkeit vereint er in sich alle sexuel-
len Verführungspotentiale, so daß er in dieser symbolischen Funktion 
wandlungsfähig bleibt. In seinem Zeichencharakter ist der Offizier für 
Albertine ein austauschbarer Mann, repräsentiert er jene Männer, von 
denen sie sich gern verführt sieht. So ist es kaum verwunderlich, daß 
Albertine schon in Dänemark mit jenem Unbekannten durchbrennen 
wollte, ohne ein Wort mit ihm gewechselt zu haben. Obwohl er als kon-
krete Person »immer derselbe« bleibt, ist er zugleich »immer ein anderer« 
als der gemeinsame Nenner aller virtuellen Verführer. Die Gleichzeitig-
keit seiner Identität und Alterität ist also seiner symbolischen Bedeutung 
geschuldet, die ihm Albertines Triebdisposition zuweist.

Nach der sexuellen Vereinigung mit diesem Männlichkeitsideal löst 
Albertine sich aus der Zweierbeziehung und findet sich in einer Mas-
senorgie wieder. In schier grenzenloser Natur und Zeit lebt Albertine 
– anders als Fridolin in der geheimen Gesellschaft – ihre sexuellen Ent-
grenzungsphantasien aus, in denen sich alle festen Paarbindungen auflö-
sen. In der »unendlichen Flut von Nacktheit« bildet sie mit immer neuen 
Männern »nur eine Welle«. (S. 70) Die Geschlechtsakte entsubjektivier-
ter Menschen führen zur orgiastischen Höhe, zum kollektiven Exzeß, 
dem als gemeinschaftlich vollzogenem Tabubruch jedes Schuldbewußt-
sein fremd ist.29 Ihr früheres »Gefühl von Entsetzen und Scham« wird 
im Anblick der »tausend Paare« von dem »der Gelöstheit, der Freiheit« 
ersetzt. (S. 70)

29 Für Kluge deutet Albertines Entgrenzungsphantasie – über die sexuelle Bedeutungsdi-
mension hinaus – »ein Verlangen metaphysischer Art« an, reflektiert das »Bedürfnis nach Ent-
individualisierung und Verschmelzen mit einem universalen Lebensstrom« und steht damit 
unter dem Vorzeichen des um die Jahrhundertwende herrschenden kollektiven Sehnsuchtspo-
tentials: »Die Tanz- und Wellenmetaphorik in Verbindung mit dem Kult des Nackten enthal-
ten Reminiszenzen an irrationale, lebensphilosophisch begründete Strömungen der Jahrhun-
dertwende. Entgrenzung erfüllt sich nur zum Teil im Sexuellen und erstrebt die Hingabe des 
ganzen Menschen in der Unendlichkeit der Natur und des Lebens. Dieser Albertine unbe-
wußte romantische Wunsch erfüllt sich in ihrem Traum«; Kluge, Wunsch und Wirklichkeit 
(wie Anm. 16), S. 331.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 277

Ein prägnantes Beispiel für die paradoxe Begehrensstruktur Albertines 
liefert die Schlußsequenz ihres Traums. Ihre Wunschphantasie vereint 
zwei gegensätzliche Erwartungen, die im Konflikt der Träumerin zwi-
schen der Rolle als Ehefrau und der als Frau gründen. Entsprechend wird 
die defizitäre Wirklichkeit zweimal überformt. Zunächst sieht die Träu-
merin als Fridolins Ehefrau einem Beziehungsdrama zu: Das Mädchen 
vom dänischen Strand taucht als Landesfürstin auf und stellt Fridolin 
vor die Wahl, entweder ihr Gatte und Fürst des Landes oder zum Tod 
verurteilt zu werden. Dies inszeniert Albertines Traum so, daß Fridolins 
flüchtig beendetes Erlebnis mit dem Mädchen – im räumlichen Arran-
gement kaum verändert – fortgesetzt werden könnte. Albertine überläßt 
das Paar aber keineswegs beiderseitigem Charmieren. Im Gegenteil: Es 
kann nach der Logik ihres kompensatorischen Traums »gar nicht anders 
sein, als daß du mir auf alle Gefahr hin und in alle Ewigkeit die Treue hal-
ten mußtest« (S. 71). Allen Todesgefahren zum Trotz gilt ihr die absolute 
Treue des Ehemanns. Die Bewußtseinsleere, die einst der nackte Körper 
des Mädchens bei dem »einer Ohnmacht« (S. 17) nahen Fridolin verur-
sacht hatte, füllt Albertines Traum mit seiner dezidierten Entscheidung 
für die Liebe zur Gattin. Die gleichzeitige Empfindung von Eifersucht auf 
das Mädchen auf der einen und Ressentiment gegen den unschlüssigen 
Ehemann auf der anderen Seite überführt sie in eine Traum-Serie von 
nacheinander inszenierten Rollenspielen, um ihren Status als Ehefrau zu si-
chern und zugleich ihren Mann und das Mädchen mit sadistischer Lust 
zu bestrafen. Die »Geschichte der Prinzen Amgiad und Assad« dient 
hier erneut als Handlungsmuster. Nur werden die beiden männlichen 
Heldenrollen neu besetzt. Albertine adelt das Mädchen zu einer Fürstin 
nicht nur, damit Fridolins Ablehnung des Herrschaftsangebots sie selbst 
der vornehmen Rivalin überlegen erscheinen läßt. Die Fürstin nimmt 
damit auch die Gestalt des Prinzen Amgiad an, wenn sie – genau wie 
der »in seinen Purpurmantel gehüllt[e]« (S. 11) Prinz Amgiad zu Beginn 
der »Traumnovelle« – »im Purpurmantel« (S. 70) erscheint, um sich mit 
Fridolin, der jetzt die Rolle Assads erhält, vereinen zu können. Als er die 
Fürstin abweist, löst sie sich aber von der Rolle Amgiads, wechselt zur 
Rolle des Oberhauptes der Feueranbeter und läßt Fridolin wie Assad 
»in einem unterirdischen Keller« (S. 71) foltern. Hier tritt Albertine als 
›lachende Dritte‹ an die Stelle des neuen Amgiad, nach welchem sich der 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim278

gequälte Assad sehnt.30 Ihre komplexen Gefühlsimpulse dynamisieren 
die statische Beziehung der beiden Männer aus dem Märchen in variab-
len Dreiecks- und Geschlechterbeziehungen.

Sobald der brave Ehemann ihren narzißtischen Durst gestillt hat, 
wechselt Albertine von der Rolle der Ehefrau zu der einer Frau, die den 
loya len, aber dabei feig-verzagten Mann verabscheut. Ihr Wunschtraum 
überformt nicht bloß die Realität, so daß sie ihre Eifer- und Rachsucht 
abarbeiten kann. Er reflektiert zudem das wirkliche Problem der unein-
gestandenen Verachtung, die sie für ihren Mann empfindet. Auf Fridolin, 
den die Fürstin ans Kreuz schlagen läßt, schaut sie von der Bergwiese her-
ab. Ehe er für sie sein Leben opfert, deutet sie sein zufriedenes Lächeln 
so, »daß du meinen Wunsch erfüllt hattest und mir alles brachtest, wes-
sen ich bedurfte: – Kleider und Schuhe und Schmuck« (S. 72). Fridolins 
liebevolle Zuwendung erscheint ihr aber »über alle Maßen töricht und 
sinnlos, und es lockte mich, dich zu verhöhnen«. Der Ehemann, der seine 
Frau mit den Insignien sozialen Prestiges ausstatten möchte, sinkt gera-
de dadurch zum beschränkten Bürger herab; sein Verhalten scheint ihr 
nichts anderes als fehlende Virilität zu sein. Den treuen Ehemann, den sie 
sich zuvor in der Rolle der Ehefrau noch gewünscht hatte, verspottet sie 
jetzt, indem sie »in den Armen eines Geliebten« ihre sinnliche Freizügig-
keit zur Schau stellt. Sie lacht ihn aus »gerade darum, weil du aus Treue 
zu mir die Hand einer Fürstin ausgeschlagen, Foltern erduldet und nun 
hier heraufgewankt kamst, um einen furchtbaren Tod zu erleiden«. Von 
der träumenden Frau, der angesichts unbegrenzten Lustgewinns kein 
Wagnis zu unsittlich erscheint, wird er so sehr auf bürgerliche Fürsorge-
pflicht und eheliches Treuegebot fixiert, daß »dein Weg dir vorgezeichnet 
und jede Flucht« aus der »versunkenen Stadt« (S. 68) der Ehe auch »ohne 
jede Bewachung« »unmöglich« ist (S. 72). Das Traumbild von Fridolins 
selbstverschuldeter Gefangenschaft in der »längst und für immer« (S. 68) 

30 Scheible übersieht, daß das Traumgeschehen durch die Märchenhandlung überblendet 
wird. Darauf deutet der dem Mädchen und Amgiad gemeinsame »Purpurmantel«. So ist es 
irreführend, wenn Scheible behauptet, Albertine erscheine die junge, als Fürstin bekleidete 
Rivalin als »Ausdruck jenes absoluten Reizes kaum erst erwachter Erotik, den Albertine, die 
Frau von dreißig Jahren, nicht mehr auszuüben vermag«. Aufgrund der fehlenden intertex-
tuellen Bezugnahme auf den Märchenstoff verkennt Scheible, daß Albertine ihre narzißtische 
Kränkung in doppelter Hinsicht kompensiert. Ihre Vergeltung gilt nämlich nicht allein ihrem 
›untreuen‹ Ehemann, sondern auch dem Mädchen, das selbst als Landesfürstin von Fridolin 
abgewiesen wird und folglich nur eine der Ehefrau unterlegene Rolle spielen muß; Scheible, 
Arthur Schnitzler und die Aufklärung (wie Anm.1), S. 79.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 279

verlorenen Gemeinschaft führt schließlich zu wechselseitiger Verfehlung 
und Entfremdung, und so »entschwanden wir einander, und ich wußte: 
wir waren aneinander vorbeigeflogen« (S. 72).

Die spezifische Logik des Traumgeschehens entfaltet in der Abfolge sei-
ner Bildsequenzen den im Alltagsleben verdrängten Zwiespalt zwischen 
den Rollenentwürfen Albertines. Das Verhältnis geschlechtlichen Begeh-
rens zwischen Mann und Frau kollidiert mit der familiären Pflichtbezie-
hung zwischen Ehemann und Ehefrau. Das einem fragilen Kompromiß 
unterworfene alltägliche Eheleben zerlegt der Traum in seine antagoni-
stischen Komponenten. In Albertines Traum hebt Schnitzler die hierar-
chische Stufung auf, die Freud zwischen der Triebinstanz des »Es« und 
der sozial-moralischen Sanktionsinstanz des »Über-Ich« postulierte. Mit-
tels einer psychologisch schlüssigen Darstellung scheinbar widersprüch-
licher Wünsche beleuchtet er die Triebdisposition in ihrer sozialen und 
eben nicht nur biologischen Bedingtheit. Zwar opponiert die libidinöse 
Triebwelt gegen die sozialen Rollenvorgaben, doch reproduziert sie diese 
im dialektischen Umschlag zugleich. Genauer: Die Begehrensstruktur 
einer sich dem konventionellen Weiblichkeitsideal widersetzenden Frau 
speist sich gerade auch aus diesem.31

Die Fridolin mitgeteilten Traumabenteuer, in denen Albertine ih-
ren Gatten als Feigling verspottet und ermordet hat, entfesseln dessen 
Wunsch, »Vergeltung zu üben« (S. 73). Er nimmt sich vor, seine unvoll-
endeten, aber wirklichen Abenteuer nun »zu Ende zu erleben« und »ihr 
dann getreu zu berichten« (ebd.). Zu diesem Zweck unternimmt Fridolin 
am nächsten Tag einen Rundgang durch alle Stationen seiner nächtlichen 
Reise. Doch sein Bemühen ist vergeblich. Die jenseits gesellschaftlicher 
Konventionen angesiedelte Sphäre einer anomischen Triebwelt hat sich 
zwischenzeitlich verflüchtigt, und der angebrochene Tag taucht die Er-

31 Rey hingegen betrachtet den Traum Albertines als »Schulbeispiel für die psychoanaly-
tische Traumtheorie«. Der Traum, der allgemein »der Entfesselung der Libido« diene, biete 
auch Albertine »alles, was ihr das Super-Ego, die sittliche Ordnung der Wirklichkeit, ver-
wehrt«. Daß das Über-Ich und die gesellschaftliche Sexualordnung Albertines Wunschvor-
stellungen geradezu als deren Teile mit formieren, übersieht Rey dabei. Diese Komplexitätsre-
duktion, die aus einer schematischen Anwendung der Freudschen Trieblehre auf Schnitzlers 
Erzählung resultiert, führt so zur Ausblendung des individualpsychologischen Problemho-
rizonts, den das Eingangsgespräch des Ehepaars als Exposition bildet. Albertines heimliche 
Ressentiments gegen ihren normtreuen Ehemann, die sie in ihrem Traum zum Ausdruck 
bringt, entpsychologisiert Rey entschieden, schreibt er doch Albertine schlicht »sadistische 
Instinkte« zu; Rey, Arthur Schnitzler (wie Anm. 2), S. 109.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim280

lebnisse der Nacht in das fahle Licht des Profanen. Die erlösungsbedürf-
tige Pierrette entlarvt sich als eine Nymphomanin, deren Zuwendung 
wahllos und käuflich ist; seinen Besuch bei Marianne, die ihm zuvor ihre 
Hingabe versprochen hatte, jetzt aber zur Familie ihres Verlobten zieht, 
beendet er rasch mit einem flüchtigen Glückwunsch zur bevorstehenden 
Hochzeit; und die zuvor als »das reinste« Weiblichkeitsbild verklärte Dir-
ne liegt mit einer tödlichen Geschlechtskrankheit im Spital. Erleichtert, 
weil er von der drohenden Infektion verschont geblieben ist, deutet er 
diesen Glücksfall aber zugleich als »ein letztes Zeichen« (S. 89) für das 
Scheitern seines Vorhabens, den bürgerlichen Habitus normgerechten 
Verhaltens abzulegen. Voller Selbstverachtung gesteht er sich ein, wor-
auf seine ganze Lebensweise ausgerichtet ist: »Und war es gerade das, 
worauf es ankam: Gefahren zu entgehen?« Da dies für ihn offensichtlich 
so ist, fühlt er sich schon nicht mehr der schillernden Doppelexistenz 
gewachsen, die er sich zuvor nach dem gemeinsamen Mittagessen mit 
Albertine noch so lebhaft ausgemalt hatte: »zugleich der tüchtige, verläß-
liche, zukunftsreiche Arzt, der brave Gatte und Familienvater sein – und 
zugleich ein Wüstling, ein Verführer, ein Zyniker, der mit den Menschen, 
mit Männern und Frauen spielte, wie ihm just die Laune ankam« (S. 84). 
Die bürgerliche Lebensanschauung, »all diese Ordnung, all dies Gleich-
maß, all diese Sicherheit seines Daseins« (S. 83) bedeutet ihm auf einmal 
nurmehr »Schein und Lüge«, so daß er gar den Fluchtplan schmiedet, 
»zu irgendeinem Bahnhof zu fahren, abzureisen, […] in der Fremde wie-
der aufzutauchen und ein neues Leben anzufangen« (S. 86f.).

Doch erweist sich der Wunsch, in ein alternatives Dasein aufzubrechen, 
als völlig illusionär. Fridolin sieht sich jetzt in all seiner Beschränktheit, 
er muß Albertine Recht geben, daß für ihn – wie sie es geträumt hatte – 
»jede Flucht unmöglich« (S. 72) war. Diese resignative Selbsterkenntnis 
bestimmt sein Verhalten während der letzten Etappe, bei der es ihm 
allein darum geht, in die Geborgenheit der familiären Sphäre und damit 
in die bürgerliche Ordnung zurückzufinden. Zwar versucht er noch, die 
Frau, die in der verflossenen Nacht für ihn ihr Leben opfern wollte, zu 
identifizieren. Als er in der Zeitung von einer Baronin liest, die – seiner 
Mutmaßung nach – einem als Suizid getarnten Giftmord zum Opfer 
gefallen ist, beginnt er, die frühere Leere des maskierten Gesichts durch 
das von Albertine zu ersetzen; ihm wird bewußt, daß er, »seit er die 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 281

Zeitungsnotiz gelesen, die Selbstmörderin, deren Antlitz er nicht kannte, 
sich mit den Zügen Albertines vorgestellt hatte« (S. 94).32 Sogleich aber 
will er wissen, daß ihm »ununterbrochen seine Gattin als die Frau vor 
Augen geschwebt war«. Fridolin macht seine Frau also im nachhinein 
zum Zielpunkt all seines sinnlichen Begehrens. Sein früheres Streben, die 
wilde ›Nachtseite‹ seiner angepaßten Tagesexistenz auszuleben, lenkt er 
in die geläufigen Bahnen ehelicher Lebens- und Liebesordnung zurück – 
analog zu seiner anfänglichen Beteuerung gegenüber Albertine, er habe 
in seinen vorehelichen Geliebten stets nur sie gesucht. Die Transforma-
tion einer grenzenlosen Libido in grenzenlose Treue wird offenkundig, 
als er meint, im Seziersaal die Frau gefunden zu haben, die ihn aus den 
Fängen der geheimen Gesellschaft befreit hat. Zunächst zieht die ›schöne 
Leiche‹ ihn »magisch« (S. 99) an und animiert ihn zu einem »Liebesspiel« 
(S. 98). Dann aber deutet er ihren toten Leib als »den bleichen Leich-
nam der vergangenen Nacht«, der »zu unwiderruflicher Verwesung be-
stimmt« ist. (S. 101) Damit ist das Faszinosum unangepaßter Sexualität, 
das durch die eigenen Wünsche sowie den Traum seiner Frau erzeugt 
wurde, endgültig erloschen. Das alternative Selbstkonzept, mit dem er 
seinen bürgerlichen Lebensentwurf anomisch zu entgrenzen suchte, 
wird nach seiner mißlungenen Odyssee in das ›unbekannte Land‹ ver-
borgener Triebenergien resignativ zu Grabe getragen.

Die Ehepartner, die in der psychischen Realität des Traums und in 
der traumhaft verschwimmenden Realität auseinanderstrebten, ver-
söhnen sich am Ende der Novelle wieder. Nachdem Fridolin Albertine 
seine nächtlichen Ausschweifungen gestanden hat, schlummern sie ne-
beneinander in ihrem Ehebett ein und erfreuen sich des gemeinsamen 
Erwachens. Der optimistische Ausblick auf ein restabilisiertes Eheleben 
wird allerdings durch mehrere Ironiesignale in Frage gestellt. Fridolins 
Geständnis, das man in der Forschung oft als Garant dafür betrachtet, 
daß die Partner sich von nun an auch in der psychischen Tiefendimen-
sionen ihrer Triebe verständigen können,33 ist hierfür gerade kein Indiz, 
resultiert es doch bloß aus einem Zufall, nicht aber aus einem inneren 

32 Mit dem Bemühen, nach der Begegnung mit der Unbekannten sie ex post mit Albertine 
zu identifizieren, ›realisiert‹ Fridolin mitunter seine Wunschvorstellung einer Idealfrau, die zu 
unbedingter Hingabe an ihn fähig ist. Diese ›Reaktionsbildung‹ steht zugleich in einem kom-
plementären Verhältnis zum Wunschtraum Albertines, in welchem sie Fridolin aus Liebe zu 
ihr sterben läßt.

33 Vgl. Scheffel, »Ich will dir alles erzählen« (wie Anm. 2), S. 132f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim282

Bedürfnis. Nach seiner Heimkehr möchte Fridolin seiner Frau das Ge-
heimnis zunächst »wie ein[en] Traum« (S. 101) anvertrauen – so hätte er 
es als eine »Nichtigkeit« verharmlosen und ein Gleichgewicht zwischen 
ihrem und seinem Traum vortäuschen können. Doch die Maske, die 
er in der geheimen Gesellschaft getragen hat, ist Albertine durch Zufall 
in die Hände gefallen. Mit ihr setzt sie seinem Versteckspiel ein Ende, 
indem sie die Larve vor dem Einschlafen neben sich auf das Polster legt 
und ihm somit gleichsam noch im Schlaf die Maske vom Gesicht reißt. 
Dies führt zu Fridolins psychischem Zusammenbruch.34 Für ihn birgt 
das enttarnende »übermütige« Arrangement keineswegs nur die »milde 
Warnung und die Bereitwilligkeit des Verzeihens« (S. 102). Es ist vor 
allem auch das Zeichen von Albertines Überlegenheit. Denn Albertine 
gibt ihm damit auf subtile Weise zu erkennen, daß sie ihn in seiner gan-
zen Schwäche durchschaut hat. Die auf dem Polster plazierte Maske, 
Symbol seiner Feigheit, erscheint ihm als weiteres psychisches Druckmit-
tel der Gattin, deren Traum bereits den bürgerlichen Gatten bloßstellte 
und abwertete. Auch bildet er sich nicht von ungefähr ein, ihr müsse im 
einzelnen »bekannt sein, was er in dieser Nacht erlebt hatte« (S. 65).

Nun sind die Weichen für klare Machtverhältnisse zwischen den Ehe-
partnern gestellt. Albertine hat in ihrem Traum alle Schranken normier-
ten Verhaltens hinter sich gelassen und dies Fridolin anvertraut, wäh-
rend er nur an die Grenze zu den »unheimlichen« Bezirken gelangte, 
um alsbald enttäuscht und gedemütigt in das gewohnte Ehebett zurück-
zukehren. Frieden vermag Fridolin in seiner Ehe folglich kaum als pari-
tätischer Partner der Frau zu stiften.35 Vielmehr unterwirft er sich nach 
seinem Zusammenbruch ihr als dem souveränen Part der Beziehung 
verbal wie nonverbal und wird zur rückhaltlosen Aufrichtigkeit verur-
teilt: »Ich will dir alles erzählen« (S. 102).36 Er sieht zugleich »bittend zu 

34 Kluge spricht hinsichtlich dieses Gefühlsaufruhrs von einem »kathartischen Schock« 
mit der Annahme, daß Fridolins Aktivitäten nach der fraglichen Nacht »tatsächlich auf die 
Bewältigung des Erlebten schließen lassen«; Kluge, Wunsch und Wirklichkeit (wie Anm. 16), 
S. 319.

35 Vgl. hierzu Perlmann, Der Traum in der literarischen Moderne (wie Anm. 18), S. 201.
36 Das Motiv des Erzählens dominiert nach Scheffel neben dem Motiv des Buchs im Buch 

den Handlungsverlauf der »Traumnovelle« und bestimmt damit das Märchen aus »Tausend-
undeine Nacht« zum Prätext, dem auch der positive Ausgang der Wiener Ehegeschichte 
bescheinigt werden kann: Schnitzler zeige »psychologisch realistisch, wie seine Figuren aus 
der Illusion konventionell begründeter Rollenbilder und eines scheinbar selbstverständlichen 
Miteinanders erwachen, indem sie sich und dem Partner Halbbewußtes bewußt machen und 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 283

ihr auf«, so daß Albertine wie in ihrem Traum auf ihn herabschauen 
kann. Auch nach der Beichte überläßt er der Überlegenen die Rolle 
einer Richterin, um »zweifelnd und hoffnungsvoll« ihr Urteil über sei-
ne Ehetauglichkeit abzuwarten. Auf Fridolins Frage – »Was sollen wir 
tun, Albertine?« (S. 103) – nimmt sie die Zügel in die Hand und tut mit 
psychologischem Geschick genau das, was ihr Mann wollte, um die Ehe 
als Schutzgebiet der Familie zu retten. Sie stellt die harmonieverbürgen-
de Balance zwischen seinen und ihren Eskapaden her und macht seine 
Niederlage wieder wett. Sie »glaubt« – oder besser: will sich und dem 
bekümmerten Ehemann glauben machen –, »daß wir aus allen Aben-
teuern heil davon gekommen sind – aus den wirklichen und aus den 
geträumten« (ebd.). Ist Albertine gewillt, für die beendete Ehekrise nach-
drücklich dem »Schicksal dankbar [zu] sein«, so vermag sie hiermit jener 
Skepsis Fridolins entgegenzuwirken, die ihn zuvor zur Virilitätsprobe 
getrieben hatte. Er glaubte ja, seine bloß durch Zufälle fortbestehende 
Ehe müsse als notwendig legitimiert werden. Der nagende Zweifel wird 
jetzt aber durch den therapeutischen Spruch der verständigen Ehefrau 
ausgeräumt. Die Heilung der Ehe kommt dabei nicht nur durch ihr ›de-
zisionistisches‹ Urteil zustande.

Die in Traum und Realität erlebte Wahrheit der zerrütteten Ehe muß 
darüber hinaus noch dem wahren Bedürfnis der Ehepartner nach so-
zialer Sicherheit Platz machen. Auf die Frage Fridolins »Weißt du das 
auch ganz gewiß?« proklamiert Albertine die Undurchdringlichkeit und 
Relativität der Wahrheit, indem sie beschwichtigend beteuert, »daß die 
Wirklichkeit einer Nacht, ja nicht einmal die eines ganzen Menschenle-
bens zugleich auch seine innerste Wahrheit bedeutet« (S. 103). Wie sehr 
Albertine mit dieser Beteuerung ihren Mann wieder in die Harmonie ge-
ruhsamen Ehelebens zurückzuführen trachtet, verdeutlicht ihre Schutz-
geste, die an die Eingangsszene erinnert. Doch während in dieser damals 
Fridolin und Albertine als gleichwertige Partner eingeführt wurden, die 
ihr gemeinsames Kind liebkosten – so »trafen sich die Hände der Eltern 
auf der geliebten Stirn« (S. 11) des Kindes –, überträgt sich nun dieses 
emotionale Fürsorgeverhältnis auf das zwischen den Ehepartnern: Al-
bertine »nahm seinen Kopf in beide Hände und bettete ihn innig an ihre 

dank einer besonders reflektierten Form von faktualem Erzählen Zugang zu ihrem Innern fin-
den«; Scheffel, »Ich will dir alles erzählen« (wie Anm. 2), S. 132f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim284

Brust«.37 Mütterlich spendet sie dem ›kindlichen‹, schutzbedürftigen 
Mann Trost, ohne jedoch die Gefahren vollständig bannen zu können. 
Den Traum, aus dem Fridolin »für immer« erwacht sein möchte, kann 
sie lediglich »für lange« von sich weisen (S. 103). »Niemals in die Zukunft 
fragen« wird so zum prekären Wahlspruch ihrer Ehe, die sich der Brü-
chigkeit einer auf Treue ausgerichteten Sexualität bewußt ist.

Die Reise in die Welt verborgener Triebe endet nur vorläufig im ver-
meintlich wieder sicheren Hafen der Ehe. Und zwar signifikanterwei-
se – schon wieder! – durch einen Zufall. Erinnert sei hier daran, was 
Fridolins nächtliche Odyssee motivierte: Er begab sich ja auf erotische 
Abenteuersuche im Glauben, erst dann zu seiner Frau zurückkehren zu 
können, wenn die Ehe, die vorrangig aus Zufall geschlossen und auf-
rechterhalten worden sei, nachträglich eine feste Begründung erfahre. 
Die Ehekrise findet – Albertines strategischem Appell an das rettende 
Schicksal zum Trotz – nur durch die von ihr wie von ungefähr entdeckte 
Maske ihre provisorische Lösung. Der zirkuläre Weg der Eheleute aus 
der Familie heraus und in sie zurück schließt also nicht mit einem makel-
losen Happy End wie das Märchen von Amgiad und Assad – das eben 
darum ein Märchen ist.38

Die Kluft zwischen Wunsch und Realität öffnete sich schon zwischen 
Albertines Traum, der die ›Schablone‹ des Märchens willkürlich abwan-
delt, und der eigenen Wirklichkeit des Märchens. Imaginierte sie Frido-
lin als den Prinzen Amgiad, der von »Galeerensklaven« zu ihr gebracht 
wurde, so fand sie sich selbst »auch herrlich angetan, wie eine Prinzes-
sin« (S. 67).39 Der danach mit Fridolin vollzogene Liebesakt unter dem 

37 Kluge zufolge zeigt sich Albertine bereits dort ihrem Mann überlegen, wo sie ihm von 
ihrem Traum berichtet: »Im Erzählen ihres Traums vollzieht sich ein Akt der Selbsterkennt-
nis und der Annahme dieses Selbst. Mit dieser Aufrichtigkeit ist sie Fridolin voraus, der bei 
seiner Heimkehr sofort eine Unwahrheit auftischt und sich dann vornimmt, ihr, was er erlebt 
hat, nur zu berichten, um Vergeltung üben zu können für die Enthüllung ihres Selbst in ihrem 
Traum.« Kluge, Wunsch und Wirklichkeit (wie Anm. 16), S. 332.

38 Scheffel verweist hingegen auf die positive Signalfunktion des Märchens: »Unabhängig 
von Inhalt und Herkunft des Märchens läßt sich – von der Ebene des Erzählens aus betrach-
tet – der unmittelbare Beginn mit einer Märchenszene zugleich als Fiktionssignal und Hinweis 
darauf verstehen, daß auch die folgende Geschichte im Zeichen der Incipit-Formel ›Es war 
einmal‹ beginnt und wie ein Märchen zu lesen ist, das seine Helden eine Folge von Abenteu-
ern bestehen läßt und schließlich einem guten Ende entgegenführt.« Scheffel, »Ich will dir alles 
erzählen« (wie Anm. 2), S. 131.

39 Schrimpf legt den Märchensequenzen, welche der Wunschphantasie der Träumenden 
Gestalt verleihen, unbegründet eine negative Konnotation bei: »Die Galeerensklaven und 
der kostbar gekleidete Prinz aus dem Stück Kindermärchen des Eingangs wirken noch in 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 285

von Albertine erwähnten »Sternenhimmel« (S. 67) hat eine bedeutende 
Signalfunktion. Zunächst zeichnet sich ein doppelter Transformations-
prozeß ab: Wenn Albertine Fridolin von ihrem Traum erzählt, transfor-
miert sie das Bildliche des Traums ins Sprachliche. Mit Blick auf den 
in den Novellenanfang eingelagerten Märchenpassus, auf dessen Perso-
nal und Zeit-Raum-Koordinaten Albertines Traum rekurriert, bedeutet 
diese Transformation allerdings eine Rückübertragung ins Sprachliche. 
Gerade diese Überführung vom Sprachlichen (Märchen) über das Bild-
liche (Traum) zurück ins Sprachliche (Traumerzählung) erhellt das Ver-
hältnis zwischen dem Märchenfragment und der Traumhandlung. Denn 
die von Albertine verbal vermittelten Traumsequenzen überführen die 
Märchen-Szene nicht bloß ins Bildliche, sondern scheinen den von der 
einschlafenden Tochter abgebrochenen Handlungsverlauf eigenwillig 
fortzusetzen. Dort hieß es:

Vierundzwanzig braune Sklaven ruderten die prächtige Galeere, die den 
Prinzen Amgiad zu dem Palast des Kalifen bringen sollte. Der Prinz aber, in 
seinen Purpurmantel gehüllt, lag allein auf dem Verdeck unter dem dunkel-
blauen, sternbesäten Nachthimmel, und sein Blick – (S. 11).

Neben der Galeerenfahrt des Prinzen und dem »Purpurmantel«, in dem 
wenig später das Mädchen vom dänischen Strand als die Fürstin auf-
tritt (siehe S. 70), adaptiert der von der Hochzeitsnacht unter dem »so 
blau[en] und weit gespannt[en]« »Sternenhimmel«, »wie er in Wirklichkeit 
gar nicht existiert« (S. 67, Hervorh. d. Verf.), handelnde Traum den »dun-
kelblauen sternbesäten Nachthimmel« (S. 11, Hervorh. d. Verf.) aus der 
Märchenpassage. Noch bezeichnender ist aber das temporale Verhältnis 
zwischen dem ›Urbild‹ des Märchens und dem ›Abbild‹ des erzählten 
Traums. An der Stelle, wo der Gedankenstrich den vorzeitigen Abbruch 
der (unabhängig von der eingeschlafenen Vorleserin) fortlaufenden 
Handlung markiert, scheint Albertines märcheninduzierter Traum an-
zusetzen. In diesem wechselt sie von der früheren Rolle der rezeptiven 
Märchen-Zuhörerin zu einer neuen produktiven Rolle: Zum einen ist 
sie als das begehrte Gegenüber des als Amgiad figurierenden Frido-
lin nun eine ›Märchen-Heldin‹, zum anderen zieht sie als ›Regisseurin‹ 

dem späteren grausigen Märchen-Alptraum Albertines nach«; Schrimpf, Arthur Schnitzlers 
»Traumnovelle« (wie Anm. 2), S. 178, siehe dort die Anm. 15.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim286

die narrativen Fäden der Traumhandlung. So insinuiert Albertine gleich-
sam, daß sich der zu Beginn der Erzählung erwähnte Prinz Amgiad, 
dessen Rolle später in Albertines Traum von Fridolin übernommen 
wird, auf der Galeerenfahrt zu ihr befindet. Der »dunkelblaue sternbe-
säte Nachthimmel«, unter dem Amgiad auf dem Verdeck liegt, und der 
später von Albertine bei der Liebesvereinigung mit Fridolin als »Decke 
unseres Brautgemachs« (S. 67) apostrophierten »Sternenhimmel«, der 
»so blau« ist, »wie er in Wirklichkeit gar nicht existiert«, bilden eine 
semantische Kohärenz, die zugleich einen chronologischen Zusammen-
hang zwischen der Märchenszene und der Traumhandlung stiftet. Die 
›Lücke‹ des Gedankenstrichs scheint Albertine mit ihren träumend insze-
nierten Wunschvorstellungen zu füllen. Auf diese Weise wendet sie den 
durch den Gedankenstrich unbestimmt gebliebenen prinzlichen Blick 
(»und sein Blick –«) in ihr Inneres, das sie Fridolin mit der Erzählung 
ihres Traums offenbart. In diesem Sinne ist es nur konsequent, daß die 
Traumerzählung ihm den Ein-Blick in die ihm bislang ›unbekannt ge-
bliebene‹ erotische Wunschwelt seiner Frau gewährt.

Der auf der Figurenebene erlebte Glanz der exotischen Romanze wird 
auf der intertextuellen Reflexionsebene der Erzählung ironisch konter-
kariert. Albertine verstrickt sich gleichsam als das gesuchte Gegenüber 
von Amgiad in eine Doppelrolle. Ihr soll nicht nur die Suche des für ihr 
familiäres und soziales Wohl sorgenden Ehemanns gelten, sondern auch 
die eines sie begehrenden Mannes. Die familiäre Solidaritätspflicht will 
sie so im erotischen Gewand leuchten lassen. Dieses Anliegen verstößt 
jedoch eklatant gegen die Vorlage des Märchens. Nicht als Prinzessin 
kehrt sie zurück zu Fridolin, sondern als ein ›zweiter Assad‹ verbindet 
sie sich familiär mit ihm. Durch diese ironische Dimension, welche von 
der unterschwelligen, aber permanenten Präsenz des Märchens generiert 
wird, verschärft sich die scheinbar entschärfte Ehekrise in Wahrheit aber.

Mit Blick auf die ironisch-subversive Funktion der »Geschichte der 
Prinzen Amgiad und Assad« ist die entstehungsgeschichtliche Rekon-
struktion von Schnitzlers Umgang mit dem Märchen aufschlußreich. 
Nachdem er im Jahre 1922 die intensive Ausarbeitung des über fünfzehn 
Jahre liegen gelassenen Entwurfs begonnen hatte, erfand er – gegen die 
Figurenvorlage des Märchens – eine Prinzessin namens Almeida, durch 
die er offensichtlich den Prinzen Assad ersetzen wollte. Die Erzählung 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge 287

sollte nämlich, wie es auf der ersten Seite des vom 13. [?] 1922 bis zum 
19. März 1923 datierten Typoskripts heißt, folgendermaßen beginnen: 

Vierundzwanzig Sklaven ruderten die Galeere, die den Prinzen Amgiad an 
das unbekannte Ufer bringen sollte. Er selbst aber, in seinen scharlachnen 
Mantel gehüllt, lag allein auf dem Deck unter dem dunkelblauen Nachthim-
mel und sein Blick, in dem Prinzessin Almeidens helles Bild allmählig erloschen 
war, suchte in dämmernder Ferne –40

Doch in der endgültigen Fassung der Novelle änderte Schnitzler die Per-
sonenkonstellation der Vorlage nicht, um im Hinblick auf den ironischen 
Schluß der Ehehandlung mit dem Erwartungshorizont zeitgenössischer 
Leser zu spielen.41 Wenn der Prinz Amgiad für seine unbeirrbare Suche 
mit der Prinzessin Almeida belohnt würde, hätte der Autor zwar den 
harmonischen Schluß der Ehegeschichte dahingehend ironisch relativie-
ren können, daß die Treue »immer auch ein Märchen« bleiben müsse. 
Die ironische Aussagekraft formuliert er aber durch den Verzicht auf 
den ›Geschlechtswandel‹ Assads radikaler. Den zeitgenössischen Lesern 
signalisiert ja der zu Beginn der »Traumnovelle« genannte Name Am-
giad, daß es sich hier um ein Märchen von zwei Brüdern, also um eine 
asexuelle Familienkonstellation handelt.

Die sexuelle Doppelmoral der Ehepartner, die auf einen zwar gesell-
schaftskonformen, aber ›faulen‹ Kompromiß hinausläuft, wird nicht zu-
letzt an der ›falschen‹ Erwartungshaltung angesichts des zugrunde liegen-
den Märchens kenntlich. Dies antizipiert die Eingangsszene, in der das 
Märchen erzählt wird. Die beschriebene Vorleser-Zuhörer-Dyade kehrt 
ein gängiges Rollenmuster der ›Gutenachtgeschichte‹ um. Nicht ein El-
ternteil liest dem Kind zum Einschlafen ein Märchen vor, vielmehr sind 
Vater und Mutter die Zuhörer des Kindes, das so – mit symbolischem 
Bezug auf die Erzählkonstellation von »Tausendundeine Nacht« – an 
die Stelle Scheherazades tritt, die mithilfe nächtlicher Erzählungen den 
ihr drohenden Tod ad infinitum aufschiebt. Das idyllische Familienbild 
am Anfang der »Traumnovelle« spielt mit dem untergründigen Signal 
eines ›falschen‹ sowie unsicheren Verhältnisses auf künftige Ereignisse 

40 Vgl. Schnitzler, Postum Papers (wie Anm. 11). Bl. 15 (Hervorh. d. Verf.).
41 Die von Hofmanns thal verfaßte Einleitung zu der 1908 erschienenen Insel-Ausgabe von 

»Tausendundeine Nacht« belegt die Wohlbekanntheit des Märchen-Zyklus bei seinen Zeit-
genossen: »Wir hatten dieses Buch in Händen, als wir Knaben waren; und da wir zwanzig 
waren und meinten, weit zu sein von der Kinderzeit, nahmen wir es wieder in die Hand, und 
wieder hielt es uns – wie sehr hielt es uns wieder!« Vgl. P II (1951), S. 270ff., hier: S. 270. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hee-Ju Kim288

an, die das momentane Familienglück gefährden können. Daß die eroti-
sche Paarbeziehung von der bürgerlichen Familiengeschichte überdeckt 
wird, kommt überdies in dem zirkulären Aufbau der Novelle deutlich 
zum Ausdruck. Sie beginnt nicht nur, sie endet vor allem auch mit dem 
akustischen Auftritt des Kindes. Einigen sich Fridolin und Albertine 
nach der Erfahrung außerehelicher Verlockungen darauf, ihre vom Eros 
abgespaltene Ehe fortzusetzen, so ist es allein die Tochter, die sich mit 
ihrem »hellen Kinderlachen« des wieder gewonnenen Familienglücks er-
freuen kann.

Das Schlußtableau, in dem Fridolin und Albertine im Ehebett bloß 
»nebeneinander« liegen, ohne sich erotisch zu vereinigen, veranschau-
licht konsequent, um welchen Preis hier die harmonische Symmetrie 
erkauft wird. Bedeutsam erscheint in dieser Hinsicht der Arbeitstitel 
der Erzählung. Während die »Doppelnovelle« Fridolins und Albertines 
Abenteuer im Bezug auf die übergeordnete Gattungskategorie »Novelle« 
als zwei Handlungsstränge ein und derselben Geschichte zusammenhält, 
ist diese Verbindung in dem endgültigen Titel »Traumnovelle« in ihre 
Bestandteile aufgelöst: Die Traum-Erlebnisse der Ehefrau und die Be-
währungsprobe des Ehemannes, die sich im dramatischen Aufbau mit 
dem Höhepunkt der ›unerhörten Begebenheit‹ in der geheimen Gesell-
schaft als eine Novelle entfaltet, fügt der endgültige Titel in ein bloßes 
Nebeneinander zusammen. Schnitzler formuliert seine beziehungspes-
simistische Diagnose auch paratextuell42 in Anspielung auf den Traum 
der Frau: Fridolin und Albertine werden weiterhin, wenn auch Seite an 
Seite, in der »längst und für immer versunkenen Stadt« (S. 68) ihrer 
enterotisierten Ehe herumirren, auf dem »sternbesäten Nachthimmel« 
ruht nur ihr »Blick –« (S. 11). Das Märchen von Amgiad und Assad dient 
damit nicht etwa als Medium der Poetisierung des profan und schal ge-
wordenen Ehealltags. Im Gegenteil: Es entpoetisiert e contrario als Reflek-
tor des Realitätsprinzips geradezu die entgrenzten erotischen ›Träume‹ 
der Ehepartner. Insofern vermag das Märchen als asexuelle Matrix die 
künftige Gemeinschaft der wieder vereinten Eheleute zu bestimmen, 
die nunmehr in bloß noch ›brüderlicher‹ Eintracht einen »neu[en] Tag« 
(S. 103) beginnen.

42 Zur Analyse des Titels in gattungstraditioneller und psychoanalytischer Hinsicht siehe 
Hertha Krotkoff: Themen, Motive und Symbole in Arthur Schnitzlers »Traumnovelle«. In: 
MAL 5,1/2 (1972), S. 70–95.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 289

Jana Schuster

Orphische Resonanz
Richard Deacons graphische Serie 

»It’s Orpheus When There’s Singing« 
und Rainer Maria Rilkes Poetik des Hörens

Versuch über eine Entgrenzung der Sinne und der Künste
Gert Mattenklott zugeeignet

1978/79 fertigt der englische Bildhauer Richard Deacon eine Serie von 
Graphiken unter dem Titel »It’s Orpheus When There’s Singing«. Das 
Zitat entstammt einer englischsprachigen Übersetzung des im Februar 
1922 verfaßten Gedichtzyklus »Die Sonette an Orpheus« von Rainer 
Maria Rilke. Wie für diesen zu Beginn des 20. Jahrhunderts die Begeg-
nung mit dem bildnerischen Schaffen Auguste Rodins, so markierte die 
Lektüre von Rilkes Sonetten für Richard Deacon einen entscheidenden 
Wendepunkt in der eigenen werkbiographischen Entwicklung. Bei der 
(Neu-)Formulierung seines künstlerischen Selbstverständnisses bezieht 
sich Deacon mit Rilke auf den antiken Orpheus-Mythos von der die 
Körperschwellen und auch die Grenze von Leben und Tod, Beseeltem 
und Unbeseeltem überschreitenden Macht der Musik. Die transgressive 
und transformative Wirkkraft der Akustik, die der Mythos verbürgt, 
steht für zweierlei Entgrenzungsversuche Modell: für eine Entgrenzung 
der Künste, wie Rilkes Rodin-Rezeption und Deacons Rilke-Lektüre sie 
jeweils gezeitigt haben, und für eine diese erst bedingende Entgrenzung 
der Sinne, wie Rilke sie je schon als genuine Leistung der Wahrneh-
mung begriff und im Gedicht zu befördern strebte. Die Leitmotivik der 
Rilkeschen Lyrik und das Formenvokabular von Deacons Zeichnungen 
verfolgen dabei mit je eigenen Mitteln dasselbe Ziel: eine Vermittlung 
der Dualismen von Innen und Außen, Subjekt und Objekt, Einzelnem 
und All(-en). Es bleibt dem bildenden Künstler Deacon vorbehalten, das 
komplexe Bedingungsverhältnis dieser Pole in konzeptioneller Fortfüh-
rung von Rilkes Poetik des Hörens mit dem spezifisch akustischen Be-
griff der Resonanz zu belegen – und damit zugleich das dem mythischen 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster290

Namen des Orpheus’ anheimgestellte Verhältnis seiner eigenen graphi-
schen und auch skulpturalen Arbeiten zu Rilkes Sonetten zu umschrei-
ben.

I

Im September 1978, neun Monate nach der Geburt ihres gemeinsamen 
Sohnes, begleitet der knapp 30jährige Bildhauer Richard Deacon die 
Keramikerin Jaqui Poncelet, seine Ehefrau, auf einen einjährigen Stu-
dienaufenthalt in die USA.1 Deacon hat diese Reise später als »turning 
point«2 in seinem Leben bezeichnet. In dem 1986 bis 1988 verfaßten 
Essay »Silence, Exile, Cunning« (›Schweigen, Exil, List‹) berichtet er im 
Rückblick: 

Up until that point, I had done a certain number of things, but was still fee-
ling dissatisfied by what I had accomplished. Going somewhere else seemed 
to offer a situation where familiarity, habit and expectation could be left be-
hind, and I could become what I wanted to be. Going was as much leaving 
as arriving. In the States I would be faced with deciding what to do. 
 For some years previously I’d been reading Rilke, mainly his letters and 
his essay on Rodin. In New York, and indeed on the plane to New York, I 
began to read his ›Sonnets to Orpheus‹. I read them time and time again over the 
next five months. I began to make drawings, and at some point it became ap-
parent that what I was drawing had a very distinct relationship to what I was 
reading. But elucidating exactly what the relationship was is more difficult.3 

Die Zeichnungen seien »by no means literal representations of aspects 
of the poems«4. Die Schwierigkeit, ihr Verhältnis zu Rilkes Sonetten zu 
ergründen und zu spezifizieren, reflektiert Deacon auch in seinem No-
tizbuch:

1 Im September 1902, anderthalb Jahre nach der Eheschließung mit der Bildhauerin 
Clara Westhoff und ein halbes Jahr nach der Geburt der gemeinsamen Tochter Ruth, war der 
damals 26jährige Rilke seinerseits von Westerwede nach Paris aufgebrochen, um zum Unter-
halt der jungen Familie eine von Richard Muther in Auftrag gegebene Monographie über 
Rodin zu schreiben.

2 Zitiert nach Jon Thompson: Survey. Thinking Richard Deacon, Thinking Sculptor, 
Thinking Sculpture. In: Ders./Pier Luigi Tazzi/Peter Schjeldahl (Hg.): Richard Deacon. Lon-
don 1995, S. 36–87, hier: S. 38.

3 Zitiert nach Richard Deacon: Skulpturen/Sculptures 1987–1993. Werkbiographie/
Workbiography 1968–1993. Kunstverein Hannover 1993 (im Folgenden: KVH mit Seiten-
zahl), S. 124–126, hier: S. 124.

4 Zitiert nach KVH, S. 126.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 291

The drawings are intentionally extremely representational. I have difficulty 
in deciding of what they are representations. This concerns their reference. I 
have difficulty in corroborating their reference with something. Except I have 
considered ›Sonnets to Orpheus‹ as their subject.5

Rilke hatte den zweiteiligen Zyklus von insgesamt 55 Sonetten an seinem 
letzten Wohnort in Muzot bei Sierre im Schweizer Wallis im Zuge der 
Vollendung der schon zehn Jahre zuvor begonnenen »Duineser Elegi-
en« innerhalb von nur drei Wochen im Februar 1922 verfaßt und damit, 
knapp fünf Jahre vor seinem Tod, seine späteste Werkphase eröffnet.6 In 
dem Essay von 1986 bis 1988 rekapituliert Deacon zunächst Rilkes Re-
flexion auf die Bedingungen der Möglichkeit der Rede, wie sie, unter den 
unterschiedlichen generischen Vorzeichen von elegischer Klage und hym-
nischer Rühmung, sowohl die Elegien als auch die Sonette durchzieht:

The first thing that attracted me to the »Sonnets«, I remember, was the way in 
which Rilke wrote of speech and, particularly, of song and of praise. Song and 
praise here are us and, at the same time, that which shapes the world […].7

Hier folgt, in der englischen Übersetzung, ein Zitat aus dem dritten So-
nett des ersten Teils des Zyklus: 

Gesang ist Dasein. Für den Gott ein Leichtes.
Wann aber sind wir? […] (SaO I, S. 3)8

In den anschließenden Überlegungen erhebt Deacon die Begriffe »lan-
guage« und »speaking« zu Paradigmen des menschlichen und speziell 
künstlerischen Weltverhaltens: 

5 Zitiert nach KVH, S. 128f., hier: S. 129.
6 Zu Rilkes »Sonette[n] an Orpheus« vgl. die eingehende Interpretation von Hermann 

Mörchen: Rilkes »Sonette an Orpheus«. Stuttgart 1958, sowie die fundierte Analyse von 
Annette Gerok-Reiter: »Wink und Wandlung«. Komposition und Poetik in Rilkes »Sonette an 
Orpheus«. Tübingen 1996.

7 Zitiert nach KVH, S. 124.
8 Nach den in der Rilke-Forschung gängigen Abkürzungen werden Zitate aus den 

»Sonette[n] an Orpheus« hier mit der Sigle SaO sowie der römischen Zahl für den ersten oder 
zweiten Teil des 55 Gedichte umfassenden Zyklus und der arabischen Zahl für die Nummer 
des zitierten Sonetts in dem betreffenden Teil aufgeführt. Die zeitgleich zu den Sonetten voll-
endeten »Duineser Elegien« werden unter der Sigle DE mit römischer Elegien- und arabischer 
Verszahl zitiert. Andere poetische Werke und theoretische Schriften Rilkes werden nach der 
Kommentierten Ausgabe in vier Bänden. Hg. von Manfred Engel, Ulrich Fülleborn, Horst 
Nalewski und August Stahl. Frankfurt a. M./Leipzig 1996 zitiert und mit der Sigle KA sowie 
arabischen Band- und Seitenzahlen aufgeführt.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster292

To sing or to praise not only describes the world but brings it into being – as 
if to say the right name by some resonance shapes the stuff of the world into 
this or that thing – or at least allows the particular thing to be distinguished. 
If this is so, then language – the place where speaking occurs – is itself our 
world. At the same time, there is no speaking without listening, hearing is 
a part of singing. We are both listeners and speakers; we are of and in lan-
guage.9 

Es ist das schöpferische Potential der Sprache bzw. des aktiven Sprach-
gebrauchs in einer Sprachgemeinschaft, welches Deacon hier fokussiert, 
um die sprachliche Welt- und Selbstkonstitution dem Schaffensprozeß 
des bildenden Künstlers gleichzusetzen:

Since speech is constitutive of ourselves as human, to speak is both to cause 
the world to be and to be oneself. At the same time, speech is not a thing, 
but rather a product of community, built bit by bit in discourse. Speech is not 
nature, like stone or rock; it is manufactured. To make is also to bring into 
being, to cause there to be something.10

Gerade in ihrem Charakter als soziales Konstrukt, als Produkt eines fort-
laufenden, mündlich und schriftlich betriebenen Diskurses, erhebt Dea-
con die Sprache hier zum Vorbild und Prüfstein für die Möglichkeit von 
künstlerischer Autonomie. Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen 
tritt deutlicher hervor, welches Thema (»subject«11), welchen Leitgedan-
ken Deacon den »Sonette[n] an Orpheus« sowie den eigenen Zeichnun-
gen zuschreibt: Es sind die abstrakten Grundprinzipien der Wechsel-
seitigkeit sowie der Fremd- und der Selbstbezüglichkeit, die Deacon in 
Rilkes orphischer Mythopoesie entdeckt und zueinander ins Verhältnis 
gesetzt erkennt. So zitiert er mit dem Schlußsatz des letzten Sonetts des 
ersten Teils des Zyklus den Schlüsselsatz jener Poetik des Hörens, welche 
auf Rilkes Verständnis der dichterischen Schöpfung als einer kreativen 
Rezeptivität und empfangenden Zeugungsmacht basiert.12 In direkter 

9 Zitiert nach KVH, S. 124. Im Hinblick auf derartige sprachtheoretische Reflexionen 
weist Jon Thompson auf Deacons Lektüre von Schriften Wittgensteins und Heideggers an 
der St. Martin’s School of Art in London hin (Thompson, Survey [wie Anm. 2], S. 42f.).

10 Zitiert nach KVH, S. 126.
11 Ebd., S. 129.
12 Bekanntlich hat Rilke den poetischen Schaffensprozeß vorzüglich mit der Metapher 

eines (möglichst in Stille) zu erhorchenden ›Diktats‹ belegt, welche Empfindung freilich nicht 
über die handwerkliche Leistung des Dichtenden hinwegtäuschen dürfe. So schreibt er am 
14. Mai 1911 in einem Brief an Marlise Gerding über die Entstehung des frühen Gedichtzy-
klus »Das Stunden-Buch« vom Herbst 1899 an: »Es ist lange her, ich wohnte damals in der 
Nähe Berlins […] und war mit anderen Arbeiten beschäftigt. Da stellten sich mir, seit einer 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 293

Apostrophe des mythischen Archepoeten heißt es in den Schlußversen 
des ersten Teils der Sonette:

O du verlorener Gott! Du unendliche Spur!
Nur weil dich reißend zuletzt die Feindschaft verteilte,
sind wir die Hörenden jetzt und ein Mund der Natur. 
(SaO I, S. 26)13

In dem hier gefeierten Bedingungsverhältnis zwischen Hören und Spre-
chen erkennt Deacon den Kerngedanken seiner Zeichnungen: »Recipro-
city and reflexivity are at the heart of the drawings […].«14 Wie Dea-
con dem schöpferischen Sprachgebrauch in seiner sozialen Aktualität 
ein Wechselverhältnis von Selbst- und Weltkonstitution unterstellt, so 
begreift er mit Rilke das Hören als ein Empfangen des Wortes, als eine 
Begabung (respektive Begattung) zum eigenen Sprechen, Mündig- und 
Schöpferischsein. Dabei fällt es dem Bildhauer und Graphiker zu, jenes 
akustische Phänomen beim Namen zu nennen, welches Rilkes Konzepti-
on des konstitutiven Wechselbezugs von Hören und Sagen, Empfangen 
und Ausgeben zugrunde liegt: die Resonanz, das Mit-Schwingen eines 
Körpers in der energetisch übermittelten Bewegungsdynamik eines an-
deren – »as if to say the right name by some resonance shapes the stuff of 
the world into this or that being«.15 Insofern der antike Orpheus-Mythos 
namentlich in der von Rilke rezipierten Überlieferung Ovids16 ein gleich-

ganzen Zeit schon, morgens beim Erwachen oder an den Abenden, da man die Stille hörte, 
Worte ein, die aus mir austraten und im Recht zu sein schienen […] endlich fiel mir die Stärke 
und das Wiedereinsetzen dieser inneren Diktate doch auf, ich be gann eines Tages, Zeilen 
davon aufzuschreiben, das Aufschreiben selbst bestärkte und lockte die Eingebung, zu der 
unwillkürlichen Freude der inneren Bewegtheit kam die Lust an dem, was nun schon Arbeit 
war, und über diesem Eingehen auf eine innere Akustik bildete sich in steten Fortschritten 
das heraus, was Sie als das ›Buch vom mönchischen Leben‹ kennen. Die anderen Abschnitte 
sind später entstanden: da war es natürlich nicht mehr möglich, sich über die Entstehung zu 
täuschen, sie waren Arbeit vom ersten Augenblick an, aber diese Arbeit war niemals eine vor-
ausgesehene oder beabsichtigte« (Rainer Maria Rilke: Briefe. Hg. vom Rilke-Archiv in Ver-
bindung mit Ruth Sieber-Rilke besorgt durch Karl Altheim. Wiesbaden 1950 [im Folgenden: 
B], S. 280f.).

13 Mit den Schlußversen des ersten Teils des Zyklus endet auch die explizite Bezugnahme 
auf die mythische Vorgeschichte des Sängergottes. Im zweiten Teil der »an Orpheus« gerichte-
ten Sonette wird der mythische Namensgeber der Gedichte nicht mehr apostrophiert.

14 Zitiert nach KVH, S. 126.
15 Ebd., S. 124.
16 Die russische Malerin Baladine Klossowska, die Weggefährtin von Rilkes Schweizer 

Jahren, hatte ihm zu Weihnachten 1921 eine französische Ausgabe der »Metamorphosen« in 
einem von ihr selbst illustrierten Einband geschenkt. Den sagenhaften Abstieg des Orpheus’ in 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster294

nishaftes narratives Zeugnis von der Kraft der Musik zur psychophysi-
schen Rührung gibt, bildet die Resonanz nichts weniger als den Kern- 
und Angelpunkt der Sage von der Um-Stimmung der Unterweltgötter, 
der Erweichung der Steine und der Befriedung wilder Tiere.17 

Als buchstäbliche Verkörperung der auditiven Resonanz gilt den 
»Sonette[n] an Orpheus« eine jung verstorbene Tänzerin aus Rilkes Be-
kanntenkreis, Wera Ouckama Knoop, welcher der Gedichtzyklus als ein 
schriftliches »Grab-Mal« zugedacht ist.18 So feiert das vorletzte Sonett 
des zweiten Teils den Tanz – im Gegensatz zu der trägen Natur – als die 
künstlerische Vervollkommnung einer ›hörenden Regung‹. In direkter 
Anrede der Verstorbenen heißt es dort:

O komm und geh. Du, fast noch Kind, ergänze
für einen Augenblick die Tanzfigur
zum reinen Sternbild einer jener Tänze,
darin wir die dumpf ordnende Natur

vergänglich übertreffen. Denn sie regte
sich völlig hörend nur, da Orpheus sang. 
Du warst noch die von damals her Bewegte
und leicht befremdet, wenn ein Baum sich lang

besann, mit dir nach dem Gehör zu gehen.
[…] (SaO II, S. 28; Hervorh. d. Verf.)

die Unterwelt zur Auslösung Eurydikes hatte Rilke freilich bereits im Jahr 1904 in einem lan-
gen Erzählgedicht unter dem Titel »Orpheus. Eurydike. Hermes« nach dem plastischen Vor-
Bild eines im Nationalmuseum von Neapel besichtigten antiken Grabrefliefs verhandelt und 
einer eigenen Deutung unterworfen: Demnach provoziert erst die unerträgliche Spaltung und 
Dissoziation von Orpheus’ Sinnen in das (räumlich wie zeitlich) rückwärts gewandte Gehör 
und das nach dem Gebot der Unterweltherrscher strikt nach vorne zu richtende Gesicht die 
fatale Umwendung zu der hinter ihm schreitenden Geliebten.

17 Den Begriff der Resonanz gebraucht Rilke selbst bereits in einem im Januar 1900 im 
Zuge seiner intensiven Lektüre von Nietzsches Schrift »Die Geburt der Tragödie« verfaßten 
Gedicht mit dem Titel »Am Rande der Nacht«, in dem es heißt: »Ich bin eine Saite, / über 
rauschende breite / Resonanzen gespannt.« (KA 1, S. 283) Zu diesem Gedicht siehe Paul de 
Man: Tropen (Rilke). In: Ders.: Allegorien des Lesens. Aus dem Amerikanischen von Werner 
Hamacher und Peter Krumme. Mit einer Einleitung von Werner Hamacher. Frankfurt a. M. 
1988, S. 52–87, bes. S. 65–70, sowie Gerhard Kaiser: Das Gedicht als elegische Rühmung. In: 
Ders.: Geschichte der deutschen Lyrik von Goethe bis zur Gegenwart. Ein Grundriß in Inter-
pretationen. Bd. 2. Frankfurt a. M. 1988, S. 635–667 mit Anm. S. 897–908, bes. S. 903f.

18 Der Untertitel der »Sonette an Orpheus« lautet: »Geschrieben als ein Grab-Mal für 
Wera Ouckama Knoop«.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 295

Wie hier der Ursprung des Tanzes – und mit diesem auch der jener 
»Tanzfigur«, welche das Sonett in seiner optisch-tektonischen Gliederung 
selbst aufs Papier zeichnet, – in dem für die Überlieferungen einer my-
thischen Vergangenheit offenen Gehör verortet wird, so bestimmt der 
Schlußvers des ersten Teils der Sonette das Resonieren mit dem aufge-
nommenen Klang nicht allein als den Ursprung des Gehörs, sondern als 
die Voraussetzung des eigenen Mündigwerdens der »Hörenden« (SaO I, 
S. 26). An dieser zentralen Stelle des Zyklus ent-deckt sich das unein-
holbare Initialmoment der dichterischen Rede bzw. der Klangdichtung 
der Sonette selbst als ein Moment der ersten Regung: Als ein je schon 
überholter kann dieser Ur-Sprung in demselben Maße nur mehr wieder-
holt, damit aber auch stets von neuem vergegenwärtigt werden, wie der 
mythische Sängergott und Archepoet ein je schon »verlorener« (ebd.), 
als solcher aber sehr wohl anzurufen und klangmächtig aufzurufen ist: 
»O du verlorener Gott! Du unendliche Spur!« (ebd.)19 

In dem zutiefst ambivalenten und intrikaten Wechselspiel zwischen der 
Berufung auf einen (nur) in der von Mund zu Mund wandernden Sage 
belegten Vorgänger und der Bekräftigung von dessen Auf- und Unter-
gehen in der Wortmacht der Nachfolger problematisiert sich bei Rilke 
die Frage nach der Autonomie und Selbstbehauptungskraft des Künst-
lers innerhalb eines ganzen Netzwerks gattungs-, genre- und motivge-
schichtlicher Filiationsreihen. Für Deacon wiederum stellt sich an dem 
zum ästhetischen Paradigma erhobenen Beispiel des gesprochenen bzw. 
gesungenen Wortes die Frage nach der Autonomie der Kunst im Zusam-
menspiel mit dem Stoff der Welt, der sich, »by some resonance«,20 zum 
Ding formen bzw. vom Auge des Betrachters als solches erkennen lasse. 
Es ist das durch den konventionellen, arbiträren Bund von Sache und 
Wort bzw. von Signifikat und Signifikant verbürgte und je wieder neu 
eröffnete Wechselverhältnis von Sprach- und Dingwelt, wie es in den evo-
kativen An- und Aufrufen der Rilkeschen Sonette aktuell wird, welches 
Deacon hier reflektiert, um es auf Schöpfungsmacht und Schaffensprozeß 
der bildenden Kunst zu übertragen: Das Machen, so Deacon in kongenia-

19 Ulrich Fülleborn hat für den in Rilkes spätesten Gedichten auftretenden Sonderfall 
nominaler Rufe, die das Benannte zugleich an- und im eigenen Vollzug vergegenwärtigend 
aufrufen, den Terminus »Evokativ« geprägt, um einen »im Zwischenraum zwischen Vokativ 
und Nominativ schwebenden« Kasus zu bezeichnen (Ulrich Fülleborn: Das Strukturproblem 
der späten Lyrik Rilkes. Heidelberg 1960, S. 172).

20 Zitiert nach KVH, S. 124.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster296

ler Übereinstimmung mit Rilkes Einschätzung des bildnerischen Hand-
werks eines Rodin oder Cézanne, sei ein Hervorbringen.21 Im Hinblick 
auf die »plastische[n] […] Dinge«22 Rodins und die »in [ihre] malerischen 
Äquivalente übersetzt[en]« (KA 4, S. 631) Gegenstände in den Stilleben 
Cézannes hatte Rilke seinerseits emphatisch von einer »Dingwerdung« 
(ebd., S. 608) gesprochen, mit welchem Begriff er auf den semantischen 
Kern von frz. ›réalisation‹ zielte.23 Während Deacon durch Rilkes Poetik 
des Singens und Hörens zur Reflexion auf das schöpferische Weltverhält-
nis der bildenden Kunst angeregt wird, so hatte sich umgekehrt Rilke 
anno 1903 das spezifisch dichterische »Handwerk« als das »[M]achen« 
von »geschriebene[n] Dinge[n]« begreiflich zu machen versucht.24

In Deacons Essay »Silence, Exile, Cunning« findet der Schlußvers des er-
sten Teils der »Sonette an Orpheus«, in dem die »Hörenden« zugleich als 
»ein Mund der Natur« (SaO I, S. 26) sich empfehlen, seine Entsprechung 
in dem Verweis auf das Gemälde »His Master’s Voice« des britischen 
Malers Francis James Barraud (1856–1924), das mehreren internationa-
len Tonträgerkonzernen als Logo dient (Abb. 1.1 und 1.2):25

21 In einem Text von 1992 schreibt Deacon über Rilkes Verehrung für Rodins »Kunst-
Dinge« (KA 4, S. 453): »A central plank of Rilke’s interest in and writing about Rodin was 
puzzlement bordering on awe that something made as art could dispense with its maker and 
exist in the world of things.« (Zitiert nach KVH 183).

22 Rainer Maria Rilke/Lou Andreas-Salomé: Briefwechsel. Hg. von Ernst Pfeiffer. Frank-Rainer Maria Rilke/Lou Andreas-Salomé: Briefwechsel. Hg. von Ernst Pfeiffer. Frank-Hg. von Ernst Pfeiffer. Frank-
furt a. M./Leipzig 1989 (im Folgenden: LAS), S. 105.

23 In einem Brief an Clara vom 9. Oktober 1907 – einem jener ›Briefe über Cézanne‹ 
genannten Briefe, in denen Rilke seiner Frau von der posthumen Ausstellung Cézannescher 
Werke im Pariser Salon d’Automne desselben Jahres berichtet – heißt es über Cézannes Ver-
fahren der ›réalisation‹: »Das Überzeugende, die Dingwerdung, die durch sein eigenes Erleb-
nis an dem Gegenstand bis ins Unzerstörbare hinein gesteigerte Wirklichkeit, das war es, was 
ihm die Absicht seiner innersten Arbeit schien […].« (KA 4, 608).

24 Unter dem Eindruck Rodins hatte Rilke sich nach seinem ersten Paris-Aufenthalt zum 
Ziel gesetzt, »Dinge zu machen, nicht plastische, geschriebene Dinge, – Wirklichkeiten, die 
aus dem Handwerk hervorgehen« (LAS, S. 105), wie er am 10. August 1903 an Lou Andreas-
Salomé schreibt. In dem Anfang November 1908 in Paris verfaßten »Requiem für Wolf Graf 
von Kalckreuth« fordert Rilke den Dichter dazu auf, »hart sich in die Worte zu verwandeln, / 
wie sich der Steinmetz einer Kathedrale / verbissen umsetzt in des Steines Gleichmut« (KA 1, 
S. 425, V. 132ff.).

25 In einer ersten Version des Bildes stellte Barraud den Hund seines verstorbenen Bru-
ders, einen Terrier-Mischling namens »Nipper« (›Kneifer‹), erst drei Jahre nach dessen eige-
nem Ableben vor dem Trichter eines Edison-Bell-Phonographen dar. Da sich die Edison 
Bell Company aber uninteressiert zeigte, übermalte Barraud den Phonographen mit einem 
Grammophon und verkaufte das Gemälde 1899 für 100 Pfund an die neu gegründete Deut-
sche Grammophon Gesellschaft. Als eines der weltweit bekanntesten Firmenlogos liegen die 
Rechte an Logo und Markennamen für Europa und den Commonwealth heute bei der EMI 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 297

Singing and listening are reciprocal activities. Mouths and ears are openings 
in the head. Both seem to imply resonance: sound comes out of and goes into 
hollowness. The dog on the His Master’s Voice recording label can listen and 
bark.26

Abb. 1.1: Francis James Barraud: »Dog Looking at and Listening 
to a Phonograph« (1898), Öl auf Leinwand

Die Prinzipien der Wechselseitigkeit (»reciprocity«) und der (Selbst-)Be-
züglichkeit (»reflexivity«), wie sie sowohl die auditive Weltwahrnehmung 
als auch die sprachliche Welt- und Selbstgestaltung prägen, setzen sich in 
Deacons Zeichnungen in dem spezifisch graphischen Wechselverhältnis 
von Einschluß und Öffnung um (Abb. 2.1–2.3). Deacon erklärt: 

All the drawings have an enclosure, an enclosing line, with, at some point, 
an aperture circumscribed by the enclosure. The aperture and the whole 
enclosure can be thought of as the head of Orpheus. In the world there are a 
large number of items you come across frequently – shoes, hats, pots, pans, 
cups, jugs, shells, bags, pockets, gloves, etc. – which have a similar form – an 
enclosure with a small opening. Rather than being straightforward images of 
a head, the drawings referred to the other things, sometimes very obviously.
 

Group. Ob Nipper, wie überliefert, tatsächlich vor dem Trichter eines Phonographen zu sitzen 
pflegte, um der auf Band aufgezeichneten Stimme seines verstorbenen Herrchens zu lauschen, 
ist freilich ungewiß.

26 Zitiert nach KVH, S. 126 (Hervorh. d. Verf.).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster298

 There are also the questions of what an enclosure is, and what an opening 
is. An enclosure is a formation, a clarification, actuality; an opening is a pos-
sibility.27

Abb. 1.2: Francis James Barraud: »His Master’s Voice« (1899), 
Öl auf Leinwand

Um diese ebenso grundlegenden wie weitreichenden Fragen nach dem 
Wesen der Struktur einer Öffnung bzw. eines Einschlusses ausloten zu 
können, ohne den graphischen Prozeß von dem vorgefaßten Gedanken 
an die resultative Erscheinung eines bestimmten Gegenstands einzuschrän-
ken, hatte sich Deacon Konstruktionsregeln aufgestellt.28 Er erklärt:

The drawings were constructed using a string, a pin and a pencil – this was 
the rule. All the curves were then built up from arcs or segments of circles 
of varying radii. This construction created a very fine mesh of marks, from 
which a final form slowly emerged, almost as if it had been captured.29

27 Ebd.
28 »There was no object being drawn, so in order to get a point where I could draw what 

I wanted, it seemed necessary to have rules. These were a means of avoiding some decisions 
about the appearance of the drawing as it developed.« (Ebd.).

29 Ebd. Ähnlich heißt es in Deacons Notizbuch: »These drawings commence from a geo-Ebd. Ähnlich heißt es in Deacons Notizbuch: »These drawings commence from a geo-
metric figure. A spiral links points on the figure. A series of arcs and curves partially tied to 
the spiral, is sprung off various points inside and outside the figure. The development of these 
curves builds up a network or ground against which specific shapes are allowed to emerge.« 
(Ebd., S. 129).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 2.1: Richard Deacon: »It’s Orpheus When There’s Singing # 3« (1978/79), 
Bleistift auf Papier (112 × 147,5 cm)

Abb. 2.2.: Richard Deacon: »It’s Orpheus When There’s Singing # 4« (1978/79), 
Bleistift auf Papier (150 × 115 cm)

Abb. 2.3: Richard Deacon: »It’s Orpheus When There’s Singing # 7« (1978/79), 
Tusche und Bleistift auf Papier (112 × 147,5 cm), 

Tate Gallery, London

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster300

Die Aufmerksamkeit für den formgenerierenden Prozeß der Produkti-
on30 impliziert auch ein phänomenologisches Interesse für den konstruk-
tiven Prozeß der Rezeption, der in einem Augen-Blick des Erkennens 
gipfelt: Vor dem Auge des Betrachters zeichnet sich gewissermaßen in 
nascitu eine Formgestalt ab, deren geometrische Matrix – um hier mit 
dem Schlüsselwort der dichterischen Wahrnehmungslehre Rilkes zu spre-
chen – als »gewußte[ ] Figur« (KA 2, S. 377)31 an- und einsichtig wird.32 
Für den Entstehungsprozeß der Zeichnungen konstatiert Deacon eine 
fortschreitende Ablösung von dem mythischen Motiv des abgeschlage-
nen Kopfes, aus dem es weitersingt, hin zu einer Einstellung auf das 
graphische Kernelement der Linie als jenes konstitutiven bildnerischen 
Elements, auf dessen (imaginären) Bahnen je auch Wahrnehmen und 
Erkennen sich vollziehen.33 Der linearen Struktur der Graphik in ihrer 
genuinen Vermittlungsfunktion zwischen Geschlossenheit und Offen-
heit, Innen und Außen, hat Deacon im Rückblick die Bedeutung einer 
fortzuentwickelnden Grammatik – »something like a grammar«34 – für 

30 Die Konzentration auf die Prozedur des eigenen künstlerischen Vorgehens und auf des-
sen spezifische Mittel hat Deacon selbst auf den Einfluß der Fachliteratur im Haus seiner 
Eltern, einer Ärztin und eines Armeepiloten, zurückgeführt: »In medicine and flying«, sagt 
Deacon, »procedure is all-Important« (ebd., S. 85).

31 Zu Rilkes Poetik der »Figur« siehe grundlegend Beda Allemann: Zeit und Figur beim 
späten Rilke. Ein Beitrag zur Poetik des modernen Gedichts. Pfullingen 1961 sowie ders.: 
Rilke und Mallarmé: Entwicklung einer Grundfrage der symbolistischen Poetik. In: Käte 
Hamburger (Hg.): Rilke in neuer Sicht. Stuttgart 1971, S. 63–82. Die Rilkesche »Figur« läßt 
sich als eine raumbildende, transitorische Bewegungseinheit definieren, die sich im Zuge des 
Wahrnehmungsprozesses entweder an der Oberflächenstruktur eines statischen Gegenstands 
entfaltet oder aber von der ephemeren Bewegungskurve eines Körpers choreographisch 
beschrieben wird und in einem epiphaniehaften Augen-Blick des Betrachters ihre vorüberge-
hende, perspektivisch bedingte Gestalt gewinnt. Die »gewußte[ ] Figur« (KA 2, S. 377) ist ein 
Leitmotiv der spätesten, konstruktiv-abstrakten Lyrik Rilkes: Als geometrische Matrix, die 
sich im Wechselspiel von Muster und Vollzug je wieder neu herstellt, findet sie ihr letztgülti-
ges Modell in der abstrakten Konstellation des Sternbilds, das schließlich auch der Graphik 
des Gedichts als Vorbild dient. 

32 Wie Deacon von einem feingliedrigen Netzwerk graphischer Marken spricht, in dessen 
Gewebe eine Form gleichsam eingefangen werden könne, so heißt es in einer im Herbst 1902 
in Paris verfaßten Anmerkung Rilkes über Rodin: »Es ist sehr schön, ihn arbeiten zu sehen. 
Der Zusammenhang seines Auges mit dem Ton. Man glaubt alle die Wege seines Blicks, die 
sicheren, schnellen, ein Netz in der Luft bilden zu sehen, darin sich das Ding immer mehr ver-
fängt.« (KA 4, S. 491).

33 »While the first drawings were concerned with a parallel between an enclosure and a 
human head, the later ones were concerned with aspects of picturing, recognition and identi-
fication implicit in the line being constructed.« (Zitiert nach KVH, S. 126). 

34 »I think that a part of the fruitfulness of these drawings in respect to other work has to 
do with their method of being built: they are not pictures or plans, but rather constitute some-
thing like a grammar. Somehow they were ›in anticipation‹.« (Ebd.).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 301

seine spätere skulpturale Arbeit zugewiesen. Die entscheidende Einsicht 
sei dabei jene in die Beziehung zwischen graphisch eingefaßtem Binnen-
raum und einfassendem Kontur gewesen,35 die Deacon nun wiederum 
mit dem Wechselverhältnis von »speaking« und »listening« in Bezug setzt. 
Nicht allein bestimmt er dabei Singen und Hören als einander entspre-
chende, »reciprocal activities«;36 indem er vielmehr die Körperöffnungen 
des Mundes und der Ohren gleichermaßen als Hohlräume betrachtet, 
zwischen welchen »sound«37 frei hin- und herwandere, entschlüsselt 
er, ganz im Sinne der Rilkeschen Vorstellung vom »Mund der Natur« 
(SaO I, S. 26), den Sprechakt als ein Echo: Auch der Singende re-soniert. 
In Rilkes Mythopoesie bedingt die Phantasie von der schöpfergöttlichen 
Allmacht des gesprochenen Wortes38 die vermeintliche Depotenzierung, 
tatsächlich aber die radikale Ermächtigung des Sprechenden zu dem In-
strument einer höheren Macht, deren Gewalt auf dieses übergeht: Der 
Tod des als »verlorener Gott« (ebd.) beschworenen Einen ist notwendig, 
um die »unendliche Spur« (ebd.) von dessen Schöpfungsmacht freizuset-
zen, auf daß deren Potenz in den hohlräumigen Mündern und Ohren 
der »Hörenden« (ebd.) aufgefangen werde.39 Eben diese frei flottierende, 
in dem befruchtenden Akt der Audition zu empfangende Zeugungskraft 
nennt Rilke in dem von Deacon zum Titel der Zeichnungen erwählten 
Schlüsselsatz des fünften Sonetts bei ihrem mythischen Namen: 

35 »The drawings seemed to show that what was enclosed had a relationship to the con-»The drawings seemed to show that what was enclosed had a relationship to the con-
tour.« (Ebd.).

36 Ebd.
37 »Mouths and ears are openings in the head. Both seem to imply resonance: sound 

comes out of and goes into hollowness.« (Ebd.).
38 Paul de Man hat der Rilkeschen Poetik des Hörens bekanntlich einen »reinen Pho-

nozentrismus« unterstellt, dessen »äußerste[ ] Figur« der orphische »Ohren-Gott[ ]« darstelle 
(de Man, Tropen [wie Anm. 17], hier: S. 63 und 87). Wie jedoch einerseits Wortklang und 
Schriftspur in Rilkes selbstentlarvender Produktionsästhetik des zu erhörenden Diktats unlös-
lich aneinander gebunden bleiben und die Wechselbeziehung zwischen diesen beiden sinn-
lichen Erscheinungsformen der Sprache in der optoakustischen Leitmotivik der »Sonette an 
Orpheus« denn auch virtuos durchgespielt wird, so gilt es andererseits, zur Erfassung von 
Rilkes grundlegender Ästhetik und Poetik des bewegten Raumes den phänomenologischen 
Aspekt einer spezifisch vierdimensionalen Räumlichkeit des Hörens hervorzuheben, die eine 
zur eigenen Rede ermündigende Resonanz allererst ermöglicht. 

39 In dem letztlich verworfenen Entwurf eines Schlußteils für ein im November 1915 in 
München verfaßtes Gedicht zu Dürers Holzschnittserie über die Apokalypse spricht Gott 
Selbst davon, »daß sich das verbreitete Gebrause« des Weltgeschehens »im muscheligen Ohr 
[sammele]«: »Sieh, in diesem Engen, Hingestellten / ordn ich das Gewühle meiner Welten: / 
das Vergehende geht in ihm vor.« (KA 2, S. 544).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster302

Errichtet keinen Denkstein. Laßt die Rose
nur jedes Jahr zu seinen Gunsten blühn.
Denn Orpheus ists. Seine Metamorphose
in dem und dem. Wir sollen uns nicht mühn

um andre Namen. Ein für alle Male
ists Orpheus, wenn es singt. Er kommt und geht. 
Ists nicht schon viel, wenn er die Rosenschale
um ein paar Tage manchmal übersteht?

O wie er schwinden muß, daß ihrs begrifft!
Und wenn ihm selbst auch bangte, daß er schwände.
Indem sein Wort das Hiersein übertrifft,

ist er schon dort, wohin ihrs nicht begleitet. 
Der Leier Gitter zwängt ihm nicht die Hände.
Und er gehorcht, indem er überschreitet. (SaO I, S. 5)40

II

Seine graphischen Reflektionen der akustischen Resonanz beförder-
ten in der Folgezeit auch Deacons skulpturale Experimente auf das 
Wechselverhältnis von Innen und Außen. Zunächst hatte er zeitgleich 
mit den von der Lektüre der Sonette beeinflußten Zeichnungen eige-
ne Keramiken gefertigt, in denen sich die graphisch konturierten Be-
hälterformen zu dreidimensionalen Gefäßen vergegenständlichen. Die 
1978/79 in den USA entstandenen keramischen und graphischen Ar-
beiten markieren nun im Hinblick auf die Plastik einen Wendepunkt 
in der werkbiographischen Entwicklung von Deacons Formensprache: 
Wie die biomorphen Gebilde der Zeichnungen jeweils von einer geo-
metrischen Figur ihren Ausgang nehmen, so läßt Deacon in den nach 
der USA-Reise gestalteten Skulpturen rechtwinklig-architektonische und 

40 In diesem Sonett bestimmt sich der Zyklus der 55 Gedichte selbst als ein buchstäblich 
antho-logischer Kranz von lautlich und leitmotivisch miteinander verflochtenen poetischen 
Rosen, die im Zuge des zwischen dem graphischen Gitterwerk der Schrift und dem phoneti-
schen Wortklang vermittelnden Rezeptionsprozesses auf- und je wieder verblühen.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 303

kurvig-organische Formen in ein spannungsvolles Wechselverhältnis zu-
einander treten. Die erste, unmittelbar nach der Rückkehr nach London 
entstandene Skulptur (Abb. 3.1), die 1980 fertiggestellt und, unbetitelt, 
in demselben Raum mit den an den Wänden aufgehängten Zeichnungen 
ausgestellt wurde, überführt die linearen Konturen der Graphik in eine 
filigrane Konstruktion aus verleimtem Holz und Stahl, die ihrerseits die 
durchlässige Außenwand eines dreidimensionalen organischen Gebildes 
plastisch konturiert und im offenen Raum dessen Volumen andeutet. In 
dem buchstäblichen Sinne einer Einschreibung ihrer Konturen in den 
Raum wäre diese Skulptur als eine ›graphische‹ bzw. ›choreo-graphische‹ 
Plastik zu bezeichnen. Die geometrische Grundlinie des Umkreises ge-
winnt hier dank unterschiedlich stark gebogener Durchmesserlinien die 
räumliche Tiefe eines netz- oder siebartigen Behälters, in dessen Mitte 
der Umriß eines Tropfens Flüssigkeit sich abzeichnet. Es mag scheinen, 
als habe erst das Gewicht des flüssigen Volumens die faserige Fläche des 
überdimensionierten kreisrunden Gewebes in die Tiefe gedrückt: Die 
raumbildende (Schwer-)Kraft, welche die von Holz- und Stahlleisten um-
schriebene Zeichnung in dieser Betrachtungsperspektive zur dreidimen-
sionalen Plastik formte, bliebe somit unsichtbar. Dieser Skulptur eignet 
dabei ebenjene »Freiheit«, welche Rilke schon in einem 1897 verfaßten 
Fragment der Graphik zugute- und vorbehält: Im Vergleich zu dem »Bild 
in seiner bunten breiten Plastik« stehe es der Zeichnung, »in welcher jede 
Linie Bewegung ha[be]« und »transitorisch erschein[e]«, »frei […], Gestal-
ten in einen unbestimmten Raum zu setzen« (KA 4, S. 35). Für den Leser 
der »Sonette an Orpheus« macht die zwischen dem Sichtbaren und dem 
Unsichtbaren vermittelnde Skulptur von 1979/80 zudem das rätselhafte 
Phänomen eines unfaßbaren, nur erahnten Volumens anschaulich, wie 
es das dritte Sonett des zweiten Teils des Zyklus den Spiegeln zuschreibt, 
indem es diese apostrophiert als 

[…] wie mit lauter Löchern von Sieben
erfüllte[ ] Zwischenräume der Zeit (SaO II, S. 3).41

41 Zu dem Motiv des Spiegels bei Rilke siehe Hellmuth Himmel: Das unsichtbare Spiegel-
bild. Studie zur Kunst und Sprachauffassung Rainer Maria Rilkes. Triest 1975. Ein Gedicht 
Rilkes vom März/April 1913 weist dem »Zwischenraum« eine explizit akustische Qualität 
zu, indem es diesen zu einer resonierenden »Muschel« erklärt, »[…] dran die Fuge / dröhnen 
w[e]rd[e] […]« (KA 2, S. 52).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster304

Abb. 3.1: Richard Deacon: »Untitled« (1979/80), 
verleimtes Holz und Stahl (290 × 275 cm), Saatchi Collection, London

Der Protagonist in Rilkes 1910 veröffentlichtem Roman-Experiment 
»Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge« wiederum wird über 
die den Spiegeln zugewiesene Scheidefunktion zwischen Sichtbaren und 
Unsichtbaren, Lebenden und Toten, belehrt: »›Man ist entweder drin 
[…] dann ist man nicht hier; oder wenn man hier ist, kann man nicht 
drin sein.‹« (KA 3, S. 537) Auf die irritierende Erfahrung einer paradoxen 
Gleichzeitigkeit und Gleichwertigkeit der konträren Empfindungen von 
Innen und Außen, Nähe und Entfernung, Selbst und Anderem zielt auch 
Deacons titellose Plastik von 1980, über die der Künstler 1982 in einem 
Interview sagt:

[A]s you move around it your body sensation changes from being distanced 
from the object to being enclosed by it. The two experiences being with-
in and being without – aren’t compatible. The disjunction is similar to the 
ways one experiences others. In terms of the sculpture, there is an analogy 
drawn between trying to come to terms with distance and closeness – spatial 
mea surements – and the other, to try to create equal respect for both posi-
tions.42

42 Zitiert nach KVH, S. 132.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 305

Die Unterscheidbarkeit zwischen Innen und Außen erscheint in Dea-
cons ›graphischer‹ Skulptur nun aber gerade aufgehoben: Zunächst ist 
mit der vielgliedrigen Konstruktion gleichsam ein tragendes Gerippe aus 
dem Körperinneren nach außen gestülpt, um nunmehr als transparen-
te, filigran gesponnene Außenhaut einen unsichtbaren Innenraum zu 
konturieren und bergend zu umspannen. Die tropfenförmige Öffnung 
in der Mitte des Netzwerkes wiederum gemahnt sowohl an ein austre-
tendes Körpersekret wie an eine absorptive Körperöffnung. Gerade die 
vermeintliche Leere dieses ausgesparten Zwischen-Raums zwischen den 
Gitterstäben deutet eine unfaßliche, schier undurchdringliche Fülle an. 
Während Rilke in der zeichnerischen Linie den Eindruck des Transito-
rischen vermittelt findet, so suggeriert der skulpturale Kontur bei Dea-
con die Durchgängigkeit und Durchsichtigkeit eines imaginären plasti-
schen Körpers, der sich dem Betrachter bzw. Begeher zugleich öffnet 
und verschließt. Wie die Zeichnungen von 1978/79 wirft diese Skulptur 
die Grundfragen auf, was eine Öffnung und was ein Einschluß sei: Die 
Gegenpole von »formation, […] clarification, actuality«, wie Deacon sie 
dem Einschluß zuschreibt, und jener »possibility«,43 als welche er die 
Öffnung definiert, halten einander hier in einem irisierenden Wechsel-
spiel in der Schwebe. 

Mit gänzlich anderen Mitteln stellt sich die Frage nach Öffnung und 
Einschluß angesichts der zweiten nach 1979 gefertigten plastischen Ar-
beiten Deacons (Abb. 3.2): Eine galvanisierte Stahlplatte ist hier in eine 
konische Trichterform mit zwei offenen Enden gebogen, die mögliche 
Ein- oder Ausgänge markieren und zugleich der Aufnahme wie der Aus-
sendung fähig scheinen. Vorbild dieser »dual relationships«,44 die auch 
die Arbeiten der von 1982 an entstehenden Werkgruppe mit dem Ti-
tel »Art for Other People« prägen, ist erneut das Schallplattenlogo »His 
Master’s Voice«. Deacon erklärt: 

In that image it isn’t clear whether the dog is listening or whether he is actu-
ally speaking, barking, into the loudspeaker horn. It could be either since the 
horn is both an amplifying and a listening instrument.45

43 Ebd., 126.
44 Ebd., 136.
45 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster306

Abb. 3.2: Richard Deacon: »Untitled« (1980), 
galvanisierter Stahl und Beton, (138 × 374 × 138 cm)

So auch sei eine jede Öffnung »as much receiving as offering«, und eine 
jegliche Gefäßform könne als »either emptying or filling«46 betrachtet 
werden. Im Sinne der in den »Sonette[n] an Orpheus« entfalteten Wech-
selbeziehung von Singen und Hören gilt auch von den im Anschluß 
an Deacons Zeichnungen entstehenden Skulpturen: »Resonance and 
equivalence are central preoccupations.«47 Deacon bedient sich hier des 
zweiseitigen Leitkonzepts der Resonanz, um auch und gerade mit den 
Mitteln der Plastik das Verhältnis zwischen Innen und Außen zu son-
dieren, das vordringlich an der neuralgischen Körperschwelle der Sin-
nesorgane virulent wird: Mit »For Those Who Have Ears« (Abb. 4.1), 
»Falling On Deaf Ears« (Abb. 4.2) oder »Blind, Deaf and Dumb« ent-
stehen in den Jahren 1983 bis 1985 Skulpturen, welche die das mensch-
liche »Sinnenbewußtsein«48 prägende Dualität von psychophysischem 
Körperinneren und Um-Welt mittels eines großformatigen organischen 
Formenvokabulars nunmehr explizit an dem Grenzfall der menschlichen 
Sinne – und hier insbesondere des auditiven Sinnes – erfahrbar machen.

46 Ebd., 137.
47 Ebd. In einem Wortspiel pointiert Deacon, für die Skulpturen seien »structure, surface, 

shape and volume« zugleich »the means of making and the makings of meaning« (ebd.).
48 Rudolf zur Lippe: Sinnenbewußtsein. Grundlegung einer anthropologischen Ästhetik, 

Reinbek b. Hamburg 1987.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 307

Abb. 4.1: Richard Deacon: »For Those Who Have Ears # 2« (1983), 
verleimtes Holz (273 × 400 × 110 cm), Tate Gallery, London

Abb. 4.2: Richard Deacon: »Falling On Deaf Ears # 1« (1984), galvanisierter Stahl, 
Leinwand (125 × 290 × 110 cm), Museum of Modern Art, New York

So besteht die Skulptur »Blind, Deaf and Dumb« konsequenterweise aus 
zwei komplementären Teilen, deren einer für einen geschlossenen Ga-
lerieraum und deren anderer zur Exposition unter freiem Himmel kon-
zipiert ist. Die Differenzierung in Innen- und Außenraum, die zugleich 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster308

auf das philosophische Theorem einer Dichotomie von schwerfälliger 
Materie und frei umherschweifendem Geist anspielt, wird nun aber er-
neut gezielt unterlaufen: 

 
Abb. 5.1: Richard Deacon: »Blind, Deaf and Dumb # 1« (1985), 

Zink, bemalter Stahl mit Schrauben (370 × 800 × 380 cm), 
Sammlung Thomas Amman, Zürich

Abb. 5.2: Richard Deacon: »Blind, Deaf and Dumb # 2« (1985), 
laminiertes Holz (310 × 860 × 98 cm) 
Kroller Muller Museum, Niederlande

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 309

Die indoor-Version mit multiplen, geschwungenen Konturen aus dünnen, 
laminierten Holzleisten bildet in ihrer filigranen Beweglichkeit ein luftig-
leichtes Gegengewicht zu der klaren architektonischen Rahmensetzung 
des Ausstellungsraumes (Abb. 5.1), wohingegen die durch milchige Fen-
sterscheiben hindurch (un-)sichtbare outdoor-Version aus miteinander 
vernieteten, rechtwinkligen Stahlbalken zwar massiv auf dem Erdboden 
zu lasten scheint, dem sie umwandernden Betrachter aber mit jedem 
Schritt neue Perspektiven darbietet (Abb. 5.2).

Das subversive Spiel einer Umkehrung von Innen und Außen betrei-
ben Rilkes »Sonette an Orpheus« ihrerseits mit spezifisch rhetorischen 
Mitteln: Bereits in dem programmatischen Eingangsgedicht bestimmt 
sich der Zyklus kraft der evokativen Vergegenwärtigung der orphischen 
Sangeskunst als eine die sicht- und greifbare Natur transzendierende, 
bedeutungstragende phonetische Klangstruktur, deren gattungspoetolo-
gisch normierte Tektonik im Ohr der Rezipienten sich auf- bzw. einzu-
richten strebt:

Da stieg ein Baum. O reine Übersteigung!
O Orpheus singt! O hoher Baum im Ohr!
Und alles schwieg. Doch selbst in der Verschweigung
ging neuer Anfang, Wink und Wandlung vor.

Tiere aus Stille drangen aus dem klaren
gelösten Wald von Lager und Genist; 
und da ergab sich, daß sie nicht aus List
und nicht aus Angst in sich so leise waren,

sondern aus Hören. Brüllen, Schrei, Geröhr
schien klein in ihren Herzen. Und wo eben
kaum eine Hütte war, dies zu empfangen,

ein Unterschlupf aus dunkelstem Verlangen
mit einem Zugang, dessen Pfosten beben, – 
da schufst du ihnen Tempel im Gehör. (SaO I, S. 1)49 

49 Siehe zu diesem Sonett auch d. Verf., »Tempel im Gehör«. Zur Eigenbewegtheit des 
Klinggedichts am Beispiel des ersten der »Sonette an Orpheus« von Rainer Maria Rilke. In: 
Matthias Buschmeier/Till Dembeck (Hg.): Textbewegungen 1800/1900. Würzburg 2007, 
S. 354–373.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster310

Die Eröffnung eines akustischen Zeitraums im Anheben einer singenden 
Stimme, die zu Anfang des Gedichts in dem dreimaligen, in Alliteration 
und Assonanz fortgeführten Ruf der Interjektion »O« in actu nachvoll-
ziehbar wird, ist hier in die Klang-Bilder eines organisch aufsteigenden 
»Baum[s] im Ohr« bzw. eines architektonischen »Tempel[s] im Gehör« 
gefaßt, die eine äußerliche Gestaltform bzw. ein begehbares Gebäude ins 
Körperinnere über- und eintragen. Die rhetorische Umkehr-Figur der 
Katachrese, die jeweils einen gestaltlosen innerlichen Vorgang oder Zu-
stand in den sicht- und greifbaren Außenraum bzw. ein sinnlich-konkre-
tes Äußerliches in das psychophysische Innere wendet, stellt eine zentrale 
Operation der späten und spätesten Poetik Rilkes dar. Richard Deacon 
hat diese in dem ersten Sonett initiierte Ein-Wendung in einer 1983/84 
angefertigten Skulptur aus galvanisiertem Stahl, laminiertem Holz und 
Leinwand mit dem Titel »Tall Tree In The Ear« gestaltet (Abb. 6), die nun 
ihrerseits das in dem Sonett beschworene Ineinander von vegetativem 
Organismus (in einer durch ein dreigliedriges Stahlgerüst umrissenen 
Birnenform) und menschlichem Gehör (plastisch konturiert durch den 
umhäuteten Umriß einer Ohrmuschel) als umkehrbar präsentiert: Zwar 
ist die anorganisch-silbern glänzende Stahlkonstruktion in ihrer aufwärts 
gebogenen, geradezu auf-gehobenen Schwere räumlich auf den Umriß 
der Ohrmuschel aufgesetzt, als würde das Gehör durch die harmonisch 
gegliederte Klangstruktur durchstoßen. In perspektivisch gewendeter 
Sicht aber kann es gleichermaßen scheinen, als erwüchse das durch die 
Ohrmuschel bezeichnete Hörvermögen selbst erst aus dem Klang, um 
dessen Ein- und Vorgabe seinerseits zu ›über-steigen‹. Mit dem wech-
selseitigen Bedingungsverhältnis der »reciprocal activities«50 des Singens 
und des Hörens beschreibt das (perspektivisch) offene Gebilde dieser 
abermals ›graphisch‹ zu nennenden Plastik in der verwundenen Kompo-
sition von Stahlgerüst und mit Leinwand umhäuteter Holzfigur zugleich 
auch die Konkurrenz von architektonischer Konstruktion und organi-
scher Struktur, welcher in Rilkes erstem Sonett in der Überführung des 
»Baum[s] im Ohr« in einen »Tempel im Gehör« (SaO I, S. 1) auch gat-
tungspoetologische Relevanz zufällt.51 

50 Zitiert nach KVH, S. 126.
51 Das Verhältnis zwischen der Wachstumsform des Baumes und der elaborierten Archi-

tektur des Tempels in Rilkes Sonett korrespondiert jenem zwischen zwei komplementären 
Wesenszügen der lyrischen Gattung: der rhythmisch-melodischen Lautstruktur und Aus-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 311

Abb. 6: Richard Deacon: »Tall Tree In The Ear« (1983/84), 
galvanisierter Stahl, verleimtes Holz, Leinwand (308 × 105 × 205 cm)

drucksdynamik auf der einen und der metrisch und tektontisch regulierten generischen Form 
auf der anderen Seite, wie August Wilhelm Schlegel sie metaphorisch in dem Zusammenspiel 
von Wasserfluß und Tempelbau umschrieben hat. So definiert Schlegel das Lyrische in sei-
ner Berliner Poetik-Vorlesung vom Wintersemester 1803/04 als das »Wasser der Poesie«, des-
sen Fluß in der »in sich zurückgekehrte[n] […] Form« des Sonetts zu »festere[r] Gestaltung« 
gelange (August Wilhelm Schlegel: Geschichte der romantischen Literatur. In: Ders.: Kriti-
sche Schriften und Briefe. Hg. von Edgar Lohner. Bd. 4. Stuttgart 1965, S. 185–194, hier: 
S. 193).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster312

III

Worauf sowohl Deacons skulpturale als auch Rilkes poetische Strategi-
en einer unlöslichen Verquickung der menschlichen Erfahrungsräume 
von Innen und Außen zielen, läßt sich mit einem berühmten Neologis-
mus aus einem im August/September 1914 verfaßten Gedicht Rilkes als 
»Weltinnenraum« (KA 2, S. 113)52 benennen. Der paradoxale Vorstoß auf 
die Innenseite der Welt bzw. in die Welthaltigkeit des Inneren impliziert 
zweierlei: zum einen das Gebot zur anverwandelnden Ein-Wendung der 
Außenwelt ins Innere, zum anderen die Utopie eines bergend-geborge-
nen Binnenraumes inmitten des unbegrenzten Äußeren. Die Einsicht 
in den energetischen Wechselbezug zwischen einer vermeintlich in sich 
geschlossenen, unteilbaren Entität und dem diese umgebenden, raum-
zeitlichen Kontinuum aber hatte Rilke in Auseinandersetzung mit der 
Plastik Rodins gewonnen. In seinem Vortrag über den Bildhauer vom 
Juli 1907 spricht Rilke den Skulpturen Rodins das Verdienst zu, dem 
Betrachter als »eine wesentliche Eigenschaft plastischer Dinge« (KA 4, 
S. 462) eine »vielfach abgewandelt[e]«, »ganz klar bestimmte[ ] Oberflä-
che« (ebd.) vor Augen zu führen, welche schließlich erst die eigentliche 
Leistung der plastischen Kunst ermögliche: »die Erwerbung des Rau-
mes« kraft der »Erwerbung und Aneignung des Lichts« (KA 4, S. 462f.), 
respektive des von diesem geleiteten betrachtenden Blicks. Bereits in sei-
ner Ende 1902 fertiggestellten Auftragsmonographie über Rodin hatte 
Rilke die modellierte Oberfläche der Skulpturen, ihr ›modelé‹, als den 
eigentlichen Gegenstand der plastischen Arbeit herausgestellt. In der Er-
lebnisperspektive des forschenden Beobachters schreibt Rilke dort von 
der Oberflächenstruktur der Plastiken: 

Sie bestand aus unendlich vielen Begegnungen des Lichtes mit dem Dinge, 
und es zeigte sich, daß jede dieser Begegnungen anders war und jede merk-
würdig. An dieser Stelle schienen sie einander aufzunehmen, an jener sich 
zögernd zu begrüßen, an einer dritten fremd an einander vorbeizugehen; 

52 Die vierte Strophe dieses fünfstrophigen Gedichts lautet: »Durch alle Wesen reicht der 
eine Raum: / Weltinnenraum. Die Vögel fliegen still / durch uns hindurch. O, der ich wachsen 
will, / ich seh hinaus, und in mir wächst der Baum.« (KA 2, S. 113) Um die in der Forschung 
vielfach unterschlagene Temporalität und Dynamik der Rilkeschen Raumkonzeptionen zu 
betonen, spricht Beda Allemann zurecht von Rilkes »Weltinnenzeitraum« (Allemann, Zeit und 
Figur [wie Anm. 31], S. 24; Hervorh. d. Verf.).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 313

und es gab Stellen ohne Ende und keine, auf der nicht etwas geschah. Es gab 
keine Leere. (KA 4, S. 411)

Von der Dramatik, die dieser »Begegnung[ ]« von Licht bzw. Betrachter-
blick und dem Glanz des blitzenden, vermeintlich zurück- (oder zuerst) 
blickenden Steins innewohnen kann, zeugt eines der berühmtesten Ge-
dichte Rilkes: das Sonett »Archaïscher Torso Apollos«53 vom Frühsom-
mer 1908. Es eröffnet den zweiten Teil des zweiteiligen Zyklus jener 
»Neue[n] Gedichte«, welche, unter dem prägenden Eindruck der bilden-
den Kunst Rodins und Cézannes, zwischen 1902/03 und dem August 
1908 großenteils in Paris entstehen. Neben dem sehend machenden Licht 
sucht Rilke in der Rodin-Monographie auch die Rolle des unsichtbaren 
Leitmediums der Luft zu ergründen: In dem »Bestreben […], die Luft so 
nahe als möglich an die Oberfläche seiner Dinge heranzuziehen«, habe 
Rodin bisweilen »den Stein geradezu in ihr aufgelöst« (KA 4, S. 447). So 
scheine »der Marmor« mancher Skulpturen »nur der feste, fruchtbare 
Kern zu sein und sein letzter leisester Kontur schwingende Luft« (ebd.). 
In demselben Sinn rühmt Rilke bei einem Spaziergang mit dem Meister 
durch dessen Garten in Meudon bei Paris im September 1905 eine dort 
aufgestellte Buddha-Statue als »le centre du monde«.54 Das vom Sommer 
1908 datierende Schlußstück der »Neue[n] Gedichte« apostrophiert den 
titelgebenden »Buddha in der Glorie« denn auch als »Mitte aller Mitten, 
Kern der Kerne«, dessen »Schale« »im Unendlichen« (KA 1, S. 586) liege. 
Für die durch Luft und Licht vermittelte energetische Wechselbeziehung 
zwischen Gestalteinheit und Weltraum prägt Rilke den kinetischen Be-
griff des ›Bezugs‹, der zu einem Schlüsselkonzept der »Sonette an Or-
pheus« avancieren wird.55 Nach dem Vorbild der Plastik fokussiert Rilke 

53 Das Sonett lautet: »Wir kannten nicht sein unerhörtes Haupt, / darin die Augenäpfel 
reiften. Aber / sein Torso glüht noch wie ein Kandelaber, / in dem sein Schauen, nur zurückge-
schraubt, // sich hält und glänzt. Sonst könnte nicht der Bug / der Brust dich blenden, und im 
leisen Drehen / der Lenden könnte nicht ein Lächeln gehen / zu jener Mitte, die die Zeugung 
trug. // Sonst stünde dieser Stein entstellt und kurz / unter der Schultern durchsichtigem Sturz 
/ und flimmerte nicht so wie Raubtierfelle; // und bräche nicht aus allen seinen Rändern / aus 
wie ein Stern: denn da ist keine Stelle, / die dich nicht sieht. Du mußt dein Leben ändern.« 
(KA 1, S. 513) Die reiche Rezeptionsgeschichte dieses Gedichts in Philosophie, Kunsttheorie 
und in den bildenden Künsten bedürfte einer eigenen Darstellung.

54 Rainer Maria Rilke/Auguste Rodin: Der Briefwechsel und andere Dokumente zu Rilkes 
Begegnung mit Rodin. Mit Abbildungen. Hg. von Rätus Luck. Frankfurt a. M. 2001, S. 111.

55 So heißt es in dem zwölften Sonett des ersten Teils des Zyklus: »Heil dem Geist, der uns 
verbinden mag; / denn wir leben wahrhaft in Figuren. / Und mit kleinen Schritten gehn die 
Uhren / neben unserm eigentlichen Tag. // Ohne unsern wahren Platz zu kennen, handeln wir 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster314

die Beziehung und dynamische Bezugnahme von Einzelnem und All, 
Innen und Außen bis in seinen Grabspruch56 hinein immer wieder an 
dem Beispiel gefäßartiger Formen wie der (Rosen-)Blüte oder, wiederum 
nach deren Modell, der aufnahmebereiten, offenen Hand.57 So fordert 
das Schlußgedicht des ersten Teils der »Neue[n] Gedichte«, »Die Ro-
senschale« von Neujahr 1907, dazu auf, »die Bewegung in den Rosen« 
(KA 1, S. 509) zu sehen:

Gebärden von so kleinem Ausschlagswinkel,
daß sie unsichtbar blieben, liefen ihre
Strahlen nicht auseinander in das Weltall. (Ebd.)

Sieben Jahre vor Schöpfung des Begriffs »Weltinnenraum« (KA 2, S. 113) 
empfiehlt dieses Gedicht die offene Rosenblüte als Modell der in den 
Welt-Raum hineingestellten, sich entäußernden menschlichen Ek-si-
stenz: »Sich-enthalten«, so erklärt es, heiße nichts anderes als »die Welt 
da draußen […] in eine Hand voll Innres zu verwandeln« (KA 1, S. 510). 
Während Rilke in der Rodin-Monographie beschreibt, wie »die Ränder 
der Formen […] das Licht wie Schalen [sammeln] und […] fortwährend 
leise über[fließen]« (KA 4, S. 447), sieht ein im August 1907 verfaßtes 
Gedicht über »Das Rosen-Innere« seinerseits »Innenraum« aus den »offe-
nen Rosen« (KA 1, S. 569) in den umgebenden (Zeit-)Raum fließen und 
diesen verwandeln. 

Im Übergang von der bis 1910 andauernden mittleren zur späten und 
spätesten Werkphase erfährt Rilkes Konzeption des dynamischen Kör-
per-Raum-Bezugs eine entscheidende Umorientierung von der Fokussie-
rung des je schon kaum faßlichen energetischen Geschehens im Umkreis 

aus wirklichem Bezug. / Die Antennen fühlen die Antennen, / und die leere Ferne trug […]« 
(SaO I, S. 12).

56 Rilkes im Oktober 1925 verfaßtes Epitaph lautet: »Rose, oh reiner Widerspruch, Lust, 
/ Niemandes Schlaf zu sein unter soviel / Lidern.« (KA 2, S. 394).

57 Die ästhetische Modellfunktion der Gefäßform vermittelte sich Rilke freilich schon vor 
der Begegnung mit Rodin an der russischen Ikone, deren Oval er in einem Aufsatz über »Rus-
sische Kunst« von Anfang 1900 als eine »schöne, schlichte Schale« feiert, »die immer groß 
genug [sei], alles zu halten, auch den Überfluß« (KA 4, S. 155). Nach dem Vorbild der Ikone 
konzipiert Rilke im Rahmen seiner zwei Monate später niedergeschriebenen Lesenotizen zu 
Friedrich Nietzsches »Geburt der Tragödie« auch die Strophen des Volksliedes – und mit die-
sen jene des Gedichts – als »Schalen« und »Gefäße« (KA 4, S. 161), welche der Dichter einer in 
»rauschenden Rhythmen« zu erlauschenden »wandernden Kraft« – einer auditiv erfahrenen 
Inspiration mithin – entgegenhalten müsse, auf daß diese ihre »goldenen Fäden« durch das 
textuelle »Gewebe lenke[ ]« (KA 4, S. 167).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 315

plastischer, sicht- und greifbarer Oberflächen hin zu einer Durchmessung 
der Kraftfelder des gestaltlosen Raumes auf den ephemeren Bewegungs-
kurven des konstruktiven Blicks oder eines kinästhetisch geleiteten Spür-
sinns.58 Die Rilkes später Poetik zugrundeliegende Wende in ein Unsicht-
bares, das in imaginären Projektionen umrissen wird und vorübergehende 
Faßlichkeit erlangt, kann an den hier als ›choreo-graphisch‹ bezeichneten 
Skulpturen Deacons nachvollziehbar werden: In der skulpturalen wie zu-
vor schon in der graphischen Konturierung von (Zwischen-)Räumen ist 
die dreidimensionale Gefäßform, die Rilke an der Oberflächenstruktur 
von Rodins Plastiken entdeckt und zum ästhetischen wie auch existentiel-
len Modell erhebt, gleichsam entkernt und zu einer buchstäblich offenen 
Konstruktion abstrahiert, die Innen und Außen umkehrbar macht und 
in kongenialer Entsprechung zu Rilkes rhetorischen Figuren und Tropen 
der Inversion das Außen des Inneren bzw. das Innen des Außen vor Au-
gen führt. Auf ein unbesetztes Gravitationszentrum der Bewegungsord-
nung des Weltalls zielt ein im Oktober 1924 verfaßtes Spätgedicht Rilkes 
mit dem Titel »Mausoleum«, das den Aufenthaltsort des dereinst dem 
Körper entbundenen »Dichterherz[ens]« in dem (wind-)stillen Herzstück 
der vorüberziehenden Lüfte imaginiert: 

Wo aber, wo, das […] sang,
[…]
das Dichterherz?
: Wind,
unsichtbar,
Windinnres. (KA 2, S. 385)59

Im Sinne dieses Grabesgedichts stellt sich Rilke in seinem ein Jahr spä-
ter niedergelegten Testament die »Bewegung [s]einer Seele, aufs Offe-

58 Ein fragmentarisches Gedicht vom Juli 1912 etwa beginnt mit dem elliptischen Satz: »O 
die Kurven meiner Sehnsucht durch das Weltall, / und auf jedem Strei fen meines Wesens / 
hingeschleudert. […]« (KA 2, S. 40).

59 Das an die verstorbene Wera Ouckama Knoop gerichtete vorletzte Sonett des zwei-
ten Teils der »Sonette an Orpheus« führt seinerseits die tänzerische Bewegung wie auch die 
Klangdichtung des Zyklus selbst auf eine »unerhörte« – dem Körperbewußtsein jedoch einge-
prägte, im Tanz zu entfaltende – »Mitte« (SaO II, S. 28) zurück. Von der »nach dem Gehör […] 
geh[e]n[den]« (ebd.) Tänzerin heißt es dort: »Du wußtest noch die Stelle, wo die Leier / sich 
tönend hob –; die unerhörte Mitte.« (Ebd.).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster316

ne zu«,60 in Aussicht. Den Tod des Dichters am 29. Dezember 1926 
antizipierend hält seine späteste Lyrik auf das u-topische ›Innere‹ jenes 
›Offenen‹ zu, welches die im Februar 1922 entstandene achte Duineser 
Elegie als den »reinen Raum« bestimmt, »in den die Blumen / unendlich 
aufgehn« (DE VIII, S. 15f.). Um dieses »Offene« (ebd., S. 2) sich er-
schließen zu können, sei dem Menschen die Revision jenes fatalen Akts 
nötig, welcher ihm – im Gegensatz zur bewußtlosen »Kreatur« (ebd., 
S. 1) – je schon »die Sicht verstell[e]« (ebd., S. 25): die Re-Vision der 
bewußtseinsmäßigen Zweiteilung der Wirklichkeit in die (körper-)räum-
lichen Kategorien von Innen und Außen sowie in die zeit(räum)lichen 
Kategorien von Vergangenheit und Zukunft. Die Überwindung dieser 
Dualitäten, deren Entstehung er mit Lou Andreas-Salomé auf den Ur-
schock der körperseelischen Aus-Setzung bei der Entbindung aus dem 
Mutterleib zurückführt,61 sucht Rilke immer wieder neu mittels jener 

60 Zitiert nach Rainer Maria Rilke: Briefe an Nanny Wunderly-Volkart. Im Auftrag der 
Schweizerischen Landesbibliothek und unter Mitarbeit von Niklaus Bigler besorgt durch 
Rätus Luck. Bd. 2. Frankfurt a. M. 1977, Beilage 12, S. 1192f., hier: S. 1192.

61 In einem der »Drei Briefe an einen Knaben«, die Lou Andreas-Salomé im Februar 1914 
für den Sohn einer Freundin niedergeschrieben hat, weist sie dem nicht gesäugten Tier eine 
Sicherheit in der Außenwelt zu, die das aus dem Mutterleib entbundene Geschöpf niemals 
erreichen könne. In dem Brief heißt es: »Daß eine Menge Wesen, die aus draußen ausgesetz-
tem Samen hervorgehen, das zum Mutterleib haben, dieses weite erregbare Freie, – wie müs-
sen sie ihr ganzes Leben lang sich drin heimisch fühlen […]; denn dieser selbe Raum hat sie ja 
empfangen und ausgetragen, sie kommen gar nie aus seiner Sicherheit hinaus. Bis beim Vogel 
alles ein wenig ängstlicher wird und vorsichtiger. Sein Nest ist schon ein kleiner, ihm von der 
Natur geborgter Mutterschoß, den er nur zudeckt, statt ihn ganz zu enthalten. Und auf ein-
mal, als wär es draußen nicht mehr sicher genug, flüchtet sich die wunderbare Reifung ganz 
hinein ins Dunkel des Geschöpfs und tritt erst an einer späteren Wendung zur Welt hervor, 
sie als eine zweite nehmend und den Begebenheiten der früheren, innigeren, nie mehr ganz zu 
entwöhnen. (Rivalität zwischen Mutter und Welt … )« (zitiert nach KA 4, S. 693). Rilke kom-
mentiert: »[D]ieses immer weiter Hineinverlegtsein des entstehenden Geschöpfs aus der Welt 
in die Innen-Welt. Daher die reizende Lage des Vogels auf diesem Wege nach Innen […]. So 
ist er dasjenige von den Tieren, das zur Außenwelt eine ganz besondere Gefühlsvertraulich-
keit hat, als wüßte er sich mit ihr im innigsten Geheimnis. Darum singt er in ihr, als sänge er 
in seinem Innern, darum fassen wir einen Vogellaut so leicht ins Innere auf, […] ja er kann 
uns, für einen Augenblick, die ganze Welt zum Innenraum machen, weil wir fühlen, daß der 
Vogel nicht unterscheidet zwischen seinem Herzen und dem ihren. – Einerseits wird nun dem 
Tierischen und Menschlichen viel zugewonnen durch die Hineinverlegung des ausreifenden 
Lebens in einen Mutterleib: denn er wird um soviel mehr Welt, als draußen die Welt Betei-
ligung an diesen Vorgängen einbüßt […], andererseits: (aus meinem Taschenbuche […], die 
Frage:) ›Woher stammt die Innigkeit der Kreatur‹ […]: aus diesem Nicht-im-Leibe-Herange-
reiftsein, das es mit sich bringt, daß sie eigentlich den schützenden Leib nie verläßt. (Lebens-
lang ein Schoßverhältnis hat.)« (KA 4, S. 693f.) In Rilkes achter Duineser Elegie vom Februar 
1922 – die sich zudem auch auf die Rom-Vorträge des Münchner Kosmikers Alfred Schuler 
sowie auf die physiognomische Schrift »Zahl und Gesicht« von Rudolf Kassner bezieht, dem 
diese Elegie gewidmet ist, – heißt es schließlich: »O Seligkeit der kleinen Kreatur, / die immer 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 317

kinetischen Gedankenfigur zu initiieren, welche den charakteristischen 
rhetorischen Operationen seiner Lyrik zugrundeliegt: mittels einer fort-
laufenden »Umkehr der Räume« (KA 2, S. 396), wie ein im November 
1925 verfaßtes Gedicht sie dem numinosen Klang eines asiatischen 
Gongs zuspricht und als den »Entwurf / innerer Welten im Frein« (ebd.) 
spezifiziert.62 Während das Schlußgedicht des ersten Teils der »Sonette 
an Orpheus« vom Februar 1922 die »Hörenden« kraft ihres Vermögens 
zur Resonanz zu einem »Mund der Natur« (SaO I, S. 26) ermächtigt, so 
evoziert das Gedicht vom November 1925 umgekehrt die Akustik des 
Gongs als einen 

[…] Klang, 
der, wie ein tieferes Ohr,
uns, scheinbar Hörende, hört. (KA 2, S. 396)

Hier werden nicht mehr die Klang Empfangenden und Resonierenden 
zu selbst Sprechenden und Singenden begabt; vielmehr finden sich, über 
die Volte einer »Umkehr« der Instanzen von Subjekt und Objekt hinweg, 
die vermeintlich »Hörende[n]« zu Gehörten entmächtigt, deren eigenes 
Sinnesvermögen an den lautlichen Emanationen eines höheren Hören-
den – respektive eines »tiefere[n] Ohr[es]« (KA 2, S. 396) – versagt. 

IV

Die Fähigkeit hingegen, noch das optisch und haptisch Inkommensurable, 
Nicht-mehr-Sicht- und Greifbare, zu erfassen, schreibt Rilke in der we-
nige Tage nach dem ersten Teil der »Sonette an Orpheus« im Februar 
1922 vollendeten zehnten Duineser Elegie dem Gehör der Toten zu, von 
welchen es in der zehn Jahre zuvor verfaßten ersten Elegie heißt, sie sen-
deten eine »ununterbrochene Nachricht, die aus Stille sich bilde[ ]« und 
im »Wehende[n]« zu »höre[n]« sei (DE I, S. 59f.). Anfang 1911 hatte Rilke 

bleibt im Schooße, der sie austrug; / o Glück der Mücke, die noch innen hüpft, / selbst wenn sie 
Hochzeit hat: denn Schooß ist alles.« (DE VIII, S. 52–55).

62 Zu der zentralen Bedeutung, welche die Gedankenfigur sowie die rhetorischen Opera-
tionen der Umkehr von räumlichen, zeitlichen und hierarchischen Ordnungen in Rilkes Werk 
innehaben, siehe d. Verf.: »Umkehr der Räume«. Rainer Maria Rilkes Poetik der Bewegung 
(noch unveröffentlichte Dissertationsschrift).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster318

Ägypten bereist und, in einer Mondnacht, den Sphinx von Giseh besich-
tigt oder vielmehr erhört. In einem Brief vom 1. Februar 1914 an die Pia-
nistin Magda von Hattingberg schildert Rilke sein damaliges Erlebnis:

[E]s brauchte eine ganze Weile, bis sie [Rilkes Augen] es überstanden, jenes 
Wesen faßten, den Mund, die Wange, die Stirn leisteten, an denen Mond-
licht und Mondschatten von Ausdruck zu Ausdruck überging. Wie viele Mal 
schon hatte mein Aug diese ausführliche Wange versucht; sie rundete sich 
dort oben so langsam hin, als wäre in jenem Raume Platz für mehr Stellen 
als hier unter uns. Und da, als ich sie eben wieder betrachtete, da wurde ich 
plötzlich, auf eine unerwartete Weise ins Vertrauen gezogen, da bekam ich sie 
zu wissen, da erfuhr ich sie in dem vollkommensten Gefühl ihrer Rundung. 
Ich begriff erst einen Augenblick hernach, was geschehen war. Denken Sie, 
dieses: Hinter dem Vorsprunge der Königshaube an dem Haupte des Sphinx 
war eine Eule aufgeflogen und hatte langsam, unbeschreiblich hörbar in der 
reinen Tiefe der Nacht, mit ihrem weichen Flug das Angesicht gestreift: und 
nun stand auf meinem, von stundenlanger Nachtstille ganz klar gewordenen 
Gehör der Kontur jener Wange, wie durch ein Wunder, eingezeichnet.63

Die Reflexion auf die Möglichkeiten der intersensuellen Übersetzung 
von Sinneseindrücken bildet eine werkbiographische Konstante der 
ästhetischen Überlegungen Rilkes insbesondere hinsichtlich der Frage 
nach einer physiologischen Grundlage des künstlerischen Stilmittels der 
Synästhesie. Zu dessen Rechtfertigung äußert bereits der 22jährige im 
März 1898 in einem in Prag gehaltenen Vortrag mit dem programmati-
schen Titel »Moderne Lyrik« die Überzeugung, 

[d]ie Wissenschaft [sei] ganz gewiß unterwegs, festzustellen, daß alle diese 
Erscheinungen [Töne und Farben] peripherische Schwingungen darstell[t]
en, welche, von einem gemeinsamen Zentrum ausgehend, uns nur deshalb 
andersartig zum Bewußtsein k[ä]men, weil unsere beschränkten Organe im-
mer nur Stücke dieses weiten Kreises wahrzunehmen vermö[cht]en (KA 4, 
S. 79).

Die Kunst könne der Wissenschaft auf dem Weg der Erkenntnis »voraus-
gehen« (ebd.): Indem gerade Dichter wie schon E. T. A. Hoffmann etwa 
die Farbe »als Mittel« einsetzten, »gewisse von ihrer sinnlichen Absicht ver-
schiedene, meist dunkle Gefühlswirkungen hervorzubringen«, oder um-
gekehrt »Tönen unwillkürlich gewisse Farbennüancen […] unter leg[t]en«, 
brächten sie 

63 Rainer Maria Rilke: Briefwechsel mit Benvenuta [Magda von Hattingberg]. Hg. von 
Magda von Hattingberg. Vorwort und Anmerkungen von Kurt Leonhard. Eßlingen 1954 (im 
Folgenden: Ben), S. 24f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 319

in jedem Unvoreingenommenen […] ganz zarte Glocken zu leisem beglük-
kenden Erwachen […] und [deckten] helle Perspektiven auf[ ] wie alte Träu-
me oder Erinnerungen (KA 4, S. 78f.). 

Noch ein im August 1919 verfaßter zweiteiliger Aufsatz Rilkes, dem die 
Verlegerin Katharina Kippenberg nach einer Begriffsprägung im Text 
selbst den Titel »Ur-Geräusch« verliehen hat, zielt auf das »[W]under[ ]« 
einer »zugleich einsetzende[n] Befähigung und Leistung aller Sinne«, wie 
es zum einen in der »Geistesgegenwart und Gnade der Liebe«, zum an-
deren auf der »übernatürlichen Ebene […] des Gedichtes« (KA 4, S. 703) 
sich ereigne. Als das interkulturell gültige Modell einer Dichtung, »an 
deren Entstehung die fünf Sinne einen gleichzeitigeren und gleichmäßi-
geren Anteil« hätten als in der abendländischen Tradition, führt Rilke 
hier die arabische Lyrik an, in der »die mit fünf Hebeln gleichzeitig an-
gegriffene Welt [jeweils] unter einem bestimmten Aspekt« (ebd., S. 702f.) 
zur Erscheinung gebracht werde. Die Poetik der Sinne, die Rilke im 
zweiten Teil dieses Aufsatzes entwickelt, nimmt ihren Ausgang von einer 
selbstgefertigten Zeichnung (Abb. 7).64 Rilke erläutert: 

Stellt man sich das gesamte Erfahrungsbereich der Welt, auch seine uns über-
treffenden Gebiete, in einem vollen Kreise dar, so wird es sofort augenschein-
lich, um wieviel größer die schwarzen Sektoren sind, die das uns Unerfahr-
bare bezeichnen, gemessen an den ungleichen lichten Ausschnitten, die den 
Scheinwerfern der Sensualität entsprechen. (KA 4, S. 703)

Die nötige Arbeit »an einer Erweiterung der einzelnen Sinn-Gebiete« 
bestritten »Forscher[ ]« und »Künstler« (ebd., S. 704) in konstruktiver 
Konkurrenz zu einander. Doch während einerseits der durch 

die Erwerbung des Mikroskops, des Fernrohrs und so vieler, die Sinne nach 
oben oder unten verschiebender Vorrichtungen […] gewonnene Zuwachs 
sinnlich nicht durchdrungen, also nicht eigentlich »erlebt« werden k[ö]nn[e] 
(KA 4, S. 704), 

so bleibe es zwar andererseits dem Künstler vorbehalten, die 

fünffingrige Hand seiner Sinne zu immer regerem und geistigerem Griffe 
[zu] entwickel[n] […], nur daß seine […] Leistung, da sie ohne das Wunder 

64 Zu Rilkes Poetik der Sinne und speziell zu dem Aufsatz »Ur-Geräusch« siehe Silke Pase-
walck: »Die fünffingrige Hand«. Die Bedeutung der sinnlichen Wahrnehmung beim späten 
Rilke. Berlin/New York 2002.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster320

zuletzt nicht möglich [sei], ihm nicht erlaub[e], den persönlichen Gebietsge-
winn in die aufgeschlagene allgemeine Karte einzutragen (KA 4, S. 704).

Eingedenk der je spezifischen Beschränkungen der naturwissenschaft-
lichen wie der poetischen Recherche will Rilke nun gerade als Dichter 
die »Anregung« zu einem technischen »Experiment«65 geben, welches 
»unter [den] so seltsam abgetrennten Bereichen [der Sinne] die schließ-
lich dringende Verbindung her[ ]stellen« (KA 4, S. 704) könne. Aus dem 
Physikunterricht erinnert Rilke einen von den Schülern selbstgebastel-
ten Phonographen, der, »[s]prach oder sang jemand in den Schalltrichter 
hinein«, die empfangenen »Tonwellen« auf einer Wachswalze verzeich-
nete und, »ließ man gleich darauf den eifrigen Zeiger seinen eigenen 
(inzwischen durch einen Firnis befestigten) Weg wieder verfolgen« (ebd., 
S. 699f.), die Zeichnung auch wieder in Schall zurückverwandelte. Ent-
gegen seiner eigenen Vermutung sollte Rilke jedoch nicht »dieser selb-
ständige, von uns abgezogene und draußen aufbewahrte Klang unver-
geßlich bleiben […], sondern jene der Walze eingeritzten Zeichen« (ebd., 
S. 700): Deren »unvergessene[ ] Spuren« seien ihm »[v]ierzehn oder fünf-
zehn Jahre« später während einer Anatomie-Vorlesung an der Pariser 
École des Beaux-Arts beim Anblick der »Kronen-Naht« (ebd., S. 701)66 
eines menschlichen Schädels in den Sinn gekommen. Seither steige ihm 
»immer wieder der Antrieb auf[ ], aus dieser damals unvermittelt wahr-
genommenen Ähnlichkeit den Absprung zu nehmen zu einer ganzen 
Reihe von unerhörten Versuchen« (ebd.). Was konkret ihm »innerlich 
vorgeschlagen« (ebd.) werde, sei dieses: 

Die Kronen-Naht des Schädels (was nun zunächst zu untersuchen wäre) 
hat – nehmen wirs an – eine gewisse Ähnlichkeit mit der dicht gewundenen 
Linie, die der Stift eines Phonographen in den empfangenden rotierenden 
Zylinder des Apparates eingräbt. Wie nun, wenn man diesen Stift täuschte 
und ihn, wo er zurückzuleiten hat, über eine Spur lenkte, die nicht aus der 
graphischen Übersetzung eines Tones stammten [sic!], sondern ein an sich 
und natürlich Bestehendes –, gut: sprechen wirs nur aus: eben (z. B.) die 
Kronen-Naht wäre –: Was würde geschehen? Ein Ton müßte entstehen, eine 
Ton-Folge, eine Musik … 

65 Rainer Maria Rilke/Katharina Kippenberg: Briefwechsel. Wiesbaden 1954 (im Folgen-
den: KK), S. 378.

66 Der anatomische Fachbegriff für die aus einer dünnen Schicht faserigen Bindegewebes 
bestehende, Kronen- oder Kranznaht genannte Wachstumslinie zwischen Stirnbein und Schei-
telbeinen lautet ›sutura coronalis‹. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 321

 Gefühle –, welche? Ungläubigkeit, Scheu, Furcht, Ehrfurcht –: ja, welches 
nur von allen hier möglichen Gefühlen? verhindert mich, einen Namen vor-
zuschlagen für das Ur-Geräusch, welches da zur Welt kommen sollte … 
 Dieses für einen Augenblick hingestellt: wasfür, irgendwo vorkommende 
Linien möchte man da nicht unterschieben und auf die Probe stellen? Wel-
chen Kontur nicht gewissermaßen auf diese Weise zu Ende ziehen, um ihn 
dann, verwandelt, in einem anderen Sinn-Bereich herandringen zu fühlen? 
(KA 4, S. 702)

Abb. 7: Rainer Maria Rilke: Handzeichnung von Phonographen 
und Sinnenkreis zum Aufsatz »Ur-Geräusch« (1919), 

Rilke-Archiv der Schweizerischen Landesbibliothek, Bern 

Es ist zutiefst bezeichnend für Rilkes Poetik des in die subjektiven Erfah-
rungswelten von Innen und Außen geteilten Raumes, daß mit der Kro-
nennaht ausgerechnet eine auf der Scheidewand dieser beiden Welten 
sichtbare, die allmähliche Verhärtung der Front bezeichnende Linie einen 
imaginären Vorstoß in das buchstäblich »[U]nerhörte[ ]« (KA 4, S. 701) 
anregt. Rilkes Lektüre der anatomischen Sutur des Schädels – »diese[s] 
besondere[n], gegen einen durchaus weltischen Raum abgeschlossene[n] 
Gehäus[es]« (ebd.) – im Sinne des phonographischen Konturs eines »Ur-
Geräusch[es]« (ebd., S. 703), welches dem Knochengerüst gleichsam als 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster322

vitale Lebensformel eingeschrieben wäre, ist durch das Erhorchen der 
Wangenlinie des Sphinx’ auf der Ägyptenreise von Anfang 1911 bedingt. 
Das nächtliche Hörerlebnis an der ägyptischen Grabesstätte erweist sich 
vor diesem Hintergrund als die Keimzelle jener Poetik einer Einlagerung 
der Welt in das Gehör, welche Rilke im Februar 1922 unter die mythi-
sche Sangesherrschaft des Orpheus stellen wird. Von der »Nachtstille«67 
auch in einem kultischen Sinne gereinigt und einem Höheren aufgetan, 
wird die imaginäre Zeichenfläche des Ohres von andrängenden Schall-
wellen beschriftet, die der Streifzug der weichen Eulenfeder in Gang ge-
setzt hat. In der elf Jahre nach der Ägyptenreise vollendeten zehnten 
Elegie, deren mythopoetische Szenerie Rilke als »eine Spiegelung des 
Nillandes in die Wüstenklarheit des Toten-Bewußtseins«68 entschlüsselt 
hat, sind es die allegorische Figur einer Klage und ein Jungverstorbener, 
die sich in einer Mondnacht einem »Grab-Mal« nähern, das, »[b]rüder-
lich jenem am Nil«, schließlich selbst als »der erhabene Sphinx« (DE X, 
S. 74f.) kenntlich wird. Während der Blick des Jünglings »im Frühtod / 
schwindel[t]« und das Gesicht des Sphinx’ nicht zu »erfa[ssen]« (ebd., 
S. 80f.) vermag, »scheucht« das in dem Halbdunkel, dem Zwischenreich 
von Leben und Tod, geübte »Schaun« (ebd., S. 81) der Klage eine Eule 
hinter der Königshaube des Monuments hervor. Von dieser Eule nun 
heißt es in der Elegie:

[…] Und sie, 
streifend im langsamen Abstrich die Wange entlang,
jene der reifesten Rundung,
zeichnet weich in das neue 
Totengehör, über ein doppelt
aufgeschlagenes Blatt, den unbeschreiblichen Umriß. 
(DE X, S. 80–87)

In demselben Sinn einer Be-Zeichnung des Gehörs hatte Rilke bereits in 
einem Brief vom 8. April 1921 an Baladine Klossowska erklärt, daß ihm 
»jeder Gedanke erst wirklich w[e]rd[e]«, wenn er sich diesen »auch in 
klanglichen Aequivalenten darstellen k[ö]nn[e], ihn auf eine reinste Ge-

67 Ben 25.
68 B 899.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 323

hörfläche projizierend«.69 Hier wird offenbar, in welchem Maße die Ril-
kesche Poetik des Hörens je schon als eine zwiefältige bzw. vielmehr in-
tegrale Sinneslehre konzipiert ist: Die Vorstellung vom Gehör als einem 
»doppelt / aufgeschlagene[n] Blatt« (DE X, S. 86f.) weist die Audition als 
einen genuin phono-graphischen Akt aus, der in diesem Fall durch den Be-
rührungskontakt von Eulenflügel und Stein vermittelt wird.70 Im Sinne 
der optisch-haptischen Begreifbarkeit der Rodinschen Plastik hatte die 
schon im November 1915 in München verfaßte vierte Duineser Elegie 
»den Kontur / des Fühlens« (DE IV, S. 17f.) auf eine jeweils »von außen« 
(ebd., S. 18) herandringende Formkraft zurückgeführt, welcher ein dem 
Material selbst unterstellter, immanenter Formtrieb71 freilich verschlos-
sen bleibe. Im generischen Klagegestus heißt es in der vierten Elegie: 

[…] Wir kennen den Kontur
des Fühlens nicht: nur, was ihn formt von außen. 
(DE IV, S. 17f.)

In dem »Weltinnenraum« (KA 2, S. 113) der Audition, in der Intimität 
des halb geöffneten, halb geschlossenen Ohrs, gelangt jener »Kontur / 
des Fühlens« nunmehr als ein ›Kontur des Hörens‹ ins Sinnenbewußt-
sein. Als Medium des intersensuellen Übertragungsvorgangs, der den 
Jüngling mit dem phonographischen Mal des Sphinx’ zeichnet und in 
die orphische Welt der Toten initiiert, fungieren die nur in der Stille 

69 Rainer Maria Rilke/Merline [Baladine Klossowska]: Correspondance 1920–1926. Hg. 
von Dieter Bassermann. Zürich 1954 (im Folgenden: Mer), S. 311f. In einem wenige Wochen 
zuvor ebenfalls auf Schloß Berg am Irchel verfaßten Brief an Klossowska hatte Rilke noch »die 
schöne Fontäne« gerühmt, die seinem Gehör dort »das Maß aller Geräusche« (Mer, S. 311) 
vorgegeben habe. Um so bitterer klagt er in dem Brief vom 8. April über den enervierenden 
Lärm eines nahegelegenen elektrischen Sägewerks: »Diese Zerstörung des reinen Gehörs ist 
so fürchterlich für mich, weil mir jeder Gedanke erst wirklich wird, wenn ich ihn mir auch 
in klanglichen Aequivalenten darstellen kann, ihn auf eine reinste Gehörfläche projizie rend; 
mein Gehör so fremdlings überfüllt zu finden, ist nicht anders, als sollte ich auf ein über und 
über be kritzeltes und beflecktes Papier schreiben – –.« (Ebd., S. 311f.).

70 Die ›Graphie‹ ist somit wörtlich als der haptische ›Ein-Druck‹ einer Gravur zu verste-
hen. 

71 In dem Anfang November 1908 in Paris verfaßten »Requiem für eine Freundin« – Paula 
Modersohn-Becker, die Rilke um 1900 in Worpswede kennengelernt hatte und deren Arbeits-
weise und Werk die Begegnung mit Rodin und die Rezeption Cézannes für ihn vorwegge-
nommen und vorgeprägt haben – heißt es in direkter Apostrophe der verstorbenen Male-
rin: »Denn Das verstandest du: die vollen Früchte. / Die legtest du auf Schalen vor dich hin / 
und wogst mit Farben ihre Schwere auf. / Und so wie Früchte sahst du auch die Fraun / und 
sahst die Kinder so, von innen her / getrieben in die Formen ihres Daseins.« (KA 1, S. 416, 
V. 74–79).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster324

und »reinen Tiefe der Nacht«72 zu empfindenden Schallwellen, welche 
die Berührung des Eulenflügels in Bewegung setzt, auf daß ihr Andrang 
von der nächtlich-reinen Zeichenfläche des Gehörs aufgenommen wer-
de. Initiales Schlüsselmoment des phonographischen Schreibakts auf 
der »Gehörfläche«73 aber ist der Streifzug der Vogelfeder entlang des 
plastischen Konturs des monumentalen Antlitzes. In dem durch den 
Nachtraum hindurch übertragenen Geräusch wird die Reibung laut, die 
beim »Abstrich« (DE X, S. 83) zwischen dem abgleitenden weichen Ge-
fieder und dem Widerstand der steinernen Oberflächentextur entsteht: 
Der Eulenflügel funktioniert hier wie die Nadel eines Grammophons 
bzw. wie der rückwärtsgeleitete Stift eines Phonographen. Der Feder-
strich nimmt just insofern an der optisch-haptischen »Rundung« (DE X, 
S. 84) der Wange des Sphinx’ Maß und Modell, als er deren Umrißlinie 
im Reibungskontakt verlautbart: Die beidseitige Be-Rührung kommt 
dem An-Schlagen eines Instruments gleich, wie Rilke es in einem wenige 
Wochen nach dem Gedicht auf den Gong im Dezember 1925 verfaßten 
Gedicht mit dem Titel »Musik« ausruft. Es ist das letzte einer langen Rei-
he von Gedichten Rilkes über und an die Musik. In Anspielung sowohl 
auf das pythagoräische Modell der Sphärenharmonie als auch auf die ro-
mantische Utopie von der zu singen anhebenden Welt heißt es in dessen 
erster Strophe im metrischen Rhythmus des jambischen Fünfhebers:

Schlag an die Erde: sie klingt stumpf und erden,
gedämpft und eingehüllt von unsern Zwecken.
Schlag an den Stern: er wird sich dir entdecken! 
(KA 2, S. 398)

Während die zehnte Elegie auf die phonographische Einzeichnung der 
Wangenlinie des Sphinx’ im Gehör zielt, spekuliert das späte Musik-
Gedicht einerseits auf die Versichtbarung des Schalls in dem distanzie-
renden Raum des perspektivischen Sehens, andererseits auf die ent-fer-
nende Lautwerdung des Lichts im Innern des Ohrs:

72 Ben 25. In einem Brief an Katharina Kippenberg vom 17. August 1919 schildert Rilke 
die Empfindung, »wie unser Gehör sich ausgegossen ha[be] und ein reiner Becher [sei] […], 
der sich anfüll[e] mit den durchhörigen Geräuschen der Nacht« (KK, S. 367).

73 Mer, S. 312.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 325

[…] Töne strahlen.
Und was hier Ohr ist ihrem vollen Strome,
ist irgendwo auch Auge: diese Dome
wölben sich irgendwo im Idealen. 

Irgendwo steht Musik, wie irgendwo
dies Licht in Ohren fällt als fernes Klingen … 
Für unsre Sinne einzig scheint das so
getrennt … Und zwischen dem und jenem Schwingen
schwingt namenlos der Überfluß … […] (KA 2, S. 398f.)

Die schon in dem Vortrag über »Moderne Lyrik« von 1898 vorgebrach-
te Hypothese, 

daß alle […] Erscheinungen peripherische Schwingungen darstell[t]en, wel-
che, von einem gemeinsamen Zentrum ausgehend, uns nur deshalb anders-
artig zum Bewußtsein k[ä]men, weil unsere beschränkten Organe immer nur 
Stücke dieses weiten Kreises wahrzunehmen vermö[cht]en (KA 4, S. 79), 

ist hier zu dem Ideal eines Organs fortentwickelt, welches Ohr und Auge 
zugleich wäre und Licht und Schall in einem wahrnähme. Das konkrete 
instrumentelle Modell des An-Schlagens wiederum weist den lautwerden-
den Klang als das Erzeugnis der beid- und wechselseitigen Rührung und 
Schwingung von Schlägel und Schlagfläche aus: als ein Phänomen der 
Resonanz. Vor diesem Hintergrund entdeckt sich der in Rilkes lyrischem 
Spätwerk eröffnete orphische Kosmos des Hörens als ein von wechselsei-
tiger Kontiguität der Körper getragenes Ordnungsgefüge des Angerührt- 
bzw. Angeschlagenwerdens und Mit-Tönens. Intimes Kernmoment der 
Audition bleibt dabei eine innige Berührung, welche die für das optische 
wie für das haptische Maßnehmen unerläßliche Distanz auf der Innenflä-
che eines halb geöffneten Hohlraumes im Körperinneren ein-holt. 

V

Die der Audition immanente Erotik, die Zeugungskraft des Tones bzw. 
die produktive Empfänglichkeit des Ohres, hat Rilke in dem zweiten 
Gedicht des ersten Teils der »Sonette an Orpheus« in der allegorischen 
Figur eines Mädchens gestaltet, das »aus d[ ]em einigen Glück von Sang 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster326

und Leier« hervorgeht, um sich im Ohr des Hörenden »ein Bett« (SaO I, 
S. 2) zu machen. Das Sonett lautet:

Und fast ein Mädchen wars und ging hervor
aus diesem einigen Glück von Sang und Leier
und glänzte klar durch ihre Frühlingsschleier
und machte sich ein Bett in meinem Ohr.

Und schlief in mir. Und alles war ihr Schlaf.
Die Bäume, die ich je bewundert, diese 
fühlbare Ferne, die gefühlte Wiese
und jedes Staunen, das mich selbst betraf.

Sie schlief die Welt. Singender Gott, wie hast
du sie vollendet, daß sie nicht begehrte,
erst wach zu sein? Sieh, sie erstand und schlief.

Wo ist ihr Tod? O, wirst du dies Motiv
erfinden noch, eh sich dein Lied verzehrte? – 
Wo sinkt sie hin aus mir? … Ein Mädchen fast … 
(SaO I, S. 2)74

Die latente Gewaltsamkeit der akustischen Vereinnahmung des Körper-
inneren durch den penetrierenden Klang ist hier zu der Allmacht eines 
Wesens im Ohr gewendet, welches, jenseits der Grenze von Leben und 
Tod, der Welt sich im Schlaf ermächtigt. In der Figur des Mädchens 
im Ohr, das mit der sanglichen Befruchtung des Gehörs ersteht, offen-
bart sich die Audition als Akt einer wechselseitigen Vereinnahmung und 
Durchdringung von Hörbarem und Hörendem, Welt und Gehör – und 
damit wiederum als ein Prozeß der Resonanz, in dessen Zuge Innen 
und Außen zur Übereinstimmung gelangen. Die Erfahrung eines sol-
chen Ein-Klangs hat Rilke, in Erinnerung an seine beiden Aufenthalte 

74 Das Glück der audio-oralen Begattung bzw. Empfängnis rühmt auch ein im November/
Dezember 1923, fast zwei Jahre nach dem Zyklus der Sonette, verfaßter Gedichtentwurf Ril-
kes, welcher der Weinernte einen »[…] von der gebenden Rebe zur Schale / überklingende[n] 
Übertrag« zuschreibt, der sich »[s]chließlich […] in empfangenden Munden« zu einem »Gehör 
[…] für den vollendeten Traubenton« (KA 2, S. 298) wandele. Der Entwurf schließt mit den 
Versen: »Wovon ward die tragende Landschaft [der Weinberge] entbunden? / Fühl ich die 
Tochter? Erkenn ich den Sohn?« (Ebd.)

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 327

auf Capri 1906/07 und 1908, in einer zweiteiligen autobiographischen 
Aufzeichnung mit dem Titel »Erlebnis« beschrieben, die Anfang 1913 
im spanischen Ronda entstanden ist. In deren zweitem Teil heißt es von 
dem in Er-Perspektive eingeführten Protagonisten:

Er gedachte der Stunde in jenem […] südlichen Garten (Capri), da ein Vo-
gelruf draußen und in seinem Innern übereinstimmend da war, indem er 
sich gewissermaßen an der Grenze des Körpers nicht brach, beides zu ei-
nem ununterbrochenen Raum zusammennahm, in welchem, geheimnisvoll 
geschützt, nur eine einzige Stelle reinsten, tiefsten Bewußtseins blieb. Da-
mals schloß er die Augen, um in einer so großmütigen Erfahrung durch den 
Kontur seines Leibes nicht beirrt zu sein, und es ging das Unendliche von 
allen Seiten so vertraulich in ihn über, daß er glauben durfte, das leichte Auf-
ruhn der inzwischen eingetretenen Sterne in seiner Brust zu fühlen. (KA 4, 
S. 668f.)

Jene »eine Stelle reinsten, tiefsten Bewußtseins«, welche hier als das »ge-
heimnisvoll geschützt[e]« Innerste eines durch den Vogelruf akustisch er-
schlossenen Raumkontinuums vorgestellt wird, beschwört das vorletzte, 
direkt an die verstorbene Wera gerichtete Gedicht des zweiten Teils der 
»Sonette an Orpheus« als

[…] die Stelle, wo die Leier 
sich tönend hob –; die unerhörte Mitte (SaO II, S. 28).

Was hier aufgerufen wird, ist der nicht zu verortende utopos eines aller-
ersten, des ›Ur-Geräusches‹, welchem auch die Klangdichtung der Sonet-
te selbst sich entbindet. In dem mythisch belegten Akt der Zergliederung 
des Sängerleibes ist diese raumzeitliche Stelle unwiederbringlich »ver-
loren[ ]« (SaO I, S. 26) gegangen – aufgelöst in jene »unendliche Spur« 
(ebd.) einer der Natur immanenten Akustik, die das fünfte Sonett des 
ersten Teils des Zyklus identifiziert: 

[…] Ein für alle Male
ists Orpheus, wenn es singt. […] (SaO I, S. 5)75

75 Von einem der eruierbaren Urheber- und mithin der Autorschaft entbundenen Sin-
gen läßt Rilke den nicht namentlich genannten Helden (Odysseus) des Gedichts »Die Insel 
der Sirenen« vom August/September 1907 berichten, welches, wie zahlreiche der »Neue[n] 
Gedichte«, die hier gleichfalls mythische Anspielung (nur) im Titel trägt. Von den Matrosen 
heißt es in diesem Gedicht, sie wüßten, »[…] daß es dort auf jenen / goldnen Inseln manchmal 
sing[e] – […]« (KA 1, S. 516; Hervorh. d. Verf.). 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster328

In dem mythopoetischen Kosmos des Orphischen hört auch das den 
schöpfergöttlichen Signaturen der Organismen zu entlockende »Ur-Ge-
räusch« (KA 4, S. 702) noch auf den Einen Namen. Während die tech-
nisch betriebene Konversion von »irgendwo vorkommende[n] Linien« 
in »eine Ton-Folge« (ebd.) spekulativ bleibt, hebt der anderthalb Jahre 
nach Rilkes »Anregung zum Experiment«76 verfaßte Zyklus der Sonette 
an, die »unendliche Spur« (SaO I, S. 26) des in die Natur eingegangenen 
Sanges in dem dichterischen Medium bedeutungstragender Sprachlaute 
im Genre des Klinggedichts zu vertonen – auf daß das Formenvokabu-
lar organisch-vegetativer Strukturen wie des Baumes und künstlerisch-
elaborierter, (archi-)tektonischer Bauformen wie des Tempels (oder des 
Sonetts selbst) in der Phono-Graphie andrängender Schallwellen dem 
Ohr der Hörenden sich einpräge.77 

Die unter das Motto des »[e]in für alle Male« (SaO I, S. 5) singenden 
Orpheus’ gestellten Zeichnungen Richard Deacons lassen sich vor dem 
Hintergrund der Rilkeschen Sinneslehre als graphische Konturierung 
ebenjener Umrißlinien betrachten, in welchen die sicht- und greifbare 
Formenwelt für Rilke auf der imaginären Zeichenfläche des Gehörs faß-
lich wird. Es ist die Grundtendenz einer konstruktiven Abstraktion, in 
deren spezifisch transitorischer Ästhetik die Zeichnungen und die im An-
schluß entstandenen ›graphischen‹ Plastiken Deacons mit der Poetik der 
spätesten Lyrik Rilkes übereinkommen: Der mythische Name des Or-
pheus steht bei beiden jeweils für ein Innen und Außen gleichermaßen 
umfassendes raumzeitliches Kontinuum, dessen energetischer Strom der 
Bildung distinkter Körper sowie der Differenzierung der menschlichen 
Sinne generativ vorausgeht.78 An den durch graphische Linien oder 
skulpturale Konturen umrissenen Formen Deacons wird anschaulich, 

76 KK, S. 378.
77 Das phonographische Doppelwesen der Lautsprache im allgemeinen sowie die zweifa-

che, optoakustische Erscheinungsform des tektonisch gegliederten Klinggedichts im besonde-
ren reflektieren Rilkes Sonette neben dem Klang-Bild vom »Tempel im Gehör« (SaO I, S. 1) in 
einer weiteren rhetorischen Figur der räumlichen Umkehrung und der synästhetischen Ver-
wandlung: in der Vorstellung vom »Sternbild unsrer Stimme« (ebd., S. 8), welches der flüch-
tige, energetische »Hauch« des zwischen »Klage« und »Rühmung« vermittelnden Sonetts »in 
den Himmel« (ebd.) zeichne.

78 Zu dem Kontext der epochalen Faszination amaterieller Energien, in den die kinetische 
Ästhetik und Poetik des späten Rilke einzuordnen ist, vgl. Christoph Asendorf: Ströme und 
Strahlen. Das langsame Verschwinden der Materie um 1900. Gießen 1989.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 329

worauf Rilkes Gebilde im Gehör zielen: auf die konstruktive Potenz 
von ›Schwingungen‹, welche zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, 
Werden und Vergehen, Leben und Tod vermitteln. Die altgriechische 
Vorstellung der Metamorphose versteht Rilke dabei als einen in moder-
nen Zeiten technisch beschleunigter Abstraktion und Entsinnlichung der 
Lebenswelt an den Künstler sich stellenden Auftrag der »Verwandlung« 
(DE IX, S. 70), wie die im Februar 1922 vollendete neunte Elegie ihn 
formuliert: 

Erde, ist es nicht dies, was du willst: unsichtbar
in uns erstehn? – Ist es dein Traum nicht,
einmal unsichtbar zu sein? – Erde! unsichtbar!
Was, wenn Verwandlung nicht, ist dein drängender 

Auftrag? (DE IX, S. 67–70)

In einem vielzitierten Brief an seinen polnischen Übersetzer Witold Hu-
lewicz, den Rilke im November 1925 in zeitlicher Nähe zu den späten 
Gedichten »Gong« und »Musik« niedergeschrieben hat, betont er insbe-
sondere die (in der Forschung oftmals vernachlässigte) progressive Ten-
denz dieses Verwandlungsprozesses. Er erklärt: 

[U]nsere Aufgabe ist es, diese vorläufige, hinfällige Erde uns so tief, so lei-
dend und leidenschaftlich einzuprägen, daß ihr Wesen in uns »unsichtbar« 
wieder aufersteht. Wir sind die Bienen des Unsichtbaren. Nous butinons éperdument le 
miel du visible, pour l’accumuler dans la grande ruche d’or de l’Invisible. Die »Elegien« 
zeigen uns an diesem Werke, am Werke dieser fortwährenden Umsetzun-
gen des geliebten Sichtbaren und Greifbaren in die unsichtbare Schwingung 
und Erregtheit unserer Natur, die neue Schwingungszahlen einführt in die 
Schwingungs-Sphären des Universums. (Da die verschiedenen Stoffe im 
Weltall nur verschiedene Schwingungsexponenten sind, so bereiten wir, in 
dieser Weise, nicht nur Intensitäten geistiger Art vor, sondern wer weiß, neue 
Körper, Metalle, Sternnebel und Gestirne.)79

Es ist ein Spiel der fortgesetzten Transformationen zwischen dem Ge-
genständlich-Konkreten und einem durchaus nicht unsinnlichen, frei zu 
gestaltenden Abstrakten, welches Rilke dem modernen Künstler hier 
aufträgt. Mit dem physikalischen Konzept der zwischen Unsichtbarem 
und Sichtbarem bzw. zwischen Geist und Körper, Innen und Außen, 
Individuum und Universum vermittelnden Schwingung erhebt er nichts 

79 B 898.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster330

anderes zur Leitvorstellung seiner späten, kinetischen Ästhetik als das 
Kernmoment der akustischen Resonanz bzw. des psychophysisch erre-
genden Mit-Schwingens. Die Metapher des Bienenstocks – ein Verweis 
auf die 1901 erschienene Schrift »La Vie des Abeilles« (›Das Leben der 
Bienen‹) des belgischen Dramatikers und Philosophen Maurice Maeter-
linck – bestimmt gerade das (notwendig abstrahierende) Kunstwerk als 
den bevorzugten Ort einer Läuterung des Lebendigen zu seiner genu-
inen Essenz. In der Bienenwabe, deren geometrische Form dem Honig 
als Sammelstätte dient, veranschaulicht sich sowohl die konturierende 
Kraft der Graphik als auch die evokative Kraft der Lyrik: Wie jene aus 
dem feinen Netz der Linien eine plastische Form hervortreten oder, wie 
Deacon sagt, sich verfangen läßt, so versucht diese, durch den freien 
Klangzeitraum der (graphisch verzeichneten) Sprachlaute in der Asso-
ziation der Hörer den vollen sinnlichen Gehalt des Benannten auf- und 
wachzurufen. Der zwiefältig-integrale Modus, den der späte Rilke für 
die angestrebte »leidend[e] und leidenschaftlich[e] [E]in[ ]präg[ung]«80 der 
Welt ins Innere vorsieht, ist jener der Phono-Graphie, wie er sie dem Akt 
des Hörens zuschreibt – und wie das dichterische Medium der Laut-
schrift sie je schon leistet. Die unter das Motto des allzeit und allerorts 
singenden Orpheus gestellten Zeichnungen Richard Deacons, deren fei-
nes Liniennetz dem betrachtenden Auge eine nachzuzeichnende Gestalt 
vorgibt, machen in dieser Hinsicht die »[A]ufersteh[ung]«81 des Irdischen 
in der von Rilke imaginierten Einprägung phonographischer Umrisse 
im Gehör vorstellbar: In den mehrdeutigen, transparenten graphischen 
Formen zeichnen sich mit dem Gefäß des aufnehmenden Organs zu-
gleich auch die unfaßliche Dichte und transitorische Fülle der wahrge-
nommenen Klangphänomene ab. So ist es letztlich die von Rilke auf die 
Wand des resonierenden Hohlraums im Innern des Ohrs projizierte Zei-
chenfläche, deren Beschriftung auf Deacons Blättern einsichtig werden 
kann: Im Namen des Orpheus gewinnt das Hören selbst hier Kontur. 

80 Ebd.
81 Ebd.

Der Abdruck der Zeichnungen und der Photographien von Skulpturen Richard Deacons 
erfolgt mit freundlicher Genehmigung des Künstlers selbst sowie des Kunstvereins Hanno-
ver, des Verlagshauses Phaidon Press Limited und der Galerie Thomas Schulte, Berlin.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder der Finsternis? 331

Gerhard Kaiser

Kinder der Finsternis?
Adolf Muschgs Roman »Kinderhochzeit« 

Das müsste gar eine schlechte Kunst sein, die sich auf einmal fassen ließe, deren 
Letztes von demjenigen gleich geschaut werden könnte, der zuerst hereintritt.

Goethe, Wanderjahre II,3

Adolf Muschgs »Kinderhochzeit« liegt wie ein unübersichtliches Ge-
birgsmassiv im literarischen Gelände. Der Roman ist ein Alterswerk 
und zugleich die Eröffnung eines völlig neuen Kapitels; die Summe ei-
ner vieljährigen Autorschaft, und doch ungleich mehr als die verbrei-
terte Strömung seiner erprobten Erzählkunst. Sie bewährt sich auch 
hier, aber indem sie sich abarbeitet an einem widerständigen, in seinen 
Elementen auseinanderstrebenden, hoch brisanten und aktuellen Stoff. 
Muschg schmilzt Geschichte und Geistesgeschichte längst vergangener 
Jahrhunderte in Biographien und Erfahrungswelten ein, die sich zwi-
schen Hitlerherrschaft und globalisierter Gegenwart erstrecken. Ein 
dichtes, zuweilen angestrengtes Spiel der Verweisungen bis in entlegene 
Bildungsstoffe und ins eigene frühere Werk durchzieht den Text, der 
sich einer Fülle epischer Darstellungsmöglichkeiten bedient. Sie reichen 
vom lockeren, anschaulichen Erzählen bis zu knappen und sentenziösen 
Dialogen, denen das zugrunde liegende Geschehen hinzuimaginiert wer-
den muß. Es lockt ein Labyrinth für neugierige und geduldige Leser, die 
bereit sind, einen geradezu barocken Romanaufbau mit Prolog, Epilog 
und Dokumenten-Anhang zu goutieren und sich schrittweise in komple-
xe Zusammenhänge hineinzutasten.1 

1 Im Folgenden beziehen sich Zahlen in Klammern auf die Romanausgabe, Frankfurt 
a. M. 2008. Einige wichtige Beobachtungen am Text verdanke ich meiner Schülerin Gisela 
Geiger, vor allem den Hinweis auf Adolf Muschgs »Gegenzauber« von 1967. Hier tritt als 
Erzähler der Abiturient Klaus Marbach auf, und seine Kindheit und Schülerzeit erinnern auf-
fällig an die Herkunftsgeschichte des Historikers Klaus Marbach in »Kinderhochzeit«, ohne 
doch mit ihr identisch zu sein. Hier wie dort gibt es die gründerzeitliche Villa »Soldanella«, 
wohin der Erzähler des früheren Romans – wie der spätere Historiker Marbach – schon als 
Kind aus der Öde seines Elternhauses mit unbefriedigter Mutter und fremdgehendem Vater 
ausweicht in eine Wohngemeinschaft ewiger Studenten und ›verkrachter‹ Genies. Die Erzäh-
lung Marbachs von dieser Wohngemeinschaft, ihrem »Gegenzauber« gegen die ›hehre‹ Wert-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Kaiser332

Die Urszene

Labyrinthe sind kunstvoll angelegt, und je kunstvoller, um so schwerer 
ist der Punkt zu finden, auf den hin und von dem her sie organisiert 
sind. In »Kinderhochzeit« ist er exzentrisch in einem Appendix versteckt 
(539–541), in dem der Deutsche Iring Selber, die Zentralfigur des Ro-
mans, als Erwachsener die Vergewaltigung seiner Mutter durch Solda-
ten der Roten Armee gegen Ende des Zweiten Weltkriegs schriftlich er-
innert. Muschgs Darstellung ist erschütternd und verfremdend zugleich, 
denn sie spricht von einem irrwitzigen Geschehen in einer weithin mi-
nimalistischen Sprache. Sie findet ihren Ton gleich im ersten Satz. Da 
steht: »Wir waren nicht mit den Nachbarn weggegangen«, statt des in 
Nachkriegsdeutschland üblichen und die Sache besser treffenden: ›Wir 
waren nicht vor den Russen geflohen‹. Diese minimalistische Sprache 
besitzt gleichwohl eine große Spannweite von der klassischen Schlank-
heit sachlicher Berichtsprosa (»Sie bewegten sich in einer Schützenlinie, 
Maschinenpistolen im Anschlag, auf unser Haus zu«) bis zu fast klischee-
haften Wendungen (»bange Minuten«, »Nun kam der Keller an die Rei-
he«, der Vater »kämpfte« »in Schlesien«, »Der Geschützlärm grollte«). 
Weiter finden sich Slang (einer »kam [beim Vergewaltigen] nicht mehr 
dran«), inselhaft bewahrte Kindheitsredeweise ( »sagte die Mutter«, »was 
nicht böse klang«), die Stimme des Man (»Doch die Russen liebten Kin-
der«) und endlich die formelhafte Erbauungssprache Kanaans, wie sie 
in Herrnhut gepflegt wurde (»es steht in Gottes Hut«, »auch die Feinde 
sind seine Kinder«).

Die Welt des Krieges, der Gewalt, des Zorns bricht hier in eine Sphä-
re sanfter und leiser, aber starker religiöser Innerlichkeit ein, denn die 

ordnung und die ›unsauberen‹ Praktiken des ›Establishments‹, das sie in phantasievollem Spiel 
mit dessen eigenen Waffen schlägt, macht den Roman aus. Die Schilderung vom Triumph 
und der Implosion dieser Gruppierung gesellschaftskritischer Utopisten und »Nichtsnutze‹ 
ergibt eine satirisch-sentimentalisch gesehene Schweizer Variante der westlichen Jugendbe-
wegung der 1960er Jahre. Motive aus diesem Zusammenhang wie das des sexuellen Miß-
brauchs, der ödipalen Bindung und sogar das Stichwort der Kinderhochzeit (Taschenbuch-
ausgabe, Frankfurt a. M. 1981, S. 372) tauchen im Altersroman weiträumig geschichtlich 
entfaltet und kaleidoskopartig verschüttelt wieder auf. Klaus Marbach – in »Gegenzauber« 
der weit über sein Alter hinaus souveräne, sensibel-ironische Erzähler – ist nun eine tief ver-
strickte Handlungsfigur, dabei immer noch weiterhin der Augpunkt der Erzählperspektive. 
Ähnlichkeiten und Verschiedenheiten der Romane drängen sich auf und wollen wahrgenom-
men werden, ohne daß ich hier darauf eingehen könnte. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder der Finsternis? 333

Mutter Iring Selbers ist wie ihre zwölfjährige kleine Schwester Herrn-
huterin, Glied also der ins 18. Jahrhundert zurückgehenden evangeli-
schen »Brüdergemeinde« des Grafen Zinzendorf, die ihre Angehörigen 
im Lebensstil bis in die Kleidung hinein prägte. Diese Innerlichkeit 
nimmt sich zurück und ist doch zu Gebärden von erschütternder stiller 
Macht und Exaltation fähig. Die Frau und das Mädchen hatten in Er-
wartung des russischen Einbruchs die strenge Tracht der Herrnhuter 
Schwestern angelegt, und die Mutter hatte unter dem Geschützlärm 
nach dem Mittagessen in ihrem »Flecken Stille« noch einen kleinen 
Gottesdienst am Tisch abgehalten. »[…] wir durften [den Feind], sagte 
die Mutter, ruhig erwarten«. Fast etwas wie Feierlichkeit liegt über der 
Gruppe, weil sie sich in der Obhut ihres Gottes weiß, was da auch 
kommen mag. Der Einfall der Soldatenhorde in den Frauenhaus-
halt – Irings Vater ist als SS-Soldat fern – löst ein herzzerreißendes 
Durcheinander von routinierter Gewalt und Zerstörung bei der Haus-
durchsuchung einerseits, Verhaltensweisen und Gesten der Ergebung, 
Demut und Gastlichkeit bei der Mutter andererseits und wiederum 
antwortenden täppischen Höflichkeiten der Eindringlinge aus – Mut-
ter und Sohn werden bewacht und festgesetzt, aber in den Polster-
stühlen. »Meine Mutter saß unbeweglich in ihrer Schwesterntracht 
mit Kopftuch und hielt die Hände gefaltet«. Nachdem Gefahr und 
Überfall durch versprengte deutsche Soldaten ausgeschlossen worden 
sind, treten bei der Soldateska schrittweise Übermut, Gelächter, dann 
nach schnellem Alkoholbesäufnis aus Beständen der gutbürgerlichen 
Kredenz, die jeder Gewitzte beiseite gebracht hätte, Zorn und Bruta-
lität hervor. Einer der Soldaten zerdrückt das Schnapsglas mit leerer 
Hand und bringt dabei seine Hand zum Bluten, was ihn ›in Stimmung‹ 
bringt. Schließlich läuft die Vergewaltigung der Mutter durch die Män-
nerhorde wiederum nach grotesk wirkenden zivilisatorischen Prälimi-
narien – Wegrücken der störenden Sitzgruppe, Zurechtlegen des Sei-
denteppichs –, schweigend und geradezu rituell ab: »Meine Mutter lag 
mit nacktem Unterleib wie eine Gekreuzigte«. Der Junge sieht über 
die Schulter eines Soldaten zu, der ihn währenddessen wie in einem 
Schraubstock festhält und mit alkoholdicker Stimme unverständlich 
auf ihn einredet – »Ich kann nicht sagen, wie kurz oder wie lange die 
Kreuzigung meiner Mutter dauerte.« 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Kaiser334

Schon bis hierhin ist das mehr und anderes als das erwartbare Grau-
en – es ist ein durch christliche Wahrnehmungs- und Verhaltensmuster 
des Opfers zugleich gebändigtes und extremiertes Entsetzen, das sich 
dem Kind unauslöschlich einbrennt. Jetzt aber tritt ein Ereignis ein, das 
der textimmanente Ich-Erzähler, der ja längst nicht mehr das sensible 
Kind ist, sondern ein hoch traumatisierter Erwachsener, spitz wie ei-
nen Stachelkranz formuliert: In der Tür stand mit einem Mal die aus 
ihrem Versteck hervorgekrochene zwölfjährige »Rahel, ganz nackt, eine 
Erscheinung hellen Wahnsinns, und begann zu singen […] mit zittern-
der Stimme eine Strophe nach der andern«: »Befiehl du deine Wege und 
was dein Herze kränkt«. Das ist Paul Gerhardts berühmter und gottes-
dienstlich noch heute oft gesungener Choral des Gottvertrauens mit den 
Versen: 

[…] dein Tun ist lauter Segen,
dein Gang ist lauter Licht;
dein Werk kann niemand hindern,
dein Arbeit darf nicht ruhn,
wenn du, was deinen Kindern
ersprießlich ist, willst tun.

Nichts anderes als die in diesem Zusammenhang wahnwitzigen, gottes-
lästerlich klingenden Reime könnte das Ungereimte, den Irrsinn des 
Geschehens stärker ausdrücken, und doch erzeugt diese ›Erscheinung‹ 
eines Kindes in völliger Selbstpreisgabe und Märtyrerbereitschaft eine 
nochmalige weitere Drehung der Situation:

Statt daß nämlich die enthemmte Soldatenbande auch noch über das 
nackte Mädchen herfällt, bedeckt sie einer der Männer mit einer Decke 
und zieht diese vor ihrer entblößten Brust zusammen. Auch die sexuelle 
Peinigung der Mutter hört sofort auf. »Einer faßte den Rock, der bis zu 
ihren Schultern hochgezerrt war, behutsam an, bedeckte sie damit und 
versuchte ihn glattzustreichen.« Der Mann, der den Jungen festgehalten 
hatte, begann zu schluchzen und grub seine Fäuste in die Augen. »Der-
jenige, der zu befehlen hatte« schreit, wohl ein Kommando, die Russen 
ordnen ihre Kleider, nehmen ihre Waffen, sammeln sich und ziehen im 
Gänsemarsch ab, nicht ohne daß der Befehlshaber vorher der am Boden 
liegenden Mutter nach Kavaliersklischee »den Arm bot«. Sie zieht sich, 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder der Finsternis? 335

darauf gestützt, hoch, steht eine Weile in äußerster Einsamkeit im Raum 
und schließt dann den Jungen und die kleine Schwester in die Arme. 

Ein verstörtes Ich und seine Selbst- und Welterfindungsspiele

Das Nachkriegs-Leben Iring Selbers ist eine Kettenreaktion auf dieses 
Geschehen, das dramatisch die von Sigmund Freud beschriebene ödi-
pale Verfassung des männlichen Kleinkindes zwischen dem dritten und 
fünften Lebensjahr ausagiert. Die Soldaten sind Kollektivverzerrungen 
des Vaterbilds: Muttervergewaltiger und Ausschließungsinstanz des 
Sohns von der Mutter. Dieses Erlebnis war für die Kinderseele so zer-
störerisch, daß Iring fortan Grandiositätsbilder des eigenen Ich aufbau-
en muß und damit Karriere macht. Sein Leben ist die Flucht aus der 
Kindheitskatastrophe in Egowelten und Rollenspiele, aus Ohnmacht in 
Machtphantasien. »Irings Selbstentdeckung hatte etwas Napoleonisches. 
Aus allem, was dem Ich zustieß, wußte sie ein Imperium zu machen.« 
(127) Er wird zum überaus erfolgreichen Persönlichkeits(er)findungs-
Guru, esoterischen Lebenssinnstifter, Autor von Lebenshilfeliteratur 
und Leiter einer angeblich amerikanisch finanzierten »Academy of Signs 
and Sense« in Berlin. Alles in allem: eine »Selbstwertschöpfungsmaschi-
ne« (144). Das einstige auslösende Geschehen aber muß der Gestörte 
auf Lebenszeit in einer geheimen Aufzeichnung verstecken. Sie bricht 
ab mit dem Verschwinden der Vergewaltiger vom Ort der Tat. Im Text-
korpus des Romans erscheint Iring erstmals als stillgestelltes Objekt auf 
einer Fotographie aus Nachkriegswestdeutschland, die zum Zeitpunkt 
der Betrachtung schon vor Alter vergilbt ist. Auf dem Foto ist Iring ein 
Schulkind in einer Kindergruppe, ein Gesicht, das »nur ein kleiner leerer 
Fleck« war (99). Zunächst will ihn keiner kennen. Mühsam muß dieser 
Fleck von einem Außenstehenden durch Recherche angefüllt werden. So 
schlägt der Inhalt des Romans – das biographische Trauma der Hauptfi-
gur in seiner Verdrängung – in Form um. 

In einem immer wieder angesprochenen Lebenshilfebuch gibt der er-
wachsene Autor Iring Selber die Regeln: 

»Lerne auf die Nadelstiche Gottes achten.« »Um zum Komponisten 
deines Lebens zu werden, mußt du seine Notenschrift erkennen.« »Deine 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Kaiser336

Lebenskunst besteht darin, an den Punkten, wo sich bei dir etwas Wirkliches 
ereignet hat, Fermaten zu setzen: hier ist dir dein Engel begegnet.« (119) 

Er hat begriffen: Es ist Sache des selbstschöpferischen und damit welt-
schöpferischen Ich, im eigenen Leben die Fermate der Engelsbegegnung 
zu »setzen«! Der Roman führt eine solche Selbstsetzung im Lebensrat-
geber Irings vor: Mitschüler haben einst den Außenseiter Iring unter 
falschen Vorspiegelungen in einer von ihnen entdeckten Riesenhöhle 
eingesperrt und lassen ihn da endlos sitzen; Iring, nur mit einer Taschen-
lampe ausgerüstet, deren Dynamo im Handbetrieb Strom erzeugt, dich-
tet als Autor die Szene der Demütigung in eine Szene des Triumphs um: 
Er macht den innerhalb eines schon erschlossenen Karsthöhlensystems 
neu gefundenen Riesenraum zu seiner Entdeckung. Läßt er die Taschen-
lampe verlöschen, stürzt die Höhlenwelt ins Nichts. Aber: »Ein Druck 
meiner Hand, und die Schöpfung springt wieder an.« (126) Aus dieser 
Lebens-›Komposition‹ kann man schließen, daß wahrscheinlich auch die 
›Kreuzigungs‹-Szene der Mutter imaginativ umgeformt und überhöht ist, 
vor allem was den Auftritt des nacken Mädchens, der Mutterschwester, 
betrifft. Sie dürfte das Urbild der in der Lebensfermate selbst zu setzen-
den Engelserscheinung sein, von der er als Guru spricht.

Jedenfalls bleibt Iring Selber in einer Übersprungreaktion sexuell fixiert 
auf jungfräuliche Kind-Frauen, Nachfolgefiguren des martyriumsberei-
ten Halbkindes, das als Schwester der vergewaltigten Mutter deren Kor-
respondenz- und Stellvertretergestalt ist. Auf dieser Spur wird der neun-
jährige Flüchtlingsjunge 1949 der kleine Bräutigam bei einer folgenrei-
chen Kinderhochzeit in Nieburg, einem fiktiven Ort an der Rheingrenze 
zwischen Deutschland und der Schweiz, wohin es ihn mit seiner Mutter 
aus Ostdeutschland verschlagen hat. Das schon erwähnte Gruppenfoto 
ist bei dieser Gelegenheit entstanden. Iring heiratet später die damalige 
Kind-Braut Imogen, dem keltischen Namen aus Shakespeares »Cymbe-
line« gemäß die Jungfrau, und verliert sie wieder, als er nach zahlreichen 
Affären die Adoptivtochter ihrer kinderlosen Ehe, das Indianermädchen 
Judith, sexuell missbraucht. Wieder der Namenssymbolik entsprechend 
wird Judith – in Haßliebe an ihn gebunden – zur tödlichen Rächerin 
dieses Kindesmißbrauchs. Sie steigt zum mächtigen Oberhaupt einer 
militanten amerikanischen, nach Deutschland ausstrahlenden Sekte auf, 
in der sie wohl lernt, die erlittene männliche Übermacht ins Heilige um-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder der Finsternis? 337

zukostümieren, die sexuelle Verführung als orgiastisch-enthusiastisches 
Promiskuitätsspiel gottesdienstlich zu inszenieren. So setzt sie sich auf 
die Spur Irings. Sie verfolgt ihn auf seiner Flucht aus der Berliner Aka-
demiedirektion, spinnt ihn intrigant am Fundort ein und begräbt ihn 
schließlich lebendig im ›Mutterschoß‹ der Sekte. 

Abermals erweist dabei die Vergangenheit ihre Prägekraft. Ist Irings 
nach dem Selbstmord seines SS-Vaters ›absolute‹ Mutter Herrnhuterin, 
so vollendet sich in Herrnhut und Görlitz Irings Weg von der Egomanie 
in den religiösen Wahn, in dem er sich mit dem Görlitzer Barockmystiker 
Jakob Böhme, dann dem Barock-Ekstatiker und Erotiker Quirinus Kuhl-
mann, einem Propheten des apokalyptischen Tausendjährigen Reichs, 
schließlich mit Jesus Christus und dem Bräutigam des Hohenlieds iden-
tifiziert. Ein schauriges Zeugnis davon ist ein weiterer Appendix, eine 
blasphemische Hohelied-Paraphrase unter dem Titel »Die Berufung« 
(555–557). Judith ist die Braut, Überlieferungsträgerin und zumindest 
Mitverfasserin dieses auf Bräutigam und Braut verteilten Rollengedichts 
zwischen Gewalt und Begehren. Teuflisch konsequent macht Judith den 
nach einem Schlaganfall in ein ›locked-in-Syndrom‹ lebend eingesargten 
pseudo-religiösen Phantasten zum Offenbarungsträger, den sie in wider-
licher liturgischer Inszenierung als zeichengebendes Orakel verwendet. 
Nach seinem Tod wird seine Asche in der angeblich von Iring als Schü-
ler entdeckten Höhle in der Nähe von Nieburg verstreut, die von der 
Stararchitektin Zaha Hadid mit dem Davidstempel der Sekte gekrönt 
werden soll. Auch König David, nach alter kirchlicher Überlieferung 
der königliche Prophet mit dem Saitenspiel, war eine Rolle des nun end-
lich Toten. Irings egomanische Selbst- und Welterfindung hat sich als 
selbstmörderisch erwiesen; denn der Selbst- und Welterfinder ist zuletzt 
zur Erfindung seines Opfers geworden. Seine Welterfindungsphantasien 
aber sind mutiert in das eschatologische Weltheilsversprechen einer ag-
gressiven Sekte. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Kaiser338

Die Parallel- und Kontrastfigur:
Der Historiker, der sich in der Vergangenheit verliert

Die kontrastive Entsprechung Iring Selbers ist der junge Schweizer Hi-
storiker Klaus Marbach.2 Als ehemaliges Mitglied der 1996 gegründe-
ten Schweizer Bergier-Kommission zur Untersuchung des Verbleibs von 
Vermögenswerten, die im Zweiten Weltkrieg in die Schweiz transferiert 
worden waren, dringt er bei Weiterforschungen auf eigene Faust Schritt 
für Schritt in das Deutsch-Schweizer Geschlinge der Hitlerzeit und noch 
tiefer in diese Iring Selber-Geschichte ein und wird zugleich in sie ver-
wickelt. Seinem Erfahrungsweg folgend ist die Hauptmasse des Romans 
erzählt, immer mit dem Gefälle auf Iring zu. Als vaterloses Produkt der 
Gruppenvergewaltigung eines volltrunken gemachten einfachen Mäd-
chens durch Schweizer Verbindungsstudenten fühlt Marbach sich »ge-
wissermaßen« als Selbers »nächster Verwandter« (129). »Meine Mutter 
ist auch vergewaltigt worden.« (227) Eine weitere Gemeinsamkeit ließe 
sich in beider Tendenz sehen, ihre Mütter im Stich zu lassen, wohl ge-
rade deshalb, weil ihre Prägung als Söhne verlassener Frauen so be-
drängend ist. Beim Tod der Mutter verfolgt Marbach »die Phantasie, er 
habe sie geopfert« (41), und nicht von ungefähr nimmt er als Erbe die 
Schulden seines treulosen bürgerlichen Vaters auf sich. Zum Nachfolger 
Irings wird er bei Imogen, der maßlos reichen Schweizer Industriellen-
tochter im deutschen Teil des Grenz- und Industriestandorts Nieburg, 
einer Mittelstadt mit historischem Kern, dem Fokus seiner Forschungen. 
Wie Imogen von Iring getrennt, aber nicht geschieden ist und ihn insge-
heim quasi-mütterlich finanziert und ›ernährt‹, damit auch manipuliert, 

2 In der Einschätzung des Verhältnisses von Marbach und Iring Selber befinde ich mich 
in diametralem Gegensatz zur Rezension von Roman Bucheli (Les enfants du paradis. In: 
Neue Zürcher Zeitung v. 20./21.9.2008, S. 30), der textnächsten und eindringlichsten der mir 
bekannt gewordenen Zeitungsbesprechungen. Bucheli deutet Marbach als die Hauptfigur des 
Romans, Iring Selber als »Marbachs Spiegelfigur«, sein »Alter Ego«. Ich verstehe das Verhält-
nis umgekehrt. Aus meiner folgenden Argumentation dürften meine Gründe hierfür hervor-
gehen, nicht zuletzt der, daß Marbach selbst sich in den Schatten Irings stellt. In Buchelis Cha-
rakteristik spielt eine wichtige Rolle, daß er Marbach in Parallele zum »Grünen Heinrich« und 
damit vor den Hintergrund von Adolf Muschgs Keller-Monographie stellt; aber von der Art 
seines Pseudokünstlertums und seiner Phantasielastigkeit her ist Iring Gottfried Keller und 
dem Grünen Heinrich viel näher als der wissenschaftliche Historiker Marbach. Für mich ist 
deshalb auch Iring zentral für die Thematisierung von Dichtung und Autorschaft in diesem 
Roman (s. u.). 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder der Finsternis? 339

so zieht sie später Klaus Marbach als Telefongeliebten und Nachmit-
tagsteegast an sich und hält ihn zugleich fern, bis sie sich schließlich als 
leise alternde Frau in einer von ihr inszenierten überschwenglichen Lie-
besnacht von ihm töten läßt. In dieser Liebesnacht ist sie ihm »alle[s]«, 
»Jungfrau […], Nymphe […] und Alte« (421), und der von ihr fernge-
steuerte Geliebte fährt schließlich wie beauftragt mit der Urne der Ein-
geäscherten in den Schweizer Nationalpark am Ofenpaß, um sie dort am 
geheimen Ort zu begraben. Wie Judith ist also auch Imogen eine von 
Iring Gezeichnete, die sich gegenläufig ihm und noch seinem Nachfolger 
Marbach einfleischt. »Spiegeln Sie sich jetzt in Irings Geschichten?« fragt 
Imogen ihn hintersinnig (227). 

Für seine erste Frau Manon war Klaus Marbach »Tabis«, der Held 
seines Lieblingskinderbuchs »Tabis Nuckerli« (39), und sie fragt ihren 
männlich schönen Mann kryptisch: »[B]ist du auch echt?« (33) Eine viel 
spätere Schlüsselszene zeigt den schönen Mann, starken Schwimmer 
und willensschwachen Klaus vor einem sonst zugehängten Spiegel im 
befremdeten Blick auf sich selbst. Als Iring Selber ihm früher ein einzi-
ges Mal in pseudonymer Verhüllung entgegengetreten ist, hat auch der 
ihn etwas gefragt – die Rätselfrage, ob er ein Gott sei (96). Jetzt begreift 
Marbach den Sinn von Irings einstiger Erkundigung. Er erkennt sich 
als Mängelwesen, indem er Gott ex negativo versteht. Wie Irings Welt-
schöpfung letztlich Wirklichkeitsverneinung ist, so kommt Marbach vor 
dem Spiegel auf eine negative Bestimmung Gottes: »[E]r ist der einzige, 
der nicht an sich zu glauben braucht.« Iring und Marbach – beide sind 
Pseudo-Götter, denn ein Gott muß nicht an sich glauben, weil er seiner 
vollkommen sicher ist; Marbach und Iring können nicht wirklich an 
sich glauben, weil sie ihrer vollkommen unsicher sind. Sie haben des-
halb auch nur die Macht zu verschwinden – die Gegenbewegung zur 
göttlichen Epiphanie. »Sein Spiegelbild lächelte dazu, aber Klaus lächelte 
nicht zurück, und mit der nächsten Bewegung hängte er den Spiegel wie-
der zu. Das, fiel ihm ein, hatte man früher in einem Trauerfall gemacht.« 
(366) Bei der Urnenbeisetzungsaktion verschwindet Marbach tatsäch-
lich – auch im kriminaltechnischen Sinne spurlos – aus dem Roman, 
löst sich quasi in Luft auf – eine vexatorische Anspielung auf die ent-
sühnende und lebenskrönende Apotheose des uralt-blinden Königs Ödi-
pus im antiken Mythos. Schon als Kind hat Marbach das Verlieren als 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Kaiser340

Lebens kunst gelernt – im Verlust seines symbolträchtigen Taschenmes-
sers, das schließlich wiederzubekommen eine Spur von Enttäuschung in 
sich enthielt. Am Ende ist er verloren. Ein ödipaler Held mithin auch er, 
gefesselt wie Iring Selber an eine heiligenhaft-nymphenhafte Jungfrau-
Mutter-Geliebte, von der beide nicht loskommen: Iring, der Treulos-
Treue, hat, ehe er im Bann Judiths verschwand, sein Wichtigstes, den 
Vergewaltigungsbericht, als Nachlaß zu Lebzeiten Imogen in die Hände 
gespielt, die ihn verwirft. 

Vergrabene Vergangenheit als individuelles 
und gesellschaftliches Syndrom

Mit der Urne der Industriellentochter Imogen vergräbt Marbach-Tabis-
Ödipus den Kernfund seiner historischen Forschungen, das geheime Ta-
gebuch von Imogens Großvater, des großen alten Mannes des Schweizer 
Industrie-Imperiums, nachdem er schon vorher seine eigenen Aufzeich-
nungen über Nieburgs NS-Vergangenheit mit ihren Schweizer Verflech-
tungen verbrannt hat (415). Indem Marbach seine Forschungserkenntnis-
se als Historiker in der Urne Imogens verschwinden läßt, ›blendet‹ er sich 
wie König Ödipus, aber er fährt nicht, wie dieser, entsühnt in den Götter-
himmel, sondern in das Gebärmuttersymbol in der Tiefe. Diese Aktion 
könnte nun wie ein ungewolltes Sinnbild dafür erscheinen, daß Adolf 
Muschg einen breit angelegten historisch-zeitkritischen Romanstoff mit 
weit aufgefächertem Personal, ausgreifend schließlich in die sich globa-
lisierende Zeitgeschichte bis zum Irak-Krieg, unter Individualkonflikten 
und -neurosen verschüttet. Als würde der Gesellschaftsroman begraben 
in einem ödipalen, religionspathologisch aufgeladenen Psychodrama mit 
kolportagehaften Zügen, die im knappen Inhaltsreferat ja besonders grell 
hervortreten. Aber ich sehe das anders. Was bei Marbachs Forschungen 
herauskommt, hat nichts von Sensation an sich, es ist furchtbar, aber es 
ist die furchtbare Banalität des Bösen – Mitläufertum; der Geschäftsgeist 
des non olet gegenüber einem Europa in Trümmer legenden Verbrecher-
regime; Ausbeutung, auch sexuelle, von Opfern des Systems; die Augen 
schließen. Schwamm über das, womit zu leben Mut und Kraft notwendig 
wäre. Deshalb ist das Vergraben des Eigenen im Muttersymbol der Urne 
durch einen neuen Ödipus ein nicht nur biographisches, sondern auch 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder der Finsternis? 341

kollektives zeitkritisches Symbol für die Verdrängung der Katastrophen-
geschichte des jetzigen und des vorigen Jahrhunderts, letzten Endes für 
die regressive Sehnsucht, die Geburt, damit das Leben in den Schlaf der 
Welt zurückzunehmen. Indem der Roman das Zudecken von Geschichte 
durch einen Hauptakteur, einen Historiker, erzählt, bewahrt er sie in sich 
auf, und gerade hierin hat er sein zeitkritisches Gewicht, nicht in dem, 
was an historischem Material vergraben wird. 

»Kinderhochzeit« stellt zudem dar, wie geschichtliche Altlast, hier ma-
terialisiert im ›Nibelungenhort‹ der Schweizer Aluminiumkönige Bühler 
am Rhein, mit dem sowohl Imogen wie Judith operieren, bis in die Fa-
miliengeschichten hinein und wieder über sie hinaus bösartig virulent 
ist. Etwa im Nieburger Honoratiorenklub »Stillstand«, dessen Name 
satirisch gleichzeitig auf die restaurativen Tendenzen der Nachkriegs-
zeit und auf das psychologisch Regressive seiner im Ort maßgeblichen 
Mitglieder verweist. Denn sie sind allesamt ehemalige Mitschüler und 
Rivalen des Flüchtlingskinds Iring Selber, später komfortabel alimentiert 
als Beiräte einer Bühlerstiftung zur Aufwertung Nieburgs. Das vergilbte 
Foto der Kinderhochzeit, die dem Roman seinen Namen gibt, ist nicht 
nur auf der Rheinbrücke an der Deutsch-Schweizer Grenze entstanden 
als Dokumentation einer Anstrengung, die finstere Vergangenheit mit 
ihrer anrüchigen Kollaboration der Nachbarländer unter erneuerter 
Freundnachbarlichkeit zu begraben; die Kinderhochzeit ist auch die 
Brücke zwischen öffentlichen und privaten Verstickungen, politischem 
und psychologischem Roman. Dieselben Leute, die aus der damaligen 
Faszination durch die unnahbar-verführerische Nymphe Imogen auch 
als Erwachsene nicht herauskommen, sind – und wenn sich die meisten 
noch so sehr dagegen wehren – unlösbar seit dieser Kinderhochzeit mit 
dem Hitlerkriegskatastrophenkind Iring und seinen Wahnwelterfindun-
gen verklammert. Sie sind gleichermaßen Verkörperungen einer indivi-
duellen Fesselung in ihrer Kindheitsgeschichte wie eines zudeckenden 
Umgangs mit der anrüchigen NS-Vergangenheit der Pseudo-Idylle Nie-
burg. Sie vollenden ihre Karriere schließlich als Exponenten der weltweit 
wie eine subkutane Großmacht operierenden Sekte Judiths, des Iring-
schen Missbrauchsopfers. Sie spinnt am Ende alles in ihr Machtsystem 
ein und manipuliert noch die Industriekönige Bühler in der Gestalt ihrer 
letzten Repräsentantin Imogen, die ihrerseits alles manipulieren wollte. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Kaiser342

Schließlich beansprucht einer aus dem »Stillstand«, der später als 
Funktionär der Sekte zu seinem angestammten Namen August Kaiser 
den alttestamentlichen Prophetennamen Ezechiel annimmt, der Erfin-
der des neuen, klinisch reinen und aufgeräumten, geschichtslosen Nie-
burg zu sein. Er sieht sich wie sein alttestamentlicher Namenspatron 
als apokalyptischer Prophet und Kaiser Augustus dieser repräsentativ 
deutschen Provinzstadt mit internationaler Wirtschaftsverflechtung, in 
der die »Machtergreifung« (439) Judiths stattfindet. Dieses Wort mit sei-
ner NS-Geschichte fällt im Romantext wie ein Donnerschlag. Daß sich 
August Kaiser, der Neuerfinder des putzig schmucken Nieburg über den 
Katakomben der Vergangenheit, als Lehrling der fatalen Ich- und Welt-
erfindungskünste Iring Selbers bekennt, legt die Gelenkstelle des Zu-
sammenhangs von individuellem und politisch-gesellschaftlichem Elend 
geradezu chirurgisch frei. Es illustriert noch einmal die tiefe Unfähigkeit 
dieser Gesellschaft, historisch ins Offene zu gelangen, und erklärt ihre 
letztendliche Bereitschaft, sich stattdessen auch noch endzeitlich insze-
nieren und instrumentieren zu lassen. Alles das reicht in nicht bewäl-
tigte psychische Verstümmelungen durch eine katastrophische Epoche 
zurück. Die schwachen Männer Iring und Klaus mit ihrer re gressiven 
Mutterschoßbindung, der folgenlose Historiker und der utopische Phan-
tast, der Deutsche und der Schweizer, beide Verfehler ihrer Gegenwart, 
sind Repräsentanten zweier beschädigter Generationen. 

Tiefsinnig bezieht der ›Neuerfinder‹ Nieburgs ein barockes Historienge-
mälde, das Prunkstück seines Nieburger Büros, darstellend die Schlacht 
bei Rheinfelden, die so nie stattgefunden hat, von der Nachbarstadt auf 
Nieburg: »Das Vexierbild der Schlacht von Rheinfelden zeigt das Gesicht 
der Vanitas. Ihr Name ist Iring.« (158) Er ist die Schlüsselfigur, auch des 
Symbolgewebes. Das gilt noch für einen zusätzlichen Mythenbezug, der 
ein weiteres Mal dem Thema verfehlter Vergangenheit Resonanz gibt: 
Iring, alias König David mit dem Harfenspiel, rex et propheta, der Biogra-
phie-Dichter, ist ein anderer Orpheus, der sich nach seiner verlorenen 
Eurydike-Imogen und damit seiner Vorgeschichte umsieht und – dabei 
selbst im Orkus untergeht. »Daß ich mich nach ihr umgedreht habe, war 
mein größter Fehler«, wird er nach seinem Tod zitiert (564). So kommt 
auch Marbach, als Historiker Fachmann für Vergangenheit, abhanden, 
sogar dem Romantext, auch er, indem er sich nach Imogen umkehrt. Der 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder der Finsternis? 343

Roman »Kinderhochzeit« zeigt als Umschlagbild ein berühmtes antikes 
Relief aus dem kapitolinischen Museum, Amor und Psyche im Kuß –, 
»ein Bild unvollendeter Zusammengehörigkeit«, wie kommentiert wird 
(117). Aber der antike Mythos von Amor und Psyche bleibt nicht stehen 
in Versteinerung; er endet in vollendeter Umarmung, in endgültiger Ver-
einigung, im gemeinsamen Heraustreten eines Paars aus Schatten der 
Vergangenheit – das Gegenbild zur Pseudo-Eschatologie-Verheißung am 
Ende des Romans, von der noch die Rede sein wird. 

Aber ist das alles ein Einwand gegen die These, der Roman gleite in 
Kolportage ab, sei so etwas wie eine Schweizer-Deutsche Variante der 
›Denver-Clan-Soap-Opera‹? Gehört nicht das Verstecken und Aufdek-
ken, das Maskenspiel gleichfalls ins Arsenal der Kolportage, die sich 
durchaus mit politischen und gesellschaftlichen Themen aufwerten 
kann – man denke etwa an Johannes Mario Simmel? Ein noch genaue-
rer Hinblick auf Iring Selber zeigt exakt den Unterschied zwischen Kol-
portage und virtuoser Instrumentalisierung des Kolportagehaften, hier 
des Versteckspiels. Ein Kennzeichen der Indienstnahme der Kolportage-
Elemente, daß das Motiv des Verbergens mit Irings Biographie bis in die 
Struktur hineinreicht – als Verstecken der Vergewaltigungserzählung im 
Appendix – und sich so psychologisches Motiv, politisch-gesellschaftli-
ches Motiv und Struktur wechselweise Widerhall geben: Nieburg ver-
gräbt seine Vergangenheit, Klaus Marbach vergräbt seine zeitgeschichtli-
chen Forschungen und Funde und sich selbst, der Roman vergräbt Iring 
Selbers unerträgliche Sckreckensgeschichte im Anhang, und Iring Selber 
vergräbt noch seine Autorschaft als Autobiograph, sogar indem er sie 
der untergründig immer geliebten Frau offen legt. So gibt er sein Ty-
poskript als Erinnerung eines amerikanischen, aus Europa geflohenen 
Juden F. Schaumgold aus, benutzt aber andernorts den Namen Schaum-
gold für sich als Pseudonym. Imogen kennt diese Namensspiele, denn 
sie waren Teil ihrer Liebesgeschichte und auch deren Abgrund. Sie er-
zählt von Irings gewohnheitsmäßiger Verwendung von »Schaumgold« 
für Scheibenkleister, was ein Deckwort für ›Scheiße‹ ist. Dazu paßt, daß 
Iring schon als Schüler das genetische Programm des Menschen ›be-
schissen‹ nennt (369). Iring heißt ›Selber‹ nach dem Muster lucus a non 
lucendo, der Wortableitung vom Gegensatz. Er ist kein Selber und er hat 
kein Selbst; denn man hat es ihm zerstört. Er ist Jedermann, und Jeder-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Kaiser344

mann, der Mensch, ist für ihn ›beschissen‹. Nicht umsonst wird Iring 
zur Vanitas-Allegorie ernannt. Und nicht umsonst ›vergräbt‹ Imogen als 
letztes Glied der Kette auch noch Irings Urszenen-Niederschrift, indem 
sie sich weigert, sein Typoskript zu lesen. Marbach muß es lesen und 
trägt die Lektüre stumm bis zum Verschwinden mit sich herum. Und wo 
wird Iring, der sich mit dem barocken Ekstatiker Quirinus Kuhlmann 
iden tifiziert und gelegentlich mit dem Namen des falschen russischen 
Thronprätendenten Demetrius demaskiert hat (537), begraben? In der 
Quirinus-Höhle bei Nieburg. Der Sektenheilige und Quirinus-Imitator 
deckt den mittelalterlichen Heiligen Quirinus als ursprünglichen Na-
mengeber des Höhlensystems zu.

Eschatologischer Triumph der Hure Babylon 
und schwarze Groteske

Wie sich in Irings Namensversteckspiel der Kolportagezug markant als 
Glied einer tief gestaffelten, virtuosen Komposition erweist, so erweisen 
sich im Blick auf den Gesamtroman die beim ersten Blick konsternieren-
den Kolportage-Elemente vom selbstmörderischen SS-Vater Irings bis 
zum Mörder-Geliebten Marbach als kompositionelles Widerlager für 
die schwindelerregende, pseudo-religiös-pseudo-eschatologische Auftür-
mung einer Apotheose des Bösen, die in diesem Widerspiel auch gro-
teske Züge annimmt. Der Nieburg-Erfinder August Ezechiel ist nicht 
nur Kaiser Augustus und Apokalyptiker von Nieburg. Er ist auch Narr 
und dummer August. Der eigentliche Erbe Irings ist nicht sein Schüler 
August Kaiser, sondern sein ihn verschlingendes Opfer Judith. Sie ex-
trapoliert seine napoleonische Ego-Welt ins grotesk Grandiose. Judiths 
Sektenimperium ist einerseits die Vision eines endzeitlichen Weltreichs 
finsterer Mächte, errichtet durch Judith als Inkorporation der großen 
Hure Babylon, die sich zuletzt Victoria nennt. Und schwindelerregend 
wird ihr System mit der Einverleibung Irings oder besser seiner Attrap-
pe. Denn Iring war seinerseits als Direktor der ominösen »Academy of 
Signs ans Sense« in Berlin und als CIA-Strippenzieher mit undurchsich-
tigem Wirkungsgrad ein Rädchen auch im Politikbetrieb. Dieser setzt 
sich beim Quasi-Staatsbegräbnis Irings mit Ministerrede und Prominenz 
in Bewegung, und zwar blindlings und ahnungslos, was das der Bei-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder der Finsternis? 345

setzung vorhergehende Intrigenspiel Judiths betrifft, das sich seinerseits 
des vorhergehenden Intrigenspiels von Imogen bedient. Imogen ordnet 
Marbach ab, Irings Leiche aus dem Machtbereich Judiths in Herrnhut 
nach Nieburg zu entführen; Judith sieht dem insgeheim aus dem Hin-
tergrund zu und macht daraufhin Nieburg zum Ort ihres Triumphs und 
ihrer Machtoffenbarung, indem sie den Eindruck erweckt, die Beiset-
zung in Nieburg entspreche dem Sektenwillen. Sie inszeniert das Beiset-
zungstheater; der Staat liefert seine Zeremonien. Imogens Selbsttötung 
mit Hilfe Marbachs ist nicht nur Vereinigung mit dem toten Iring – die 
»helle Sonne und die schwarze […] im Kern bleiben sie eins« (386) kom-
mentiert Marbach als Nur-Platzhalter Irings seine Irrelevanz in dieser 
Beziehung – es ist auch Eingeständnis ihrer Niederlage durch Judith. 

Andererseits ist Judiths System eine Satire mit slapstickartigen Einla-
gen auf weltumgreifende Verschwörungstheorien und expandierendes 
Geheimdienst- und Scientology-Treiben. Im letzten Horizont der Judith-
Sekte lauert gewiß das Gespenst der totalitären Systeme des 20. Jahrhun-
derts Kommunismus und Faschismus, die sich ja selbst ins apokalypti-
sche Licht eines Neuen Himmels und einer Neuen Erde zu setzen liebten. 
Aber was sogar einem Genie wie Charlie Chaplin in »The great dictator« 
(1940) mißlingen mußte, die Komisierung des politisch-eschatologischen 
Alptraums, ergibt sich in »Kinderhochzeit« gleichsam nebenher aus der 
zunehmenden Selbstläufigkeit gesellschaftlicher und kultureller Zerfalls-
prozesse, Verschichtungen und Katastrophen der Gegenwart, die zwar 
ihre Repräsentanten haben, jedoch den Eindruck erwecken, sich ihr 
Vollzugspersonal quasi selbst zu suchen und zu erzeugen. Hitler, Stalin, 
Mussolini sind Täter. Iring, Judith, August Ezechiel Kaiser sind ingeni-
öse Dienstleister eines banalen und chaotischen Zeitgeists. Sogar in der 
Götterdämmerung bleibt die Banalität ihrer bösen Phantastik präsent. 
Und auch die Gattung Kriminalroman mit ihrer Trivial-Apokalyptik, 
ihrer Spurensuche und Aufdeckkunst im Alltäglichen, gerät ins Spiel der 
»Kinderhochzeit«, denn der Roman beginnt mit einem Tötungsdelikt 
und einem Kriminalkommissar, der, wegen möglicher Befangenheit von 
der Ermittlung ausgeschlossen, sich in puerile Verliebtheitserinnerungen 
an das Opfer verliert, die für ihn den aktuellen Kriminalfall emotional 
überschwemmen – schon hier wird also das Motiv der ›Gegenwartsbe-
wältigung‹ von der Vergangenheit her angeschlagen. Daß keiner die-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Kaiser346

ser Aspekte sich definitiv durchsetzt, weder die Kolportage, noch der 
Krimi, noch die Vanitas-Allegorie, perfektioniert den grotesken Zug des 
Romans. Er ist eine schwarze Groteske, Ausdruck des tief schwarzen 
Pessimismus eines Autors, der mit intuitiver Sicherheit an der Klippe des 
konventionellen gesellschaftskritischen Romanschinkens vorbeisteuert. 

Er peilt das labile und prozeßhafte Gleichgewicht an, das sich im vir-
tuosen Jonglieren mit den grellen Gegensätzen einer Welt aus den Fugen 
herstellen läßt. Das Gräßliche ist auch unsagbar komisch. Das unsagbar 
Komische ist auch gräßlich. ›Realistisch‹ ist Judiths Sekten-Weltmacht mit 
CIA-Auslegern und Apokalypse im Überbau ebensowenig wie Irings 
Ödipus-Komplex als geschichtsbildende Kraft. Der vertraute Duktus des 
realistischen Erzählens ist in Muschgs »Kinderhochzeit« vielmehr das 
Medium für die unheimlich-komische Entfaltung antagonistischer Per-
spektiven auf eine in der Tiefe ›verrückte‹ Welt. In einem Augenblick, in 
dem die Erzählung auf sich selbst durchsichtig zu werden scheint, hält 
Klaus Marbach eine die Honoratioren von Nieburg verstörende Tisch-
rede auf die (bald darauf von ihm getötete) Imogen und den (schon 
toten) Iring. Das volle Glas, das Klaus in der Hand hält, wird dabei zum 
Symbol des Balanceakts, der in diesem Roman stattfindet, ja, der dieser 
Roman ist. Wäre das Glas, heißt es da, »ein Seismograph gewesen, es 
hätte hie und da beben, Wein verschütten müssen, aber es war wohl eher 
eine Wasserwaage, an welcher der Sprecher überprüfte, ob er sich noch 
im Gleichgewicht befand. Vielleicht war es auch ein Kristall, der ihm mit 
seinem Funkeln das gesuchte Wort zuspielte.« (384) Muschgs Erzählen 
treibt in dieser Äquilibristik mit Entsetzen Scherz und überspringt den 
realistischen Gesellschaftsroman, statt ihn zu verfehlen. Der realistische 
Roman hätte ein Handlungsziel, müßte die Fäden des gesellschaftlichen 
und individuellen Geschehens zu einem Gesamtergebnis zusammen-
führen. Aber hier herrscht ein facettenreiches Funkeln – Hochzeit und 
Trauerfeier, Katastrophe und Weiterwursteln. Und das Weiterwursteln 
als die Katastrophe. 

Verzweifelte Hoffnung: Das Lächeln von Antikratos

Das erste Wort des Romans ist unter der Oberfläche der Handlungs-
eröffnung ein Prolog, ein Vorwort, eine Gebrauchsanweisung – ihn 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder der Finsternis? 347

nicht lösungsorientiert wie einen Kriminalroman zu lesen, nicht auf die 
Spurensuche, sondern auf die Zeichensuche zu gehen. Das letzte Wort 
des Romans ist kein Ergebnis, nicht einmal das einer Verlobung zweier 
Spätberufener. Es ist ein Epilog, eine leise Öffnung eines unbetretenen 
Raums, ein Tableau; vorbereitet mit der Durchbrechung der epischen 
Welt im spurlosen und roman-intern nicht begründeten Verschwinden 
der Ödipus-Figur Marbach. Der Roman ›entdeckt‹ sich hier – ein zen-
trales Muster der Selbstdurchschauung der literarischen Moderne – als 
literarischer Text, indem er durch eine Motivationslücke auf einen klas-
sischen literarischen Text, eben den Sophokleischen »Ödipus auf Kolo-
nos« verweist. Ein anderer literarischer Verweis führt noch weiter: Bei 
der pompösen Totenfeier für Iring Selber sprechen zwei aus dem »Still-
stand« ausbrechende Mitglieder des Nieburger Honoratiorenklubs ein-
ander das Friedrich-Hebbel-Gedicht »Zwei Wanderer« zu. Gott schickt 
in diesem Gedicht einen Stummen durch die Lande, der eine Botschaft 
trägt, und einen Tauben, für den sie bestimmt ist.

Daß sich die Beiden finden, 
Ihr Menschen, betet viel! 
Wenn, die jetzt einsam wandern, 
Treffen, einer den andern, 
Ist alle Welt am Ziel. 

Im Epilog geschieht seinesgleichen. Schon das Hebbel-Gedicht ist ja ein 
Gegenwurf zur Tradition eines katastrophisch einbrechenden Welt endes, 
derer sich Judith bedient. Zu einer unscheinbaren Begegnung kommt bei 
Hebbel die Welt ans Ziel. Adolf Muschg verwandelt die Stille dieses Ge-
genwurfs ins kaum noch Wahrnehmbare. Manon, erste Frau Marbachs 
und laut Imogens Testament verfügungsberechtigt über das Industriellen-
Vermögen, findet in den Trümmern eines Lagers albanischer Flüchtlinge 
auf der imaginären griechischen Insel Antikratos – dem Namen nach 
Gegenbild von Herrschaft – ein kleines, scheues, wohl von den Vertrie-
benen des postjugoslawischen Balkankriegs zurückgelassenes Mädchen. 
Als Traumatisierungsfolge ist sie gegenüber anderen Menschen völlig 
stumm, aber jetzt spielt sie allein in einer toten Feuerstelle leise singend 
vor sich hin. Sie baut aus geschwärzten Trümmerteilchen des zerstör-
ten Barackendorfes ein neues Dorf. Und plötzlich durchbricht sie ihre 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Kaiser348

psychi sche Gefangenheit und ›Sprachlosigkeit‹ und beginnt zu der Frem-
den zu sprechen – albanisch, was Manon nicht versteht. 

Trotz solcher ›Taubheit‹ Manons entsteht ein Zwiegespräch zwischen 
beiden, ein erschütterndes Spiel elementarer Verständigung, wie es 
Adolf Muschg ähnlich schon viel früher prägnant verwendet hat – in 
der Erzählung »Der Zweitsitz oder Unterlassene Anwesenheit.«3 Die Ge-
schichte erzählt von einer alten sprachunfähigen Frau in den Bergen, 
die sich mit einem Städter, der ihr altes Haus als Feriensitz kaufen will, 
dem Ich-Erzähler, in einer vorsprachlichen, fast animalischen, aber eine 
innige Verbundenheit stiftenden ›Sprache‹ unterhält. Er verrät sie, denn 
er kommt nicht wieder. Aber Manon weiß in diesem Augenblick, daß 
sie das durch Kriegsgewinne beschmutzte Schweizer Geld, den Bühler-
schen Nibelungenhort aus dem Rhein, in Zukunft für ein Antikratos 
der Kriegswaisen einsetzen wird. Die Privatinsel der Bühlers, auf der sie 
sich in Szene gesetzt haben, wird zum Ausgangspunkt einer neuen, nun 
radikal neuen gemeinnützigen Stiftung. Hebbels Stummer und Tauber 
haben einander getroffen – in einem unscheinbaren Winkel der Roman-
handlung. 

Im letzten Satz des Roman-Epilogs öffnet sich zwischen der hörend ge-
wordenen Manon und einem Freund des verschwundenen Klaus Mar-
bach »das Lächeln von Antikratos« – die Ahnung einer Ahnung einer 
menschlichen Welt? Licht für die Kinder der Finsternis? Der Ariadnefa-
den, der den Weg aus dem Labyrinth weist? Ist das albanische Kind das 
helle Erlösungsbild vom Kinderelend, das Iring Selber lebenslänglich 
hinter sich herzieht? Ist sie nun wirklich der Engel, den Iring sich ein-
gebildet hat? Ist alle Welt am Ziel? Manon allerdings hat keine Kinder; 
aus der Ehe mit dem glänzenden Verlierer Marbach ist sie geflohen in 
eine lesbische Beziehung; später hat Imogen sie verführt und die Spur 
Marbachs in ihrem Körper ausgelöscht. Der letzte Mann, der sich ihr im 
Roman annähert, der hinterbliebene Freund Marbachs, heißt »Balthasar 
Nicht«. Der Vorname babylonischen Ursprungs bedeutet »Gott schüt-
ze dein Leben«. Der Nachname widerruft den Vornamen. Ein großer 
literarischer Erzähler spricht am Ende eines großen Romans ein letztes 
Wort – nicht. Er läßt offen. Der Rest ist Schweigen. 

3 Adolf Muschg: Der Zweitsitz oder Unterlassene Anwesenheit. In: Ders.: Leib und 
Leben. Frankfurt a. M. 1982, S. 29–38.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder der Finsternis? 349

Dichten selbst ist schon Verrat?

Doch kehren wir noch einmal zu Iring Selber und seiner Karriere zu-
rück, dem Initialzünder dieser Romanwelt. Der Name der Berliner Aka-
demie, der Iring Selber vorsteht, »Academy of Signs and Sense«, ist mit 
allen Wassern gewaschen. Er umwirbt geschickt gleichzeitig modisch-
moderne Zeichentheorie und konservative Hermeneutik und erinnert 
auffällig an den Titel von Irings Lebenshilfebuch »Zeichen und Wun-
der«, das wiederum eine alttestamentliche Formel zitiert (etwa Ex 7,3), 
die in der Kapuzinerpredigt aus »Wallensteins Lager« prominent par-
odiert wird. Diesem Buch Irings liegt ein Faltblatt bei mit der Abbildung 
der antiken Plastik von Amor und Psyche, von der oben schon die Rede 
war. Daß es in Irings Ratgeber Grundlage für ein esoterisch-erotisches 
Lebensentwurfs-Spiel ist, kann hier beiseite bleiben. Bedeutungsvoll ist, 
daß diese Darstellung, wie schon erwähnt, auch den Schutzumschlag 
von Adolf Muschgs »Kinderhochzeit« schmückt und dort kontrastiv 
auf Imogen und Iring und ihre Kinderhochzeit mit deren Folgen deutet. 
Gibt es einen Querverweis zwischen dem Buch »Zeichen und Wunder« 
und dem Roman »Kinderhochzeit«, dem gedichteten Buchautor Iring 
Selber und dessen Dichter, dem Autor Adolf Muschg?4 Ich neige dazu, 
in Iring Selber einen von Muschg imaginativ hervorgebrachten dunk-
len Bruder des literarischen Autors als Instanz zu sehen. Iring Selber 
ist gleichzeitig Scharlatan, Phantast, Verführer und Kranker, der unter 
dem psychischen Zwang steht, die frühkindlich empfangene unheilbare 
Wunde seines Lebens ›zuzuschreiben‹, seine Verstümmelung als Gran-
diosität zur Geltung und Wirkung zu bringen. Seine Lebenslüge setzt 
sich in eine Schreiblüge um, und seine Schreiblüge manifestiert sich in 
Mystifikationen, Rollenspielen und Rattenfängerei. Er lebt in der Erzeu-
gung von Illusionen, die zwischen Wahn und Wirklichkeit changieren. 
In seiner im Druck modifizierten Frankfurter Poetik-Vorlesung »Litera-
tur als Therapie«5 nimmt Muschg auch für den Dichter eine neurotische 
Lebenswunde als Quelle der literarischen Produktion in Anspruch, die 

4 Wäre »Kinderhochzeit« ein ›realistischer‹ Gesellschaftsroman, müßte diese Frage erwei-
tert gestellt werden – nach Spiegelungsmomenten auch zwischen dem Autor und dem Histo-
riker Klaus Marbach. Sie tauchen aber nur gelegentlich auf – siehe Marbachs zitierte Tisch-
rede. 

5 Frankfurt a. M. 1981.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Kaiser350

vom Dichter offen gehalten wird, eben weil sie der Quell der Inspira-
tion ist. Aber literarische Autorschaft erzeugt Fiktionen, die der Realität 
in deutender Darstellung und darstellender Deutung gegenübertreten. Sie 
sind als Fiktionen Mitteilungen, nicht Selbstberauschungen, die Kollek-
tivräusche erzeugen wollen. Darin ist der literarische Autor der einzig 
legitime Schöpfer von Ich-Welten, weil sie sich in der Mitteilung objekti-
vieren und nicht nur prolongieren. Des literarischen Autors »Phantasie 
für die Wahrheit des Realen«6 erschafft so in seinen Ich-Welten Wirklich-
keiten, die wirklicher sind als die Realität, weil deren Quintessenz. Und 
die dichterischen Werke tragen dabei ihre Fiktionalität offen an der Stirn 
– zum Beispiel durch die Kennzeichnung »Roman«. »Kinderhochzeit« ist 
ein deklarierter Roman. 

Trotzdem ist Adolf Muschgs gedichtete Figur Iring Selber nicht nur ein 
Gegenspieler des literarischen Autors und der literarischen Autorschaft, 
sondern markiert in Verzerrung ein immanentes Fragwürdigkeitsmo-
ment auch der Literatur – ein altes poetologisches Thema, das literari-
sche Werke seit Goethe häufig selbstreferentiell mit sich führen. Kann et-
was wirklicher sein als die Realität? In deutender Darstellung die Quint-
essenz der Wirklichkeit zu ziehen, bedeutet Stilisierung, Durchleuchtung 
der Lebenstrübe, Fixierung des Fluktuierenden in Bildern, Erzeugung 
von Idealtypisierungen. Goethes »Tasso« thematisiert, was die Kunst tut. 
Sein Tasso verherrlicht in seiner Dichtung die Prinzessin von Ferrara, 
aber er ›mißbraucht‹ sie auch, indem er den lebendigen Menschen in ein 
Idealbild verwandelt. Seine katastrophische Umarmung der Prinzessin 
als Kurzschluß zwischen seinem Idealbild und der lebendigen Prinzessin 
macht diesen Mißbrauch manifest. Oder für den, der es aktueller und 
ohne das Raffinement des Selbstreferentiellen will: Der gute Thriller ist 
aufklärerisch, er zeigt Verbrechen, Intrige und Gewalt in ihrer Brutalität, 
aber er tut es, indem er dem Schrecklichen den ›Thrill‹, den Nervenkitzel 
abgewinnt, den wir genießen. »Dichten selbst ist schon Verrath« – das 
härteste Wort zum Thema stammt vom größten Dichter – Goethe sagt 
es im »Schenkenbuch« des »West-östlichen Divan«.7

Auch in »Kinderhochzeit« wird dieses Fragwürdigkeitsmoment thema-
tisiert und reflektiert. Es geschieht in einer Auseinandersetzung Irings 

6 Goethe zu Eckermann am 25. Dezember 1825. In: WA V,5, S. 256.
7 Johann Wolfgang von Goethe: West-östlicher Divan. In: WA I,6, S. 219.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder der Finsternis? 351

mit seinem Gymnasiallehrer. Es ist ausgerechnet Imogens in den Bühler-
Clan eingeheirateter, gleichsam von ihr einverleibter und doch durch 
Krankheit zum Tode unverfügbarer Vater. Ausgerechnet anläßlich einer 
Kontroverse mit ihm über Shakespeares »Cymbeline« und seine Heldin 
Imogen schreibt der frühreife Gymnasiast Iring Selber: Shakespeares 
»Imogen täuscht sich nicht weniger als alle andern. Sie will treu sein und 
weiß nicht mal wem. […] Was ist ein Körper, wenn man an seine Stelle 
ein Phantom wie ›Treue‹ setzt?« (544f.) Shakespeares Imogen als Bild der 
Treue verdeckt in Irings Sicht Lebens- und Lebenswiderspruchsmomen-
te. Schon Shakespeares Märchenspiel vertreibt das Entsetzen, indem sie 
mit Entsetzen Scherz treibt. Schließlich führt Selber ein Dictum seines 
Lehrers und Kontrahenten gegen ihn selbst und seine verklärende Deu-
tung des Shakespearischen Dramas ins Feld: »Sie [die Kunst] macht ihr 
Glück mit jedem Stoff. Mit dem ganzen Elend des Menschen macht sie 
es.« (546) Mittels des Scheins bringt die Kunst Welt zur Erscheinung, 
mittels des Arrangements die Faktizität. Sie macht ihr Glück mit dem 
Unglück. Die Imogen Shakespeares, der tatsächlich die Imogen des Ro-
mans ihre biologische Existenz verdankt (denn im Zeichen von Shake-
speares Imogen haben sich einst der Studienprofessor und seine Schüle-
rin Constanze Bühler vereinigt und die Tochter Imogen gezeugt), erkennt 
als alternde Frau – exakt auf der Linie von Irings Kritik an Shakespeares 
Imogen: »Hätte ich Iring geliebt, ich hätte nicht so erbarmungslos treu 
sein müssen.« (417) Diese Imogen, die Treue zu ihrem Machtinstrument 
macht, ist ›wirklicher‹ als die Shakespeares, aber – durch noch mehr 
literarisches Raffinement. Deshalb weist das von dem Pseudo-Autor 
Iring zitierte Wort seines Lehrers untergründig-ironisch auch auf die 
»Kinderhochzeit« zurück, diesen großen Roman, der so viel von den 
Arrangier-Kunststücken aller Kunst und ihrer Fähigkeit, Ambivalenzen 
und infinite Relativierungsketten herzustellen, vorführt und – in Frage 
stellt, verzweifelt hoffnungsvoll. 

Daß Adolf Muschg damit auch seinen Roman in Frage stellt, ist viel-
leicht am meisten zu bewundern. Wichtiger als schnelle positive oder 
negative Wertungen ist, daß die Lese-Geister die Wachheit und den Re-
spekt finden, sich auf das Werk und seinen Anspruch wirklich tief einzu-
lassen, statt behende ein Klischee zu suchen, mit dem sie es rubrizieren 
und domestizieren, jedenfalls beiseite legen können. Selbst beim Urteil, 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Kaiser352

der Roman »Kinderhochzeit« sei gescheitert – es dürfte klar geworden 
sein, daß es meines nicht ist! –, sollte Übereinstimmung darüber beste-
hen, daß mehr dazu gehört, ein grenzgängerisches Projekt so grandios 
offen zu lassen, als konventionellere und kleinformatige Projekte wohl-
behalten unter Dach zu bringen. Hier hat ein großer Autor sich selbst 
rückhaltlos aufs Spiel gesetzt.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen 353

Hugo von Hofmanns thal-Gesellschaft e.V.

Mitteilungen

Tagung der Hugo von Hofmanns thal-Gesellschaft in Frankfurt a. M.
11. bis 14. September 2008

Die Internationale Tagung der Hofmanns thal-Gesellschaft fand vom 
11. bis 14. September 2008 in Kooperation mit dem Freien Deutschen 
Hochstift – Frankfurter Goethe-Museum und dem Institut für Deut-
sche Sprache und Literatur II der Johann Wolfgang Goethe-Univer-
sität in Frankfurt a. M. statt. Getagt wurde in dem 1928 bis 1931 von 
Hans Poelzig entworfenen Campus Westend der Johann Wolfgang 
Goethe-Universität am Grüneburgplatz, das Rahmenprogramm fand 
im Arkadensaal des Freien Deutschen Hochstifts und in den Räumen 
des Fischer-Verlags statt. Das Tagungsthema »Hofmanns thals Kor-
respondenz. Briefkultur um 1900« galt dem immensen Brief-Œuvre 
Hofmanns thals, das inzwischen zum Großteil in zuverlässigen Editio-
nen zugänglich ist. Die Tagung stellte sich die Aufgabe, die Themen, 
die organisierenden Strukturen und rhetorischen Mittel brieflicher 
Kommunikation bei Hofmanns thal sichtbar werden zu lassen und dar-
über hinaus die eng vernetzten Korrespondenzsysteme der Zeit um 
1900 auszuleuchten.

Im Eröffnungsvortrag mit dem Titel »Korrespondenz, Textwelt, Nar-
rativität. Hofmanns thal im Briefwechsel mit Leopold von Andrian und 
Ria Schmujlow-Claassen« lenkte Jochen Strobel (Marburg/Lahn) den 
Blick auf Funktion und Leistungen des Briefs in der Medienkonkurrenz 
und im literarischen Feld um 1900. Die beiden behandelten Briefwech-
sel, vor allem der mit Leopold von Andrian, wurden lesbar als Narra-
tive, die zunächst der wechselseitigen Modellierung von Künstlertum 
und dem Bemühen um die Darstellung des inneren subjektiven Erlebens 
durch beide Briefschreiber galten (für Andrian wurde der Begriff des 
»Künstlers ohne Werk« prägend), deren Akzent sich dann aber zu einem 
sich nach ›außen‹ wendenden Erzählen von Alltäglichem verschob, zur 
Komplementarität von Autor- und Leser-, von Arzt- und Patientenrollen. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen354

Die anfänglich ästhetisch konstituierten Textwelten näherten sich damit 
an die ›reale‹ Welt der Referenz an. Die scheinbar ›natürlich‹ gegebene 
dialogische Struktur des Briefwechsels folge, so Strobels Fazit, tatsäch-
lich Prinzipien kollektiver Autorschaft, erst mit dem Editor sei die Riege 
der empirischen Autoren komplett.

In seinem Vortrag »Briefpoesie – Hugo von Hofmanns thals Kunst des 
schriftlichen Gespräches« ging Alexander Košenina (Hannover) von Ge-(Hannover) von Ge-
org Simmels 1908 formulierter Charakterisierung des Briefs aus, welche 
diesen als »Objektivierung des Subjektiven« bestimmte, ganz gleich ob es 
sich um »lyrische Expektorationen« oder »konkrete Mitteilungen« han-
delt. Ausgewählte Briefe Hofmanns thal seien, so Košenina, in diesem 
Sinne als Sprachkunstwerke interpretiert worden, die das dichterische 
Œuvre in Form epistolarer Erzählungen und Gedichte vorbereiten und 
flankieren. Obgleich nicht selbst als Poesie intendiert, gebe es Hinweise, 
daß Hofmanns thal und seine Freunde einzelne Teile der Korresponden-
zen genau so lasen und diese Eingang in Lesungen oder Anthologien 
fanden. Als ästhetische Kategorien der vorgeschlagenen literarischen 
Briefanalyse galten Unmittelbarkeit, Präsenz und symbolisches Sehen 
im »guten Augenblick«.

Elsbeth Dangel (Basel) untersuchte in ihrem Vortrag »›Halb zufällig, 
halb absichtlich‹. Die Inszenierung von Brüchen in Hofmanns thals Brief-
wechseln« die Brüche und Zerwürfnisse, die geradezu als Signatur von 
Hofmanns thals Briefwechseln angesehen werden können. Zunächst skiz-
zierte sie das Freundschaftspanorama einiger Briefwechsel (besonders 
der Wiener Schriftstellerkollegen), das von einer intensiven Teilhabe 
Hofmanns thals an den Freunden, vom Wunsch nach ihrer Gegenwart 
und von Klagen über zu seltenes Sehen gekennzeichnet ist. Dann ging 
sie der Frage nach, wie die postalischen Brüche im Freundschaftsgefüge 
zustande kamen und durch welche Textstrategien sie inszeniert wurden. 
Die Brüche erfolgen alle in Korrespondenzen mit anderen Schriftstellern 
und spielen sich damit in der agonalen Arena der Autorschaft ab, sie 
weisen in einigen Briefwechseln ein verblüffend ähnliches Szenario auf 
und lassen sich lesen als Dramolette in vier oder fünf Akten mit analogen 
Inszenierungsregeln, zu denen die Verwerfung einer Schrift des Brief-
partners durch Hofmanns thal aus heiterem Himmel gehört, sowie die 
anschließende Versicherung, daß er sich selbst seinen Angriff nicht er-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen 355

klären könne, und daß Nerven, Wetter, Krankheit, unachtsames schnel-
les Schreiben usw. die Schuld daran trügen. An zwei genauer untersuch-
ten Briefwechseln (Schnitzler und Beer-Hofmann) wurde evident, wie 
sehr die überfallartig provozierten Zerwürfnisse einem fast unbewuß-
ten, spontanen Schreiben geschuldet sind, das Analogien zum Modus 
des poetischen Schreibprozesses bei Hofmanns thal insgesamt aufweist, 
der – wie seine Briefe vielfach bezeugen – ganz dem plötzlichen, fast 
gewalttätigen Hervordrängen des Stoffes unterworfen war; wobei die je-
weilige Ausarbeitung – spontanes Niederschreiben ohne Überlesen hier, 
jahrelanges Ringen um die Form dort – sich erheblich unterscheidet. Die 
im Schwebezustand von bewußt und unbewußt produzierte postalische 
Kränkung rückt damit in die Nähe der von der Kontrolle des Bewußt-
seins befreiten »écriture automatique« der französischen Surrealisten.

In seinem Vortrag »Ästhetische Erziehung oder ›Lebensdichtung‹? 
Briefkultur in Zeiten des Ästhetizismus« rekonstruierte Jörg Schuster 
(Münster) die Versuche ästhetischer Erziehung, die sich häufig in Hugo 
von Hofmanns thals Briefen beobachten lassen und die insbesondere für 
die Korrespondenz mit Edgar Karg von Bebenburg und Ottonie Gräfin 
Degenfeld konstitutiv sind. Der Briefwechsel mit Karg von Bebenburg 
sei nicht nur von Hofmanns thals – vermeintlich am Vorbild der Brief-
kultur des 18. Jahrhunderts orientierten – ästhetisch-literarischen Vorga-
ben geprägt, der Dichter verteile auch die Rollen zwischen den Briefpart-
nern und übernehme die Deutungsmacht über das ›Leben‹. Zugespitzt 
erscheine die Situation im Briefwechsel mit Ottonie Gräfin Degenfeld, 
die Hofmanns thal durch seine epistolar-ästhetische Erziehung und eine 
für sie konzipierte Lese-Therapie ›ins Leben zurück‹ führen will. Bei ge-
nauerem Hinsehen verbleibt die Brief-Beziehung jedoch weitgehend im 
›toten‹, scheinhaften Bereich der Kunst; sie bildet als ›Lebensdichtung‹ 
eine Art ästhetischen Schutzraum, vergleichbar dem Intérieur des Ju-
gendstils.

Gerhard Schuster (München) sprach in seinem Vortrag »›Die endli-
che Tuba‹. Über den Briefwechsel Rudolf Borchardt – Hofmanns thal« 
zunächst über die Editionsgeschichte des Briefwechsels, den Borchardt 
selbst zu Lebzeiten nicht ediert wissen wollte. Mit großen Auslassun-
gen (besonders Karoline Borchardt betreffend) und fast ganz ohne 
Kommentar wurde er von Marie Luise Borchardt 1954 herausgegeben: 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen356

Die Briefe sollten für sich sprechen. Die jetzige Edition sieht dagegen 
vor, das ganze Netzwerk, in dem vor allem die Freundschaftstrias Bor-
chardt – Hofmanns thal – R. A. Schröder stand, sichtbar zu machen, die je-
weiligen Texte der Korrespondenten übereinander (»Eranos«–Brief usw.) 
aufzunehmen und damit einen kulturgeschichtlichen »Hallraum« herzu-
stellen, in dem die Stimmen der Korrespondenten in all ihrer – manch-
mal auch disharmonischen – Polyphonie als ein ›unendliches Gespräch‹ 
erklingen. Inzwischen ist der Briefwechsel Hofmanns thal – Borchardt 
ediert, der umfangreiche Kommentarband wird demnächst erscheinen.

In seinem Vortrag charakterisierte Ulrich Schlie (Berlin) den Brief-
wechsel mit Carl Jacob Burckhardt, der die letzten zehn Lebensjahre 
Hofmanns thals umfaßte, vor allem unter der Leitthematik der Krisener-
fahrung und des zeithistorischen Umbruchs: »Alles in unserer Genera-
tion ist Abschied«. Schlie ging so weit, hinsichtlich der Rolle des neuen 
Freundes von einer Art Nachfolgeregelung bei der Wahl von Hofmanns-
thals Korrespondenzpartnern zu sprechen: Burckhardt kam ihm zum 
rechten Zeitpunkt als Ersatz für den gerade verstorbenen Freund Eber-
hard von Bodenhausen. Dazu kommt die geteilte historische Krisenerfah-
rung nach dem Untergang der Donaumonarchie hinzu, die Hofmanns-
thal an Burckhardt band, die Furcht, die Erfahrung seiner Generation 
nicht mehr weitertragen zu können. »Es ist ein großes Glück für mich, 
daß Sie mir in dieser Epoche meines Lebens begegnen«, schrieb er dem 
fast 20 Jahre Jüngeren. 

Timo Günther (Berlin) leitete eine Arbeitsgruppe zum Thema »Kor-Kor-
respondenzen. Funktionen des Fiktiven in Hofmanns thals ›Erfundenen 
Briefen‹«. Diskutiert wurden mehrere erfundene Briefe Hofmanns thals, 
die teils von ihm selbst veröffentlicht wurden, teils auch aus dem Nach-
laß stammen (»Brief an einen jungen Freund«, 1896; »Gespräch über 
den Reichtum«, 1901/02; »Der Brief des letzten Contarin«, 1902; »Ein 
Brief«, 1902; »Briefe des jungen Goethe«, 1903/04; »Frau v. Grignan 
an ihre Mutter Frau v. Sevigné«, 1916/17; »Nicolas Poussin an M. de 
Chantelou,« 1916/17). Während an Hofmanns thals ›realen‹ Briefen im 
Laufe der Tagung vielfach deutlich wurde, daß sie auf verschiedene Wei-
se versuchen, Kohärenz zu erzeugen, so zeigte sich demgegenüber in der 
Arbeitsgruppe, daß Hofmanns thals fiktive Briefe, wiewohl einem Nar-
rativ folgend, doch häufiger Brüche und weniger Kohärenzen betonen. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen 357

Besonders evident wurde dies an der für die fiktiven Briefe zentralen 
Thematik der Subjektkonstitution, die von Hofmanns thal seit seinen 
frühen Experimenten mit dem erfundenen Brief bis zu deren späten 
Beispielen immer wieder problematisiert wird. Gerade die erfundenen 
Briefe in ihrer häufig historischen Situierung ermöglichen es, das Subjekt 
als geschichtliches und damit wandelbares zu entwerfen. Hofmanns thal 
identifiziert in geschichtlichen Epochen oder Konstellationen ›Korre-
spondenzen‹ mit der eigenen Zeit, die es ihm entweder erlauben, auch 
noch Momente der Krise des Ich im Licht der Kontinuität zu betrachten, 
oder umgekehrt die neuzeitliche Idee der absoluten Selbstmächtigkeit 
des Subjekts, wie sie Francis Bacon, der Empfänger des Briefs von Lord 
Chandos, vertritt, als Fiktion zu dekonstruieren. 

Christoph Perels (Frankfurt a. M.) leitete eine Arbeitsgruppe zum Brief-
wechsel mit Stefan George. Er gab zur Einführung einen Überblick über 
die Editionsgeschichte dieses Briefkorpus‹ von den ersten Veröffentli-
chungen einiger Briefe Hofmanns thals an George 1938 in der Zeitschrift 
»Corona« bis zum Buch von Jens Rieckmann 1997. Er teilte mit, daß 
Elisabeth Höpker an einer historisch-kritischen Neuedition arbeitet, die 
erstmals das gesamte Material, also auch die zahlreichen Briefentwürfe 
Georges und Georges Briefvorlagen für Carl August Klein und andere, 
berücksichtigen wird. Die Defizite der Boehringerschen Editionen von 
1938 und 1953 wurden knapp verdeutlicht. Die anschließende Diskussi-
on knüpfte daran an, daß sich Klagen und Beschwerden über die jewei-
lige »Kürze« und »Knappheit« des anderen wie ein roter Faden durch die 
Korrespondenz ziehen und daß »Kürze« zwar ein stilistisches Postulat zu-»Kürze« zwar ein stilistisches Postulat zu-Kürze« zwar ein stilistisches Postulat zu-« zwar ein stilistisches Postulat zu-zwar ein stilistisches Postulat zu-
mal Georges gewesen sei, daß sie aber auch als kommunikatives Kalkül 
eingesetzt werden könne, das von einigen Diskussionsteilnehmern dem 
Beherrschungswillen Georges zugerechnet wurde. Da dem Teilnehmer-
kreis zahlreiche vorzügliche Kenner beider Dichter angehörten, bot die 
Diskussion ein anspruchsvolles Niveau.

Die gemeinsam mit Juliane Vogel (Konstanz) konzipierte, von Sabi-
ne Schneider (Zürich) geleitete Arbeitsgruppe zum Thema »Bindungs-zum Thema »Bindungs-
zauber und Seelendiätetik. Strategien postalischer Verführung im Brief-
wechsel Ottonie von Degenfeld und Hugo von Hofmanns thal« ging drei 
strukturierenden Elementen bzw. Modellierungen des Briefverhältnisses 
nach. Als erste dieser Strukturierungen hat sich die Komplementarität 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen358

von Abstandsökonomie/Fernliebe und deren Überwindung durch ma-
gische Besitzergreifung in einem Spiel von programmatischer Abwe-
sendheit und imaginierter Nähe erwiesen, die darauf abzielt, den Le-
benskreis der begehrten Frau »mit einer magischen geistigen Linie« zu 
umschließen. Die zweite Strukturierung betrifft den phantasmatischen 
Raum des ›Dazwischen‹, der zu einer Kinderphantasie verleiblicht und 
in der Physiognomie eines Zwischenmenschen ausphantasiert wird. Der 
dritte strukturelle Komplex untersuchte die Praktiken dieser Fernliebe, 
die diätetischen Anweisungen in die Ferne, die mit monastischen Para-
metern von Stille, Kontemplation und Isolation arbeiten und vor allem 
durch Lektüreanweisungen die geistige Welt der Frau besetzen wollen. 
Dabei bestimmt eine Dialektik von Halten und Lassen, Machtphanta-
sien und Ohnmacht die Strategien postalischer Verführung, welche die 
Medialität des Briefs konsequent in ihre ars amatoria mit einbeziehen.

Der von Robert Seidel (Frankfurt a. M.) und Dietlind Wünsche (Hei-
delberg) veranstaltete Arbeitskreis trug den Titel »… ›über die Erdteile 
u. Meere hin plaudern‹ – Zur Rhetorik des Gebrauchsbriefes in der Zeit 
des Wilhelminismus«. Es ging hier also nicht um Hofmanns thal und die 
mit ihm befreundeten Autoren, vielmehr wurden – gewissermaßen kom-
plementär zur literarisch ambitionierten Korrespondenz in den Kreisen 
der Wiener Moderne – Briefe von Offizieren analysiert, die als Angehö-
rige des »Ostasiatischen Expeditionskorps« im Jahre 1900 zur Nieder-
schlagung des Boxeraufstandes nach China entsandt worden waren. In 
einem einführenden Referat wurde zunächst der historische Kontext des 
Feldzuges rekapituliert, bevor die Teilnehmer des workshops sich in einer 
Sequenz von Interpretationen ausgewählter Briefe mit den spezifischen 
Kommunikationsstrategien der Soldaten auseinandersetzten. Deren Mit-
teilungen, meist an enge Familienangehörige gerichtet, dienten häufig in 
erster Linie der Selbstpositionierung und Selbstvergewisserung, nicht sel-
ten aber auch der Legitimation eines von der gesamten Bevölkerung des 
Reiches grundsätzlich begrüßten, in seinen Exzessen jedoch zunehmend 
als problematisch beurteilten militärischen Vorgehens. Die genaue struk-
turelle und rhetorische Analyse der Dokumente machte gerade auch 
unbewußte Komponenten des Kommunikationsverhaltens sichtbar, so 
können etwa auffällige Abstufungen der Distanznahme (von »ich« und 
»wir« über »man« zur Umschreibung der betreffenden Handlungen im 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen 359

Passiv) oder die Wahl bestimmter Metaphernfelder Aufschlüsse über 
innere Konfliktlagen geben, die kaum je offen zur Sprache gebracht wur-
den. Unmittelbar nach der Tagung erschien ein Band, der das Thema 
monographisch aufarbeitet: Dietlind Wünsche: Feldpostbriefe aus Chi-
na. Wahrnehmungs- und Deutungsmuster deutscher Soldaten zur Zeit 
des Boxeraufstandes 1900/1901. Berlin 2008.

Erstmals bot die Tagung auch Nachwuchswissenschaftlerinnen und 
-wissenschaftlern die Gelegenheit, in kurzen Referaten vor dem Plenum 
über ihre laufenden Dissertationsprojekte zu berichten:

Claudia Bamberg (Frankfurt a. M.) stellte ihr Projekt »Hofmanns thal: 
Der Dichter und die Dinge« vor: Es untersucht die vielfältigen Funktio-
nen und Bedeutungen der Dinge in und für Hofmanns thals Schaffen, die 
in der Forschung bislang nur am Rande ein Thema waren. Ausgehend 
von der Rede »Der Dichter und diese Zeit« (1906/07) soll gezeigt werden, 
daß die Dinge für den Wiener Autor zum Ausgangspunkt einer neuen, 
modernen Poetik werden. Die Arbeit wird dabei auch die Entwicklung 
dieser Problemstellung vom Früh- bis zum Spätwerk verfolgen. 

Anna-Katharina Gisbertz (Chicago) berichtete über ihr Projekt mit 
dem Titel »Stimmung – Leib – Sprache. Eine Konfiguration in der Wie-
ner Moderne«: Die Dissertation untersucht das Konzept »Stimmung« in 
diversen Diskursen der Wiener Moderne. »Stimmung« werde in diesen 
Diskursen als experimenteller Zugang zur Ich-Welt-Einheit aufgefaßt. 
Dieser Gedanke führe zu einem paradoxen Resultat, denn obgleich die 
Stimmung Leib, Geist und physikalische Welt um 1900 vereint, entzie-
he sich dieser Zusammenhang begrifflicher Erfaßbarkeit. Nach einer 
Einführung in die historische Semantik der Stimmung im Kontext un-
terschiedlicher Disziplinen seit 1800 erfolgt eine Analyse der entspre-
chenden philosophischen Auseinandersetzung bei Nietzsche, Dilthey, 
Heidegger und Bollnow. Anschließend soll das Stimmungskonzept der 
Wiener Moderne exemplarisch anhand der wissenschaftlichen Werke 
von Ernst Mach und der poetologischen Äußerungen und Prosawerke 
von Hugo von Hofmanns thal entfaltet werden.

Katja Kaluga (Wuppertal) referierte ihr Dissertationsprojekt »›Beein-
flussung der öffentlichen Meinung‹. Hugo von Hofmanns thals Austriaca 
1914–1917«. Die nach den Prinzipien der »Sämtlichen Werke« erarbeitete 
kritische Edition bietet eine Auswahl von 14 politischen Texten, darun-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen360

ter zwei bislang unpublizierten Aufsätzen (»Vorrede zu den Grundsätzen 
des ›Dienstagvereins‹«, entstanden 1914, »Über die Beeinflussung der 
öffentlichen Meinung in Deutschland«, entstanden 1915) sowie Notizen 
aus dem Nachlaß. Sie leistet Grundsätzliches durch die Klärung der Ent-
stehungsgeschichten, durch die historisch-politische und biographische 
Kontextualisierung, durch Quellennachweise und die Wiedergabe von 
Varianten und Zeugnissen. An der Auswahl wird exemplarisch sichtbar, 
wie sich Hofmanns thal als inoffizieller Mittler in die politische Kommu-
nikation zwischen dem Deutschen Reich und Österreich-Ungarn einzu-
schalten versuchte, um deren krisenhaftes Verhältnis auf eine neue Basis 
gegenseitigen Verstehens zu stellen.

Stefan Kleie (Basel) stellte sein Dissertationsprojekt mit dem Titel »›Sie 
gehören alle zueinander, und was das Beste ist, liegt zwischen ihnen‹. Die 
›allomatische Lösung‹ als Sphärologie in Hofmanns thals Opernlibretti« 
vor: Die Leitthese der Arbeit lautet, daß sich Hofmanns thals Opern-
libretti als Gattungsexperimente begreifen lassen. Eine strukturalistische 
Dramenanalyse verfehle jedoch das »Atmosphärische« jenes semanti-
schen Überschusses, der sich besonders in den »seligen Augenblicken« 
der Oper entlädt. Eine Neudeutung der »allomatischen Lösung« im Sin-
ne einer »Sphärologie« erweist das mediale »Zwischen« der Sphäre als 
den Ort konsubjektiver Verwandlung.

Karl Marx (Metz) stellte sein Dissertationsprojekt mit dem Titel »Hugo 
von Hofmanns thal und die österreichische Identität« vor, das verschie-
denen Strategien nationaler Identitätsfindung im Werk Hofmanns thals 
nachgeht.

Norman Rinkenberger (Marburg a. d. Lahn) referierte über sein Pro-
jekt mit dem Titel »Die Performanz der Schrift. Körper und Gebärde im 
dramatischen und filmischen Schaffen Hugo von Hofmanns thals«: Die 
Frage bejahend, ob eine eher auf Performanz basierte Kultur textuell ver-eine eher auf Performanz basierte Kultur textuell ver-
mittelt werden könne, werden textanalytische Modelle auf eine größere 
Materialbasis angewendet, um zu verdeutlichen, daß keine prinzipiel-
le Trennung von Text und Performanz bestehen muß. Hofmanns thals 
Ausweg aus der Diskursivität einer Begriffs-Kultur zeige sich im stetigen 
Suchen nach ›sinnlicher Semiotik‹, wobei im Umfeld des breiten Kultur-
wandels um 1900 und der Krise künstlerischer Repräsentation – gerade 
bei Hofmanns thal – eine neue Art der Körpersprache entstehe, die sich 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen 361

als Beginn der performativen Kunst bereits innerhalb der historischen 
Avantgarde lesen lasse.

Sabine Straub (Würzburg) informierte mit einem schriftlich vorge-
legten abstract über ihr bereits abgeschlossenes Dissertationsprojekt mit 
dem Titel »Zusammengehaltener Zerfall – Suggestion, Dissoziation und 
Multiple Persönlichkeit in Hugo von Hofmanns thals Experimental-
anordnungen ästhetischer Produktivität«: »Zusammengehaltener Zer- »Zusammengehaltener Zer-»Zusammengehaltener Zer-
fall« – eine von Hofmanns thal im Kontext eines Traumberichts geprägte 
Begrifflichkeit – bezeichnet die dem schöpferischen Produktionsprozeß 
idealiter zugrundeliegende Bewußtseinslage und die ihr verschwisterte 
Identitätskonstitution. Als Benennung sowohl des im Übergang zwi-
schen Wachen und Schlaf verharrenden Bewußtseins als auch der sich 
aus Dissoziation und Re-Kombination konstituierenden Dynamik der 
Multiplen Persönlichkeit bildet sie das Zentrum der Hofmanns thalschen 
Rezeptions- und Produktionsästhetik und das Ziel seiner experimentellen 
Erprobung ästhetisch produktiver Bewußtseins-, Identitäts- und Wahr-
nehmungsmodi. Die Dissertation untersucht Hofmanns thals lebenslange 
Auseinandersetzung mit den Versprechungen und Grenzen dieses Pro-
duktionsmodells, dokumentiert zum einen die exzessive Rezeption der 
zeitgenössischen Diskurse zum dissoziierten Bewußtsein und analysiert 
zum andern die poetologischen und poetischen Konsequenzen anhand 
von Hofmanns thals »Kleinen Gebilden«, Texten also, deren formale 
Charakteristika der Vorläufigkeit und Unabgeschlossenheit untrennbar 
mit ihren Aussagen zur Textgenese und den dieser zugrundeliegenden 
Bewußtseins- und Ich-Konzepten verbunden sind. 

Ein vielseitiges Rahmenprogramm begleitete die Tagung und bereicher-
te das Briefthema mit vielen neuen Façetten. Es erwies sich als besonders 
glückliche Koinzidenz, daß die Eröffnung der Ausstellung des Freien 
Deutschen Hochstifts »Der Brief – Ereignis & Objekt« (11. September bis 
16. November 2008) am ersten Abend der Tagung stattfinden konnte. 
Sie wurde von der Direktorin des Hochstifts, Anne Bohnekamp-Renken, 
und von der Mitinitiatorin der Ausstellung, Waltraud Wiethölter (beide 
Frankfurt a. M.) eingeführt. Die Ausstellung legte den Akzent darauf, 
daß Briefe mehr sind als körperlose Texte, die sich beliebig reproduzie-
ren lassen. Sie interessierte sich für die Materialität der Briefe, für ihren 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen362

Status als gestaltete Objekte. Anhand von 164 Beispielen aus 250 Jahren 
verfolgte die Ausstellung die sinnlich-ästhetischen Besonderheiten brief-
licher Kommunikation. Dabei stellte sie eine imaginäre Chronologie des 
Briefschreibens her: Die erste Abteilung zeigte, wie die Wahl des Brief-
papiers an der Botschaft mitwirkt (Herta Müller schrieb auf eine Serviet-
te), dann folgten die verschiedenen Schreibutensilien (Beethoven schrieb 
mit Bleistift an die »Unsterbliche Geliebte«), dann die vielfältigen Sti-
lisierungsformen, denen Handschriften unterliegen (Philipp Christoph 
Kayser imitierte die Schrift seines Idols Goethe), weiter die verschiede-
nen Möglichkeiten, die Schreibfläche zu füllen (Fürst Pückler ließ nach 
der Anrede »Bettine!« die leere Seite sprechen), schließlich Beispiele, in 
denen das Schreiben ins Kritzeln, Skizzieren und Malen übergeht (Goe-
the zeichnete unvermittelt »statt allen weitern Schreibens« sein Arbeits-
zimmer). Diese Abteilung wurde ergänzt durch eine große Anzahl an 
Künstlerbriefen des 20. Jahrhunderts. Die sechste Station widmete sich 
den Briefbeigaben (Eichendorffs Tochter zerschnitt Briefe ihres Vaters, 
um Autographensammler zu beschenken), die folgende den sichtbaren 
Folgen des Briefversands (Zelters Briefe an Goethe wurden von der Post 
perforiert, um sie wegen der Choleragefahr zu ›desinfizieren‹), die näch-
ste den Spuren, welche die Schreibszene des Verfassers oder die Lesesze-
ne des Empfängers auf den Briefen hinterließ (Anna Luisa Karsch kom-
mentierte ihre Tränen auf dem Briefpapier) und schließlich die letzte all 
das, was Briefen im Bereich der privaten und öffentlichen Archivierung 
widerfuhr (Goethe versah einen Brief von Jean Paul mit einer Echtheits-
bestätigung).

Am zweiten Abend war die Tagungsgesellschaft Gast in den Räu-
men des Fischer-Verlags, wo Heinz Rölleke (Wuppertal) – wie es nun 
schon Tradition der Tagungen geworden ist – den Stand der Kritischen 
Ausgabe vorstellte. Er tat dies etwas ausführlicher als sonst, indem er 
das Erscheinen der die poetischen Werke Hofmanns thals beschließen-
den Bände XVII (Dramatische Bearbeitungen) und XXVII (Ballette, 
Pantomimen usw.) im Jahr 2006 zum Anlaß nahm, die Geschichte der 
Hofmanns thal-Edition insgesamt aufzurollen und besonders einen Rück-
blick auf die Primordien dieser umfangreichsten Historisch-Kritischen 
Ausgabe eines modernen Dichters zu versuchen. Das Entstehen und 
Wachsen der Ausgabe und deren sich im Verlauf von 40 Jahren mode-

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen 363

rat wandelnde Charakteristika wurden nachgezeichnet. Rein quantita-
tiv (es erschienen seit 1975 33 Bände in einem Umfang von 265 bis 1311 
Seiten) und was das Tempo des Erscheinens betrifft (jährlich 1,03 Bän-
de) nimmt die Ausgabe unter vergleichbaren Unternehmungen eine ab-
solute Spitzenstellung ein. Auch die Qualität der Edition findet weiterhin 
große Anerkennung. Rölleke verwies darauf, daß die DFG das Projekt 
nur noch bis Ende 2008 fördere, daß aber das Freie Deutsche Hochstift 
alles dafür tun wolle, daß die Ausgabe abgeschlossen werden könne, es 
sei dabei aber dringend auf ein Sponsoring angewiesen. Weitere drei 
Bände stünden kurz vor der Drucklegung, darunter die erst vor kur-
zem konzipierte und mit besonderer Spannung erwartete Dokumentati-
on der Hofmanns thalschen Bibliothek. Die verbleibenden sechs Bände 
(drei Bände »Reden und Aufsätze«, zwei Bände »Aufzeichnungen« und 
ein Band »Das Buch der Freunde« u. a.), die sämtlich mit wichtigen neu-
en Materialien aufwarten, sollen bis 2011 folgen. Die ideelle und die 
sporadische materielle Förderung durch die Hofmanns thal-Gesellschaft 
wurde besonders dankbar erwähnt. 

Die Lesung des Samstagabends mit dem Titel: »›Wer sieht ihn wie ich?‹ 
Borchardt und Hofmanns thal – Briefe, Aufsätze, Novellistisches aus den 
Jahren 1902–1944« – wieder in Kooperation mit dem Freien Deutschen 
Hochstift – entwarf aus teilweise unveröffentlichten Briefen und Werktex-
ten (zum großen Teil aus dem noch unveröffentlichten Kommentarband 
des Briefwechsels) ein Mosaik der Freundschaft zwischen Hofmanns thal 
und Borchardt, gestaltet als eine witzige Collage mit drei Stimmen und 
kongenial gelesen von Schauspielern des Theaters Frankfurt: Sandra 
Bayrhammer, Martin Butzke und Rainer Frank. Entlang eines fiktiven 
Briefes Gerty von Hofmanns thals an ihre Tochter Christiane Zimmer 
als dem narrativen Verbindungs- und Kommentierungsglied wurde das 
spannungsgeladene Auf und Ab der Freundschaft vor dem Hintergrund 
des gesamten Beziehungsnetzes der beiden beleuchtet. 

Die Collage machte zugleich ein Frühstadium der Hofmanns-
thalschen Wirkungsgeschichte sichtbar: Geschmeichelt und hilflos stand 
Hofmanns thal zeit seines Lebens den hochfahrenden Deutungen gegen-
über, mit denen Rudolf Borchardt sich selbst und der Mitwelt das Werk 
des Freundes interpretierte. Die Festschrift »Eranos« von 1924 drohte 
die Freundschaft zu sprengen, doch setzte sich Borchardt gleich nach 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen364

Hofmanns thals Tod im Juli 1929 die Aufgabe, als Zeitzeuge gerade die-
sem Autor vor der unverständigen Mit- und Nachwelt ein gültiges Denk-
mal aufzurichten und dabei die Deutungshoheit über dessen Werk zu 
beanspruchen. 

Auch die Matinee am Sonntag fand als gemeinsame Veranstaltung mit 
dem Freien Deutschen Hochstift statt. Sie galt einer Kurzform des Brief-
schreibens: der Postkarte in ihrer doppelten Funktion als Korrespon-
denz- und Sammlungsstück. Im Zentrum standen Alban Bergs »Fünf 
Orchesterlieder nach Ansichtskartentexten von Peter Altenberg« op. 4 
(1913), die Fabienne Grüning (Sopran) und Hilko Dumno (Klavier) zu 
Gehör brachten. Die Lieder sind wahrscheinlich tatsächlich entstanden 
als Beischriften und Kommentare zu fünf realen Ansichtskarten aus der 
legendären Karten- und Fotosammlung Altenbergs.

Gerahmt wurde die musikalische Darbietung von zwei Vorträgen: 
Zunächst gab der Leiter der Hochstifts-Bibliothek Joachim Seng einen 
kurzen Überblick über die Geschichte der Postkarte, oder der »Corre-
spondenz-Karte«, wie sie zu Anfang hieß. Postkarten entstanden als Fol-
ge der zunehmenden Mobilität und Reiselust des neuen Mittelstandes 
im Industriezeitalter. Sie wurden erstmals 1869 für den österreichischen 
Postverkehr zugelassen. Schon bald kam als Sonderform die Ansichts-
karte hinzu. Seng zeigte am reichen Bildmaterial der Postkartenbestände 
des Hochstifts die vielseitigen Motive aus allen erdenklichen Bereichen 
auf den Ansichtskarten, die nicht nur zu neuen Formen des schriftlichen 
Austausches führten, sondern auch zum begehrten Sammlungsgegen-
stand wurden. Das ›goldene‹ Zeitalter der Bildpostkarte sind die Jahre 
zwischen 1895 und 1918, also genau die Zeit Hofmanns thals. Den An-
sichtskarten in seinem Nachlaß galt die besondere Aufmerksamkeit des 
Vortrags. An ihnen wurde unter anderem der emblemhafte Charakter 
als Besonderheit der Bildpostkarte evident, nämlich das Zusammenspiel 
von Überschrift (inscriptio), dem Bild (pictura) und dem epigrammatischen 
Text (subscriptio).

Nach dem Liedervortrag schloß die Literaturwissenschaftlerin Ricar-
da Dick den synästhetischen Kreis und gab Einblicke in die berühmte 
Postkartensammlung des Wiener Schriftstellers Peter Altenberg, beson-
ders in zwei bisher weitgehend unbekannte Ansichtskartenalben aus 
den Kriegsjahren 1915 und 1917, die insgesamt 631 Ansichtskarten und 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen 365

Fotos enthalten. Vor allem die Ansichtskarten und Fotos von Frauen 
und Mädchen haben der Sammlung Altenbergs ihren legendären Ruf 
verschafft. Aber auch Abbildungen von Werken der bildenden Kunst, 
Blumenmotive, Kriegsbilder etc. werden durch die ›Schrift-Textur‹ Alten-
bergs verbunden, die den Zusammenhang stiftet und sich wie ein Ge-
webe zwischen den Karten über die Albumblätter zieht. So explizieren 
sich die Karten gegenseitig und zeugen von Altenbergs Intention, mit 
Ansichtskarten eine Gegen-Kunst des Alltags und des ›Kleinen Mannes‹ 
zu schaffen.
       

Elsbeth Dangel und Sabine Schneider

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen366

Neue Mitglieder der Hugo von Hofmanns thal-Gesellschaft
(November 2008 – Oktober 2009)

Yusuke Aramata, Tokyo, Japan
Andrea Graziano Cipolla, Mainz 
Prof. Dr. Robert von Dassanowsky, Colorado Springs, USA
Olaf Enderlein, Berlin 
Robert Forke, Freiburg i. Br. 
Dr. Nicola Gess, Berlin 
Till Huber, Hamburg 
Reinhard Käsinger, Neubeuern 
PD Dr. Manfred Koch, Sent, Schweiz
Prof. Dr. Alexander Košenina, Hannover 
Immanuel Nover, Köln 
Annemarie Opp, Frankfurt am Main 
Prof. Dr. Thorsten Unger, Göttingen
Tobias Winter, Freiburg i. Br. 

Interessierte wenden sich bitte an das Büro der Gesellschaft:

Hugo von Hofmanns thal-Gesellschaft e.V.
c/o Freies Deutsches Hochstift
Großer Hirschgraben 23–25
60311 Frankfurt a. M.
Tel. 069/13880-247
E-Mail: hofmannsthal-gesellschaft@web.de
http://hofmannsthal.de
http://hofmannsthal.bibliographie.de

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen 367

Hofmanns thal-Bibliographie online

Seit dem 1. Juli 2008 ist die Bibliographie der Hofmanns thal-Gesellschaft 
öffentlich im Internet zugänglich. Derzeit sind hauptsächlich die Jahr-
gänge 2004–2008 bibliographisch erfaßt und inhaltlich erschlossen; die 
Jahrgänge ab 1977 sollen Schritt für Schritt folgen. Zu erreichen ist die 
Datenbank über die Website der Gesellschaft (Hofmanns thal.de) oder di-
rekt unter Hofmanns thal.bibliographie.de. Die Meldung entlegener Literatur 
erbitten wir an die Bearbeiterin Dr. Gisela Bärbel Schmid (Hofmanns thal-
gesellschaft@web.de). 

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 369

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis

SW  Hugo von Hofmanns thal: Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe. Veranstal-
tet vom Freien Deutschen Hochstift. Hg. von Rudolf Hirsch (†), Clemens Köt-
telwesch (†), Christoph Perels, Edward Reichel, Heinz Rölleke, Ernst Zinn (†), 
Frankfurt a. M. 

SW I Gedichte 1 Hg. von Eugene Weber. 1984.
SW II Gedichte 2 Aus dem Nachlaß. Hg. von Andreas Thomasberger 

und Eugene Weber. 1988.
SW III Dramen 1 Kleine Dramen. Hg. von Götz Eberhard Hübner, 

Klaus-Gerhard Pott und Christoph Michel. 1982.
SW IV Dramen 2 Das gerettete Venedig. Hg. von Michael Müller. 

1984.
SW V Dramen 3 Die Hochzeit der Sobeide / Der Abenteurer und die 

Sängerin. Hg. von Manfred Hoppe. 1992.
SW VI Dramen 4 Das Bergwerk zu Falun. Semiramis. Die beiden 

Götter. Hg. von Hans-Georg Dewitz. 1995.
SW VII Dramen 5 Alkestis / Elektra. Hg. von Klaus E. Bohnenkamp 

und Mathias Mayer. 1997.
SW VIII Dramen 6 Ödipus und die Sphinx / König Ödipus. Hg. 

von Wolfgang Nehring und Klaus E. Boh nen-
kamp.1983.

SW IX Dramen 7 Jedermann. Hg. von Heinz Rölleke. 1990.
SW X Dramen 8 Das Salzburger Große Welttheater / Pantomimen 

zum Großen Welttheater. Hg. von Hans-Harro 
Lend ner und Hans-Georg Dewitz. 1977.

SW XI Dramen 9 Florindos Werk. Cristinas Heimreise. Hg. von 
Mathias Mayer. 1992.

SW XII Dramen 10 Der Schwierige. Hg. von Martin Stern. 1993.
SW XIII Dramen 11 Der Unbestechliche. Hg. von Roland Haltmeier. 

1986.
SW XIV Dramen 12 Timon der Redner. Hg. von Jürgen Fackert. 1975.
SW XV Dramen 13 Das Leben ein Traum / Dame Kobold. Hg. von 

Chri stoph Michel und Michael Müller. 1989.
SW XVI.1 Dramen 14.1 Der Turm. Erste Fassung. Hg. von Werner Bell-

mann. 1990.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis370

SW XVI.2 Dramen 14.2 Der Turm. Zweite und dritte Fassung. Hg. von 
Werner Bellmann. 2000.

SW XVII Dramen 15 Übersetzungen und Bearbeitungen. Hg. von 
Gudrun Kotheimer und Ingeborg Beyer-Ahlert. 
2006.

SW XVIII Dramen 16 Fragmente aus dem Nachlaß 1. Hg. von Ellen 
Ritter. 1987.

SW XIX Dramen 17 Fragmente aus dem Nachlaß 2. Hg. von Ellen 
Ritter. 1994.

SW XX Dramen 18 Silvia im »Stern«. Hg. von Hans-Georg De witz. 
1987.

SW XXI Dramen 19 Lustspiele aus dem Nachlaß 1. Hg. von Mathias 
Mayer. 1993.

SW XXII Dramen 20 Lustspiele aus dem Nachlaß 2. Hg. von Mathias 
Mayer. 1994.

SW XXIII
Operndichtungen 1

Der Rosenkavalier. Hg. von Dirk O. Hoffmann 
und Willi Schuh. 1986.

SW XXIV
Operndichtungen 2

Ariadne auf Naxos / Die Ruinen von Athen. Hg. 
von Manfred Hoppe. 1985.

SW XXV.1
Operndichtungen 3.1

Die Frau ohne Schatten / Danae oder die Ver nunft-
heirat. Hg. von Hans-Albrecht Koch und Ingeborg 
Beyer-Ahlert. 1998.

SW XXV.2
Operndichtungen 3.2

Die ägyptische Helena / Opern- und Singspielpläne.
Hg. von Ingeborg Beyer-Ahlert. 2001.

SW XXVI
Operndichtungen 4

Arabella / Lucidor / Der Fiaker als Graf. Hg. von 
Hans-Albrecht Koch. 1976.

SW XXVII
Ballette – Pantomimen –
Filmszenarien

Hg. von G. Bärbel Schmid und Klaus-Dieter Kra-
biel. 2006.

SW XXVIII Erzählungen 1 Hg. von Ellen Ritter. 1975.
SW XXIX Erzählungen 2 Aus dem Nachlaß. Hg. von Ellen Ritter. 1978.
SW XXX Roman Andreas / Der Herzog von Reichstadt / Philipp II. 

und Don Juan d’Austria. Hg. von Manfred Pape. 
1982.

SW XXXI Erfundene
Gespräche und Briefe

Hg. von Ellen Ritter. 1991. 

SW XXXIII 
Reden und Aufsätze 2

Hg. von Konrad Heumann und Ellen Ritter. 2009.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 371

GW  Hugo von Hofmanns thal: Gesammelte Werke in zehn Einzelbänden. 
Hg. von Bernd Schoeller (Bd. 10: und Ingeborg Beyer-Ahlert) in Beratung mit 
Rudolf Hirsch. Frankfurt a. M. 1979f.

GW GD I Gedichte. Dramen I: 1891–1898
GW D II Dramen II: 1892–1905
GW D III Dramen III: 1893–1927
GW D IV Dramen IV: Lustspiele
GW D V Dramen V: Operndichtungen
GW D VI Dramen VI: Ballette. Pantomimen. Bearbeitungen. 

Übersetzungen
GW E Erzählungen. Erfundene Gespräche und Briefe.

Reisen
GW RA I Reden und Aufsätze I: 1891–1913
GW RA II Reden und Aufsätze II: 1914–1924
GW RA III Reden und Aufsätze III: 1925–1929. Buch der 

Freunde. Aufzeichnungen: 1889–1929

Gesammelte Werke in Einzelausgaben. Hg. von Herbert Steiner. Frankfurt a. M. 
1945ff. (bei späterer abweichender Paginierung 1. Aufl. mit Erscheinungsjahr)

P I (1950) Prosa I. 1. Aufl. 1950
P I Prosa I. 1956
P II (1951) Prosa II. 1. Aufl. 1951
P II Prosa II. 1959
P III Prosa III. 1952
P IV Prosa IV. 1955
A Aufzeichnungen. 1959
E Erzählungen. Stockholm 1945. 2. Aufl. 1949. 

3. Aufl. 1953
GLD Gedichte und Lyrische Dramen. Stockholm 1946. 

2. Aufl. 1952
D I Dramen I. 1953
D II Dramen II. 1954
D III Dramen III. 1957
D IV Dramen IV. 1958
L I (1947) Lustspiele I. 1. Aufl. 1947
L I Lustspiele. 1959 
L II (1948) Lustspiele II. 1. Aufl. 1948

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis372

L II Lustspiele II. 1954
L III Lustspiele III. 1956
L IV Lustspiele IV. 1956

B I Hugo von Hofmanns thal: Briefe 1890–1901. Berlin 
1935.

B II Hugo von Hofmanns thal: Briefe 1900–1909. Wien 
1937.

BW Andrian Hugo von Hofmanns thal – Leopold von Andrian: 
Briefwechsel. Hg. von Walter H. Perl. Frankfurt 
1968.

BW Auernheimer The Correspondence of Hugo von Hofmanns thal 
and Raoul Auernheimer. Ed. Donald G. Daviau, 
in: Modern Austrian Literature. Vol. 7. Numbers 3 
& 4. 1974, S. 209–307.

BW Beer-Hofmann Hugo von Hofmanns thal – Richard Beer-Hofmann: 
Briefwechsel. Hg. von Eugene Weber. Frankfurt 
1972.

BW Bodenhausen Hugo von Hofmanns thal – Eberhard von Bo den-
hau sen: Briefe der Freundschaft. Hg. von Dora von 
Bodenhausen. Düsseldorf 1953.

BW Borchardt Hugo von Hofmanns thal – Rudolf Borchardt: 
Brief wechsel. Hg. von Marie Luise Borchardt und 
Herbert Steiner. Frankfurt 1954.

BW Borchardt (1994) Hugo von Hofmanns thal – Rudolf Borchardt: 
Briefwechsel. Text. Bearbeitet von Gerhard Schu-
ster. München 1994.

BW Burckhardt Hugo von Hofmanns thal – Carl J. Burckhardt: 
Briefwechsel. Hg. von Carl J. Burckhardt. Frank-
furt 1956.

BW Burckhardt (1957) Hugo von Hofmanns thal – Carl J. Burckhardt: 
Briefwechsel. Hg. von Carl J. Burckhardt. Frank-
furt 1957 (Erw. Ausgabe). 

BW Burckhardt (1991) Hg. von Carl J. Burckhardt und Claudia Mertz-
Rychner. Erw. und überarb. Neuausgabe. Frank-
furt 1991.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 373

BW Degenfeld Hugo von Hofmanns thal – Ottonie Gräfin Degen-
feld: Briefwechsel. Hg. von Marie Therese Miller-
Degenfeld unter Mitwirkung von Eugene Weber. 
Eingeleitet von Theodora von der Mühll. Frankfurt 
1974.

BW Degenfeld (1986) Hugo von Hofmanns thal: Briefwechsel mit Otto-
nie Gräfin Degenfeld und Julie Freifrau von Wen-
del stadt. Hg. von Marie Therese Miller-Degenfeld 
unter Mitwirkung von Eugene Weber. Eingel. von 
Theodora von der Mühll. Erw. und verb. Auflage. 
Frankfurt 1986.

BW Dehmel Hugo von Hofmanns thal – Richard Dehmel: Brief-
wechsel 1893–1919. Mit einem Nachwort. Hg. von 
Martin Stern. In: HB 21/22, 1979, S. 1–130.

BW Eysoldt Gertrud Eysoldt – Hugo von Hofmanns thal: Der 
Sturm Elektra. Briefe. Hg. von Leonhard M. Fiedler. 
Salzburg 1996.

BW Clemens Franckenstein Hugo von Hofmanns thal: Briefwechsel mit Clemens 
von Franckenstein. Hg. von Ulrike Landfester. In: 
HJb 5, 1997, S. 7–146.

BW Clemens Franckenstein 
(1998)

Hugo von Hofmanns thal: Briefwechsel mit Clemens 
von Franckenstein. Hg. von Ulrike Landfester. Frei-
burg 1998.

BW George Briefwechsel zwischen George und Hofmanns thal. 
Hg. von Robert Boehringer. Berlin 1938.

BW George (1953) Briefwechsel zwischen George und Hofmanns thal. 
2. erg. Aufl. Hg. von Robert Boehringer. Mün chen/
Düsseldorf 1953.

BW Gomperz Hugo von Hofmanns thal: Briefwechsel mit Marie 
von Gomperz 1892–1916 mit Briefen von Nelly 
von Gomperz. Hg. von Ulrike Tanzer. Freiburg 
2001.

BW Haas Hugo von Hofmanns thal – Willy Haas: Ein 
Briefwechsel. Hg. von Rudolf Italiaander. Berlin 
1968.

BW Harden Hugo von Hofmanns thal – Maximilian Harden. 
Hg. von Hans-Georg Schede. In: HJb 6, 1998 
S. 7–115.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis374

BW Hauptmann Hugo von Hofmanns thal und Gerhart Hauptmann. 
Chronik ihrer Beziehungen 1899–1929. Aus Briefen 
und Dokumenten zusammengestellt und mit einem 
Nachwort versehen von Martin Stern. In: HB 
37/38, 1988, S. 5–141.

BW Hellmann Hugo von Hofmanns thal: Briefe an Paul und Irene 
Hellmann. Hg. von Werner Volke. In: Jahrbuch der 
deutschen Schillergesellschaft 11. Stuttgart 1967. 
S. 170–224.

BW Herzfeld Hugo von Hofmanns thal: Briefe an Marie Herzfeld. 
Hg. von Horst Weber. Heidelberg 1967.

BW Heymel I Hugo von Hofmanns thal – Alfred Walter Heymel: 
Briefwechsel. Teil 1: 1900–1908. Hg. von Werner 
Volke. In: HJb 1, 1993, S. 19–98.

BW Heymel II Hugo von Hofmanns thal – Alfred Walter Heymel: 
Briefwechsel. Teil 2: 1909–1914. Hg. von Werner 
Volke. In: HJb 3, 1995, S. 19–167.

BW Heymel (1998) Hugo von Hofmanns thal: Briefwechsel mit Alfred 
Walter Heymel. Hg. von Werner Volke †. Freiburg 
1998. (= BW Heymel I und II)

BW Insel Hugo von Hofmanns thal: Briefwechsel mit dem 
Insel-Verlag 1901 bis 1929. Hg. von Gerhard Schu-
ster. Frankfurt 1985.

BW Karg Bebenburg Hugo von Hofmanns thal – Edgar Karg von 
Bebenburg: Briefwechsel. Hg. von Mary E. Gilbert. 
Frankfurt/Main 1966.

BW Kassner I Hugo von Hofmanns thal und Rudolf Kassner. 
Briefe und Dokumente samt ausgewählten Brie fen 
Kassners an Gerty und Christiane von Hofmanns-
thal. Teil I: 1901–1910. Mitgeteilt und kommentiert 
von Klaus E. Bohnenkamp. In: HJb 11, 2003, 
S. 7–136.

BW Kassner II Hugo von Hofmanns thal und Rudolf Kassner. 
Briefe und Dokumente samt ausgewählten Brie fen 
Kassners an Gerty und Christiane von Hofmanns-
thal. Teil II: 1910–1929. Mitgeteilt und kom mentiert 
von Klaus E. Bohnenkamp. In: HJb 12, 2004, 
S. 7–190.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 375

BW Kassner (2005) Hugo von Hofmanns thal und Rudolf Kassner: 
Brie fe und Dokumente samt ausgewählten Brie fen 
Kassners an Gerty und Christiane von Hofmanns-
thal. Mitgeteilt und kommentiert von Klaus E. 
Bohnenkamp. Freiburg 2005. (= BW Kassner I 
und II) 

BW Kessler Hugo von Hofmanns thal – Harry Graf Kessler: 
Briefwechsel 1898–1929. Hg. von Hilde Burger. 
Frankfurt 1968.

BW Lichnowsky Hugo von Hofmanns thal – Mechtilde Lichnowsky. 
Hg. von Hartmut Cellbrot und Ursula Renner. In: 
HJb 5, 1997, S. 147–198.

BW Lieben Hugo von Hofmanns thal – Robert und Annie von 
Lieben. Hg. von Mathias Mayer. In: HJb 4, 1996, 
S. 31–66.

BW Meier-Graefe Hugo von Hofmanns thal: Briefwechsel mit Julius 
Meier-Graefe. Hg. von Ursula Renner. Freiburg, 
1998. In: HJb 4, 1996, S. 67–168.

BW Meier-Graefe (1998) Hugo von Hofmanns thal: Briefwechsel mit Julius 
Meier-Graefe. Hg. von Ursula Renner. Freiburg 
1998.

BW Mell Hugo von Hofmanns thal – Max Mell: Briefwechsel. 
Hg. von Margret Dietrich und Heinz Kindermann. 
Heidelberg 1982.

BW Michel Hugo von Hofmanns thal und Robert Michel. 
Briefe. Mitgeteilt und kommentiert von Riccardo 
Concetti. In: HJb 13, 2005, S. 11–167.

BW Nostitz Hugo von Hofmanns thal – Helene von Nostitz: 
Briefwechsel. Hg. von Oswalt von Nostitz. Frank-
furt 1965.

BW Oppenheimer I Hugo von Hofmanns thal – Felix, Yella und Mysa 
Oppenheimer: Briefwechsel. Teil I: 1891–1905. Hg. 
von Nicoletta Giacon. In: HJb 7, 1999, S. 7–99.

BW Oppenheimer II Hugo von Hofmanns thal – Felix, Yella und Mysa 
Oppenheimer: Briefwechsel. Teil II: 1906–1929. Hg. 
von Nicoletta Giacon. In: HJb 8, 2000, S. 7–155.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis376

BW Pannwitz Hugo von Hofmanns thal – Rudolf Pannwitz: Brief-
wechsel. 1907–1926. In Verb. mit dem Deut schen 
Literaturarchiv hg. von Gerhard Schuster. Mit 
einem Essay von Erwin Jaeckle. Frankfurt 1994.

BW Redlich Hugo von Hofmanns thal – Josef Redlich: Brief-
wech sel. Hg. von Helga (Ebner-)Fußgänger. Frank-
furt 1971.

BW Rilke Hugo von Hofmanns thal – Rainer Maria Rilke: 
Briefwechsel 1899–1925. Hg. von Rudolf Hirsch 
und Ingeborg Schnack. Frankfurt 1978.

BW Schmujlow-Claassen Ria Schmujlow-Claassen und Hugo von Hofmanns-
thal. Briefe, Aufsätze, Dokumente. Hg. von Claudia 
Abrecht. Marbach a. N. 1982.

BW Schnitzler Hugo von Hofmanns thal – Arthur Schnitzler: 
Brief wechsel. Hg. von Therese Nickl und Heinrich 
Schnitzler. Frankfurt 1964.

BW Schnitzler (1983) Hugo von Hofmanns thal – Arthur Schnitzler. 
Hg. von Therese Nickl und Heinrich Schnitzler. 
Frankfurt 1983.

BW Strauss Richard Strauss: Briefwechsel mit Hugo von 
Hofmanns thal. Hg. von Franz Strauss. Berlin, 
Wien, Leipzig 1926.

BW Strauss (1952) Richard Strauss – Hugo von Hofmanns thal: Brief-
wech sel. Hg. von Franz und Alice Strauss. Bearb. 
von Willi Schuh. Zürich 1952

BW Strauss (1954) Erw. Auflage. Zürich 1954.
BW Strauss (1964) Im Auftrag von Franz und Alice Strauss hg. von 

Willi Schuh. 3., erw. Aufl. Zürich 1964. Hg. von 
Willi Schuh.

BW Strauss (1970) 4., erg. Aufl. Zürich 1970.
BW Strauss (1978) 5., erg. Aufl. Zürich, Freiburg i. Br. 1978. 
BW Taube Hugo von Hofmanns thal und Otto von Taube. 

Briefe 1907–1929. Mitgeteilt und kommentiert von 
Klaus E. Bohnenkamp und Waldemar Fromm. In: 
HJb 14, 2006, S. 147–237.

BW Thun-Salm Hugo von Hofmanns thal – Christiane Thun-Salm. 
Briefwechsel. Hg. von Renate Moering. Frankfurt 
a. M. 1999.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 377

BW Wiegand Briefe an Willy Wiegand und die Bremer Presse. Hg. 
von Werner Volke. JbDSG VII, 1963, S. 44–190.

BW Wildgans Der Briefwechsel Hofmanns thal – Wildgans. 
Erg. und verb. Neudruck. Hg. von Joseph A. von 
Bradish. Zürich, München, Paris 1935.

BW Wildgans (1971) Hugo von Hofmanns thal – Anton Wildgans: Brief-
wechsel. Neuausg. Hg. und kommentiert von 
Norbert Altenhofer. Heidelberg 1971.

BW Zifferer Hugo von Hofmanns thal – Paul Zifferer: Brief-
wechsel. Hg. von Hilde Burger. Wien (1983).

B Christiane Christiane von Hofmanns thal. Ein nettes klei nes 
Welttheater. Briefe an Thankmar von Münch hau-
sen. Hg. von Claudia Mertz-Rychner in Zusam-
men arbeit mit Maya Rauch. Frankfurt a. M. 1995.

TB Christiane Christiane von Hofmanns thal. Tagebücher 1918–
1923 und Briefe des Vaters an die Tochter 1903–
1929. Hg. von Maya Rauch und Gerhard Schuster, 
Frank furt 1991.

TB Christiane ( 21991) 2. überarb. Aufl. Frankfurt 1991.
Brief-Chronik Hugo von Hofmanns thal. Brief-Chronik. Regest-

Ausgabe. 3 Bde. Hg. von Martin E. Schmid unter 
Mitarbeit von Regula Hauser und Severin Perrig. 
Red. Jilline Bornand. Heidelberg 2003.

Brief-Chronik I Bd. 1: 1874–1911.
Brief-Chronik II Bd. 2: 1912–1929.
Brief-Chronik III Bd. 3: Register.
Hirsch Hirsch, Rudolf: Beiträge zum Verständnis Hugo 

von Hofmanns thals. Zusammengestellt von Mathias 
Mayer. Frankfurt 1995.

Hirsch (1998) Hirsch, Rudolf: Beiträge zum Verständnis Hugo 
von Hofmanns thals. Zusammengestellt von Mathias 
Mayer. Nachträge und Register. Frankfurt 1998.

HB Hofmanns thal-Blätter. Veröffentlichung der Hugo 
von Hofmanns thal-Gesellschaft. Hg. von Martin 
Stern u. a. Heidelberg 1971ff.

HF Hofmanns thal-Forschungen. Im Auftrag der Hugo 
von Hofmanns thal-Gesellschaft. Hg. von Martin 
Stern u. a. Basel u. a. 1971ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis378

HJb Hofmanns thal-Jahrbuch. Hg. von Gerhard Neu-
mann, Ursula Renner, Günter Schnitzler, Gotthart 
Wunberg. Freiburg 1993ff.

Weber Weber, Horst: Hugo von Hofmanns thal-Biblio-
graphie: Werke, Briefe, Gespräche, Überset zun gen, 
Vertonungen. Bearbeitet von Horst Weber. Berlin/
New York 1972.

Alle gängigen Zeitschriften werden abgekürzt nach der Bibliographie der Deut-
schen Sprach- und Literaturwissenschaft (»Eppelsheimer/Köttelwesch«).

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anschriften der Mitarbeiter 379

Prof. Dr. Elsbeth Dangel-Pelloquin
Deutsches Seminar der Universität
Basel
Nadelberg 4, Engelhof
CH–4051 Basel

Dr. Anna-Katharina Gisbertz
Universität Mannheim 
Seminar für deutsche Philologie
Neuere Germanistik II 
D–68131 Mannheim

Prof. Dr. Dr. h.c. mult. Gerhard Kaiser
Kapellenweg 39a
D–79100 Freiburg i. Br.

Dr. Hee-Ju Kim
Deutsches Seminar II
Universität Freiburg
Platz der Universität 3
D–79085 Freiburg i. Br.

PD Dr. Astrid Lange-Kirchheim
Deutsches Seminar II
Universität Freiburg
Platz der Universität 3
D–79085 Freiburg i. Br.

Prof. Dr. Fred Lönker
Deutsches Seminar II
Universität Freiburg
Platz der Universität 3
D–79085 Freiburg i. Br.

Prof. Dr. Gerhard Neumann
Lietzenseeufer 3
D–14057 Berlin

Prof. Dr. Ursula Renner-Henke
Universität Duisburg-Essen,
FB Geisteswissenschaften
Universitätsstraße 12
D–45117 Essen

Prof. Dr. Sabine Schneider
Deutsches Seminar
Universität Zürich
Schönberggasse 9
CH–8001 Zürich

Prof. Dr. Günter Schnitzler
Deutsches Seminar II
Universität Freiburg
Platz der Universität 3
D–79085 Freiburg i. Br.

Dr. Jana Schuster
Ebertystr. 17
D–10249 Berlin

Dr. Jörg Schuster
Westfälische Wilhelms-Universität 
Münster
Germanistisches Institut
Abteilung Neuere deutsche Literatur
Stein-Haus, Hindenburgplatz 34
D–48143 Münster

Anschriften der Mitarbeiter

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anschriften der Mitarbeiter380

Prof. Dr. Bernd Stiegler
Universität Konstanz
Universitätsstraße 10
D–78457 Konstanz

Prof. Dr. Gotthart Wunberg
Hartmeyerstraße 42
D–72076 Tübingen

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 381

Abel, Günter   115
Adorno, Theodor W.   170
Alewyn, Richard   149f., 156, 222
Alexander der Große   96f.
Allemann, Beda   300, 312
Allen, Woody   105
Altenberg, Peter   364f.
Altheim, Karl   293
Amelunxen, Hubertus von   115
Andreas-Salomé, Lou   296, 316
Andrian, Leopold von   154, 165, 

203, 353
Anton, Annette C.   199
Anz, Thomas   32, 147
Aramata, Yusuke   366
Armstrong, Tim   208
Arnim, Achim von   194
Asendorf, Christoph   328
Atget, Eugène   61-63, 65f., 68
Augustus   342, 344
Aurnheimer, Raoul   157
Auspitzer   10
Baasner, Rainer   147, 171
Bacon, Francis   357
Bahr, Hermann   148, 150-154, 

157f., 168
Balzac, Honoré de   194, 227
Bamberg, Claudia   359
Bardot, Brigitte   105
Barraud, Francis James   296
Barthes, Roland   169
Bassermann, Dieter   323
Batut, Arthur   96, 102
Baudelaire, Charles   60, 145
Bauer, Felice   30, 33

Bauer-Wabnegg, Walter   7, 24, 33
Bayrhammer, Sandra   363
Becker, Claudia   187
Beer-Hofmann, Paula   153, 165
Beer-Hofmann, Richard   147, 149, 

151-154, 157-159, 163-171, 173, 
220, 255, 355

Beethoven, Ludwig van   162, 362
Beicken, Peter   31
Benjamin, Walter   57--90, 93-95, 

114, 170
Benn, Gottfried   227-252
Benn, Ilse   239
Berg, Alban   364
Bertillon, Alphonse   25, 28, 97f., 

101
Beta, Dr. H.   256
Biese, Alfred   206-209
Bigler, Niklaus   316
Binder, Hartmut   7
Bisset, Jacqueline   106, 108
Blake, William   36
Blasberg, Cornelia   187
Bloch, Ernst   71
Blossfeldt, Karl   61-63, 92, 94
Bodenhausen, Eberhard von   154, 

356
Boehringer, Robert   357
Böhme, Jakob   337
Bohnekamp-Renken, Anne   178, 

361
Bohrer, Karl Heinz   181
Bollnow, Otto Friedrich   359
Bolterauer, Alice   211
Borchardt, Karoline   355

Register

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register382

Borchardt, Marie Luise   356
Borchardt, Rudolf   148f., 154f., 

157, 165, 167, 173, 355f., 363
Born, Jürgen   30, 201
Bosse, Heinrich   204
Bowditch, Henry Pickering   96f., 

100-102
Brandstetter, Gabriele   211
Braungart, Wolfgang   173
Braunwarth, Peter Michael   165
Brecht, Bertolt   60
Breschnew, Leonid   106
Breton, André   169
Breuer, Josef   192
Breuer, Stefan   173
Broch, Hermann   144
Brod, Max   30f.
Browning, Robert   194, 197
Bryk, Dr.   38
Bucheli, Roman   338
Buchholz, Kai   173
Buddha   110, 313
Burckhardt, Carl Jakob   148, 356
Burger, Hilde   183
Burson, Nancy   106f.
Buschhaus, Markus   98
Buschmeier, Matthias   309
Butzke, Martin   363
Byron, George Gordon   36
Caillois, Roger   150
Calderón, Pedro   260
Carling, Richard   106
Carpeaux, Jean-Baptiste   36
Cäsar, Julius   96
Castoriadis, Cornelius   224
Cézanne, Paul   71, 296, 313, 323
Chantelou, Paul Fréart de   356
Chaplin, Charlie   345
Charcot, Jean-Martin   28

Chiavacci, Lorenz   11
Cohen-Or, Daniel   104f.
Colli, Giorgio   184
Conant, James   201
Conrad, Dr.   38
Conrath-Scholl, Gabriele   114
Corot, Jean-Baptiste Camille   145
Courbet, Gustave   145
Czàky, Moritz   154
Dangel, Elsbeth   147-170, 173, 354, 

365
Dassanowsky, Robert von   366
Daston , Lorraine   22, 99
Daumier, Honoré   145
Daviau, Donald G.   157
Davis, Bette   106f.
Deacon, Richard   289-330
Degenfeld, Christoph Martin Graf 

von   191
Degenfeld, Marie Therese Gräfin 

von   191
Degenfeld, Ottonie Gräfin 

von   154f., 157, 165, 171-202, 
355, 357

Dehmel, Richard   203
Delacroix, Eugène   145
Delp, Ellen   199
Dembeck, Till   309
Deng Xiaoping   106
Detering, Heinrich   174, 241
Dewitz, Bodo von   12
Dick, Ricarda   364
Dilthey, Wilhelm   359
Döblin, Alfred   62, 93
Donizetti, Domenico Gaetano Ma-

ria   36
Doré, Gustave   36
Dostojewski, Fjodor   194
Dumno, Hilko   364

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 383

Dürer, Albrecht   83, 301
Duttlinger, Carolin   11, 28
Edwards, Elizabeth   98
Eichendorff, Joseph von   194, 362
Eichler, Wolfgang Dr.   115, 121, 

136
Eisenstein, Sergej   93
Emden, Christian   184
Enderlein, Olaf   366
Engel, Manfred   291
Eurich   10
Feld   36
Ferrero, Guglielmo   101
Fick, Monika   218
Flaubert, Gustave   145
Fletcher, Alice C.   100
Flusser, Vilém   106, 215
Fonda, Jane   106, 108
Forke, Robert   366
Foucault, Michel   25,27-29, 169
Fraenkel, Dr. M. O.   8
Franckenstein, Clemens von   162
Frank, Rainer   363
Freud, Sigmund   161f., 164, 167, 

169, 191f., 213, 259, 335
Freund   38
Friedelmeier, Herbert   10
Frizot, Michel   115
Fülleborn, Ulrich   291, 295
Galison, Peter   22, 99
Gall, Franz Joseph   96, 145
Galton, Francis   96-99, 101f., 104, 

106
Gauguin, Paul   245
Geiger, Gisela   331
Geimer, Peter   21f., 26, 99
George, Stefan   154, 156, 173, 175, 

186, 228, 230f., 239, 357
Gerhardt, Paul   334

Gernsheim, Helmut   92
Gerok-Reiter, Annette   291
Gerstenberg, Heinrich Wilhelm 

von   36
Gerstinger, Heinz   172
Gess, Nicola   366
Giedion, Sigfried   74-76
Gilman, Sander   28
Girard, René   153
Gisbertz, Anna-Katharina   203-

225, 359
Glaser, Curt   86
Glück, Liesl   10, 12, 14, 32
Goeres, Ralf   102
Goethe, Cornelia   199
Goethe, Johann Wolfgang von   36, 

93f., 102, 148, 181f., 194, 198, 
218, 238, 294, 331, 350, 356, 
362

Goldbaum, Dr.   36
Goodman, Nelson   224
Gotthelf, Jeremias   194
Grammer, Karl   104
Graziano Cipolla, Andrea   366
Grignan, Marguerite-Françoise, 

Comtesse de   356
Grillparzer, Franz   260
Grimm, Hans   145
Grivel, Charles   12,28
Groddeck, Wolfram   169
Gruber, Fritz   91
Grüning, Fabienne   364
Günderrode, Karoline von   167
Günther, Timo   356
Gunthert, André   12, 28
Haas, Walter   165
Haas, Willy   143, 156, 161, 164
Hadid, Zaha   337
Hafis   227

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register384

Hagestedt, Lutz   32
Hahn, Torsten   8
Hahn, Walter   85
Hamacher, Werner   294
Hamburger, Käte   300
Hammer, Erika   188
Hammer-Purgstall, Joseph 

von   227
Hattingberg, Magda (Benvenuta) 

von   318, 322
Haupt, Sabine   26
Heartfield, John   61, 64, 66
Hebbel, Friedrich   147, 170, 194, 

231f., 238, 347f.
Hecht   36, 38
Heckert, Virginia   93
Heidegger, Martin   70, 292, 359
Heise, Carl Georg   85, 91
Heller, Erich   30
Henop, Carl   38
Henss, Ronald   105
Hepburn, Audrey   106f.
Heraklit   203
Herder, Johann Gottfried   36
Heumann, Konrad   222
Heymel, Alfred Walter   154, 156
Hilke, Manfred   169
Himmel, Hellmuth   303
Hine, Lewis   102
Hinterwaldner, Inge   98
Hitler, Adolf   106f., 331, 345
Hof, Holger  239
Hoffmann, Christoph   253
Hoffmann, Ernst Theodor Amade-

us   318
Hofmanns thal, Christiane 

von   148, 155, 363
Hofmanns thal, Gerty von   148, 

152, 161f., 363

Holdaway, Larry   110
Hölderlin, Friedrich   194
Holitscher, Arthur   110
Honold, Alexander   70
Höpker, Elisabeth   357
Huber, Anton   11, 22, 26, 36f., 41, 

43, 47, 51, 55f.
Huber, Till   366
Hulewicz, Witold   329
Iser, Wolfgang   223f.
Jacobsson, L.   38
Jensen, Johannes V.   82
Jesenská, Milena   201
Joyce, James   185
Jünger, Ernst   110f.
Kafka, Franz   201
Kaiser, Gerhard   294, 331-352
Kalkofen, Hermann   104
Kallai, Ernst   85
Kaluga, Katja   178, 359
Kant, Immanuel   103
Karg von Bebenburg, Edgar 154, 

171-202, 355
Karsch, Anna Luisa   362
Käsinger, Reinhard   366
Kassner, Rudolf   145, 316
Kaupen-Haas, Heidrun   98
Kayser, Philipp Christoph   362
Keaton, Diane   106, 108
Keats, John   20, 228
Kekulé, Friedrich August   145
Keller, Gottfried   338
Kelly, Grace   106f.
Kessler, Harry Graf   150f., 153f., 

156f., 162, 172, 174, 186f.
Khomeni, Ruhollah   106f.
Kim, Hee-Ju   253-288
Kippenberg, Katharina   319f., 324, 

328

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 385

Kittler, Wolf   7, 32
Kleie, Stefan   360
Klein, Carl August   357
Kleist, Heinrich von   163, 194
Klossowska, Baladine (Merli-

ne)   293, 322-324
Kluge, Gerhard   263, 265, 271, 

276, 282, 284
Koch, Hans-Gerd   14, 30
Koch, Joseph Anton   36
Koch, Manfred   366
Köhler, Regine   188
Kolb, Annette   194
Kolk, Rainer   173
Košenina, Alexander   174, 354, 

366
Kracauer, Sigfried   75
Kramlich, David   106
Kraus, Karl   82
Kremer, Detlef   30f.
Kroß, Matthias   115
Krotkoff, Hertha   268, 288
Krull, Germaine   61, 74, 80, 94
Krumme, Peter   294
Krziwanek, Rudolf   22f., 26, 43, 

47, 51, 55
Kubrick, Stanley   253
Kuhlmann, Quirinus   337, 344
Kühn, Joachim   209
Kurz, Gerhard   32
Lang, Helmut W.   11
Lang, Ladislaus   11
Lange, Susanne   114
Lange-Kirchheim, Astrid   7-56
Lasker-Schüler, Else   167
Lauster, Martina   184
Lavater, Johann Caspar   36, 96, 

145
Lehmann, Alfred   24

Lenau, Nikolaus   212-214, 218 
Lendvai-Dircksens, Erna   62, 110, 

143
Leonhard, Kurt   318
Leoster, Dr. H.   38
Libitzky   36
Lichnowsky, Mechtilde von   162, 

168
Lichtenberg, Georg Christoph   96, 

145
Liebrand, Claudia   30
Limbeck, Dr. v.   36
Lippe, Rudolf zur   306
Lohner, Edgar   311
Lombroso, Cesare   101
Londe, Albert   26
Lönker, Fred   227-252
Loren, Sophia   106f.
Lorenz, Kuno   210
Loris (Pseudonym für Hugo von 

Hofmanns thal)   207, 255
Luciani, Luigi   8, 16, 18, 21f., 25, 

30, 49
Luck, Rätus   313, 316
Luhmann, Niklas   219
Mach, Ernst  209, 213, 223, 359
Maeterlinck, Maurice   330
Mahler, Christian   109
Mallarmé, Stéphane   300
Man, Paul de   294, 301
Mandelkow, Karl Robert   199
Manet, Édouard   145
Mann, Golo   122f., 125, 144
Mao Zedong   106f.
Marey, Étienne-Jules   22
Marx, Karl   360
Mattenklott, Gert   289
Mauthner, Fritz   206, 208-211
Mayer, Mathias   187, 216

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register386

Mayerhofer, Lukas   154
Mell, Max   194
Menninghaus, Winfried   104
Meyer, Roland   98
Meyerbeer, Giacomo   17
Meyer-Kalkus, Reinhart   211
Mildenburg, Anna von   157
Mitchell, Breon   8f., 18, 24, 27 
Mitscherlich, Alexander   164
Mitterand, François   106
Modersohn-Becker, Paula   323
Moholy-Nagy, László   74, 78f., 84, 

94
Molière, Jean-Baptiste   153
Monroe, Marilyn   106f.
Monticelli, Adolphe Joseph Tho-

mas   71f., 73
Montinari, Mazzino   184
Mörchen, Hermann   291
Müller, Andreas   104
Müller, Herta   362
Müller, Michael   30, 201
Munkacsy, Martin   74
Muschg, Adolf   331-352
Musset, Alfred de   177f., 194
Mussolini, Benito   106f., 345
Muther, Richard   290
Nähr, Moritz   103
Nalewski, Horst   291
Nedo, Michael   115
Neumann, Gerhard   7, 210
Nietzsche, Friedrich   172, 184, 186, 

215, 294, 314, 359
Nostitz, Helene von   150, 173
Novalis   232
Nover, Immanuel   366
Oelkers, Jürgen   188
Oelmann, Ute   173
Oliphant, Laurence   179

Opalka, Roman   109
Opp, Annemarie   366
Ouckama Knoop, Wera   294, 315, 

327
Overlack, Anne   167, 174, 192, 198
Pannwitz, Rudolf   154, 156, 158
Paschkeles, Dr.   36
Pasewalck, Silke   319
Pasley, Malcolm   30
Pasteur, Louis   145
Paul, Jean   362
Paupié, Kurt   10, 38
Payer, Peter   9, 18, 28, 33, 39
Péladan, Joseph   153
Penn, Irving   136
Perels, Christoph   357
Perlmann, Michaela   265, 282
Person, Jutta   8
Pestalozzi, Karl   213
Pethes, Nicolas   8
Pfeiffer, Ernst   296
Pfotenhauer, Helmut   152, 168, 

190, 241
Phéline, Christian   102
Philipp, Claudia Gabriele   93
Picard, Max   145
Plunien, Eo   57
Poe, Edgar Allan   241
Poelzig, Hans   353
Polatschek, M.   38
Poncelet, Jaqui   290
Porges   38
Porto, Petra   32
Poussin, Nicolas   356
Proust, Marcel   194
Pückler-Muskau, Hermann 

von   362
Pudowkin, Wsewolod Illariono-

witsch  93

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 387

Rabelhofer, Bettina   192
Rácz, Gabriella   188
Rasch, Wolfdietrich   183
Reagan, Ronald   106
Regener, Susanne   21, 25, 98
Reinlein, Tanja   181
Renger-Patzsch, Albert   57-146 
Renner, Ursula   210
Rey, William H.   253, 262, 273, 

275, 279
Richards, Angela   164
Richardson, Jenness   100
Rieckmann, Jens   165
Rieckmann, Jens   357
Riedel, Wolfgang   152, 241, 243
Riegl, Alois   224
Rilke, Rainer Maria   185, 187f., 

199, 239, 289-330
Rilke, Ruth   (s. Sieber-Rilke)
Rinkenberger, Norman   360
Rispoli, Marco   175, 185
Ritter, Ellen   192, 215f.
Rodin, Auguste   36, 289f., 296, 

300, 312-314, 323
Rölleke, Heinz   362
Roßbach, Nikola   38
Ruff, Thomas   109
Ruggieri degli Ubaldini   36
Rutsch, Bettina   228
Ryan, Judith   223
Saar, Ferdinand von   10
Sacco, Riccardo   32
Sachsse, Rolf   110
Saller, Christian   98
Salten, Felix   171
Sander, August   61-63, 91-146
Sandhop, Jürgen   215
Sarter, Eberhard   86
Schachian, Ellen   199

Scheerer, Thomas M.   169
Scheffel, Michael   253, 255, 281-

284
Scheible, Hartmut   253f., 262, 266, 

268, 272f., 275, 278
Schenk, Augusta Victoria   32
Schiller, Friedrich   148, 176, 188, 

191
Schings, Hans-Jürgen   233f., 238
Schjeldahl, Peter   290
Schlegel, August Wilhelm   36, 311
Schlegel-Schelling, Caroline   199
Schlie, Ulrich   356
Schmid, Gisela Bärbel   367
Schmidt, Gunnar   98
Schmoll, Johannes A. gen. Eisen-

werth   74, 85
Schmujlow-Claassen, Ria   353
Schneider, Sabine   152, 168, 190, 

204, 241, 357, 365
Schnitzler, Arthur   149, 151-154, 

157-165, 253-288, 355
Schögl, Uwe   10
Scholem, Gershom   170
Schönborn, Joseph Graf   175
Schöning, Matthias   111
Schöppe, Wilhelm   83, 86, 92, 115, 

137
Schöttker, Detlev   171
Schrimpf, Hans Joachim   253, 

284f.
Schröder, Gerhard   91f., 115f., 

121, 136
Schröder, Rudolf Alexander   148, 

165, 194, 356
Schuler, Alfred   316
Schumann, Robert   177f.
Schuster, Gerhard   239, 355
Schuster, Jana   289-330

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register388

Schuster, Jörg   151, 157, 171-202, 
355

Schwarzkopf, Gustav   171
Schweppenhäuser, Hermann   170
Schwer, Hans Arnold   38
Sedlmayr, Hans   224
Seidel, Robert   358
Sekula, Allan   98
Sembdner, Helmut   163
Seng, Joachim   364
Sevigné, Marie de Rabutin-Chantal 

Marquise de   356
Shakespeare, William   96f., 194, 

336, 351
Sheirich, Richard M.   165
Shelley, Mary   36
Shields, Brooke   106, 108
Sieber-Rilke, Ruth   148, 290
Simmel, Georg   72, 147, 149, 354
Simmel, Johannes Mario   343
Simon, Walter   199
Sophokles   347
Soupault, Philippe   169
Spencer, Herbert   96
Stadler, Ulrich   26
Stahl, August   291
Stalin, Josef   106f., 345
Starl, Timm   11, 22
Stauf, Renate   173
Steiner, Rudolf   45
Stendhal   194
Stenger, Erich   96
Stern, Martin   165, 208, 213
Sternberg, Fritz   60
Stewart, Garrett   214
Stiegler, Bernd   12, 21, 23, 57-146 
Stiewe, Willy   23
Stifter, Adalbert   194
Stone, Sasha   61

Störk   36
Strachey, James   164
Strack, Michaela   104
Straub, Sabine   361
Strauss, Richard   148, 154, 168
Streep, Meryl   106, 108
Strobel, Jochen   147, 353f.
Succi, Giovanni   7-9, 11, 14-19, 21-

27, 30-33, 35-39, 41, 43, 45, 47, 
49, 51, 53, 55f.

Szabó, László V.   188
Tanner, Henry   18, 43
Tarnowsky, Pauline   100
Tazzi, Pier Luigi   290
Thatcher, Margaret   106
Thompson, Jon   290, 292
Thornhill, Randy   104
Thun-Salm, Christiane Gräfin 

von   172-174
Tiedemann, Rolf   57, 94, 170
Toller, Ernst   87
Treu, Georg   102
Udoff, Alan   8
Ugolino della Gherardesca   36
Ullmann, Regina   199
Unger, Thorsten   366
Urban, Bernd   191
Valero, Vicente   70
Valéry, Paul   206
van de Velde, Henry   187, 193
van Gogh, Vincent   193, 245
Vergani, Ernst   38
Verlaine, Paul   145
Vilain, Robert   232, 234
Vogel, Juliane   357
Vries-Hummes, Annette de   199
Waissnix, Olga   257
Waldberg, Manfred   169
Washington, George   97

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 389

Weise, Bernd   12
Weiss, Robert O.   163
Weißwasser   36, 38
Wellbery, David E.   215, 235
Wellershoff, Dieter   245
Welsh, Carolin   253
Wergenthin, Georg von   162
Westhoff, Clara   290, 296
Wiethölter, Waltraud   178, 222, 

361
Wilde, Ann   111, 143
Wilde, Jürgen   111, 143
Wilhelmy, Petra   172
Winter, Tobias   366
With, Karl   86
Wittgenstein, Helene   103
Wittgenstein, Hermine   103

Wittgenstein, Ludwig   115, 292 
Wittgenstein, Margarethe   103
Wolf, Christa   167
Wolf, Herta   98
Woodbury, Walter E.   101
Worbs, Michael   191
Wunderly-Volkart, Nanny   316
Wünsche, Dietlind   358f.
Zand, Helene   154
Zelter, Carl Friedrich   362
Zenker, Ernst Viktor   10
Zimmer, Christiane (s. Hofmanns-

thal)
Zimmer, Dieter E.   104
Ziolkowski, Theodore   185 
Zweig, Stefan   9

https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216935 - am 18.01.2026, 00:37:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Das fotografierte Hungern Neues Material zu Franz Kafkas Erzählung »Ein Hungerkünstler«
	Walter Benjamin und Albert Renger-Patzsch Wege durch die Moderne
	Albert Renger-Patzsch Über die Grenzen unseres Metiers Kann die Fotografie einen Typus wiedergeben? Text, Kontexte und Dokumente
	»Halb zufällig, halb absichtlich« Die Inszenierung von Brüchen in Hofmannsthals Briefwechseln
	Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? Briefkultur in Zeiten des Ästhetizismus Hofmannsthals Korrespondenzen mit Edgar Karg von Bebenburg und Ottonie Gräfin Degenfeld
	Zu  einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa
	Die Wirklichkeit der Lyrik Zu den Dichtungskonzeptionen Hofmannsthals und Benns
	›Ehe zwischen Brüdern‹ Arthur Schnitzlers »Traumnovelle« im Licht ihrer intertextuellen Bezüge zur »Geschichte der Prinzen Amgiad und Assad« aus »Tausendundeine Nacht«
	Orphische Resonanz Richard Deacons graphische Serie »It’s Orpheus When There’s Singing« und Rainer Maria Rilkes Poetik des Hörens
	Kinder der Finsternis? Adolf Muschgs Roman »Kinderhochzeit«
	Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e. V. Mitteilungen
	Siglen- und Abkürzungsverzeichnis
	Anschriften der Mitarbeiter
	Register

