4. Ausblick

Die vorliegende Arbeit hat sich in weiten Teilen an der Charakteri-
sierung des ,,modernen Denkens® als eines ,,Denkens des Glei-
chen® orientiert und diese Bestimmung unter anderem auch als
Kritik verstanden. Foucault schildert das ,,moderne Denken* als
ein widerspriichliches, und ich mochte zum SchluB noch einige
kurze Uberlegungen zur Struktur dieses Widerspruchs anfligen,
d. h. die Frage stellen, wie sich im ,,Denken des Gleichen* die
Kategorien von Identitdt und Differenz zueinander verhalten und
welche Funktion hierbei der Negation, bzw. der Negativitdt zu-
kommt.

Die Struktur des ,,modernen Denkens® ergibt sich - Foucaults
Darstellung zufolge - aus der Selbstbeziiglichkeit der ‘modernen’
Endlichkeit. Es ist eine Endlichkeit, die sich nicht von ihrem An-
deren, dem Unendlichen her versteht und so zu einem Denken im
Medium des Gleichen wird. Daher war es wichtig, immer auf den
AusschluB, das Wegstreichen von Grenzbegriffen hinzuweisen,
wodurch sich eine /mmanenz etabliert. Doch der Ausschluf3 der
Grenze 146t eine ,,zufluchtlose Dualitdt (OD 394) im Inneren der
Endlichkeit entstehen; im ,,Denken des Gleichen* wirkt eine Ent-
gegensetzung, eine Negativitdt, die darauf hinzuweisen scheint,
daf die Endlichkeit sich nicht konsequent als Endlichkeit denken
kann, weshalb ihr ‘ausgeschlossenes’ Anderes stets mit anwesend
ist. So entsteht eine Ambivalenz, das ,,Denken des Gleichen® ist ein
Zugleich des Gegensitzlichen. Der innere Zusammenhang der
Elemente von Immanenz, Negativitit, Ambivalenz, die die Struk-
tur des ,,modernen Denkens* bestimmen,! 148t sich aus der Her-
leitung Foucaults nicht vollstindig verstehen, man kénnte aber
Negativitét als die Weise ansehen, in der die Aspekte Immanenz
und Ambivalenz sich vermitteln.

' Vgl. diese Arbeit Teill, 1.1.

201

https://dol.org/10.5771/9783495896676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Foucaults Beschreibung der ,,Doppel“ in der Ordnung der Din-
ge zielt gegen die Dialektik. Sie trifft jedoch nicht den objektiven
Idealismus, sondern eine im Hegelischen Sinne ,,schlechte Unend-
lichkeit“, die genau dann entsteht, wenn die Endlichkeit ihre Gren-
ze nicht iiberschreiten und aufheben kann und stattdessen beim
»perennierende[n] Heriiber- und Hiniibergehen von dem einen
Gliede des bleibenden Widerspruchs zum anderen stehenbleibt.2
Eine Dublette ist nicht ,Identitit von Identitit und Nicht-
Identitdt”, sondern Identit4t und Nicht-Identitidt von Identitit und
Nicht-Identitit. Was den Unterschied ausmacht, zeigt sich klar am
Bewultseinsbegriff Sartres: Das BewuBtsein, so hatte er gesagt, sei
keine ,,Einheit, die eine Dualitit enthilt”, sondern eine ,,Dualitit,
die Einheit ist“ (SN 168). Der Primat der Einheit hat sich zugun-
sten einer Dualitit, die Integration (,enthdlt“) zugunsten einer
Identifizierung (,,ist“) verschoben.

Sartre denkt - im Gegensatz zu Hegel - Selbes und Anderes
nicht als Einheit. Das Selbst kann nicht im Anderen bei sich sein
und durch die Entfremdung zu sich zuriickkommen, weil nicht die
Identitdt, sondern die Nicht-Identitdt mit dem Anderen sein Sein
ausmacht. Das Verhiltnis der Elemente ist paradox verkehrt und
negativistisch festgeschrieben: Identitdt ist als Entfremdung und
Nicht-Identitét als Identitdt begriffen, so daf3 die dialektische Be-
wegung nicht kreisformig in sich zuriickkehrt, sondern zwischen
den Seiten hin- und herlduft. Die entgegengesetzten Seiten sind
weder zu vermitteln noch wirklich zu trennen, weil sie sich in ih-
rem absoluten Getrenntsein aufeinander beziehen.? Genau diese
Figur produziert die Verdoppelung und die Behauptung, daf3 etwas

2 Hegel, Logik I 264, s. a. 142ff.

3 In einer etwas anderen Lesart zeigt Merleau-Ponty, daB der Gegensatz oder die
Identitit der Kategorien Sein und Nichts bei Sartre auf dasselbe hinauslaufen, weil
sie gerade durch die Absolutheit ihrer Trennung zu identischen werden: ,,Wir be-
finden uns jenseits des Monismus wie des Dualismus, weil der Dualismus/ so weit
getriecben worden ist, daB die Gegensitze sich keine Konkurrenz mehr machen,
sondern wechselseitig aufeinander beruhen und miteinander deckungsgleich sind*
(Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare: 80). Im Zusammenhang sei-
ner Analyse spricht Merleau-Ponty auch von ,,Doubletten” (a. a. O. 101), und es
ist sehr gut moglich, daB Foucault sich in der Ordnung der Dinge von dieser
Deutung hat inspirieren lassen.

202

https://dol.org/10.5771/9783495896676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zugleich dasselbe sei wie sein Gegenteil und doch radikal von ihm
unterschieden bleibe.

Immer geht es Sartre darum, die Dialektik von der in ihr vor-
ausgesetzten Totalitdt zu befreien und Synthesen zu verweigern.
Das Spezifische dieses Denkens, das in vielem einer ,negativen
Dialektik* dhnelt, ist, da es Differenz absolut setzt und gleichzei-
tig die Perspektive auf eine Einheit beibehilt, die nur noch in der
Form ihrer Negation gedacht werden kann, als negierte Einheit.
Das Prinzip einer negativistisch festgeschriebenen Dualitdt be-
stimmt v. a. Das Sein und das Nichts und kann nicht in demselben
MaBe auf alle anderen Schriften Sartres tibertragen werden; die
absolute Entgegensetzung wird spéter entscharft, aus der Perspek-
tive einer moglichen Vermittlung betrachtet* und manchmal - wie
z. B. in den Cahiers pour une Morale - zugunsten eines Projekts
der Pluralisierung aufgelost. Das Muster eines ambivalenten
,Denkens des Gleichen* 14Bt sich jedoch - wie im Verlauf dieser
Arbeit gezeigt - auf verschiedenen Ebenen und in mehr oder weni-
ger ausgepragter Form immer wieder bei Sartre finden.

Was ist ‘falsch’ an der Doppelstruktur? Das Problem - so
scheint mir - liegt nicht in der Widerspriichlichkeit selbst und nicht
in der fehlenden Vermittlung der Gegensitze, sondern in der be-
sonderen Form des Widerspruchs. Da die Seiten des Doppels als
identisch und verschieden zugleich gesetzt sind und beide Setzun-
gen absolut gelten, findet keine Entwicklung der Begriffe oder der
mit ihnen behandelten Probleme statt.¢ Die Absolutheit der Entge-
gensetzung und der Identifizierung fiihrt strukturell zu Paradoxien
und produziert in permanentem Wiederholungszwang immer die-
selben Fragen und immer dieselben Antworten.

Foucault 16st die Doppel in einer anderen Variante des
‘Gleichen’ auf, indem er ein der phdnomenologischen Epoché
dhnliches Verfahren anwendet und auf seine Weise eine ‘Imma-
nenz’ etabliert. Doch die Dynamik der Reduplizierung innerhalb

4 Vgl. z. B. Sartres Kritik der dialektischen Vernunft oder L universel singulier,
1990.

5 P’antithése ... est ambigue comme I’est déja la thése elle méme ... la dialectique
se noie dans sa richesse méme* (Cahiers: 61); ... il faudrait dire: I’absolu est su-
Jjets* (a. a. O. 464); 1l y a pourtant des dialectiques (a. a. O. 478).

6 Vgl. auch Merleau-Ponty, Das Sichtbare ... : 105.

203

https://dol.org/10.5771/9783495896676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dieser Immanenz ist aufgehoben, weil es in ihr keine Trennung
gibt, bzw. weil die Seiten der Doppel in einer Art ‘Mittelregion’
festgelegt sind. Die der Dublette immanente Negation, so hief3 es,
sei ,,weggearbeitet".?

Negation hat hier zwei Aspekte: Sie ist ein Verfahren der Tren-
nung und kann gleichzeitig - als dialektische Figur - eine Ver-
mittlungsfunktion iibernehmen. Wenn die Kritik am Subjekt sich
gegen das Prinzip von Einheit als einer durch Negation vermittel-
ten Einheit richtet, ist es nur konsequent, daB3 bei Foucault Negati-
on, vor allem aber bestimmte Negation als die ‘Zauberformel’ der
Dialektik, vollstindig aufgegeben ist. Damit wird auch eine
»hegative Dialektik unmoglich. Es ist nicht der Verlust der Ein-
heit, der die ,,Moderne* von der ,Postmoderne” trennt, sondern
die Elimination von Negativitit als Perspektive auf eine
(unmoglich gewordene) Versohnung.® Dieser Verlust macht aus
der ,,Postmoderne* endgiiltig eine ,,Moderne ohne Trauer*.°

Dariiberhinaus ist Negation ein Verfahren der Teilung und
Trennung und wire demnach zu jenen ,,Ausschlulsystemen zu
zdhlen, die - laut Foucault - die Diskurse kontrollieren und aller-
erst Unterscheidungen wie wahr und falsch, Wesen und Erschei-
nung herstellen.!® Will man einen solchen, mit Entgegensetzungen
und Ausschliissen arbeitenden Wahrheitsdiskurs selbst kritisch
analysieren, verbietet sich ein Denken in bindren Schemata.
Foucaults Bemiihen um die Materialitit der Diskurse, sein Pathos
fir das Sein der Sprache, seine Kritik an der ,Repres-
sionshypothese® in Der Wille zum Wissen und seine Konzeption
der Macht lassen sich aus einer - durchaus normativen - Ableh-
nung einer auf Teilung beruhenden Wahrheitsauffassung verste-
hen. Folglich ersetzt Foucault auch die Vorstellung einer binar ge-
dachten, ‘negativen’ Unterdriickung durch eine monistisch ge-
dachte ‘positive’ Produktivitdt der Macht. Das Skandalose an die-
ser Auffassung ist, da3 sie keinen wahren, ‘archimedischen’ Punkt

7 Vgl. diese Arbeit Teil 2, Kap. 3.3, 3.4.

8 Auch dort wo Foucault mit Entgegensetzungen wie Innen und AuBen, Selbes
und Anderes, Vernunft und Wahnsinn arbeitet, denkt er nicht dialektisch, weil der
die Einheit der Gegensétze nicht als Wahrheit begreift. Vgl. auch Habermas 1986:
281.

9 Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, *1990: 55.

19 Vegl. Foucault, Die Ordnung des Diskurses: 13f.

204

https://dol.org/10.5771/9783495896676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auBerhalb der Macht zuliBt, weil Wahrheit selbst als ein Machtef-
fekt angesehen wird.

Ein ‘Gleiches’ ohne die Struktur immanenter Negativitit
scheint tatsichlich kein Problem mehr mit der ,,schlechten Unend-
lichkeit* zu haben, denn es gibt hier keine entgegengesetzten Sei-
ten, die sich ausschlieBen und sich gegenseitig bedingen, die iden-
tisch und verschieden zugleich sind. Doch ist zu bedenken, um
welchen Preis diese Vermeidung ,schlechter Unendlichkeit” ge-
lingt. Ein ‘gegensatzloser Monismus’ unterlduft begriffliche Un-
terscheidungen, die bisher unser Denken und die philosophische
Reflexion strukturierten und die dariiber hinaus ein scheinbar un-
abdingbares Inventarium bilden, um Kritik am Bestehenden zu
ermoglichen. Foucault gibt ein Denken auf, das Wahres und Fal-
sches, Selbstsein und Entfremdung, Freiheit und Unterdriickung
einander entgegensetzt. Es gibt gute Griinde diese bindren Sche-
mata zu hinterfragen, aber reichen sie hin, um ein Denken in Ent-
gegensetzung und Negation selbst aufzugeben?

2. Ein zweiter ‘Fehler’ im ,Denken des Gleichen® ist es, die
Struktur des Widerspruchs selbst zur unwandelbaren Wahrheit zu
erkldren, so wie z. B. Sartre die Nicht-Identitit des Fiir-sich als
ontologische Verfassung des Menschen versteht und nicht als den
Ausdruck der Aporien einer bestimmten Theorietradition.

Die Alternative, die Foucault in der Ordnung der Dinge als
,wahre Anfechtung” der Doppel vorschldgt, besteht darin, die
Frage zu stellen, ,,o0b der Mensch wirklich existiert (OD 388). Der
mit der bewuBtseinsphilosophischen Tradition etablierte Primat
des Subjekts macht den ,,Menschen* zum letzten Fundament unse-
res Wissens iiber die Welt, und genau gegen diesen Grundlegungs-
anspruch und seine angebliche Unhintergehbarkeit richtet sich die
Subjektkritik. Zu fragen, ,,ob der Mensch wirklich existiert“, heifit
einerseits fragen, ob es wirklich das Subjekt ist, das als unhinter-
gehbares Prinzip unseres Wissens fungiert und zweitens, ob es die-
ses Prinzip iiberhaupt gibt, d. h., ob ihm der Status einer ontologi-
schen Wahrheit zukommt. Der Zweifel an der Existenz des
»2Menschen* enthilt zugleich einen generellen Zweifel am ‘Sein’
allgemeiner, systematischer Wahrheiten.

205

https://dol.org/10.5771/9783495896676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BewuBtseinsphilosophie beginnt mit der reflexiven Riickwen-
dung auf die Bedingungen und Voraussetzungen unseres Wissens,
und sie fiihrt konsequent zu einer Selbstbeschrinkung, zur
‘Verendlichung’ des Wissens auf den Raum unserer Erfahrung.
Sie geht allerdings tiber ihre Grenzen hinaus, wenn sie ihre Frage-
stellung verschiebt und sich nicht mehr auf Erkenntnis, sondern
auf ein - wie auch immer verstandenes - ‘Sein’ bezieht. Ich habe
dies anhand einer Bewegung von der transzendentalen Phidnome-
nologie zur Ontologie beschrieben und mit Hilfe von Foucaults
Dublettenmodell als ein ‘Vergessen’ der Differenz von empirisch
und transzendental interpretiert, sowie als sukzessives ‘Vergessen’
jener bewuBtseinsphilosophischen Selbstbeschrankung, die in der
phdnomenologischen Epoché ihren methodischen Ausdruck findet.
Auf der Basis von Foucaults Analyse 148t sich die Wiederkehr von
ontologischen Theorieformen im 20. Jahrhundert, wie z. B. bei
Heidegger und Sartre, als Reaktion auf das Problem der Doppe-
lung verstehen.

Foucaults eigene Methode kann nun als eine Art Wiederholung
der transzendentalen Reflexion gegen die falsche Unmittelbarkeit
des ‘Was-etwas-ist’ dieser Ontologien gesehen werden. Das
neunte Kapitel der Ordnung der Dinge ist in vieler Hinsicht paral-
lel zu Kants Vernunftkritik konstruiert: Der dogmatische Schlum-
mer ist als ,,anthropologischer Schlaf* wiedergekehrt, an die Stelle
des metaphysischen Dogmatismus ist eine andere prakritische
Naivitdt getreten, die, weil sie in der Traditionslinie der Bewuft-
seinsphilosophie steht, als Ontologie nur noch eine Ontologie des
Subjekts sein kann, eine Anthropologie.

Wenn Foucault die transzendentale Reflexion wieder aufnimmt,
so um sie in eine neue Richtung zu lenken; es ist, als wolle er -
ganz im Sinne seiner Aussagen in der Introduction a
I’Anthropologie de Kant - eine andere ,,Wiederholung der Kritik*
vornehmen als diejenige, die die Anthropologie vollzogen hat."
Mullite Foucault also die Differenz von empirisch und tran-
szendental thematisieren und ihre ‘falsche’ Vermischung einkla-
gen, um die beiden Seiten dann auf seine Weise erneut in eins set-
zen zu konnen? Seine Art der Identifizierung von Empirischem

"' vgl. auch OD 411f.

206

https://dol.org/10.5771/9783495896676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und Transzendentalem fiihrt zu anderen Fragen nach dem Seien-
den/Sein, die nicht mehr Auskunft dariiber geben wollen ‘was et-
was ist’, sondern ‘wie’ etwas gemacht, geworden, konstituiert ist.
Dem entspricht das Motiv einer Verbindung von , Kritik“ und
,,Ontologie®, das iiber die verschiedenen Werkphasen hinweg kon-
stant bleibt. Hatte Foucault 1963 in der Vorrede zur Uberscheitung
emphatisch das Denken Nietzsches als ein Denken vorgestellt, das
,,Kritik und Ontologie in einem ist, ... das die Endlichkeit und das
Sein denkt“,'2 so entwickelt er 1984 in dem Aufsatz Was ist Auf-
kldrung? den Gedanken einer , kritischen* und das heift hier einer
,historische[n] Ontologie unserer selbst“.!3 Eine ,,zeitgenossische*
Wiederholung des transzendentalen Ansatzes als Ontologie scheint
notwendig zu einem historischen Denken fiihren zu miissen, wobei
,Kritik nicht ldnger als Suche nach formalen Strukturen mit universaler
Geltung geiibt wird, sondern ... als historische Untersuchung der Ereignis-

se, die uns dazu gefiihrt haben, uns als Subjekte dessen, was wir tun, den-
ken und sagen zu konstituieren und anzuerkennen.“!4

Geschichtlichkeit liegt im Schnittpunkt von Empirischem und
Transzendentalem und ,,Ontologie* ist nun als Genealogie aufge-
falt. Unter dieser verdnderten Voraussetzung konnen dann auch
,was-ist“-Fragen in den Titeln von Foucaults Texten erscheinen:
Was ist ein Autor?, Was ist Kritik?, Was ist Aufklarung?!s

Das Konzept einer ,historischen Ontologie* macht nicht mehr
den ‘Fehler’, Lebensweisen und Denkformen fiir unwandelbare
Gesetze zu halten, es vermeidet diesen ‘Fehler’ aber - wie im letz-
ten Kapitel beschrieben - um den Preis der Auflosung des Syste-
matischen im Historischen, bzw. um den Preis einer Ambivalenz.

Wenn, wie in Was ist Aufkldrung gefordert, die ,historische
Untersuchung der Ereignisse* an die Stelle der ,,Suche nach for-

12 Vorrede zur Uberschreitung: 34.

13 Was ist Aufkldrung?: 49f.

14 A a.0.:49.

15 Wie diese Titel zu verstehen sein sollen, bleibt offen. Es mag sein, daB sie nur
lapidar das Vorhaben einer Begriffskldrung ausdriicken, ohne dem ,,Was-ist“ eine
besondere Bedeutung beizumessen; ebenso konnte es sein, daB Foucault sie rheto-
risch verwendet, in ironischer Anspielung auf eine Tradition metaphysischen Fra-
gens. Vielleicht driickt sich in diesen Titeln aber auch jene typische Ambivalenz
aus, mit der Foucault seine eigene ‘reduzierte’ Fragestellung immer wieder iiber-
steigt.

207

https://dol.org/10.5771/9783495896676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

malen Strukturen® tritt, so heifit das nicht, da8 Foucault tiberhaupt
keine ‘Allgemeinheit’ mehr denkt. Die rein formal gestellte Frage
nach dem ‘Wie’ von diskursiven Praktiken, von Unterwerfungs-
und AusschluBmechanismen, von Machtstrukturen und Problema-
tisierungsweisen, hat selbst einen systematischen Charakter, da sie
vorgibt, nicht mit ihren Inhalten zu wechseln, sondern auf ver-
schiedene Inhalte anwendbar zu sein. Es wird eine ‘leere’, formale
Allgemeinheit gebildet, wobei das Untersuchungsverfahren selbst
‘empirisch’-deskriptiv bleibt.!6

Eine Ambivalenz beziiglich des Anspruchs an Allgemeinheit
bleibt jedoch bestehen; sie zeigt z.B. in der Machttheorie.
Foucault legitimiert sein Modell der Macht mit dessen Angemes-
senheit an historische Fakten.!” Dementsprechend legen auch eini-
ge Passagen von Der Wille zum Wissen nahe, daf} die juridische
Auffassung von Macht nicht per se falsch, sondern nur veraltet
ist.!8 Ein Modell der Analyse von Machtformationen miifite sich
also immer seinen historisch variablen Inhalten anpassen. Gleich-
zeitig scheint Foucault aber auch einen generellen (zeitlosen?) Er-
klarungsanspruch fiir die Funktionsweise der Macht zu erheben,
wenn er z. B. die Repressionshypothese selbst als eine Verschleie-
rungstaktik der Macht begreift.!* Gibt es also einen Unterschied
zwischen (bloBer) Représentation der Macht und ihrem ‘wahren’
Mechanismus? Wie bestimmt sich genau das Verhéltnis zwischen
vorgegebenem, positiven Inhalt und enthiillender Methode? Wie

16 Vor diesem Hintergrund sind auch Zweifel an dem angebracht, was unter dem
Titel , Lebenskunst“ als Ethik Foucaults gehandelt wird. Man kann die spiten Au-
Berungen Foucaults zur ,Asthetik der Existenz* wohl kaum normativ als eine
»Neubegriindung der Ethik* lesen (s. Schmid, Auf der Suche nach einer neuen Le-
benskunst: 1991), ohne zugleich die Intention seiner fritheren Schriften zu verra-
ten. Thnen zufolge diirfte Foucault sich nicht ungebrochen auf die Ebene eines
konzeptuell-normativen Sprechens einlassen. Aus den beiden letzten Binden von
Sexualitit und Wahrheit selbst 148t sich keine Ethik ableiten und die diesbeziigli-
chen Interviews zeigen deutlich, wie Foucault auf systematisch gestellte Fragen
historisch antwortet (s. z. B. Foucault, Freiheit und Selbstsorge, 1984: 12f); seine
Aussagen bleiben zumindest so ambivalent, daB nicht deutlich wird, ob er von den
Griechen oder von einem genereller zu verstehenden Ethos der Selbstsorge
spricht.

17vgl. WW 113, 124, 179.

18 Vgl. WW 110fT, 124.

19 WW 106, 107, 109.

208

https://dol.org/10.5771/9783495896676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wird aus einem beschreibenden Verfahren ein verstehendes oder
gar ein kritisches? Wie weit reicht Foucaults Erklarungsanspruch?

Foucault gibt vor, nicht nach Ursachen zu suchen, sein Stil ist
beschreibend, er beschrinkt sich - in seinen ‘historischen’ Schrif-
ten - auf den neutralen Vergleich von Epochen. Da sich sein Un-
ternehmen als archédologische, bzw. genealogische Analyse ver-
steht, geht die Intention jedoch nicht auf bloBe Beschreibung, son-
dern auf Erkldrung in einem ‘schwachen’ Sinn; sie will
»RegelméBigkeiten” aufdecken, sie will angeben, wie Wissens-
und Machtsysteme funktionieren, doch sie verweigert ‘Erkldrung’
im Sinn von Begriindung, d. h., sie sucht nicht zu verstehen, war-
um diese Wissenssysteme auftauchen und auf ihre Weise funktio-
nieren.2°

Bezogen auf die Ordnung der Dinge erweist sich dieser redu-
zierte Erkldrungsanspruch als problematisch. In der vorliegenden
Arbeit habe ich gezeigt, da die von Foucault beschriebene
Struktur des ,,modernen Denkens® in vieler Hinsicht bei Sartre als
explizite Theorie auftritt. Die Konzeption seiner phénomenologi-
schen Ontologie, sein Versuch einer nominalistischen Dialektik,
die Auffassung des Fiir-sich als Nicht-Identitdt entsprechen dem
,,Denken des Gleichen“ nicht nur in ihrer Struktur, sondern auch
darin, daB sie dieses ‘widerspriichliche’ Denken inhaltlich zu einer
philosophischen Methode machen, die den Anspruch erhebt, die
Wirklichkeit adaquat zu erfassen.

Foucaults Analyse trifft also auf Sartre zu, doch wenn dieses
‘Zutreffen’ nur einen deskriptiven Sinn hat, dann ist es in gewisser
Weise tautologisch. Tatsdchlich scheint es oft so, als miisse
Foucault nur ‘abschreiben’, als geniige es ihm, Inhalte auf eine be-
stimmte Weise zu zitieren, um ihren Wahrheitsanspruch zu denun-
zieren. Beschreibung wird - so scheint es - als Wiederholung zu
Kritik. Sie gewinnt ihre Wirkung aus der Distanz, die sie ein-
nimmt; die (scheinbar) positivistische Haltung, das Ausklammern
systematischer Fragen erlaubt es, die beschriebenen Inhalte aus ei-
ner ‘verriickten’ Perspektive darzustellen. Der historisierende
Blick relativiert und bestreitet den absoluten Wahrheitsanspruch

20 ygl. OD 9ff.

209

https://dol.org/10.5771/9783495896676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Theorien, die er zitiert, und gewinnt seine kritische Funktion
gerade dadurch, daB er sich normativen Fragen entzieht.

Dennoch bleibt zu fragen, wie weit diese ,,Kritik trigt, wenn
sie sich in einer deskriptiv-distanzierenden Haltung erschopft und
sich gegeniiber Begriindungen verweigert. Wenn die Ordnung der
Dinge sich darauf beschrinkt, zu beschreiben, wie das ,,moderne
Denken* denkt, wenn sie mit der These von den Doppeln nicht
mehr sagen will, als daf8 das ,,moderne Denken“ in dieser Form
denkt, dann leistet sie zu wenig.

Ich habe in meiner Interpretation der Ordnung der Dinge eine
normativ motivierte Phdnomenologiekritik unterstellt, die
,Doppel“ in Hinblick auf eine ihnen immanente Logik gelesen und
bin damit explizit tiber Foucaults Selbstverstdndnis hinausgegan-
gen. Nur so konnte gezeigt werden, warum die Analyse Foucaults
stimmig ist. Nur so konnte der Bezug zur philosophischen Traditi-
on deutlich werden, jener Zusammenhang von phdnomenolo-
gischer Fragestellung und ‘Ontologisierung’, wie er in dieser Ar-
beit Thema war, und nur so konnten einige Motive der Philosophie
Sartres verstdndlich werden, die Foucault wiederum als Vorlage
fiir seine Beschreibung des ,,modernen Denkens* dienten.

An der archidologischen Analyse bleibt ein Ungeniigen: Die
Thesen Foucaults sind weiterhin erkldrungsbediirftig, sie sind nur
sinnvoll im Rahmen ihrer Auslegung und der Explikation ihrer sy-
stematischen Relevanz. Die empirisch/transzendentale Dublette ist
nicht nur eine historische Erscheinung, sie bezeichnet ein sachli-
ches Problem und als solches habe ich sie zu behandeln versucht.
Neben einer historisierend-kritischen Haltung bleibt eine an sy-
stematischen Fragen orientierte Zugangsweise m. E. unabdingbar,
und ohne sie verspielt auch die Ordnung der Dinge die in ihr an-
gelegten Potentiale inhaltlicher Kritik.

210

https://dol.org/10.5771/9783495896676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

