
4. Ausblick

Die vorliegende Arbeit hat sich in weiten Teilen an der Charakteri­
sierung des „modernen Denkens“ als eines „Denkens des Glei­
chen“ orientiert und diese Bestimmung unter anderem auch als 
Kritik verstanden. Foucault schildert das „moderne Denken“ als 
ein widersprüchliches, und ich möchte zum Schluß noch einige 
kurze Überlegungen zur Struktur dieses Widerspruchs anfugen, 
d. h. die Frage stellen, wie sich im „Denken des Gleichen“ die 
Kategorien von Identität und Differenz zueinander verhalten und 
welche Funktion hierbei der Negation, bzw. der Negativität zu­
kommt.

Die Struktur des „modernen Denkens“ ergibt sich - Foucaults 
Darstellung zufolge - aus der Selbstbezüglichkeit der ‘modernen’ 
Endlichkeit. Es ist eine Endlichkeit, die sich nicht von ihrem An­
deren, dem Unendlichen her versteht und so zu einem Denken im 
Medium des Gleichen wird. Daher war es wichtig, immer auf den 
Ausschluß, das Wegstreichen von Grenzbegriffen hinzuweisen, 
wodurch sich eine Immanenz etabliert. Doch der Ausschluß der 
Grenze läßt eine „zufluchtlose Dualität“ (OD 394) im Inneren der 
Endlichkeit entstehen; im „Denken des Gleichen“ wirkt eine Ent­
gegensetzung, eine Negativität, die darauf hinzuweisen scheint, 
daß die Endlichkeit sich nicht konsequent als Endlichkeit denken 
kann, weshalb ihr ‘ausgeschlossenes’ Anderes stets mit anwesend 
ist. So entsteht eine Ambivalenz, das „Denken des Gleichen“ ist ein 
Zugleich des Gegensätzlichen. Der innere Zusammenhang der 
Elemente von Immanenz, Negativität, Ambivalenz, die die Struk­
tur des „modernen Denkens“ bestimmen,1 läßt sich aus der Her­
leitung Foucaults nicht vollständig verstehen, man könnte aber 
Negativität als die Weise ansehen, in der die Aspekte Immanenz 
und Ambivalenz sich vermitteln.

1 VgL diese Arbeit Teil 1, 1.1.

201

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Foucaults Beschreibung der „Doppel“ in der Ordnung der Din­
ge zielt gegen die Dialektik. Sie trifft jedoch nicht den objektiven 
Idealismus, sondern eine im Hegelischen Sinne „schlechte Unend­
lichkeit“, die genau dann entsteht, wenn die Endlichkeit ihre Gren­
ze nicht überschreiten und aufheben kann und stattdessen beim 
,,perennierende[n] Herüber- und Hinübergehen von dem einen 
Gliede des bleibenden Widerspruchs zum anderen“ stehenbleibt.  
Eine Dublette ist nicht „Identität von Identität und Nicht- 
Identität“, sondern Identität und Nicht-Identität von Identität und 
Nicht-Identität. Was den Unterschied ausmacht, zeigt sich klar am 
Bewußtseinsbegriff Sartres: Das Bewußtsein, so hatte er gesagt, sei 
keine „Einheit, die eine Dualität enthält“, sondern eine „Dualität, 
die Einheit ist" (SN 168). Der Primat der Einheit hat sich zugun­
sten einer Dualität, die Integration („enthält“) zugunsten einer 
Identifizierung („ist“) verschoben.

2

Sartre denkt - im Gegensatz zu Hegel - Selbes und Anderes 
nicht als Einheit. Das Selbst kann nicht im Anderen bei sich sein 
und durch die Entfremdung zu sich zurückkommen, weil nicht die 
Identität, sondern die Nicht-Identität mit dem Anderen sein Sein 
ausmacht. Das Verhältnis der Elemente ist paradox verkehrt und 
negativistisch festgeschrieben: Identität ist als Entfremdung und 
Nicht-Identität als Identität begriffen, so daß die dialektische Be­
wegung nicht kreisförmig in sich zurückkehrt, sondern zwischen 
den Seiten hin- und herläuft. Die entgegengesetzten Seiten sind 
weder zu vermitteln noch wirklich zu trennen, weil sie sich in ih­
rem absoluten Getrenntsein aufeinander beziehen.3 Genau diese 
Figur produziert die Verdoppelung und die Behauptung, daß etwas 

2 Hegel, Logik I: 264, s. a. 142ff.
3 In einer etwas anderen Lesart zeigt Merleau-Ponty, daß der Gegensatz oder die 
Identität der Kategorien Sein und Nichts bei Sartre auf dasselbe hinauslaufen, weil 
sie gerade durch die Absolutheit ihrer Trennung zu identischen werden: „Wir be­
finden uns jenseits des Monismus wie des Dualismus, weil der Dualismus/ so weit 
getrieben worden ist, daß die Gegensätze sich keine Konkurrenz mehr machen, 
sondern wechselseitig aufeinander beruhen und miteinander deckungsgleich sind“ 
(Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare'. 80). Im Zusammenhang sei­
ner Analyse spricht Merleau-Ponty auch von „Doubletten“ (a. a. O. 101), und es 
ist sehr gut möglich, daß Foucault sich in der Ordnung der Dinge von dieser 
Deutung hat inspirieren lassen.

202

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zugleich dasselbe sei wie sein Gegenteil und doch radikal von ihm 
unterschieden bleibe.

Immer geht es Sartre darum, die Dialektik von der in ihr vor­
ausgesetzten Totalität zu befreien und Synthesen zu verweigern. 
Das Spezifische dieses Denkens, das in vielem einer „negativen 
Dialektik“ ähnelt, ist, daß es Differenz absolut setzt und gleichzei­
tig die Perspektive auf eine Einheit beibehält, die nur noch in der 
Form ihrer Negation gedacht werden kann, als negierte Einheit. 
Das Prinzip einer negativistisch festgeschriebenen Dualität be­
stimmt v. a. Das Sein und das Nichts und kann nicht in demselben 
Maße auf alle anderen Schriften Sartres übertragen werden; die 
absolute Entgegensetzung wird später entschärft, aus der Perspek­
tive einer möglichen Vermittlung betrachtet4 und manchmal - wie 
z. B. in den Cahiers pour une Morale - zugunsten eines Projekts 
der Pluralisierung aufgelöst.5 Das Muster eines ambivalenten 
„Denkens des Gleichen“ läßt sich jedoch - wie im Verlauf dieser 
Arbeit gezeigt - auf verschiedenen Ebenen und in mehr oder weni­
ger ausgeprägter Form immer wieder bei Sartre finden.

Was ist ‘falsch’ an der Doppelstruktur? Das Problem - so 
scheint mir - liegt nicht in der Widersprüchlichkeit selbst und nicht 
in der fehlenden Vermittlung der Gegensätze, sondern in der be­
sonderen Form des Widerspruchs. Da die Seiten des Doppels als 
identisch und verschieden zugleich gesetzt sind und beide Setzun­
gen absolut gelten, findet keine Entwicklung der Begriffe oder der 
mit ihnen behandelten Probleme statt.6 Die Absolutheit der Entge­
gensetzung und der Identifizierung führt strukturell zu Paradoxien 
und produziert in permanentem Wiederholungszwang immer die­
selben Fragen und immer dieselben Antworten.

Foucault löst die Doppel in einer anderen Variante des 
‘Gleichen’ auf, indem er ein der phänomenologischen Epoche 
ähnliches Verfahren anwendet und auf seine Weise eine ‘Imma­
nenz’ etabliert. Doch die Dynamik der Reduplizierung innerhalb 

4 Vgl. z. B. Sartres Kritik der dialektischen Vernunft oder L'universel singulier, 
1990.
5 „l’antithese ... est ambigue comme l’est deja la these eile meme ... la dialectique 
se noie dans sa richesse meme“ (Cahiers: 61); „... il faudrait dire: l’absolu est su- 
jets“ (a. a. O. 464); „II y a pourtant des dialectiques“ (a. a. O. 478).
6 Vgl. auch Merleau-Ponty, Das Sichtbare ... : 105.

203

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dieser Immanenz ist aufgehoben, weil es in ihr keine Trennung 
gibt, bzw. weil die Seiten der Doppel in einer Art ‘Mittelregion’ 
festgelegt sind. Die der Dublette immanente Negation, so hieß es, 
sei „weggearbeitet“.7

Negation hat hier zwei Aspekte: Sie ist ein Verfahren der Tren­
nung und kann gleichzeitig - als dialektische Figur - eine Ver­
mittlungsfunktion übernehmen. Wenn die Kritik am Subjekt sich 
gegen das Prinzip von Einheit als einer durch Negation vermittel­
ten Einheit richtet, ist es nur konsequent, daß bei Foucault Negati­
on, vor allem aber bestimmte Negation als die ‘Zauberformel’ der 
Dialektik, vollständig aufgegeben ist. Damit wird auch eine 
„negative Dialektik“ unmöglich. Es ist nicht der Verlust der Ein­
heit, der die „Moderne“ von der „Postmoderne“ trennt, sondern 
die Elimination von Negativität als Perspektive auf eine 
(unmöglich gewordene) Versöhnung.8 Dieser Verlust macht aus 
der „Postmoderne“ endgültig eine „Moderne ohne Trauer“.9

Darüberhinaus ist Negation ein Verfahren der Teilung und 
Trennung und wäre demnach zu jenen „Ausschlußsystemen“ zu 
zählen, die - laut Foucault - die Diskurse kontrollieren und aller­
erst Unterscheidungen wie wahr und falsch, Wesen und Erschei­
nung herstellen.10 Will man einen solchen, mit Entgegensetzungen 
und Ausschlüssen arbeitenden Wahrheitsdiskurs selbst kritisch 
analysieren, verbietet sich ein Denken in binären Schemata. 
Foucaults Bemühen um die Materialität der Diskurse, sein Pathos 
für das Sein der Sprache, seine Kritik an der „Repres­
sionshypothese“ in Der Wille zum Wissen und seine Konzeption 
der Macht lassen sich aus einer - durchaus normativen - Ableh­
nung einer auf Teilung beruhenden Wahrheitsauffassung verste­
hen. Folglich ersetzt Foucault auch die Vorstellung einer binär ge­
dachten, ‘negativen’ Unterdrückung durch eine monistisch ge­
dachte ‘positive’ Produktivität der Macht. Das Skandalöse an die­
ser Auffassung ist, daß sie keinen wahren, ‘archimedischen’ Punkt 

7 Vgl. diese Arbeit Teil 2, Kap. 3.3, 3.4.
8 Auch dort wo Foucault mit Entgegensetzungen wie Innen und Außen, Selbes 
und Anderes, Vernunft und Wahnsinn arbeitet, denkt er nicht dialektisch, weil der 
die Einheit der Gegensätze nicht als Wahrheit begreift. Vgl. auch Habermas 1986: 
281.
9 Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, 41990: 55.
10 Vgl. Foucault, Die Ordnung des Diskurses'. 13f.

204

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


außerhalb der Macht zuläßt, weil Wahrheit selbst als ein Machtef­
fekt angesehen wird.

Ein ‘Gleiches’ ohne die Struktur immanenter Negativität 
scheint tatsächlich kein Problem mehr mit der „schlechten Unend­
lichkeit“ zu haben, denn es gibt hier keine entgegengesetzten Sei­
ten, die sich ausschließen und sich gegenseitig bedingen, die iden­
tisch und verschieden zugleich sind. Doch ist zu bedenken, um 
welchen Preis diese Vermeidung „schlechter Unendlichkeit“ ge­
lingt. Ein ‘gegensatzloser Monismus’ unterläuft begriffliche Un­
terscheidungen, die bisher unser Denken und die philosophische 
Reflexion strukturierten und die darüber hinaus ein scheinbar un­
abdingbares Inventarium bilden, um Kritik am Bestehenden zu 
ermöglichen. Foucault gibt ein Denken auf, das Wahres und Fal­
sches, Selbstsein und Entfremdung, Freiheit und Unterdrückung 
einander entgegensetzt. Es gibt gute Gründe diese binären Sche­
mata zu hinterfragen, aber reichen sie hin, um ein Denken in Ent­
gegensetzung und Negation selbst aufzugeben?

2. Ein zweiter ‘Fehler’ im „Denken des Gleichen“ ist es, die 
Struktur des Widerspruchs selbst zur unwandelbaren Wahrheit zu 
erklären, so wie z. B. Sartre die Nicht-Identität des Für-sich als 
ontologische Verfassung des Menschen versteht und nicht als den 
Ausdruck der Aporien einer bestimmten Theorietradition.

Die Alternative, die Foucault in der Ordnung der Dinge als 
„wahre Anfechtung“ der Doppel vorschlägt, besteht darin, die 
Frage zu stellen, „ob der Mensch wirklich existiert“ (OD 388). Der 
mit der bewußtseinsphilosophischen Tradition etablierte Primat 
des Subjekts macht den „Menschen“ zum letzten Fundament unse­
res Wissens über die Welt, und genau gegen diesen Grundlegungs­
anspruch und seine angebliche Unhintergehbarkeit richtet sich die 
Subjektkritik. Zu fragen, „ob der Mensch wirklich existiert“, heißt 
einerseits fragen, ob es wirklich das Subjekt ist, das als unhinter­
gehbares Prinzip unseres Wissens fungiert und zweitens, ob es die­
ses Prinzip überhaupt gibt, d. h., ob ihm der Status einer ontologi­
schen Wahrheit zukommt. Der Zweifel an der Existenz des 
„Menschen“ enthält zugleich einen generellen Zweifel am ‘Sein’ 
allgemeiner, systematischer Wahrheiten.

205

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bewußtseinsphilosophie beginnt mit der reflexiven Rückwen­
dung auf die Bedingungen und Voraussetzungen unseres Wissens, 
und sie fuhrt konsequent zu einer Selbstbeschränkung, zur 
‘Verendlichung’ des Wissens auf den Raum unserer Erfahrung. 
Sie geht allerdings über ihre Grenzen hinaus, wenn sie ihre Frage­
stellung verschiebt und sich nicht mehr auf Erkenntnis, sondern 
auf ein - wie auch immer verstandenes - ‘Sein’ bezieht. Ich habe 
dies anhand einer Bewegung von der transzendentalen Phänome­
nologie zur Ontologie beschrieben und mit Hilfe von Foucaults 
Dublettenmodell als ein ‘Vergessen’ der Differenz von empirisch 
und transzendental interpretiert, sowie als sukzessives ‘Vergessen’ 
jener bewußtseinsphilosophischen Selbstbeschränkung, die in der 
phänomenologischen Epoche ihren methodischen Ausdruck findet. 
Auf der Basis von Foucaults Analyse läßt sich die Wiederkehr von 
ontologischen Theorieformen im 20. Jahrhundert, wie z. B. bei 
Heidegger und Sartre, als Reaktion auf das Problem der Doppe­
lung verstehen.

Foucaults eigene Methode kann nun als eine Art Wiederholung 
der transzendentalen Reflexion gegen die falsche Unmittelbarkeit 
des ‘Was-etwas-ist’ dieser Ontologien gesehen werden. Das 
neunte Kapitel der Ordnung der Dinge ist in vieler Hinsicht paral­
lel zu Kants Vemunftkritik konstruiert: Der dogmatische Schlum­
mer ist als „anthropologischer Schlaf* wiedergekehrt, an die Stelle 
des metaphysischen Dogmatismus ist eine andere präkritische 
Naivität getreten, die, weil sie in der Traditionslinie der Bewußt­
seinsphilosophie steht, als Ontologie nur noch eine Ontologie des 
Subjekts sein kann, eine Anthropologie.

Wenn Foucault die transzendentale Reflexion wieder aufnimmt, 
so um sie in eine neue Richtung zu lenken; es ist, als wolle er - 
ganz im Sinne seiner Aussagen in der Introduction ä 
1’Anthropologie de Kant - eine andere „Wiederholung der Kritik“ 
vornehmen als diejenige, die die Anthropologie vollzogen hat." 
Mußte Foucault also die Differenz von empirisch und tran­
szendental thematisieren und ihre ‘falsche’ Vermischung einkla­
gen, um die beiden Seiten dann auf seine Weise erneut in eins set­
zen zu können? Seine Art der Identifizierung von Empirischem

" Vgl. auch OD411f. 

206

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Transzendentalem fuhrt zu anderen Fragen nach dem Seien- 
den/Sein, die nicht mehr Auskunft darüber geben wollen ‘was et­
was ist’, sondern ‘wie’ etwas gemacht, geworden, konstituiert ist.

Dem entspricht das Motiv einer Verbindung von „Kritik“ und 
„Ontologie“, das über die verschiedenen Werkphasen hinweg kon­
stant bleibt. Hatte Foucault 1963 in der Vorrede zur Überscheitung 
emphatisch das Denken Nietzsches als ein Denken vorgestellt, das 
„Kritik und Ontologie in einem ist, ... das die Endlichkeit und das 
Sein denkt“,12 so entwickelt er 1984 in dem Aufsatz Was ist Auf­
klärung? den Gedanken einer „kritischen“ und das heißt hier einer 
,,historische[n] Ontologie unserer selbst“.13 Eine „zeitgenössische“ 
Wiederholung des transzendentalen Ansatzes als Ontologie scheint 
notwendig zu einem historischen Denken fuhren zu müssen, wobei 
„Kritik nicht länger als Suche nach formalen Strukturen mit universaler 
Geltung geübt wird, sondern ... als historische Untersuchung der Ereignis­
se, die uns dazu geführt haben, uns als Subjekte dessen, was wir tun, den­
ken und sagen zu konstituieren und anzuerkennen.“14 15

Geschichtlichkeit liegt im Schnittpunkt von Empirischem und 
Transzendentalem und „Ontologie“ ist nun als Genealogie aufge­
faßt. Unter dieser veränderten Voraussetzung können dann auch 
„was-ist“-Fragen in den Titeln von Foucaults Texten erscheinen: 
Was ist ein Autor?, Was ist Kritik?, Was ist Aufklärung?

Das Konzept einer „historischen Ontologie“ macht nicht mehr 
den ‘Fehler’, Lebensweisen und Denkformen für unwandelbare 
Gesetze zu halten, es vermeidet diesen ‘Fehler’ aber - wie im letz­
ten Kapitel beschrieben - um den Preis der Auflösung des Syste­
matischen im Historischen, bzw. um den Preis einer Ambivalenz.

Wenn, wie in Was ist Aufklärung gefordert, die „historische 
Untersuchung der Ereignisse“ an die Stelle der „Suche nach for­

12 Vorrede zur Überschreitung. 34.
13 Was ist Aufklärung?’. 49f.
14 A. a. O.: 49.
15 Wie diese Titel zu verstehen sein sollen, bleibt offen. Es mag sein, daß sie nur 
lapidar das Vorhaben einer Begriffsklärung ausdrücken, ohne dem „Was-ist“ eine 
besondere Bedeutung beizumessen; ebenso könnte es sein, daß Foucault sie rheto­
risch verwendet, in ironischer Anspielung auf eine Tradition metaphysischen Fra­
gens. Vielleicht drückt sich in diesen Titeln aber auch jene typische Ambivalenz 
aus, mit der Foucault seine eigene ‘reduzierte’ Fragestellung immer wieder über­
steigt.

207

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


malen Strukturen“ tritt, so heißt das nicht, daß Foucault überhaupt 
keine ‘Allgemeinheit’ mehr denkt. Die rein formal gestellte Frage 
nach dem ‘Wie’ von diskursiven Praktiken, von Unterwerfungs­
und Ausschlußmechanismen, von Machtstrukturen und Problema­
tisierungsweisen, hat selbst einen systematischen Charakter, da sie 
vorgibt, nicht mit ihren Inhalten zu wechseln, sondern auf ver­
schiedene Inhalte anwendbar zu sein. Es wird eine ‘leere’, formale 
Allgemeinheit gebildet, wobei das Untersuchungsverfahren selbst 
‘empirisch’-deskriptiv bleibt.16

Eine Ambivalenz bezüglich des Anspruchs an Allgemeinheit 
bleibt jedoch bestehen; sie zeigt z. B. in der Machttheorie. 
Foucault legitimiert sein Modell der Macht mit dessen Angemes­
senheit an historische Fakten.17 Dementsprechend legen auch eini­
ge Passagen von Der Wille zum Wissen nahe, daß die juridische 
Auffassung von Macht nicht per se falsch, sondern nur veraltet 
ist.18 Ein Modell der Analyse von Machtformationen müßte sich 
also immer seinen historisch variablen Inhalten anpassen. Gleich­
zeitig scheint Foucault aber auch einen generellen (zeitlosen?) Er­
klärungsanspruch für die Funktionsweise der Macht zu erheben, 
wenn er z. B. die Repressionshypothese selbst als eine Verschleie­
rungstaktik der Macht begreift.19 Gibt es also einen Unterschied 
zwischen (bloßer) Repräsentation der Macht und ihrem ‘wahren’ 
Mechanismus? Wie bestimmt sich genau das Verhältnis zwischen 
vorgegebenem, positiven Inhalt und enthüllender Methode? Wie 

16 Vor diesem Hintergrund sind auch Zweifel an dem angebracht, was unter dem 
Titel „Lebenskunst“ als Ethik Foucaults gehandelt wird. Man kann die späten Äu­
ßerungen Foucaults zur „Ästhetik der Existenz“ wohl kaum normativ als eine 
„Neubegründung der Ethik“ lesen (s. Schmid, Auf der Suche nach einer neuen Le­
benskunst: 1991), ohne zugleich die Intention seiner früheren Schriften zu verra­
ten. Ihnen zufolge dürfte Foucault sich nicht ungebrochen auf die Ebene eines 
konzeptuell-normativen Sprechens einlassen. Aus den beiden letzten Bänden von 
Sexualität und Wahrheit selbst läßt sich keine Ethik ableiten und die diesbezügli­
chen Interviews zeigen deutlich, wie Foucault auf systematisch gestellte Fragen 
historisch antwortet (s. z. B. Foucault, Freiheit und Selbstsorge, 1984: 12f); seine 
Aussagen bleiben zumindest so ambivalent, daß nicht deutlich wird, ob er von den 
Griechen oder von einem genereller zu verstehenden Ethos der Selbstsorge 
spricht.
17 Vgl. WW 113, 124, 179.
18 Vgl. WW HOff, 124.
19 WW 106, 107, 109.

208

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird aus einem beschreibenden Verfahren ein verstehendes oder 
gar ein kritisches? Wie weit reicht Foucaults Erklärungsanspruch?

Foucault gibt vor, nicht nach Ursachen zu suchen, sein Stil ist 
beschreibend, er beschränkt sich - in seinen ‘historischen’ Schrif­
ten - auf den neutralen Vergleich von Epochen. Da sich sein Un­
ternehmen als archäologische, bzw. genealogische Analyse ver­
steht, geht die Intention jedoch nicht auf bloße Beschreibung, son­
dern auf Erklärung in einem ‘schwachen’ Sinn; sie will 
„Regelmäßigkeiten“ aufdecken, sie will angeben, wie Wissens­
und Machtsysteme funktionieren, doch sie verweigert ‘Erklärung’ 
im Sinn von Begründung, d. h., sie sucht nicht zu verstehen, war­
um diese Wissenssysteme auftauchen und auf ihre Weise funktio­
nieren.20

Bezogen auf die Ordnung der Dinge erweist sich dieser redu­
zierte Erklärungsanspruch als problematisch. In der vorliegenden 
Arbeit habe ich gezeigt, daß die von Foucault beschriebene 
Struktur des „modernen Denkens“ in vieler Hinsicht bei Sartre als 
explizite Theorie auftritt. Die Konzeption seiner phänomenologi­
schen Ontologie, sein Versuch einer nominalistischen Dialektik, 
die Auffassung des Für-sich als Nicht-Identität entsprechen dem 
„Denken des Gleichen“ nicht nur in ihrer Struktur, sondern auch 
darin, daß sie dieses ‘widersprüchliche’ Denken inhaltlich zu einer 
philosophischen Methode machen, die den Anspruch erhebt, die 
Wirklichkeit adäquat zu erfassen.

Foucaults Analyse trifft also auf Sartre zu, doch wenn dieses 
‘Zutreffen’ nur einen deskriptiven Sinn hat, dann ist es in gewisser 
Weise tautologisch. Tatsächlich scheint es oft so, als müsse 
Foucault nur ‘abschreiben’, als genüge es ihm, Inhalte auf eine be­
stimmte Weise zu zitieren, um ihren Wahrheitsanspruch zu denun­
zieren. Beschreibung wird - so scheint es - als Wiederholung zu 
Kritik. Sie gewinnt ihre Wirkung aus der Distanz, die sie ein­
nimmt; die (scheinbar) positivistische Haltung, das Ausklammem 
systematischer Fragen erlaubt es, die beschriebenen Inhalte aus ei­
ner ‘verrückten’ Perspektive darzustellen. Der historisierende 
Blick relativiert und bestreitet den absoluten Wahrheitsanspruch 

20 Vgl. OD 9ff.

209

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Theorien, die er zitiert, und gewinnt seine kritische Funktion 
gerade dadurch, daß er sich normativen Fragen entzieht.

Dennoch bleibt zu fragen, wie weit diese „Kritik“ trägt, wenn 
sie sich in einer deskriptiv-distanzierenden Haltung erschöpft und 
sich gegenüber Begründungen verweigert. Wenn die Ordnung der 
Dinge sich darauf beschränkt, zu beschreiben, wie das „moderne 
Denken“ denkt, wenn sie mit der These von den Doppeln nicht 
mehr sagen will, als daß das „moderne Denken“ in dieser Form 
denkt, dann leistet sie zu wenig.

Ich habe in meiner Interpretation der Ordnung der Dinge eine 
normativ motivierte Phänomenologiekritik unterstellt, die 
„Doppel“ in Hinblick auf eine ihnen immanente Logik gelesen und 
bin damit explizit über Foucaults Selbstverständnis hinausgegan­
gen. Nur so konnte gezeigt werden, warum die Analyse Foucaults 
stimmig ist. Nur so konnte der Bezug zur philosophischen Traditi­
on deutlich werden, jener Zusammenhang von phänomenolo­
gischer Fragestellung und ‘Ontologisierung’, wie er in dieser Ar­
beit Thema war, und nur so konnten einige Motive der Philosophie 
Sartres verständlich werden, die Foucault wiederum als Vorlage 
für seine Beschreibung des „modernen Denkens“ dienten.

An der archäologischen Analyse bleibt ein Ungenügen: Die 
Thesen Foucaults sind weiterhin erklärungsbedürftig, sie sind nur 
sinnvoll im Rahmen ihrer Auslegung und der Explikation ihrer sy­
stematischen Relevanz. Die empirisch/transzendentale Dublette ist 
nicht nur eine historische Erscheinung, sie bezeichnet ein sachli­
ches Problem und als solches habe ich sie zu behandeln versucht. 
Neben einer historisierend-kritischen Haltung bleibt eine an sy­
stematischen Fragen orientierte Zugangsweise m. E. unabdingbar, 
und ohne sie verspielt auch die Ordnung der Dinge die in ihr an­
gelegten Potentiale inhaltlicher Kritik.

210

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

