
1. Fragestellung, Erkenntnisinteresse, Textkorpus

1.1 Literatur, Reflexion und Subjektivität

Die Zeit, die alle Dinge abstumpft, die Zeit,

die an der Abmilderung des Kummers wie

an der Erosion der Berge arbeitet, die Zeit,

die das Verzeihen und das Vergessen fördert,

die Zeit, die Trost bringt, die tilgende und

heilende Zeit lindert in keiner Weise die un-

geheure Hekatombe: Sie hört im Gegenteil

nicht auf, das Entsetzen darüber wiederauf-

leben zu lassen. […] Es ist überhaupt unver-

ständlich, daß die Zeit, ein natürlicher Vor-

gang ohne normativenWert, eine mildernde

Wirkung auf das unerträgliche Grauen von

Auschwitz ausüben konnte.1

»Die Vergangenheit verteidigt sich nicht von allein«2, so der Philosoph Vladimir Janké-

lévitch in seinem Essay Verzeihen?, der im französischsprachigen Original im Jahr 1971

erschien und seit 2003 in deutscher Übersetzung vorliegt. Ein wichtiges Medium, das

Vergangene zu vergegenwärtigen und Erinnerungsarbeit zu leisten, ist die Literatur. Sie

ist ein Erinnerungs- und Reflexionsraum,3 den Autorinnen und Autoren für ihre Aus-

einandersetzung mit den vergangenen Ereignissen nutzen. Albert Drach (1902-1995),

Jean Améry (1912-1978), EdgarHilsenrath (1926-2018), Imre Kertész (1929-2016) und Ruth

Klüger (1931-2020) haben das Ghetto oder die Konzentrations- und Vernichtungslager

1 Jankélévitch, Vladimir: Verzeihen? [Pardonner?, 1971]. In: Ders.: Das Verzeihen. Essays zur Moral

und Kulturphilosophie. Hg. v. Ralf Konersmann. Aus dem Französischen übers. v. Claudia Brede-

Kondersmann.Mit einemVorwort v. Jürg Altwegg. Suhrkamp: Frankfurt a.M., 2003, S. 243-283, hier

S. 250.

2 Ebd., S. 280.

3 Vgl. Hofman,Michael: Interkulturelle Literaturwissenschaft. Paderborn: Fink, 2006, S. 14; Hofman,

Michael: Literaturgeschichte der Shoah. Münster: Aschendorff, 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 A   EXPOSITION DES THEMAS

überlebt. Diese biographische Erfahrung prägt sowohl ihre Literatur als auch unseren

Umgang mit ihr. Dass die Literatur ein Reflexionsraum sein kann, in und mit dem das

Erinnerte »gegen das Vergessen«4 verteidigt wird, hat nichts an Aktualität verloren.

Die Autorin und die Autoren sind Überlebende der Shoah, und sie erschreiben sich

einen Bezugsraum, in dem sie das Erlebte reflektieren. Sie tun das mit einer Stim-

me, die weder auf Sentimentalität setzt noch Rührung zulässt. Die Schreibweisen, die

sie dabei entwickeln, schaffen eine Distanz zum Erlebten und können deshalb ›distan-

ziert‹ genannt werden. Die im Zentrum der vorliegenden Studie stehende Literatur von

Überlebenden der Shoah5 wurde zwischen Mitte der 1960er und Anfang der 1990er Jah-

re in der Bundesrepublik Deutschland veröffentlicht: Das große Protokoll gegen Zwetsch-

kenbaum (1964) von Albert Drach, Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines

Überwältigten (1966) von Jean Améry, Der Nazi & der Friseur (1977) von Edgar Hilsenrath,

weiter leben. Eine Jugend (1992) von Ruth Klüger und der Roman eines Schicksallosen (1996)

von Imre Kertész. In diesen individuellen Auseinandersetzungen ist eine literarische

Distanz zu beobachten, die es im Folgenden genauer zu bestimmen gilt.

Das Vergegenwärtigen von Vergangenem impliziert eine Nähe zum Erlebten,

weshalb eine solche Präsenz der Vorstellung von Distanz intuitiv zu widersprechen

scheint. Sind es außerdem Augenzeugen, die über ein unfassbares Vernichtungs-

geschehen schreiben, wird eine Kategorie wie ›Abstand‹ noch fragwürdiger. Wenn

Distanz erzeugt wird, muss dies jedoch nicht zugleich bedeuten, dass die Autorin oder

der Autor Abstand von seinen oder ihren Erinnerungen nimmt. Es heißt zunächst

nur, einen Zugang zum Erlebten zu wählen. Dieser literarische Zugang macht auf eine

Narration aufmerksam, deren Spezifik darin bestehen könnte, sich in die Position

eines Subjekts zu bringen, das eine distanzierte Perspektive auf entmächtigende Er-

fahrungen einnimmt. Das würde bedeuten, dass Distanznahme eine Subjektposition

4 Jankélévitch: Verzeihen?, S. 280.

5 Mit ›Überlebenden der Shoah‹ sind jüdischeOpfer desNationalsozialismus gemeint, die die Ghet-

tos, die Konzentrations- und Vernichtungslager überlebt haben. Im Folgenden wird überwiegend

der Terminus ›Shoah‹ für die jüdische Katastrophe verwendet, weil die Primärautoren jüdische

Überlebende sind. Wird das Ereignis mit ›Shoah‹ bezeichnet, dann nicht, um es auf die jüdi-

sche Erfahrung zu beschränken, wie es denen vorgeworfen wird, die den Begriff verwenden, son-

dern unter besonderer Berücksichtigung der Perspektive der jüdischenÜberlebenden. Geht es um

das Ereignis, das weitere Opfergruppen umfasst, wird auch der Terminus ›Holocaust‹ gebraucht.

Zu den Begriffen ›Holocaust‹ und ›Shoah‹ vgl. u.a. Feuchert, Sascha: »Einleitung«. In: Ders. (Hg.):

Holocaust-Literatur. Auschwitz. Arbeitstexte für den Unterricht. Für die Sekundarstufe I. Stuttgart:

Reclam, 2000, S. 5-41, insbes. S. 5-15. Zur Begriffsgeschichte von ›Shoah‹ siehe Young, James Ed-

ward: Beschreiben des Holocaust. Darstellung und Folgen der Interpretation [Writing and Rewri-

ting the Holocaust. Narrative and the Consequences of Interpretation, 1988]. Frankfurt a.M.: Jü-

discher Verlag, 1992, S. 141-147; vgl. Bayer, Gerd/Freiburg, Rudolf: »Einleitung. Literatur und Holo-

caust«. In: Dies. (Hg.): Literatur und Holocaust. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009, S. 1-

38, insbes. S. 2-4; Eke, Norbert Otto: »Shoah in der deutschsprachigen Literatur – Zur Einführung«.

In: Norbert Otto Eke/Hartmut Steinecke (Hg.): Shoah in der deutschsprachigen Literatur. Berlin:

Schmidt, 2006, S. 7-18. Zum Konzept und Status des Überlebenden vgl. u.a. Bothe, Alina/Nessel-

rodt,Markus: »Survivor. Towards a Conceptional History«. In: Leo Baeck Year Book 61/1 (2016), S. 57-

82; Kellermann, Natan P. F.: »Wer ist ein Überlebender? – Was ein Begriff aussagen kann. Acht Va-

riationen über ein Thema«. In: Rebecca Boehlin/Susanne Urban/René Bienert (Hg.): Freilegungen.

Überlebende – Erinnerungen – Transformationen. Wallstein: Göttingen, 2013, S. 83-97.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Fragestellung, Erkenntnisinteresse, Textkorpus 13

produziert, welche in einem erzählten Bezugsraum angesiedelt ist,6 in dem Gewalter-

fahrungen aus einer bestimmten Perspektive thematisiert werden oder das Textsubjekt

selbst traumatisches Erleben literarisch reflektiert. Wie lässt sich dieser Bezugsraum,

der auch »Ausdruck einer Leides-, Schmerz- und Überwältigungserfahrung«7 ist,

analysieren? Welche Kategorien können in diesem spezifischen historischen Kontext

die Souveränitätsbestrebung eines Subjekts sichtbar machen, ohne dabei aber die

zerstörerische Wirkung dieser Erfahrungen zu verharmlosen?

1.2 Reflexionsraum und Subjektwerdung

In die Narrationen der Überlebenden schreiben sich schwere traumatische Erlebnisse

ein.8Mit ihren literarischenWerken erobern die Autorin und die Autoren9 ihre Stimme

zurück, die das Grauen, sich selbst und die sie umgebende Welt benennt. Der literari-

sche Raum kann, wie bei Améry, »Denkbezirke«10 schaffen, über die dieser im Vorwort

6 Verwendet wird der Begriff ›Bezugsraum‹ im Sinne eines »Eigenbereichs« nach Foucault in »Das

unendliche Sprechen« (1974). Diesen »Eigenbereich« überträgt Christian Poetini auf den »literari-

schen Raum« (Poetini, Christian: Weiterüberleben. Jean Améry und Imre Kertész. Bielefeld: Ais-

thesis, 2014, S. 317). Der ›Erzählraum‹ bezieht sich auf die Produktionsebene. Vgl. dazu Rupp, Jan:

»Erinnerungsräume in der Erzählliteratur«. In: Wolfgang Hallet/Birgit Neumann (Hg.): Raum und

Bewegung in der Literatur. Die Literaturwissenschaften und der Spatial Turn. Bielefeld: transcript,

2009, S. 181-194. Der Beitrag von Rupp diskutiert – über die Semantisierung des Raumes hinaus

– auch den literarischen Text als einen Erinnerungsraum bzw. Gedächtnisort. In der vorliegenden

Arbeit geht es darum, anhand der Raum-Metaphorik den erzählerisch gestalteten Freiraum zu

verdeutlichen. Durch die Distanznahme wird ein Raum geschaffen, der es dem und der Schrei-

benden ermöglicht, sich als spezifisches Subjekt zu entwerfen. Verwendet wird der Terminus ›Er-

zählraum‹ auch von Andree Michaelis, der ihn als »erzählerischen Gestaltungsraum« beschreibt.

Vgl. Michaelis, Andree: Erzählräume nach Auschwitz. Literarische und videographierte Zeugnisse

von Überlebenden der Shoah. Berlin: Akademie Verlag, 2013, S. 27.

7 Reemtsma, Jan Philipp: Die Memoiren Überlebender. Eine Literaturgattung des 20. Jahrhunderts.

In: Ders.: Mord am Strand. Allianzen von Zivilisation und Barbarei. Aufsätze und Reden. Hamburg:

Hamburger Ed., 1998, S. 227-253, hier S. 229.

8 Zum Konzept des Traumas nach dem Holocaust vgl. Bronfen, Elisabeth/Erdle, Birgit/Weigel,

Sigrid (Hg.): Trauma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. Köln, Weimar,

Wien: Böhlau, 1999, insbes. die Beiträge von Birgit R. Erdle sowie von SigridWeigel; vgl. Leys, Ruth:

Trauma. A Genealogy. Chicago: University of Chicago Press, 2000. Zur Kritik am Trauma-Begriff

aufgrund der damit assoziierten Opferzuschreibung: Kasper, Judith: »Trauma und Affektabspal-

tung in der Holocaust-Literatur. Primo Levi, Georges Perec und W. G. Sebald«. In: Martin von Kop-

penfels/Cornelia Zumbusch (Hg.): Handbuch Literatur und Emotionen. Berlin, Boston: de Gruyter,

2016, S. 496-511; vgl. Braese, Stephan: »Überlieferungen. Zu einigen Deutschland-Erfahrungen jü-

discher Autoren der ersten Generation«. In: Zeitschrift für Deutsche Philologie. Deutsch-jüdische

Literatur der neunziger Jahre. Die Generation nach der Shoah. Beiheft 11 (2002), S. 17-28.

9 Aus Gründen der besseren Lesbarkeit habe ich mich dazu entschieden, die Bezeichnungen der

narratologischen Instanzen im generischen Maskulinum beizubehalten.

10 Améry, Jean: Vorwort zur Neuausgabe 1977 von Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsver-

suche eines Überwältigten [1966]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von Schuld und Sühne,

Unmeisterliche Wanderjahre, Örtlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard u. Gerhard Scheit.

Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S. 11-19, hier S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 A   EXPOSITION DES THEMAS

zu Jenseits von Schuld und Sühne sagt, dass über ihnen »ein ungewisser Dämmer liegt und

liegen bleiben wird, wie sehr [er] [s]ich auch bemüh[t] um jenes Licht, das sie erst zur

Dimension macht«11. Es handelt sich bei diesen literarischen Texten um hochgradig

reflexive Formen der Auseinandersetzung mit Ausgrenzung, Verfolgung und Gewalt in

ihrer extremsten Ausprägung. Umso mehr besticht Amérys Kommentar: »Erst im Voll-

zug der Niederschrift entschleierte sich, was ich vorher in einer halbbewußten, an der

Schwelle des sprachlichen Ausdrucks zögernden Denkträumerei undeutlich erschaut

hatte.«12 Der von ihm genannte Denkbezirk entsteht im Vollzug der Reflexion, für die

Améry die aufklärerische Lichtmetaphorik verwendet. Die Reflexion im Schreiben, also

die Tätigkeit eines Subjekts, sein »Nachdenken«13 und »Durchdenken«14, macht diesen

Bezugsraum als eine »Dimension«15 sichtbar, wenn auch nicht vollends verstehbar.

Spricht Améry von »Denkbezirke[n]«16, stehen diese auch für seinen intellektuellen

und reflexiven Zugang, in dem sich eine Objektivierung artikuliert – sein eigener Ver-

such, »Macht über die Wirklichkeit [zu] gewinnen« (Kertész).Über die eigenen Erfah-

rungen zu schreiben bedeutet für das jeweilige Subjekt, aus der Passivität herauszutre-

ten. Sein Anspruch auf Objektivierung ist von einer an die Überlebenden als Zeugen der

Shoah herangetragenen »Forderung nach Objektivität« zu unterscheiden, denn diese,

so Améry, »erschein[e] [ihm] bei der Auseinandersetzung mit [s]einen Peinigern, mit

jenen, die ihnen halfen, den anderen, die nur dazu schwiegen, als logisch sinnlos«17.

Die Verfasserin und die Verfasser der hier zugrunde gelegten Primärtexte haben die

Erfahrung der Depersonalisierung gemacht. Bezugnehmend auf Günter Anders merkt

Hans-Joachim Hahn an, dass man Personen »repersonalisieren«, aber nicht »persona-

lisieren« könne.18 Sie wurden zum Objekt gemacht, und was die Autoren nachträglich

machen, nennt Améry »Bewältigungsversuche«. Und Kertész, der »begreifen« müsse,

»was er überlebte«19, spricht erstens von der ›Macht im Darstellen‹ als Strategie des

Subjekts, die »Wirklichkeit […] in [s]eine Macht [zu] kriegen«, zweitens von der ›Sub-

11 Ebd.

12 Jean Améry: Vorwort zur ersten Ausgabe 1966 von Jenseits von Schuld und Sühne. In: Ders.: Jen-

seits von Schuld und Sühne. Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von Schuld und Sühne. Unmeisterliche

Wanderjahre. Örtlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard u. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-

Cotta, 2002, S. 20-22, hier S. 20f.

13 Améry, Jean: Ressentiments. In: Ders.:Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von Schuld und Sühne, Unmeis-

terliche Wanderjahre, Örtlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard u. Gerhard Scheit. Stutt-

gart: Klett-Cotta, 2002, S. 118-148, hier S. 128.

14 Ebd., S. 130.

15 Ebd., S. 128.

16 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 18.

17 Ebd.

18 Hahn, Hans-Joachim: Repräsentationen des Holocaust. Zur westdeutschen Erinnerungskultur seit

1979. Heidelberg: Winter, 2005, S. 26: Nur »Nichtpersonales, Dinge oder Ideen« ließen sich »per-

sonalisieren« (ebd.).

19 Kertész, Imre: Rede über das Jahrhundert [1995]. In: Ders.: Eine Gedankenlänge Stille, während

das Erschießungskommando neu lädt. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt, 2002, S. 14-40, hier S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Fragestellung, Erkenntnisinteresse, Textkorpus 15

jektwerdung‹, »selber benennen, statt benannt zu werden«20, und drittens vom »Recht

zur Objektivierung«, das der Überlebende »wieder für sich [beansprucht]«21.

Gemeint ist damit nicht, dass die beiden Autoren die Erfahrung objektivieren, und

es ist auch nicht die Sprache, wie es häufig heißt, die sie wiedererlangen, blieben sie

doch über die Zeit hinweg ein Subjekt, das über Sprache verfügte. Es ist vielmehr eine

beziehungsweise ihre Stimme, die das Geschehen subjektiv darstellbar macht. Das Me-

dium Literatur bietet ihnen einen Zugang zumHolocaust. Die Autorin und die Autoren

generieren in und mit ihren Texten eine Art Denkbezirk, den sie für die literarische

Auseinandersetzung mit der Shoah nutzen.22 Die hier aufgezeigten Verbindungslinien

verweisen darauf, dass sich die Texte aufgrund ihrer divergierenden Erzählverfahren

nicht kontrastiv gegenüberstehen. In der Studie soll vielmehr danach gefragt werden,

ob aus ihrer Diversität ein Schreibverfahren hervorgeht und in welchem Verhältnis die-

ses Verfahren zur Reflexion des Erzählens steht.

1.3 Gattung, Entstehungszeitraum, Darstellungsweise

Das Textkorpus enthält einen 1966 publizierten autobiographischen Essay (Améry) und

eine 1992 erschienene essayistische Autobiographie (Klüger). Der Essay, in dem der Au-

tor und die Autorin die jeweils eigenen Erfahrungen reflektieren, stellt kein ›klassi-

sches‹ Erzählgenre dar. Er bewegt sich vielmehr zwischen den literarischen Gattun-

gen.23 Améry und Klüger nutzen die Form des Essays, um einen Reflexionsprozess zur

20 Kertész, Imre: Fiasko [A kudarc, 1988]. Übers. v. György Buda u. Agnes Relle. Berlin: Rowohlt, 1999,

S. 114. Auf diese Passage bezieht Kertész sich in seinem Vortrag Der Holocaust als Kultur. Zum Jean-

Améry-Symposium in Wien 1992. Vgl. Kertész, Imre: Der Holocaust als Kultur [1992]. In: Ders.:

Exilierte Sprache, Essays und Reden. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003, S. 76-89, hier S. 82.

21 Kertész: Holocaust als Kultur, S. 81.

22 Exemplarisch dafür steht der Satz von Kertész: »[…] das Konzentrationslager ist ausschließlich als

Literatur vorstellbar, als Realität nicht.« (Kertész, Imre:Galeerentagebuch [Gályanapló, 1992]. Rein-

bek b. Hamburg: Rowohlt, 1997, S. 253) Dazu führt Kertész weiter aus: »Vom Holocaust, dieser un-

faßbaren undunüberblickbarenWirklichkeit, könnenwir uns alleinmitHilfe der ästhetischen Ein-

bildungskraft eine wahrhafte Vorstellungmachen.« (Kertész, Imre: Lange, dunkle Schatten [1991].

In: Ders.: Exilierte Sprache, Essays und Reden. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003, S. 53-60, hier S. 54)

In seinen Aufzeichnungen, die unter dem Titel Der Betrachter veröffentlicht wurden, merkt Kertész

kritisch dazu an: »Die These, daß Auschwitz nur mittels der ästhetischen Vorstellungskraft zu fas-

sen sei, löste beim Publikum keinerlei Unruhe oder Verwunderung aus.« (Kertész, Imre: Der Be-

trachter. Aufzeichnungen von 1991-2001. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt, 2016, S. 8).

23 Der Essay gilt als »Prosaform, in der ein Autor seine reflektierte Erfahrung in freiem, verständli-

chem Stil mitteilt.« (Schlaffer, Heinz: Essay. In: Georg Braungart et al. [Hg.]: Reallexikon der deut-

schen Literaturwissenschaft. Bd. 1. Weimar, Berlin: de Gruyter 2007, S. 522-525, hier S. 522) Zu den

Eigenschaften des Essays gehören seine Unabgeschlossenheit, Prozesshaftigkeit sowie sein offe-

ner, experimenteller und fragmentarischer Charakter. Der Essay stellt den Prozess des Nachden-

kens dar (vgl. ebd., S. 522-525). Als Genre und »Erkenntnis- und Darstellungsmodus« bewegt sich

der Essay nicht nur zwischendemSelbst-, Erfahrungs- undBegriffswissen, er ist auch eine »literari-

sche Form der Selbstbehauptung« (Wild, Markus: Essay. In: Roland Borgards et al. [Hg.]: Literatur

und Wissen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2013, S. 277-281, hier

S. 277). Vgl. Zima, Peter V.: Essay, Essayismus. Zum theoretischen Potenzial des Essays. Von Mon-

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 A   EXPOSITION DES THEMAS

Darstellung zu bringen und Positionen und Perspektiven zu erproben. So gesehen ist

die Autobiographie das Material, der Essay deren Form.24

Des Weiteren besteht das Korpus aus den 1964 von Albert Drach, 1977 von Edgar

Hilsenrath und 1996 von Imre Kertész erschienenen Romanen. Dem Inhalt geben die

Autoren eine eigene Form, Drach nennt die Form seines Romans »Protokoll« und Hil-

senrath »Groteske«. Kertész spricht wiederum von einer »Struktur«, der der Inhalt ›un-

terworfen‹ sei. Die Gestaltung der jeweiligen Erzählinstanz hat, so die Hypothese, ei-

ne distanzschaffende Funktion. Hierfür kommen in den Texten verschiedene literari-

sche Mittel zum Einsatz: Drach konstruiert die Perspektive eines amtlichen Protokoll-

Erzählers, erst in der Er-, dann in der Ich-Form.Hilsenrath nutzt den grotesken Rollen-

tausch und die Erzählperspektive eines Ichs in Gestalt einer Doppelfigur und Kertész

verwendet die als kindlich inszenierte Perspektive eines Ich-Erzählers, dessen Blick sich

auf den Moment des Erlebens beschränkt.

 

Der Entstehungszeitraum der Korpustexte beginnt mit Albert Drachs bereits 1937 kon-

zipiertem, 1939 verfasstem, aber erst 1964 erstmals veröffentlichtem Roman Das große

Protokoll gegen Zwetschkenbaum. Er schließt mit Imre Kertész՚ Roman eines Schicksallosen,

dessen Thema der Autor Ende der 1950er Jahre gefunden und dessen Niederschrift er

1962/63 begonnen habe; nach einer mehr als dreizehnjährigen Schaffenszeit wurde der

Roman 1975 in Ungarn veröffentlicht;25 1996 erschien der Roman in autorisierter deut-

scher Neuübersetzung. Der Inhalt von Drachs Protokoll gegen Zwetschkenbaum bezieht

sich zwar auf die Zeit nach dem Ersten Weltkrieg, doch versprachlicht Drach darin die

ersten Diskriminierungs- und Verfolgungsmaßnahmen durch die Nationalsozialisten,

Kertész schreibt in Roman eines Schicksallosen über das Leben im Konzentrationslager,

Amérys Jenseits von Schuld und Sühne reflektiert die Auswirkungen des Vernichtungssys-

tems, Klügers weiter leben und Edgar Hilsenraths Der Nazi & der Friseur thematisieren

taigne bis zur Postmoderne.Würzburg: Königshausen &Neumann, 2012, S. 3f.; Machtans, Karolin:

Zwischen Wissenschaft und autobiographischem Projekt. Saul Friedländer und Ruth Klüger. Tü-

bingen: Niemeyer, 2009, S. 234f.

24 Ressentiments und weiter leben lassen sich als autobiographische Essays bezeichnen, beide Texte

sind »mehr Kommentar als Handlung« (Klüger, Ruth: unterwegs verloren. Erinnerungen [2008].

München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 2010, S. 165). Ressentiments aber ›autobiographischer

Essay‹ undweiter leben ›essayistische Autobiographie‹ zu nennen, istmithin der Versuch, die jewei-

ligenAkzente der beiden Texte zu berücksichtigen. Améry reflektiert auf etwa dreißig Seiten seine

Schreibgegenwart in den für sein Werk typischen »denkerische[n] Bewegungen« (Heißenbüttel,

Helmut: Zum Lesen empfohlen. Hand an sich legen [1976]. In: Ders.: Jean Amérys gedenkend. Hg.

von Thomas Combrink. Bielefeld: Aisthesis, 2017, S. 50-52, hier S. 50). Dagegen handeln die drei-

hundert Seiten von Klüger von ihrer Kindheit, Jugend und Gegenwart. In unterwegs verloren spricht

die Ich-Erzählerin Klüger von weiter leben als einem »essayistischen Buch« (ebd.). weiter leben gilt

als »Ausdruck des Erfahrungs-, Denk- und Schreibprozesses der Autorin.« (Schaumann, Caroli-

ne: »Ruth Klüger. weiter leben. Eine Jugend [1992]«. In: Claudia Benthien/Inge Stephan [Hg.]: Meis-

terwerke. Deutschsprachige Autorinnen im 20. Jahrhundert. Köln, Weimar, Wien: Böhlau, 2005,

S. 217-231, hier S. 221).

25 Vgl. Kertész, Imre: Tagebücher 2001-2009. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt, 2013, S. 172; Kertész: Ga-

leerentagebuch, S. 8. Földényi, László F.: »Das heimliche Leben des Imre Kertész«. In: »Holocaust

als Kultur«. Zur Poetik von Imre Kertész. Sprache im technischen Zeitalter 228 (2018), Jg. 56, H. 4,

S. 368-379, insbes. S. 370.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Fragestellung, Erkenntnisinteresse, Textkorpus 17

den Umgang mit dem Geschehen.weiter leben wurde mit einem großen Zeitabstand ge-

schrieben. Im Vergleich zu Drachs Das große Protokoll gegen Zwetschkenbaum oder Amé-

rys Jenseits von Schuld und Sühne ist Klügers Autobiographie vom Vernichtungsgeschehen

zeitlich amweitesten entfernt.Dasmuss die Präsenz traumatischer Erinnerungen nicht

beeinflussen, wohl aber die Perspektive in der Schreibgegenwart.

Die Literatur, die seit Anfang der 1960er Jahre bis Ende der 1970er veröffentlicht

wurde, entstand in einer Phase, in der sich das öffentliche Interesse von dem Ereignis

Holocaust zur Erfahrung und Wahrnehmung einzelner Personen bewegte.26 In dieser

Phase (1949 bis 1979 bzw. 1960 bis 1979) erschienen nach wie vor überwiegend Texte

von unmittelbar betroffenen Opfern, allerdings sei ein Rückgang politischer und eine

Zunahme literarischer Werke zu verzeichnen, auch von Autorinnen und Autoren, die

nicht unmittelbar betroffen waren. Die darauffolgende Phase, die sich etwa bis in das

Jahr 2000 erstreckt, weist in den 1980er Jahren zahlreiche autobiographische Texte auf.

Entweder warteten diese Texte schon längere Zeit auf eine Veröffentlichung oder deren

Entstehung wurde mit dem zeitlichen Abstand zu den Geschehnissen und dem baldi-

gen Ableben der Primärzeugen begründet.27 Diesen beiden Phasen können die Autorin

26 Die Phaseneinteilung der deutschsprachigen Literatur über den Holocaust beginnt mit dem Jahr

1933. In den Phasen, die in die Zeit der deutschen Teilung fallen, werden nur jene Texte erfasst,

die zwischen 1949 und 1989 in der Bundesrepublik erschienen sind. Vgl. dazu: Feuchert (2008)

und Roth (2015): Zu der ersten sich bis 1939 erstreckenden Phase der Holocaustliteratur gehö-

ren Feuchert zufolge vor allem die Texte von politischen Häftlingen. In der zweiten (bis 1942)

und dritten Phase (bis 1945) sind Texte zu verorten, die zur Ghetto-Literatur gehören oder ver-

einzelt in den Konzentrationslagern verfasst wurden. In der vierten Phase (bis 1949) entstehen die

Zeugenberichte, die einen Beitrag zur Aufklärung der nationalsozialistischen Verbrechen in den

Konzentrations- und Vernichtungslagern liefern. Zwar überwiegen in der fünften Phase (bis 1979)

die Texte derOpfer, doch in diesen drei Jahrzehnten erscheinen erstmals literarische Texte von ›un-

beteiligten‹ Autoren. Die sechste Phase (ab 1979) bringt zahlreiche »Überlebensmemoiren« her-

vor. Vgl. Feuchert, Sascha: »Fiction oder Faction? Grundsätzliche Überlegungen zum Umgang mit

TextenderHolocaustliteratur imDeutschunterricht«. In: Jens Birkmeyer (Hg.):Holocaust-Literatur

und Deutschunterricht: Perspektiven schulischer Erinnerungsarbeit. Baltmannsweiler: Schneider

Hohengehren, 2008, S. 129-143, hier S. 135-137. Markus Roths Phasenmodell besteht aus sieben

Phasen: 1933-1939, 1939-1945, 1945-1949, 1950-1959, 1960-1979, 1979-2000 und 2000 bis heute. Vgl.

Roth, Markus: »Gattung Holocaustliteratur? Überlegungen zum Begriff und zur Geschichte der

Holocaustliteratur«. In: Jiří Holý (Hg.): The aspects of genres in the Holocaust literatures in Cen-

tral Europe. Die Gattungsaspekte der Holocaustliteratur in Mitteleuropa. Prag: Akropolis, 2015,

S. 13-23, insbes. S. 16-19; vgl. Zangl, Veronika: Poetik nach dem Holocaust. Erinnerungen – Tatsa-

chen – Geschichten. München: Fink, 2009, S. 75; vgl. auch Vogel-Klein, Ruth: »Einleitung«. In: Dies.

(Hg.): Die ersten Stimmen. Deutschsprachige Texte zur Shoah 1945-1963. Würzburg: Königshau-

sen & Neumann, 2010, S. 7-32; vgl. zum ›dokumentarischen Realismus‹ in den Texten von 1945 bis

1950 Eichenberg, Ariane: Zwischen Erfahrung und Erfindung. Jüdische Lebensentwürfe nach der

Shoah. Köln, Weimar, Wien: Böhlau, 2004, S. 11, Anm. 23; vgl. Michaelis, Andree: »Die Autorität

und Authentizität der Zeugnisse von Überlebenden der Shoah. Ein Beitrag zur Diskursgeschichte

der Figur des Zeugen«. In: Sibylle Schmidt/Sybille Krämer/Ramon Voges (Hg.): Politik der Zeugen-

schaft. Zur Kritik einerWissenspraxis. Bielefeld: transcript, 2011, S. 265-284, insbes. S. 273. Für eine

kritische Position gegenüber der Phaseneinteilung vgl. Dawidowski, Christian: »Die literarische

Darstellung des Holocaust. Ein semiologisches Modell zum Beschreiben und Erfassen von Typolo-

gien«. In: Zeitschrift für Deutsche Philologie 128/4 (2009), S. 591-613.

27 Vgl. Feuchert: Fiction oder Faction?, S. 136f., Roth: Gattung Holocaustliteratur, S. 18f.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 A   EXPOSITION DES THEMAS

und die Autoren, deren Texte in der Bundesrepublik veröffentlicht wurden, zugeordnet

werden: Améry, Drach und Hilsenrath der Phase 1960 bis 1979, Klüger und Kertész der

Phase 1979 bis 2000.

In der mehr als drei Jahrzehnte umfassenden Zeitspanne befindet sich die Literatur

von Überlebenden in einer Phase der Vergangenheitsaufarbeitung, in der der Shoah-

Diskurs in Deutschland ablehnende und vereinnahmende Tendenzen entwickelt. Wäh-

rend Améry in Jenseits von Schuld und Sühne auf die fehlende Anerkennung der Opferer-

fahrungMitte der 1960er Jahre verweist,28 kritisieren Klüger und Kertész die diskursive

Vereinnahmung der Opfererfahrung.29 Klüger kann auf einen Erinnerungsdiskurs Be-

zug nehmen, innerhalb dessen sie Momente der Vereinnahmung der Opfer wahrnimmt

und mit denen sie selbst konfrontiert ist. Sie vermeidet es zum einen, den Leserinnen

und Lesern Identifikationsmöglichkeiten zu bieten, zum anderen, eine ›Opferpose‹ zu

erfüllen, die eine Vereinnahmung durch diese begünstigen könnte. Die Leserinnen und

Leser und ihr selbst zugedachte Rollen hält sie dadurch auf Abstand. Zu untersuchen,

inwieweit diese Bewegung des Sich-Abgrenzens auf alle ausgewählten Primärtexte zu-

trifft und ob sie sich in den narrativen Distanzierungsvarianten widerspiegelt, ist Auf-

gabe der vorliegenden Studie.

1.3.1 Sachlichkeit und Betroffenheit

»Emotionslosigkeit und Kühle«30, »Nüchternheit und Sachlichkeit«31 prägen die Lite-

ratur von Überlebenden. Die selbst von historischem Unrecht unmittelbar betroffene

Autorin und die betroffenen Autoren schreiben über Opfererfahrungen.32 Wie Sascha

Feuchert darlegt, fordern diese Texte mehr als eine emotionale Haltung der Leserin

28 »Im Augenblick, da ich mir einbildete, ich hätte endlich durch mein erlittenes Schicksal die Welt-

meinung eingeholt, war diese schon im Begriff, sich selbst zu überschreiten. Ich wähntemichmit-

ten in derWirklichkeit der Zeit und war schon zurückgeworfen auf eine Illusion.« (Améry: Ressen-

timents, S. 123f.).

29 An deutsche Leser gerichtet, heißt es in weiter leben (1992): »Ihr müßt euch nicht mit mir iden-

tifizieren, es ist mir sogar lieber, wenn ihr es nicht tut« (Klüger, Ruth: weiter leben. Eine Jugend

[1992]. Göttingen: Wallstein, 2008, S. 141), und dennoch geriet Klügersweiter leben in einen »iden-

tifikatorischenRezeptionsmodus« (Schmidt, Nadine: Konstruktionen literarischer Authentizität in

autobiographischen Erzähltexten. Exemplarische Studien zu Christa Wolf, Ruth Klüger, Binjamin

Wilkomirski und Günter Grass. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2014, S. 193). Kertész kom-

mentiert in seinen 2016 unter dem Titel Der Betrachter posthum erschienenen Aufzeichnungen von

1991 bis 2001: »Der deutsche Erfolg des Romans eines Schicksallosen – es verdrießt mich, diese Wor-

te niederzuschreiben« (Kertész: Der Betrachter, S. 143). Datiert ist diese Notiz auf das Jahr 1996, in

dem die autorisierte Übersetzung seines Romans »Sorstalanság« erschienen ist.

30 Dresden, Sem: Holocaust und Literatur [Vervolging, vernietiging, literatuur, 1991]. Frankfurt a.M.:

Jüdischer Verlag, 1997, S. 263. Der Leser müsse mit dem »Fehlen von Gefühlen rechnen, mit einer

manchmal als Schutz dienenden Apathie« (ebd., S. 163).

31 Hoff, Dagmar von/Müller, Herta: »Erzählen, Erinnern undMoral. Ruth Klügersweiter leben. Eine Ju-

gend (1992)«. In: Walter Schmitz (Hg.): Erinnerte Shoah. Die Literatur der Überlebenden. Dresden:

Thelem, 2003, S. 203-222, hier S. 203.

32 Der Begriff ›Opfer‹ bezieht sich auf unmittelbar Betroffene, die persönlich Unrecht erlitten haben.

Auch wenn Nachgeborene vom historischen Unrecht betoffen sind, werden sie hier als ›Nichtbe-

troffene‹ bezeichnet, weil der Begriff ›Betroffene‹ auf die unmittelbar Betroffenen beschränkt blei-

ben soll.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Fragestellung, Erkenntnisinteresse, Textkorpus 19

und des Lesers.33 In den frühen, unmittelbar nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs

veröffentlichten Texten von Überlebenden wird die Emotionalisierung, wie Feuchert

feststellt, auch als ein Gestaltungsmittel eingesetzt.34 Grundsätzlich scheint die Lite-

ratur von Überlebenden der Shoah aber Strategien der Distanznahme zu evozieren.

Nicht selten werden die Schreibweisen der hier genannten Autoren als ›unsentimental‹

bezeichnet. Doch was genau heißt das? Sentimental bedeutet zum einen »emotional«

(»die Emotionen und nicht den Verstand betreffend«), zum anderen ist der Ausdruck in

Bezug auf andere Personen und Gegenstände meist negativ konnotiert (»Gefühle aus-

drückend, die auch übertrieben wirken oder fehlgeleitet sein können, z.B. Mitleid«).35

Die in einigen Texten geäußerte Kritik an der Betroffenheit schließt emotionale Dar-

stellungen nicht per se aus, sie richtet sich vielmehr gegen jene Emotionen, durch die

sich Betroffene auf ihr Opfersein beschränkt sehen.

DreiMerkmalewaren also für die Auswahl der einzelnen Texte bestimmend: Erstens

sollte es sich sowohl um Autobiographien als auch um Romane handeln (Gattung).36

Zweitens erfolgte die Textauswahl im Hinblick auf das Verhältnis, in dem der zeitliche

Abstand zum Ereignis zu dessen Reflexion im Erzählen steht (Entstehungszeitraum).

Drittens zeigen die Texte die Vielfalt der narrativen Perspektivierungen des Geschehens

und der Gestaltungsweisen der Erzählinstanz auf (Darstellungsweise). Für die Litera-

tur der genannten Autoren wird sich die Perspektive der Distanz als hilfreich erweisen,

weil sie in ihrer Anlage breit genug ist, um die Ästhetisierungstendenzen dieser Texte

in ihrer Komplexität zu erfassen. Zugleich stellt der Begriff ›Distanz‹ einen Interpreta-

tionsraum bereit, der es erlaubt, den Fokus dort, wo es nötig sein wird, so zu verengen,

dass er die Spezifik des jeweiligen Textes in den Blick bekommt. Außerdem wird eine

subjektivierungstheoretische Analyseoptik dabei helfen, verschiedene Subjektwerdun-

gen sichtbar zu machen.

33 Vgl. Feuchert, Sascha: »Der ›ethische Pakt‹ und die ›Gedächtnisagentur‹ Literaturwissenschaft.

Überlegungen zu ethischen Problemfeldern eines literaturwissenschaftlichen Umgangs mit Tex-

ten der Holocaustliteratur«. In: Christine Lubkoll/Oda Wischmeyer (Hg.): ›Ethical turn‹? Geistes-

wissenschaften in neuer Verantwortung. München: Fink, 2009, 137-156, hier S. 146.

34 Vgl. Feuchert, Sascha: »Fundstücke. Bemerkungen zu Darstellungskonventionen und paratextuel-

len Präsentationsformen früher Texte deutschsprachiger Holocaust- und Lagerliteratur«. In: Re-

becca Boehlin/Susanne Urban/René Bienert (Hg.): Freilegungen. Überlebende – Erinnerungen –

Transformationen. Wallstein: Göttingen, 2013, S. 267-284, insbes. S. 276ff.

35 Oxford Advanced Learner’s Dictionary zit.n. Haapala, Arto: »Die Kunst der Übertreibung. Über den

emotional überzeugenden Charakter«. In: Christoph Demmerling/Ingrid Vendrell Ferran (Hg.):

Wahrheit, Wissen und Erkenntnis in der Literatur. Berlin: de Gruyter, 2014, S. 303-313, hier S. 305.

36 Die literarischen Texte sind gemäß dem zwischen Autor und Leser geschlossenen »autobiogra-

phischen Pakt« von Lejeune entweder als autobiographisch oder als fiktional zu lesen. Vgl. Le-

jeune, Philippe: Der autobiographische Pakt [Le pacte autobiographique, 1975]. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 A   EXPOSITION DES THEMAS

1.3.2 Vorgeformte Rollen literarisch auf Distanz halten

Die Studie konzentriert sich auf literarische Texte von Überlebenden der Shoah und

damit wiederum auf eine bestimmte Opfererfahrung. Dies geschieht nicht in der Ab-

sicht, die Erfahrungen und Darstellungen der Shoah zu homogenisieren oder Opfer-

gruppen zu hierarchisieren. Eine jüdische Erfahrung der Shoah gilt es aber insoweit als

einen ›Ausgangsort‹ zu nehmen, als diese auch die jüdische Identität in der Vorkriegs-

zeit und in den Diskursen in Deutschland nach 1945 geprägt hat. Aus den Texten geht

auch hervor, dass sich deren Verfasserin und Verfasser mit spezifischen Identitätskon-

struktionen auseinandersetzen und sich individuell »mit Fragen des Jüdischseins«37

befassen. In ihren Werken entwickeln sie eigene Stellungnahmen zu einer jüdischen

Identität. Genannt sei Klügers prägnante Formulierung »jüdisch in Abwehr«38 in weiter

leben oder Amérys Essay Über Zwang und Unmöglichkeit, Jude zu sein. Wenn sich die Au-

toren im Nachkriegsdeutschland einem philosemitisch geprägten Diskurs ausgesetzt

sehen, den Hilsenrath in seinem Roman Der Nazi & der Friseur parodistisch verarbeitet,

können die autobiographisch und fiktional erzählenden Texte, die eine Konfrontati-

on mit stereotypen Fremdzuschreibungen thematisieren, Tendenzen aufzeigen, deren

grundsätzliche Distanzbewegung auch auf nichtjüdische Opfer zutreffen, die aus ›ras-

sischen‹, politischen, religiösen oder anderen Gründen verfolgt wurden. Distanz als

Deutungskategorie wird hier aber in den Werken jüdischer Überlebender analysiert.

Distanz als Deutungskategorie fragt nach den Darstellungsweisen in dieser Litera-

tur, ohne die Autoren auf ihr Überleben und auf den Status des Zeugen oder deren Texte

auf eine Zeugnisfunktion und die ›Katastrophe Auschwitz‹ zu reduzieren. Erzählen als

Bewältigung zu interpretieren und davon auszugehen, dass sich Überlebende nie »völlig

distanzieren«39 könnten von ihrer eigenen Erinnerung, ist ein Charakteristikum vieler

Forschungsansätze. Das Augenmerk der vorliegenden Studie liegt nicht auf Verfahren

erzählerischer Kompensation oder sprachlicher Bewältigung, es wird vielmehr zu fra-

gen sein, ob die hier zugrunde liegenden Primärtexte die Abwehr von Mitleid und die

Aufforderung zur »Auseinandersetzung«40 zum Ausdruck bringen und wie sich die Au-

toren mit ihren Texten im gesellschaftlichen Diskurs positionieren. Imre Kertész lehnt

zum Beispiel die Rolle des dokumentarisch berichtenden Auschwitz-Überlebenden ab.

Der Autor, der sein Werk Roman eines Schicksallosen nicht in einen Diskurs einfügt, der

dem Primat des Bezeugens folgt, geht zu einer als vorgeformt wahrgenommenen »Rol-

le«41 auf Distanz. Kertész bricht als »Schriftsteller-Autor«42 die Verbindung zwischen

37 Kertész: Holocaust als Kultur, S. 76.

38 Klüger: weiter leben, S. 40.

39 Reiter, Andrea: »Auf dass sie entsteigen der Dunkelheit«. Die literarische Bewältigung von KZ-

Erfahrung. Wien: Löcker, 1995, S. 211.

40 Klüger: weiter leben, S. 141.

41 Bachmann,Michael: Der abwesende Zeuge. Autorisierungsstrategien in Darstellungen der Shoah.

Tübingen: Francke, 2010, S. 259.

42 Ebd., S. 255.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Fragestellung, Erkenntnisinteresse, Textkorpus 21

Autor und Zeuge auf.43 Als Autor mit seinem Roman entzieht sich Kertész gewisser-

maßen der sozialen Rolle des Zeugen.44

Kertész und Klüger wehren verschiedene ›Rollen‹ oder ›Posen‹ ab. Im Text bildet sich

dann ein Subjekt, das sich nicht in die Rolle eines passiven Opfers einordnen lässt. Ihre

literarischen Reaktionen werden hier als Strategien45 der Distanz gedeutet. Hilsenrath

befragt wiederum durch die parodistische Art der Darstellung gegenwärtige Opferkon-

struktionen,46 dabei steigert der Roman Der Nazi & der Friseur vorgeformte Rollen ins

Absurde.

Als Deutungskategorie nimmt Distanz systematisch ein grundlegendes Phänomen

in der Literatur von Überlebenden in den Blick, wenn die Autoren Erfahrungen von Dis-

kriminierung, Verfolgung und Gewalt versprachlichen und durch die Darstellungswei-

se das Bild eines Opfers47 entweder verweigern oder dekonstruieren. Literatur erweist

sich so auch als einMedium,wodurch Überlebende ›radikal‹ Kritik üben.48 Die Autoren

entwerfen damit Erzählperspektiven, die nicht nur die Perspektive auf die Shoah er-

weitern, sondern die auch eine kritische Position einnehmen gegenüber den Diskursen

in der Schreibgegenwart über die Shoah.

43 Vgl. ebd.

44 Vgl. Schönthaler, Philipp: Negative Poetik. Die Figur des Erzählers bei Thomas Bernhard,W. G. Se-

bald und Imre Kertész. Bielefeld: transcript, 2011, S. 45, Anm. 177, S. 242; Bachmann: Der abwesen-

de Zeuge, S. 265.

45 ›Strategie‹ wird hier als ein heuristisches Instrument verwendet und bezeichnet intendierte wie

nicht intendierte Darstellungsweisen. Als literaturwissenschaftlicher Terminus setzt die narrative

Strategie keine intentionale Ausrichtung voraus, sie kann aber auch als eine Strategie des Erzäh-

lers/Protagonisten im Sinne einer intentionalen Strategie verstanden werden.

46 Hainz,Martin A.: »Die Shoah in der Literatur der Überlebenden«. In: Hans OttoHorch (Hg.): Hand-

buch der deutsch-jüdischen Literatur. Berlin, Bosten: de Gruyter, 2016, S. 221-243, hier S. 235.

47 Opfer wird hier als victim verstanden: »one who is reduced or destined to suffer under some opp-

ressive or destructive agency« (Oxford English Dictionary 2014, zit.n. Breuer, Lars: Kommunikative

Erinnerung in Deutschland und Polen. Täter- und Opferbilder in Gesprächen über den Zweiten

Weltkrieg. Wiesbaden: Springer VS, 2015, S. 100). Vgl. Goltermann, Svenja: Opfer. Die Wahrneh-

mung von Krieg und Gewalt in der Moderne. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2017.

48 Gemein ist den Texten eine radikale Subjektivität oder Radikalität in der Darstellung, die Sinnkon-

struktionen verneint und Sentimentalität ablehnt. Diese Radikalität entfaltet sich im historischen

Kontext, d.h. das Geschriebene als ›radikale Kritik‹ wird radikal vor dem Hintergrund des Gesche-

hens und des Gegenwärtigen.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459409-002 - am 14.02.2026, 07:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

