I1l. Mythenlektiiren: Feministische

Relektiiren des Subjekts

»Die Proletarier sagen »wir<. Ebenso die
Schwarzen. Indem sie sich selbst als Subjekte
setzen, verwandelten sie die Bourgeois, die
Weillen, in die »Anderen«. Die Frauen sagen
nicht »wirg, es sei denn auf bestimmen Kon-
gressen, die aber theoretische Kundgebungen
bleiben; die Ménner sagen >die Frauen¢, und
diese greifen die Worte auf, um sich selbst zu
bezeichnen; aber sie setzen sich nicht eindeutig
als Subjekt.« (de Beauvoir 1968, 13)

1. Das weibliche Subjekt zwischen Geschichte
und Mythos

Das »Begehren der Frau zur Subjektwerdung« (Weigel 1990, 22) gehort
seit de Beauvoir zu den zentralen Leitmotiven, die den feministischen
Diskursen explizit oder implizit, sei es in affirmativer oder ablehnender
Weise, unterlegt ist. Die Literaturwissenschaftlerin Sigrid Weigel veror-
tete dieses Begehren als Effekt symbolisch-gesellschaftlicher Aus- und
EinschlieBungsprozesse im Spannungsfeld von Mythos und Aufklérung,
von tradierter und ausgelassener Geschichte. Da eine weibliche Tradi-
tion in Geschichte und Literatur als solche nicht vorgefunden werden
konnte, galt es der frithen feministischen Forschung, sie »aus den Zei-
chen des Mangels und der Abwesenheit zu entziffern« (Weigel 1990,

169

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

252). Sobald das Subjekt also unter Geschlechterperspektive betrachtet
wurde, prisentierte es sich keineswegs mehr als unhintergehbare Vor-
aussetzung. Vielmehr erwies sich die Frage nach einem weiblichen Sub-
jekt von vornherein als die nach seiner Lektiire: Hermeneutische Entzif-
ferungsarbeit, das Aufdecken von blinden Flecken im Lesen »gegen den
Strich« dominierender Texte wurde zum zentralen Werkzeug feministi-
scher Kritik.

Die Geschichte des »Subjekts Frau« wurde entsprechend zunéchst in
negativer Form geschrieben, als Geschichte des Ausschlusses oder der
Verhinderung weiblicher Subjektivitit bzw. Subjekthaftigkeit: »Wéh-
rend sich Mann- und Subjektsein wechselseitig stabilisieren, widerstrei-
ten sich Frau- und Subjektsein stindig«; so Maihofers Befund zum ge-
schlechtlichen Charakter des modernen Subjekts, der als Effekt der Auf-
klédrung bis heute wirksam sei (1995, 103). Die Aufkldrung und das von
ihr sanktionierte Modell des modernen Subjekts stellt fiir die feministi-
sche Subjekt-Diskussion in positiver wie negativer Hinsicht einen zen-
tralen Bezugspunkt dar. Die seit dem (biirgerlichen) Feminismus des 19.
Jahrhunderts gestellten Anspriiche auf Emanzipation, Individualitit und
biirgerliche Freiheiten waren eine zentrale Grundlage feministischer Po-
litik. Zugleich bildete die Aufklarungskritik ein konstituierendes Mo-
ment des feministischen Diskurses: Aufgezeigt wurde, wie die biirgerli-
che Ordnung mit ihren Anspriichen auf Autonomie und Selbstbestim-
mung, selbstreflexive Vernunft und potenzielle Handlungsfreiheit allein
dem universal gesetzen, ménnlich konnotierten Subjekt zugestanden,
Frauen dagegen das Mensch- und Biirgersein abgesprochen wurde.'

Der Subjektstatus erschien deshalb dort fiir Feministinnen erstre-
benswert, wo er als Rechts- oder Vernunftkategorie den Zugang zum
Allgemeinen erdffnet. Andererseits wurde die Existenzweise moderner
Individualitét nicht nur uneingeschrankt favorisiert, sondern auch als un-
angemessen fiir Frauen aufgefasst bzw. als geschlechtsspezifisch médnn-
liche Form des Selbstverhéltnisses und der Selbst-Autorisierung auf der
Grundlage von Selbst- und Fremdunterwerfung abgelehnt.” Im Zuge der
»Postmoderne«-Debatte wurde schlielich das Subjektmodell auch unter
der Genderperspektive einer grundlegenden Kritik unterzogen: Die Prin-
zipien rationaler Vernunft, Selbstbewusstsein und Handlungsfreiheit er-
schienen als vergeschlechtlichte, kulturelle Konstrukte, die nicht nur auf
selbstverkennenden Abspaltungen — von Korper, Natur, Weiblichkeit —
beruhten, sondern dariiber auch Machtverhéltnisse begriindeten.

1 Vgl. Maihofer 1995 (insbes. 159ff); Fraisse 1995.
2 Z.B.von Maihofer (1995, 115).

170

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Dieses spezielle Geschlechtermacht-Verhiltnis wurde ebenfalls auf
die Aufkldarung zuriickgefiihrt. Epistemologisch markiert die Aufklarung
den Zeitpunkt der Herausbildung einer wesenhaft biologischen Begriin-
dung des Geschlechts und der Naturalisierung der Geschlechterdiffe-
renz. Die asymmetrische Struktur des Geschlechterverhéltnisses wurde
in unterschiedlichen Modellen historisch aufgearbeitet. So im Modell
der Geschlechtscharaktere, die Karin Hausen (1977) als Effekt der Ver-
innerlichung biologischer Zuschreibungen im Zusammenhang mit der
Dissoziation von Offentlichem und Privatem, von Erwerbs- und Famili-
ensphére begriff. In dhnlicher StoBrichtung beschrieb Claudia Honegger
(1991) einen Bruch fiir die Wende zum 19. Jahrhundert, in der sich vor
dem Hintergrund politisch-gesellschaftlicher Neuordnungen eine weibli-
che »Sonderanthropologie« herausbildete, mit der ein Wesensunter-
schied zwischen den Geschlechtern iiber eine radikal differente Anato-
mie begriindet wurde. Diese Wesensbestimmung wurde allein an der
Frau festgemacht, die damit tiber eine besondere physio-psychologische
Verfassung ihre Zuweisung zum Partikularen erhielt, wogegen sich der
biirgerliche Mann als universeller Mensch abgrenzen und konstituieren
konnte. (Dass dies auch von biirgerlichen Frauen als affirmative Selbst-
zuschreibung genutzt wurde, um sich von adeligen wie proletarischen
Frauen abzugrenzen, darauf wies Maihofer hin; 1995, 26). Thomas La-
queur zeigte, dass diese grundlegende Differenzierung nicht auf der
Ebene der Ausbildung eines Geschlechtscharakters auf der Grundlage
bzw. Abwesenheit des (in seiner Ganzheit neu formierten) weiblichen
Korpers verblieb. Sondern die Wahrnehmung von Koérpern insgesamt
veranderte sich von einem Ein-Geschlechtermodell quantitativer, hierar-
chisch organisierter Unterschiede zu einem Zwei-Geschlechter-Modell
qualitativer Differenz, so dass sich der weibliche Koérper als Deutungs-
schema der Unvergleichbarkeit der Geschlechter verfestigte (Laqueur
1992, hier 220ff).?

3 Diese Geschichtsschreibung ist durchaus umstritten, insofern die Zuspit-
zung der Geschlechterfixierung auf ein neues und abgrenzbares, der Auf-
klarung geschuldetes Phianomen nicht unwidersprochen blieb (zur Kritik
des »Geschlechtscharakters« als zeitlich fixiertes und zugleich universal
angesetzes Konzept Knapp 1993, Cyrus 1993). Die Kritik steht im Zu-
sammenhang mit der Frage, wann die Herausbildung des modernen Sub-
jekts angenommen wird (vgl. etwa zur Herausbildung des Kiinstlers als
Vorbild des biirgerlichen Subjekts bereits im 15/16. Jahrhundert Scha-
de/Wenk 1995) — sowie der Klassifikation der Moderne selbst (im weite-
ren Sinne als Entwicklung seit der frithen Neuzeit; im engeren in der fou-
caultschen Geschichtsschreibung seit dem 18./19. Jahrhundert). An dieser
Stelle geht es mir lediglich darum, ein feministisches Verstindnis von Ge-
schlecht als historische Konstruktion aufzuzeigen.

171

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Die historische Aufarbeitung folgte vielfach dem Aufweis der Vor-
herrschaft kultureller Mythen generalisierter Weiblichkeit, wie sie von
Simone de Beauvoir als asymmetische Figurierung der Frau als das An-
dere des menschlichen Subjekts in Das andere Geschlecht (1969, orig.
1949) aufgearbeitet wurde. De Beauvoirs Kritik des kulturellen Mythos
von Weiblichkeit wies einen Weg, mit dem zunédchst die Geschichte der
Verhinderung und des Mangels erzéhlt werden konnte, mit dem das
Deuxieme Sexe als Projektionsfliche des Mannes behaftet war. Zugleich
konnte die Notwendigkeit von Selbstentwiirfen begriindet werden. De
Beauvoir etablierte die Lektiire kultureller Mythen als erkenntnistheore-
tischen Leitfaden, aus dem ein struktureller, relational bestimmter Ort
von Frauen in der Kulturgeschichte abgeleitet wurde. Zugleich wurde
den Mythen ein produktiver Charakter zugesprochen, insofern sie uni-
versale Ideen transportierten und, so de Beauvoir, den Individuen ihr
Gesetz und ihre Sitten in bildhafter Form »aufzwingen«, denn »in Ge-
stalt des Mythos schmeichelt sich der kollektive Imperativ in jedes Be-
wuBtsein ein.« (de Beauvoir 1968, 259).

Der Geschlechter-Imperativ, demzufolge sich die auf der Naturseite
verortete Weiblichkeit gegeniiber dem auf der Kulturseite situierten
Mannlichen unerzuordnen hat, griindete bei de Beauvoir in der Entge-
gensetzung von Subjekt und Objekt, verkniipft mit der Zuschreibung
von Sein und Mangel.* Im Unterschied zu spiteren feministischen Kriti-
ken iibernimmt de Beauvoir diese Dualismen, die, wie in den vorange-
gangenen Kapiteln gezeigt, den nicht-feministischen Subjektdiskurs ent-
scheidend bestimmten. De Beauvoir begriindete die Notwendigkeit der
Entgegensetzung des anderen seiner selbst (des Objekts) fiir die Sub-
jektkonstituierung sowohl anthropologisch (mit der bindren Struktur der
Kultur bei Lévi-Strauss, de Beauvoir 1968, 11) als auch philosophisch
(mit dem Hegelschen Subjekt, ebd.) als unhintergehbar. Und sie folgt
dem existentialistischen Diktum, demzufolge der Mangelzustand der

4 Klinger hat dieses Verhiltnis idealtypisch im logischen Terminus des
komplementiren Gegensatzes beschrieben, bei dem sich (im Unterschied
zu einem kontriren Gegensatz) A und Nicht-A im Sinne von Entweder-
Oder gegeniiberstehen. Dabei erfihrt nur der erste Term eine positive Be-
stimmung, wihrend der zweite Term als Mangel bzw. Nicht-Sein gesetzt
ist: »Insofern als die Frau nicht in einem autonomen, positiv gesetzten
Sinn Anderes ist, wie B zu A, lduft ihr Nicht-A-Sein auf eine negative,
mindere, schwichere, kleinere Version von A hinaus. Das ist es, was ihren
ontologischen ebenso wie ihren gesellschaftlichen Status sekundar macht:
Der Zutritt zu den symbolischen und materiellen Ordnungen der »Welt« ist
ihr verwehrt, aber doch ist sie nicht frei und unabhéngig, sondern ihnen
unterworfen, d.h. sie ist gezwungen Gesetzen zu gehorchen, an deren Set-
zung sie keinen Anteil hat.« (Klinger 1995, 42f).

172

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

menschlichen Existenz im fortwahrenden Streben nach Transzendenz in
die Verwirklichung von Freiheit, der wahren menschlichen Bestim-
mung, iiberfiihrt werden miisse.” Dariiberhinaus zeigte de Beauvoir, dass
die menschliche Existenz keineswegs geschlechtsneutral gedacht war:
Die Frau als »die Andere innerhalb eines Ganzen, in dem beide Extreme
einander notig haben« (de Beauvoir 1968, 13) verkorperte vielmehr den
quasi-natiirlichen Zustand, ein immanentes Sein, welches sich das miann-
lich konnotierte, durch »Mangel an Sein« gekennzeichnete Subjekt zu-
gleich als Objekt aneignet und dem es sich im Streben nach Transzen-
denz entgegensetzt. Die weibliche Besetzung der Objektseite erhielt also
eine kulturelle Begriindung, die zu einer der bekanntesten feministischen
Leitparolen wurde: »Man kommt nicht als Frau zur Welt, man wird es.«
(de Beauvoir 1968, 265)

De Beauvoirs Schlussfolgerung aus ihrer Analyse des (selbverschul-
deten) Verharrens von Frauen in der (nicht selbst verursachten) Unmiin-
digkeit lautete bekanntlich, Frauen sollten sich individuieren, indem sie
sich selbst im Sinne dieses Subjektmodells gestalten, d.h. eine Selbst-
ibersteigung des korperlichen Seins durch das Bewusstsein anstreben.
Kulturelle Mythen erhielten bei de Beauvoir dafiir einen zentralen Stel-
lenwert, insofern sie — ebenso wie literarische Erzeugnisse — projektive
Entwiirfe des Selbst darstellten, die als Spiegelungs- und Uberschrei-
tungsmoment Subjektivierungen ermdglichen — oder aber, wie die Kul-
turgeschichte in Bezug auf Frauen zeigt, verhindern:

»Zu jedem Mythus gehort ein Subjekt, das seine Hoffnungen und Angste in
einen iiberweltlichen Himmel projiziert. Da die Frauen sich nicht als Subjekt
gesetzt haben, haben sie auch keinen ménnlichen Mythus geschaffen, in dem
sich ihre Entwiirfe spiegelten; sie haben keine Religion und keine Poesie, die
ihnen eigen ist; selbst wenn sie triumen, tun sie es durch die Traume der Mén-
ner.« (de Beauvoir 1968, 155)

Umgekehrt hielt die dsthetische Bestimmung von Weiblichkeit als Er-
gebnis kultureller Sinngebungsprozesse, welche die Wirklichkeit von
und fiir Frauen bestimmen, auch ein Versprechen auf Verdnderung mit-
tels dsthetischer Strategien der Umwertung bereit. »Die Frau«, schreibt
de Beauvoir, »ist nicht das Opfer eines geheimnisvollen, unabwendbaren
Schicksals. Die Besonderheiten, die ihr eigentiimlich sind, werden durch

5 »Jedes Subjekt setzt sich konkret durch Entwiirfe hindurch als eine Trans-
zendenz; es erfiillt seine Freiheit nur in einem unaufhérlichen Ubersteigen
zu anderen Freiheiten, es gibt keine andere Rechtfertigung der gegenwir-
tigen Existenz als ihre Ausweitung in eine unendlich gedffnete Zukunft.«
(de Beauvoir 1968, 21).

173

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

die Sinngebung bedeutungsvoll, die ihr anhaftet. Sie lassen sich tiber-
winden, sowie man sie unter neuen Gesichtspunkten erfaft.« (ebd. 1968,
677).

Dass sich eine solche Setzung des Selbst nicht ungehindert gegen die
vorherrschenden Weiblichkeitsmythen praktizieren 148t, bewog de
Beauvoir zu einem Zwischenschritt: Die Etablierung eines kollektiven
Subjekts, tiber welche die partikulare Eigenheit des »Frau-Seins« als
Identitédtsform anerkannt werden solle. Denn erst sie fiihre zu der Gestal-
tung von Mythen und Traumen, Geschichten und Poesie als eigenen und
setzt damit die subjektkonstituierende Differenz. Die angestrebte Auto-
nomie werde jedoch erst dann erreicht, wenn Frauen sich, ebenso wie
Mainner, als Einzelsubjekte und zugleich als Allgemeines setzten, anstatt
als Kollektivobjekt und partikulares Geschlechtswesen definiert zu
»sein«. Zur Existenz kommen bedeutete fiir de Beauvoir also, dass Frau-
en zwei Schritte vollziehen miissen: Zunéchst galt es, tiber den Entwurf
von Gegenmythen einen (immanenten, unbewusst-tierhaften) Seinszu-
stand zu verlassen, jedoch nur, um die so gewonnene Individualitit wie-
derum (wenn auch nur punktuell) zugunsten eines Allgemeinen, das ei-
nen Weltzusammenhang herstellt, zu iberwinden.

Zwar wurde in der Folge die existentialistische Wendung zur Trans-
zendenz schnell fallen gelassen und als genuin ménnliche Denkform de-
nunziert. De Beauvoir hat aber nichtsdestotrotz Frauen auf theoretischer
Ebene anschlussfihig gemacht an die Problematik des Subjekts der Mo-
derne, das den Ausweg aus dem Verlust des Weltbezugs in der Uber-
windung der Form des Individualsubjekts sucht — und dies vorzugsweise
in poetischer Sprache.

Zugleich zeichnet sich eines der wirkungsméchtigen Paradoxe in der
auf de Beauvoir folgenden feministischen Theorie und Politik ab, ndm-
lich die Forderungen nach Autonomie eines weiblichen Subjekts bei
gleichzeitiger Anerkennung des heteronomen Zustands jeglicher Sub-
jektivitat. Sowie die widerstreitenden Zuschreibungen partikularer bzw.
universaler Geltungsmacht eines weiblichen Subjekts, das wahlweise als
Kollektivsubjekt wie als Individuum bestimmt wurde. SchlieBlich stand
damit auch in Frage, inwiefern die Geschlechtsidentitdt eine ausrei-
chende Grundlage von Subjektivitdt darstellt. Die Historikerin Gene-
vieve Fraisse formulierte die Widerspriichlichkeiten des »Subjekts Frau«
folgendermafien:

»Das Subjekt Frau, wie es die Geschichte des Feminismus hervorgebracht hat,
ist zugleich geschlechtsneutral und geschlechtsbestimmt, und es sucht zwei
Bewegungen gegeneinander auszubalancieren: Die eine zielt darauf ab, mit
der Abhidngigkeit eines durch seine Beziige zu anderen zerstiickelten Wesens

174

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Schluf} zu machen, wihrend die andere darum weif, dass das Subjekt Frau nur
einen Teil der Frau als einem menschlichen Wesen ausmacht, denn das Ver-
hiltnis der Frau zur Welt erschopft sich nicht allein in diesem Subjekt.«
(Fraisse 1995, 163)

Fraisse beschrieb das »Subjekt Frau« historisch als kollektive Repré-
sentation des Protestes gegen die patriarchale Ordnung wie der Forde-
rung nach Anerkennung eines »Individuums Frau«. Es fungierte, ganz
im Sinne von de Beauvoirs Mythos, als Grundlage einer politischen
Identitét, auf der der tiberindividuelle Anspruch vertreten wurde, Frauen
als »selbstbestimmte Wesen und Urheber ihres eigenen Gesetzes«
(Fraissse 1995, 144) — also als autonomen Subjekte — zu denken und
darzustellen. Um auf ein weibliches Allgemeines zu referieren, das von
dessen patriarchaler Bestimmung unterschieden blieb, wurde regelmifig
eine »neue Frau« (ebd., 158) entworfen, mit der diese Eigenheit negativ
wie positiv seine Benennungen fand, idealerweise in einer »Mischung
aus Besonderem und Allgemeinen«:

»Das Bild der »neuen Frau« rangiert zwischen der traditionellen Figur der Frau
und dem Traum vom >neuen Menschen¢; es definiert sich durch eine Mischung
aus positiven und negativen Attributen. Mit den Negativzuschreibungen wird
ihr Ausgeschlossen-Sein benannt, um daraus die entsprechenden Konsequen-
zen zu ziehen [...] die Diskurse zidhlen die die verschiedenen traditionellen
Stellungen der Frau als Tochter, Gattin und Mutter auf und kritisieren sie, um
sie neu zu bestimmen und aufzuwerten. Dem werden noch die Eigenschaften
der Arbeiterin und Staatsbiirgerin hinzugefiigt, und so haben wir es mit einer
Neubestimmung des Weiblichen zu tun, in die der ménnliche Allgemeinheits-
anspruch mit eingeht, eine Mischung aus Besonderem und Allgemeinen.«.
(Fraisse 1995, 158f)

Doch mit eben dieser positiven Benennung entwickelte sich der An-
spruch des »Subjekts Frau« zur normativen Bestimmung eines »weibli-
chen Subjekts« auf der Grundlage der jeweils vorherrschenden feminis-
tischen Vorstellung.® Dies fiihrte, wie Ende der 70er Jahre deutlich wur-
de, zu dem Problem, dass das damalige Subjekt Frau nur fur einige Fe-
ministinnen eine Identifikationsmoglichkeit bot, namlich fiir diejenigen,
die dem Standard weiller, westlicher Mittelschichtsfrauen entsprachen,

6  Fraisse unterschied zwischen »Subjekt Frau« als formale und »weiblichem
Subjekt« als konkreter Bestimmung von Individualitit. Dass auch diese
»formale« Bestimmung bereits inhaltliche Voraussetzungen hat, wurde
mit feministisch-dekonstruktiven Ansidtzen thematisiert. Ich verstehe im
folgenden in Anschluss daran Fraisses »neue Frau« als jegliche Gestalt
von Subjektivitit.

175

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

wihrend es theoretisch und politisch die Individuierung derjenigen aus-
schloss, fiir die die inhaltlichen Bestimmungen nicht zutrafen bzw. die
eine Identifikation mit der jeweiligen Figur ablehnten.” Autonomie lieB
sich also nicht mit einer universalen Weiblichkeit begriinden, da sich die
behauptete Universalitdt wiederum als partikular erwies.

Eine Schlussfolgerung aus dem Dilemma partikularer und universa-
ler Anspriiche, wie sie als »postmoderne« oder »anti-essentialistische«
Positionen ab Mitte der 80er diskutiert wurde, bestand darin, den An-
spruch auf Universalitdt mitsamt der Form des Subjekts als festschrei-
bende, unitire Identitdtsnorm zu verabschieden. Auch hier erwies sich
der Relativismus als viel diskutiertes Problem: Laft sich ohne Bezug auf
eine allgemeingiiltige Identitét iiberhaupt ein politisches, feministisches
Interesse représentieren, ist also eine weibliche Identitit eine notwendi-
ge Voraussetzung feministischer Theorie und Emanzipationspolitik, od-
er bedeutet gerade umgekehrt, wie die Kritikerinnen einwandten, die
Postulierung eines privilegierten Standpunkts auf der Basis unbefragter
Gegebenheiten die Grundlage von Machtstrukturen in der Tradition der
Aufklirungsgeschichte?

Unter dem Vorzeichen der Geschlechterordnung wiederholt sich also
die bisher beschriebene Subjekt-Problematik, dessen Kern in der Frage
nach der Notwendigkeit eines Subjekt-Schemas besteht. Allerdings wur-
de diese Frage im feministischen Kontext unter anderen Vorausset-
zungen gestellt. Die Rede von Tod und Uberwindung, die, wie noch ge-
zeigt wird, auch in den feministischen Diskursen ihren Platz hat, galt
zundchst nicht dem Subjekt- sondern dem Frauen zugeschriebenen Ob-
Jektstatus. Vor diesem Hintergrund war so etwas wie ein weibliches
(oder im weiteren Sinne vergeschlechtlichtes) Subjekt von vornherein
nur als Setzung denkbar, als eine kollektive, (diskurs-)politische Leis-
tung. Daraus resultiert auch die besondere Bedeutung, die der poetischen
Sprache und insbesondere auch der Metapher fiir diesen Prozess zuge-
schrieben wird, wie ich im Folgenden zeigen mochte.

Das Problem der Représentation des Subjekts verscharfte sich mit
der Frage nach der Représentation von Weiblichkeit: Vor der Frage, wie
wiinschenswert eine solche sei, ging es zundchst darum, inwieweit sie
innerhalb des vorherrschenden Reprisentationssystems tiberhaupt mdg-
lich sei — also die Forderung de Beauvoirs zur Bildung eines weiblichen
Mythos tatsichlich einzulsen war.

In den folgenden Kapiteln geht es um die doppelte Strategie, unter
der ein feministisches bzw. weibliches Subjekt in den 1970er und

7 Zum sukzessiven Ausschluss schwarzer (und lesbischer) Frauen aus dem
feministischen Mainstream siehe ausfiihrlich King (1994).

176

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

1980er Jahren thematisiert wurde. Sie bestand zum einen aus einer re-
konstruktiven bis defigurierenden Mythenlektiire, die der Analyse und
der Kritik des kulturell-symbolischen Ortes von Weiblichkeit galt. Zum
anderen fand ein refigurierender Prozess statt, in dem sich das heraus-
bildete, was de Beauvoir den weiblichen Mythos nannte, Fraisse das
Subjekt Frau bzw. das, was ich an anderer Stelle als /mago thematisiert
habe: die bildhafte Vorstellung einer kollektiven bzw. individuellen
weiblichen Identitt.

2. Subjekt- und Textbegehren: Zur Rolle von
Literatur und Literaturwissenschaft im
feministischen Subjektdiskurs

»Feminist criticism is, by definition, based in very
precise political struggles and practices and
remains inseparable from them.« (Alice Jardine)

Literarischen Texten, Mythen und Bildern sowie poetischen Verfahren
kam in der feministischen Kritik ein besonderer Stellenwert zu: Als Teil
des kulturellen Imagindren erschien Literatur und Kunst als Aufbewah-
rungsort sowohl fiir tradierte Bilder als auch fiir Nicht-Nennbares, die
dort iiber den Verbleib des Weiblichen Aufschluss geben sollten, wo die
Geschichtsschreibung schwieg (vgl. Weigel 1990, 252). Asthetische
Strategien riickten unter dem Aspekt der Darstellungsmoglichkeiten des
verdringten Anderen in den Blick: Literarische Schreibweisen erschie-
nen als Ausweg aus der als Mangel empfundenen Begriffslosigkeit, in-
sofern ihnen zugesprochen wurde, dasjenige, was bislang nicht reprasen-
tiert wurde, darstellbar zu machen. Die kulturkritische Funktion von Li-
teratur erscheint bis heute als ein durchgingiges feministisches Motiv,
wie bei der amerikanischen Literaturwissenschaftlerin Barbara Johnson:

»[...] literature is important for feminism because literature can best be under-
stood as the place where impasses can be kept and opened for examination,
where questions can be guarded and not forced into a premature validation of
the available paradigms. Literature, that is, is not to be understood as a prede-
termined set of works but as a mode of cultural work, the work of giving-to-
read those impossible contradictions that cannot yet be spoken.« (Johnson
1998, 13)

Das Verhiltnis zu Text und Sprache erschien jedoch zunéchst gespalten:
So setzte die frithe ideologiekritische Lektiire, insbesondere die in den

177

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

US-amerikanischen Women«s Studies verankerte Feminist Critique, ganz
auf den Bruch zu vorherrschenden Reprisentationen, zu den entsprech-
enden literaturkritischen Institutionen sowie der »man-made language«
(Spender 1980) selbst, sofern sie dafiir verantwortlich gemacht wurden,
Frauen einen angemessenen Selbstausdruck zu verweigern. Demgegen-
iiber verband sich mit dem Schreiben von Frauen, sowohl mit dem Kkriti-
schen Schreiben innerhalb der wissenschaftlichen Institutionen als auch
mit dem literarischen Schreiben auBerhalb, die Erwartung an einen au-
thentischen Ausdruck weiblicher Erfahrung. Das feministische Interesse
richtete sich dabei ebenso auf die Alltagswirklichkeit von Frauen und ih-
re moglichst realistische Darstellung als auch auf die Vieldeutigkeit des
weiblichen Kérpers, die sich mittels eines poetisch-metaphorisch geférb-
ten Stils artikulieren sollte.® Literarische Sprache und insbesondere au-
tobiographische Schreibweisen avancierten so in den “70ern zum kollek-
tiven »Ort der Selbstverstindigung« der Frauenbewegung (Richter-
Schroder 1992, 50). Literatur stand unter einem politisch-emanzipatori-
schen Vorzeichen im Dienst des feministischen consciousness raising,
das die eigenen Lebensbedingungen hinterfragen sollte. Damit wiesen
die Texte eine positive Funktion der Selbsttechnik auf. Foucault be-
schrieb eine solche als Schrift des Selbst: als Entwurf eines Selbst im
Prozess des Schreibens und des Austausches dariiber (Foucault 1983a,
vgl. Kap. I1.5, 3. Abschn.).’”

Entsprechend zielte die Lektiire literarischer Autorinnen zunéchst
auf Identifikation: Feministische Kritikerinnen richteten héufig, wie
Weigel fiir die deutschsprachige Literaturkritik der 1970er/80er Jahre
gezeigt hat, ein Spiegelverhiltnis zwischen der Schreibenden und der
beschriebenen Autorin bzw. weiblichen Romangestalten ein (Weigel
1989, 319). Kritikerin und Text erschienen dabei in einer Begehrens-
struktur aufeinander verwiesen, wobei sich das Begehren auf die Aner-
kennung eines weiblichen Selbst mit spezifischen Erfahrungen richtete,
ebenso wie auf die Artikulationsmoglichkeit eines solchen Selbst. Die
Literatur, so Weigel, sei deshalb so attraktiv fiir Frauen auf der Suche

8 Eine poetische Programmatik der politisch verstandenen Selbsterfahrung
formulierten etwa Adrienne Rich und Audre Lorde. Siehe fiir die US-Dis-
kussion Schwenk (1996). Weigels Genese der Frauenliteratur zeichnet
diese Entwicklung fiir den deutschsprachigen Raum nach (1989, insbes.
53ff: »Politik in der ersten Person«). Siehe auch den Uberblick bei Hey-
debrand/Winko (1995).

9  Unter der foucaultschen Perspektive der Asthetik des Selbst, also der Lite-
ratur als Selbsttechnik, lassen sich insbesonere die autobiographischen
Texte der 70er, die mit dem Argument mangelnder literarischer Qualitit
(als bloBe »Selbsterfahrungsliteratur«) abgewertet wurden, einer Neube-
wertung unterziehen, wie Eva Erdmann (1990) aufgezeigt hat.

178

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

nach eigenstindigen Ausdrucksformen, da sie nicht nur die Teilhabe an
poetischer Sprache in Aussicht stelle, sondern auch der Ort sei, »der ein
Begehren, das sich auf die eigene Sprache richtet, legitimiert.« (Weigel
1989, 322)."° Das Begehren nach Sprache fand seinen kollektiven Aus-
druck in der Suche nach einer spezifisch weiblichen Asthetik, wobei der
bildhafte sowie rhetorische, uneigentliche Charakter, der der poetischen
Sprache zusammen mit einer alogischen Rationalitit zugesprochen wur-
de, geeignet schien, den Ort des Weiblichen aufzuweisen. Denn dieser
wurde ganz analog zum Asthetischen im Anderen der (instrumentellen)
Vernunft, »an den Réndern des Wirklichen« gesucht.11 Dariiberhinaus
sollten mittels fiktiver bzw. utopischer Entwiirfe Formen einer anderen
weiblichen Wirklichkeit darstellbar gemacht oder Weiblichkeit schlecht-
hin als subversiver Einsatz gegen die vorherrschenden Bedeutungsmus-
ter verstanden werden. '

Die Suche nach genuin weiblichen Darstellungsweisen geriet, eben-
so wie die frithe Frauenbildkritik, mit dem Aufweis des normativen und
reduktionistischen Charakters dieses Programms bald an ihre Grenzen.
Zwar kam diesen Ansdtzen das Verdienst zu, im Zuge der Verge-
schlechtlichung der zentralen Literaturkategorien (Autor/in, Leser/in)
eine feministische Aussageposition begriindet zu haben (siehe nichstes
Unterkapitel). Allerdings war diese theoretisch nur schwach begriindet,
so dass sie insbesondere auBerhalb des feministischen Umfelds kaum
Uberzeugungskraft gewinnen konnte (vgl. Osinski 1998, 46f). Ein
Grund dafiir war, dass sich die feministische Diskussion — lange vor der
Postmoderne-Debatte Mitte der 1980er — in einen unproduktiven Gegen-
satz zwischen Politischem und Asthetischem hinein argumentiert hatte:

10 Weigel bezog sich hier auf Roland Barthes Bestimmung der Kritik: »Von
der Lektiire zur Kritik tibergehen heifit: nicht mehr das Werk begehren,
sondern seine eigene Redeweise; aber gerade deswegen heif3t es auch, das
Werk zuriickverweisen an das Begehren des Schreibens, aus dem es her-
vorgegangen ist. So kreist das Sprechen um das Buch: lesen, schreiben,
von dem einen Begehren zum anderen geht jede Literatur.« (Barthes 1967,
91). Dahinter steht das psychoanalytische Konzept des Textbegehrens, das
Helga Gallas (unter Bezug auf Lacan) als Anerkennung des Begehrens
(bei Freud:des Wunsches) bestimmte: »Es geht also nicht um direkte >Er-
fiillung¢, sondern darum, dafl der Wunsch sich Ausdruck verschafft, indem
er sich an ein Erinnerungsbild heftet, d.h. einen Signifikanten hat, der re-
produziert werden kann. Wunscherfiillung heifit also nicht Spannungsab-
fuhr, sondern sich zur Sprache bringen, sich >benennen«<.« (Gallas 1981,
102).

11 So in der Bestimmung zeitgendssischer Kunst von Frauen durch Cathrin
Pichler (1985).

12 Zum romantischen Charakter dieses Verstindnisses von Asthetik, insbe-
sondere im Radikalfeminismus vgl. Klinger 1992.

179

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Als politisch galten engagierte Lektiiren unter den Vorzeichen von Sub-
jektivitdat, Erfahrung und Parteilichkeit, die sich strikt gegeniiber der
vorherrschenden, é&sthetizistisch argumentierenden Literaturkritik der
1950er/60er Jahre abgrenzten. Im Gegenzug reprisentierte die Berufung
auf Asthetisches den literaturwissenschaftlichen, ménnlich konnotierten
Mainstream und wurde selbst nicht weiter befragt.”’ Entgegen dem eige-
nen Anspruch, die Grenzen zwischen Politischem und Asthetischem zu
iiberwinden, erschienen sie doch wieder als Gegensatz, und zwar derart,
dass die Eigenbedeutung einer feministischen Lesart und die Eigenbe-
deutung des literarischen Textes in einem Konkurrenzverhiltnis zuein-
ander standen.

Die Forderung nach einer theoretischen Fundierung ging auch aus
von dem wachsenden Einfluss franzosischer Theoretikerinnen wie Luce
Irigaray, Héléne Cixous oder Julia Kristeva. Im Unterschied zu den ang-
lo-amerikanischen Literaturkritikererinnen hatten diese eine Texttheorie
entwickelt, und zwar unter Einbeziehung von Psychoanalyse, poststruk-
turalistischen ebenso wie marxistischen Theoremen (siehe Kap. IIL.5).
Das brachte ihnen wiederum zunéchst den Vorwurf ein, aus Prestige-
griinden das feministisch-politische Moment zugunsten einer elitdren
»ménnlichen« Theorie aufgegeben zu haben (etwa von Showalter 1979,
38). Zunéchst nicht gesehen bzw. akzeptiert wurde ein differierendes
Politikverstdndnis, demzufolge es nicht ausreichte, literaturwissenschaft-
liche Kategorien nach den jeweiligen Positionsinhaberlnnen zu verge-
schlechtlichen. Vielmehr sollte die sexuell diskriminierende (»phallogo-
zentrische«) Struktur des Symbolischen aufgewiesen werden, welche
Denken und Sprache iiberhaupt bestimmt. In Anschluss an Derrida und
Lacan wurde ein vorherrschendes Identititsdenken fiir den Ausschluss
des Anderen, Nicht-Logischen, das unter dem Namen »Weibliches« zu-
sammengefasst wurde, verantwortlich gemacht. Eben dieses sollte nun,
mittels einer anderen, »femininen« Schreibweise Eingang in das Symbo-
lische erhalten: »Die Emanzipation der Frau wurde analogisiert mit der
Emanzipation zu einer neuen, befreienden und integrierenden statt fixie-
renden und ausschlieBenden Sprache. Politik und Textpraxis als Arbeit
an der Sprache gehorten fiir die écriture féminine zusammen.« (Osinski
1998, 59). Passend zu diesem Programm verschoben sich auch die &sthe-
tischen Vorbilder: An die Stelle des realistischen Ideals, welche die Er-
fahrungen einer weiblichen Identitdt abbilden sollten (etwa bei Show-
alter 1979) wurden nun am Modernismus bzw. an den Avantgarden
orientierte Texte bevorzugt, welche durch ihre Vielstimmigkeit und
ihren Konstruktionscharakter am chesten in der Lage schienen, einem

13 Vgl. kurz Osinski (1998, 491); ausfiihrlich Schwenk 1996.

180

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

(unbewussten) weiblichen Begehren Ausdruck zu verschaffen — oder sie
suchten, wie Cixous mit ihrer programmatischen écriture féminine, diese
andere Schreibweise selbst umzusetzen.

Diese Ansitze standen dabei keineswegs im Gegensatz zu dem sub-
jektorientierten Ansatz de Beauvoirs, sondern verstanden sich selbst, wie
etwa Cixous, als semiologische Wendung in der Thematisierung des
Weiblichen als das Andere der patriarchalen Kultur. Zur strikten Entge-
gensetzung zwischen textorientierten und subjektorientierten Ansétzen
kam es erst in der US-amerikanischen Rezeption der 1980er Jahre. Hier
standen sich in der Tat ein subjekt-emanzipatorischer, ideologiekriti-
scher anglo-american feminist criticism und eine textheoretische, semi-
ologisch und psychoanalytisch ausgerichtete french feminist theory ge-
geniiber, wobei letztere zunehmend an akademischem Prestige gewan-
nen,'* was auch die Ausbildung einer US-amerikanischen feminist de-
construction beforderte.

Feministische Literaturkritik 148t sich also von Beginn an als eine
bedeutungsstiftende Instanz verstehen, die in den Dienst einer weibli-
chen Selbstkonstituierung gestellt wurde. In den 80er/Anfang 90er Jah-
ren differenzierten sich die Ansétze zunehmend aus. Literatursoziologi-
sche Untersuchungen fiihrten die Frage nach einem weiblichen, schrei-
benden Subjekt weiter, indem sie nicht mehr nur die Ergdnzung der Lite-
raturgeschichte um die Werke von Frauen anstrebten, sondern nach den
geschlechtsspezifischen Produktionsbedingungen von Literatur frag-
ten."

14 Siehe z.B. die einflussreiche Klassifizierung in Toril Mois Sexual/Textual
Politics (1985). Vgl. auch Osinski 1998, 59. Auch in der deutschsprachi-
gen Entwicklung laBt sich eine Zweiteilung zwischen empirisch-sozial-
wissenschaftlichen und poststrukturalistisch-semiotischen Ansétzen fin-
den. Anstatt von einem »Paradigmenwechsel« zu sprechen, wie Lindhoff
(1995) oder von einer Art Monopolstellung, die Osinski insbesondere dem
kultursymbolischen Ansatz von Sigrid Weigel vorwirft (1998), gehe ich
von einem Nebeneinander der unterschiedlichen Ansétze aus, die sich in
unterschiedlicher Form mit anderen feministischen Untersuchungen iiber-
kreuzen, die aus der Kunst- und Filmtheorie oder aus der Soziologie bzw.
Soziolinguistik stammen. Damit soll nicht der Machtaspekt geleugnet
werden, der mit der Frage nach dem akademischen Prestigegewinn durch
poststrukturalistische Ansétze problematisiert wurde (vgl. Kap. 1.6., 2.
Abschn.), sondern darauf aufmerksam gemacht werden, dass in der
deutschsprachigen Entwicklung, ganz im Unterschied zur US-amerikani-
schen, mit der erstere gern analogisiert wird, die Stringe der empirischen
Rekonstruktion einer Frauenliteraturgeschichte und die theoretische De-
batte um das Verhiltnis von Weiblichkeit, Schreiben und Asthetik nicht
nacheinander, sondern gleichzeitig abliefen (vgl. Boch 1992), um sich in
der Folge, weitgehend separat, auszudifferenzieren.

15 Vgl. genauer Lindhoff 1995, 50f.

181

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Dazu gehoren die Arbeiten Christa Biirgers, welche die Selbstkonsti-
tuierung schreibender Frauen in der Weimarer Klassik (in Leben Schrei-
ben, Biirger 1990) bzw. bis ins Frankreich des 17. Jahrhunderts (die ers-
ten beiden Kapitel in Biirger 1996) verfolgen. Ein vorrangiges Ziel in
Leben Schreiben ist die »Wiederherstellung« des aus der zeitgends-
sischen wie der aktuellen Literaturgeschichtsschreibung herausfallenden
Schreibens von Frauen »als Subjekt« (ebd. VII), und damit die Anerken-
nung der Schreibenden als ernstzunehmende Autorinnen — ein Status,
der Frauen wie Bettina von Arnim, Caroline Schlegel oder Rahel Varn-
hagen nicht nur zu ihrer Zeit verweigert wurde. Biirger fand bei diesen
Autorinnen eine »andere« #sthetische Praxis vor, die sie nicht auf eine
generelle weibliche Eigenart, sei sie biologisch oder kulturell begriindet,
zurlickfiihrt, sondern auf die konkrete historische Verortung schreiben-
der Frauen.

In der Frage, inwieweit andere &sthetische Formen auch andere For-
men von Subjektvitdt hervorbringen, blieb Biirger jedoch ambivalent.
Auf der einen Seite sah sie im autobiographischen Schreiben von Frauen
deutliche Unterschiede: Das Ich, »das sie [Schlegel, Varnhagen, von Ar-
nim, d.V.] sich schreibend allererst erzeugen« (ebd., 171) ist nicht mit
dem Ich des traditionellen Bildungsroman identisch — welches am Ende
eines Bildungsprozesses als relativ stabil und souverdn gesetzt ist —,
sondern erscheint als fliichtig und instabil. Zudem setzten die Schreib-
weisen den Gegensatz von Fiktion und Realitét »auller Kraft« und unter-
liefen so »die Normen biirgerliche Subjektivitit« (ebd., 172). Auf der
anderen Seite blieben die Frauen, so Biirger, dem biirgerlichen Ideal der
Selbstverwirklichung verhaftet und suchten diese in oder gegen eine
»Institution Kunst/Literatur« (ebd., 19) zu erfiillen, die Frauen nun gera-
de ausschloss. Phidnomene wie das leere Ich oder uneindeutige Formen
von Subjektivitit deutete Biirger vor diesem Hintergrund nicht als Al-
ternativen zum Subjektideal — oder gar als bewusste Strategie der
Selbstiiberwindung im Text, wie sie im Kanon ménnlicher Autoren auf-
treten (vgl. Kap. 1.) — sondern sie erscheinen als gescheiterte oder un-
vollendete Bemithungen, im Schreiben zu sich zu finden und so als Aus-
druck »historischer Zwangsverhiltnisse« (ebd., 173).16

Mit ihrer Lektiire erreicht Biirger, die geschlechtsspezifische Ver-
fasstheit einer Form von Autorschaft aufzuzeigen, die in ihrem An-
spruch auf einer Trennung von »Kunst« und »Leben« beruht, sowie auf
zeitgleich existierende, als »weiblich« deklarierte Alternativen, welche
diese Separierung nicht vollzogen hitten. Das weist einerseits auf ein

16 Im Gegenzug fungieren die Befunde Christa Biirgers zu Selbstentwiirfen
von Frauen in Peter Biirgers Betrachtung von Subjektmodellen als Alter-
nativen zu den geschlossenen Subjektmodellen (Kap.1.6, 2. Abschn.)

182

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Modell von Selbsttechnologie, das Foucaults Vorstellungen ethopoieti-
schen Schreibens nahe kommt: Auch Biirger spricht von einem »jenseits
der Grenzen der Literatur umherschweifenden Schreiben, [...] das Leben
war und als solches zugleich Form« (Biirger 2001, 8), wo es darum geht,
»schreibend das eigene Leben wirklich zu machen« (ebd., 11). Zum an-
deren ist damit jedoch erneut eine normative Bewertung verbunden, wel-
che die vorgefundenen Schreibweisen von Frauen in mehr oder weniger
»befreite« einteilt, je nach Vermégen einer tatsdchlichen Durchdringung
von Leben und Schreiben, welche nun als neues Ideal erscheint.!”

Die Fokussierung der Medialitdt der Représentation unter texttheo-
retischer Perspektive, also die Frage nach der spezifischen Bedeutungs-
konstituierung durch Text, Bild und Schrift, 6ffnete den Blick auf die
ihnen eingeschriebenen, geschlechterdiskriminierenden Strukturen. In
den Reprisentationspraktiken von Wissenschaft und Kunst, so das Er-
gebnis feministischer Text- und Bildanalysen in den 80er Jahren, fungie-
ren Frau und Weiblichkeit gegeniiber einem ménnlich konzipierten Au-
tor-Subjekt als Reprasentation der Reprisentation — als Bild, Metapher,
Zeichen, Text.!® Dariiber wurde begriindbar, weshalb der bloe Aus-
tausch minnlicher Autoren durch weibliche Autorinnen, ménnliche
durch weibliche KritikerInnen noch keine verdnderte Darstellung garan-
tierte. Denn die Funktion von Weiblichkeit als Projektionsflédche, welche
die Kohdrenz der Darstellung absicherte, wurde auch dann noch nicht
umgangen, wenn Frauen ein Bild von »sich selbst« zu entwerfen suchten
(vgl. Eiblmayr 1989, 339). Damit wurde die Aufmerksamkeit auf die
psychoanalytische Frage nach der imagindren Verfasstheit kultureller
Darstellungen und die Verkniipfung von Reprisentation und Begehren
gelenkt. Darstellungen wurden, insbesondere in der Filmtheorie, darauf-
hin befragt, welche Begehren sie ansprechen und/oder produzieren, wel-
che Identifizierungen sie ermdglichen oder verhindern. Mit der Dekon-
struktion tradierter Bedeutungsmuster wurde der einfachen Beantwort-
ung der Frage nach der Realitéit hinter dem Bild eine Absage erteilt, in-

17 Biirgers Drei-Stufen-Modell, welches die Autorinnen danach einteilte, ob
sie sich 1. der Institution unter dem Preis der Selbstaufgabe anpassen, sich
2. ins AuBerhalb begeben oder 3. eigenstindige &dsthetische Formen her-
vorbringen (Biirger 1990, 170) entspricht dem Modell, das Showalter der
gesamten Frauenliteraturgeschichte unterlegte (Showalter 1979). Lindhoff
sah darin zudem eine Orientierung an dem Hegelschen Subjektmodell un-
terschiedlicher Grade der Determiniertheit bzw. Souverdnitit (vgl. 1995,
56). Die foucaultsche Perspektive erscheint dagegen deutlicher im Vor-
wort zur Neuauflage.

18 Vgl. de Lauretis (1984), Eiblmayr (1989); zusammenfassend fiir die femi-
nistische Literaturdiskussion Weigel (1990), fiir die der Bildenden Kunst
Schade/Wenk (1995).

183

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

sofern Subjektivitdt, Weiblichkeit, und Bildlichkeit (Textualitit) als
konstitutiv miteinander verschrankt thematisiert wurden.

Représentation erwies sich damit als ein komplexes Verhdltnis, in
dem sich die Funktion der Darstellungsweise und ihre Funktion als ein
produktives Machtverhdltnis, das die Priasenz des Dargestellten jeweils
nur unter bestimmten AusschlieBungen herstellt, sowie deren wirklich-
keitsstrukturierende Wirkungen iiberlagern.'” Mit diesem Reprisenta-
tionsbegriff wurde die traditionelle Grenzziehung von Asthetik und Poli-
tik nicht nur auf der Inhaltsebene, sondern auch auf der Ausdruckssebe-
ne in Frage gestellt. In der mit Foucault diskurspolitisch gewendeten
Frage des Subjekts, die sich nicht damit begniigte zu fragen, wem dis-
kursive Prisenz wie zukommt oder vorenthalten wird, sondern den Kon-
struktionseffekt dieser Diskurse betonte, trafen sich Mitte/Ende der80er
in den USA unter dem Stichwort der Représentationspolitik (politics of
representation) feministische mit queeren und postkolonialen Diskursen,
welche die Konstruktion von Identititen unter den Konzepten von Gen-
der, Sexualitit und Race befragten.

SchlieBlich wurden literaturwissenschaftliche Methoden auch fiir die
feministische Naturwissenschaftskritik interessant. Zunichst ging es da-
rum, iiber Metaphernanalysen oder die Befragung von narrativen Mus-
tern naturwissenschaftliche Texte als Texte bzw. Diskurse in den Blick
zu nehmen, denen entgegen dem Neutralitiatsanspruch kulturelle Bewer-
tungen und Hierarchien, wie die Geschlechterdifferenz, eingeschrieben
waren. In umgekehrter Perspektive verliefen die Analysen, die nach dem
Einfluss der Naturwissenschaften auf Literatur und Literaturwissen-
schaft fragten (siche zu beiden zusammenfassend Squier 1999). Ange-
sichts der wechselseitigen Bedingtheit von Natur- und Literaturwissen-
schaft auf diskursiver Ebene forderte Squier schlieBlich, den »two-
culture divide« aufzugeben und durch ein netzférmiges »ensemble of so-
cial relations, a thick and busy trading zone of boundary crossing and re-
lationship« zu ersetzen (Squier 1999, 153).20

Der Gegenstand der unterschiedlichen Lektiiren war damit endgiiltig
nicht mehr auf literarische Texte beschriankt, sondern bezog sich auf kul-
turelle AuBerungen jeder Art, die unter Einsatz textkritischer Verfahren
befragt wurden.

19 Zum Verhiltnis von &dsthetischer und politischer Reprisentation als unauf-
16sliche Vernetzung des semiotisch-dsthetischen mit dem politischen Akt
der Vertretung siche Bronfen 1995 (insbes. 421ff); zum Verlangen nach
Reprisentation marginalisierter V6lker und Kulturen s. Hall 1994, 28

20 Zu Moglichkeiten (und Grenzen) literaturwissenschaftlicher Methoden fiir
die Naturwissenschaftskritik siche ausfiihrlich die Diskussion der Texte
von D. Haraway in Kap. IV.1.

184

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Trotz (oder wegen) der zunehmend marginalen Bedeutung (im
deutschsprachigen Raum) nahmen bis in die 90er Jahre Teile der femini-
stischen Literaturwissenschaft weiterhin eine besondere Vermittlungs-
und Erkenntnisleistung fiir sich in Anspruch, und zwar auf der Grundla-
ge asthetischer Strategien. So sprachen die Herausgeberinnen eines
Sammelbandes zur Bestandsaufnahme feministischer Literaturwissen-
schaft Fischer/Kilian/Schonberg (1992) von einer »besonderen Aufga-
be«, die der feministischen Literaturwissenschaft als »Umschlagsplatz
fiir Spannungen zwischen Asthetischem und Politischem« zukomme (Fi-
scher/Kilian/Schonberg 1992, 29f). Denn die Mittel fiir das gesell-
schaftspolitische Anliegen des Feminismus, einen »Ortswechsel« fiir
Frauen zu ermdglichen, stelle die poetische Praxis selbst bereit, der zu-
gesprochen wird, eine Vielfalt von Gestaltungsmoglichkeiten anzubie-
ten, unter denen es gelinge, »Realitdt und Imagination zu kombinieren,
zu spiegeln oder zu tiberschreiten, ob in der Form, der Sprache, den Bil-
dern, den Mythen, den Wahrnehmungs- und Erkenntnisweisen, den Fi-
gurenkonstellationen oder der Subjektkonstitution.« (Fischer/Kilian/
Schonberg 1992, 28f). Asthetik fungiert hier nicht allein als Mittel der
Selbstkonstitution bzw. als Mittel, die Wirklichkeit iiber ihre Deutungs-
muster zu verdndern. Sondern sie dient den Autorinnen auch als Modell
fiir die feministische Literaturwissenschaft selbst, die sich analog eines
dsthetischen Pluralismus organisieren solle. Das 146t sich als Versuch
verstehen, sowohl einen Anschluss an die frithe feministische Kritik her-
zustellen als auch an die »Postmoderne«-Diskussion und die dort ver-
tretene Privilegierung des Asthetischen.?!

Die Funktion des Asthetischen war (und ist) also fiir die feministi-
schen Diskurse vielfdltig: Sie bestand darin, sowohl ein (Ab-)Bild des
Wirklichen zu bieten als auch deren Uberschreitung zu erméglichen.
Reprisentationsverhéltnisse dienten gleichermaf3en als Erkenntnis-, Wis-
sens- und Machtmodelle. Der konstruktive Charakter des Asthetischen
wurde programmatisch zur Selbstkonstituierung eingesetzt. Stets blieb
ein gesellschafts- oder kulturpolitisches Moment wirksam — statt My-
then des Kiinstlergenies zu etablieren oder die individuelle Selbstiiber-
hohung im Literarischen zu feiern, ging es vielmehr um die Aufdeckung
kollektiver Positionierungen und ihrer Begrenzungen im Namen der Ge-
schlechterdifferenz. Dass es sich dabei nicht um reine Beschreibungen,
sondern immer auch Konstruktionen — und damit Praskriptionen — han-
delte, ist seit den 1990er Jahren deutlich, in denen nicht nur die Katego-
rie Frau, sondern auch Gender unter der Perspektive feministischer My-
thenbildung in Frage gestellt wurde.

21 Etwa bei Welsch 1993.

185

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Im Folgenden soll es darum gehen, welche Erkenntnismodelle aus
dem Asthetischen abgeleitet wurden und welche Probleme sich konkret
daraus ergaben. Dabei steht nicht die inzwischen ausfiihrlich aufgearbei-
tete Geschichte feministischer Literaturwissenschaft im Vordergrund,”
sondern die Verfahren der Konstruktion einer feministisch verstandenen
Leseposition anhand ausgewihlter Lesemodelle. Der Konflikt zwischen
politisch und dsthetisch begriindeten Anspriichen bildet hier ein durch-
géngiges Muster.

3. Literalisierende Lektiiren
und das »Gefiihl des Realen«

Die Grundlage einer breit angelegten feministischen Reprasentationskri-
tik, die sich mit der US-amerikanischen Feminist Critique in den 70er
Jahren etablierte, bildete die Forderung, einen politischen Gehalt von Li-
teratur anzuerkennen.” Ausgehend von der Kritik an eindimensionalen
Weiblichkeitsstereotypen ging es um den Aufweis des partikularen
Weltbildes der im geltenden Kanon zusammengefassten, als Meister-
werke klassifizierten Texte sowie insbesondere um deren verdeckte, ge-

22 Im Zuge des Abtauchens feministischer Literaturwissenschaft aus dem 6f-
fentlichen Wissenschaftsbild ab Anfang, spétestens Mitte der 90er Jahre
erschienen eine Reihe von Einfithrungen, die auf unterschiedliche Weise
Feministische Literaturwissenschaft als eigenstindigen disziplindren Ge-
genstand entwarfen (Lindhoff 1995; Heidebrand/Winko 1995), sie als
Gender-Studies konzipierten (Hof 1995) oder als plurales Forschungsge-
biet methodisch neu fundieren wollten (Osinski 1998). Tatséchlich war die
Transformation in Richtung Gender-Studien und Kulturwissenschaften be-
reits im Gange. Diese Entwicklungen zeichnen nach Liska 2002, der Sam-
melband Baisch et.al. (Hg.) 2002, Erhart/Herrmann 1996.

23 Ich folge beziiglich der Entwicklung des Feminist Literary Criticism weit-
gehend der Darstellung von Katrin Schwenk (1996), die ausfiihrlich die
unterschiedlichen Aspekte der US-amerikanischen Kanon-Debatte dis-
kutiert. Mit Showalter unterscheidet sie zwischen Feminist Critique als ei-
ne frithe Kritik an sexistischen Darstellungweisen in Texten méinnlicher
Autoren (der deutschsprachigen Frauenbild-Kritik vergleichbar; Showal-
ters Begriff geht iiber die reine Bildkritik hinaus, insofern er jede Kritik-
form an minnlichen Autoren bzw. ihren Texten umfasst, inklusive semio-
tischer Ansitze von »woman-as-sign.«; Showalter 1979, 25) — und Gynoc-
ritics, in der Texte und Bedingungen weiblicher Autorschaft betrachtet
wurrden. Feminist Criticism bildet den Oberbegriff (Schwenk 1996, S.
112ff). Ich tibernehme diese Unterscheidung als eine grobe Orientierung
beziiglich des Gegenstandsbereichs und der Perspektive feministischer
Kritik in den 70ern/friihen 80ern, nicht jedoch als Phasen-Modell, wie
Showalter es prisentierte.

186

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

schlechtsspezifische Wirkungen. Unter dem Aufruf »Re-Vision« (Rich
1972), »Rereading« (Kolodny 1980) oder »Resisting« (Fetterley 1978)
wurde der Bruch mit den vorherrschenden dsthetischen Idealen des
Formalismus und der Kunstautonomie proklamiert.

Einen solchen Bruch hatte zundchst Kate Millett inszeniert — nicht
als erste, aber als eine der einflussreichsten feministischen (Literatur)-
kritikerinnen. Die Attraktivitdt von Milletts Sexual Politics (1969, dtsch.
Sexus und Herrschaft 1974), der »world’s best-selling PhD thesis« (Moi
1985, 23), lag genau darin, iiber einen vehement vorgetragenen Ikono-
klasmus die vorherrschende Perspektive auf Literatur zu brechen: Mit-
tels einer radikalen Fokussierung auf den Inhalt der Texte fiihrte Millett
die Moglichkeit einer konsequent buchstdblichen Lektiire literarischer
Texte »against the grain« (Moi 1985, 24) vor, die Weiblichkeitsstereo-
type als Teil von Sexual Politics entlarven wollte. Die Betrachtung des
»Koitus als Modellfall fiir Sexualpolitik auf intimster Basis« (Millett
1974, 37) reduzierte Texte von D.H. Lawrence, Norman Mailer oder
Henry Miller auf banale Ménnerphantasien von Kontrolle und Macht,
die von Sexismus und Unterwerfungsakten des Weiblichen in einer pa-
triarchalen Kultur zeugten. Damit wertete Millett in einem eklatanten
VerstoB3 gegen die vorherrschenden Dogmen des New Criticism die Au-
toritdt von Autorschaft und Werk ab, die des Lesers bzw. nun der Lese-
rin auf und verwies zugleich auf die Komplizenschaft zwischen ménnli-
chem Autor und ménnlichem Kritiker in der Unterstiitzung von Weib-
lichkeitsstereotypen, mit denen sie selbst eine Identifikation verweiger-
te.”* Trotz aller Vorbehalte gegeniiber einer selbst wieder stereotypisier-
enden Kritik gesteht die Kritikerin Toril Moi Millett zu, eine wirkungs-
volle rhetorische Strategie praktiziert zu haben, »a powerful fist in the
solar plexus of patriarchy« (Moi 1985, 26).

Diese Wirkung entfaltete sich als identitétsstiftender Effekt vorran-
gig innerhalb der feminist community. Moi konstatiert eine starke Bin-
dungskraft, durch die es Milletts Text gelang, die Kluft zwischen der ge-
sellschaftspolitischen Kritik der Frauenbewegung und der institutionali-
sierten feministischen Literaturkritik zu tiberbriicken (ebd., 24). Dies ge-

24 New Criticism bezeichnet eine formal ausgerichtete, vorzugsweise an Ly-
rik orientierte Asthetik, die sich seit den 1910er Jahren in den USA entwi-
ckelte und sich in den 1940er/50er Jahren als vorherrschender literaturwis-
senschaftlicher Ansatz etablierte. Als Ideal galt das geschlossene, selbstre-
ferenzielle Kunstwerke, dessen Strukturprinzipien es mittels eines rein
werkimmanenten close reading zu erschliefen galt. Aufgrund der strikten
Abgrenzung der Kunst gegentiiber der Alltagswelt, aber auch wegen seiner
roantisch-mystischen Ankldnge verlor der New Criticism spétestens in den
1960er Jahren seine Glaubwiirdigkeit (vgl. Schwenk 1996, 42f; Eagleton
1988, 591).

187

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

schah wesentlich iiber einen stark verallgemeinerten Begriff des Politi-
schen. Millett fasste das Geschlechterverhiltnis griffig als gesellschaftli-
che, ideologisch und dkonomisch fundierte, universal und einseitig ges-
talete Herrschaftsbeziehung, welche sich in Literatur und Literaturtheo-
rie nicht nur widerspiegele, sondern die darin mit hergestellt und ge-
stiitzt werde. Auch hier ging es also nicht um eine rein abbildhafte Auf-
fassung von Text, wie haufig kritisiert wurde, sondern bereits um ein
kontruktives Verstdndnis — auch wenn die Art und Weise der Konstruk-
tion, die sich an marxistischen Theorien orientierte, nicht weiter erklért,
sondern stillschweigend vorausgesetzt wurde. Wenn auch spéter zudem
die Undifferenziertheit des Begriffs der Politics kritisiert wurde, der zu
einer Leerformel erstarrt kaum Verdnderungsméglichkeiten zulieBe
(Schwenk 1996, 135f), so war er im Kontext der *70er-Jahre-Kritik aus-
reichend, eine feministische AuBerungsposition zu begriinden. Rheto-
risch wurde sie iiber die Proklamation eines radikalen, wenn nicht gar
»kulturrevolutiondren« (Millett 1974, 473) Neuanfangs gesetzt — unge-
achtet all jener Ansédtze, feministisch wie nicht-feministischer Prove-
nienz, welche den Einbezug des sozio-kulturellen Kontextes fiir die Lite-
raturanalyse bereits eingefordert bzw. praktiziert hatten.”

Zur Legitimation der Sprechposition verfihrt Milletts Text zweiglei-
sig: Zum einen werden die in den untersuchten Texten angelegten Lese-
positionen als geschlechtsspezifisch ausgestellt. In Abgrenzung zu
»minnlichen Lesern« werden zu Beginn »weibliche Leser« als Zeugen-
Instanz eingefiihrt, die unter Bezug auf Alltagserfahrungen die Plausibi-
litdt von Frauendarstellungen in Frage stellen und sie als Mythen entlar-
ven.”® Fiir die Angemessenheit der Literatur-Interpretationen steht im
Folgenden jedoch nicht die subjektive bzw. partikular-weibliche Sicht,
sondern das ganze Gewicht von Geschichte und Wissenschaft ein: Oko-

25 Neben de Beauvoir und anderen Autorinnen (vgl. Moi 1985, 25) sind hier
vor allem die sozialkritischen Ansétze im Kontext der New Left sowie der
Black Studies zu nennen. Siche zur Bedeutung der 68er Bewegungen ins-
gesamt Schwenk 1996 (Kap. I). Milletts Text schlieft formal ebenfalls an
die seit dem Ende des 2. Weltkrieges aufgestrebten American Studies an,
in denen sich Literatur- und Kulturanalyse verbanden — allerdings im
Dienste der Aufwertung nationaler Identitét (siche Schwenk 1996, 47f).

26 In den »Beispielen von Sexualpolitik« wird eine Szene aus Henry Millers
Sexus beispielsweise so kommentiert: »Dass Ida Seidenstriimpfe und einen
leicht abstreifbaren Morgenrock trégt, ist nicht nur bequem, sondern schon
beinahe eine reine Romanze. Weibliche Leser mdgen einwenden, dass
man Strimpfe wohl kaum ohne Hiift- oder Strapsgiirtel tragen kann, doch
die klassisch-ménnliche Phantasie diktiert, dass die aufregendsten Aus-
nahmen zur Nacktheit nur hauchdiinne Materialien sein diirfen, wie eben
Striimpfe oder Unterwische.« (1974, 13). Zur Markierung des Lesers als
ménnlich vgl. auch S.15.

188

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

nomie wie Soziologie, Biologie, Psychologie und Religion sind bei Mil-
lett die Schliissel zur Funktionsweise der in der Literatur sich widerspie-
gelnden universalen Frauenunterdriickung, wie der nun unpersonliche,
wissenschaftliche Erzdhler nachzuweisen sucht. Die auf der Textebene
etablierten, auktorial und figural gestalten Kritikpositionen leiten die Le-
senden damit von »weiblichen« Leseerfahrungen — die eine Desidentifi-
zierung mit dem besprochenen Text einfordern — {iber eine wissenschaft-
lich-historische wie praktische Legitimierung dieser Erfahrung schlief3-
lich zu einer informierten »wir«-Position im Nachwort, die potenziell
eine positive Identifizierungsmoglichkeit mit der Position der Frau als
kulturrevolutionédres Subjekt eroffnet. Auf diese Weise hat Milletts Text
die Grundlagen fiir eine feministische Kritikposition geschaffen bzw.
verfestigt: Der Bezug auf die Leseerfahrung »als Frau« erfuhr in Milletts
Text eine gesellschaftspolitische Legitimation, welcher ihrerseits in der
positiven Rezeption des Buches kollektiv bestdtigt wurde.

Geschwicht wurde diese Position im Gegenzug durch die fehlende
literaturtheoretische Begriindung der realistischen Lesart, die unbefragt
voraussetzte, ein literarischer Text wiirde unmittelbar die Bewusstseins-
formen und Weltanschauungen des individuellen Autors wie der domi-
nanten Kultur abbilden.”” Die Ablehnung jeglicher Beschiftigung mit
Literaturtheorie zugunsten einer strikt machtpolitischen Perspektive
machte die von Millett auch als dsthetisch-wissenschaftlich entwickelte
Kritikposition unglaubwiirdig — in erster Linie auBerhalb, aber ab Mitte
der 70er Jahre auch innerhalb der feministischen Kritik. Diese Bewer-
tung besteht bis heute fort, wobei Milletts Text fiir die ganze Richtung
der Image-of-Woman-Kritik einsteht, die in den 1980er Jahren als naiv-
realistisch verabschiedet, in den 90er Jahren jedoch einer Neubewertung
unterzogen wurde.”® Die Literaturwissenschaftlerin Jutta Osinski be-
zeichnete Milletts Text in diesem Sinn als »herausragendes Beispiel fiir
die Leistung und Grenzen« der Frauenbildkritik, die sowohl eine Ge-

27 Showalter versuchte, diese Lesart mit dem Widerspiegelungsansatz von
Luca¢s im Nachhinein theoretisch aufzuwerten. Allerdings bestand zu
jener Zeit kein wirkliches Interesse an akademischer Akzeptanz, wie fol-
gendes Zitat verdeutlicht: »I am not terribly interested in whether femi-
nism becomes a respectable part of academic criticism; I am much more
concerned that feminist critics becom a useful part of women<s move-
ment« (Robinson 1971, 889, zit. n. Schwenk 1996, 112).

28 Gallop 1993. Auch in der deutschsprachigen Rezeption wurde ab Mitte
der 90er Jahre die frithe feministische Kritik wieder mehr unter ihren Ver-
diensten wahrgenommen, nachdem sie zuvor, nicht zuletzt aus Abgren-
zungsgriinden gegeniiber der US-Forschung, verworfen wurde. (Vgl. zur
Kritik Weigel/Stephan 1988, Lindhoff 1995, Richter-Schroder 1992. Zur
Kritik der Kritik Schwenk 1996, 150f, Lindhoff 1995; Hof 1995).

189

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

schlechtsgebundenheit von Literaturproduktion wie -rezeption verdeut-
licht habe, als auch die Grenzen einer politisch-feministischen Literatur-
kritik ohne Beriicksichtigung literaturtheoretischer Uberlegungen zeige
(Osinki 1998, 46). Normative Literaturbeurteilungen auf der Grundlage
des Geschlechterdifferenzpostulats stellten, so der Grundtenor der Kri-
tik, gerade keine »powerful fist in the solar plexus of patriarchy« (Moi,
s.0.) dar, sondern hitten einerseits einer fachwissenschaftlichen Akzep-
tanz massiv im Wege gestanden und seien andererseits iiber die inhalts-
bezogene Unterdriickungsformel nicht hinausgekommen, die gerade das
bestitigte, was aufgehoben werden sollte: »Keiner der Texte von Law-
rence, Miller und Mailer ist so auf Sexualitit als Herrschaft fixiert wie
der von Millett selbst.« (Osinski 1998, 46).

Interessant ist der vielrezipierte Text, der in keiner Einleitung zur
feministischen Literaturwissenschaft fehlen darf, trotzdem, und zwar ge-
rade wegen der als Schwachstellen deklarierten Momente. Denn sie kon-
nen Aufschluss iiber das grundlegende Problem der Feministischen Kri-
tik geben, eine eigenstindige AuBerungsposition zu finden. Von Interes-
se sind insbesondere die auktorialen Kommentare zur rezipierten Litera-
tur, die durchgingig die Strategie der wortlichen Lektiire verfolgen. Sie
werden als »erfrischend« (Schwenk 1996, 113) oder »Komik« (Osinski
1998, 45) bezeichnet, zugleich als »sarkastisch« (Lindhoff 1995, 12) od-
er »verzerrend« und »blindwiitig« (Osinski 1998, 45) — Wirkungen also,
die den objektiven Anspruch, den Millett im Vorwort beansprucht, kon-
terkarieren und die einer wissenschaftlichen Position durchweg abtréig-
lich sind. Dennoch spricht Osinski ihnen einen aufkldrerischen Charak-
ter zu, insofern sie in der Ubertreibung einen zutreffenden Kern enthal-
ten — etwa, wenn die Zivilisationskritik und die Propagierung eines
»phallischen Bewusstseins« (Millet 1974, 312) in D.H.Lawrences Lady
Chatterley als mystisch iiberhohte, sexuelle Unterwerfungsrituale ent-
larvt wiirden: »Die Komik, die sich aus Milletts verfilschender Uberfiih-
rung von abstrakt Gemeintem ins Konkrete ergibt, entlarvt Lawrences
Idee einer neuen [...] Kultur, die der Natur des Menschen gemif sei und
im Zeichen des >Phallus< stehe, als ein minnerperspektivisch gebunde-
nes Denkmodell, das als geschlechtsneutral postuliert wird.« (Osinski
1998, 45).

Die Strategie des wortlichen Lesens, die am Mafstab der eigenen Er-
fahrungen w»als Frau« Stereotypen aufweisen will, weist strukturelle
Ahnlichkeiten auf zu Schreibstrategien von Autorinnen, die Elisabeth
Bronfen als kulturkritische Geste der Reliteralisierung beschrieb, mit
der Tropen wortlich genommen, Allegorien in reale Personen verwan-
delt und Ambivalenzen in der Umsetzung von Klischees in Handlungs-
szenen vereindeutigt werden:

190

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

»Diese Strategie, die reliteralisiert, was bloBe Symbolik geworden ist, dient
dazu, Voraussetzungen aufzuzeigen, die stillschweigend akzeptiert werden in
einem Akt >weiblicher Transsubstantation, der das Wort zur Sache selbst
macht, wie auch zur Représentation der Sache.«*’

Die wortwortliche Verkorperung von Klischees stellt diese als solche
aus, ist aber in ihrer Wirkung ambivalent, insofern »die soziale Kon-
struktion des weiblichen Selbst in seiner Festschreibung durch den
ménnlichen Blick zugleich bestitigt wie auch ironisiert« werde (Bronfen
1996, 583). Ein ironisches oder auch subversives Moment sieht Bronfen
dort wirksam werden, wo sich in der Ubertreibung die Ebenen zwischen
dem Metaphorischen und dem Wortlichen so verschrinken, dass sich die
Grenzen verwischen. Das kann einen komischen Effekt hervorrufen und
erinnert an den Mechanismus, den Freud fiir den Witz beschrieb, der
seinen Lustgewinn aus dem Bruch mit Konventionen bezieht (Freud
2000¢/1905). Die Komik konne jedoch, so Bronfen erneut in Anschluss
an Freud, in eine »beunruhigend unheimliche Verkniipfung des Sinn-
bildlichen mit dem Buchstédblichen« umschlagen (Bronfen 1996, 594),
wenn in einer Wiederkehr des Verdringten der — gewaltsame — Prozess
der Stereotypisierung selbst erkennbar werde. Bronfen spricht der Lite-
ralisierung einen dekonstruierenden Charakter zu, insofern sie aus dem
Inneren des Diskurses heraus gegen ihn operiere. Die »doppeldeutige
Geste von Nachahmen und Entlarven« (ebd., 582) scheint als ein Aus-
weg aus dem fiir die feministische Kritik der 1980er zentralen Dilemma
schreibender Frauen, eine »eigene Stimme« finden zu wollen, welche
sich sowohl der Identifikation mit der dominanten, als minnlich be-
stimmten Sprechposition verweigert als auch der Identifizierung mit der
Position der beschriebenen Frau, die, anstatt fiir sich zu sprechen, fiir die
Reprisentation selbst einsteht (siche zu dieser Positionierung genauer
ndchstes Unterkapitel).

Die Schwierigkeit, eine addquate Sprech-Position zu finden, ist, oh-
ne dass es als grundlegendes Reprisentationsproblem formuliert wiirde,
bereits im Text von Millett inszeniert. Sie zeigt sich in der zweifachen
Autorisierung des Textes, die keineswegs tiber eine kohdrente Position
einer weiblichen Kritikerin abgesichert wird, sondern sich auf die zwei
unterschiedenen Stimmen des »weiblichen Lesers« und des impliziten
Erzéhlers verteilt. Diese Positionen sind instabil und tiberlagern sich ge-
legentlich — insbesondere in der Polemik verliert der Erzahler seine Dis-

29 Bronfen 1996, 591; Zitat im Zitat: Regina Barreca (1988), 245. Bronfen
demonstriert dies u.a. an Fay Weldons Life and Loves of a She-Devil, in
der die Totung der sozialen Frau zum idealen Korper die »wortliche«
Handlung bildet.

191

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

tanz, so dass sich die Grenzen zwischen literarischem Objekt und kriti-
schem Subjekt verwischen. So findet sich beispielsweise zwischen zwei
Zitaten, welche den »grotesken« Auftritt der Figur Mara wihrend einer
néchtlichen Zusammenkunft mit dem Helden in Millers Sexus illustrie-
ren sollen, folgender Kommentar: »Ich hatte schon lange das Interesse
an ihren [= Maras, d.V.] Verrenkungen verloren; ausgenommen jenen
Teil von mir, der in ihr steckte, war ich kiihl wie eine Gurke und fern
wie die Sirius...« (Millett 1974, 388).

Dieser Kommentar 146t in mehrfacher Hinsicht Verwunderung auf-
kommen. Liest man ihn als Parodie, so zielt er auf die phallisch verkor-
perte Macht, die sich die Kommentatorin aneignet (»Gurke«), als auch
die spezielle Erzihlhaltung in Millers Text, die als »Demonstration von
selbstbewuBlter Distanz« identifiziert wird (ebd.) — und die von der Kri-
tikerin im Gesamtblick auf die beschriebene Szene sowohl imitiert als
auch als irreal bewertet wird, insofern er nur von einem fernen Planeten
(»Sirius«) aus moglich scheint. Im Gegenzug bleibt der nahe Blick, der
sich mit der beschriebenen Figur identifiziert oder selbst penetriert. Dies
erscheint zunédchst als Pendant zu der von Millett durchgéngig kritisier-
ten Identifizierung des Autors mit dem ménnlichen Helden, und damit
als Versuch, eben diese Erzédhlhaltung zu verschieben. Die Kehrseite
liegt allerdings in einer Verschmelzung der Stimmen, sozusagen als
»Transsubstantation« der leibhaftigen Kommentatorin zur weiblichen
Figur. Dadurch erscheint nicht nur die literarische Figur verlebendigt,
sondern die Identifikation funktioniert auch andersherum, so dass sich
das Ich der Kritikerin selbst in das literarische Szenario — und damit in
die Reihe der »Opfer« — einzuschreiben scheint.*

Die Kritikerin erscheint damit in dem oben beschriebenen Dilemma
gefangen: Entweder wird die Position des distanzierten Erzihlers einge-
nommen — was hier den Verdacht weckt, dass diese weniger parodiert
wird, als dass die Kritikerin selbst an dem inkriminierten Lust- und
Machtgefiihl partizipiert, das aus der Unterwerfung des Objekts — dies-
mal des Textes — resultiert. Oder aber sie verortet sich auf der Seite der
Weiblichkeitsreprisentationen und stilisiert sich als Opfer (der Lektiire)
— eine Strategie, die schnell ihre Glaubwiirdigkeit verlor. Einen wirkli-
chen Bruch konnte das bzw. die sprechenden Ichs auf diese Weise nicht
herbeifiihren.

30 Eine wortliche Lektiire des Zitats legt zudem nahe, dass die Leschaltung
so »kiihl« nicht ist, sondern langst an dem Lustgefiihl partizipiert, das aus
der Zurschaustellung und Penetration des weiblichen Korpers entsteht —
wie auch an der des Textes selbst. Damit wiirde sich die Identifizierung
von weiblichem Koérper und Text (siche ndchste Unterkapitel) im spre-
chenden Ich kreuzen und bestitigen.

192

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Dass Parodien auf der Grundlage von Literalisierungen leicht miss-
gliicken oder sich gegen ihre Erfinderinnen wenden, hat auch Bronfen
fiir einige der von ihr untersuchten Texte beobachtet. Sie fithrt den
Riickfall in Klischees auf das dringliche Bediirfnis zuriick, mittels der
Fiktion die wahre Wirklichkeit zu beschreiben und womdglich zu ver-
andern:

»lhr parodierendes Spiel mit Bildern wird immer durch ein Gefiihl des Realen
unterbrochen, ein Gefiihl fiir die Tatsache, da3 sie explizit aus dem Anliegen
historischer Frauen schreiben, wie auch jede AuBerung, die aus echter Empo-
rung und Dringlichkeit entsteht, unweigerlich zur Sprache zuriickkehrt, auf
priadeterminierte Bilder, Tropen und Narrationen zuriickgreift und sie perpe-
tuiert.« (Bronfen 1996, 585)

Das »Gefiihl des Realen« 148t sich als spezifischer Ausdruck des oben
beschriebenen Begehrens nach Sprache deuten. Textuelle Konstrukte
dienen dabei sowohl auf der rationalen Ebene als Darstellungs- und Er-
kenntnismedium eigener Erfahrung, als auch auf affektiver Ebene dem
Wunsch nach Selbstbenennung und der Anerkennung dieses Wunsches.
Der Riickgriff auf realistische Lesarten mit dem Ziel der Konkretisie-
rung des Ausgesagten liegt zwar nahe, hat aber zur Konsequenz, dass
tradierte Bedeutungsmuster nicht nur iibernommen, sondern auch wei-
terhin normativ festgeschrieben werden.” Die Literalisierung geht noch
einen Schritt weiter, indem sie nicht nur ein Abbildverhiltnis des Textes
zur Wirklichkeit behauptet, sondern in Anspruch nimmt, Text zu »re-
materialisieren«, so dass Textkdrper und weiblicher Korper zuammenzu-
fallen scheinen. Diese Strategie stellt nun nicht allein eine Steigerung
des Realismus des Beschriebenen dar, sondern erleichtet eben auch das
Sicheinfligen der Leserin in das literarische Szenario und das Ausleben
des eigenen Begehrens nach Text.*> Das legt den Schluss nahe, dass es

31 Diese Festschreibung ist auch der Grund, weshalb sich theoretisch Textbe-
gehren und Realismus ausschlieen. Vielmehr, so Gallas, findet eine An-
erkennung des Begehrens nicht statt, »indem das Subjekt sein Begehren
explizit formuliert, [...] sondern indem dieses Begehren sich durch den
ynormalen< Diskurs hindurch, durch die Verschiebung und Verdichtung
der Signifikanten Ausdruck verschafft.« (1981, 105). Dafiir braucht es
aber die Anerkennung zweier Bedeutungsebenen, der manifesten wie la-
tenten, die im Realismus nicht geschieht, in der Literalisierung aufgeho-
ben werden soll. Einen Versuch, diesen Widerspruch zwischen (manifes-
tem) Anspruch und (latenter) Erfiillung zu 16sen, hat Cixous (1977) unter-
nommen, S.u.

32 Weigel hat die Verschmelzung zwischen weiblicher Leserin-Kritikerin
und Text (weiblicher Autorinnen) als explizite »Schreibweisen einer pro-
duzierenden Nachahmung« der 70er Jahre beschrieben (1989, 315f). In-

193

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

nicht allein der Riickgriff auf dominierende Bilder ist, die zur Unglaub-
wiirdigkeit fithren, sondern ebenso ein Verstindnis von realistischer
Darstellung, welches die eigenen Macht- oder Lustphantasien leugnet.

Auch in der Folge blieb das Verhiltnis zwischen Reprisentation und
Wirklichkeit prekir, wie sich nicht zuletzt an dem Konstrukt der weibli-
chen Leserin zeigte.

4. Reading the Reading und das Konstrukt
der weiblichen Leserin

Die bei Millett unbefragt gesetzten »weiblichen Leser« wurden in der
Folge zum Problem, denn sie waren, so die Einsicht, nicht vorausset-
zungslos vorzufinden, sondern stets eingebunden in die Lektiiretradition.
Diese Voraussetzungen zu kldren, um eine begriindete und einheitliche
Leserin-Kritikerin-Position etablieren zu konnen, galt eines der Haupt-
interessen des Feminist Criticism.

Unter der machtpolitischen Perspektive auf den Textinhalt wurde zu-
néchst das Verhiltnis von Text und Leserin in polare Geschlechterkate-
gorien gefalt: Der weiblichen Leserin wurde der mdnnliche Text gegen-
tibergesetzt, dem »Widerstand« zu leisten war. Judith Fetterley begriin-
dete ihr Programm des resisting reading (1978) mit dem Mythos ameri-
kanisch-ménnlicher Identitdt, die fiir die Struktur der Texte des gesamt-
en Kanons konstitutiv sei. Auf Leserinnen miisse die Lektiire dieser
Texte jedoch fatale Wirkungen haben: Nicht nur, dass Erfahrungen von
Frauen nicht reprisentiert wiirden, sondern die Ubernahme des ménnli-
chen Blicks, zu dem Frauen gezwungen seien, fithre zu einer Spaltung
zwischen der Anforderung, sich mit der Position des Ménnlich-Univer-
salen zu identifizieren und der Erfahrung, als Frau aus einer solchen Po-
sition ausgeschlossen zu sein. Auf diese Weise werde die Machtlosigkeit
verdoppelt, sie ist nicht nur Thema der Texte, sondern wiederhole sich
in jeder Lektiire: »Intellectually male, sexually female, one is in effect
no one, nowhere, immasculated« (Fetterly 1978, xvii).

Die in der frithen feministischen Kritik vielfach genutzte Figur der
gespaltenen Leserin bildet bei Fetterley das Gegenbild zum Heldenmy-
thos ménnlicher Subjektivitit, wie er insbesondere in den American Stu-
dies gepflegt wurde.” Literaturgeschichte wurde hier zur nationalen

wieweit dies tatsdchlich implizit auch fiur die Texte minnlicher Autoren
zutrifft, wie ich es fiir Millett beschrieben habe, wire noch zu untersuchen.
33 Die amerikanische Erfolgsstory wurde, so Fetterleys Analyse, in unzdhli-
gen Erzéhlungen als Kampf des ménnlichen Helden zwischen Wildnis und

194

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Geistesgeschichte erhoben und mit dem Erziehungsauftrag verbunden,
die Studierenden zu »guten Staatsbiirgern« heranzuziehen (vgl. Schwenk
1996, 48f). Gegen die Autoritit des literarischen Textes mit seiner drei-
fachen Privilegierung des ménnlichen Subjekts — als (»amerikanischer«)
Autor, als Held der Geschichte und als adressierter Leser, der dessen Er-
fahrung nachzuvollziehen hatte — lenkte das feministische Projekt der
Relektiire den Blick auf die geschlechtsspezifischen Wirkungen der ka-
nonisierten Texte. Dass Literatur eine entsprechende sozialisierende
Funktion hat, wurde dabei nicht in Frage gestellt, vielmehr diente sie zur
Erklarung politisch-gesellschaftlicher Machtlosigkeit von Frauen. Nur
ein Bruch mit einer Lektliretradition, die entgegen ihres objektiven An-
spruchs stets auf den »ménnlichen Leser« zugeschnitten war, schien hier
Abhilfe zu schaffen bei dem Unterfangen »exorcising the male mind that
has been implanted in us« (ebd.). Propagiert wurde ein »anderer Blick«
auf die Realitdt von Literatur, wie ihn Adrienne Rich zuvor in Hinblick
auf die im traditionellen Kanon vernachléssigten Texte von Frauen em-
phatisch formulierte:

»Re-vision — the act of looking back, of seeing with fresh eyes, on entering an
old text from a new critical direction — is for us more than a chapter in cultural
history: it is an act of survival. Until we can understand the assumptions in
which we are drenched we cannot know ourselves. And this drive to self-
knowledge, for woman, is more than a search for identity: it is part of her refu-
sal of self-destructiveness of male-dominated society. A radical critique of lit-
erature, feminist in its impulse, would take the work first of all as a clue to
how we live, howe we have been living, how we have been led to imagine
ourselves, how our language has trapped as well as liberated us; and how we
can begin to see -and therefore live- afresh.« (Rich 1972, 18)

Die konstitutive Funktion, die Literatur fiir die Ausbildung von Identitét
zugeschrieben wurde, tibertrug Rich hier auf die Literaturkritik: Das
Konzept der Revision als doppelter »Blick zuriick« — als Riickblick auf
die Verortung des Weiblichen und als Gegenblick, der den »ménnli-
chen« Blick zuriickweist — erhielt eine existenzielle Dimension, die noch
iiber die sozialisierende Funktion hinaus zu einer Uberlebensnotwendig-
keit (act of survival) stilisiert wurde. Auf diese Weise wurde die Auto-
ritdt von Literatur zugleich bestitigt und zur Begriindung einer Kritiker-
innen-Position herangezogen, die nun explizit feministisch gestaltet war.

Zivilisation wiederholt und funktioniert als Eroberungsgeschicht nach dem
Muster: »America is female; to be American is male« (Fetterley, xii). Sie-
he ausfiihrlicher zur Literaturgeschichte dieser Zeit und zum Konflikt von
»Wildnis und Zivilisation« Brumm 1966 (insbes. 598ff); zur feministisch-
en Aufnahme Schwenk 1996 (S. 117f, 208).

195

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Rich formuliert sie programmatisch als Verkniipfung von personlicher
und kollektiver Geschichte, von intellektuellen und praktischen Aktivité-
ten, dass sich am (avantgardistischen) Ideal der Aufhebung der Grenzen
zwischen »Literatur« und »Leben« ausrichtete. Die instrumentelle An-
eignung von Literatur stellte also den Weg dar, der aus der ohnméchti-
gen Position der Beschriebenen zu dem machtvollen Akt des Benennens
von Realitdt (»power of naming reality«, Fetterley 1978, xviii) fithren
sollte, wobei Literatur als Medium in den Dienst eines feministischen
consciousness-raising gestellt wurde: »Consciousness is power. To cre-
ate a new understanding of our literature is to make possible a new ef-
fect of that literature on us. And to make possible a new effect is in turn
to provide the conditions for changing the culture that the literature re-
flects.« (Fetterly, xvi)

Die feministische Strategie des Rereading 148t sich also als eine
Form der Selbstautorisierung verstehen, die davon ausging, dass mit der
Gewinnung von Autoritét tiber den literarischen Text auch eine Autoritét
tiber das eigene Leben und die gesellschaftlichen Verhéltnisse, die die-
ses bestimmen, einhergeht. »Lesen« hiel damit weniger Textinterpreta-
tion, denn, wie Assmann ein solches Lesemodell beschreibt, die »Eruie-
rung grundsitzlicher, lebenswichtiger Erfahrungen«: » >Tua res agitur<
ist die Préamisse, unter der gelesen wird, wobei die Lektiire zum Instru-
ment sowohl der Selbsterfahrung wie der politischen Aktion werden
kann.« (Assmann 1996, 16).

Folgerichtig forderte Elaine Showalter denn auch, dass sich die fe-
ministische Literaturwissenschaft der Literatur von Frauen zuwenden
sollte, um die »male-oriented« Normierung des Weiblichen zu beenden
(Showalter 1979, 27f). Unter dem Titel Gynocritics formulierte sie ein
Programm zur literaturkritischen Konstruktion einer »female culture«
(ebd.), welche die verschiittet geglaubten weiblichen Werte aufdecken
sollte, um eine »andere« (weibliche) Asthetik begriinden zu konnen. Ei-
ne solche Begriindung konnte sie letztlich jedoch nicht leisten, vielmehr
lief die Frage danach, wie Autorinnen schreiben bzw. unter den patriar-
chalen Bedingungen schreiben konnten, auf eine normative Klassifizie-
rung hinaus, wie Frauen schreiben sollten, um als befreit gelten zu kon-
nen:** Als #sthetisch hochwertig galten demnach Texte eines »befreiten«
Schreibens, welche die Erfahrungen einer (sexuell-biologisch) »weibli-
chen« Identitét ausdriickten, und zwar auf eine realistische Weise — ohne

34 Showalter entwarf ein 3-Phasenmodell der Literaturgeschichte von Frau-
en, wobei die erste (»feminine«) Phase die der Anpassung an »ménnliche«
Schreibmodelle bezeichnete, die zweite (»feminist«) Phase die der Oppo-
sition und die dritte (»female«) Phase die einer »eigenstindigen«, emanzi-
pierten Asthetik.

196

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

dass diese Kriterien allerdings einer Uberpriifung unterzogen worden
wiren.”

Die Frage nach einem weiblichen/feministischen Lesen blieb jedoch
weiterhin virulent. Die Vergeschlechtlichung des Lesens mit der Figur
der weiblichen Leserin stellte die literaturwissenschaftliche Version der
in der feministischen Philosophie, Psychologie bzw. in den Sozialwis-
senschaften entwickelten Standpunkttheorien dar, die dem wissenschaft-
lichen Modell des universalen Subjekts das in einem sozialen Kontext
wsituierte Subjekt« gegeniiberstellen. Mit diesen Ansdtzen teilte das
Konstrukt der weiblichen Leserin das Verdienst, das Augenmerk auf die
geschlechtsdifferente Struktur der wissenschaftlichen Institution und ih-
rer Kategorie geschirft zu haben, ebenso wie deren Begrenzung, die in
der stillschweigenden Voraussetzung einer fixen Geschlechterdifferenz
begriindet lag.*® Mit der Betonung der Geschlechterdifferenz orientierten
sich die Standpunkttheorien an der zweiten Strategie de Beauvoirs, die
empfahl, ein spezifisch Weiblich-Differentes zur Anerkennung zu brin-
gen (s.o. Kap. II.1). Das Ziel bestand darin,

»[...] da die immer wieder postulierte unterschiedliche Wahrnehmung von
Frauen einer neuen theoretischen Erkldrung bedarf, die begriinden kann, wa-

35 Ausfiihrlich kritisierte Toril Moi (1985) die unbefragte Ubernahme #sthe-
tischer Traditionen. Fiir Showalter gelte vielmehr: »politics is a matter of
the right content being represented in the correct realist form«. Was in die-
ses Schema nicht integriert werden konnte, galt als riickschrittlich, wie et-
wa die literarischen Texte von Virginia Woolf. Sieche zur Kritik auch in
Anschluss daran Lindhoff 1995, 39ff; Osinski 1998, 51.

36 Standpunkttheoretische Konzepte haben sich zunéchst aus einem marxisti-
schen Kontext heraus entwickelt (Hartsock 1983a+b). Sandra Harding
charakterisierte das Konzept, das sich der Hegelschen Herr-Knecht-Dia-
lektik verdankt, so: »Kurzgefafit geht die Argumentation dahin, daf3 die
gesellschaftliche Vorherrschaft der Méanner partielle und pervertierte Auf-
fassungen und Vorstellungen zur Folge hat, wihrend die Frauen aufgrund
ihrer untergeordneten Position vollstindigere und weniger pervertierte
Vorstellungen zu entwickeln vermégen. Feminismus und Frauenbewe-
gung stellen die theoretischen und motivationalen Grundlagen fiir wissen-
schaftliche Untersuchungen zur Verfligung, aufgrund derer die Sichtweise
der Frauen zu einem >Standpunkt« werden kann, d.h. zu einer moralisch
und wissenschaftlich akzeptableren Grundlage« (1991, 24). Neben dem
marxistischen Einfluss spielte die psychoanalytische Objektbeziechungs-
theorie eine wichtige Rolle (auch bei Hartsock 1983b). Der einflussreiche,
von Carol Gilligan entwickelte Ansatz unterstellte einen anderen, »ver-
antwortungsvolleren« Umgang mit Objekten, den sie mit der spezifischen
psychosozialen Entwicklung von Frauen begriindete. Diese Konzepte
wurde vielfach wegen ihres Universalismus< der »weiblichen Erfahrung«
kritisiert und abgeéndert (vgl. Hekman 1999). Zur Kritik an einer Roman-
tisierung der Perspektive der Unterdriickten siche auch Hof (1995, 73f).

197

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

rum die Erfahrungen von Frauen andere Forschungsfragen erfordern und wa-
rum Minner und Frauen von historischen und gesellschaftspolitischen Ent-
wicklungen auf unterschiedliche Weise betroffen sind.« (Hof 1995, 69)

Die Annahmen anderer Wahrnehmung und anderer Erfahrungen wurde
zunéchst fiir die Literaturwissenschaft unbefragt tibernommen.

Um die simple Tater-Opfer-Logik, die, wie bei Millett, auf einer
Gleichsetzung zwischen weiblicher Figur und Leserin beruhte, zu iiber-
winden, aber auch, um das inzwischen auch im feministischen Kontext
konstatierte Theoriedefizit (vgl. Showalter 1979) auszugleichen, wandte
sich die feministische Kritik in den 80er Jahren Reader-Response-Theo-
rien zu. Dabei handelt es sich um handlungsorientierte Rezeptionsésthe-
tiken, die auf hermeneutischer, phianomenologischer oder strukturalisti-
scher Grundlage die Frage nach der Rolle der Lesenden und der Leseer-
fahrungen stellten.”” Patrocinio P. Schweickart und Elisabeth Flynn
stellten in ihrem grundlegenden Sammelband Gender and Reading
(1986) unterschiedliche Gemeinsamkeiten fest. Wie in der feministisch-
en Kritik werde auch hier das Verhéltnis von Leser und Text problemati-
siert: »Reader-response criticism [..] has promoted readers from their
previous role as »extrac to that of »co-star< with the text in a new script —
or, more accurately, scripts — thereby calling attention to the problematic
interaction between reader and text.« (Schweickart/Flynn 1986, vix).

Beide stellten die eingenommene Perspektive als Rahmen wie als
Begrenzung fiir das Verstehen und die Interpretation heraus (ebd., xxi).
Schweickart versprach sich gar von der Entwicklung einer feministisch-
en Theorie des Lesens eine theoretische Bestimmung feministischer Kri-
tik schlechthin: »A theory of reading may well be the key to the defi-
nition of feminist criticism als multi-faced, contradictory, but neverthe-
less coherent and genuinely collective enterprise.« (Schweickart 1985, 2;
zit.n. Hof 1995, 169).

In Reading Ourselves: Toward a Feminist Theory of Reading (1986)
fithrte Schweickart die bis dahin unverbundenden Lesemodelle fiir Texte
ménnlicher Autoren der Feminist Critique und fiir Texte weiblicher Au-
torinnen im Gynocentrism unter dem Dach des Reader-Response-An-
satzes zusammen. Dazu unternahm sie zunéchst eine Neuformulierung
einiger Grundannahmen {iber die Natur des Lesers. Im Zentrum (nicht
nur) der feministischen Kritik stand die Idealisierung eines abstrakten
Lesers, dem generelle Konstruktionsprozesse in der Lektiire unterstellt
wurden. Thm wurden nun die geschlechtsspezifischen Lese-Erfahrungen

37 Vgl.die Ausfithrungen zu Iser, Kap. 1.5.2; allgemein zur Rezeptionsisthe-
tik Miiller 1990. (Roland Barthes spielte fiir die in diesem Kapitel disku-
tierten feministischen Ansitze keine Rolle).

198

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

entgegengestellt (vgl. Schweickart/Flynn 1986, xi; Culler 1988, 46ff).
Das iibergeordnete Ziel bestand, wie Schweickart auch unter Bezug auf
Rich, Fetterley und Showalter forderte, weiterhin darin, aus einer (un-
informierten) »weiblichen« Leserin eine informierte, kritische »feminis-
tische« Leserin zu bilden. Im Unterschied zu Millett war das Ziel, »als
Frau« zu lesen, nicht mehr voraussetzungslos zu erreichen, sondern be-
durfte eines inneren Lernprozesses, des consciousness raising. Das trifft
sich mit dem klassischen Bildungsanspruch von Literatur, der von einem
sog. naiven zu einem sog. kritischen Lesen fiihrt. Schweickart fiihrte ihn
als einen an, der Frauen, ebenso wie Schwarzen, gleichermaflen ver-
wehrt sei wie er eine Utopie darstelle (Schweickart 1985, 35). Auch die
spezielle Variante der Reader-Response-Theorie, die, so Jonathan Cul-
ler, stets zu einem Wissen fiihre und dabei »aus dem Lesen eine Aktivi-
tdat macht, die zu einem moralisch produktiven SelbstbewuBtsein fiihrt«
(Culler 1988, 86) wird implizit aufgegriffen und modifiziert.*®

In Schweickarts Lesemodell wird das Ziel der informiert-kritischen
Leserin auf zweifache Weise erreicht. Zum einen auf dem Wege einer
negativen Hermeneutik, die sie als Lesehaltung fiir die Texte ménnlicher
Autoren beschreibt. Die bislang favorisierte Haltung des resisting ge-
geniliber einem letztlich als Feind betrachteten Text wird von Schwei-
ckart nun als eindimensional zuriickgewiesen — und dies nicht nur, weil
sie den untersuchten Texten und ihren positiven Identifikationsméoglich-
keiten auch fiir Frauen nicht gerecht werde.”” Sondern insbesondere des-
halb, weil mit der These der immasculation die Kontrolle {iber die Be-
deutung ganz an den Text abgegeben werde, der die Position der weibli-
chen Leserin bestimmt. Schweickart dient an dieser Stelle Wolfgang
Isers Konstrukt des impliziten Lesers als Modell dafiir, wie Textstruktu-
ren das Bewusstsein der Lesenden formen — ohne allerdings darauf ein-
zugehen, dass es sich dabei um einen Prozess widerspriichlicher Erfah-
rungen handelt.*” Die Betonung des subjektiven Anteils bei der Kon-

38 Culler zitiert hier u.a. Wolfgang Iser, der von unterschiedlichen Entde-
ckungen spricht: »Im 19. Jahrhundert tritt an die Stelle der Heilserwartung
deie Entdeckung der »menschlichen Natur< durch den Leser. Im 19. Jahr-
hundert >soll der Leser selbst eine Rolle entdecken, die er stdndig von den
sozialen Normen zugewiesen erhilt, um dadurch in ein kritisches Verhilt-
nis zu den gesellschaftlichen Verhéltnissen zu gelangen<. Im 20. Jahrhun-
dert bezieht sich »die Entdeckung auf das Funktionieren unserer Fahigkei-
ten (der Wahmehmung)<.« (Culler 1988, 85; Zitat im Zitat Iser 1973,
S.10.).

39 Eine entsprechende Diskussion wurde auch im Bereich der Filmtheorie
gefiihrt, hier allerdings differenzierter und auf psychoanalytischer Grund-
lage, vgl. etwa Silverman 1983.

40 Schweickart 1986, 49; zu Iser siche Kap. 1.5., 2. Abschn.

199

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

struktion einer Textkohirenz, wie sie sich bei Iser und anderen findet,
erscheint zunéchst als Gegenstrategie. Sie birgt aber das Problem, so
Schweickart, dass die weibliche Leserin nun als »agent of her own im-
masculation« (Schweickart 1986, 49) erscheint. Hier gelte es nun, Rea-
der-Response-Ansitze um die feministische Analyse zu erweitern, die
diese Dialektik zwischen Fremd- und Selbst-Unterwerfung aufdecke und
eine Distanzierung erlaube. Dazu sollte zundchst die Wahlmoglichkeit
der Lesehaltung offengelegt werden — » The reader can submit to the po-
wer of the text or she can take control of the reading experience.« (ebd.)
— wobei als Ziel weiterhin ein »reading as a woman« formuliert wird,
»without putting one«s self in the position of the other« (ebd., 50). Dass
dies jedoch gerade kein Frage der Wahl ist, sondern ein durchgingiger
Représentationseffekt, ist auch Schweickart bewusst. Sie favorisierte da-
her, in Abgrenzung zu dem individuellen Ansatz Isers, den Vorschlag
von Stanley Fish (1980), der mit seinem Konstrukt der »Interpretations-
gemeinschaft« die Aktivitit des Lesens in einem sozialen Kontext situ-
iert. Dies korrespondiere mit dem feministischen Anliegen, Lesen als
kollektiven Akt zu begreifen, dem zudem die »therapeutische« Funktion
zugeschrieben wird, die psychosozialen Effekte auf Frauen aufzudecken
(Schweickart 1986, 51). Um nicht erneut in die Opferrolle zuriickzufal-
len, schlug Schweickart als neue, relativierte Position fiir die feministi-
sche Leserin schlieBlich die der Zeugin vor, nimlich von geschlechts-
spezifisch geprigten Leseprozessen (ebd.). Woriiber sich die privilegier-
te Sicht dieser durchaus vielversprechenden und spéter auch in anderen
feministischen Kontexten (etwa von Haraway, siche Kap. IV.3) genutz-
ten Position allerdings begriinden soll, blieb hier offen (s.u.).

Auch in der feministischen Adaption von Lesetheorien bleibt das Di-
lemma bestehen, das, wie Culler ausgefiihrt hat (1988, 75ff), in der Nei-
gung besteht, die Spannung zwischen der Autoritit des Textes und der
der Leserln zu einer Seite hin aufzulésen, so dass entweder die Leserln
als vorkonstruierte Position doch wieder hinter den Text — und den Au-
tor als Konstrukteur — zuriicktritt, was bei Iser ebenso wie in der femi-
nistischen These der immasculation der weiblichen Leserin der Fall ist.
Umgekehrt droht der Text hinter der Deutungshoheit der LeserInnen ir-
relevant zu werden, bei Fish ebenso wie bei Schweickarts feministischer
Interpretationsgemeinschaft. Schweickart erkannte das Dilemma an, gab
dieser Kritik aber eine neue Wendung, indem sie das Dilemma nun auf
ein spezifisch mannliches Modell des Lesens und der Kritik zurtickfiihrt.
Dieses sei geprégt durch die Frage der Bedeutungs-Kontrolle und einen
strikten Separierungswillen, welche die Schwierigkeit eindeutiger
Grenzziehung zwischen Text und Subjekt erst eigentlich zum Problem
machten (Schweickart 1986, 55). Dagegen setzte sie als ein spezifisch

200

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

weibliches Lesen ein »intersubjektives« Dialog-Modell, mit dem die
»Dialektik der Kontrolle« einer »Dialektik der Kommunikation« wei-
chen sollte (ebd., 52). Diese positive Hermeneutik gewann Schweickart
als zweite Lesehaltung aus dem Umgang feministischer Leserinnen mit
Texten weiblicher Autorinnen. Beide Seiten erscheinen hier als subjekti-
viert: Die Leserin trifft nicht einfach auf ein Textobjekt, sondern auf ein
»subjektiviertes Objekt«, wobei der Text zum Medium des Ausdrucks
und des Begehrens einer anderen Frau avancierte (ebd.). Die Leserin ihr-
erseits verdoppelt sich im Prozess der Lektiire zur Leserin-Autorin, so
dass beide Seiten sich »gleichberechtigt« gegeniiberstehen sollen. Dass
sich notwendigerweise ein Ungleichgewicht einstellt, insofern als die
Leserin — nicht nur unter den Pramissen einer Leseraktionstheorie — stets
das letzte Wort behilt, ist auch Schweickart bewusst. Dieses gilt es je-
doch mittels einer kritischen Reflexion auszugleichen, die den subjekti-
ven Projektionsgehalt der Lektiire anerkennt und iiber die Angabe des
doppelten Kontextes von Lesen und Schreiben offenlegt. Lesen wird nun
zu einem Vermittlungsprozess, der den Bruch zwischen den Lesenden
und den Schreibenden tiber das Schaffen einer gemeinsamen Grundlage
iberbriicken soll: »Reading becomes a mediation between author and
reader, between the context of writings and the contexts of reading«
(ebd., 54)."!

Das erscheint nun noch nicht spezifisch feministisch, sondern dem
hermeneutischen Vorgehen inhérent. Das Ziel der Hermeneutik ist ja ge-
rade, die unterschiedlichen Horizonte der Lesenden wie der Texte im
Prozess eines nachvollziehenden Verstehens in Einklang zu bringen.*
Im Unterschied zur traditionellen Hermeneutik verwahrte sich Schwei-
ckart jedoch gegen einen objektivierenden Anspruch. Sie betonte dage-
gen, weiterhin im Einklang mit ihren Vorgéngerinnen, eine subjektive
Herangehensweise, welche die in der Hermeneutik zur Voraussetzung
bestimmte &sthetische Distanz zwischen dem (historischen) Text und
(heutigen) Interpretierenden in einem allgemein gesetzten, raum- und
zeitiibergreifenden Frau-Sein vermitteln will, »trying to connect with the
existence behind the text« (ebd., 53).

Das iibergeordnete Interesse einer solchen feministischen Herme-
neutik geht weiterhin iiber ein reines Textverstehen hinaus: »Feminist
reading and writing alike are grounded in the interest of producing a
community of feminist readers and writers« (ebd., 56) heif3it es abschlie-

41 Also wortwortlich das Programm, dem Christa Biirger in ihrer Literaturge-
schichte folgt, s.o.

42 Vgl. etwa Gadamer (1995), der vom »Verschmelzen« der Horizonte
spricht — wobei zugleich die Eigenstandigkeit des Textes erhalten bleiben
soll. Zu diesem grundsitzlichen Widerspruche siehe Jung (1990, 168).

201

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Bend. Dass diese community jedoch selbst nicht einheitlich ist, wurde
Mitte der 80er Jahre bereits mit der Diskussion um die Differenzen zwi-
schen Frauen deutlich. Schweickart tragt dem Rechnung, indem sie ein-
fordert, Differenzen zwischen Leserin und Schreiberin anzuerkennen
und Vereinnahmungen zu vermeiden. Allerdings werden diese Differen-
zen letztlich wiederum unter die Geschlechterdifferenz subsumiert.
Denn nicht nur eine vermeintlich neue Lesehaltung wird hier prokla-
miert, sondern auch eine andere, »weiblich« bestimmte Form von (Inter)
Subjektivitit. Hier macht sich der Einfluss der Objektbeziehungstheo-
rien bemerkbar, der die standpunkttheoretischen Ansétze mitgeprégt hat.
So heiflt es bei Schweickart (unter Bezug auf Chodorow und Gilligan):

»[..] men define themselves through individuation and separation from others,
while women have more flexible ego boundaries and define and experience
themselves in terms of their affiliations and relationships with others. [...] This
difference is consistent with the difference between mainstream models of rea-
ding and the dialogic mode I am proposing for feminist readings of women's
writing.« (ebd., 54f)

Im Umfeld der Reader-Response-Theorien waren eine Reihe von For-
scherlnnen damit beschéftigt, den geschlechtsspezifischen Unterschied
in der Rezeption von Literatur, wonach Frauen einen empathischen Zu-
gang, Ménner dagegen einen auf Abgrenzung und Konkurrenz bedach-
ten praktizierten, auch mittels empirischer Studien nachzuweisen.* An-
gesichts der Vielfalt von LeserInnen-Reaktionen kamen sie jedoch letzt-
lich nicht umhin, die weibliche Leserin, ebenso wie den méannlichen Le-
ser, als ein fiktionales Konstrukt auszustellen, das zwar auf einen allge-
meinen Einfluss von Gender hinweisen kann (»that gender is a signi-
ficant determinant of the interaction between the text and reader«,
Schweickart/Flynn 1986, xxviii), dieser sich jedoch im Konkreten kaum
nachweisen 146t, ohne die Geschlechterdifferenz, welche die Untersu-
chung ergeben sollte, bereits vorauszusetzen und zu reifizieren. Hier 146t
sich das selbstdekonstruktive Moment ausmachen, dass nicht nur fiir
(feministische) Reader-Response-Ansitzen festgestellt wurde (vgl. Hof
1985, 181f), sondern auch fiir feministische Standpunkttheorien (vgl.
Hekman 1999, 38), insofern beide per definitionem auf Pluralitdt ange-
legt sind, welche die Idee eines einheitlichen Standpunkts bzw. einer
einheitlichen Leseerfahrung von vornherein untergraben. Auch bzw. ge-
rade wenn ein feministischer Standpunkt als Ergebnis eines Analyse-
prozesses angestrebt wird — im Unterschied zu einer als gegeben ange-
nommenen »weiblichen« Perspektive — verschérft sich das Legitimati-

43 Siehe den gesamten Sammelband Flynn/Schweickart (Hg.) (1986).

202

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

onsproblem, denn es bleibt unbegriindet, weshalb das Konstrukt der
»weiblichen Erfahrung« — oder der »hypothesis of a female reader«,**
wie Showalter (1979, 25) ein solches Konstrukt benannte — dem »ménn-
licher« oder anderer Erfahrungen gegeniiber privilegiert werden sollte.*’
Hof kritisierte in Anschluss daran, dass mit dem Bezug auf die Interpre-
tationsgemeinschaft die Idealisierung der weiblichen Leserin fortgefiihrt
wurde, anstatt den normierenden Effekten einer solchen Bedeutungspro-
duktion nachzugehen (Hof 1995, 186): »Das Konstrukt des Lesers kann
nicht durch eine Leserin ersetzt werden. Wichtig ist stattdessen die Fra-
ge, welche Grenzziehungen ein solches Konstrukt impliziert«; lautet ihr
Fazit (ebd. 204f).

Zusammenfassend 148t sich feststellen, dass die Aneignung von Le-
setheorien dem Ziel feministischer Literaturwissenschaft, der Selbstkon-
stituierung einer weiblichen Leserin auf der Grundlage eines feminis-
tisch-informierten Standpunkts, zunichst durchaus zutrdglich war. Mit
Reader-Response-Ansitzen liel sich ein pragmatischer Umgang mit Li-
teratur begriinden, der eine Verbindung zwischen literarischer Produk-
tion und Rezeption herstellt. Denn hier wird, zumindest in den herme-
neutisch orientierten Ansidtzen, Literatur handlungstheoretisch als ein
kommunikativer Akt verstanden, der Riickwirkungen auf das Bewusst-
sein wie auf die Lebenswelt der LeserInnen einschlieft.* Eine unbe-
fragte Voraussetzung in diesem feministischen Kontext blieb jedoch der
instrumentelle Umgang mit Literatur, der eindeutig identifizierbare, im

44 Im Unterschied zum Misreading Jonathans Cullers, der sich diese Formu-
lierung fiir die Begriindung eines eigenen »Lesens als Frau« zunutze
machte (1988, 46ff), trennte Showalter die Position der Leserin nicht von
Erfahrungen von Frauen, sondern zieht sie zu einer ideellen Gesamtposi-
tion zusammen. Cullers Interpretation wurde als eine maskuline Abnei-
gngung gegeniiber feministischer Kritik unter erneutem Ausschluss von
Frauen gewertet und sorgte bis Ende der 80er Jahre fiir Unmut (vgl. Mod-
leski 1986, de Lauretis 1987).

45 Susan Hekman beschrieb dies als die Crux der Standpunkttheorien der
70er und 80er Jahre. Zum Widerspruch entwickelten sich die beiden
Grundannahmen, »that all knowledge is located and situated [but] one lo-
cation, that of the standpoint of women, is privileged« (Hekman 1999, 38).
Der Widerspruch verstirkt sich, wenn Standpunkte als Konstrukte ver-
standen werden, die materiellen Bedingungen, von denen sie sich ableiten,
aber als unumst6Bliche Realitit aufgefasst werden, welche den Standpunkt
legitimieren sollen.

46 So in der einflussreichen These von Hans Robert Jauf3: »Die gesellschaftli-
che Funktion der Literatur wird erst dort in ihrer genuinen Mdoglichkeit
manifest, wo die literarische Erfahrung des Lesers in den Erwartungshori-
zont seine Lebenspraxis eintritt, sein Weltverstindnis praformiert und da-
mit auch auf sein gesellschaftliches Verhalten zuriickwirft.« (Jau8 1970,
199).

203

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

feministischen Sinne positive oder negative Texteffekte voraussetzt.
Zwar wurde der Text von einem simplen Freund/Feind-Schema zum
Medium umdefiniert, das einerseits als »symptom of a cultural malaise«
(Fetterley, nach xviii) Aufschluss geben sollte iiber die gesellschaftli-
chen Bedingungen seiner Produktion, andererseits kollektive Verbin-
dungen stiften sollte. Dieser epistemologische wie emotionale Gewinn
war jedoch als ein Produkt der aktiven Partizipation der Lesenden ge-
dacht; der Status des Textes selbst blieb unverindert, insofern er in sei-
ner Eigenbedeutung im Hintergrund stand. Damit wurde aber auch das
Potenzial, das etwa Isers Theorie enthilt — die sich im Ubrigen mindes-
tens ebenso sehr als Texttheorie wie als Lesetheorie darbietet (vgl. Miil-
ler 1990, 186) — nicht genutzt: So hitte Schweickarts Modell des »femi-
nistischen Lesens« sicherlich gewinnen kénnen durch die Aufnahme von
Isers Thematisierung des Oszillationsprozesses zwischen Text und Re-
zipientInnen, welche die Verstricktheit des Lesenden in die (von ihm
hervorgebrachte) Textgestalt beschreibt (vgl. Kap. 1.5, 2. Abschn.).
Stattdessen wurde jedoch, sozusagen unter Umgehung der Textstruktu-
ren, der Weg der identifizierenden Verschmelzung zwischen Lesenden
und Schreibenden gewéhlt, mit dem die Unterscheidungen zwischen
Verfasserin und Text einerseits, Leserin und Leserolle(n) andererseits
zugunsten eines einheitlichen Handlungssubjekts vernachlédssigt wurden.
Die Frage, wie genau sich Subjektivitit im und durch den Text zu kons-
tituieren vermag, wurde so auf einen schematischen Mechanismus von
Identifizierung bzw. Abgrenzung verwiesen, der innerhalb der Interpre-
tationsgemeinschaft der feminist community entschieden wurde.

Vermieden wurden auf diese Weise nicht nur jegliche Anklidnge an
eine De-Konstruierung des Subjekts, an Selbst-Auflosung und —Verlust
in und durch Text, wie sie den Subjekt-Diskurs der Moderne prégten.
Vermieden wurde auch, das Verhiltnis zwischen Text und Subjekt tat-
sichlich auszuloten, mit dem Effekt, dass schlieBlich das Kontrollbe-
diirfnis des feministischen Subjekts die Oberhand gewann.

5. Dekonstruktion des Symbolischen:
Echos mimetische Rede

Zwischen Affirmation und Subversion

»Kaum hat sie also Narcissus erblickt, der abseits vom Wege durchs Geldnde
streifte, entbrannte ihr Herz in Liebe. Sie folgt verstohlen seinen Spuren, und
je langer sie ihm folgt, desto mehr 148t seine Néhe sie erglithen [...]. O wie oft
wollte sie ihm mit liebevollen Worten nahen und ihn durch Bitten erweichen!

204

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Thr Wesen verbietet’s! Es erlaubt ihr nicht, den Anfang zu machen. Doch eines
steht ihr frei: Sie ist bereit, Laute abzuwarten, auf die sie antworten kann. Zu-
féllig hatte der Knabe, vom treuen Gefolge entfernt, gerufen: >Ist jemand
hier?¢, und »>hier< hatte Echo erwidert. Er staunt, 1t den Blick iiberallhin
schweifen und ruft mit lauter Stimme: »>Komm!« Sie ruft ihn, wie er sie ruft. Er
blickt zuriick und spricht, da wieder niemand kommt: >Was flichst Du vor
mir?< Und ebenso viele Worte, wie er gesprochen hatte, erhielt er zuriick. Er
beharrt; getduscht durch den Widerhall der antwortenden Stimme spricht er:
»Lal uns hier zusammenkommens, und keinen Laut gab es, auf den sie jemals
lieber geantwortet hitte. »>Zusammenkommen¢, wiederholt Echo, vertraut auf
ihre eigenen Worte, verld3t den Wald. Schon ging sie auf ihn zu, um den er-
sehnten Hals mit den Armen zu umschlingen — er aber flieht; und wihrend er
fliichtet, ruft er: yHénde weg, laB die Umarmungen! Eher will ich sterben als
dir gehoren.« Sie antwortet nichts als »dir gehdren<. Die Verschméhte halt sich
im Walde versteckt, verbirgt schamhaft das Gesicht im Laub und lebt von nun
an in einsamen Hohlen. Doch die Liebe bleibt und wéchst noch aus Schmerz
iiber die Zuriickweisung. Sorgen génnen ihr keinen Schlaf und zehren den
Leib jammerlich aus; Magerkeit 146t die Haut schrumpfen, in die Luft ent-
schwindet aller Saft des Koérpers, nur Stimme und Gebein sind iibrig. Die
Stimme bleibt, das Gebein soll sich in Stein verwandelt haben. Seitdem ist sie
im Wald verborgen und 148t sich auf keinem Berg blicken. Alle koénnen sie ho-
ren. In ihr lebt nur der Klang.« (Ovid, Narcissus und Echo, 111 370-402)

In den 1980er Jahren fand in der US-amerikanischen Diskussion des fe-
ministischen Literary Criticism ein Mythos besondere Aufmerksambkeit:
der Mythos von Echo und Narciss. Der Mythos erzihlt im Zusammen-
hang mit dem Schicksal des sich selbst bespiegelnden Narciss auch die
Geschichte der Nymphe Echo, die infolge einer gottlichen Bestrafung
dazu verurteilt ist, die Laute am Ende der Rede anderer zu wiederholen.
Der Echo-Mythos wurde als Parabel der weiblichen Leserin/Kritikerin
bzw. des Verhiltnisses von Weiblichkeit (Ménnlichkeit) und Text gele-
sen und dartiber hinaus als Gleichnis »ménnlicher« und »weiblicher«
Subjektivitit schlechthin. Darin erfuhr er unterschiedliche Auslegungen.
In psychoanalytischen bzw. dekonstruktiven Lektiiren wurde Echos Re-
de als ein positives Modell des (nicht nur weiblichen) Sprechens entwor-
fen, wie im Verlaufe dieses Kapitels gezeigt werden soll, und was natiir-
lich nicht unwidersprochen blieb.

Kulturelle Mythen galten als besonders aufschlussreich in Hinblick
auf tradierte Geschlechter-Stereotypen, die nun einer kulturpsychologi-
schen Lektiire unterzogen wurden. Mit der Zuwendung zu psychoanaly-
tischen bzw. dekonstruktiven Theoremen wurde das Verhéltnis zwischen
Text und Weiblichkeit unter dem Vorzeichen des Differenten neu be-
stimmt: Weiblichkeitsbilder wurden nicht mehr (nur) wortwdértlich in

205

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Hinblick auf mogliche Identifikationen bzw. nétige Desidentifikationen
gelesen, sondern als Metaphern, die weniger Aufschluss iiber reale Frau-
en, denn tber die symbolische Positionierung des Weiblichen geben.
Dem war im US-amerikanischen Kontext eine Umbewertung vo-
rausgegangen, die sich die sich in einem Teil der feministischen Litera-
tur- und Kunstkritik ab Anfang der 80er unter dem Einfluss der Rezep-
tion franzosischer Poststrukturalistinnen vollzog und die einen neuen
Blick auf Mythen erdffnete.*’

Diskursbegriindend fiir eine psychoanalytisch-orientierte, sympto-
male Lektiire von Weiblichkeitsbildern zunéchst im US-amerikanischen,
spater auch im deutschsprachigen Kontext wurde Sandra Gilberts und
Susan Gubars These des killing women into art (in Gilbert/Gubar 1979).
Die These der »Totung« des Weiblichen im Dienste der ménnlichen
Kunstschopfung avancierte zum »zentralen Paradigma feministischer
Kritik« (Weigel 1996, viii). Die Spaltung zwischen einer metaphorisch
gefassten und gleichsam stillgestellten Weiblichkeit als Inhalt und Tra-
ger der Kunst und realen Frauen, die als Produzentinnen ausgeschlossen
waren, wurde hier als konstituierendes Moment der Kunst behauptet.
Die feministische Mythenkritik richtete sich etwa auf die Chiffre des
poeta laureatus, die sich auf Petrarca bezieht, als der Dichter, der seine
tote Geliebte besingt und dabei seine Trauer in Dichtkunst verwandelt
(»die Konvertierung der toten Frau (Laura) in den Lorbeerkranz (lau-
reatus) des Dichterruhms«, Weigel 1996, viii); ebenso wie auf den My-
thos der Medusa, in dem ihr Tod zum Ursprung der Musik wird. Zum
»Schliisseltext der feministischen Literaturwissenschaft« avancierte,
Lindhoff zufolge (1995, 26), die Erzdhlung Edgar Alan Poes »Das ovale
Portrait«, in der das weibliche Modell in dem Moment stirbt, in dem der
Maler das Bild beendet (vgl. auch Bronfen, 1996, Kap.7 »The lady is a
portrait«, S. 162ff). RegelmiBig erschien die Verwandlung von »Leben
in Kunst« am weiblichen Korpers vollzogen: »Die Frau wird (...) zur
privilegierten Metonymie fiir Tod, so daB ihr Opfer dazu dient, einen
imagindren Triumph {ber die eigene Sterblichkeit und tiber die (...) Am-
bivalenz zu inszenieren«, beschrieb Elisabeth Bronfen diese Funktion

47 Wihrend in der deutschsprachigen feministischen Debatte die Aufnahme
der Psychoanalyse als kritisches Instrument iiber ihre Rezeption in der
Kritischen Theorie geebnet wurde, galt sie in der US-amerikanischen Dis-
kussion (in der Folge von de Beuavoirs und Milletts Fundamentalkritik)
bis Ende der 70er Jahre als Inbegriff patriarchaler Ignoranz. Erst Juliett
Mitchells Neulektiire eroffnete einen Zugang. Vgl. zur US-amerikansichen
Freud-Rezeption in den 70ern Osinksi 1998, 52ff. Die deutschsprachige
Mythen-Diskussion war zundchst von Ansétzen radikalfeministischer An-
eignung geprigt. Psychoanalytisch informierte Lektiiren fanden ab etwa
Mitte der 80er Jahre vermehrt statt.

206

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

(Bronfen 1996, 280). Uber diese Szenerie erschloss sich nicht nur der
inhdrente Zusammenhang zwischen dem Mythos der Unverginglichkeit
der Kunst und der Mythisierung von Weiblichkeit in Gegenbildern von
Natur, Tod, Sinnlichem und Schénem, sondern sie figurierte auch eine
geschlechtsspezifisch organisierte, ins Symbolische eingelassene »Op-
ferstruktur« (Kristeva 1982; Weigel 1988), die iiber die Kunstgeschichte
hinaus als Grundschema der abendléndischen Zivilisationsgeschichte ge-
lesen wurde: Eine Aneignung des Weiblichen im Dienste der Konsti-
tuierung des ménnlichen Subjekts.

Diese Formulierungen verweisen erneut auf den problematischen
Punkt der feministischen Diskussion: Wahrend Weiblichkeit einerseits
rhetorisch-symbolisch bestimmt wird, erscheint die Metapher (oder Me-
tonymie) andererseits als Wirklichkeitsbeschreibung. Das prekire Ver-
hiltnis zwischen Reprisentation und Realitét soll im Folgenden anhand
der Darstellung der Diskussion um Weiblichkeit als Metapher, Metony-
mie, Mimesis, Transposition und Allegorie weiter dargestellt werden.

Weiblichkeit als Metapher

Die theoretische Grundlage der Bestimmung von Weiblichkeit als Meta-
pher bildete das in der strukturalistischen Anthropologie und in der Psy-
choanalyse Lacans ausgearbeitete Konzept einer symbolischen Ordnung.
Den Geschlechtern sind darin oppositionelle Positionen zugewiesen:
Frau bzw. Weiblichkeit ist, wie Mann und Minnlichkeit, konstitutiv
eingebunden in ein Klassifikationssystem von Natur/Kultur, Passivitét/
Aktivitét etc., das als unbewusste, bindre Tiefenstruktur der Gesellschaft
verstanden wird:

»Der Ubergang vom Naturzustand zum Kulturzustand 148t sich aus der Befi-
higung auf seiten des Menschen erkennen, die biologischen Beziehungen in
Gegensatzsystemen zu denken: Zweiheit, Alternation, Gegensatz und Sym-
metrie, die sie sich unter bestimmten Formen vorstellen, wobei Ubergangs-
formen nicht erkldrungsbediirftige Phinomene, sondern unmittelbare Grund-
gegebenheiten der sozialen Wirklichkeit sind.« (Lévi-Strauss (1981, 663)*

48 Die universalen Anspriiche der Lévi-Strauss’schen symbolischen Ordnung
mit ihrer strikten Gegeniibersetzung von Natur/Weiblichkeit, Kultur/
Mainnlichkeit sowie die letzlich zirkelférmige Gleichsetzung binédrer
Strukturen in Natur und kulturellen Symbolisierungen wurden in der femi-
nistischen Anthropologie schon frith kritisiert. (Vgl. MacCormack/Stra-
thern (Hg.) (1980). Nichtsdestotrotz blieb es einflussreich fiir die Bestim-
mung des Natur-Kultur-Verhéltnisses, die sich nicht aus einer Aufkldr-
ungskritik ableitete (wie die Kritische Theorie v.a. in der deutschspra-
chigen Diskussion).

207

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Dem Weiblichen als das Andere kommt dabei die kulturstiftende Funk-
tion zu, Differenz zu symbolisieren, was unter einer kulturanthropologi-
schen Perspektive eine »doppelte« Position der Frau als Ein- und Aus-
geschlossene begriindet.*’ Ein weiterer wichtiger Ausgangspunkt fiir die
feministische Kritik war die Funktion von Weiblichkeit als Projektions-
flache fur den »kastrierten Korper«, wie die Symbolisierung von Diffe-
renz in psychoanalytischen Erklirungsmodellen bestimmt wurde.”® Hier
findet sich die Grundlage der kulturellen Metaphorisierung des Weibli-
chen: Dem Weiblichen kommt demnach die Aufgabe zu, die Vorstellung
ungeteilter, substanzieller Ménnlichkeit zu stiitzen, indem sie zum einen
als negatives Spiegelbild wirkt, auf das der Mangel projiziert werden
kann; zugleich jedoch, in einer phallischen Bedeutung, als Inbegriff der
Uberwindung von Spaltung und Trennung die Utopie der Aufhebung
von Differenzen schlechthin verkorpert. Die Differenz, die Weiblichkeit
im Unterschied zu Ménnlichkeit (potenziell) bedeutet, erscheint in die-
sem Verstandnis verdringt, so dass sich das (mdnnliche) Subjekt, unge-
achtet aller relationalen Konstitutionsbedingungen, als autonom und
»ganz« imaginieren konne. Nicht nur die Bestimmung des Subjekts un-
ter den Vorzeichen von Mangel und Sein, sondern auch der von de
Beauvoir (ebenfalls unter Bezug auf Lévi-Strauss) beschriebene Weib-
lichkeitsmythos findet hier eine psycho-kulturelle Begriindung als kom-
plementére, phantasmatische Struktur, die zur Vermeidung der (symbo-
lisch gedachten) »Kastration«, also der Trennung von Ich und Welt,
dient.

Eine solche phantasmatische Subjektivitit wurde in der Psychoana-
lyse figuriert durch die mythische Figur des Narziss. Dieser nimmt
nichts anderes wahr und erkennt niemanden an als sein eigenes Spiegel-
bild, dessen Natur ihm jedoch (zunichst) verschlossen bleibt: »Er weil3
nicht, was er sieht; doch was er sieht, setzt ihn in Flammen« heif3t es bei
Ovid (II1. 430). Was sich hier zeigt und verkannt bleibt, deutete Freud
als die Herausbildung des Idealich, ein phantasmatisches, idealisiertes
Bild seiner selbst (Freud 2000a). Im psychoanalytischen Kontext erhielt
dieser Prozess der Spiegelung eine elementare, ambivalente Bedeutung
in Bezug auf die Bildung wie die Verfasstheit des Subjekts: Wihrend sie
einerseits die Bildung eines »ganzen Ich« befordert, fiihrt sie anderer-

49 Nach Lévi-Strauss ist die Frau »auch in einer Ménnerwelt immer noch ei-
ne Person [ist] und da sie in dem Malle, in dem sie als Zeichen definiert
wird, als eine Erzeugerin von Zeichen anerkannt werden mufBi« (Lévi-
Strauss 1981, 663). Das findet sich sowohl bei Gilbert/Gubar (1979) als
auch bei Weigels »schielendem Blick« (1988) wieder.

50 Dartiber vollzieht sich bei Freud wie bei Lacan, die (méannliche) Subjekti-
vierung, der Eintritt in die kulturelle Ordnung und der Sprache nach
Durchlaufen des Odipuskomplexes (Freud 2000d, 2000e; Lacan 1975b).

208

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

seits eine Spaltung ein.”' In dem Moment, wo Narciss »weiB, was er
sicht«, nimmt er sich nicht nur als getrennt von der Welt wahr, sondern
auch als gespalten in ein Subjekt und ein Objekt des Wissens und Be-
gehrens. Die Kohirenz, die ihm das Bild im Wasser vorspiegelte, er-
weist sich als uneinholbar, sein Begehren, dieses Bildes habhaft zu wer-
den, unerfiillbar. Einen Weg hinter diese Selbsterkenntnis gibt es nicht,
so wihlt Narciss den Tod als Erfiillung eines ungeteilten Zustandes.

Das psychoanalytische Spiegelungskonzept erhielt in der feministi-
schen Theorie eine erkenntniskritische Funktion, indem es erlaubte, die
Produktion von Wissen als androzentrisch zu behaupten und psychody-
namisch als Effekt imagindrer Prozesse zu begriinden, welche nicht nur
der Kunst, sondern auch der Wissenschaft und insbesondere auch der
Psychoanalyse selbst zugrundeldgen, die das Weibliche einer Lektiire
unterzogen. Die symbolische Anordnung der Geschlechter wurde, mehr
oder weniger direkt, auf das Verhdltnis von Text und Kritik tibertragen.
Caren Greenberg weist in ihrem Modell » Text« und »Weiblichkeit« eine
analoge Position zu: »[...] both are without intrinsic value and gain im-
portance only to the extent that they signify something other than them-
selves.« (Greenberg 1980, 303). Zugespitzt lautete die Diagnose: Der
»weibliche Text« erscheint der Deutungsgewalt des »minnlichen Le-
sers« ausgeliefert, der jegliche AuBerung nicht anders als Echo seines
Begehrens wahrnehme, Weiblichkeit wie Text als Spiegel seiner selbst.

51 Genaugenommen unterscheidet Freud zwei Formen des Narzissmus, einen
»priméren«, der durch das Fehlen einer Beziehung zur Umgebung cha-
rakterisiert wird, d.h. »eine Ununterscheidbarkeit des Ichs vom Es«, der
»sein Vorbild im intrauterinen Leben hat, von dem der Schlaf« — und, so
wire zu erginzen, das Bild des Todes — »eine mehr oder weniger gelun-
gene Reproduktion darstellt.« (Laplanche/Pontalis 1973, 319). Davon ist
der »sekundére« Narzissmus unterschieden, in dem das Ichideal ausgebil-
det wird (nun iiber Identifizierung mit einem Bild des Anderen, d.h. iiber
Objektbesetzungen, die auf das Ich zuriickgelenkt werden bzw. die Verin-
nerlichung einer Beziehung): »Was er als sein Ideal vor sich hin projiziert,
ist der Ersatz fiir den verlorenen Narcissmus seiner Kindheit, in der er sein
eigenes Ideal war.« (Freud 2000a, 61). Diese Idealbildung ist die Voraus-
setzung fiir den Prozess der Verdrangung, mit dem aus dem Bewusstsein
das herausgehalten wird, was der Einheitsvorstellung widerspricht. Lacan,
der diesen Prozess am Bild des »Spiegelstadiums« thematisierte, unter-
scheidet nicht zwischen zwei Formen, sondern beschreibt eine Ambiva-
lenz: Die Freude, das »Jubilieren« des Kindes beim Anblick seines Spie-
gelbildes, in dem es sich »erkennt« (und dabei verkennt, insofern es iiber
die vermeintliche Autonomie, die ihm das »ganze Bild« vermittelt, gerade
nicht verfiigt) ist dabei untrennbar mit Aggression und Rivalitit gegeniiber
diesem Ideal verbunden, der ihm ebenso den eigenen, unvollkommenen,
fragmentierten Zustand spiegelt. Die Erfahrung von Fragmentierung und
Todesdrohung stellt damit stets die Kehrseite idealiserter Ganzheit dar
(Lacan 1973a).

209

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Als Prototyp des narzisstischen bzw. »ddipalen« Lesers (Greenberg
1980, 303) erschien in feministischen Relektiiren der von Freud be-
schriebene kleine Junge, der beim Anblick des weiblichen Genitals
»nichts sieht« (als das Fehlen seines eigenen) (Freud 2000d).”> Barbara
Vinken erkannte ihn wieder in der Figur des mannlichen Psychoanalyti-
kers Freud, der im »Ritsel Weib« »nichts« erkenne, aufler den Manifes-
tationen des Penisneids (Vinken 1992, 7ff). Und er manifestierte sich
schlieBlich im ménnlichen Analytiker der Psychoanalyse, der im Sym-
bolischen »nichts« entdeckt auller: LA femme n’existe pas (Lacan 1986,
80).* Was dieser Lesart zufolge verdriingt wird, ist die Nichtfassbarkeit
des Objekts »Weiblichkeit« als dasjenige, was sich dem Zugriff der deu-
tenden Analyse entzieht, sowie die Konstruktionsleistung, infolge derer
das Wissensobjekt »Frau« als solches tiberhaupt erst konstituiert wird.
Der »Schrecken davor, nichts zu sehen« werde, so Irigaray (1979, 25),
in der Reprisentation gebannt, so dass ménnliche Autorschaft iiber die
Bedeutungsfixierung von Weiblichkeit abgesichert erscheint.

Unter feministischer Perspektive erschien die Représentationsstruk-
tur, welche den Frauen nur die Wahl 146t, die zugewiesene »weibliche«
Positionierung der Anderen anzuerkennen oder sich an die »ménnliche«
Norm anzupassen, als geschlossen und gewaltsam, da aullerhalb der
Spiegelfunktion des Weiblichen keine positiven Symbolisierungsfor-
men, unter denen Frauen in einer eigenstdndigen Bedeutung anerkannt
werden konnten, vorhanden wiren. Zugleich wurden diese Bedingungen
akzeptiert, so dass es tatsidchlich das »Nichts« war, das zum Ausgangs-
punkt weiblicher Subjektivitit genommen wurde. Die Beschreibungen
der Gewaltférmigkeit von Reprisentationen als spezifischer Zurich-
tungsprozess des weiblichen/verweiblichten Korpers schuf eine eigene
Szenerie, die bevolkert war mit kranken, hysterischen, psychotischen
Frauengestalten. Sie wurden nicht nur als »persona non grata der Kul-
turgeschichte« (Weigel/Stephan 1988, 6) qualifiziert, sondern ihnen
wurde auch attestiert, sich noch im Versuch einer »Entzauberung, sich
eigenmdchtig von verzerrten Realitdtsbildern zu befreien, einer Ich- und
Gestaltlosigkeit gegeniiber zu finden: So schrieb Weigel zum moglichen

52 »Odipales Lesen« meint hier eine generelle Form der Bemichtigung und
Fixierung von Bedeutung im oben beschriebenen Sinn der Spiegelung des
miénnlichen Autor-Kritikers, und zwar unter dem Zeichen des Phallus als
sinnstiftende Instanz — also das, was Derrida unter dem Begriff des »Phal-
logozentrismus« auf die Formel brachte: »the complicity of Western me-
taphysics with a notion of male firstness« (Derrida 1995, 171).

53 So zumindest in der fritheren feministischen Kritik. Eine andere Deutung
dieser Sentenz liest sie gerade als Bestitigung des feministischen Befun-
des, dass »die Frau« keinen Platz im Symbolischen erhilt (vgl. Lummer-
ding 1994, 14f, 92f).

210

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Effekt der Zerstérung der Frauenbilder, dass sie »nicht selten iiber die
Beschddigung der sie verkorpernden Frauen erfolgt. Am Korper der
Frau, dem Représentationsort von >Weiblichkeit«, wird die Ent-Tdu-
schung notiert.« (Weigel 1988, 118). Und weiter: »Wenn das normale
weibliche Ich abgelegt wird, bleibt das gestaltenlose Ich zuriick.« (ebd.,
119).

Ein wichtiger Topos wurde in diesem Zusammenhang auch die Hys-
terie. Sie fungierte als Spiegel- bzw. Zerrbild gesellschaftlicher Verhélt-
nisse, als »unfreiwillige Parodie der »normalen< weiblichen Existenz,
die zunéchst als Hinweis auf den kulturell »verstellten« Ort eines weib-
lichen Subjekts gelesen wurde (Lindhoff 1995, 154). Unklar blieb zu-
wielen die Ebene, auf der sich die Zerstorung/Nichtung bzw. Hysteri-
sierung des weiblichen Korpers vollziehen soll, d.h., ob es sich um ima-
gindre Prozesse handelt oder um real-korperliche bzw. wie eine mogli-
che Wechselwirkung zu denken wére. So spricht Weigel nicht nur von
der »Beschadigung« weiblicher Korper (s.0.), sondern auch von Prozes-
sen der »Entleibung« im Sinne einer Enteignung des (realen) Korpers
durch Reprisentation (Weigel 1990, 65). Noch bei Elisabeth Bronfen,
deren Text Nur iiber ihre Leiche (1996) sich ausfiihrlich dem Topos des
killing women into art in Kunst und Literatur widmete, bleibt der Status
des konstatierten »Todes« letztlich in der Schwebe — nun allerdings aus
taktischen Griinden, um sowohl das stabilisierende wie auch ein desta-
bilisierendes Moment der Verbindung von Weiblichkeit und Tod her-
vorzuheben.*

Gegen das Nichts und den Tod wurden unterschiedliche Strategien
aufgeboten. Gilbert/Gubar forderten eine feministische Poetik, welche
zu einer Heilung, einer »artistic health« (Gilbert/Gubar 1979, 59) beitra-
gen solle, indem sie die Aufhebung der konstatierten Spaltung in einer
einheitlichen weiblichen Identitdt ermdgliche. Dazu galt es, das eigent-
lich Weibliche in einer Tiefenstruktur literarischer Texte freizulegen.
Gilbert/Gubar konstatierten eine spezifische Verdoppelungsstrategie
zum double-voiced discourse, mit dem schreibende Frauen (hier des 19.

54 Bronfen begriindet dies damit, dass sie das Moment des Unheimlichen,
welches in der Verbindung von Weiblichkeit und Tod als Reprisentati-
onsgrundlage der abendldndischen Kultur liege, bewahren wollte: »Ich
wollte die Aporie bewahren, dal der Tod sowohl superlativisch real und
superlativisch tropisch, als auch hdufig der undeutliche Austausch zwi-
schen kulturellen Reprisentationen tradierter Bilder oder Konventionen
und gelebter historischer Realitét ist. Dabei widerstand ich der Versu-
chung, die Frage zu entscheiden, auf welche Art der reale Tod historischer
Frauen definitiv von Konsequens, ja sogar von Einflul war fiir die Kon-
struktion gewisser theoretischer Formulierungen und &sthetischer Produk-
tionen.« (Bronfen 1996, 625)

211

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Jahrhunderts) sich des verfiigbaren Diskurses bedienten und ihn zugleich
unterliefen. Thre Texte erschienen als Palimpseste:

»[...] works whose surface designs conceal or obscure deeper, less accessible
(and less socially acceptable) levels of meaning. Thus these authors managed
the difficult task of achieving true female literary authority by simultaneously
conforming to and subverting patriarchal literary standards.« (Gilbert/Gubar
1979, 43)

Der Ausdruck einer »wahren« Weiblichkeit findet hier also nicht mehr
auf einer wortlich gelesenen Aussageebene statt, sondern wird in einer
verborgenen Tiefenstruktur lokalisiert. Daraus ergab sich das Modell ei-
ner »gespaltenen« Weiblichkeit, die sich einerseits in ihren sozial vorge-
gebenen Représentationen zeigte, die andererseits von einer verdeckten,
wahren Weiblichkeit unterlaufen wiirde. Dieses Modell fungierte in den
80er Jahren als eine wichtige Grundlage, auf der sowohl die traditionel-
len Reprisentationsmuster als auch eine potenzielle weibliche Differenz
thematisiert werden konnten und zudem die Moglichkeit der Verédnde-
rung durch Subversion in Aussicht gestellt wurde. Die Erkennbarkeit ei-
nes solchen »anderen« Weiblichen wurde allerdings ebensowenig prob-
lematisiert wie etwa in Showalters Ansatz einer weiblichen Asthetik.
Das ergab das erkenntnistheoretische wie auch politische Problem, dass
das, was als wahres Weibliches aus einem Text herausgelesen wurde,
erst vorausgesetzt werden musste — also die feministische Version des
oben beschriebenen Oberfldchen- und Tiefenproblems (siehe Kap. 1.3).

Unbefragt blieb weiterhin die Autoritit der Autorschaft, welche
Frauen gewinnen sollten, wie auch Lindhoff kritisierte: »Die herrschaft-
liche Praxis ménnlicher Autorschaft wird kritisiert, letztlich aber den-
noch zum MaBstab der weiblichen erklért.« (Lindhoff 1995, 47). Ebenso
verhielt es sich mit dem vorherrschenden Reprisentationsmodell: Die
klassische Bild- und Spiegelfunktion der weiblichen Figur wurde nicht
in Frage gestellt, sondern sollte de facto auch Frauen zuginglich ge-
macht werden. Nichtsdestotrotz blieb das Ziel der Verséhnung von Bild
und Realitét in Gestalt der von Gilbert/Gubar anvisierten Heilung bis in
die 90er Jahre hinein attraktiv.”

55 Vgl. Lindhoff (1995, 174f), die sich damit gegen eine ihrer Meinung nach
euphemisierende Umwertung des hysterischen Korpers wandte, welche
die realen Leiden der Hysterikerin und der Nichtanerkennung aufler Acht
lasse.

212

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Echo und die Macht(losigkeit) des Begehrens

Irritierend, wenn nicht krdnkend, war zu Beginn der 1980er Jahre die
Position, dass die Verkennung in der Vereinnahmung nicht nur fiir
»minnliche« Theorie, sondern ebenso flir feministische Kritik Geltung
besitzen sollte. So schloss Greenberg auch das feministische Konzept
der »weiblichen Leserin« und des resisting reading, der Relektiire, die
der ménnlichen Perspektive widerstehen sollte (siehe I11.3) in ihre Kritik
ein. Anstatt das Machtverhiltnis aufzudecken werde auch in der Femi-
nist Critique all das, was der Text (in der Position von Echo) zu sagen
habe, einer dominierenden Interpretation unterworfen und Differenzen
vereinheitlicht, nun unter dem Vorzeichen einer Patriarchatskritik
(Greenberg 1980, 308).

Sie forderte dagegen ein poststrukturalistisch begriindetes Textver-
stdndnis ein, das divergierenden Bedeutungsprozessen und Polyvalenzen
des Textes Rechnung trégt. In ihrer Version eines weiblichen Lesens
stellte sie die Rede bzw. das Begehren Echos als Modell eines subversi-
ven Sprechens in den Vordergrund, welches die Spiegelidentifikation
unterlaufe. Fiir ihre Mythenlektiire legt sie die Szene zugrunde, in der
Echo ihre Liebe zu Narciss artikuliert. Zwar kann Echo die Konversa-
tion nicht beginnen, Narciss’ Rufen aber antworten: »Sie ruft ihn, wie er
sie ruft.« Kaum erblickt er sie, fliichtet er jedoch, wobei er ausruft: »Eh-
er will ich sterben als dir gehoren.« Sie antwortet nichts als »dir ge-
horen<.« (Ovid, I11. 383-394). Greenberg deutet diese Szene als »kreati-
ven Akt« einer Relektiire, in der sich eine Negation in einen Ausdruck
von Leidenschaft verwandele, indem Echo in ihrer wiederholenden Rede
einen »new locus of desire« (Greenberg 1980, 307f) einfiihre: »Where
once there was no desire, the words come to express desire. Where once
the first person subject was male, it is now female.« (ebd.) Deutlicher als
in der deutschen Ubersetzung wird der Wechsel des Subjekts in der eng-
lischen Wiedergabe: »Narcissus [...] saying, that he would rather die
than give her power over him, and Echo responds by saying that she
gives him power over her« (Greenberg 1980, 304). In der Wiederholung
durch eine Sprecherin zeigt sich dieser Lesart zufolge also eine grundle-
gende Transformation von Bedeutung, die eine Artikulation eines weib-
lichen Begehrens erlaubt. Und zwar in einem Akt der Identifizierung,
die als »non-Oedipal« (ebd.) qualifiziert wird — insofern es nicht zu einer
Angleichung an das artikulierte Begehren (bzw. Abweisung Narciss’)
fiihre, sondern zu seiner Verdnderung; nicht zur Authebung, sondern zur
Artikulation von Differenz. Implizit kntipfte Greenberg mit ihrer Be-
stimmung von Echo als Modell subversiver Rede an das Konzept der
Mimesis von Luce Irigaray an, das ebenfalls eine subversive Wiederho-

213

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

lung der Diskurse vorsieht, um diese so zu verschieben, dass Raum fiir
eine andere, weiblich gedachte Subjektivitdt entsteht (s.u.).

Dass sich tiber solche Lektiiren eine Subversion der Geschlechter-
hierarchie herbeifiithren 148t, wurde im Gegenzug massiv bezweifelt. So
wies Tania Modleski Greenbergs Echo-Lektiire mit der Begriindung zu-
riick, hier handele es sich gerade nicht um eine Verschiebung der Macht-
verhéltnisse, sondern um die Aufgabe des Anspruchs an (Diskurs-)
Macht zugunsten der Frage des Begehrens (1986, 126ff). Wie andere
Kritikerinnen auch begriindete Modleski ihre Kritik mit dem Stellenwert
und dem Standpunkt des sprechenden Subjekts, das sie in poststruktura-
listischen Ansétzen generell nur ungeniigend in Bezug zur Macht gesetzt
sah. Werde der Machtbegriff allein an die Frage nach dem Umgang mit
dem Text gekniipft, im Sinne einer Bemichtigung von Bedeutung (»po-
wer of interpretation«, ebd.), so die Einwand, werde die Machtfrage, die
der Feminist Criticism mit dem Beharren auf der Bedeutung des Ge-
schlechts von Autorln und Leserln stellte, verdeckt. Greenberg entgehe
dieser mit dem Wechsel des Fokus«< verbundene Machtverlust, da sie zu-
gunsten einer Abstraktion des Weiblichen in der metaphorischen Lektii-
re die wortliche Bedeutung von Echos Rede iiberliest. In Modleskis
wortlicher Lektiire verschiebt sich in der Wiederholung die Bedeutung
nicht, sondern verfestigt sich: »[...] this repetition takes the form of a
willing surrender of the power he has refused to grant her« (Modleski
1986, 127).

Diese Kritik steht auch im Kontext einer Konjunktur des Begriffs
des »(Text-)Begehrens«, wie er im Zuge einer breiteren Rezeption post-
strukturalistischer Texttheorien im US-amerikanischen Literary Criti-
cism stattfand. Insbesondere die Lesetheorie von Roland Barthes, die er
in Die Lust am Text (1996, orig. 1974) entwarf, 16ste Widerstdnde aus.
Einer affirmativen Lektiire, die dem Aufrechterhalten der subjektiven
Kohirenz diene, stellt Barthes eine dem Begehren des Korpers folgende
und Subjekt-auflosende Leseweise entgegen (s.o0., Kap. 1.5, Ambivalente
Strategien). Die Macht des Begehren konnte so als subversives Moment
gegeniiber festen Bedeutungsstrukturen verstanden werden, wodurch
auch das fiir die feministische Diskussion so wichtige Element der Er-
fahrung als Garant fiir Authentizitét in Frage stand (vgl. hierzu auch Hof
1995, 134).

Modleski befragte nun nicht grundsétzlich das Interesse an der For-
mulierung eines »weiblichen Begehrens«, sprach aber dem Modell die
Geltungskraft fiir Frauen sowie den politischen Nutzen ab, insofern de-
sire und power nur als Ausschlussverhiltnis gedacht werden konnten.
Diesem Machtmechanismus sei nicht nur Echo unterworfen, sondern
werde in Greenbergs Lektiire wiederholt und bestatigt. Modleski sah

214

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Greenberg selbst in der Position Echos, wenn diese die Aufgabe der Au-
toritdt des sprechenden Subjekts einfordere und damit, gleichsam als
Echo miénnlicher Vertreter des Poststrukturalismus, eine Macht zuriick-
weise, die Frauen niemals zugestanden worden sei. Gegen die Power of
Desire setzt sie das Desire for Power: Sie forderte die Durchsetzung ei-
nes »anderen Blicks« iiber eine Strategie des Empowerment der weibli-
chen Leserin-Kritikerin als die Grundlage feministischer Textkritik
(Modleski 1986, 130).

Die Gegeniiberstellung von desire und power 143t sich als eine Aus-
pragung der Kontroverse verstehen, die unter den Schlagworten aesthe-
tics versus politics gefithrt wurde (siehe Kap. II1.2.). Dabei geht es nicht
allein um die Konkurrenz zweier Lesarten eines Textes, als vielmehr um
die Geltung von Lektiiremodellen, die Lesarten erzeugen, denen be-
stimmte Wirkungsweisen unterstellt werden. Wéhrend Greenberg die
Struktur der AuBerung betrachtet, wirft Modleski ihr die Ausblendung
des Inhalts vor. Dies 146t sich als ein Kernpunkt der Auseinandersetzung
formulieren: Sollten Inhalte gedandert werden, um, im Sinne der Ideolo-
giekritik, Machtstrukturen aufzuweisen und aufzuheben, oder sollte die
Struktur, die Hierarchie der Bedeutungsgenerierung, wie sie als in der
symbolischen Ordnung verankert schien, verdndert werden, um andere
Inhalte artikulierbar zu machen? Wihrend der erste Ansatz riskierte, die
Strukturbedingungen zu verfehlen, wenn wortliche Lesarten illusionére
Identifizierungen herstellen, da sie die Macht der Rhetorik verkennen, so
hatte der zweite u.U. den Effekt, dass Inhalte relativiert erschienen. Die
Strategien, entweder kritische Gegenbilder zu entwerfen oder auf die
Subversion in der Wiederholung tradierter Bilder zu setzen, wurde in
den Diskussionen vehement voneinander abgegrenzt.

In der feministischen Text-Praxis erwies sich die Abgrenzung zwi-
schen ideologiekritischen und dekonstruktiven Ansitzen, zwischen Kri-
tik und Subversion als so trennscharf jedoch nicht. Im Folgenden sollen
zunichst Lektiiremodelle vorgestellt werden, die der Dekonstruktion
(bzw. der écriture féminine) zugerechnet werden: Irigaray und Cixous,
die sich an Lacan abarbeiteten; Kristevas Modell der Transposition, das
sich zwischen einem poststrukturalistsichen und einem dialektischen
Modell bewegt, sowie Vertreterinnen der US-amerikanischen De-
konstruktion (Felman, Johnson, Drucell, Jacobus). Das Motiv der Mi-
mesis bzw. der verdoppelnden Rede, wie es mit Echo figuriert wurde, ist
hier der thematische Strang.

215

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Weiblichkeit als Metonymie und Mimesis (Cixous, Irigaray)

Der psychoanalytisch-dekonstruierende Angriff auf die kulturell veran-
kerte Bedeutungsstruktur richtete sich auf das Symbolische als Voraus-
setzung jeglicher Reprisentation. Es sollte nicht nur einer anderen Deu-
tung unterzogen, sondern mittels einer anderen Bezichung zwischen
Text und (weiblichem) Korper umgestaltet werden. Mit diesem Anlie-
gen wurden die Theoretikerinnen Luce Irigaray, Héléne Cixous und Ju-
lia Kristeva unter dem Label French Feminism zusammengefasst und,
trotz teilweise dhnlicher Anliegen, dem subjektzentrierten Feminismus
US-amerikanischer Priigung gegeniibergestellt.’® Die Zielrichtungen und
Vorgehensweisen der einzelnen Autorinnen unterschieden sich z.T. er-
heblich: Wihrend Irigaray fiir eine Verdoppelung des Symbolischen wie
des Imagindren unter weiblichem Vorzeichen eintrat, um eine weibliche
Subjektivitdt jenseits der kritisierten »Spiegelokonomie« zu ermoglichen
(in Speculum 1980), stand das Konzept einer weiblichen Schrift, der
écriture fémine, bei Cixous im Dienste einer die Geschlechterdifferenz
uberschreitenden »Bisexualitit« (in Die unendliche Zirkulation des Be-
gehrens, 1977). Fiir Kristeva, die sich strikt gegen eine weibliche Asthe-
tik verwahrte und entsprechend lange Zeit nicht als Feministin verstan-
den wurde, stand ebenfalls die Befreiung der Begehren beider Ge-
schlechter im Vordergrund, wobei sie jedoch gleichfalls eine Verge-
schlechtlichung von symbolischen Strukturen vollzog (Die Revolution
der poetischen Sprache, 1978). Trotz dieser Unterschiede betrachteten
alle drei Autorinnen Weiblichkeit als ein widerstindiges Moment, das
sich gegen die vorherrschende Subjektform mit ihrer Dialektik aus Sein
und Mangel zum Einsatz bringen lief§3.

Der Ansatzpunkt fiir die angestrebte Offnung des Symbolischen war
bei den genannten Autorinnen das /magindre. Sie wandten sich damit
gegen die strikte Trennung der Register des Symbolischen und des Ima-
gindren, wie sie es bei Lacan lasen. Sie kritisierten die Unterordnung des
Imagindren unter das Symbolische im Prozess der Subjektivierung, wo-
nach imaginére Prozesse zwar einerseits eine notwendige Voraussetzung
fiir die Identitétsbildung darstellen (wie es Lacan mit dem Spiegelsta-
dium (1973b) ausfiihrte) andererseits das Imaginire jedoch als eine ge-
schlossene Struktur erscheine, die zur Erstarrung fithre und letztlich eine
wirkliche Subjektivierung verhinderte. Diese konnte in dem lacanschen
Modell erst mit dem Eintritt in die Sprache, das heilit in die véterlich
konnotierte Ordnung des Symbolischen stattfinden, was mit einer radi-

56 Etwa von Moi 1988. Die Frage der Zuordnung beschiftige die feministi-
sche Diskussion eine geraume Weile, s.u. Zusammenfassend auch Osinski
1998, 58ff.

216

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

kalen Trennung von der Mutter als Losung des ddipalen Konflikts ver-
bunden ist. Am konsequentesten erklérte Cixous dieses Individuierungs-
konzept als ein ménnliches Modell, das gerade keine allgemeine anthro-
pologische Giiltigkeit besitze, sondern einem méannlichen Begehren ent-
spreche. Hinter der bindren, phallozentrisch organisierten Begriffshierar-
chie machte Cixous, sozusagen als unbewusstes Selbstbild des Unbe-
wussten, die Kastrationsangst als spezifische Korpererfahrung des Man-
nes aus. Thre Abwehr bedinge erst die Okonomie von Mangel und Be-
gehren, die Weiblichkeit in der untergeordneten (Spiegel-)Position fest-
schreibe. Die Struktur von Sein und Mangel erscheint damit gleicherma-
Ben als ménnliche Norm wie als psychoanalytische Machtstrategie:

»Was die Analyse als das die Frau bezeichnende hervorhebt, ist, dal} sie des
Mangels ermangelt. [...] Sie wiirde also des grolen Mangels ermangeln, und
ohne den Mann wire sie also dieses unsexualisierte Wesen, undefiniert und
undefinierbar, das sich nicht kennt [...]. Und es ist der Mann, der die Frau lehrt
(denn der Mangel ist immer auch der Meister), der sie lehrt, den Mangel zu
fuhlen, die Abwesenheit zu fiihlen, den Tod zu fiihlen.« (Cixous 1977, 25)

»Sein« wie »Mangel an Sein« erwiesen sich bei Cixous als Effekte des
Symbolischen, die nicht als unhintergehbar, sondern als kulturell be-
stimmte Norm verstanden werden sollen. Wie Derrida setzte Cixous auf
die Aufweichung der Dualismen durch die Bewegung der Schrift. Bei
Cixous ist es nun eine explizit weibliche Schrift, die écriture féminine,
welche eine »Grenzgéngerei« zwischen Auflen und Innen, zwischen
dem Miitterlich-Imagindren und dem Viterlich-Symbolischen unter-
nimmt und dadurch die Totalitdt des Symbolischen unterminiert (Cixous
1977, 23). Sie wurde als Ausdruck einer weiblichen »Libido des Uber-
flieBens« bestimmt, welche als das »Nicht-Kulturelle« (ebd., 40) das
Andere (Verdringte, Zensierte etc.) zur Sprache bringen konne und in
dem sich ein anderes Textbegehren artikuliere, das an die Stelle des la-
canschen treten sollte. Letzteres bestimmte Cixous im Sinne Derridas als
phallogozentrisch: Ein »minnliches« Sprechen, das auf ein »Sagen wol-
len« ausgerichtet und mit einem Begehren nach eindeutigem Ursprung
und Ende verkniipft sei (ebd., 42); kurz, der Inbegriff der Norm des »Be-
deuten-Sollens«, des »dies soll das heilen« in einem System von oppo-
sitionellen Begriffen, in denen sich Sinn nur in der »Zerstdrung« des ei-
nen zugunsten des anderen bilde (ebd. 23). Im Unterschied dazu sei der
»weibliche textuelle Korper« (ebd., 40) durch ein »Fiithlen-Wollen«
(ebd., 42) motiviert, welches endlos sei und es zudem ermégliche, dass
die »Nicht-Ichs«, das sind alle Existenzformen, welche die kulturellen
Rollenzuschreibungen von Individualitit und familidren Strukturen iib-

217

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

erschreiten, sich artikulieren konnten. Auf diese Weise soll also die »an-
dere« Struktur des Textes auch »andere« Subjektivititen unter dem Zei-
chen der Differenz erméglichen. An die Stelle von Autonomiebestrebun-
gen, Kohdrenz und Gespaltenheit trat die Vielheit von Stimmen und der
EntduBerung an den positiv bestimmten Anderen (ebd., 43). Die Ge-
schlechterdifferenz als hierarchisches Prinzip sollte schlieBlich einer
»Bisexualitit« weichen, die fiir eine neue Subjekt-Objekt-Beziehung
und die tatsdchliche Anerkennung des Anderen steht, das ethische Herz-
stiick Cixous”:

»Die Bisexualitit auf dem Niveau des Unbewuliten ist die Moglichkeit, sich
um das Andere zu verlingern, in Beziehung zu sein mit dem Anderen und
zwar in der Weise, dal ich ins Andere {ibergehe, ohne das Andere zu zersto-
ren, daf} ich das Andere da suchen gehe, wo er/sie/es (ille) ist, ohne zu versu-
chen, alles wieder auf mich zuriickzufiihren.« (Cixous 1977, 45)

In diesem Konstrukt fungierte also nicht nur der Text als Selbsttechno-
logie fiir ein weibliches Ich, sondern eine vorsymbolisch gedachte Weib-
lichkeit stellt eine Texttechnologie dar, iiber die, indem ihre Andersheit
symbolisch zur Geltung gebracht und verankert wird, ein anderes Selbst
erst artikuliert werden kann. Auch die Bestimmung als Textverfahren
entkommt jedoch dem grundlegenden Problem der Metaphorisierung
des Weiblichen nicht, wie Sigrid Weigel Ende der 80er Jahre ausfiihrlich
kritisiert hatte:>’ Sie werde vielmehr fortgefiihrt in der Bestimmung des
Weiblichen als Metapher des Metonymischen, in seiner »Festlegung als
Nicht-Festgelegtes« (Weigel 1989, 213). Weigel bestimmte die Funktion
dieser Metaphorisierung durch ménnliche Autoren wie Derrida darin,
der letztlichen Unverfiigbarkeit von Sinn Herr zu werden, indem Weib-
lichkeit nun nicht mehr fiir Sein oder Mangel, sondern fiir Ambivalenz
und Unbestimmtheit einstehe. Diese Kritik verkennt allerdings den
phantasmatischen Gewinn, den auch Cixous ihren LeserInnen in Aus-
sicht stellt, nimlich die Teilhabe an einer lustvollen Erfahrung des Au-
Ben. Cixous” Vision 148t sich als Wiederholung der lacanschen Ideali-
sierung des weiblichen Nicht-Subjekts deuten, wonach diesen gerade
aufgrund ihrer Ausgeschlossenheit aus dem (ménnlichen) Diskurs eine
Form des GenieBens »jenseits des Phallus« moglich sei; eine sich selbst
transzendierende, »ekstatische« Form des Liebens, die schlussendlich
einen genuin »weiblichen Diskurs« ermdglicht, wie er sich im hysteri-
schen, mystischen und letztlich lacanisch-psychoanalytischen Diskurs
artikuliere (vgl. Lacan 1986, 83). Dieses Versprechen wandelte Cixous

57 Weigel 1989, 196ff; zur Kritik der Weiblichkeit in der Schrift als Zirkel-
schluss S. 204, Fufinote 1.

218

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

zu einer in die Zukunft projizierten, korperlich nicht entfremdeten und
daher auch im feministischen Sinne attraktiven Existenzform, die sich
jenseits der Dualismen von Transzendenz und Immanenz, von Sein und
Mangel versteht. Weiblichkeit erscheint so unter feministischer Per-
spektive als Metapher einer Auss6hnung zwischen Innen und Auflen des
Diskurses, zwischen dem Ich und dem Anderen. Die bekannten Zu-
schreibungen zum Weiblichen — des Flissigen im Unterschied zur
ménnlich konnotierten Fixierung, des Fiihlens im Gegensatz zum Dis-
kursiven etc. — dnderten sich dadurch jedoch nicht, so dass die Metony-
misierung des Weiblichen als Fortsetzung der Metaphorisierung frag-
wiirdig blieb.’®

Nichtsdestotrotz bleibt das ethische Anliegen Cixous< von Belang.
Ahnlich wie Derrida sprach auch sie von der Gabe bzw. Hingabe an den
Anderen als eine ethische Verpflichtung, die in und durch Sprache trans-
portiert wird. Cixous stellte dariiber auch die Autorfunktion in Frage,
und zwar, im Unterschied zu Derrida oder Foucault, unter Einbeziechung
der Geschlechterdifferenz und des konkreten Anderen. Fiir sie stellt sich
Foucaults Anliegen, der Zuschreibung von Autorschaft die Bedeutung
zu nehmen, komplexer dar: »Wenn man aber die Frage stellt: »wer
schreibt¢, >wer kann schreiben¢, dann steht man als Frau gleich vor einer
ganzen Reihe politischer Widerspriiche.« (Cixous 1980, 73). Unter einer
selbstreflexiven Perspektive erweiterte sie die Frage wer spricht/
schreibt? um den Aspekt »wer schreibt, wenn ich schreibe?« (ebd., 93),
womit Cixous auf diejenigen Quellen des Schreibens verweist, die in der
klassischen Autorposition ausgeschlossen werden: Musen, Versorgerin-
nen und andere, hiaufig weibliche Personen, aus dem Umfeld des Schrift-
stellers. Damit verschiebt sich die Autorkritik weg von einer allgemei-
nen Reprisentationskritik hin zur konkreteren Frage nach den ge-
schlechtsspezifisch organisierten institutionellen Bedingungen und Aus-
schliissen: »Man kann nicht sagen, daB es kein Eigentum gibe, dal} es
keinen Eigennamen gibe. Das wire ein Phantasma. Die Art, wie das
funktioniert und zirkuliert, ist zu hinterfragen. Das ist die Frage, Wer
spricht/Wer spricht nicht?« (ebd., 107).

Dass man sich den vorgegebenen Reprisentationsverhdltnissen
durch bloBe Umkehr oder Umwertung noch nicht entzieht, ist der An-
satzpunkt von Luce Irigaray. Sie schlug deshalb als eine Strategie der
Subversion eine mimetische Lektiire vor, wie sie sie selbst anhand von
klassischen Texten der Philosophie und der Psychoanalyse praktizierte.
Diese Lektiire verfahrt zunéchst strikt immanent, indem sie die als patri-

58 Einen Uberblick iiber die Kritiken an Cixous” Konzept gibt Osinski (1998,
155f%).

219

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

archalisch qualifizierten Texte wiederholt, dabei jedoch einer Psychoan-
alyse unterzieht, um das Unbewusste des Gesagten zu Tage zu fordern.
In der Ausstellung der »doppelten Syntax« (Irigaray 1980, 175), die ne-
ben dem Gesagten auch das Nicht-Gesagte beriicksichtigt und auf diese
Weise das darin aufbewahrte, kulturelle Unbewusste zur Sprache bringt,
verschieben sich, so die Erwartung, die Diskurse. Was hier zur Sprache
gebracht werde und letztlich den »Umsturz« der Syntax bewirken sollte
(ebd., 181), ist ein weibliches Begehren, und damit verbunden ein weib-
liches Imagindres mit einem verdringten weiblichen Korperbild. Dieses
sollte sich nicht mehr, wie in der Hysterie, als stummer Protest artikulie-
ren, sondern in einem indirekten Sprechen in »Aquivokationen, Anspie-
lungen, Gleichnissen« (Irigaray 1980, 182). Diese uncigentliche Rede
soll nicht mit dem Weiblichen als solches gleichgesetzt werden, sondern
travestierend, parodierend die Spiegelfunktion des Weiblichen ausstellen
und damit unterlaufen. Irigaray lieferte damit die theoretischen Vorga-
ben fiir den feministischen Topos des »doppelten Ortes« der Frau, der
neben dem symbolischen Ort im Inneren der kulturellen Ordnung einen
»verborgenen« Ort im Auflen des — hier nicht geschlechtlich konnotier-
ten — Vorsymbolischen behauptete. Im Unterschied etwa zu Gilbert/Gu-
bar setzte Irigaray jedoch eine eigentlich weibliche Subjektivitit, die es
freizulegen gelte, gerade nicht voraus, sondern erklérte diese zum Ziel
eines Entwicklungsprozesses. Denn eine solche Subjektivitit sei, so Iri-
garay, angewiesen auf ein »eigenes« Symbolisches wie Imaginires, in
denen sich die weibliche Differenz tatsdchlich artikulieren kénne, anstatt
iber die ménnlich orientierte Spiegelstruktur verdringt zu werden.

Das weibliche Subjektmodell sollte sich, wie bei Cixous, grundle-
gend vom ménnlichen unterscheiden. An die Stelle des Einen und des
autonomen Seins sowie des komplementéren Mangels oder Nichts trat
die Unbestimmtheit: »Aber die Frau ist weder geschlossen noch offen,
sondern unbestimmt, un-fertig, die Form, die nicht abgeschlossen ist«
(ebd., 184). Sollte Weiblichkeit weder als Begriff noch als Metapher
oder Metonymie fixiert werden, so war sie andererseits nicht einfach
Nicht-Form, sondern Irigaray wollte die Moglichkeit einer noch nicht
sagbaren Subjektivitit auf der Grundlage einer anderen Form von Identi-
fikation umreiflen. Diese nimmt eine positive Gestalt an, ndmlich die ei-
ner ausgefiillten Selbstbeziiglichkeit nach dem Modell der »Selbstberiih-
rung«, die vom weiblichen Genital abgeleitet wird (Irigaray 1977, auch
schon in 1980, 285). In der Bestimmung als »flissige« Subjektivitit, die
sich »auf sich selbst bezieht, ohne sich vom Anderen abzugrenzen«
(Lindhoff 1995, 135), konvergiert Irigarays Vision schlielich insofern
mit der von Cixous, als auch sie eine Vervielfiltigung moglicher Identi-
fizierungen sowie eine andere, nicht-vereinnahmende Subjekt-Objekt-

220

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Beziehung anstrebte, welche die Dialektik von Sein und Mangel aufhebt
und somit auch die entsprechenden Spiegel-Projektionen auf ein Ande-
res.

Spitestens hier setzten die Essentialismus-Vorwiirfe der "80er Jahre
an, in denen den Autorinnen vorgeworfen wird, ihr AuBlerhalb letztlich
iber die Biologie, also den weiblichen Kérper (oder davon abgeleitet,
die Triebokonomie) zu legitimieren.59 Dass die Texte darin jedoch nicht
aufgehen, zeigte die kontroverse Rezeption der folgenden Jahre.** So
wandte Weigel ein, dass zumindest bei Irigaray der Korper nicht einfach
als AuBersymbolisches gedacht sei, sondern sie der Frage nachgehe, wie
»sich die andere koérperliche und sexuelle Konstitution der Frau auf ih-
ren Eintritt ins Symbolische aus[wirkt], und: ermoglicht diese andere
Konstitution einen Zugang zu dem Anderswo der Frau« (Weigel 1989,
209). Lindhoff betonte deutlicher die strategische Funktion, welche eine
»Rekonstruktion« eines »verdringten« Korperbildes fiir die Herausbil-
dung eines eigenen Imaginéren habe, das die Grundlage fiir ein »weibli-
ches« Symbolisches bilden konne, das Frauen einen Subjektstatus er-
mogliche (1995, 134f). Beide Literaturwissenschaftlerinnen begrii3ten
den Stellenwert, den der weibliche Korper als materielle Grundlage ge-
geniiber einer metaphorischen Weiblichkeit als Verfahren gewinnt.

Allerdings ist damit das grundlegende Problem einer vorausgesetzen
Weiblichkeit noch nicht gelost, denn auch bei Irigaray sind Sinnge-

59 Auch diese Frage ist umstritten. Wéahrend aus »dekonstruktiver« wie »kri-
tischer« Perspektive Irigarays Bestimmung des Weiblichen in Das Ge-
schlecht, das nicht eins ist als essentialistische Wiederholung der kriti-
sierten patriarchalen Logik des Gleichen gelesen wurde (z.B. von Moi
1988, 142f, Menke 1992), deutete Schor (1992) in ihrer Lektiire Irigarays
Differenz-Vorstellung entsprechend einem dekonstruktiven Verstindnis
als Selbstdifferenz, die die Frage nach »Materialitit« neu stellt.

60 Die Rezeption als »essentialistisch« oder »anti-essentialistisch« differierte
je nach Ort und Zeit betréchtlich, was durch die polyvalente Schreibweise
dieser Texte befordert wurde. Wéhrend sie in der US-amerikanischen Re-
zeption relativ einheitlich als Geschlechtsidentititen dekonstruierender
French Feminism aufgenommen wurde; spéter als »essentialistischer«
Differenzfeminismus z.T. verworfen wurden (oder aber wiederentdeckt,
vgl. Schor 1992), galten Cixous und Irigaray in Frankreich als (separatisti-
sche) Differenz-Theoretikerinnen, wihrend Kristeva nicht als Feministin
rezipiert wurde. Vgl. zu den nationalen Sichtweisen Eva Horn 1995; zu
den Auseinandersetzungen innerhalb der franzosischen Diskussion im Ge-
gensatz zur US-amerikanischen Rezeption Adkins/Leonard (1996). In der
deutschsprachigen Diskussion wurden Cixous, Irigaray und Kristeva ab
Mitte/Ende der 70er in einem relativ begrenzten, literaturwissenschaftli-
chen Kontext kritisch bis wohlwollend rezipiert bzw. integriert; breiter zur
Kenntnis genommen jedoch erst rund zehn Jahre spiter, iber den Weg der
US-amerikanischen Rezeption. Osinski (1998) verwarf diese Ansitze
schlieBlich wiederum in der Begriindungslinie der Essentialismus-Kritik.

221

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

bungsverfahren und Koérper aufs Engste verwoben und werden auch ent-
sprechend vergeschlechtlicht: Die mimetische bzw. uneigentliche Rede
wird zugleich als »Frau-Sprechen« bezeichnet (Irigaray 1979, 136ff), in
der sich sowohl der »uneigentliche« Status der Frau artikulieren soll als
auch der Weg bereitet werde fiir eine andere Sinnékonomie, eine »Syn-
tax des Weiblichen«, die jenseits der Ordnung von Eigentlichem und
Uneigentlichem, von Subjekt und Objekt gedacht ist (ebd., 140). Text
bzw. bestimmte Schreibweisen fungieren hier also als Selbsttechnologie,
indem sie eine andere, weiblich bestimmte »Artikulationsweise zwi-
schen Begehren und Sprache« (ebd., 142) ermdglichen. Der weibliche
Korper dient dabei als Quelle und Fluchtpunkt, welche die Moglichkei-
ten eines utopischen Anderswo der Frau absichern; dieses wiederum
verspricht nicht nur einen Zustand jenseits des Mangels, sondern auch
jenseits von Differenzen zwischen dem Eigenen und dem Anderen. Pa-
radoxerweise ist die Geschlechterdifferenz davon ausgenommen, die zu-
nédchst, ganz im Sinne von de Beauvoir, als Gegen-Mythos zur Geltung
zu bringen sei.

Vor der Metapher: die Transposition (J. Kristeva I)

Julia Kristeva hat in Die Revolution der poetischen Sprache (1978) ein
Textmodell entworfen, in dem sich psychische, soziale und linguistische
Phénomene zu einer Technologie, oder in ihrer Terminologie, einer Pra-
xis des Selbst verschrinken. Es ist in verschiedener Hinsicht interessant:
Zum Einen erscheint ihr Modell als ein mittleres zwischen der Herange-
hensweise Lacans und den bereits vorgestellten feministischen Ansétzen
von Cixous und Irigaray. AuBlerdem weist es explizite Beziige auf zu
Texten von Derrida auf, die eine Spannung zu Kristevas dialektischem
Vorgehen produzieren. Vor allem jedoch nimmt es die Idee der Selbst-
technologie durch Text auf eine wortlich zu verstehende Weise vorweg
und verbindet dabei eine ausgearbeitete Texttheorie mit einem gesell-
schaftsverdndernden Anspruch.

Kristevas Grundlage bildete ebenfalls die lacansche Unterscheidung
zwischen dem Symbolischen und dem Vorsymbolischen.®' Mir Lacan
wandte sich Kristeva zum einen gegen eine Idealisierung des Vorsym-
bolischen, indem sie als Kehrseite des von Cixous wie Irigaray hervor-
gehobenen »fliissigen« Zustands die nicht vollzogene Individuierung be-
tonte. Kastration bedeutet in dieser Lesart nicht nur Mangel, sondern
auch die Befreiung des Kindes von der Abhéngigkeit von der Mutter

61 Zur Ubernahme des lacanschen Modells des Spracherwerbs in Verbindung
mit der Subjektivierung vgl. genauer Suchsland 1992, 87.

222

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

(Kristeva 1978, 56; vgl. auch Schmitz 1998, 100). Zum anderen aber
wandte sich Kristeva gegen Lacan, was die Notwendigkeit eines kom-
pletten Bruchs mit dem Prdddipalen beim Eintritt in das Symbolische
angeht. Ahnlich wie Cixous und Irigaray wertet Kristeva das Vorsym-
bolische auf, allerdings nicht, um das Symbolische zu ersetzen, sondern
um Moglichkeiten des Ubergangs auszuloten. Weder ging es ihr um eine
Positivierung des Mangels, um es als Grundlage von Weiblichkeit zu
postulieren, wie es von Cixous und Irigaray eingefordert wurde, noch
um einen absoluten Bruch, durch den Sprache als »Mord an der Sache«
erscheint, durch die das Begehren konstitutiert wird (Lacan, 1973b,
166), sondern um die Moglichkeit der Vermittlung und die Briicken-
funktion von Sprache.®

Dazu unterschied sie zwischen dem Semiotischen und dem Symboli-
schen. Wahrend das Symbolische weitgehend Ubereinstimmt mit dem
Begriff bei Lacan, bezeichnet das Semiotische ein vorsprachliches Sta-
dium, in dem, vermittelt durch die Korpererfahrung des Kindes, welches
wiederum an den Korper der Mutter gekoppelt ist (insbesondere an
Stimme und Gestik), bereits bedeutungsstiftende Strukturierungen statt-
finden (vgl. Kristeva 1978, 35ff). Um die Genese von Bedeutung zwi-
schen Korpererfahrung und Sprache zu erkléren, setzte Kristeva das Se-
miotische als einen Zwischenbereich, den sie als Chora bezeichnete, und
der dem signifikanten Zeichen vorausgeht:

»Den Terminus chora entlehnen wir Platons Timaios; er soll eine noch ganz
provisorische, im wesentlichen mobile Artikulation kennzeichnen, die aus
Bewegungen und deren fliichtigen Stasen besteht. [..] die chora [geht] als Ein-
schnitt und als Artikulation — als Rhythmus — der Evidenz und der Wahr-
scheinlichkeit, der Riaumlichkeit und Zeitlichkeit voraus. Unser Diskurs — der
Diskurs ganz allgemein — lduft ihr zuwider, das heif3t, er beruht auf ihr, doch
gleichzeitig setzt er sich von ihr ab, da die chora zwar bezeichnet und reguliert
werden, aber nie endgiiltig hergestellt werden kann [...] Weder Modell noch
Abbild geht sie der Gestaltgebung und insofern auch der Spiegelung voraus,
denen sie spéter zugrunde liegt.« (Kristeva 1978, 36f)

62 Suchsland charakterisiert das Verhéltnis zwischen der abgeschlossenen
Struktur des Symbolischen und dem Nicht-Symbolischen bei Lacan so:
»Der Einbruch von Auflersymbolischem (Realem) und Vorsymbolischem
(Imagindrem) kann demnach nur als bedrohliche Stérung und als Verfalls-
erscheinung interpretiert werden.« (Suchsland 1992, 88). Bei Kristeva da-
gegen wird das Unbewusste zum »Schauplatz, auf dem sprachliche Struk-
turen und Vorsprachliches aufeinandertreffen und sich unabléssig anein-
ander abarbeiten.« (ebd.); sie setzt es also nicht mit Sprache gleich, son-
dern versteht es als einen Vermittlungs-Ort.

223

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Hier entwickeln sich die Grundlagen von Bedeutung in Form von Ein-
schnitten, bei denen es sich noch nicht um signifikante Zeichen handelt.
Den Mechanismus, {iber den sich die triebdynamischen Einschnitte, Fi-
xierungen und Rhythmisierungen der semiotischen Chora im Symboli-
schen aktualisieren konnen, bezeichnet Kristeva als Transposition. Sie
regelt bei Kristeva die Trennung und Vermittlung zwischen Trieb und
Zeichen und ist damit der grundlegende Mechanismus der Bedeutungs-
bildung. Im Bereich des Symbolischen begriindet sie die Moglichkeit
des Ubergangs von einem Zeichensystem zu einem anderen (»Intertex-
tualitit«), insofern durch den negativen Aspekt des Semiotischen die
Auflosung von Aussagesystemen (in Kristevas Terminologie der sinn-
stiftenden thetischen Setzungen) und in der Folge eine Neuartikulation
moglich werde (vgl. Kristeva 1978, 69).% Dieser grundlegende Mecha-
nismus, den Kristeva mit dem von Freud beschriebenen Traumverfahren
der Riicksicht auf Darstellbarkeit identifiziert (ebd.), geht bei ihr den
Symbolisierungsweisen der metaphorischen Sinnverdichtung und der
metonymischen Sinnverschiebung voraus, die beide dem Symbolischen
zugeordnet werden. Bedeutungsstiftung (oder Sinngebung/signifiance)
ist mit ihren zwei Signifikationsmodi als ein heterogener Prozess ge-
dacht, wie es im Vorwort heift:

»Was wir als Sinngebung kennzeichnen ist eben jene unbegrenzte und nie ab-
geschlossene Erzeugung, jenes unauthaltbare Funktioneren der Triebe auf die
Sprache zu, in ihr, und durch sie hindurch, auf den Austausch und seine Prota-
gonisten, das heif3t auf das Subjekt und die Institutionen zu, in ihnen und durch
sie hindurch. Dieser heterogene Prozef ist weder anarchische Zerstiickelung
noch schizophrene Blockierung, sondern eine Praxis des Strukturierens und
Destrukturierens, er ist Vorsto3 hin zu den subjektiven und gesellschaftlichen
Grenzen, und nur unter dieser Voraussetzung ist er Lusterleben und Revolu-
tion.« (Kristeva 1978, 31)

Ahnlich wie in Lacans Imaginirem wird auch hier eine »Dialektik von
Aufbau und Zerstérung« (Schmitz 1998, 95) wirksam, wobei Kristeva
das aggressive Moment noch nicht als Wendung gegen das eigene, uner-

63 Kiristeva bezog sich auf Husserls Begrifflichkeit der thetischen Setzung,
die sie mit der psychoanalytischen Subjektivierung verkniipft: »Jedes Aus-
sagen — sei es eines Wortes oder eines Satzes — ist thetisch, denn es setzt
Identifizierung voraus, das heif3t einerseits die Scheidung des Subjekts von
und in seiner Imago wie auch von und in seinen Objekten, andererseits de-
ren Setzung in einem von nun an symbolischen Feld, das beide auf diese
Weise geschiedenen Positionen wieder einbindet, aufnimmt und in einer
Kombinatorik aus jetzt offenen Positionen neu verteilt.« (Kristeva 1978,
53)

224

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

reichbare und vollkommene Bild im Spiegel begriff, sondern es als ne-
gative Kraft wertete, die sich gegen jegliche Vorformen und »Zwangs-
einwirkungen« (Kristeva 1978, 37) der sozialen Ordnung richte. Dieses
Moment, darauf lduft ihre gesamte Argumentation hinaus, gilt es, fiir
produktive Bedeutungsverinderungen zu nutzen, iiber die dann eine ge-
sellschaftsverdndernde Wirkung erreicht werden soll. Angestrebt wird
letztlich eine Form der Synthese in Gestalt der Transposition, welche
den Dualismus von Sein und Mangel (Kastration) durch Sublimierung
aufhebt (Kristeva 1974, 235, vgl. auch Schmitz 1998, 109). Damit er-
scheint die Transposition als Subjekt- und gesellschaftsverindernde Pra-
xis und als Alternative zur Fixierung von Bedeutungsstrukturen durch
die Metapher.

Hier dréngt sich zunédchst wieder die Frage der Essentialisierung von
Bedeutungsprozessen auf. Ahnlich wie bei Irigaray fallen die Antwor-
ten, je nach Lesart, sehr unterschiedlich aus.®* Zumindest 148t sich sa-
gen, dass mit Kristevas Konzept des Semiotischen bzw. der Transposi-
tion triebhafter Elemente, mit dem sie den Einfluss des Realen in der
Sprache zu konkretisieren sucht, noch nicht zwingend eine Essentialisie-
rung des Korperlich-Vorsymbolischen verbunden ist. Erst recht strebte
sie damit keine Riickkehr in die Geschehnisse der weiblich konnotierten
Freudschen Primérprozesse an, wie sich etwa Cixous lesen 1adBt. Viel-
mehr entwarf Kristeva ein offenes Stufenkonzept, in dem der Trieb als
Schaltstelle zwischen Korper und Zeichen und, wie Suchsland ausfiihrte,
als ein analytisches Konzept verstanden werden kann (Suchsland 1992,
112). Zwar fungieren Korper und Korpererfahrungen als Ursprung von
Bedeutung, das bedeutet aber noch nicht, dass sie génzlich vorsymbo-
lisch, im Sinne einer unbeeinflussten Natur wiren. Kristeva betonte stets
die zwei Seiten eines Zeichenprozesses, welcher den »immer schon se-
miotisierenden Ko6rper« als von Beginn an familidren wie sozialen
Zwingen unterworfen denkt (Kristeva 1978, 36). Kristeva zielte mit der
Unterscheidung zwischen Semiotischem und Symbolischen also nicht
auf einen vermeintlichen Ausweg aus diskursiven Zwéngen, sondern ist
an der Genese und dem Prozess des Diskursiven interessiert. Zugleich
sichert das Semiotisch-Triebhafte jedoch die Moglichkeit und Einfluss-
nahme eines der symbolischen Sprache Heterogenen ab und wird als ne-
gatives Moment in Anspruch genommen.65

64 Waihrend Osinski (1998, 164) ein essentialistisches Verstandnis vertritt, so
argumentieren Cornell/Thurschwell (1988) dagegen. Judith Butler argu-
mentiert zunéchst fiir ein essentialistisches Verstédndnis (1990), revidierte
diese Einschitzung aber spiter (1993).

65 Und zwar im Sinne von Freuds Todestrieb, vgl. Schmitz 1998, 122.

225

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Die Betonung der Negativitdt liegt in Kristevas dialektischem Mo-
dell von Subjektivitdt und Textualitdt begriindet. Sie entwarf eine Typo-
logie von Sinngebungsverfahren, die sich in ihrem Verhiltnis von posi-
tiven, sinnsetzenden und negativen, sinnzerstorenden Elementen unter-
scheiden, d.h. dadurch, inwieweit sich Semiotisches in ihnen artikulieren
konne. Diese Verfahren oder Textpraktiken wirken als Subjekttechnolo-
gie, die je unterschiedliche Subjekte erzeugen.®® Kristeva unterscheidet
idealtypisch vier Formen der Sinngebung (ebd., 98f): Erstens die Er-
zdhlung, die Kristeva durch Mythos, Epos und Roman hervorgebracht
sah und in denen der semiotische Triebstrom einem allgemeinen Sinnzu-
sammenhang untergeordnet sei. Zweitens beschrieb Kristeva Metaspra-
che als die Sprache der Wissenschaft, welche den Anspruch vertrete, ei-
ne reine Form der Thesis zu sein, indem negative Momente ausge-
schaltet werden (sollen). Es wird ein objektives, entpersonalisiertes Sub-
jekt instituiert, das sich vermeintlich auBlerhalb des jeweiligen Sinn-
systems befindet und den Sinngebungsprozess selbst verschleiert. Drit-
tens sprach Kristeva von Kontemplation als eine der Religion und der
Philosophie zugehoérige Weise der Sinngebung, welche ebenfalls den
Raum des Symbolischen nicht verlaBt. Zwar findet hier eine Ubertretung
oder Befragung des Thetischen statt, allerdings nur, um zu einem geord-
neten Sinnzusammenhang zuriickzukehren. Statt einer wirklichen Auf-
sprengung von Sinn und gesellschaftlich sanktionierten Kommuni-
kationsfunktionen finde lediglich ein »Spiel mit archaischen Wendun-
gen, Ellipsen und Parabeln« statt (ebd., 105), in dem das Negative ge-
bannt werde. Das theoretische Subjekt des Aussagens wird zum Kon-
vergenzpunkt einer ausgegrenzten Negativitdt, was jedoch umschligt
zum »uneinnehmbaren Ubertragungsort«: »Nichts existiert, was nicht
auf das Subjekt verweisen wiirde, das (bzw. weil es) nie da ist« (ebd.,
106). Ein solches (Nicht-)Subjekt ist zugleich der Inbegriff des Mangels,
denn es ist, so Kristeva, konstituiert iiber den »Verlust an Materialitit
und Sozialitdt« (ebd.).

Von diesen Sinngebungsverfahren wird viertens der Text oder die
Textpraxis abgegrenzt. Sie zeichne sich durch einen »offenen Rhyth-
mus« aus (ebd., 107), in dem sich die negativen Triebregungen der se-
miotischen Chora produktiv an den thetischen Setzungen abarbeiten
konnten, so dass sie weder abgespalten noch verdriangt werden missten:

66 Kristeva griff die bereits von Lacan getroffene Unterscheidung zwischen
Diskurstypen auf, gab ihnen aber einen grofleren Stellenwert. Bei Lacan
heilen sie Diskurse 1. der Hysterie, 2. des Wissens, 3. des Herrn und 4.
des Psychoanalytikers und beziehen sich darauf, inwieweit sie neurotische
(1. und 3.) bzw. psychotische Strukturen (2. und 4.) aufweisen (Kristeva
1978, 97).

226

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

»Die Negativitit wird nicht in einem Gegeniiber verdinglicht, in einem Man-
gel bzw. in einem unmoglichen Realen; vielmehr wird sie in jedes schon ge-
setzte Reale neu eingefiihrt, um es weiteren Realen zuzufiihren, um es zu dy-
namisieren und einer Beweglichkeit ohne Ende anzuvertrauen: Setzung von
Elementen (Zeit der Ruhe), Wiedereinsetzen des Taumels (Zeit der Durchque-
rung).« (Ebd., 107)

Zum Vorbild wurde auch hier die Literatur der Moderne, in der Kristeva
Text als Praxis und Prozess der Transposition, also als Setzen und Zer-
setzen von Bedeutung verwirklicht sah. Dariiber hinaus wird die poeti-
sche Mimesis als ein Prozess beschrieben, in dem die Bedeutungsgene-
rierung selbst nachvollzogen wird, so dass iiber einen simplen Wechsel-
prozess von Konstituierung/Dekonstituierung von Sinnhaftigkeit hinaus
eine hohere Stufe der Bedeutungsbildung erreicht werde, das » Thetische
zweiten Grades«. Darin liegt ein ideologiekritsches Moment, insofern
die sozio-kulturellen Setzungen aufgezeigt werden, welches der Subjekt-
Objekt-Beziehung zugrunde ligen. Beide Positionierungen sollen auf
diese Weise offengelegt und idealerweise auch in Frage gestellt werden:

»Indem die poetische mimesis die Konstituierung des Symbolischen als Sinn
imitiert, verursacht sie nicht nur die Auflésung der denotativen Funktion, son-
dern auch der dem Thetischen vorbehaltenen Funktion, das Subjekt zu setzen.
Darin tibertrifft die moderne poetische Sprache jede klassische (theatralische
oder romaneske) mimesis: sie greift nicht nur die Denotation (Setzung des Ob-
jekts), sondern auch den Sinn (Setzung des aussagenden Subjekts) an.« (Ebd.,
67)

Als Ideal erscheint eine gelungene Synthese aus Semiotischem und
Symbolischem, iiber die sich eine jeweils »neue Disposition« (Kristeva
1978, 60) artikulieren konne und sich letztlich »die an den ProzeB3 der
Bedeutungskonstitution gekniipfte Subjektivitdit moglichst vollstindig
auszudriicken« vermag (Schmitz 1998, 115), ohne die Objektseite zu
vereinnahmen.

Kristevas Modell der unterschiedlichen Sinngebungsverfahren 143t
sich — zwar nicht als Chronologie, aber inhaltlich — an die literaturhisto-
rischen Phasenmodelle, die in Kapitel 1.5 beschrieben wurden, anschlie-
Ben: Die Darstellungsform der Erzdhlung ebenso wie das darin einge-
schriebene einheitliche Subjekt entspricht dem oben beschriebenen Mus-
ter des klassischen Bildungsromans. Das entpersonalisierte Subjekt der
Metasprache entspricht dem des an den Naturwissenschaften orien-
tierten Realismus” wihrend die Beschreibung der Kontemplation an die
Kritik postmodernen Schreibens in Bezug auf die Aufgabe des Subjekts,
des Sozialen, des Sinns ebenso wie des Negativen zugunsten von

227

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

»Spiel« und Nichtfassbarkeiten anschlie3t (vgl. Kap 1.6). Die Textpraxis
wiederum behilt einerseits die modernistische Befragung des Sinns bei
und versieht die negativen Verfahren explizit mit einem ideologiekriti-
schen Gestus. Andererseits entwirft Kristeva darin ein eher zu postmo-
dernen Vorstellungen zdhlendes serielles Subjekt, das »Subjekt im Pro-
zess« (ebd., 116), welches nicht als ein »von jeher gesetztes und auf
immer vom Triebproze3 losgelostes Reales« verstanden werden solle,
sondern als eines, welches diesen Prozess »praktisch oder experimentell
erprobt, indem es in ihn eintaucht und aus den Trieben hervor wieder-
auftaucht. Dieses Subjekt ist eines der Verausgabung, also kein »Subjekt
der AuBerung<; vielmehr durchquert es den Bau (die Struktur, die End-
lichkeit) des Textes.« (ebd., 132).

Das Subjekt ist hier also nicht mehr auf eine Position vor dem Text
fixiert, als souverines Subjekt der AuBerung, ebensowenig wird es allein
verstreut im Text, als Subjekt der Aussage, lokalisiert. Stattdessen strebt
Kristeva eine bestindige Grenziiberschreitung in einem intertextuellen
Verweisungszusammenhang an, durch die diese Zweiteilung tendenziell
aufgehoben bzw. verwischt wird. Das 14t sich als Kristevas Antwort auf
das Problem von Oberflichen- und Tiefenstruktur verstehen. Kristeva
kritisierte eben diesen strukturellen Dualismus in der Phdnomenologie
(wie in der generativen Grammatik Chomskys, vgl. ebd., 47f). Dieser
fithre, so die Kritik, nicht zu einer Aufhebung des transzendentalen
Egos, sondern zu dessen unbefragter Voraussetzung bereits auf der Tie-
fenebene der sprachlichen AuBerung. Im Gegenzug gab Kristeva die
Struktur von Oberfliche und Tiefe zwar nicht auf — die manifesten
SprachduBerungen an der Textoberfliche benennt sie mit Phdnotext, die
latente Ebene des Semiotischen als Genotext — modifizierte sie aber da-
hingehend, dass sie keine analogen Entsprechungen zwischen den Ebe-
nen voraussetzt, sondern Ubergiinge zwischen Genotext und Phinotext
als eine bedeutungsverindernde Genese beschreibt.

Das Subjekt-im-Prozess erscheint also als eines, welches die Gren-
zen zwischen Innen und AuBlen, Text und Korper bestindig in Frage
stellt und dariiber neue Bezichungen zwischen dem Ich und seinem
Drauflen ausbilden kann. In dem Prozess der Setzung von Selbst und
Objekt sowie ihrer Auflosung wiirde dann, so die Hoffnung Kristevas,
die normativen signifikanten Bindungen mitsamt den Verdridngungen,
auf denen sie beruhen, gelost und die Moglichkeit geschaffen, »die Vor-
stellung von einem neuen Verhéltnis zu den natiirlichen Objekten, den
gesellschaftlichen Apparaten und dem eigenen Korper zu produzieren.«
(Ebd.)

Mit den Vorstellungen eines Subjekts, das sich sozusagen »ganz-
heitlich« artikulieren vermag — ohne jedoch auf einer Objekt-verdrén-

228

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

genden »Ganzheit« zu beharren — und dem reflexiven Schreibgestus der
poetischen Mimesis, der die symbolischen Verfahrensweisen mi-
tausstellt, lassen sich wiederum Parallelen herstellen zu feministischen
Programmatiken, insbesondere zu Irigarays Mimesis, die bei Kristeva al-
lerdings nicht von vornherein vergeschlechtlicht erscheint.®’

Im Vergleich zu dem oben beschriebenen literaturgeschichtlichen
Modell von Voss unterscheidet sich Kristevas Typologie nicht nur darin,
dass sie sich nicht auf poetische Sprachpraktiken beschrinkt, auch wenn
diese die hochste Wertschitzung erfahren. Sie geht auch iiber die Kons-
tatierung einer bloen Spiegelung eines ganzen oder fragmentierten Sub-
jekts hinaus, indem sie danach fragt, inwieweit sich die semiotisch-
triebhaften Aspekte im Text artikulieren und »materialisieren« lassen.
Dem Text wird dabei weitaus mehr Einfluss eingerdumt als in dem von
Voss vorgeschlagenen Spiegelmodell: Wahrend es dort darum geht, wie
bestimmte Textformen sich auf das Imaginidre der RezipientInnen, das
heiflt insbesondere auf die (Korper-)Imago, auswirken, so »materiali-
siert« sich das Subjekt in seinen unterschiedlichen Anteilen bei Kristeva
im und durch den Text selbst. Kristevas Modell erscheint so als Gegen-
entwurf zum Gedanken der Nichtung des Ich oder der Entleerung, wie er
sich etwa bei Blanchot (aber auch dem frithen Foucault und bei Derrida,
siche Kap. 1.4, I1.4.u. 5) findet: Nicht um die Uberschreitung des Ich,
sondern um seine (triecbhafte) Entduerung geht es hier. Der Text als
Textpraxis erscheint so als veritable Subjekttechnologie, die dem Sub-
jekt zur Artikulation verhilft, indem es die Grenzen zwischen Innen und
AuBlen, zwischen dem (lesendem, schreibenden) Subjekt und dem Text
durchldssig macht. Das wirft die Frage auf, inwieweit dabei von einer
aktiven Selbst- (oder auch Welt-) Formierung die Rede sein kann. Als
Movens und Objekt der Selbstartikulation steht bei Kristeva die Ne-
gativitdt im Vordergrund, die noch einmal néher beleuchtet werden soll.

Das Problem der Negativitit (J. Kristeva )

Insgesamt erscheint der Status von Kristevas Ansatz zwischen dialekti-
schem Modell und poststrukturalistisch-geprigtem, dekonstruktivem
Ansatz als uneindeutig. Dies 148t sich an der schwankenden Rolle des
Negativen festmachen, wie im Folgenden im Vergleich zu bereits vorge-
stellen Negativitdtskonzepten aus Kapitel 1 (5. Abschn. zu Iser und
Menke) und II (Abschn. 3 u. 4 zu Lacan und Derrida) gezeigt werden
soll.

67 Im Unterschied zu Women's Time (Kristeva 1981): Hier wird das negative
Moment mit dem Weiblichen identifiziert.

229

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Generell ist mit der Frage nach negativen Strategien, wie oben ge-
zeigt, die der Instrumentalisierung verbunden. So erschien Isers Fokus-
sierung auf eine Destabilisierung von Bedeutung durch die serielle An-
ordnung von widerstreitenden Blickpunkten als ein intentional einge-
setztes poetisches Mittel, welches im Dienste einer angestrebten Be-
deutungsbildung steht, namlich bestimmte soziale Problemlagen zu er-
kennen. Kristeva scheint zwar auf den ersten Blick einen dhnlichen Me-
chanismus zu beschreiben, allerdings betonte sie die nicht-intentionalen
und nicht-kognitiven Momente der Bedeutung, welches das Subjekt
selbst erfasst. Wie bei Menke beschrieben, steht bei Kristeva das mate-
rielle Moment von Sprache sowie der Prozess der Signifikantenbildung
im Vordergrund, welche die Moglichkeit stabiler Referenzbeziehungen
bestdndig in Frage stellen. Allerdings steht diese Negativitit nicht fiir
pure Kontingenz, sondern in der Tat im Dienste einer Gesellschaftsver-
dnderung und erhilt einen indirekten instrumentellen Charakter, insofern
durch sie eine andere Subjekt-Objekt-Beziehung etabliert werden soll.

An die Frage der Instrumentalisierungsmdoglichkeit, d.h., wie gezielt
negative Momente eingesetzt werden konnen, kniipft sich die Frage an,
wie absolut das Negative (wie das Positive) jeweils gedacht ist. Das He-
gelsche Konzept der Subjektvierung, nach dem das Ich sich nur unter
Aufhebung des heterogenen Anderen behaupten kann, diente auch Kris-
teva als Negativfolie. Sie kritisierte an Lacan eine Ubernahme der He-
gelschen Absolutismen, indem dieser einen absoluten Bruch zwischen
dem (Bewusstseins-)Subjekt und den Objekten, einschlieBlich seiner
Triebe, postuliere. Negativitit werde an das Begehren gebunden und
letztlich im Nichts bzw. im Mangel festgeschrieben. Anstatt die »Naht-
stelle zwischen dem »>Sein der Sprache< und dem >Nicht-Sein der Objek-
te (Kristeva 1978, 136), als welche Lacan das Begehren bestimme, of-
fen zu halten, diene der Mangel dazu, die Einheit des Subjekts des Be-
gehrens zu sichern — und damit das absolute Sein des Subjekts erneut zu
bestitigen.

In ihrem Negativitdtskonzept verdnderte Kristeva nun den Bezugs-
punkt: Anstatt auf das Begehren bezog sich Kristeva auf den in der Psy-
choanalyse beschriebenen Prozess der Verwerfung. Sie wurde von Kris-
teva als eine symbolische Trennung konzipiert, die keinen Mangel zur
Folge habe, sondern eine Triebabfuhr einschlieBe und Lust erzeuge.
Kristeva fand sie in bestimmten poetischen Texten der Moderne, die ein
Verwerfen dritten Grades (ebd., 169f) aufwiesen. Dieses Stadium unter-
scheidet sich von einem vorsymbolischen Akt der AusstofSung (die durch
Aggression, aber auch durch »Trennungslust« geprigt sein konne, ebd.
155) ebenso wie von der symbolischen Verneinung, beide stellten Ver-
werfungen dar, iiber die sich das Subjekt als Objekt- bzw. Sinnbeherr-

230

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

schendes konstituiere.”® Im Unterschied zur Verneinung finde das Ver-
dringte im letzten Stadium seine Anerkennung nicht auf der symbo-
lisch-intellektuellen, d.h. auf der inhaltlichen Ebene, sondern es »mar-
kiert das signifikante Material« (ebd., 169), etwa in Form von Rhyth-
mik, Musikalitdt der verwendeten Sprache, welche auf der linguistischer
Ebene die Linearitit der Signifikantenkette an der Textoberflédche unter-
breche. Auf diese Weise wiirden die beteiligten Triebenergien nicht ver-
dringt, sondern »verausgabt« (ebd.), etwa in einer »Riickkehr oraler und
glottischer Lust« (ebd., 158): »Das Verwerfen wird zur &sthetischen
Lustquelle; es verldBt nicht die Bahn des Sinns, sondern gestaltet sie
neu, indem es den Weg der Triebe durch den Korper in sie einschreibt:
vom Anus zum Mund.« (ebd., 159f). Auf diese Weise wiirden nun die
thetischen Setzungen angefochten, nicht aber vollstindig (wie in der
Psychose) auer Kraft gesetzt, das Symbolische also nicht endgiiltig ver-
lassen. Der Text avanciert vielmehr zu einer »Grenzerfahrung«, in der
sich der bestandige »Kampf zwischen These und Verwerfen« in einem
fiktionalen Rahmen iibersetzt (ebd., 131).

Vor diesem Hintergrund begriifite Kristeva zunéchst die derridasche
différance als ein Konzept, mit dem sich Negativitit als konstitutive
Abwesenheit und Einschreibung eines anderen denken 146t. Explizit zog
sie eine Parallele zwischen der Negativitit der semiotischen Chora und
der Spur bzw. der différance bei Derrida (vgl. ebd. 35, 146), und zwar
im Sinne einer differenzierenden, praformierenden und teilenden Ener-
gieform.”’ Allerdings kommt ihr auch hier wieder die Objektseite zu
kurz, indem ndmlich nun eine »Neutralisierung der produktiven Negati-
vitdt« (ebd., 148) stattfinde, durch welche die in der Spur wirksam wer-
denden Triebreste aufgeldst wiirden, anstatt sie einer erneuten Symboli-
sierung (entsprechend Kristevas Thetischem zweiten Grades) zuzufiih-
ren. Damit jedoch werde die Verdringung des Realen fortgesetzt, anstatt
es in seiner Heterogenitit lebbar zu machen. Auf diese Weise, so Kriste-
vas Kritik, komme es nicht zur Wirklichkeitsgestaltung, sondern die dif-
férance verharre in einer Geste des Exzesses bzw. des Todes; sie werde

68 Freud hat diesen Prozess im Zusammenhang mit den fort-da-Spiel be-
schrieben, durch den ein Objekt als vom Korper getrenntes gesetzt wird
und schlielich als abwesend, als ein Zeichen in Erscheinung tritt: »Damit
fithrt das Verwerfen das Objekt als wirkliches ein, das gleichzeitig bezei-
chenbar wird in dem Sinne, daf3 es fiir ein dem signifikanten System be-
zeichenbar gehalten wird, als dem Subjekt untergeordnet, das es mit dem
Zeichen setzt.« (Kristeva 1978, 128).

69 Und zwar entsprechend Freuds Konzept der Bahnungen, vgl. Kristeva
1978, 35. Zu Parallelen zwischen dem Semiotischen bei Kristeva und dem
gramma bei Derrida siehe ebd., 52.

231

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

nicht zur gesellschaftsrelevanten Textpraxis, sondern bleibe wirkungslo-
se Metasprache bzw. Kontemplation (ebd., 148f).”

Bei Kristeva hingegen blieb der zentrale Ansatzpunkt fiir gesell-
schaftsverdndernde Praktiken das Subjekt, und zwar unter der Pramisse,
dass eine fundamentale Verdnderung der Subjekt-Figurierung auch zu
einem verdnderten Umgang mit der Welt fiihrt: Das heift, je toleranter
das Subjekt sich gegeniiber Sinnauflgsungen verhalten koénne, da es
nicht mehr darauf angewiesen sei, starre Verdringungsgrenzen aufrecht
zu erhalten, desto eher konne es gesellschaftliche Umbriiche nicht nur
akzeptieren, sondern auch vorantreiben. Darin liegt denn auch der »re-
volutiondre« Gehalt der Textpraxis, die es ermdgliche, den heterogenen
Widerspruch (zwischen negativer Auflésung und positiver Setzung) zur
Geltung kommen zu lassen und auf diese Weise gesellschaftlichen Wi-
derspriichen ebenfalls zur Artikulation in einem kritischen Diskurs ver-
hilft, indem er sich generell gegen normative Zwinge richtet (ebd., 193).
Eine wichtige Voraussetzung bleibt jedoch weiterhin die Uberfiihrung
der Negativitdt ins Symbolische: »Der moderne Text ist gleichzeitig
Verwerfen, sinngebende Wiederkehr des Verwerfens und »Wissen< — ein
ProzeB, der sich unaufthorlich selbst analysiert.« (ebd., 190) Erst iiber
diesen als Mimesis beschriebenen reflexiven Prozess werden Bedeu-
tungsverdnderungen auch symbolisch verankert.

Kristeva hat also ein teils dialektisch, teils seriell gedachtes Sub-
jektmodell konzipiert, das zwar in den Grundziigen dem poststruktura-
listischen Textsubjekt entspricht, durch seine korperlich-triebhafte Situ-
ierung jedoch entschieden anders akzentuiert ist. Das liele sich als Kon-
kretisierung lesen: Was Derrida mit der Spur recht offen thematisierte,
nidmlich den Einfluss des Realen in der Sprache, bestimmt Kristeva als

70 Zwar erwidhnte Kristeva in ihrer Beschreibung des Verfahrens der Kon-
templation die Dekonstruktion Derridas nicht explizit, Suchsland geht aber
davon aus, dass sie hier einbegriffen ist (Suchsland 1992, 100). Tatséch-
lich erinnert die Beschreibung an das oben beschriebene Autor-Dilemma
der Dekonstruktion. Zur Grammatologie heiflt es hingegen an anderer
Stelle: »Die Grammatologie denunziert die Okonomie der symbolischen
Formen und erdffnet einen Raum, den diese Funktion nicht umschlief3t.
Doch in dem Augenblick, da die grammatologische Flut das Thetische iib-
erwiltigen und an seine Stelle ihm (logisch und chronologisch) vorgin-
gige Energielibertragungen setzen will, entsagt sie dem Subjekt, ver-
pflichtet ei sich, dessen Funktionsweise — die gesellschaftliche Praxis
ebenso wie die Moglichkeiten zum Lusterleben oder (Ab-)T6ten zu igno-
rieren. Folglich zieht sich die Grammatologie in die Neutralitit aller Set-
zungen, Thesen, Strukturen zuriick, hilt sich selbst zuriick dann, wenn
diese brechen, bersten, zerspringen. Insofern sie die (symbolische
und/oder gesellschaftliche) Struktur vernachléssigt, muf} sie angesichts ih-
rer Destruktion oder Erneuerung verstummen.« (Kristeva 1978, 148).

232

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

einen konkreten Prozess der Transposition triebhafter Elemente auf die
symbolische Ebene. Sowohl Kristeva als auch Derrida behaupten die
Notwendigkeit beider sinnstiftender Momente, wenn auch mit unter-
schiedlicher Gewichtung: Bei Derrida liegt die Betonung auf dem Sinn-
zersetzenden wihrend Kristeva ein Gleichgewicht anstrebt. Beide gehen
auch von einem prozesshaften, seriellen Ablauf aus, so dass sich die
Vorstellungen an diesem Punkt nur graduell unterscheiden.”' Damit 146t
sich eine strukturelle Ahnlichkeit feststellen zwischen der Metaphorizi-
tat der Schrift in ihrem Doppelaspekt von Setzung und Entzug von Sinn
bei Derrida (vgl. Kap. I1.4., 2. Abschn.) und Kristevas semiotisch-theti-
schem Prozess der Bedeutungsbildung.

Im Unterschied zu Derrida hielt Kristeva jedoch an einem dialekti-
schen Modell fest, da nur dort sich tatséchlich eine Negativitdt entfalten
konne. An dieser Stelle lieBe sich auch ihr wieder vorwerfen, letztlich in
der angestrebten Synthese mit Hilfe der Transposition zum »Verwerfen
dritten Grades« die negativen, zerstorerischen Momente zugunsten einer
allgemeinen Sinnbildung positiviert zu haben.”” Wo Derrida seine Be-
grifflichkeiten offen 143t (wie mit der Spur), oder als Setzungen the-
matisiert (wie mit der Katachrese als Ursprung von Bedeutung), da fin-
det sich bei Kristeva der »Trieb«: »Der inhaltliche Aspekt der Bedeu-
tung, untrennbar mit der Struktur verbunden, ist immer dem Wirken des
Triebes geschuldet.« (Schmitz 1998, 106).

Unter einer foucaultschen Perspektive erscheint der Trieb zwar nicht
ganz in der Position von sexe als Heilsversprechen des Subjekts, da es
nicht um seine vollstindige »Befreiung« geht, sondern um eine pro-
duktive Form der Sublimierung. Allerdings bleibt die von Foucault be-
schriebene Ausgangsstruktur eines negativen, korperlichen »Innen, das
sich entduBlern muss — eine Idee, welche erst die starren Grenzen kon-
struiere — erhalten (vgl. Kap. 11.6.). Die Funktion des Textes als Entédu-
Berungsmedium erscheint dabei zundchst dhnlich wie bei Foucault, al-
lerdings geht es nicht um eine Formierung des Selbst im Sinne des fou-
caultschen Ethos, sondern um eine generelle Aufhebung von Verdrin-

71 Néher an Kristevas Vorstellung des Doppelmoments von Destruktion-
Konstruktion erscheinen Derridas Ausfithrungen zum Subjektil-Projekt-
il.Hier kommt auch das materielle Moments des Sinntrdgers ins Spiel, das
durchaus anschlussfihig wire an Kristevas semiotische Chora (vgl. Kap.
1.4, 2. Abschn.).

72 Cornell und Thurschwell haben dieses Dilemma so zusammengefasst:
»Her [Kristevas] dilemma [...] stems from her attempt to appropriate
Hegel's insight into the limit of a purely positive formlation of the objec-
tive without fully coming to terms with the difficulties of freeing abstract
negativity from its ultimate enclosure to the Absolute Idea within Hegel's
own logic.« (1988, 154).

233

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

gungen. Hier entsteht ein weiterer Widerspruch: Soll im angestrebten
Wechsel von symbolischer Sinnsetzung und semiotischer Sinnauflosung
das kontingente Moment der Negativitdt erhalten bleiben, so stoft es
sich an dem Ziel der intendierten Gesellschaftsverdnderung, wie Cor-
nell/Thurschwill es beschreiben: »As a result, Kristeva must both assert
the necessity of affirmative ethical positioning and refuse to articulate
any particular position, because any such statement would call for its
own, immediate transgression.« (1988, 154).

Hier konkretisiert sich die Problematisierung eines ethischen Relati-
vismus” im Zusammenhang mit poststrukturalistischen/dekonstruktiven
Verfahren (sowie insgesamt mit der »Postmoderne«, wie bereits in Kap.
1.6 beschrieben). Dieses Dilemma zwischen einer intendierten Positio-
nierung und dem gleichzeitigen Offenhalten von Bedeutung trat auch in
denjenigen feministischen Ansidtze auf, die sich explizit der Dekon-
struktion zurechnen (oder ihr zugeschrieben werden), wie sie im Fol-
genden vorgestellt werden, und kulminierte dann in der Kontroverse um
die Texte Judith Butlers.

Weiblichkeit als Differenz — Weiblichkeit als Travestie

Wie die in den vorangegangenen Abschnitten thematisierten Ansétze
zielten auch die poststrukturalistischen Theoretikerinnen in der US-ame-
rikanischen Debatte auf die Etablierung einer Sprechposition durch die
Dekonstruktion des Symbolischen. IThre texttheoretischen Arbeiten aus
dem litereraturwissenschaftlichen Umfeld der sogenannten Yale School
wurden in der deutschsprachigen Diskussion als Amerikanische De-
konstruktion (Zima 1994) oder speziell als Feministische Dekonstruktion
(Vinken 1992) bekannt. Im Ringen um das Aufrechterhalten von politi-
schen und akademischen Anspriichen konzentrierten sich die Wider-
spriichlichkeiten zwischen ideologiekritischen und dekonstruktiven, po-
sitiven und negativen Strategien, und wurden kontrovers wie kaum an-
derswo diskutiert. Kontrovers zeigte sich noch ihre Rezeption in den
deutschsprachigen Einfiihrungen der 90er Jahre: Wéhrend etwa Lena
Lindhoff die Stromungen feministischer Theorien ebenfalls unterteilte in
soziohistorische und poststrukturalistische Ansitze, sie aber als zwei
Seiten einer Medaille betrachtete, die sich, bei aller Kritik, spiegelbild-
lich ergénzen sollten (Lindhoff 1995, 178), so fiel das Urteil von Jutta
Osinski hinsichtlich der Vereinbarkeit von emanzipationspolitischen und
dekonstruktiven Anforderungen weniger verséhnlich aus: »Die feminis-
tische Dekonstruktion ist ein Widerspruch in sich und sollte ad acta ge-
legt werden.« (Osinski 1998, 165). Tatsdchlich aber sind solche Ein-
schitzungen abhéngig davon, wie genau »feministisch« gegen »dekons-

234

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

truktiv« abgegrenzt wird. Zugleich verweisen sie auf die Schwierig-
keit einer solchen Eingrenzung. Im Folgenden werde ich darum eini-
ge Ansidtze noch einmal ndher betrachten — nicht zuletzt auch deshalb,
weil sie die Arbeiten von Judith Butler und die Kontroverse darum vor-
bereiteten und sie in gewisser Weise schon vorwegnahmen.

Der auf poststrukturalistisch-psychoanalytischen Einsichten beru-
hende Befund, dass Weiblichkeit in der symbolischen Ordnung eine
Spiegelfunktion des Mannlichen zukomme, stellte auch fiir die US-ame-
rikanische, postrukturalistische Diskussion eine wichtige Untersu-
chungsebene dar. Allerdings war die These des kompletten symboli-
schen Ausschlusses von Frauen hier unbefriedigend. Denn, so die Aus-
gangsfrage von Shoshana Felman, wie konnten und sollten Frauen dann
innerhalb dieser polaren Ordnung iiberhaupt zum Sprechen gelangen,
z..B. auch Irigaray selbst, die eben diesen Ausschluss konstatierte:

»[...] if >the womanc is precisely the Other of any conceivable Western theo-
retical locus of speech, how can the woman as such be speaking in this book?
Who is speaking there and who is speaking the otherness of the woman? [...] Is
she [= Irigaray, d.V.] speaking as a woman, or in place of the (silent) woman,
for the woman, in the name of the woman? Is it enough to be a woman in order
to speak as a woman? Is »speaking as a woman< a fact determined by some
biological condition or by a strategic, theoretical position, by anatomy or by
culture?« (Felman 1975, 3)

Um Vereinnahmungen (Sprechen »im Namen von« und »fiir« Frauen)
zu vermeiden sowie die Postulierung des Anderen als einen hochst zwei-
felhaften Ort des Sprechens,73 forderte Felman, auf einer rhetorischen
Ebene die dichotome Struktur der Représentation selbst zu befragen.
Wie auch andere Autorinnen tat sie dies in der Lektiire unterschiedlicher
literarischer Texte der Moderne, und zwar auch hier zunichst wieder
vorzugsweise von mannlichen, im Kanon etablierten Autoren.” Thre Re-
reading-Strategie war nicht durch strikte Abgrenzung motiviert (wie die
der 60er und frithen 70er Jahre, s.0.), sondern durch ein Erkenntnisinte-

73 »[...] although the otherness of the woman is here fully assumed as the
subject of the statement, it is not certain whether that otherness can be ta-
ken for granted as positively occupying the un-thought-out, problematic
locus from which the statement is being uttered« (ebd., 4). — Auf Irigarays
Strategie der mimetischen Wiederholung, durch die sich Irigaray einen
Sprechort schafft, geht Felman, trotz ihrer Aufmerksamkeit fiir Rhetorik,
hier nicht ein.

74 Wie Balzac, s.u. Vgl. insgesamt die Auswahl aus dem Sammelband »De-
konstruktiver Feminismus in Amerika« (Vinken (Hg.) 1992). Spéter dann
auch weibliche »Klassikerinnen« (wie Woolf, Shelley) bei Jacobus (1986)
oder gezielt unbekanntere Autorinnen (Johnson 1987, 1998).

235

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

resse am Funktionieren rhetorischer Strukturen, zu denen nun auch die
Geschlechterdifferenz zéhlte: »Weil die Geschlechter rhetorisch verfaf3t
sind, ist der Ort, an dem diese rhetorische Verfassung lesbar wird, der
literarische Text«, so die Begriindung von Barbara Vinken (1992, 19)
fiir die erneute Aufwertung des Literarischen, das von einem »Ort der
»Tauschung« zu einem Ort der »Erkenntnis<« avancierte (Garbe 1992,
30). Mafigblich an diesem Verstidndnis beteiligt waren die Texte von
Felman, in denen sie an die Bestimmung der Geschlechter als symboli-
sche Positionen, wie Lacan es formulierte, sowie die Bestimmung des
Weiblichen als Differenz/différance, wie Derrida es begriindete (s. u.),
anschloss. Theoretisch handelte es sich dabei also nicht um prinzipiell
neurartige Einsichten. Neu war zu dieser Zeit jedoch die Art der Ver-
kntipfung, durch die sich poststrukturalistische Positionen auch unter
feministischem Vorzeichen in der US-Diskussion verbreiteten.”” In ih-
rem einflussreichen Aufsatz Rereading Femininity (1981, dtsch. Weib-
lichkeit wiederlesen, Felman 1992) stellte Felman ein Lesemodell nach
dem Vorbild von Irigarays mimetischer Rede, also nach dem Echo-Mo-
dell, vor. Sie fiihrte vor, wie die Frage nach der Frau, wie sie in diesem
Zusammenhang von Freud gestellt wurde, in der Verschiebung angeeig-
net werden konne. Im Unterschied zu Irigaray machte Felman ihre rhe-
torische Intervention explizit und beansprucht eine Position als »weibli-
ches« sprechendes Subjekt:

»Seine Frage »Was ist Weiblichkeit?« fragt in Wirklichkeit: »Was ist Weib-
lichkeit — fiir Mcnner?< Meine einfache (weibliche) Reiteration von Freuds
Frage [...] hat das >Rétsel« irgendwie neu definiert und impliziert eine etwas
andere Frage: Was bedeutet die Frage »Was ist Weiblichkeit — fiir Mcnner?«—
fiir Frauen?« (Felman 1992, 35)

Felman suchte auf diese Weise die metaphorische Verfasstheit von
Weiblichkeit und die Verdringung einer eigenen Differenz als verdeck-
tes Textprinzip nachzuweisen, sowohl bei Freud als auch in Balzacs
Roman Das Mddchen mit den goldenen Augen, um sie schlieBlich als
grundlegendes Prinzip in der abendlindischen Kultur zu postulieren.’®

75 Ebenso konnten sich diese Theoretikerinnen auch institutionell unter dem
Label der Dekonstruktion etablieren, vgl. Johnson 1987, 32ff; auch Vin-
ken 1992, 24.

76 »Als eine vom Mann definierte gibt die konventionelle Polaritidt des Mas-
kulinen und des Femininen der Frau einen Namen als Metapher des Man-
nes. Sexualitidt funktioniert hier mit anderen Worte als Zeichen einer rhe-
torischen Konvention, fiir die »Frau« als der Signifikant und >Mann« als
das Signifikat steht. Der Mann allein hat das Privileg einer eigentlichen
Bedeutung, einer buchstiblichen Identitit: Weiblichkeit als Signifikant

236

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Wihrend sich der hier konstatierte Befund durchaus mit den Analysen
von Cixous oder Irigaray deckte, so wurden nun insofern andere Konse-
quenzen gezogen, als der weibliche Korper als Ursprung von Subversion
und Gegenmodell von Bedeutung hier nicht herangezogen wurde. Statt-
dessen bezog sich Felman allein auf die Differenz-Bedeutung von
»Weiblichkeit« als purer Signifikant im textuellen Bedeutungssystem.
Dartiber hinaus erschien »Weiblichkeit« jedoch als ein privilegierter Si-
gnifikant, als er zum Triger einer zweifachen Differenz erklért wurde,
die sich in Gestalt des zugeschriebenen Mangels (bzw. auch der Ge-
schlechterdifferenz als solche) zeige, wie auch darin, dass er stets an-
dere, verdriangte Differenzen mittrage. Dadurch, so Felman, untergrabe
der Signifikant »Weiblichkeit« eine eindeutige Referenzbeziehung. Un-
klar werde nun, ob Weiblichkeit wortlich oder figurativ zu verstehen sei,
ob sie metaphorisch an ein Signifikat geheftet werde (das dann félschli-
cherweise buchstéblich gelesen werde) oder metonymisch auf ihre
sprachliche Konstitutionsbedingung, einen komplexen Verweisungszu-
sammenhang von Differenzen, deute. In Felmans Deutung verschob sich
nun auch die Bedeutung der Kastration: Sie zeigt sich in ihrer Deutung
nicht als Mangel an »Sein« (wie bei Lacan), sondern als »Mangel an
Eindeutigkeit« (Felman 1992, 57). Der Signifikant »Weiblichkeit« be-
setze so einen »Zwischenraum«, »zwischen den Zeichen, zwischen den
Institutionen von Mannlichkeit und Weiblichkeit« (ebd., 47).

Mit diesem dekonstruktiv-rhetorischen Verstdndnis von Differenz
als Selbstdifferenz wurde die Grundlage fiir eine Neubestimmung von
Weiblichkeit geschaffen, das nun nicht mehr als »eigenstindige« Diffe-
renzqualitidt erscheint — sei sie aus der »Logik des Gleichen« ausge-
schlossen, wie bei Irigaray, oder unter der »Logik der Anderen« verein-
nahmt, wie bei de Beauvoir — sondern als interne Differenz eine rhetori-
sche Funktion ist,”’ »eine negative Potenz, Figur der Defiguration, Ent-

kann sich nicht selbst signifizieren, bedeuten; es ist blofl eine Metapher,
ein figuratives Substitut; es kann blo3 auf den Mann, auf den Phallus, als
seine eigentliche Bedeutung, als sein Signifikat referieren. Die rhetorische
Hierarchisierung der Opposition zwischen den Geschlechtern fiihrt dazu,
dal} die Differenz der Frau unterdriickt wird, indem sie durch die Referenz
des Weiblichen auf die méinnliche Identitét vollstindig subsumiert wird.«
(Felman 1992, 39).

77 »Minnlichkeit ist keine Substanz, und Weiblichkeit ist auch nicht deren
leeres Komplement, eine heimliche Gebarmutter. Weiblichkeit ist weder
eine Metonymie, ein behaglicher Behilter von Ménnlichkeit, noch ist sie
eine Metapher — dessen spiegelbildliche Reflexion. Weiblichkeit wohnt
der Minnlichkeit inne, wohnt ihr inne als Andersheit, als ihre eigene Un-
terbrechung.« (Felman 1992, 58)

237

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

stellung« (Vinken 1992, 19). »Weiblichkeit«, so Vinken weiter in ihrer
Wiedergabe Felmans,

»ist« deshalb das Moment, das Identitit durchkreuzt; >Frau« der Ort, wo die
Fixiertheit des Geschlechtes durch das Spiel von Differenz und Division ver-
riickt wird, wo Geschlecht, Bedeutung und Identitét gleichzeitig erschaffen
und zersetzt werden. Weiblichkeit ist >unheimlich¢, nicht weil sie das Gegen-
teil von Minnlichkeit ist, sondern weil sie die Opposition von »ménnlich< und
yweiblich< unterlduft.« (ebd.)”

Die Aufmerksamkeit fiir Ambivalenzen und Uneindeutigkeiten geht
auch entscheidend auf das Rhetorik-Verstindnis von Paul de Man zu-
riick.” In Allegorien des Lesens (de Man 1988) entwickelte er seinen
Begriff von Rhetorik, womit das selbstdekonstruktive Vermégen insbe-
sondere literarischer Texte gemeint ist, radikale Aporien auf der Grund-
lage der Unentscheidbarkeit zwischen einer buchstiblichen und einer fi-
gurativen Bedeutung zu erzeugen. Dem liegt ein selbstreferenzielles und
performatives Textverstindnis zugrunde, wonach Texte stets eine » The-
orie« ihres eigenen figurativen Funktionierens aufstellen, also eine Art
metatextuelle Lektiireanweisung bieten, die sie jedoch in ihrer Text-
»praxis« stets wieder durchkreuzen. Was hier also gegeneinander steht,
ist das, was Texte »tun«, und das, was sie »predigen« (de Man 1988,
45), so dass eine permante Bewegung der Setzung und Aufhebung von
Bedeutung entsteht. Jede Bedeutungsfestlegung erscheint daher als Um-
gehen dieser performativen Struktur, als ein totalitirer Akt, der eine
identifikatorische Représentationslogik aufrecht erhilt.

Felman nimmt das auf, indem sie die aporetische Struktur des Textes
nachzuweisen sucht. In ihrer Lesart funktioniert »Sexualitét« als ein sol-
ches fixierendes, rhetorisches Element, das einer moglichen Bedeu-
tungsvielfalt entgegentritt, indem es das Verhéltnis von Signifikat und
Signifikant, eigentlicher und uneigentlicher Bedeutung, Identitdt und
Heterogenitit entlang der Geschlechterachse als eine fixe, hierarchische

78 Das entspricht wiederum dem von Fraisse formulierten Anspruch an den
Feminismus (s.o, Kap.IIL.1).

79 Das verkannte Osinski in ihrer Kritik, es handele sich bei Felmans Text
nicht wirklich um eine dekonstruktive Lektiire, sondern lediglich um die
Applizierung poststrukturalistischer Theoreme und Motive in hermeneuti-
scher Art und Weise. Das liee sich tatsdchlich haufiger anmerken, etwa
auch bei der oben zitierten Echo-Lektiire von Caren Greenberg (s.a Lind-
hoffs Kritik an diversen Aufnahmen von Lacan inbesondere im deutsch-
sprachigen Feld, 1995, 91f). Gerade bei Felman jedoch scheint die Kata-
gorie des von Paul de Man praktizierten close reading angemessener; ein
Verfahren, das sich bereits mit dem New Criticism in der Literaturwissen-
schaft etabliert hatte (vgl. Brumm 1966).

238

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Relation organisiert. Dieses semiologische Verstdndnis bot im Gegen-
zug die Grundlage dafiir, Weiblichkeit in Bezug auf das Zeichenmodell
zu beschreiben, also als Signifikant, als prinzipiell vieldeutig etc., und
Geschlechtsrollen anhand des Prozesses der Bedeutungskonstituierung
zu bestimmen. So formulierte Felman in ihrer Balzac-Lektiire Ge-
schlechtsrollen als Travestie — Verdrehung (frz. travestir) — von Bedeu-
tung, in der erst der Anschein einer Referenz (einer vorausgehenden Ge-
schlechtsidentitit) erzeugt werde. Felman deutete den Text als eine Dra-
matisierung der konstitutiven Beziehung zwischen Transvestismus und
Sexualitdt, in der der Zeichencharakter von Bekleidung, Geschlechter-
rollen und schlieBlich Geschlechtsidentitdt ausgestellt wird. Sexualitét
und Textualitét iiberkreuzen sich hier. Beide werden als Verweisungszu-
sammenhang von (Bedeutungs-)Differenzen aufgefasst, die konstitutiv
aufeinander bezogen sind. Da beide durch das Funktionieren der Spra-
che bedingt wiirden, sei es moglich, »dall Geschlechter substituiert wer-
den konnen, da maskulin und feminin ausgetauscht oder travestiert
werden konnen, weil Worter substituiert, travestiert werden kénnen.«
(Felman 1992, 43).

Durch die Analogisierung von Zeichenkérper und Geschlechtskorper
wurde also die Stabilitdt von Referenzbeziehungen und die Identitét von
Bedeutung in Frage gestellt. An die Stelle der Frage nach (dem Wesen)
der Frau riickt die rhetorische Bestimmung des Weiblichen als Differenz
im Text:

»If there is no literal referent to start with, no identity or essence, the produc-
tion of sexual difference can be viewed as textual, like the production of mea-
ning. Once we cease to see the origin of gender identity as biological or ana-
tomical — as given — but rather as instituted by and in language, >reading
woman« can be posed as a process of differentiation [for which psychoanalysis
provides a model.].« (Jacobus 1986, 4)

Damit waren zwei Dinge gewonnen: Erstens die Umkehrung der reinen
Negativitdtsbestimmung des Weiblichen. Aus dem Mangel, Nichts etc.
wurde nun die Affirmation der »immer schon« anwesenden Selbstdiffe-
renz, eines weiblich bestimmten Storpotenzials in einer phallozentri-
schen Ordnung.*® Daraus resultierte zweitens eine Lesehaltung, eine kri-
tische Position des Sprechens, die mit »weiblich« bezeichnet wurde. Sie
meint eben jene rhetorische Lektiire, welche die Identitdtskonstruktionen
befragt, indem sie die Ambivalenz des Textes, die durch den Signifi-

80 An diese Sichtweise kniipft auch die Untersuchung von Christine Garbe
(1992) an, die gegen eine eindimensionale feministische Rezeption von
Rousseau »Die »weibliche« List im »ménnlichen< Text« aufzuweisen sucht.

239

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

kannten »Frau« hervorgerufen werde, »liest«. In diesem Kontext wurde
die »weibliche« bzw. »feministische« Lektiire sowohl mit der psycho-
analytischen Deutung wie der textheoretischen Dekonstruktion gleichge-
setzt. Darin erschien sie als die addquatere Weise des Lesens, denn, im
Unterschied zu »minnlichen« Lektiiren, die als identifikatorisches Lesen
bestimmt wurde, werde die feministische Lektiire dem literarischen Text
nicht nur gerechter, sondern reflektiere als symptomatische Lektiire der
»miannlichen« Rezeptionsweisen diese zugleich mit (vgl. Vinken 1992,
16ff, auch Culler 1988*").

Im Verlaufe der Diskussion um die feministische Dekonstruktion
stellte sich allerdings die Frage des Selbstwiderspruchs, der wieder dem
Konfliktmuster zwischen Aesthetics und Politics folgte: Konnte die Be-
stimmung des Weiblichen als Uneindeutiges, Dazwischen etc. an den
Text verwiesen werden, oder sollte die nun gewonnene Einsicht in den
Differenzcharakter nicht doch wieder wortlich genommen werden, um
zu einer minimalen positiven Bestimmung im Dienste der Fraueneman-
zipation zu gelangen? Andersherum gefragt, inwiefern konnten mit dem
Ansatz der feministischen Dekonstruktion geschlechterpolitische Fragen
beantwortet werden? Jutta Osinski betrachtete das Aufeinandertreffen
von feministischen, politischen Anspriichen und dekonstruktiven Theo-
remem als unlosbaren Widerspruch:

wEcriture féminine und feministische Dekonstruktion sind in unlosbaren Wi-
derspriichen befangen. Sie verstehen sich [...] als spezifisch feministisch, weil
sie sprach- und kulturkritisch das politische Ziel der Frauenemanzipation ver-
folgen. Und sie postulieren im Sinne von Postrukturalismus und Dekonstruk-
tion, daf die Geschlechterdifferenz, die sie politisch als real voraussetzen, Ef-
fekt oder Auswirkung von Signifikationsprozessen sei. Um das Weibliche
nicht als einen solchen Effekt verstehen zu miissen, siedeln sie es jenseits der
symbolischen Ordnung an und bezeichnen es als das schlechthin Differente
und Differierende. Das wiederum entspricht ganz den nichtfeministischen Po-
sitionen Lacans und Derridas und steht dem politischen Ziel der Fraueneman-
zipation im Wege. Aus diesem Dilemma fithren nur Auswege, die sich als
Sackgassen erweisen: Entweder wird das Weibliche re-essentialisiert, damit
der politische Anspruch aufrechterhalten werde; oder man reflektiert den Wi-
derspruch und folgt Lacan und Derrida theoretisch konsequent, damit der de-
konstruktive Anspruch aufrechterhalten werde. Im ersten Fall erscheinen écri-

81 Cullers Taxinomisierung und Bewertung eines »Als Frau lesen« — so der
Titel des entsprechenden Kapitels, in dem er drei unterschiedliche femi-
nistische Lesemodelle in seinemEinfiihrungsband zur Dekonstruktion ei-
nem breiteren Publikum darstellt — wurde fast ebenso kontrovers diskutiert
wie Derridas Texte. Auf diese Diskussion will ich hier nicht néher einge-
hen.

240

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

ture féminine und feministische Dekonstruktion als feministische Ideologien,
die theoretisch anfechtbar sind. Im zweiten Fall wird das Feministische allen-
falls zu einer auBerhalb der Modelle liegenden Haltung oder Uberzeugung, mit
der man Lacan und Derrida liest; theoretische Abweichungen von den Vorbil-
dern ergeben sich nicht mehr.« (Osinski 1998, 164f)

Diese Kritik formuliert pointiert die Problematik im Umgang mit
Frau/Weiblichkeit bzw. der Geschlechterdifferenz, die zugleich als Vor-
aussetzung und als Effekt des Symbolischen erscheint. Allerdings tiber-
geht sie mit der puristischen Gegeniiberstellung von »Feminismus«
(verstanden als Vertreten des Anspruchs auf Emanzipation auf der
Grundlage einer wie auch immer gearteten Bestimmung der Frau) und
»Dekonstruktion« (als poststrukturalistische Literaturtheorie) wesentli-
che Anliegen, welche die unter »feministischer Dekonstruktion« zu-
sammengefassten Autorinnen gerade in der Verkniipfung verfolgten.
Felman formulierte dies als »doppelte Frage des Lesens sexueller Diffe-
renz und der Intervention sexueller Differenz im Akt des Lesens« (1992,
35). Das heiBit, die sexuelle Differenz wird befragt, aber dadurch noch
nicht suspendiert. Eben dieser ambivalente Status will sie in Frage stel-
len, ohne ihre Wirkungen zu leugnen. Bevor ich darauf weiter eingehe,
mochte ich zundchst noch einen kurzen Blick auf die frithe Rezeption
Derridas werfen. Seine Texte wurden tatsdchlich in dem von Osinski
formulierten Gegensatz von Feminismus oder Dekonstruktion verhan-
delt.

Derrida provozierte mit dem Text Sporen — Die Stile Nietzsches
(Derrida 1986a) von 1972 sowohl vehemente Ablehnung wie auch Zu-
stimmung, was nicht zuletzt durch die Polarisierung feministischer
Stromungen im Text selbst hervorgerufen wurde. Sétze wie die folgen-
den riefen die Kritikerinnen auf den Plan:

»Der Feminismus ist das Verfahren, durch die Frau dem Mann, dem dogmati-
schen Philosophen, dhneln will, indem sie die Wahrheit, die Wissenschaft, die
Objektivitdt fordert, das heifit zusammen mit der gesamten ménnlichen Illu-
sion, auch den Kastrationseffekt, der ihr anhaftet. Der Feminismus will die
Kastration — auch der Frau. Verliert den Stil.« (Derrida 1986a, 140)

Derridas Lektiire von Nietzsches Bestimmung des Weiblichen als
»Wahrheit« bzw. als die »Nicht-Wahrheit der Wahrheit« (ebd., 135f)
und letztlich — jenseits metaphorischer Zuschreibungen von Wahrheit
oder Liige — als dekonstruktive Bejahung, die als Stil oder Schrift be-
stimmt wurde, erschien selbst als eine weitere Ménnerphantasie. So etwa
in der einflussreichen Kritik von Gayatri C. Spivak, in der sie diec Be-

241

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

stimmung der zentralen Begrifflichkeiten der Dekonstruktion als weib-
lich — neben der Bejahung auch die différance — als Aneignung nach
dem klassischen Muster des minnlichen Autors versteht, der sich bzw.
sein Schreiben, unter Verleugnung der Differenzen, als androgyn pré-
sentieren mochte; der mit der Frage nach der Frau die eigene Selbstver-
schiebung anvisiert, und nicht etwa die Frage nach der Position eines
weiblichen fragenden Subjekts (Spivak 1992, 203ff, 206). Zum Problem
wurde in dieser Kritik, dass Frau und die Geschlechterdifferenz als irre-
duzibel gesetzt war, ohne dass dies plausibel erschien. Bettine Menke
formulierte die Einwande im Nachhinein so:

»Feministische Theorie muf sich als Wi(e)derlektiire fragen, inwiefern sie als
Theorie die Wiederholung der représentationslogischen Modelle, der spekuld-
ren Struktur der Erkenntnis, nach der die Opposition Minnlich/Weiblich und
ihre Pole konstituiert und konsolidiert sind, zu vermeiden in der Lage ist, und
insofern auch nochmals nach der Mdglichkeit einer Theorie, deren »Subjekt«
weiblich ist.« (Menke 1992, 456)

Damit war die von Osinski konstatierte Grenze feministischer De-
konstruktion erreicht, wonach mit der Bestimmung von Weiblichkeit als
Metapher und Signifikanteneffekt ein weibliches Subjekt nicht mehr be-
griindet werden konnte, sondern, wie bei Spivak, schlicht vorausgesetzt
bzw. eingefordert wurde.

Drucilla Cornell wies in ihrer spéteren Derrida-Lektiire einen ande-
ren Weg. Auch sie argumentierte fiir die Beibehaltung der sexuellen Dif-
ferenz, fiihrte die Irreduzibilitét allerdings nicht auf ein omingses Auf3er-
Symbolisches zuriick, sondern argumentierte mit Derrida fiir eine im-
manente Begriindung. Irreduzibilitit ergibt sich demnach allein aus der
symbolischen Position zum Phallus (im Sinne Lacans als Zentrum der
Bedeutungsstiftung). Dartiber 148t sich der Widerspruch auflosen: Die
Geschlechterdifferenz kann sowohl als Signifikanteneffekt verstanden
als auch als »real« vorausgesetzt werden, insofern es das Symbolische
ist, welches die Wirklichkeit performativ bestimmt: »Das Gesetz des
Vaters gibt sich selbst ein Dasein als Realitét, doch seine Macht besteht
allein in seiner Performanz.« (Cornell 1992, 293). Unter Berufung auf
Derrida 148t sich daraus auch eine positive Perspektive auf Verdnderung
gewinnen, insofern die Strukturen des Symbolischen zwar als gegeben
gelten, aber (anders als bei Lacan) sehr wohl einer historischen Verinde-
rung unterliegen.

Ein weiterer Kritikpunkt ist damit noch nicht entkriftet, und dies be-
trifft die schon fiir nicht-feministische Texte beanstandete Monotonie
dekonstruktiver Lektiiren (vgl. Kap. 1.6, 2. Abschn.), die auf ihre Zir-

242

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

kelhaftigkeit zuriickgefiihrt wird.® Tatséchlich enden Lektiiren ganz un-
terschiedlicher Texte mit dem, womit sie begonnen hatten, und dies ist
im feministischen Kontext das Motiv von Weiblichkeit als Differenz. In-
sofern mit der Textlektiire das Wirken der bindren Struktur des Sym-
bolischen aufgespiirt werden soll, ist eine solche Wiederholung nicht
verwunderlich, wird das Konzept der symbolischen Ordnung doch nicht
in Frage gestellt. Dieses Primat des Kulturellen vor dem spezifischen li-
terarischen Text war aber, wie Osinski zeigte, nicht dazu angetan, das
Prestige feministischer Literaturwissenschaft zu befordern (1998, 175).

Was innerhalb der feministischen Diskurse jedoch zu einem viel-
gestalteten Ankniipfungspunkt wurde, war die darin enthaltene konstruk-
tive Bestimmung der Geschlechtsidentitdt. Derrida leitete ihn aus seiner
Nietzsche-Lektiire ab:

»Es gibt also keine Wahrheit an sich, des Geschlechtsunterschieds an sich, des
Mannes oder der Frau an sich; im Gegenteil, die gesamte Ontologie setzt vor-
aus und verbirgt diese Nicht-Entscheidbarkeit, deren Nachpriifungs-, Aneig-
nungs- und Identifizierungseffekt, deren Effekt der Identititsverifikation sie
ist.« (Derrida 1986a, 152)

Gegen eine erneute Bedeutungsfixierung des Weiblichen als Nicht-Ent-
scheidbarkeit wurde geltend gemacht, dass Derrida eben diese Mecha-
nismen in seinem Aufweis der Allegorisierung des Weiblichen deutlich
mache (Cornell 1992, 288). Die Nicht-Festlegung verstand Cornell als
die Moglichkeit der Offnung gegeniiber einem strikt gedachten Symbo-
lischen und seinen begrenzten Positionen fiir das Weibliche (als Mangel
oder Nichts, vgl. ebd.). Die Offnung geschieht nun nicht auf das Imagi-
nére, Vorsymbolische hin (wie bei Cixous, Irigaray oder Kristeva), son-
dern gemél des derridaschen Denkens des »Drauflens« als »Drinnen«
(vgl. Kap. 11.2, 4). Das heifit, als Bruch im Symbolischen, die als »Ein-
faltungen« oder »Invaginationen« figuriert sind.*

82 Eine solche Kritik duBerten etwa Lindhoff (1995, 105), Garbe (1992, 34).

83 »Derrida demonstriert die Kontamination des Gesetzes des Vaters von in-
nerhalb, von daher, wie es das Weibliche verdringen wiirde. Deshalb ist
das Weibliche — als das verdringte Andere — irreduzibel auf das, was zu
sein es angeblich designiert/bezeichnet ist — den Mangel, der innhalb des
Symbolischen signfiziert —, weil diese Designierung/Bezeichnung eine
Abwehr ist.« (Cornell 1992, 293) An der erneuten weiblichen Metaphori-
sierungen des dekonstruktiven Mechanismsus«< (»Invagination«) stért sich
Cornell — im Unterschied zu Spivak, Irigaray u.a. — jedoch nicht. Derrida
verteidigte dies als eine im philosophischen Feld der Schein-Neutralitit als
notwendige »resexualisation«, die jedoch keineswegs bei der Metaphori-
sierung stehen bleiben wolle, sondern die Anatomie der sexuelle Differenz
dekonstruiere (vgl. Derrida/McDonald 1985, S.181).

243

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Derridas Anliegen erscheint in der Lektiire Cornells also nicht als
Fortsetzung, sondern als Bruch mit der Aneignungstradition des Weibli-
chen in der Frage nach dem »Sein« der Frau, indem diese Frage selbst
zuriickgewiesen werde. Explizit tat Derrida dies in dem Interview Cho-
reographies mit Christie McDonald, das Cornell ebenfalls zur Verteidi-
gung Derridas gegeniiber dem Vorwurf zitierte, er selbst wiirde Weib-
lichkeit mit Nicht-Wahrheit etc. gleichsetzen. Tatséchlich machte Der-
rida hier deutlich, dass er »Wahrheit« oder »Frau« und »Weiblichkeit«
nicht fiir einen »bewohnbaren Platz« halte: »It [= a recognition of the
places, d.V.] should rather permit the invention of an other inscription,
one very old and very new, a displacement of bodies and places that is
quite different« (Derrida/McDonald 1985, 171). Derrida sprach von der
Notwendigkeit »to invent incalculable choreographies« (ebd., 185) —
»Tdanze« im Dienste einer Verschiebung (displacement) der Geschlech-
terdualitdt. Erscheint das Interview einerseits als eine Art Versohnungs-
angebot an den Feminismus, das klarstellte, dass es Derrida nicht um ei-
ne grundsétzliche Ablehnung feministischer Anliegen ging, so polari-
sierte es andererseits, indem es erneut eine Abgrenzung zwischen Iden-
titdts-orientiertem Feminismus und Geschlechter-dekonstruktiven Stra-
tegien forderte — und sich wie selbstverstandlich auf der »richtigen« Sei-
te verortete (vgl. dazu auch Hof 1995, 201).

Nichtsdestotrotz setzten die Texte Derridas wichtige Impulse auch in
Hinblick auf das Thema der Travestie/Parodie. Die Bestimmung von
Weiblichkeit als Travestie (oder auch Hysterie), als Maskerade oder Pa-
rodie waren wichtige Topoi der Diskussionen in den literatur- und kunst-
theoretischen Debatten der 80er/Anfang 90er Jahre, um den phan-
tasmatischen Charakter des Geschlechts und der Positionen, die an die
sexuelle Differenz gekniipft sind, darzustellen. Dabei fand eine Um-
wertung der Motive statt. Die Maskerade war (ebenso wie die Hysterie)
in ihren psychoanalytischen Urspriingen eher negativ konnotiert: Bei
dem wiederentdeckten Aufsatz von Joan Riviere (1929/1994) erscheint
die weibliche Maskerade als eine Uberlebensstrategie von Frauen; Lacan
(1975b, Die Bedeutung des Phallus) nimmt sie auf unter dem Vorzei-
chen von Melancholie und Mangel. In der Folge wurde sie sowohl als
Erklarungsmuster fiir erzwungenes Rollenverhalten herangezogen, inso-
fern die Maskerade » Weiblichkeit< als das Entfremdete, Uneigentliche
der Frau« im »Wertesystem des Mannes« bezeichne (Weissberg 1994,
13, unter Bezug auf Irigaray).

Die Maskerade wurde aber auch, wie oben bei Felman die Travestie,
als Metapher fiir den konstruierten Charakter von Geschlecht schlecht-
hin verwendet. Radikalisiert werde im Verstindnis der Geschlech-
ter(rollen) als Travestie, so die Einschiatzung Menkes, das Konzept der

244

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Mimesis als »mimische Nachahmung ohne Imitation«, als »Referenz
ohne Referenten« (1992, 449). Das Echo-Motiv erscheint auch hier wie-
der, nun in einer erweiterten Version, als Verschiebung in der Wiederho-
lung nicht nur des Sprechens im engeren Sinne, sondern des gesamten
symbolischen Auftretens. Fiir Echo hieBe das, dass sie nicht auf die
Selbstaufgabe verwiesen bliebe, sondern den Prozess der symbolischen
Zuschreibung zur Darstellung — und zur Verwirrung — bringen koénnte.
Vinken sah die Qualitit des Konzeptes der Travestie nicht nur darin,
dass es dazu beitrage, »die Naturalisierung der symbolischen Ordnung in
Anatomie zu zersetzen« (Vinken 1992, 26f), sondern auch darin, dass es
eine positive Alternative zur einfachen Bestimmung des Weiblichen als
Differenz bot: »Die Frage, wie aus der blolen Geste der bloBen Diffe-
renz herauszukommen ist, kommt in der Travestie der Geschlechter, der
literarisch raffinierten Re-figuration des in der Defiguration blofge-
stellten Wahns des einen mit sich selbst identischen Geschlechts zur An-
schauung.« (ebd.)

Die Refigurationen fielen unterschiedlich aus. Wéhrend Derrida per-
spektivisch den walten Traum« von der Geschlechterpluralitit (»desire
for a sexuality without number«, »the »dream« of the innumerable«, Der-
rida/McDonald 1985, 184) anvisierte, fiel im feministischen Kontext der
Abschied von dem Postulat der unhintergehbaren Geschlechterdifferenz
nicht so leicht. Drucilla Cornell forderte daher, auf der Grundlage des
derridaschen Begriffs von Weiblichkeit als S7i/, aber gegen Derridas ab-
lehnender Haltung gegentiiber erneuten Identifizierungen, eine Strategie
der »Re-Stilisierung« von Frau und Weiblichkeit ein (Cornell 1992,
296):

»[...] ich [...] bestehe [darauf], daB wir von innerhalb der sexuellen Differenz
ausgehen missen, und genauer, da3 wir das Weibliche durch das Wieder-Er-
zdhlen und die Re-Metaphorisierungen des Mythos affirmieren miissen. Wenn
wir die breite Intervention der Macht der Refiguration durch Mythos, Meta-
pher und, in der Tat, durch Phantasie und Fabel nicht zulassen, so kann es uns
passieren, daB3 wir an der Ablehnung des Weiblichen teilhaben. Wir miissen in
der gleichen Zeit, in der wir versuchen, aus der Geschlechterhierarchie auszu-
brechen, [...] die Komplizenschaft mit den Mechanismen einer patriarchalen
Gesellschaft vermeiden, die nicht anders kann, als den Wert des Weiblichen zu
verleugnen.« (Cornell 1992, 313)

Ihre affirmative Strategie erscheint als Literalisierung des derridaschen
Begriffs von Weiblichkeit als S#i/, die der fixierenden Identifizierung
nicht mit Vermeidung, sondern, im Sinne de Beauvoirs, mit pluralen
Gegen-Identifizierungen begegnen will. Die sexuelle Differenz erscheint

245

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

auch hier als unhintergehbar, inhaltlich muss sie jedoch immer wieder,
und zwar im feministischen Sinn, gefiillt werden.

Eine weitere Wendung ins Konkrete zeigte sich mit Marjorie Gar-
bers Ausfithrungen zum Cross-Dressing, wo sie — in diesem Punkt an
Felman erinnernd — die kulturelle Erscheinung des Transvestiten mit den
psychoanalytischen Konzepten der Maskerade (und des Fetisches) in
Verbindung brachte (Garber 1992). Das thematische Feld, das Maskera-
de und Travestie, Parodie und Hysterie umspannt, brachte zahlreiche
Lektiiren hervor, in denen die Konzepte ausgearbeitet und zum Teil auch
recht widerspriichlich verwendet wurden.*® Auch wenn man sie, wie
Vinken, als Erweiterung des Differenz-Konzeptes betrachtet, so wurden
die grundsitzlichen Probleme der Positionierung nur verschoben: Sollte
Weiblichkeit als Maskerade/Travestie rhetorisch gelesen werden, so
blieb zur Bestimmung des Weiblichen »Uneindeutigkeit«, wurde sie
wortwortlich gelesen, so erfuhr sie den Vorwurf der »Essentialisierung«
einer positiv verstandenen Differenzqualitét.

Figuralitit und das Problem des »Reprédsentationalismus«

Unter den bisher geschilderten poststrukturalistischen Annahmen der
symbolischen Konstruktion der Geschlechter ergeben sich zwei unter-
schiedliche Ansdtze zur Verdnderung der symbolischen Voraussetzun-
gen, liber die eine wirkungsvolle Sprechposition gewonnen werden soll-
te. Sie lassen sich zundchst einmal als vorwiegend negative und vorwie-
gend positive Strategien betrachten und sollen hier noch einmal syste-
matisch anhand weiterer wichtiger Autorinnen dargestellt werden.
Zunichst zur negativen Strategie: Sie bestand darin, die Frage nach
»der Frau« zur Frage nach der Konstruktion von Differenz zu verschie-
ben — ohne sie mit einem positiven Konzept von Differenz, Frau und
Weiblichkeit etc. zu fiillen. Im Einklang mit Felman forderte auch Mary
Jacobus solche Lektiiren, die dem symbolischen Verhiltnis von Weib-

84 Siehe zur psychoanalytischen Diskussion den Sammelband Weiblichkeit
als Maskerade, hg. von Liliane Weissberg (1994). Weissberg weist in ihrer
Einleitung auf die breite und z.T. gegenteilige Verwendung des Begriffs
hin: »es scheint beinahe, als ob die Attraktivitidt des Konzepts der Maske-
rade in seiner Offenheit zu suchen ist« (ebd., 12). Siehe zur Entfaltung der
Konzepte auch das Vorwort des Sammelbandes »Maskeraden: Geschlech-
terdifferenz in der literarischen Inszenierung« (Bettinger/Funk (Hg.) 1995.
Zum ideologiekritischen Gebrauch der Parodie, das mit Bachtins Konzept
des Karnevals zusammengebracht wird, siehe Russo (1986). Siehe zur kri-
tischen Betrachtung insbesondere des Motivs der Hysterie Lindhoff (1995,
150ft). Sie kritisiert, dass in der »Glorifizierung der Hysterie als »Maske-
rade ohne Identitit«« (ebd., 156) die Ich-Suche und das Leiden an der
Nicht-Identitét verleugnet werde.

246

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

lichkeit und Differenz und den daraus resultierenden Verunsicherungen
nachgehen, anstatt im weiblichen Lesen eine genuine Differenz voraus-
zusetzen: »The difference (of view)< which we look for in reading wo-
man (reading) is surely nothing other than this disclosure, this discom-
position, which puts the institution of difference in question without era-
sing the question of difference itself.« (Jacobus 1986a, 24). Schon frith
warnte sie allerdings vor einer weiblichen Metaphorisierung von unein-
deutigen, unnennbaren Phdnomenen. In ihrem weit rezipierten Text Is
There a Woman in This Text? (Jacobus 1986b, orig. 1981) kritisierte sie
eben jene Praktik, die sie nicht nur bei Freud, sondern auch in der Ecri-
ture Féminine ausfindig machte, ndmlich dasjenige, was im Text als lii-
ckenhaft und unbestimmt erscheine, als »weiblich« zu benennen. Origi-
nellerweise formulierte Jacobus ihre Kritik nicht im verbreiteten Essen-
tialismus-Schema, sondern sprach von »representationalism« (Jacobus
1986b, 109), womit sie auf das grundsétzliche Dilemma der Repréisenta-
tion von Frau und Weiblichkeit verwies. Repréisentationalismus meint
hier ein Begehren nach Darstellung, das nach zwei Seiten zugleich hin
erfullt wird: Indem einem nicht dargestellten Weiblichen eine Repré-
sentation gegeben wird (»to be located in the gaps, the absences, the un-
sayable or unrepresentable of discourse and representation«, ebd.) er-
halten eben diese »unheimlichen« Textphdnomene selbst auch eine Dar-
stellungsform, ndmlich als weibliche Allegorie. So kam Jacobus zu dem
Schluss, dass die Idee des Korper-Schreibens einen dhnlichen reduktio-
nistischen Effekt auf die Vielfalt des (literarischen) Textes hat wie wort-
wortliche Lesearten: »Not essentialism but representationalism is the
French equivalent of Anglo-American empiricism — an alternative re-
sponse to the indeterminacy and impenetrability of theory.« (Ebd.)*
Versteht man feministisch-dekonstruktive Lektiiren auf diese Weise
als das Anliegen, Differenz und Weiblichkeit als fixierenden Ausdruck
eines bestimmten Représentationsbegehrens aufzuweisen, erscheint die
Kritik von Osinski, sie stinden emanzipatorischen Anliegen im Wege,*
als entschieden zu kurz gegriffen. Gerade die Befragung nicht nur der
Inhalte, mit denen Weiblichkeit symbolisch besetzt ist, sondern auch ih-
rer »Bildfunktion« (Eiblmayr 1989), also die phantasmatische Besetzung
des weiblichen Korpers als Bildtrdger, bot einen produktiven Ansatz-

85 »Theory« meint hier die poststrukturalistische Reflexion auf die Selbstbe-
ziiglichkeit von Sprache. Die Verallgemeinerung des Begriffs der Text-
theorie geht auf Paul de Man zuriick und war im US-amerikanischen Kon-
text weit verbreitet.

86 »Auffillig ist: Wo die Dekonstruktion ernstgenommen und in ihren theo-
retischen Implikationen reflektiert ist, wird der Feminismus zum Pro-
blem.« Osinski 1998, 165, und s.o., langes Zitat.

247

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

punkt vielféltiger Literatur- und Kunstanalysen. Sie prisentierten sich
als unhintergehbare Voraussetzung fiir eine eigene Sprechposition.

Tatsédchlich aber blieb ein solches Vorgehen insofern unbefriedi-
gend, als es auf die Frage nach der eigenen Positionierung, nach dem
Verhiltnis von »weiblichem Lesen« und eigenem Sprechen fiir die femi-
nistische Theorie keine Antwort gab.?” Auch die zugrundeliegende Fra-
ge nach der Referenz wurde in zahlreichen, hochst detaillierten und
kenntnisreichen Lektiiren kanonischer wie marginaler Texte eben als
Textproblem aufgewiesen, nicht aber pragmatisch beantwortet.®

Um dem Problem der Selbst-Benennung abzuhelfen, wurden aus den
poststrukturalistisch-dekonstruktiven Vorgaben unterschiedliche posi-
tive Strategien abgeleitet. Was sie eint, ist das Anliegen, Frau und Weib-
lichkeit in ihrer rhetorischen Funktion zur Darstellung zu bringen. Als
Minimalkonzept 148t sich die Bestimmung von Frau als Prosopopdie
verstehen, wie Bettine Menke es in Anschluss an Cynthia Chase formu-
lierte. Prosopopdie, die rhetorische Figur des Verleihens eines »Ge-
sichts«, einer »Stimme«, war, wie bereits erwdhnt, eine der zentralen
rhetorischen Grundfiguren Paul de Mans, mit der er den Vorgang der
sprachlichen Identifizierung benannte.*” Wie in Derridas Ausfiihrungen
zur Figur der Katachrese (siehe Kap. 11.4) geht es hier um die Ruckfiih-
rung von Bedeutung nicht auf einen auBersprachlichen Ursprung, son-
dern auf eine sprachliche Setzung. Chase (1992) nahm das in ihrer psy-
choanalytischen Lektiire auf, um die Hervorbringung von Sinneffekten
und Redeinstanzen wie dem Weiblichen unter den Bedingungen von Id-
entifizierung und Differenz zu befragen. Menke nun verallgemeinerte
dies zu dem Schluss, dass »die Stimme der Frau« als sprachlich bestim-
mtes Phanomen eben eine solche Setzung sei, die nicht nur, als Trager
von Differenz, zu Bedeutungszersetzungen fiihrt, sondern ihr selbst aus-
gesetzt sei. Denn nicht nur in psychoanalytischen Texten werde Weib-
lichkeit vereinnahmt, sondern bei jedem Auftreten, eingeschlossen der
feministischen Suche nach einer solchen Stimme. So bleibt zwischen
den Eigenbewegungen des Textes und emanzipationspolitischen An-
spriichen tatsdchlich ein Dilemma: »Die Stimme der Frau kann nicht
Prosopopdie sein und kann doch nichts anderes als eine solche sein.«
(Menke 1992, 464). Im Unterschied zu der Haltung Osinski geht es hier

87 Auch die Berufung auf die (foucaultsche) Diskursanalyse, die in den spi-
teren Gender-Studies immer weitere Verbreitung fand — und von Osinski
als produkitve Alternative zur Dekonstruktion angefiihrt wird — konnte
dieses Problem nicht 16sen; die Reflexion der eigenen Sprechposition
bleibt auch hier unbefriedigend (siehe Kapitel I1.6. 2. Abschn.).

88 Reflexionen des »Wie-zum-Sprechen-kommen« zwischen identifizieren-
der und dekonstruktiver Rede z.B. bei Johnson (1980), Chase (1992).

89 Siehe Kap.IL.5, erster Abschnitt.

248

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

nicht um die Vermeidung der auftretenden Widerspriiche zwischen ethi-
schen und &sthetischen Forderungen, sondern um einen Umgang mit den
Bewegungen von Bedeutungssetzung und -authebung, die hier als un-
hintergehbar gelten. Nicht alle konnten jedoch dies umstandslos zur pro-
duktiven Strategie erkldren, wie es dann Judith Butler tat (s. Kap. IV.1).
Zunéchst ging es vielmehr noch darum, {iberhaupt zur Setzung von Be-
deutung zu gelangen.

Die Texte der Literaturwissenschaftlerin Barbara Johnson machen
das Ringen um eine Verkniipfung von Ethik und Rhetorik besonders an-
schaulich. Sie wurde bekannt als Vertreterin dekonstruktiver Literatur-
wissenschaft an der Yale-Universitit wie als Kritikerin des Male Yale,
wie die Vorherrschaft ménnlicher Theoretiker benannt wurde (Moi
1988). Zugleich 148t sich die Verschiebung ihrer Lektiireansitze auch als
Bestitigung von Osinskis Behauptung der Unvereinbarkeit dekonstrukti-
ver und feministischer Vorgehensweisen lesen. Johnson veroffentlichte
drei Sammelbinde, die ihren Umgang mit dem Problem der Differenz
dokumentieren: The Critical Difference (1980), A World of Differences
(1987) und The Feminist Difference (1998). Der erste Band enthilt eine
Sammlung dekonstruktiver Lektiiren, die sich literarischen Texten eben-
so wie dekonstruktiven (von Paul de Man, Derrida oder Lacan) widmen.
Thr Ziel ist das genuin dekonstruktive Anliegen des Aufspiirens von in-
ternen Differenzen zur Dekonstruktion von Binarismen und zur Aufdec-
kung der »unseen motivation force behind the very deployment of mea-
ning« (Johnson 1980, xii). Das im Titel angedeutete aufklarerische (»cri-
tical«) Interesse richtete sich hier ausschlieBlich auf die Bewegungen im
Text. Mit dem zweiten Sammelband erweitert Johnson dieses Interesse
explizit auf die Verkniipfung von Texten mit ihrem institutionellen Kon-
text. Gegenstand der Lektiire sind hier nicht nur kanonische Texte, son-
dern auch solche, die im universitdren-wissenschaftlichen Kontext mar-
ginalisiert sind. Ein besonderes Augenmerk erhalten hier die Kategorien
gender und race. Zwar wollte Johnson dies nicht als Fortschritt »from
deconstruction to feminism« verstanden wissen, wie es im Vorwort
heifit (Johnson 1987, 4). Faktisch aber wird erst hier, wie sie selbstkri-
tisch anmerkte, die Geschlechterdifferenz zum Thema ihrer Lektiiren.
Der dritte Band schlieBlich tridgt den Feminismus nicht nur im Titel,
sondern befasst sich mit feministischen Sujets, wie sie seit Ende der
80er Jahre in den Diskursen des Third-World-Feminismus< oder der
Lesbian/Queer-Studies formuliert wurden. Gegen die Infragestellung
des Begriffs des Feminismus in den 90ern setzte Johnson ihn hier als
bewusste Stellungnahme.

Was die Lektiiren Johnsons verbindet, ist die kritische Frage nach
dem Setzen von Differenzen. Im Vorwort zu » A World of Differences«

249

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

wird eine Doppelstrategie beschrieben, mit deren Hilfe Johnson die De-
konstruktion von Binarismen vom Bereich des literarischen oder philo-
sophischen Textes auf andere soziale Bereiche libertragen will:

»The essays in this book are united by a common aim [...]. They all attempt
[...] to transfer the analysis of difference (as pursued in such studies as my
earlier book, The Critical Difference) out of the realm of linguistic universality
or deconstructive allegory and into contexts in which difference is very much
at issue in the >real world«. This book begins, in other words, from two differ-
ent starting points at once: (1) a reading strategy designed to uncover the
workings of »differences within< and (2) a subject matter that asks the question
of difference as if »differences between< had referential quality.« (Johnson
1987, 2)

Deutlich wird der politische Anspruch, den Johnson an die Dekonstruk-
tion kniipfte. »What are the political consequences of the fact that lan-
guage is not a transparently expressive medium?« (ebd., 7) formuliert sie
ihre Leitfrage und das zentrale Anliegen »to demonstrate that political
issues can be structured like, and by, the contours of figurative lan-
guage« (ebd., 6). Deutlich wird aber auch zugleich, dass die kritische
Wirkung nicht allein der performativen Macht des Textes zur Selbstde-
konstruktion iiberlassen wird, sondern offenbar der expliziten Hinweise
bedarf. Im Unterschied zu Derrida, der die Kritik an Institutionen wie
selbstverstindlich als Teil der Dekonstruktion verstand (s. o., Kap. 11.6,
dritter Abschn.), erschien bei Johnson nicht nur der Einbezug von Text
und Kontext erklirungsbediirftig.”® Dariiber hinaus sah sie den politi-
schen Anspruch erst dann eingeldst, wenn der sozio-historische Bezug
etwa der Geschlechterdifferenz gewahrt bliebe.”’ Johnson versah diese
mit dem Status des Als-ob (»as if »differences between< had referential
quality«, ebd., 2), was als Versuch gesehen werden kann, den von Osin-
ski beschriebenen Widerspruch zwischen der Dekonstruktion der Ge-
schlechterdifferenz und seiner im politischen Sinne fiir notwendig erach-
teten Voraussetzung wenn schon nicht zu 16sen, so zumindest abzu-

90 Und zugleich als Differenz (die sie dann ebenfalls einer dekonstruktiven
Lektiire unterzieht) existent. Im Unterschied ging es Derrida darum, die
Grenze von vornherein zu destabiliseren, weshalb er auf eine metarefle-
xive Erkldrung verzichtete.

91 So heifit es hierzu: »To say, for instance, that the difference between man
and woman is an illusion created by the repression of differences within
each may to some extent be true, but it does not account for the historical
exclusion of women from the canon. Jacques Derrida may sometimes see
himself as philosophically positioned as a woman, but he is not politcially
positioned as a woman.« (Johnson 1987, 2).

250

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

mildern. Ein solches Vorgehen ermoglicht immerhin eine pragmatische
Verwendung von »Frau« und »Weiblichkeit«, ohne die sich dadurch er-
gebenen Referenzprobleme zu ignorieren. Die Namen erscheinen sozu-
sagen in Anfithrungszeichen, ein Hinweis auf ihren Status als Signifi-
kant — und nicht wortwdrtlich, wie in den bislang dargestellten Literali-
sierungsstrategien.

Johnson erprobte unterschiedliche Anwendungen dieser Als-Ob-
Strategie mit ihrer Ubertragung dekonstruktiver Theoreme auf »soziale«
Phédnomene. In dem Essay Apostrophe, Animation, and Abortion (John-
son 1987a) ging sie der Frage nach, ob es einen inhdrenten Zusammen-
hang zwischen bestimmten rhetorischen Figuren und einer »Politik der
Gewalt« gibt: »[...] can the very essence of a political issue — an issue li-
ke, say, abortion — hinge on the structure of a figure? Is there any in-
herent connection between figurative language and questions of life and
death?« (Johnson 1987a, 184).

Johnson nahm eine rhetorische Figur, die Apostrophe, zum Angel-
punkt ihrer Lektiire, die zum einen die Kontroverse um den legalen
Schwangerschaftsabbruch befragte, zum anderen verschiedene lyrische
Texte auf das Motiv des (verlorenen) Kindes, Mutterschaft und Kiinst-
lertum untersucht. Johnson versteht die Apostrophe als eine rhetorische
Figur der indirekten Anrede — indirekt, insofern die Anrede einem Ab-
wesenden oder Unbelebten gilt —, welche die Wirkung der Verlebendi-
gung und Anthropomorphisierung ausiibt, und damit, wie Johnson
schreibt, eine Figur des Bauchredens sei: » Apostrophe is a form of ven-
triloquism though which the speaker throws voice, life, and human form
into the addressee, turning its silence into mute responsiveness.« (ebd.,
185). Johnson iibertrug diese Struktur der Verlebendigung zunichst auf
die Kontroverse zwischen pro-choice und pro-life activists um den Sta-
tus des Ungeborenen und kam dabei zu dem Schluss, dass sie rhetorisch
bereits vorentschieden sei: »Because of the ineradicable tendency of
language to animate whatever it addresses, rhetoric itself can always ha-
ve already answered »yes< to the question of whether a fetus is a human
being.« (ebd., 191). Vor diesem Hintergrund gewinne auch, wie Johnson
argumentiert, die dekonstruktive Strategie, die letztliche Unentscheid-
barkeit von Bedeutungsstiftung zu erweisen, an politischem Gewicht.
Denn in diesem Fall konnte sie begriinden, weshalb eine einmal gesetzte
Entscheidung stets Ungerechtigkeit hervorriefe:

»It is often said in literary-theoretical circles, that to focus on undecidability is

to be apolitical. Everything I have read about the abortion controversy in its
present form in the United States leads me to suspect that, on the contrary, the

251

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

undecidability is the political. There is politics precisely because there is un-
decidability.« (Johnson 1987a, 193f)

Die Ubertragung der rhetorischen Figur der verlebendigenden Anrede
ergibt eine interessante Lektiire sowohl der Struktur und der Unauflos-
barkeit der Debatte als auch des unterschiedlichen Umgangs der unter-
suchten weiblichen und ménnlichen Autoren im Umgang mit dem The-
ma des (toten, verlorenen) Kindes und der Gleichsetzung von lyrischem
Werk und Kind. Die Apostrophe avanciert bei Johnson schlielich zu
einer Redefigur, die nicht nur lyrisches Sprechen generell erméglicht.
Sondern sie schafft auch, in einer spiegelbildlichen Wendung, eine
Sprechposition fiir Lyrikerinnen, wie sie anhand der Gedichte von Anne
Sexton oder Lucille Clifton zeigt, in denen es direkt um den Schwanger-
schaftsabbruch geht. Diese Position, die sich aus der fiktiven Rede des
Anderen ergibt, erweist sich allerdings als eine unsichere, gespaltene:
»The question of who is addressing whom is once again unresolved«
(ebd., 194).

Die These einer »inhdrenten Verbindung« zwischen der rhetorischen
Figur der Apostrophe und den thematisierten Phdnomenen um Leben
und Tod erscheint allerdings zweifelhaft und selbst als ein Ausdruck von
Bauchrednerei. Denn durch Johnsons programmatisch durchgefiihrte
buchstébliche Lektiire der verlebendigenden Anrede fillt eben jene Kluft
des Als-Ob weg, welche eine simple referentielle Identifizierung ver-
meiden sollte. Mit dem Effekt, dass die Ergebnisse von Johnsons Lek-
tire der gewdhlten rhetorischen Figur geschuldet scheinen, nicht aber
den untersuchten Gegenstédnden selbst. So erscheint diese Strategie, sich
rhetorischer Figuren zu bedienen, um zum Sprechen zu kommen, als
ambivalent: Einerseits schafft sich Johnson iiber die Apostrophe eine
Position des Sprechens. Diese erscheint zwar nicht mehr, wie die bei
Felman verwandte Parabase, als ein positives Modell fiir ein »weibliches
Sprechen«,92 aber sie eroffnet eine kritische Perspektive auf politische
wie poetische Phdnomene und ihre Verschrinkung. Andererseits er-
scheint eben jene Verschrankung als eine nachtrigliche Konstruktion;
die Beschrinkung auf eine einzige Figur die in der Folge der Lektiire
zudem um diverse Eigenschaften bereichert und schlieBlich zur Rhetorik
schlechthin verallgemeinert wird als fragwiirdig.

92 Ganz im Gegenteil bestimmte Johnson die verlebendigende Anrede im
Sinne des von Lacan beschriebenen frithkindlichen Anspruchs und
schlieft mit dem Kommentar: »Rhetorical, psychoanalytical, and political
structures are profoundly implicated in one another. The difficulty in all
three would seem to reside in the attempt to achieve a full elaboration of
any discursive position other than that of child.« (Johnson 1987, 199).

252

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Zusammenfassend 148t sich konstatieren, dass die Echo-Strategie
mimetischer Rede, wie sie in diesem Kapitel vorgestellt wurde, letztlich
ambivalent bleibt. Thr Ausgangspunkt war, vom Inneren des Sagbaren
auszugehen, um dessen Grenzen aufzuweisen. Den Blick auf das Wirken
der Sprache, ihre performative Seite, gerichtet, sollte der dekonstruktive
Gestus demonstriert werden, der sich dagegen wandte, »Zeichen >we-
sentlich< zu machen« (Vinken 1992, 17). Dies wurde sowohl ideologie-
kritisch (im weiteren Sinne) vorgebracht, das heilit, explizit als Kritik an
Auslassungen, die durch das Geschlechterschema der symbolischen
Ordnung hervorgerufen wurden — die »weibliche Differenz« bei Green-
berg oder Felman, bei Irigaray und Cixous; das »Semiotische« bei Kris-
teva —, als auch unter rhetorischem Vorzeichen so umformuliert, dass die
vermeintlich eindeutige Referenzbeziehung in Frage gestellt war. Die
Kehrseite zeigt sich in der bestdndigen Suche nach (sprachlichen) Ver-
korperungen von Frau und Weiblichkeit — sei es als Differenz, Unsagba-
res, als Travestie oder als rhetorische Figur der Metapher, der Metony-
mie oder der Prosopopdie.

Als entschieden negativ treten die Vorgehensweisen dabei nicht in
Erscheinung, insofern eine letztendliche Bedeutungsauflosung von
»Frau« oder »Weiblichkeit« (oder der sexuellen Differenz), zumeist
nicht anvisiert wurde, sondern eine Bedeutungsverschiebung. Noch die
radikalste Bestimmung von Weiblichkeit als aporetische Unentschie-
denheit zwischen einem literalen und einem figuralen Status, wie sie in
rhetorischen Lektiiren praktiziert wurde, erscheinen, wenn nicht realle-
gorisiert, zumindest auf die Frage nach einer Re-Allegorisierung hin
aufgelost.”® Diese miissen jedoch nicht umstandslos in rein positive Stra-
tegien miinden, die dann wieder dem Risiko des Représentationalismus
ausgesetzt sind, also der erneuten Fixierung von Bedeutung, um dem,
was als Unnennbar gilt, einen Namen zu verleihen — sei es dem Text od-
er dem Subjekt. Cornell gab als (dekonstruktive) Leitlinie die Unter-
scheidung an zwischen einem »Utopismus des »Weiblichen« als einer
»Erlosungsperspektive«, die der Figur des Weiblichen durch die Me-
tapher einen Korper verleiht« (1992, 297). Dem stellte sie die ethische
Haltung Derridas gegeniiber, die Affirmation, die auf den »Ruf des An-
deren« ausgerichtet ist (vgl. Kap.IL.6, 3. Abschn.), und iibertrug sie auf
die weibliche Differenz als Zukunftsprojektion im Namen eines »de-
konstruktiven Utopismus, der den Anspruch der sozialen Realitdt auf-
bricht, uns im Namen dessen einzusperren, was nicht in den Blick ge-
nommen werden kann, weil es jenseits der Représentation ist.« (Ebd.)

93 Noch bei Chase und Menke, die jeglicher Remetaphorisierung vorsichtig
gegeniiberstehen, vgl. Menke, 1992, 449f.

253

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Die Alternative wire hier also die Offnung und Vervielfiltigung von
Bedeutung, wie sie etwa die von Jacobus oder auch Johnson formulierte
reine Frage nach der Differenz vorsah, um offene/blinde Flecke der Rep-
rasentation aufzuweisen. Zumindest bei Johnson lief3 sich aber auch be-
obachten, wie die affirmative Haltung gegeniiber dem Nichtdargestell-
ten/Nichtdarstellbaren (hier bezogen auf Gewalt und Tod) letztlich doch
in eine Literalisierung miindete und eine Gestalt (die Apostrophe) zuge-
wiesen bekam.

Die Frage nach der Literalisierung und ihren Wirkungen bleibt fiir
alle dargestellten Ansétze relevant. Bei Cixous, Irigary und Kristeva er-
scheint das Wortlich-nehmen von Weiblichkeit als Text durch die for-
cierte Verschrankung nahegelegt, mit der nicht nur eine Analogie gesetzt
wird, sondern imaginére Textbestandteile ausfindig gemacht werden, die
als Transsubstantation eines Weiblichen ausgelegt werden kénnen. Da-
mit wird zwar eine Sprech/Artikulationsposition geschaffen — sei sie
unmittelbar gedacht (Cixous), mittelbar (Kristeva) oder zukiinftig (Iriga-
ray). Im Gegenzug wurde Weiblichkeit jedoch auf das Imagindre und
das Korperliche festgelegt. Die genannten US-amerikanischen Theoreti-
kerinnen bewahrten sich davor mit dem expliziten Riickgriff auf rhetori-
sche Figuren, welche den Status von Weiblichkeit als Signifikant, also
als symbolische Setzungen, klarstellten. Aber auch sie sind vor dem
Vorwurf des Reprisentationalismus nicht gefeit, insofern nun ambiva-
lente, unentscheidbare Momente des Textes iiber den Namen des Weib-
lichen représentiert werden. In Hinblick auf die Auswirkungen fiir den
Weiblichkeitsbegriff 146t sich nochmal die Kritik von Modleski ins Ge-
dédchtnis rufen, die vor den Folgen der wiederholenden, mimetischen
Rede warnte, insofern sie ebenso — statt einen bedeutungsverschieben-
den Effekt — eine bedeutungsstabilisierende Wirkung zur Folge haben
konne, wodurch Weiblichkeit tatsédchlich als das erscheint, als was es si-
gnifiziert wird — also weiterhin als Mangel, Differenz etc. Literalisie-
rung, das Wortlich-nehmen dessen, was Gegenstand der Kritik ist, wére
hier ein unerwiinschter, aber unkontrollierbarer, Effekt. Die Formulie-
rung von Frau und Weiblichkeit in rhetorischen Figuren hat aber auch,
so viel 146t sich zumindestens sagen, Sprechpositionen ermoglicht, tiber
die sich die Funktion des Weiblichen als Allegorie ausstellen liefl — auf-
gehoben war sie damit noch nicht.

Auf dieses Ergebnis der Unhintergehbarkeit von Allegorisierung zie-
len Strategien der Remetaphisierung oder »Restilisierung«. Wie im fol-
genden Kapitel gezeigt werden soll, wurden sie unter einer neuen theo-
retischen Ausrichtung ab Ende der 80er wieder attraktiv.

254

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

6. Technologien des Geschlechts:
bildhafte Selbst-Praktiken

Im Folgenden sollen Ansétze vorgestellt werden, die sich in unterschied-
licher Weise darum bemiihten, Einsichten iiber den sprachlichen Kon-
struktionscharakter des Subjekts mit einer positiven Strategie zur Kons-
tituierung eines weiblichen (bzw. geschlechtlichen) Subjekts zu verbin-
den. Sie sind weniger an einem rhetorisch-strukturalen Verstindnis in
der Hervorbringung von Bedeutung orientiert als vielmehr an der bild-
haften Produktion von Bedeutung in Gestalt konkreter Figuren oder
»Réume«. Auf theoretischer Ebene wird dazu eine Verkniipfung zwi-
schen sprachorientierten (poststrukturalistischen bzw. hermeneutischen)
Theoremen mit Ansétzen der Ideologiekritik und der Kritischen Theorie
angestrebt. Die Ansitze von Teresa de Lauretis, Sigrid Weigel sowie El-
speth Probyn koénnen daher als Bemiihungen um einen »dritten Weg«
verstanden werden, der von einem vorwiegend kritisch-materialistischen
Ansatzpunkt aus die Polarisierung zwischen »postmodernem« und »kul-
turkritischem« Feminismus zu {iberwinden suchte.”*

Wie im dritten Abschnitt gezeigt wird, gab fiir eine Verbindung der
unterschiedlichen Stromungen die Zuwendung zu den Texten Foucaults
neue Impulse. Insbesondere der Begriff des Diskurses als historische
Form der Wissensorganisation und als Praktik der Macht wurde als
Chance gesehen, das Verhéltnis von »symbolisch« und »sozial« neu zu
formulieren. Er versprach damit eine neue Verkniipfungsmoglichkeit
von gesellschaftshistorischen Analysen und poststrukturalistischen The-
oremen; von Kulturkritik und Dekonstruktionen.”” Die spiten Schriften
Foucaults, insbesondere die dortige Thematisierung von Sexualitdt und
von Selbst-Techniken, wurden von einigen feministischen Theoretiker-
innen als Ermunterung aufgefasst, neue Selbst-Bilder zu produzieren.
Nach den dekonstruktiven Vorbehalten gegeniiber Sinnfestlegungen so-
wie den feministischen Befunden, dass der Verbildlichung dennoch
nicht zu entkommen ist, lieferte Foucault eine Begriindung fiir ein dis-
kursives Eingreifen, mit dem Remetaphorisierungen — auch im Sinne
Cornells (s.0.) — unter feministischem Vorzeichen vorzunehmen waren.

94 Siehe auch Alcoff (1989), die mit ihrem pragmatischen Konzept der »Po-
sitionalitit« ebenfalls einen »dritten Weg« anstrebte.
95 Vgl. Raab 1998; fiir die Literaturwissenschaft Osinski (1998, 107).

255

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Vom weiblichen Text zum Gender-Diskurs (T. de Lauretis)

Teresa de Lauretis fiihrte in ihrem Essay »Der Feminismus und seine
Differenzen« (1993, orig. 1991) die Beobachtung, dass die Auseinander-
setzungen im Feminismus durchgédngig in polaren Begriffen gefiihrt
werden, auf zwei widerspriichliche »Triebe, Impulse oder Mechanis-
men« (de Lauretis 1993, 101) zuriick, die im feministischen Selbstver-
stdndnis und ihren Repréisentationen wirksam wiirden, ndmlich:

»[...] ein erotischer, narziftischer Impuls, der Bilder vom Feminismus als Dif-
ferenz, Rebellion, Kraft, Selbstautorisierung, Kiihnheit, ExzeB, Subversion,
Disloyalitit, Vergniigen und Gefahr verstéirkt und alle Bilder von Machtlosig-
keit, Aufopferung, Unterwerfung, Ergebenheit, Passivitit, Konformismus und
Feminitét zuriickweist; und ein ethischer Impuls, der auf Gemeinschaft, Ver-
antwortung, kollektiv Autorisierung, Schwesterlichkeit, weibliche Bindung
zielt, auf die Zugehdorigkeit zu einer gemeinsamen Welt von Frauen oder auf
das, was Adrienne Rich >den Traum einer gemeinsamen Sprache« genannt
hat.« (ebd.)

Thr Pladoyer fiir die Akzeptanz von Differenzen zwischen feministischen
Ansitzen und Stromungen nimmt hier die Figur einer vereinheitlichten
Gestalt des generalisierten feministischen Subjekts an. Die Konflikte,
die im beschriebenen Spannungsverhéltnis von aesthetics und politics,
oder von desire und power gefithrt wurden, werden hier einer psycho-
analytischen Perspektive unterstellt, in der sie als Artikulationen zweier
»Triebe« nach dem Muster von Lustprinzip und Realitétsprinzip erschei-
nen, sozusagen als quasi-natiirliche Momente in einem kollektiven wie
individuellen Subjektivierungsprozess. Die im vorigen Kapitel beschrie-
benen Widerspriichlichkeiten werden umdefiniert, indem de Lauretis sie
nicht zum Grundproblem, sondern zur Grundbedingung des feminist-
ischen Diskurses erklért, der sich durch die »kritische Negativitit seiner
Theorie und die affirmative Bejahung seiner Politik« (ebd.) auszeichne.
Mit der Aufteilung in »Theorie« und »Politik« umgeht de Lauretis die
Konfliktpunkte, allerdings um den Preis des Reduktionismus’. Er be-
steht darin, dass, wie im vorigen Kapitel gezeigt, schon die Einteilung in
»affirmative« und »negative« Theorie nicht so eindeutige zu treffen ist,
ganz abgesehen von der Wiederholung der Gegeniiberstellung vermeint-
lich politikferner »Theorie« (theory) und theorieloser »Politik« (poli-
tics).) Dieses Vorgehen erlaubte de Lauretis aber immerhin, unterschied-
liche feministische Diskurse dem gleichen Ziel zu unterstellen, ndmlich
dem der Selbsterkenntnis als »Konstitutionstheorie des weiblich geprég-
ten sozialen Subjekts, die auf ihrer eigenen, spezifischen, sich entwi-

256

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

ckelnden und konflikthaften Geschichte griindet« (de Lauretis 1993,
102). Dies 146t sich vor dem Hintergrund der konstatierten »feministi-
schen Identitétskrise« (Alcoff 1989) als Versuch einordnen, gegen den
Split in feminism und postmodernism, zwischen black feminism und whi-
te feminism etc. eine verbindliche Grundlage auf konsensfihigem Ni-
veau anzubieten.

Denn ein solcher Konsens war mit der Kritik an der Weiblichkeit-
als-Differenz-Diskussion und der fortgeschrittenen Ausdifferenzierung
feministischer Ansitze in weite Ferne geriickt.”® Sowohl auf theoreti-
scher wie auf politischer Ebene erschien die Fokussierung auf eine weib-
liche Differenz, sei sie als Wesensmerkmal unter emanzipationspo-
litischem Vorzeichen oder rhetorisch im Kontext von Texttheorie ge-
dacht, als Sackgasse, da ihr attestiert wurde, Widerspriiche und Aus-
schliisse zu produzieren. Ein Ausweg fand sich mit der Etablierung von
Gender-Studies, die den Fokus eben nicht mehr auf das »weibliche Sub-
jekt«, sondern auf die Relationalitdt des Geschlechterverhéltnisses rich-
teten. Das Untersuchungsfeld der Literaturwissenschaften (auch der
deutschsprachigen) weitete sich unter dem Einfluss der US-amerikani-
schen Cultural Studies aus, so dass Identitdt und Geschlecht als kultu-
relles Konstrukt quer durch alle Medien und Wissenschaftsgebiete in
den Blick kamen.

Den Versuch, die Analyse von Gender-Konstrukten mit einem femi-
nistischen, politischen Anliegen zu verkniipfen, unternahm die Kultur-
und Filmwissenschaftlerin Teresa de Lauretis in ihrem Essay The Tech-
nology of Gender (1987). In Analogie zu Foucaults Begriff der Techno-
logie des Sexes prigte de Lauretis den Begriff der Technologie des Ge-
schlechts. Gender ist in diesem Verstdndnis zugleich »the product and
the process of both representation and self-representation.« (de Lauretis
1987, 9) und damit ein soziales Klassifikationsschema. De Lauretis
identifizierte verschiedene soziale »Technologien«, die an der Kon-

96 Das soll nicht unterstellen, es hitte einen solchen Konsens je gegeben.
Schon Anfang der 70er Jahre gab es z.B. heftige Auseinandersetzungen
um die Vorherrschaft eines weifien Mittelschicht-Feminismus in den USA
(vgl. King 1994). Die Ausdifferenzierung von theoretischen Ansitzen und
die Abkoppelung von der auler-universitiren Frauenbewegung ging dann
mit der Institutionalisierung sowohl in den USA (ab Mitte der 80er) als
auch im deutschsprachigen Raum (ab Ende der 80er) einher (vgl. Schwenk
1996, Osinski 1998, 92f). Ob diese Differenzen tatsdchlich nur in den
USA angemessen diskutiert, in Deutschland dagegen in einem »melting
pot« ausgeblendet wurden, wie Osinski insbesondere Weigel unterstellte,
sei hier dahin gestellt. Vereinheitlichungsversuche und den Wunsch nach
einem (schlagkriftigen) Feminismus gab es jedenfalls hier wie dort, und
das auch verstérkt nach der Rezeption von Butler.

257

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

struktion dieses Schemas beteiligt seien, wie Kino und institutionali-
sierter Diskurse, Erkenntnistheorien und Alltagspraxis sowie kritische
Formen von Gegenkultur (vgl. ebd., 18). Das vergeschlechtlichte Sub-
jekt ist hier nicht als bloB gepaltenes gedacht, sondern als ein multiples,
durch das Sex-Gender-System vielschichtig konstituiertes:

»The sex-gender system, in short, is both a sociocultural construct and a semi-
otic apparatus, as system of representation which assigns meaning (identity,
value, prestige, location in kinship, status in the social hierarchy, etc.) to indi-
viduals within the society. If gender representations are social positions which
carry differential meanings, then for someone to be represented and to repre-
sent oneself as male or female implies the assumption of the whole of those
meaning effects.« (de Lauretis 1987, 5)”

Die Berufung auf Foucaults Begriff der Technologie schien jedoch nicht
viel mehr als ein Authénger zu sein. De Lauretis hielt Foucault denn
auch vor, die Machtwirkungen der Geschlechterdifferenz aus seinem
Konzept von sexe weitgehend auszusparen (ebd., 15f). Die theoretische
Begriindung fiir die Wirksamkeit sozialer Technologien der Représenta-
tion und der Konstruktion des Geschlechts (und der Geschlechterdiffe-
renz), d.h. ihre strukturierende Funktion sowohl fiir unterschiedliche ge-
sellschaftliche Bereiche als auch fiir das Individuum, gewinnt de Laure-
tis von anderer Seite. Sie beschreibt gender in den Begriffen von Althus-
ser als »ideologischen Apparat«. »Ideologie«meint in diesem von Lacan
beeinflussten Ansatz die imagindren Strukturen, in die sich das Indivi-
duum verwoben findet, und welche die sexuell differenzierten Identitd-
ten konstituieren und aufrecht erhalten.”® Die Funktionsweise kultureller
Reprisentationen wird hier mit dem Konzept der Anrufung (Interpella-
tion) erklért, durch die das Individuum seine, bei de Lauretis von vorn-
herein vergeschlechtlichte, Position zugewiesen bekommt und die zur
Erlangung einer Selbstidentitit notwendig ist.”’ In dem von de Lauretis

97 Zur Entstehung des feministischen Konzepts des Sex-Gender-Systems
vgl. Haraway 1987 und Kap. IV.1 (erster Abschn.).

98 De Lauretis bezog sich hier auf eine Definition von Althusser: »Ideology
represents not the system of the real relations which govern the existence
of individuals, but the imaginary relation of those individuals to the real
relations in which they »live« and which govern their existence« (de
Lauretis 1987, 6); vgl. auch Althusser 1976.

99 Althussers Begriffe wurden zunichst in der Filmtheorie nutzbar gemacht
(siehe Silverman 1983). Die Erklarung fiir die Verkniipfung zwischen
dem Selbst und Gender-Reprisentationen lieferten psychoanalytische
Konzept der unbewussten Identifizierung, die beschreiben, wie imagini-
re Reprisentation zum zentralen Teil der Subjektvititit werden und als

258

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

gewihlten semiotisch-psychoanalytischen Rahmen kann also zum Einen
die Macht des Bildes auf das Individuum erkldrt werden — im Unter-
schied zu dem Ansatz Foucaults, der das psychoanalytische Denken als
Fortsetzung der Stilsierung des Ich (zumindest explizit) ablehnte (vgl.
Foucault 1983 und Kap. I1.5). Zum Anderen erscheint die Geschlechter-
hierarchie als eine permanent wirksame soziale Ungleichheit, die in den
symbolischen Strukturen verankert ist. Anders als in Foucaults produk-
tivem Machtbegriff kommt also hier wieder ein »juridischer« Machtbe-
griff zum Zuge, der sich aus einem (symbolischen) Gesetz ableitet.'*
Dartiber soll bei de Lauretis auch der Ausschluss sozialer Beziehungen —
hier insbesondere der homosexuellen — unter der Perspektive der unter-
driickerischen Funktion ideologischer Macht in den Blick genommen
werden.

Die Fokussierung auf die Kategorie des Geschlechts hat einen ge-
geniiber Foucault deutlich anderen Blick zur Folge, sowohl auf das Sub-
jekt als auch auf die Macht und ihre Wirkungen. Beide sind bei de Lau-
retis durch durchgéngige Asymmetrien geprigt, auf der Grundlage des
immer schon geschlechtlich differenzierten und hierarchisierten sexe.
Um diese Strukturen sichtbar zu machen, argumentierte de Lauretis fiir
ein Selbstkonzept, das als eine machtvolle, Standpunkt-gebundene
Sprechposition dienen sollte. Dazu entlehnte sie Foucaults produktive
Macht der Diskurse, um die Moglichkeit und Wirksamkeit von Gegen-
bildern zu begriinden. Damit solche Bilder tatsdchlich ihre symbolische
Macht entfalten kdnnten, werden sie bei de Lauretis nicht nur an be-
stimmte diskursive Praktiken der Repridsentation gebunden, sondern
auch an einen sozialen Raum. Anders als Foucault, der zwar Gegen-Dis-
kursivierungen gegeniiber hegemonialen Diskursen einforderte, dafiir
aber keinen Ort auB3erhalb der Macht vorsah, nahm de Lauretis ein sol-
ches Anderswo in Anspruch. Mit dem aus der Filmtheorie entlehnten
Begriff des »space off« — »the space not visible in the frame but infe-
rable from what the frame makes visible« (de Lauretis 1987, 26) —
schlug sie einen sich in den Rissen der hegemonialen Diskurse befindli-
chen Raum vor, der sich aus feministischen »Gegenpraktiken« bilde:

Wirklichkeit genommen werden, speziell im Konzept der /mago, dem
unbewussten Korperbild (Lacan 1973a; s.o0. Kap, 11.3).

100 Bei Foucault bezeichnet der »juridische« Machtbegriff eine repressive
Machtausiibung von oben nach unten, wobei ein Innerhalb und ein Au-
Berhalb angenommen wird. Dies lehnte er als dualistisch ab zugunsten
multipler, produktiver Macht, die auf allen Ebenen ausgeiibt wird. (Fou-
cault 1983, 134f).

259

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

»[...] those other spaces both discursive and social that exist, since feminist
practices have (re)constructed them, in the margins (or »between the liness, or
ragainst the grain<) of hegemonic discourses and in the interstices of institu-
tions, in counter-practices and new forms of community. These two kinds of
spaces are neither in opposition to one another nor strung along a chain of sig-
nification, but they coexist concurrently and in contradiction.« (de Lauretis
1987, 26)

In ihrem Bild des space-off und dem daran gekniipften Konzept der fe-
ministischen kritischen Praktiken verband de Lauretis die bekannten To-
poi der Frauenbewegung und der feministischen Wissenschaftskritik: die
kritische Reflexion der Reprisentationsprozesse, wie sie unter dem Pro-
gramm des »Lesens gegen den Strich« oder »Rereading« entwickelt
wurde; die Konstruktion von Gegenbildern und feministischen Gegen-
welten; die Umdeutung des schein-neutralen zum vergeschlechtlichten
Subjekt, das bei de Lauretis zu einem multiplen Subjekt erweitert wird,
das nicht durch ein méinnliches/weibliches Wesen oder eine fixierte Po-
sition als die Andere gekennzeichnet ist, sondern sich durch seine viel-
schichtige Positionierung in unterschiedlichen sozialen Kontexten aus-
zeichnet. SchlieBlich klingt noch das Echo des Echo-Motivs an, namlich
die Selbst-Situierung in den Liicken und Briichen des hegemonialen
Diskurses. Das Ausnutzen von Leerstellen zur Etablierung einer Sprech-
position bleibt hier nicht auf die Rede beschrankt, sondern geht mit dem
Schaffen sozialer Rdume einher, durch die eine solche Position abgesi-
chert werden soll.

Solche feministische Praktiken, sowohl die von de Lauretis beschrie-
benen als auch die von ihr selbst praktizierten bzw. programmatisch ein-
geforderten, konnen (ohne dass dies explizit so genannt wiirde) als Tech-
nologie des feministischen Selbst bezeichnet werden. Analytisch-kriti-
sche Praktiken, wie die Reprasentationskritik, sind bei de Lauretis dieje-
nigen »Technologien, die auf der individuellen Ebene zu einer speziel-
len Erfahrung fiihren, welche Bedeutungsmuster fiir ein Selbstverstiand-
nis liefern. De Lauretis beschreibt dies fiir sich selbst als einen personli-
chen Bewusstwerdungsprozess, der sich der feministischen »practice of
self-consciousness« verdanke (ebd., 20), wodurch das personliche Erle-
ben mit einem sozialen und politischen Hintergrund verbunden werde.
Insofern dies kollektiv geschah, konnte ein »consciousness of gender«
(ebd.) entstehen, woriiber die soziale Realitét erkldarbar wurde. Zugleich
wurde ein kollektives Selbst-Bild konstruiert, das »subject of feminism«
(ebd. 9f). Mit diesem Begriff bezeichnete de Lauretis ein theoretisches
Konstrukt, mit dessen Hilfe sich Prozesse der Vergeschlechtlichung re-
présentiert werden konnten. Es soll sich also weniger um eine Reprisen-

260

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

tation »der« Frauen handeln, denn vielmehr um eine Form der Artikula-
tion, ein Konzept, um sich auf weibliche Erfahrung zu beziehen und die-
se zugleich als Produkt von Gender-Konstruktionen aufweisen zu kon-
nen (ebd.)."”" Die feministische Praktik nach dem Modell von de Laure-
tis ist also eine Technologie des Bewusstseins und der Erfahrung, die ein
Subjekt des Wissens wie des kritischen Handelns in Gestalt einer starken
kollektiven wie individualistischen feministischen Subjektivitit produ-
zieren soll. In psychoanalytischen Begriffen funktioniert das hier ent-
worfene Subjekt des Feminismus als eine kollektive /mago, ein ideales
Selbstbild, welches das subjektive Imagindre mit dem Sozio-Symboli-
schen verbindet.

Wihrend de Lauretis darauf abzielte, ein starkes, handlungsfihiges
weibliches bzw. feministisches Subjekt zu kreieren, bleibt dessen Situie-
rung problematisch. Dazu zdhlt nicht nur der Zusammenfall von »sozia-
lem« und »diskursivem« Raum, der unerklért bleibt, sondern auch das
Verhéltnis zwischen dem hegemonialen Geschlechterdiskurs und dem
unreprisentierten bzw. feministisch besetzten Anderswo. Wéhrend ei-
nerseits die feministischen Prakiken als Gegenpraktiken gegen das sym-
bolische Gesetz benannt werden, macht de Lauretis andererseits Kklar,
dass es keine Position geben konne, die sich im reinen AufBlen (der
Macht bzw. des Gesetzes) befindet. Sie findet einen Ausweg in der For-
mulierung der Bewegung »in and out of gender as ideological represen-
tation« (ebd., 26): »It is a movement between the (represented) discur-
sive space of the positions made available by hegemonic discourses and
the space-off, the elsewhere of those discourses.« (Ebd.) Die hier an-
klingende foucaultsche Idee der Pluralitdt der Diskurse und entspre-
chender Gegendiskurse kollidiert jedoch mit der antagonistischen Aus-
richtung des Konzeptes, in dem nurmehr zwei Représentationsrdume ex-
istieren: ein hegemonialer, der repressive Geschlechterbilder produziert
und der feministische Gegenraum, der dem Empowerment von Frauen
verpflichtet ist.'”> Die Grundlage dafiir bildet die sexuelle Differenz, die
nicht nur den zentralen Punkt der Identifikation des weiblichen/feminis-
tischen Subjekts bildet, sondern der de Lauretis dariiberhinaus ein sub-
versives Potenzial zuschrieb, insofern sie als »Uberschuss des Realen«
Reprisentationen tiberschreite und destabilisiere (ebd., 3). Mit Foucault
lieBe sich diese Zuschreibung der Unhintergehbarkeit von gender fiir die
Identitét des Subjekts wie fiir das Verstidndnis der sozialen Welt, in der

101 De Lauretis verstand Erfahrung nicht als vorgingig, sondern mit dem
Semiotiker Peirce als »a complex of meaning effects, habits, disposi-
tions, associations, and perceptions resulting from the semiotic interac-
tion of self and outer world« (de Lauretis 1987, 18).

102 Ahnlichkeiten dazu weist das Konzept von Anzaldua auf, vgl. Kap. IV.2.

261

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Position beschreiben, in der er sexe gesehen hat, nimlich in der des
»imagindren Punktes« (Foucault, 1983, 205), welcher den Zugang zu
dem Wissen tiber das Selbst, den Korper und Identitét verspricht. Damit
bleiben eben jene im vorigen Kapitel aufgetretenen Fragen weiterhin of-
fen: Wie namlich die Funktion von Geschlecht als bevorzugte Représen-
tation unterlaufen werden soll, wenn es zugleich dieses Punktes bedarf,
um Unterscheidungen in bezug auf die Machtposition treffen zu konnen.
Und auBlerdem, wie »gegenkulturelle« Konstruktionen ihre Wirkméch-
tigkeit erhalten kénnen, ohne zugleich, in ihrer Verfasstheit als Diskurs,
auch die diskursinhdrenten Machtkonfigurationen der sexuellen Diffe-
renz zu reproduzieren. Die Forderung, die sich daraus fiir eine angemes-
sene Reprisentation des Geschlechts ergibt, 146t sich in der Konsequenz
nur als Paradox beschreiben: Diese Reprisentation darf die Geschlech-
terdifferenz nicht festschreiben, aber sie soll Grundlage sein fiir eine
Analyse der gesellschaftlichen Positionierung vergeschlechtlichter Sub-
jekte; sie soll ein mogliches Anderswo erdffnen, aber dabei innerhalb
gesellschaftlicher Wirkmoglichkeit bleiben.

Foucaults Frage nach den Machtbeziehungen, die in und durch den
Identifikationspunkt des Geschlechts ausgeiibt werden, bleibt dabei eb-
enfalls unbeantwortet. Zum einen wiren da die Machtbeziehungen, wel-
che das Subjekt sich selbst gegeniiber mit Hilfe der Selbsttechniken aus-
iibt; zum anderen ginge es um die Frage (die spiter Butler aufwarf), wie
die sexuelle Differenz unter dem Aspekt der Macht innerhalb des Femi-
nismus agiert.

Die Lektiire macht auch hier wieder deutlich, dass eine textgetreue
Ubernahme nicht-feministischer Theorien vor dem Hintergrund einer im
weitesten Sinne ideologiekritischen Représentationskritik der Ge-
schlechterverhéltnisse, wie hier der Ansatz Foucaults, nicht ohne Weite-
res moglich ist, ohne theoretische Widerspriiche zu produzieren bzw.
entscheidende Fragen offen zu lassen.

Im Folgenden sollen die zwei hier angesprochenen Stringe weiter
verfolgt werden: Im néchsten Unterkapitel geht es um den Strategie der
ideologiekritischen Bilderverwendung; im folgenden Kapitel dann um
die Aufnahme foucaultscher Konzepte in feministische Diskursstrate-
gien, insbesondere das des Ethos zur Neubestimmung eines weiblichen/
feministischen Selbst.

Bildkonstruktion (R. GroBmaR/C. Schmerl) —
Bildlektiire (S. Weigel)

In diesem Kapitel mochte ich den Blick auf zwei Ansdtze aus dem
deutschsprachigen Raum wenden, die aus entgegengesetzten Perspekti-

262

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

ven einen ideologiekritschen Umgang mit Bildern thematisieren: Wéh-
rend Ruth GroBmaf und Christiane Schmerl mit ihren Metaphernanaly-
sen einen positiven Umgang mit Bildlichkeit einforderten, schlug Sigrid
Weigel ein differenzierteres Verfahren der Bildlektiire vor.

Grofimaf und Schmerl richteten in ihrem Sammelband den Blick auf
die Verwendung sprachlicher Bilder im feministischen Diskurs (Leitbil-
der, Vorbilder und Bildstorungen. Uber die Orientierungsleistung von
Bildern in der feministischen Geschlechterdebatte, Groimal/Schmerl
(Hg.) 1996). Die Autorinnen beschreiben die bildlichen Selbstentwiirfe,
welche in der politischen Praxis der Frauenbewegung ebenso wie in fe-
ministischen Theorien antraten, traditionelle Muster der Geschlechter-
hierarchie zu iiberschreiten: historisch-mythische Gestalten wie Hexen,
Amazonen oder Mystikerinnen; das gelehrte Frauenzimmer des 18. Jahr-
hunderts oder die erfolgreiche Genetikerin des 20. Jahrhunderts; die uto-
pische Frau oder die androgyne Science-Fiction-Figur. Sie alle erschei-
nen im »feministischen Familienalbum« (Schmerl/GroBmall 1996) als
Gegenbilder und Uberschreitungsfiguren traditioneller Weiblichkeits-
und Geschlechterkonzepte in unterschiedlichen Stadien der feministisch-
en Auseinandersetzung. Ruth GroBmal} begriff solche metaphorischen
Selbstbeschreibungen als eine durchgingige Strategie, die gleicherma-
Ben nach innen identitétsstiftend wie nach auen abgrenzend wirkte, in-
dem sie eine Basis fiir kollektive Identifikationen bot (oder auch aus-
schloss; GroB3maf} 1996, 20).

Die Auflistung liest sich als inhaltliche Auffiillung von de Lauretis
Konzept der subkulturellen Gegenentwiirfe, zumal GroBmal/Schmerl
ebenfalls das Ziel verfolgten, positive Bilder des weiblichen wie femi-
nistischen Selbst zu propagieren. Ahnlich wie de Lauretis betonten sie
den lustbetonten Aspekt, der in der Produktion von unbotméBigen
Selbstbildern liege (Schmerl/Groimall 1996, 282, 325), also in solchen,
die, in den Worten de Lauretis’, »Feminismus als Differenz, Rebellion,
Kraft, Selbstautorisierung, Kiihnheit, Exzel3, Subversion, Disloyalitit,
Vergniigen und Gefahr« verstirken (de Lauretis 1993, 101). Anders als
bei de Lauretis zdhlen die von mir oben unter dem Echo-Motiv zusam-
mengestellten Weiblichkeitsbildern von Hysterie, Travestie (ebenso But-
lers Parodie) nicht darunter, denn sie gelten den Autorinnen als zu »ab-
strakt«, sie setzten »nicht Phantasie frei« (Schmerl/GrofBmal 1996, 283).
Wie oben bei Modleski lautet das Argument, dass die Strategie der mi-
metischen Subversion letztlich in den vorgegebenen Geschlechterbil-
dern, die zu subvertieren sie angetreten seien, befangen bliebe. Die Au-
torinnen bevorzugten dagegen einen eher ideologiekritischen Ansatz in
Form einer Metaphernanalyse bzw. der Metaphernkonstruktion, die sie
auf politische wie theoretische Diskurse im Feminismus bezogen. Fiir

263

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

ihr Ziel, die traditionellen Weiblichkeits- und Geschlechterbilder umzu-
werten und Gegenbilder zu produzieren, bedienten sie sich eines herme-
neutischen Metaphernbegriffs (wie in Kap. II.2 beschrieben).

Ruth GrofimaB fiihrte dessen Funktionen anhand der Hexen-Meta-
pher aus, die eine beliebte Identifikationsfigur der Frauenbewegung in
den 70er und 80er Jahre war und die sowohl unter politischen wie kultu-
rellen Vorzeichen, unter spirituellen wie wissenschaftlichen in Anspruch
genommen wurde. Die Hexenfigur erméglichte, so GromalBl™ Zusam-
menfassung, ein »Ausdriicken und Agieren von Differenz im Fluidum
der Gemeinsamkeit« (Gromaf 1996, 32), und zwar aufgrund folgender
Eigenschaften: Generell beschreibt Groma3 Metaphern als kognitive
Instrumente, die aktualisierend wie antizipatorisch Erfahrungen und Er-
kenntnisse in einer Figur gebiindelt zur Sprache bringen: »Sie [= Meta-
phern, d.V.] bringen Erkenntnisse auf den Punkt und strukturieren die
weiteren Denkprozesse auf das mit dem sprachlichen Bild verkniipfte
Neue hin. Sie orientieren das Denken auf begrifflich (noch) nicht Be-
stimmbares.« (Ebd.) Sie stehen also nicht in Opposition, sondern im
Dienste einer Begriffsfindung, welche Denk- und Handlungsméglich-
keiten aufzeigen sollen. Auf das Beispiel der Hexe tibertragen heif3t dies:
»Die Hexe [...] représentiert als positive Gestalt die aktive Auseinander-
setzung mit weiblichem Ausgegrenztsein« (ebd., 32) — je nach Deutung
dieses Ausgegrenztseins wurde die Figur mit unterschiedlichen Verén-
derungswiinschen besetzt. Zugleich wird der Metapher zugeschrieben,
das begrifflich Sagbare zu tiberschreiten und so einen je spezifisch aus-
legbaren Bedeutungsiiberschuss zu erzeugen. Das ermogliche, dass etwa
der politische Diskurs, der die Ausgrenzung von Frauen aus dem 6ffent-
lichen Raum zum Thema hat, und die Ausgrenzung derjenigen, die die-
sen Platz verlassen wollen, zugleich dargestellt werden konnten. Die
Vielfalt aufrufbarer Bedeutungen bildet generell die Grundlage fiir die
Vermittlungsfunktion, die auch GroBmal} bildhaften Darstellungen zu-
sprach. Dazu zihlt die Vermittlung zwischen Tradiertem und Neuem,
welche die Hexe als positiv umgewertetes kulturelles Symbol von Au-
Benseitertum und Besonderheit in starkem Mafle leiste; sowie die zwi-
schen (allgemeiner) Theorie und (besonderer) Erfahrung, zwischen den
Sphéren der (feministischen) Forschung und der Alltagswelt (bzw. frau-
enbewegter Subkultur).'” Als ein wesentlicher Bestandteil der Uberzeu-

103 »DalB in den Briichen und Brechungen des Alten die Moglichkeit des
Anderen/Neuen aufblitzt und dadurch Perspektivwechsel als Denkerfah-
rung moglich wird, ist in den Theoriebildungsprozessen der Frauenbe-
wegung ein methodologisches Grundprinzip. Gesellschaftsanalyse als
Patriarchatskritik, Wissenschaftstheorie als Androzentrismuskritik und
Kulturtheorie als Phallozentrismuskritik — in diesem Theorieprozessen,

264

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

gungskraft gilt GroBmaB die Fahigkeit zur Einbindung von Emotionen,
die durch die Hexenmetapher mobilisiert wiirden. Sie rufe Bilder aus
Mirchen, vom Lebkuchenhaus oder vom kollektiven Ritt auf den
Blocksberg hervor, mit deren Hilfe subjektives Erleben und subjektive
Wiinsche aufgegriffen seien (ebd., 30ff). Diese Macht der Metapher, zu-
gleich Vertrauen in altbekannte Bedeutungsmuster zu suggerieren und
neue Konventionen zu etablieren, wie sie auch Konersmann be-
schrieb,'™ machte sie auch fiir GroBmaB zu einem geeigneten Instru-
ment, das gesellschaftspolitische Projekt der Umwertung tradierter Ge-
schlechtervorstellungen voranzutreiben. Als Spiegel realistischer oder
phantastisch-utopischer Selbstentwiirfe diene die Metaphernkonstruktion
dem »Selbstverstindigungsprozess einer sozialen Bewegung« (ebd., 34);
sie stelle sowohl individuelle wie kollektive Identitétsformen her,'”® in-
dem sie eine Briicke zwischen dem Ich und der Welt schaffe.

Damit sind die wesentlichen Eigenschaften, wie sie aus hermeneuti-
scher Perspektive der Metapher zugeschrieben werden, vertreten: die
Artikulation eines Unsagbaren, die Spiegel- und Briickenfunktion. Was
bei GroBmal und Schmerl auffilligerweise fehlt, ist die Thematisierung
des »Uneigentlichen«, wodurch die Metapher rhetorisch an erster Stelle
markiert ist. Da es hier von vornherein nicht um den Wahrheitswert des
Bildes als Abbild geht, sondern um seine Konstruktion, mag die Frage
obsolet erscheinen. Tatséchlich jedoch hat sich, wie GroBmalB« Abriss
der Geschichte der Hexenmetapher zeigt, das Uneigentliche unter einer
historisch-politischen Perspektive verschoben: Es meint nicht mehr das
metaphorische Bild, sondern den eigentlichen Begriff (der Hexe), wie er
durch die vorherrschende Geschichtsschreibung geprégt ist, sowie gene-

die sich an der Kritik des Gegebenen weiterentwickeln, werden Verin-
derungsrichtungen erarbeitet und Antizipationen (sozialer Entwicklun-
gen und psychosozialer Mogleichkeiten) produziert. Brechungen dieser
Alltagsbilder, Perspektivwechsel als bildlicher Prozef3 hat daher gerade
fiir die Themen des Feminismus eine besondere Bedeutung.« (Grof3maf3
1996, 43).

104 Zur Erinnerung: »Einerseits hilft die Metapher, riskante Aussagen zu
formulieren, indem sie das Wagnis der Innovation mindert und durch
Bezugnahme auf standardisierte Prigungen Vertrautheit suggeriert. An-
dererseits [...] ist sie Indikator kontextueller Verschiebungen. Als Repri-
sentant eines Abwesenden, als etablierter RegelverstoB ist die Metapher
das Sprachinstrument schlechthin, die diskursive Formation, in der sie
auftaucht, zu erschiittern und zu neuen Konventionen iiberzuleiten. Me-
taphern sind immer auch Signale von Liicken, von Desideraten, Figura-
tionen des Unaussprechlichen.« (Konersmann 1988, 23f).

105 »So mit neuer Bedeutung vesehen, konnte die Hexe dann wichtige An-
teile des Verdnderungswillens der Frauen sowohl bezeichnen als auch
affektiv bedeuten. In dieser Fassung wird die Hexe zugleich zu einer Ge-
stalt, die individuelle Identifikation ermdglicht.« (GrofmafB 1996, 31).

265

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

rell den gesellschaftlichen Ort, der Frauen zugewiesen ist. Durch den
feministischen Umwertungsprozess erscheint dann letztlich das Bild (der
Hexe) als realitdtsgerechter als der Begriff (der Hexe wie der Frau/
Weiblichkeit):

»Die Hexenverfolgung war in dieser Perspektive nicht langer ein Stiick mittel-
alterliche Kirchengeschichte, sondern erschien, je genauer frau hinsah, immer
mehr als eine spezifische Form der Ausmerzung selbsténdiger weiblicher Le-
bensformen. [...] auf dem Hintergrund dieses Wissens konnte die Hexe dann,
vom historischen Kontext abgeldst, zum Symbol unterdriickter weiblicher
Kompetenz und Weisheit werden.« (GroBmall 1996, 29)

Anders als bei Konersmann wurde die Metapher hier nicht als Bild des
Uneigentlichen interessant, sondern avancierte zum Eigentlichen.

So erhellend die Beitrige von GroBmall/Schmerl in der Beschrei-
bung von feministischen, bildlichen Selbstentwiirfen sind, so wenig re-
flektiert erscheinen die theoretischen Begriindungen ihrer Wirksamkeit.
So betonen die Autorinnen zwar wie de Lauretis die Notwendigkeit der
Einbindung von Bildern in einen sozialen Kontext, die sowohl die Ana-
lyse wie die Umwertung gesellschaftspolitisch verankert. Die Macht zur
Verdnderung vorherrschender Reprédsentation wird entsprechend als
»Definitionsmacht« gefasst (Gromall/Schmerl 1996, 14). Dabei setzen
die Verfasserinnen jedoch eine direkte Abbildhaftigkeit, ndmlich von
vorherrschenden Machtverhéltnissen, voraus:

»Die Analyse von bildlichen Orientierungen, kulturellen Symbolen und Leit-
metaphern des Denkens kann deshalb haufig [...] die beiden wichtigen Seiten
des feministischen Denkens gleichzeitig realisieren: die Dekonstruktion von
Geschlechterpolarisierungen und das Offenlegen von Machtverhiltnissen — die
eine, indem man die den Bildern innewohnenden transportierten Bedeutungen
und Eigenschaften durch Sprache ausdriicklich benennt und damit ihre Kon-
struiertheit kenntlich macht und auflost, die andere durch die Prézisierung der
Wer-wen-Frage, die in den verwendeten Bildern, ihrem Einsatz, ihrer interes-
sengeleiteten Produktion und StoBrichtung offengelegt werden kann.« (GroB3-
malf/Schmerl 1996, 13)

Vorherrschende Bilder lassen sich demnach direkt zurtickfithren auf das
Denken wie auf die Machtinteressen bestimmter (Autor-)Subjekte (nach
dem Subjekt-Objekt-Schema), deren Integritit nicht weiter befragt wird.
Ebensowenig wie das Subjekt erscheint die Sprache an sich problema-
tisch. Im Gegenteil, lassen sich nicht nur die Bedeutungen »ausdriicklich
benennen«, sondern auch aneignen und fiir eigene Zwecke instrumenta-
lisieren. Wie Bilder bzw. ihre Konstruiertheit »aufgelost« werden kon-

266

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

nen, wie die Vieldeutigkeit des Bildes instrumentalisiert werden soll,
oder gar, inwiefern ein Bruch mit symbolischen Strukturen tatséchlich
moglich erscheint, all diese Fragen, die auf die Eigenméchtigkeit von
Sprache vor dem Hintergrund eines kulturellen Symbolischen verwei-
sen, werden hier nicht aufgeworfen. Dies liegt nicht zuletzt an ihrer Ab-
neigung gegeniiber poststrukturalistischen Ansdtzen und infolgedessen
der fehlenden Rezeption der entsprechenden Diskussionen um Repri-
sentation. Zwar erkennen auch GroBmaf/Schmerl strukturelle Eigen-
schaften der Metapher, die eine Instrumentalisierung erschweren, das
fithrt aber zu anderen Schlussfolgerungen als zu denjenigen, die im post-
strukturalistischen Kontext aufgezeigt wurden.

Zu diesen Eigenschaften zdhlen zum einen die bedeutungsfixierende
Wirkung der Metapher, zum anderen die beliebige Aufladung mit Be-
deutung. So beschrieb GroBmaB die Bedeutungsfixierung durch die Me-
tapher als eine »Perspektivierung«, d.h. als eine »Zentrierung und Aus-
richtung von Denken und Erleben, die in der Zuspitzung einer Sicht auf
die Dinge den unerwiinschten Effekt habe, Vielfalt nicht zuzulassen
(GroBmaB 1996, 37-42). Fur die Hexenmetapher hiel dies, dass der
Aufweis des Ausschlusses von Frauen aus der Macht zugleich diese Zu-
schreibung verfestigte (ebd., 40). Uberhaupt nicht in den Blick kommt in
dieser rein inhaltlichen Betrachtungsweise die semiotische Einsicht in
die grundlegende Verflechtung von Weiblichkeit und Reprisentation, in
der dem weiblichen Korper die symbolische Funktion zukommt, als Pro-
jektionsfliche die Einheit der Darstellung abzusichern. Solange diese
nicht einbezogen wird, scheitern jedoch, wie Eiblmayr aufzeigte, auf
Dauer die Versuche positiver Gegenentwiirfe (vgl. Eiblmayr 1989, 339).

Zudem handelt es sich bei den von Grofimaf/Schmerl untersuchten
Figuren um eine Galerie »ganzer« Figuren, deren Funktion fiir das Ima-
gindre, ebenso wie mogliche Probleme, die sich daraus ergeben, ledig-
lich angedacht sind. So sprach GroB3mall zwar von dem vermittelten Bild
der Einheit, rekurrierte des Weiteren aber lediglich auf das Problem des
falschen Referenzschlusses, welches ein »Personenbild« nahelege
(GroBmaB 1996, 34). Die Ambivalenz der Spiegelstruktur, welche so-
wohl zur Identifizierungen mit der ganzen Gestalt einlddt, als sie auch
durchkreuzt — was ebenfalls eine Begriindung fiir die Wirksamkeit eines
Bildes bietet — wurde hier nicht reflektiert.'*

Zum anderen beschrieb GroBmaR die Vereinnahmung der Metapher
als Problem, also gerade die letztlich nicht mégliche Fixierung, sondern
die nicht kontrollierbare Kontextverschiebung, die beliebige Umdeutun-

106 Haraway, deren Cyborg-Figur gut in diese Reihe passt, versucht hier ei-
ne andere Antwort zu finden auf das Problem der imagindren Verfasst-
heit des »ganzen Subjekts«, vgl. Kap. IV.3.

267

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

gen erlaubt. Ob die jeweiligen Bedeutungen subversiv wirksam werden
oder die vorhandenen Klischees bestitigen, kénne deshalb, so auch ihr
Fazit, nicht vorhergesehen werden (ebd., 36). Neben der auBersprachli-
chen Strategie, die Definitionsmacht iiber eine starke soziale Positionie-
rung zu gewinnen, werden auch zwei sprachliche Strategien vorgeschla-
gen: Gegen die metaphorische Bedeutungsfixierung eine interne Plurali-
sierung von Bedeutung, d.h. in Bezug auf die Geschlechterdifferenz,
dass diese weder bestitigt noch dekonstruiert, sondern das jeweilige Be-
deutungsspektrum von »Maénnlichkeit« und »Weiblichkeit« erweitert
werden solle:

»D.h., durch die Verbreiterung, Differenzierung und Heterogenisierung der
Bildpalette fiir beide Geschlechter lassen sich die Unterschiede innerhalb jedes
Geschlechts vergroflern und betonen, wodurch die bestehenden klassischen
Unterscheidungen zwischen den Geschlechtern sich relativieren, verwischen
und konterkarieren lassen.« (Schmerl/GromaR3 1996, 323)

Der dekonstruktive Ansatz, der eben eine solche Errosion der Ge-
schlechterdifferenz vorsah, wird de facto ins Positive gewendet, indem
der Befragung der Differenzsetzung eine Bilderflut entgegengesetzt
wird, welche die Geschlechterdifferenz sozusagen performativ ad absur-
dum fithren soll. Allerdings vertrauten die Autorinnen der Macht des
Bildes nur bedingt, und so argumentierte GromaR dafiir, den Bedeu-
tungs- und Kontextwandel nicht einfach geschehen zu lassen, bzw., es
zu forcieren, etwa hin zum metonymischen Fluss der Signifikanten, son-
dern zumindest ansatzweise zu kontrollieren. Eine solche Kontrollmog-
lichkeit sieht sie in dem Entwurf von Geschichten, also groeren diskur-
siv-bildhafte Einheiten. Anders als die Metapher erméglichten Ge-
schichten zugleich eine Vielfalt von Perspektiven durch unterschiedliche
Blickrichtungen, als sie auch einen gewiinschten Perspektivwechsel als
»Denkerfahrung« (GroBmall 1996, 46) stirker absicherten. Das liegt, so
GrofBmaB, daran, dass »nicht nur ein Verdnderungsprozess bildlich-me-
taphorisch beschrieben werden kann, sondern dafp der Verdnderungs-
prozef3 auf der Ebene der Bilder selbst stattfindet« (ebd. 53). Zugleich
sei allein durch die Komplexitit einer ganzen Geschichte die Gefahr der
Umdeutung geringer. Letztlich aber erscheint auch diese eindeutig posi-
tive Bildproduktion hdchst ambivalent, insofern, wie GroBBmal schlief3-
lich konstatieren muss, weder Metaphern noch Geschichten stabile Be-
deutungen garantieren. Was als Schlussfolgerung bleibt, ist die Forde-
rung nach einer rhetorischen Analyse von Bildern und Geschichten in
theoretischen Diskursen — sei es den eigenen oder den anderen —, um sie
in den Dienst der Selbstreflexion zu stellen (ebd., 56). Von einer for-

268

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

cierten, instrumentell im Dienste der Auflosung der Geschlechterhierar-
chie einsetzbaren positiven Bilderstrategie kann also nur noch schwer-
lich die Rede sein.

Das Fehlen einer reprisentationstheoretischen Metaebene, welche
die Funktion von Weiblichkeit als Signifikant problematisiert, Abbild-
funktionen und Instrumentalisierbarkeit hinterfragt, findet sich auch in
anderen Metaphernanalysen, vorzugsweise aus dem naturwissenschaftli-
chen Bereich. Dort hatte sich der Aufweis der geschlechtsbezogenen
Bilder und Diskurse seit etwa Mitte der 80er Jahre als produktive femi-
nistische Strategie der Wissenschaftskritik erwiesen. Allerdings, so das
kritische Fazit von Susan Squier, habe der »linguistic turn« der Science
Studies lediglich zu einem additiven Umgang mit literaturwissenschaft-
lichen Verfahren gefiihrt, nicht zu einer grundlegenden Infragestellung
der Aufteilung zwischen Science Studies und Literary Criticism (Squier
1999, 143). Das hat, so meine Vermutung, viel damit zu tun, dass der-
ver- (und ent-) wendete Metaphernbegriff nicht reflektiert wurde. So las-
sen sich mit einem hermeneutischen Begriff der Metapher (GroB3maB),
mehr noch mit einem konstruktivistischen Verstindnis, wie es im Dis-
kurs der Naturwissenschaftskritik vorherrschend ist, sowohl eine Ab-
bildhaftigkeit — der Sprache vom Denken ebenso wie des Denkens von
der Welt — ableiten als auch eine Instrumentalisierbarkeit vorausset-
zen."”” Komplexere Fragen nach der Moglichkeit der Grenzzichung zwi-
schen Fiktionalem und Nicht-Fiktionalem, nach der Abbildfunktion oder
dem Verhiltnis von Reprisentation und Geschlecht werden auf diese
Weise ausgeblendet.

Anders ging Sigrid Weigel vor, die in unterschiedlichen Texten das An-
liegen verfolgte, ein Lektiiremodell von Bildern zu entwickeln, und da-
bei poststrukturalistische und psychoanalytische Einsichten mit einem
ideologiekritischen, aufkldrerischen Anspruch verband. Die Bildlektiire
steht im Rahmen des tibergreifenden Projekts einer »weiblichen Dialek-
tik der Aufkliarung« (Weigel 1990, 18f), mit dem Weigel an die Kriti-
sche Theorie Horkheimers und Adornos und insbesondere Walter Ben-
jamins ankniipft, um den Ort eines weiblichen Sprechens und Schreibens
zu lokalisieren. Anders als das ménnliche Subjekt kénne, so der Aus-
gangsbefund Weigels, ein weibliches Subjekt sich nicht problemlos an
einem der Pole von »Mythos« oder »Aufklarung« positionieren (oder
einen Ubergang anstreben). Denn wihrend der aufklirerische Diskurs
das weibliche Subjekt nicht vorsdhe, sondern auf der Seite der Anderen
(wie der Natur) verorte, so wiirde eine Platzierung im Mythischen eben

107 Vgl. dazu die Kritik Derridas in Kap. II. 4, 2. Abschn.

269

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

jenen Status der anderen verstirken (ebd.). Thre Strategie ist daher eine
aufklérerische, ideologiekritische Mythenlektiire, die nach der Funktion
des mythischen (Frauen-)Bildes als erkenntnisstiftendes Schema fragt,
so dass hier Bedeutungssetzungen, Verdnderungen oder Auslassungen
im Uberlieferungszusammenhang sinnstiftend gedeutet werden kénn-
ten.'”™ Bilder oder Mythen erscheinen bei Weigel als Teil des kulturellen
Gedichtnisses, welche »auf Verfahren der Aktualisierung von Mythen
fiir gegenwirtige Erfahrungen und der Wiederverkérperung tradierter
Bilder in Jetztzeit-Figuren« zu entziffern seien (Weigel 1994, 10). Kul-
turelle Bilder sollen dabei sowohl iiber den Frauen zugewiesenen Ort
Auskunft geben als auch iiber ihren tatsdchlichen, denn nur mittels einer
»polyperspektivischen und topographischen Dimension« liee sich der
komplexe Ort der Frau im Verhiltnis zur Dialektik der Aufkldrung als
»Teilhabende und Opfer der Vernunft« beschreiben (Weigel 1990, 23).
Weigel griff hier wieder auf den von Irigaray und Gilbert/Gubar ein-
gefiihrten Topos des »doppelten Ortes der Frau« (ebd., 262) zuriick, der
Frauen als Ein- und Ausgeschlossene aus der abendlédndischen Kultur
beschrieb. Weigels standpunkttheoretischer Ansatz, der unter dem Titel
»Der schielende Blick« (Weigel 1983) bekannt wurde und eine spezifi-
sche Schreibweise von Frauen aufdecken wollte, zog ab Ende der 80er
(und bis weit in die 90er) vehemente Kritik auf sich. Thm wurde vorge-
worfen, in vereinfachender Weise einen solchen weiblichen Ort zu set-
zen, der erstens in seiner Universalitdt letztlich doch eine biologische
Begriindung erfordere und zweitens Literatur als bloBes Abbild und als
Bestitigung der vorausgesetzen Weiblichkeits-These benutze — also das
Ergebnis der Textanalyse immer schon voraussetze.'” Die nachfolgen-
den Texte Weigels (1990, 1994) — wiewohl sie problematisch bleiben
(s.u.) — konnen als (z.T. vorweggenommene) Antwort darauf gelesen
werden, insofern hier versucht wird, theoretisch und methodisch auszu-
arbeiten, wie Literatur nicht als Abbild, sondern als Ausdruck und Arti-
kulation von kulturellen Bedeutungsmustern, wie poetische oder mythi-
sche Bilder als Bestandteile des kulturellen Gedichtnisses analysiert
werden konnen. Die These vom doppelten Ort des Weiblichen diente
zwar weiterhin als Ausgangspunkt der Analyse, jedoch jetzt, um im
Konkreten »die spezifischen Orte erkennbar« werden zu lassen, an de-
nen Frauen »je unterschiedlich Beteiligte und Ausgeschlossene der herr-

108 Vgl. zu einer solchen Mythenlektiire auch Schade/Wenk 1995, 365f.

109 In gleich zwei Einfiihrungstexten wurde Weigel vorgeworfen, aufgrund
einer mangelnden Reflexion dieser Aspekte zum Niedergang der femi-
nistischen Literaturwissenschaft wesentlich beigetragen zu haben (Hahn
1990, Osinski 1998, 911f;). Die spiteren Texte Weigels gerieten dariiber
aus dem Blickfeld.

270

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

schenden Kultur sind.« (Weigel 1990, 264). Damit sollen nun auch, an-
ders als in vielen der bisher vorgestellten Ansdtzen, Machtbeziehungen
zwischen Frauen sowie innerhalb des Femnismus in den Blick genom-
men werden (ndmlich zwischen »weilem« und »schwarzem«/»Dritte
Welt«-Feminismus; ebd. 263f).

Im Unterschied zu Gromaf/Schmerl wird durch den Einbezug psy-
choanalytischer und poststrukturalistischer Ansétze bei Weigel das Ver-
héltnis von Bild und Schrift, von Erinnerung und Représentation, erst-
mal erkenntnistheoretisch problematisiert. So gelte es, »die Struktu-
rierung unserer Wahrmehmung und Erfahrung durch Muster des Imagi-
niren« zu reflektieren (Weigel 1990, 31), bevor eine Ubersetzung in
Gang gebracht werden konne. Die Bildlektiire richtet sich nicht allein
auf den Inhalt, sondern auf die Art und Weise der Darstellung in Abhén-
gigkeit von der Repriisentation des Dargestellten. Uber den psychoana-
lytischen Begriff der Ewntstellung wurde eine unmittelbare Lesbarkeit
bildlicher Darstellungen verneint.''” Ebenso lehnte Weigel die strikte
Gegeniiberstellung von Bild und Begriff ab.''! Stattdessen beschrieb sie
die Notwendigkeit einer dechiffrierenden Lektiire, das heif3t, einer Ent-
zifferung, mit der Bilder nicht als »Zeichen einer anderen Wahrheit, jen-
seits der Worte und Benennungen verstanden« wiirden, sondern »als
entstellte Darstellungen gelesen werden, deren Entzifferung sowohl den-
jenigen, die sie hervorbringen, als auch denjenigen, die sie zu verstehen
trachten, aufgegeben ist.« (Weigel 1994, 12).

Ein besonderes Augenmerk gilt der Allegorie, also der Personifizie-
rung abstrakter Inhalte, wie sie in der klassischen Rhetorik definiert ist.
Wie zuvor fiir die Metapher beschrieben, wird auch die Allegorie als ein
sinnfixierendes Schema betrachtet (Weigel 1994, 125f). Als die »andere
Rede« (allegorein (griech): anders reden) stellte sie auch fiir Weigel eine
bedeutsame Reprisentationsweise des Weiblichen selbst dar: »In der al-
legorischen Personifikation fallen die Fixierung der »anderen Rede« und

110 Mit diesem Begriff markierte Freud den Abstand zwischen den Ursze-
nen des Unbewuften und den Traumerzédhlungen, die nie unmittelbar zur
Deckung kommen, sondern Transformationsprozessen der Verschie-
bung, Verdichtung etc. unterliegen. Bildhafte Vorstellungen sind dabei
sowohl auf einer bewussten wie auf der unbewussten Ebene angesiedelt,
wo sie eine Ubergangsstelle bilden zwischen Trieb(reiz) und Unbewuss-
tem, also zwischen Somatischem und Psychischem (vgl. Laplan-
che/Pontalis 1973 unter dem Eintrag).

111 »Indem das Bild gegeniiber dem Begriff als alteritdr definiert ist, wird
aber im Abstand zwischen beiden das ganze Spiel der Bedeutungen zum
Verschwinden gebracht, das sich erst aus der Heterogenitidt von Logos
und Materie, von Signifikant und Signifikat und aus den vielféltigen Dif-
ferenzen konstituiert.« (Weigel 1994, 121).

271

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

die Verfestigung der Vorstellung vom >anderen Geschlecht< zusam-
men.« (ebd., 126). Denn die allegorische Verkorperung von unter-
schiedlichen Inhalten in einer weiblichen Gestalt wirke sich zu beiden
Seiten hin aus: Wahrend die Inhalte »versinnbildlicht« wiirden und dar-
iiber einen quasi-natiirlichen Charakter erhielten,''? werde »die Imagina-
tion der Frau entindividualisiert und enthistorisiert. Das Bild der Frau
verweist, indem es fiir einen Begriff steht, auf kein Subjekt und keine
Geschichte.« (Weigel 1990, 167). Weigel geht es hier also um die gene-
relle Signifikantenfunktion des Weiblichen, die sie als »Entleerung« von
Eigen-Bedeutung verstand: »In der Personifikation werden Bild und
Korper der Frau zum reinen Signifikanten degradiert.« (1990, 168). In
der lacanschen Begriffswelt bedeutet das, Weiblichkeit wird zum reinen
Mangel.

Solche Mechanismen gelte es nun aufzuweisen. Eine Moglichkeit
dafiir bot das Allegorische selbst, und zwar in seiner modernen Variante,
die Weigel, als »Allegorie zweiten Grades« bezeichnete:»Allegorie und
zugleich Zerstreuung der allegorischen Vor- und Darstellung, jener den
Abstand zwischen Bild und Bedeutung iiberbriickenden imagindren
Struktur« (Weigel 1994, 130). '

Was hier zerstreut — oder aufgewiesen — werden sollte, ist das, was
Benjamin als den »allegorischen Schein« bezeichnete, d.h., die schein-
bar natiirliche Verkniipfung von Wort/Bild und Bedeutung (Idee) in der
allegorischen Verkorperung (ebd., 126). Im Unterschied zur klassischen
Allegorese, die darauf abzielte, das dem Bild entsprechende Deutungs-
schema zu rekonstruieren, geht es bei Weigels Lektiire der Allegorie um
eine Textualisierung des Bildes, die gehalten ist, die Differenz zwischen
Bildlichem und Schriftlichem, zwischen Wortlichem und Allegorischem
offen zu halten, so dass sich ein Deutungsfeld er6ffnet. Der »Kampf um
das Wissen« (Weigel 1994, 125), der sich auch hier an der Frage der
Deutungsmacht ergibt, soll sichtbar werden. Der Weg von der Allegorie
zu ihrer Lektiire ist nun nicht mehr qualitativ unterschieden: Sie besteht
nicht mehr (oder: nicht nur) in einer ideologiekritischen Analyse des
Bildes, sondern im Aufweis der in ihr angelegten Spannung zwischen
Deutungsfixierung und -veranderung.

112 Weigel 1990, 167f; ausfiihrlicher zum historischen Prozess der Naturali-
sierung Wenk 1996.

113 Weigel stellte hier ebenfalls eine Beziechumg zum Dritten her. Sie ver-
wies auf die Verwandtschaft zwischen Benjamins allegorischen Verfah-
ren im Passagenwerk, der Psychoanalyse (bzw. deren allegorischer Ver-
fahren, Weigel 1994, 128f) und Foucaults Beschreibung des vormoder-
nen wterndren Zeichensystems« in Die Ordnung der Dinge (Foucault
1974) (ebd., 126).

272

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Dieses Modell der Allegeorie sah Weigel als charakteristisch fiir die
Literatur der Moderne an, in der sich spezifische Transformationspro-
zesse abzeichneten, durch die sich die Gestaltung der Allegorie von der
anderen Rede zur Rede der Anderen wandelte. Damit ist gemeint, dass
einzelne vormoderne allegorischen Verfahren (wie Personifikation, indi-
rekte Rede, bildliche Darstellungen) gebiindelt zu dem vorherrschenden
Textmodell (oder Schriftmodell, als materielles Signifikantengefiige) der
Moderne avancierten. Die Konsequenzen, die fiir das Subjekt beschrie-
ben werden, entsprechen dem Schema der Moderne (vgl. Kap. 1.5): Das
Subjekt tritt an die Stelle der tradierten Deutungsautoritit (und des ge-
gebenen Codes), gerit dabei aber in eine Krise, indem es »radikal in die
UngewiBheit der Bezichung zwischen Text bzw. Bild und Bedeutung
entlassen« wiirde (Weigel 1994, 138), also mit den Unwigbarkeiten der
Schrift (und des Unbewussten) konfrontiert ist. Im Gegenzug erdffnet
sich in Weigels Modell nun die Mdglichkeit der Artikulation des Ande-
ren, Verdringten, und damit auch des Weiblichen und des Korpers, die
symbolisch in dieser Position verortet seien.

Allerdings sollte das nicht als Einladung zur Produktion von positi-
ven Weiblichkeitsbildern oder utopischen Konzepten, die sie in fritheren
Texten durchaus vertrat, verstanden werden (Weigel 1990, 264). Anders
als bei Grofmaf/Schmerl strebte Weigel nicht den performativen Ein-
satz eines mythischen Selbstbildes an, sondern bestand auf der Uberfiih-
rung des Bildlich-Imaginiren ins Symbolische, denn: »In einer metapho-
rischen Verwendung, in einer Aktualisierung und Umdeutung mythi-
scher Figuren bewegt man sich zumeist innerhalb der Struktur des Ima-
gindren, in der iiber Operationen der Identifikation Differenzen verkannt
oder ausgeloscht werden.« (ebd., 31). Der Fixierung im imagindren
Schema soll auch nicht mit (fiktionalen) Geschichten begegnet werden,
wie GroBmal/Schmerl es vorschlugen — dies wire wohl nur als Erweite-
rung des Imagindren zu verstehen —, sondern es gelte, sie mittels der
doppelten Ebene, der selbstreflexiven Dimension des Bildes — wie der
Allegorie zweiten Grades — in Fluss zu bringen, um letztlich zu einer
Geschichte von Frauen zu gelangen. Die Lektiire von Bildern als Denk-
und Erinnerungsbildern, in denen sich historische Bedeutungsmuster
ablagern, fungiert damit als eine Selbsttechnologie, die den Ort des
Sprechens tiber die Konstruktion eines historischen Ortes etablieren will.

Weigels Projekt einer »weiblichen Dialektik der Aufklarung« nahm
einige der in den vorigen Kapiteln beschriebenen Topoi aus dem post-
strukturalistischen Kontext auf: Mit der Beschreibung des Wandels der
Allegorie von einer Figur der Rhetorik zum Verfahren der Schrift
schloss Weigel an andere Befunde an, die, wie Bender/Wellbery (1996),
eine »Entgrenzung der Rhetorik« unter den Bedingungen der Mo-

273

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

derne/Postmoderne konstatierten. Derrida beschrieb dieses Phanomen
fiir die Metapher, die bei ihm zur Grundbedingung des Textes schlecht-
hin avancierte. Die Schrift selbst arbeitet hier gegen die Fixierung im
imagindren Schema, indem sie Verschiebungen und Auflésungen be-
wirkt, und sie enthédlt einen selbstreflexiven Zug, der auf die Bedeu-
tungskonstruktion verweist (vgl. Kap. 11.4.). Das sind auch die Momen-
te, die den mimetischen Verfahren, den feministischen Echo-Lektiiren,
zugesprochen wurden, mit dem, wie bei der Allegorie zweiten Grades,
ebenfalls der Abstand zwischen Gesagtem und Nicht-Gesagtem, zwi-
schen dem Geduflerten und dem Verdrangten sichtbar werden soll. In
Bezug auf die Formulierung wie auf das Konzept erinnert die Allegorie
zweiten Grades allerdings an Kristevas Thetisches zweiten Grades, das
diejenige Stufe der Bedeutungsbildung bezeichnet, auf der die Generie-
rung von Bedeutung in der poetischen Mimesis selbst nachvollzogen
wird (vgl. Kap. IIL.5, 5. u. 6. Abschn.). Auch hier ging es darum, das
selbstreflexive Moment von Sprache, wie es in der Literatur der Mo-
derne angelegt ist, zu nutzen bzw. voranzutreiben.

Zwar geht Weigel nicht so weit, ein revolutionires Potenzial von
Schrift bzw. Textpraxis zu behaupten. Wohl aber formuliert sie ein auf-
kldrerisches Anliegen mit der Perspektive auf Verdnderung der be-
stehenden imagindren, symbolischen wie sozialen Strukturen. Damit
aber stellt sich erneut die Frage der Instrumentalisierbarkeit der bedeu-
tungszersetzenden und -stiftenden Macht der Sprache, die, wie schon bei
Kristeva, ein Dilemma bezeichnet, ndamlich zwischen dem Vertrauen auf
die bedeutungsverschiebende Macht der Sprache und der Moglichkeit,
sie intentional zu forcieren. Besonders deutlich wird dieses Dilemma bei
Weigel in der Konzeption des weiblichen Subjekts. Der Macht der Spra-
che steht das starke, selbstreflexive Subjekt der Kritischen Theorie
gegeniiber, das dazu angehalten ist, Lektiiren und Entzifferungen zu
praktizieren, durch die eine Symbolisierung der bildhaften Elemente
vorgenommen wird. Anders als Kristeva entwirft Weigel dazu kein
»Subjekt im Prozess«, das mit dem Text zugleich hervorgebracht wird.
Sondern das lesende Subjekt erscheint als Ubersetzer zwischen Bild und
Schrift:

»Als lesendes befindet sich das Subjekt dabei gleichsam am Ubergang zwi-
schen der einen und der anderen Sprache, in der Position des Ubersetzers zwi-
schen heterogenen Darstellungsweisen und -materialien, zwischen leiblichen
Artikulationen, fliichtigen Bildern und den Zeichen und Symbolen der Spra-
che.« (Weigel 1994, 12)

274

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Dieses Subjekt, das als ein lesendes zum Sprechen kommt, bot einen po-
sitiven Ankniipfungspunkt auch fiir feministische Belange der Bedeu-
tungsumwertung.''* Allerdings wurde dieses Subjekt selbst, wie auch
die eigene Sprechhaltung, von Weigel nicht thematisiert. Sie erscheint
de facto als Ergebnis des Lektiireakts, und zwar eines Aktes, der die
konstatierte Spaltung (oder Verdoppelung) des Weiblichen als eines aus
dem Symbolischen wie dem Sozialen Ein- und Ausgeschlossene im
Sichtbarmachen iiberwinden soll. Hier zeigt sich noch einmal besonders
deutlich die feministische Variante des Subjekt-Motivs von »alles oder
nichts«, mit der die beiden Positionen vergeschlechtlicht werden — die
Position des sprechenden Subjekts ist hier ménnlich, die des Nichts, des
AuBerhalbs, wird dem Weiblichen zugeordnet, beide sind zusammenge-
bunden im Topos des »doppelten Ortes«.

Die Seite des »Nichts«, die Nicht-Anerkennung, beschrinkte sich
hier keineswegs auf den symbolischen Bereich. Denn einerseits sprach
Weigel von einer »Entleerung von Bedeutung« durch allegorische Bil-
der, durch die »Bild und Korper der Frau zum reinen Signifikanten de-
gradiert« wiirden (Weigel 1990, 168). Zum anderen betonte sie den pra-
skriptiven Charakter kultureller Bilder, die den Korper als »Medium und
Austragungsort des Imaginidren« einbeziehen (Weigel 1990, 66), also
von realen Effekten der Représentation. Mithilfe der psychoanalytischen
Konzepte des Imaginidren und des Unbewussten fragte Weigel nach dem
Gedéchtnis des Korpers (Weigel 1994, 11), woriiber sie eine zwiespalti-
ge Analogie von Korper und Bild etablierte. Einerseits ist die Rede von
»Verkorperungen« begrifflicher, »immaterieller Vorstellungen« (ebd.,
123) in der allegorischen Personifikation, andererseits spricht Weigel
von einer nicht thematisierten Kehrseite, namlich einer »Entleibung, die
sich am Material und an den Bildern vollzieht, die zur allegorischen
Darstellung ge- und verbraucht werden.« (Ebd.) Der Zusammenhang
zwischen der symbolischen Funktionalisierung von Korpern und ihrer
realen Vernichtung wird stets offengehalten, aber nicht wirklich ausge-
fiihrt, so dass unklar bleibt, ob es sich bei der »Entleibung« um eine
symbolische Entwertung des Materiellen handelt, um die Zeichenfunk-
tion von (realen oder dargestellten) Korpern oder aber um eine wirkliche
Totung oder »Mortifikation des Leibes«, wie Benjamin zitiert wird
(ebd., 124) bzw. wo diese Aspekte ineinandergreifen. Zumindest 148t
sich hier ein Fehlschluss der Materialitit des Zeichens konstatieren,
denn auch die Zuschreibungen von Eigenbedeutungen zum Signifikan-
ten »Frau« oder »Weiblichkeit« wiirde das Problem der Abwesenheit re-
aler Frauen aus dem Bild nicht 16sen, ist sie doch gerade das Merkmal

114 Etwa fur Giinter (1997), S.911f, 164f.

275

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

der Représentation. Allerdings suggeriert die Rede von der »Entleerung«
einen anderen, womdoglich doch utopischen Zustand, in der ein eigent-
lich Weibliches symbolisierbar wiirde.'”” Gerade diese Zuschreibungen
von Eigenbedeutungen erwiesen sich jedoch als problematisch in der
feministischen Diskussion.

Zwischen dem feministischen Standpunkt
und dem Ethos des Selbst

»Roughly speaking, the problem is how to get to
the self without going through the individual«
(Elspeth Probyn)

Die Texte Michel Foucaults bildeten einen gemeinsamen Bezugspunkt,
iber den unterschiedliche feministische Diskurse zusammenkommen
konnten. Dianna Taylor und Karen Vintges zufolge geschah dies vor al-
lem iiber die ethische Dimension, insbesondere der spiteren Texte Fou-
caults, welche die ethisch-politische Leere (»ethico-political vacuity«,
Taylor/Vintges 2004, 3) postmoderner Theorien habe fiillen konnen:

»The final Foucault (who referred to himself as a modernist, not a postmod-
ernist) responds to this threat by appealing once again to responsibility — but
not to absolute freedom. For Foucault, responsibility stems from freedom that
is discursively situated: it exists in discourses that offer tools and vocabulary
that persons can utilize in creating themselves as responsible, ethical, and po-
litical — but always discursive — subjects. Foucault thus reintroduces ethical
and political agency without falling back upon notices of human essence and
truth. He creates a theoretical framwork within which to conceptualize ethics
and politics in terms of a critical, creative ethos.« (Taylor/Vintges 2004, 3)

Wie Foucault jeweils rezipiert wurde und fiir welche Ethik er in An-
spruch genommen wurde, unterscheidet sich allerdings betrachtlich. So
bezog sich Judith Butler auf Foucaults Begriffe von Korper, Selbst und
Macht, die sie mit dekonstruktiven Theoremen zum Konzept der diskur-
siven Konstruktion des Geschlechts und seiner performativen Ausiibung
verband (siehe Kap. IV.1.). Aber auch den Kritikerinnen poststruktura-
listischer oder postmoderner Subjektkonzepte aus dem Spektrum philo-
sophischer oder sozialwissenschaftlicher Standpunkttheorien, eréffnete

115 Eine Alternative dazu stellte der von Silke Wenk gewéhlte Weg dar,
nicht von einer »Entleibung«, »Reduktion« oder »Entleerung« des Signi-
fikanten Weiblichkeit zu sprechen, sondern im Gegenteil von dessen
Auffiillung, ndmlich um den Bedeutungsgehalt von »Natur«, »Natiir-
lichkeit« etc. (vgl. Wenk 1996).

276

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Foucault, allen Abgrenzungen zum Trotz, die auch noch bei Taylor/
Vintges lesbar bleiben, eine Anndherung an eben dieses Theoriefeld, mit
dem der eigene Ansatz modifiziert wurde.''® Um eben solche Ansiitze
soll es im Folgenden gehen. Zur Kldrung des Hintergrundes ist zun4chst
ein Blick auf Standpunkttheorien hilfreich.

Susan Hekman beschrieb die zwei zentralen Grundprinzipien femi-
nistischer Standpunkttheorien, die einen weiblichen oder feministischen
Standpunkt zu begriinden suchten, folgendermaflen: »The original for-
mulations of feminist standpoint theory rest on two assumptions: that all
knowledge is located and situated, and that one location, that of the
standpoint of women, is privileged, because it provides a vantage point
that reveals the truth of social reality.« (Hekman 1999, 38).""7

Die Begriindungen fiir einen solchen privilegierten Standpunkt fielen
zwar unterschiedlich aus: So wurden in den 1970ern und 1980ern mar-
xistische Konzepte der Ideologiekritik herangezogen, mit denen ein
weiblicher Standpunkt als der der »Unterdriickten« begriindet wurde
(etwa von der Philosophin Nancy Hartsock (1983); ein weiterer wichti-
ger Begriindungsstrang war der Bezug auf die in der Objektbezichungs-
theorie formulierte {iberlegene weibliche Natur (ebd.); unter soziologi-
scher Perspektive wurde der Topos vom »doppelten Ort« als Frauen-
standpunkt ausgearbeitet (Dorothy Smith, 1987). Sie alle gerieten spé-
testens ab Ende der 80er Jahre aufgrund ihrer universalen Anspriiche auf
Wahrheit und Geltungskraft in eine Legitimationskrise. Sie wiesen einen
inneren Widerspruch auf, den Hekman als selbstdekonstruktiven Me-
chanismus beschrieb: Eine privilegierte Sichtweise auf die soziale Rea-
litdt steht einer hegemonialen, ménnlich konnotierten Perspektive ge-
geniiber, welche als partial und kontingent charakterisiert wird. Damit
aber standen sich zwei unvereinbare Auffassungen von Realitit gegen-
iiber: Eine, die von ihrer sozialen Konstruiertheit ausgeht, und eine, die
den Anspruch vertritt, die wirkliche Realitét hinter der Ideologie erken-
nen zu konnen. Das fiihrte zu einer unbegriindbaren Konsequenz: »[...]
while the discourse of the ruling class is ideological, that of the op-
pressed is not« (Hekman 1999, 34). Das Problem, so Hekman, bestand
in der rigiden Trennung von »reality« und »concept« (oder Ideologie),
mit der eine gesetzte Realitdt zum Wahrheitstréger stilisiert wurde: »[...]
feminist standpoint is rooted in a reality that is the opposite of the ab-
stract conceptual world inhabited by men [...] and that in this reality lies
the truth of the human condition.« (ebd., 37). Auch wenn in den nach-

116 Siehe zu umfassenderen Aufarbeitungen der Relationen zwischen femi-
nistischen Ansitzen und Foucault Raab (1998), Taylor/Vintges (Hg.)
2004.

117 Vgl. auch Kap. I11.4.

277

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

folgenden Ansétzen versucht wurde, der Einsicht Rechnung zu tragen,
dass situiertes Wissen per definitionem plural ist, und entsprechend das
Konzept des einheitlichen Standpunktes mit dem multipler Standpunkte
verbunden wurde (etwa Hartsock 1987, Harding 1991), blieb das prob-
lematische Konstrukt der »reality of women'’s lives« bestehen (Hekman
1999, 38; 45).'®

Aus diesen Problemen schien Foucault einen Ausweg zu weisen.
Taylor/Vintges fiithrten zunichst ein positives Konzept von »Politik als
Ethik« an (Taylor/Vintges 2004, 2), das fiir Feministinnen deshalb att-
raktiv sei, weil es bei den Einzelnen und ihrer Verantwortlichkeit, also
im persénlichen Ethos ansetze und zugleich politische Bewegegungen,
wie die feministische, als offene, kritische Praktiken in den Blick neh-
me.""” Genau mit diesem Ansetzen an der individuellen Existenz kommt
das Konzept der Asthetik der Existenz den Standpunkttheorien nahe.
Hekman beschrieb dariiber hinaus weitere generelle Uberschneidungen,
wie erstens die Strukturierung des Bewusstseins durch das materielle/
soziale Leben; zweitens wie hegemoniale soziale Gruppen Realitét defi-
nierten; und drittens die Frage, wie marginalisierte Gruppen ihre eigenen
Visionen und Weltsichten artikulieren kénnten (Hekman 1999, 33). Im
Unterschied zu den genannten Standpunkttheorien kann Foucault in der
Tat Wahrheitssetzungen durch historische Genealogien vermeiden und
mit seinem pluralen Diskursbegriff den Split zwischen Realitdt und Bild
der Realitdt umgehen.

Waihrend Foucaults Ansatz also zum einen zugeschrieben wurde, die
notwendigen Relativierungen und die Beachtung von Pluralitit und
Kontingenz, wie sie die Postmoderne-Diskussion bestimmten, einzu-
bringen, so schien er andererseits nicht die Aufgabe des autonomen,
handlungsfihigen Subjekts zu erfordern. So jedenfalls in der Sichtweise
von Lois McNay (1992), die mit den spiteren Texten einen furn des
Subjekts konstatierte — vom passiven, unterworfenen Subjekt aus Uber-
wachen und Strafen (Foucault 1977) zum selbstbestimmen Agenten der
»Kiinste der Existenz«. Dieses Konzept des Selbst kiame feministischen

118 Siehe dazu die detaillierte Lektiire von Hekman. Interessant ist auch
Hekmans eigener Versuch eines »dritten Wegs«, in dem sie das Konzept
des Symbolischen Interaktionismus der Hintergrundannahmen nutzbar
machen will, siehe zu Konzept und Kritik Kap. IV.3.

119 »Foucault’s notion of »politics as ethics« emphasizes the practice of po-
litical commitment by way of a personal ethos. [...] When politics is con-
nceived in terms of ethos, political movements like femnism are seen as
shared yet open practices or identities that critique reality and work on
its limits without the aid of what Foucault himself refers to as »blue-
prints<. Politics as ethics emphasizes commitment as a critique.« (Tay-
lor/Vintges 2004, 2).

278

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Interessen insofern nahe, als es Subjekte proklamiere, »who are capable
of challenging and resisting the structures of domination in modern so-
ciety« (McNay 1992, 4).'%°

Die Grenzen einer Indienstnahme Foucaults fiir feministische Stand-
punkttheorien wurden aber ebenso schnell sichtbar. So betonte McNay
die Notwendigkeit von Normen, welche den Standpunkt begriinden soll-
ten, und zwar als »safeguard« gegen Machtmissbrauch und Dominanz,
was nicht als unangemessene Forderung an das Individuum miss-
verstanden werden sollte, wie Foucault es bewerte (ebd., 8). AuBerdem
kritisierte sie die dem Ethos unterlegte Rationalitdt als »isolated aesthe-
tic autonomy« (ebd., 180). Anders als Talyor/Vintges erscheint McNay
das Selbstkonzept zu »atomisiert« (ebd.), um zu einer Verdnderung so-
zialer Praktiken zu fiihren.

Schon hier wird deutlich, dass Foucaults Rede von »Freiheitsprakti-
ken« und »Selbstgestaltung« zumindest missverstandlich wirkte und
dass die Asthetik der Existenz nicht einfach zuginglich oder zu integrie-
ren war — schon gar nicht fiir eine feministische Identitdtspolitik, wie
immer sie auch reformuliert ist. Denn nicht nur die Kategorie Gender er-
scheint hochstens am Rande, wie schon de Lauretis (1987) kritisierte.
Auch vorgegebene Normen fiir das Selbst und seine Praktiken, etwa in
Gestalt einer positiven, emanzipatorischen Ethik, lassen sich schwerlich
finden. Das hat feministische Theoretikerinnen aber keineswegs davon
abgehalten, sich auf Foucaults Selbst-Konzepte zu beziehen. Im Folgen-
den mochte den Ansatz von Elspeth Probyn herausgreifen, der es weni-
ger um eine sinngeméfie Umsetzung geht, denn vielmehr um einen stra-
tegischen Umgang mit theoretischen Konzepten. Thre mit Foucault mo-
difizierte Standpunkttheorie ist auch deshalb interessant, weil sie fiir die
im vorigen Kapitel beschriebenen Strategien, Bilder als feministische
Selbsttechnologie einzusetzen, ein weitere Begriindung anbot.

Wie bei den oben beschriebenen Theoretikerinnen ist es auch das
Anliegen von Elspeth Probyn, die pragmatische Forderung nach einem
klaren Standpunkt mit der ethischen Forderung nach diskursiver Plura-
litdt und der Absage an absolute Wahrheiten zu verbinden. In Sexing the
Self (1993) entwarf sie, dhnlich wie de Lauretis und wie Donna Hara-
way, ein Modell konstruierter Standpunkte.'?' Sie fragte nach Maglich-
keiten, ein vergeschlechtlichtes/sexualisiertes Selbst (sexed self) zur Be-
grindung einer feministischen Diskursposition hervorzubringen (Probyn

120 Dariiber, ob sich dieser furn vom unterworfenen zum selbstbestimmten
Subjekt tatsdchlich so bei Foucault findet, wurde vielfach gestritten: Sie-
he zur Gegenposition Kap. IL5, 2. Abschn.; zur Diskussion Hon-
neth/Saar (Hg.) 1993.

121 Zu Ahnlichkeiten und Unterschieden siehe Pritsch 2004.

279

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

1993, 1) und bezog sich dabei explizit auf Foucaults Konzept des kriti-
schen Ethos. Wie bei de Lauretis ist die Selbstkonstruktion als ein kol-
lektiver Prozess gedacht, ohne jedoch ein kollektives Subjekt zum Ziel
zu haben: »[...] the self does not have to stand in for all other blacks,
Jews or Indians.« (ebd., 31). Die Geschlechterdifferenz sollte dabei nicht
vorausgesetzt werden, wohl aber als Erfahrung Eingang finden in die
Subjektform und als solche reflektiert werden. Entsprechend gelte es,
auf zwei Ebenen zu agieren:

»1 do want to insist upon the necessity of bringing together a recognition of the
ontological affectivity of being gendered and an epistemological critique of
the production of that affectivity. This in turn requires that we problematize
and put to work the felt facticity of material social being. In short, that we
privilege the positivity of the experiental within the epistemological project of
articulation.« (Probyn 1993, 168)

Dieser Ansatz, das Positive und das Kritisch-Reflexive zusammenzu-
bringen, leitete Probyn aus Foucaults Hermeneutik des Selbst bzw. aus
dem Konzept der Selbstsorge ab (vgl. Kap. I1.5). Dementsprechend be-
stimmte sie das Selbst als eine Praktik, die als »theoretical articulation«
oder »analytic tool« (ebd., 135) eben die Wirklichkeit durchschneide
(»cut into that real«, ebd.), die es hervorbringe. Probyn bezog sich auf
Foucaults Ansitze, um das autonomen Individuums umzuformulieren zu
einer nicht-individuellen, vielschichtigen Subjektivitdt. Damit war fiir
sie ein dritter Weg gefunden zwischen dem Subjekt als ein vollstindig
determiniertes, das im Sinne Althussers unter den ideologischen Apparat
unterworfen erscheint, und dem authentischen Individuum, zu dem es
keine Riickkehr mehr geben konne (ebd. 134f).

Im Unterschied zu Foucault, aber dhnlich wie in den anderen in die-
sem Kapitel vorgestellten Ansitze, bestimmte Probyn die Produktion
von Bildern als eine privilegierte Strategie, um neue diskursive Positio-
nen zu artikulieren. Dabei steht die kognitive wie imaginidre Kraft von
Bildern im Vordergrund, welche, wie im hermeneutischen Verstandnis
der Metapher (siche Kap. 11.2), sich vor allem durch ihre Briickenfunk-
tion zwischen disparaten Elementen auszeichnet. Das Bild iibte auch bei
Probyn nicht eine reine Reprisentationsfunktion aus, sondern stellte ein
kognitives Werkzeug des Denkens wie der Wirklichkeitskonstruktion
dar: [...] images are not [...] >what I think¢, but rather >what I think with<
or, again, >that by which what I think< is able to define itself.« (Probyn
1993,91)'*. Neben den Moglichkeiten zur Konstruktion betont Probyn

122 Probyn bezog sich auf ein Bild.Konzept von Mich¢le LeDoeuff (1979).
Dabei werden keine Unterscheidungen getroffen zwischen »Begriff«,

280

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

die der Reflexion. Dadurch, dass sich die sozialen Bedingungen der Bild-
produktion selbst ins Bild eingeschrieben hitten, enthielten die Bilder
immer auch ein selbstreflexives Moment. Dariiber wird eine Verbindung
gezogen zwischen dem Diskursiven und dem Sozialen. Probyn entwirft
nun das Selbst als ein solche Bild, das seinen eigenen Reflexionsrahmen
iiber den jeweiligen Blick auf Realitét entwickele:

»Re-figuring the self as an image, we can begin to locate feminist speaking
positions within a tactical use of images as points of view. In this way, the self
works at a discursive level, operating epistemological within various systems
of thought. The self is made to designate and allow for certain configurations
of knowledge to proceed, and concurrently to function at (but not necessarily
indicating a correspondence to) an ontological level. (Probyn 1993, 92)

Zugleich ist das Selbst als eine soziale Realitdt gedacht, die diskursive
Strukturen aufbrechen kénne. Damit ist das Selbst also als ein doppelter
Prozess beschrieben, in dem erfahrungsbezogene Selbstpraktiken quer
zu Wissensdiskursen liegen, wihrend theoretische Praktiken die Koha-
renz des Selbst iiber die Reartikulierung 6ffnen sollen. Das Selbst be-
zeichnet also sowohl die Aktivitdt der »Theorie« wie des »Seins«
(being) als »mode of holding together the epistemological and the onto-
logical« (ebd., 1993, 4).

Probyns Modell zeichnet sich durch eine paradoxe Bestimmung des
Selbst innerhalb und auBlerhalb der Macht aus, dhnlich wie die frithen
feministischen Positionierungen des Weiblichen in Bezug auf das Sym-
bolische als »Ein- und Ausgeschlossene«. Zur Beschreibung dieses
Selbst-Modells bedient sich Probyn des Bildes der Falte, welches sie
Deleuze Foucault-Lektiire entlehnt. Das Selbst erscheint hier als Effekt
einer Verdoppelung, durch die ein Innen als »Faltung« des Aufien ent-
steht. Wahrend Deleuze dieses Bild verwendete, um den topologischen
Charakter von Seinsweisen, die bei Foucault beschrieben werden, zu be-
nennen, setzte Probyn es strikt in Bezug auf den sozialen Kontext ein,
der das Selbst mit sich und seiner Umgebung verbindet:

»Thus the line of the outside is folded, and refolded against the inside along a
series of »optional« practices involved in the relation of self to self and to
selves. As Deleuze argues, >This is subjectification: to bend the line so that it
comes back upon oneself > [...]. The production of subjectification then allows
us to envisage ways of living with ourselves and with others. » (Probyn 1993,
129; Zitat Deleuze 1990, 154)

»Zeichen«, »Metapher« etc. Ich verstehe das Bild hier im Sinne einer
kognitiven Metapher, die Wissen und Wahrnehmung strukturiert.

281

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Insofern dieses Selbst-Konzept jede Dichotomie von innerem Selbst und
sozialem AuBeren durchkreuze, so Probyn, offeriere es nicht nur »a mo-
del of individuation without an individual« (Probyn 1993, 128), sondern
konne auch zu sozialer Transformation beitragen, indem es neue Wege
aufzeige »of experiencing oneself in relation to others« (ebd.).

Die Uberwindung von Subjekt-bestimmenden Dichotomien, wie die
zwischen der Positionierung im Inneren oder im AuBeren hegemonialer
Diskurse, zwischen dem Selbst und dem Sozialen und dem Epistemolo-
gischen und Ontologischen ist Probyns erklértes Ziel. Aber dieser Be-
wegung der Grenziiberschreitungen konkurriert mit der klaren Zweitei-
lung des Selbst in ihrem eigenen Konzept. Die Unterteilung in eine on-
tologische und eine epistemologische Ebene 146t sich auch als Entspre-
chung zur Kantianischen Unterscheidung zwischen dem Bewusstseins-
subjekt und dem empirischen Subjekt lesen. Diese Unterscheidung zwi-
schen einer Sphire der Wissensproduktion und einer der Existenz hatte
Foucault zuriickgewiesen (Foucault 1987a, 1987b). So erscheint denn
auch Probyns Forderung nach Selbstreflexion in Gestalt einer formalen
Norm weitaus voluntaristischer, als in Foucaults Ethos des Selbst, das
weiterhin konstitutiv in diskursive Macht eingebunden bleibt. Bei Pro-
byn dagegen liefern kollektive Praktiken der Selbstreflexion nicht nur
ein verlissliches Bild der Realitit, sondern eréffnen auch Uberschrei-
tungsmoglichkeiten durch »folding of the lines«. Das Bild der Falte, das
urspriinglich strukturelle Prozesse der Subjektivierung bzw. der Macht
bezeichnete, erscheint nun wortwortlich gelesen als individueller (bzw.
kollektiver) Akt der Subjektproduktion.

Doch diese Praktik erscheint bei Probyn nicht allein als misreading,
sondern wird als methodisches Vorgehen speziell fiir einen feministi-
schen Umgang mit Theorien propagiert. Probyn zufolge handelt es sich
um die »Transposition« eines theoretischen Konzeptes »from the status
of a system to that of a point of view oriented theoretical intent« (Probyn
1993, 89).'* Im Vordergrund steht hier nicht die Frage einer »richtigen«
Verwendung von Theorien, sondern die einer pragmatischen Aneignung
und Verortung im sozialen Kontext im Dienste ihrer Verdnderung. Pro-
byn konstatierte eine solche Aneignungsform bei de Beauvoir:

»The trick is to articulate >an involvement in the real< with the reference-point
of a certain philosophical project. Thus, one can argue that de Beauvoir
viewed existentialism from a very localized point and that this point of view
changed the parameters of what she saw. The image is bent, or refracted, by
being tied to the primacy of an involvement in the real. The discursive image
is thus »worked over< by the very materiality it describes.« (Probyn 1993, 89)

123 Zur Transposition siche Kristeva 1974, 60 und Kap. II1.5.

282

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Dieser »Trick« erscheint tatsdchlich magisch: Wie kann das diskursive
Bild »iiberarbeitet« werden »durch die Materialitit, die es beschreibt«?
Auf den ersten Blick konnte die Formulierung auf solche Effekte wei-
sen, wie sie Menke fiir negative Asthetiken beschrieben hatte, namlich
den Bruch von automatisierten Bedeutungen durch die Hervorhebung
der Materialitdt der Darstellung (vgl. Kap. 1.5, 2. Abschn.). Die Selbst-
subversion von Bedeutung ist aber nicht das vorrangige Ziel Probyns, im
Gegenteil erhilt die Materialitit nun eine eigene Uberzeugungskraft als
unbefragbares, evident Faktisches. Entgegen der konstruktivistischen
Herangehensweise erhilt das Bild seine realistische Funktion wieder zu-
gesprochen (wobei in Probyns Modell der Faltung beide Auffassungen,
eine realistische wie eine konstruktivistische, auf zwei verschiedenen
Ebene koexistieren konnen).

Letztlich scheint Probyns Lektiire einer dhnlichen Strategie zu fol-
gen wie die, die fiir de Beauvoir beschrieben wurde: Eine strategische
Lektiire, welche das Bild der Falte einsetzt, um die zunéchst getrennten
Ebenen des Ontologischen und Epistemologischen bzw. nun des Sozia-
len und des Diskursiven zusammenzuhalten. Die Ebenen von Realitit
und Reprisentation, die aus Legitimationsgriinden getrennt werden, er-
scheinen hier mit dem Bild der Faltung wieder in Bezug zu einander ge-
bracht. Damit sind jedoch referenzielle Fehlschliisse (wie fiir die literali-
sierenden Lektiiren beschrieben) vorprogrammiert, insofern Bilder nun
fiir die Realitdt selbst genommen werden, ebenso wie die Refigurierung
von (Selbst)Bildern fiir die unmittelbare Transformation sozialer Ver-
hiltnisse. Wiahrend der instrumentelle Gebrauch von Bildern also ange-
legt ist, Konzepte und Theorien fiir eigene Zwecke zu verwenden, insbe-
sondere, um einen Standpunkt zu kreiern, so riskiert er, ein Verstdndnis
unmittelbarer Realitdt wieder einzusetzen, der als Legitimation des ge-
wihlten Standpunktes dient. Zudem wird suggeriert, und das gilt eben-
falls fiir die Ansétze von de Lauretis und GrofSmal/Schmerl, dass Reali-
tat willentlich durch selbst-erfundene Bilder verdandert werden konne.

7. Selbst-Politik

Zusammenfassend stellt sich die Frage, inwiefern es den feministischen
Ansitzen, die angetreten waren, die Vorstellungen des scheinneutralen,
autonomen Subjekts zu unterlaufen bzw. ihnen etwas entgegenzusetzen,
gelungen ist, die unproduktiven Polarititen zu vermeiden oder aufzulg-
sen, durch welche die Problematik des Subjekts in Erscheinung trat. In
der bisherigen Arbeit hatte ich drei Problematisierungen oder Dilemmata
des Subjekts hervorgehoben: Erstens die absolute Bestimmung von

283

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Mangel oder Sein, die das »ganze« Subjekt unter Unterwerfung des an-
deren privilegiert, zugleich aber mit dem Leiden an der Mangelhaftigkeit
verbunden ist; zweitens die Verwendung unterschiedlicher &sthetischer
Strategien, die verschiedenen Sprach- und Erkenntnismodellen angeho-
ren, sowie drittens die ethische Gegeniiberstellung von Asthetik und Po-
litik und deren Mdoglichkeiten, partikulare bzw. universale Anspriiche
ein- bzw. aufzulosen. Diese sollen nun nochmal in Augenschein genom-
men werden: Zunidchst geht es um die Frage nach der Subjektvorstel-
lung, dann um die Frage der &sthetischen Strategie und das Verhiltnis
von (literarischer) Sprache und politischer Zielsetzung, die schlielich
auf das Représentationsdilemma »zwischen Be- und Entnennung« zuge-
spitzt werden soll.

Generell hat sich gezeigt, dass &sthetische Strategien im feministi-
schen Kontext eine wichtige Rolle spielten, sowohl fiir Strategien der
Selbst-Setzung als auch fiir die der Verschiebung vorgegebener Repri-
sentationsformen. Dabei erschien das Verhéltnis von »Text« und »Lese-
rin«/»Autorin« von Beginn an als gespalten — ein Befund, der nicht nur
fiir die Literaturwissenschaftlerinnen der 70er Jahre galt, sondern der im
Rahmen des Projekts, eine »weibliche« Literaturgeschichte zu erstellen,
ebenfalls fiir schreibende Frauen quer durch die Jahrhunderte konstatiert
wurde. Theoretisch wurde daraus die Konsequenz eines doppelten Vor-
gehens gezogen, das sich affirmativ auf ein weibliches Subjekt bezog,
negierend auf geschlechterhierarchische Strukturen des Symbolischen.
Diese Strategie wurde unter die Leitbegriffe von »negativer Theorie und
positiver Politik« (de Lauretis 1993) gefasst oder »negativer und positi-
ver Hermeneutik« (Schweickart 1996, dhnlich auch Showalters Unter-
scheidung von Feminist Critigue und Gynocritics 1979) oder die Ein-
teilung in »Defiguration« und »Refiguration« (Vinken 1992).

Die Begriffe »positiv« und »negativ« werden jedoch zuweilen irre-
fithrend gebraucht, insofern sie sich, wie im vorangegangenen Kapitel
deutlich geworden sein sollte, auf verschiedene Ebene beziehen. Des-
halb zunichst noch ein Wort dazu: Zum einen werden sie in Bezug auf
eine dsthetische Strategie auf formaler Ebene verwendet: »Positiv«
meint hier ein Verstdndnis von Text als Spiegel des Wirklichen, Schrei-
ben als Realitdtsvergewisserung, was mit einem bestimmten Subjektmo-
dell gekoppelt ist, ndmlich das der integralen Ganzheit, in dessen Dienst
der Text steht (Greiner-Kemptner 1994). »Negativ« meint eine Schreib-
strategie der dsthetischen Moderne, die sich mittels paradoxer, frag-
mentarischer u.a. Mittel negierend auf ein Verstdndnis von kohérenter,
auf logischen Strukturen beruhender Wirklichkeit bezieht sowie auf die
Vorstellung der unmittelbaren Abbildbarkeit in Sprache. Irritiert werden
soll hier das »automatische Verstehen« (Menke 1991), allerdings, um

284

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

auf einer Tiefenebene die briichige Beziehung des (fragmentierten) Sub-
jekts zur (fragmentierten) Wirklichkeit aufzuheben (vgl. Kap. 1.5). Als
dritte dsthetische Beziehung zwischen Subjekt und Wirklichkeit hatte
ich die dekonstruktive angefiihrt, mittels derer eine Verwobenheit zwi-
schen Ich und Welt thematisiert werden kann (wiederum negativ), die
auf der Anerkennung und Affirmation heterogener Prozesse (des Unbe-
wussten, des Anderen) basiert.

Zum anderen beziehen sich »positiv« und »negativ« auf politisch-
ethische Beurteilungen auf der Inhaltsebene. Sie sind das Ergebnis ideo-
logiekritischer — also nicht dsthetischer — Lektiiren, in denen femi-
nistische Vorstellungen eines weiblichen Selbst oder Subjekts affirmiert,
als »ménnlich« oder »patriarchal« bewertete Vorstellungen von Frau
und Weiblichkeit hingegen kritisiert wurden. Insofern etwa die von de
Lauretis angefiihrte »negative Theorie« im Feminismus auf eine entlar-
vende, kritische Lektiire abzielte (also im allgemeinen Sinn auf eine Be-
deutungs-destruierende), kann sie sehr wohl positiv sein, wenn sie wei-
terhin ein Abbildverhiltnis zwischen Text und Wirklichkeit annimmt.
Die Bedeutungsebenen miissen jedoch nicht in Widerspruch zueinander
stehen: So favorisierte etwa Showalter in ihren Gynocritics (1979) posi-
tive Weiblichkeitsmodelle, die mit einer affirmativen, realistischen
Schreibweise einhergehen.

Komplementare Repriasentationsformen:
Subjekt und Schrift — Weiblichkeit und Mannlichkeit

Die Lektiiregeschichte des weiblichen Subjekts der 1970er/80er Jahre,
wie sie in den vorangegangenen Kapiteln erzéhlt wurde, zeigt sich in
groBBen Teilen als eine komplementidre Erzdhlung zum traditionellen —
nicht markierten, aber minnlich gedachten — Subjekt (dargestellt in Teil
I und II dieses Buches): Die Entwicklungsgeschichte des modernen Sub-
jekts mit seiner Ambivalenz einer zwischen Korper und Geist, Ich und
Welt gespaltenen Verfasstheit und dem Wunsch nach Ganzheit (vgl.
Kap. 1.4) bot die Voraussetzung und den Ansatzpunkt fiir feministische
Bestimmungen des Weiblichen. Als das Andere sollte es in phantasmati-
scher Weise dieses Begehren nach Vollkommenheit befriedigen — sei es
in der Reprisentation von Natur, in idealisierter Ganzheit oder Mangel-
haftigkeit. Die Frage nach dem Status dieses Anderen, nach dem Ver-
hiltnis von Représentation und Représentierten sowie die nach dem
Ausweg aus den als Zwang empfundenen Darstellungsformen bildete
den Hauptantrieb feministischer Theoretikerinnen. Schon de Beauvoir
beschrieb die Zuweisungen an das Weibliche als ein Konstrukt, welches
das ménnliche Subjekt stiitzen sollte (ohne diese Subjektform allerdings

285

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

in Frage zu stellen). Die Dynamik des »Alles oder Nichts« erschien so
nicht allein bestimmend fiir das Subjekt, sondern prigte die Geschlech-
terdifferenz. Im Gegenzug wurde die geschlechtliche Bestimmtheit des
Subjekts in dieser Dynamik lesbar.

In seinem positiven Entwurf — das Subjekt als sinnhaftes Zentrum
der Welt — gab es fiir die fritheren feministischen Ansétze keinen ent-
sprechenden Ausgangspunkt; hier wurde der »Tod« (oder die »Tétung«)
des Weiblichen der komplementire Bezugspunkt. Die theoretischen und
praktischen Bemiihungen zielten jedoch auf den Entwurf eines weibli-
chen Subjekts, welches eine entsprechend zentrale Funktion einnehmen
sollte. Die positiven Subjekt-Konstrukte zielten auf zwei zentrale Funk-
tionen des traditionellen Subjekts, ndmlich die Absicherung von Repri-
sentationen, insbesondere von Selbstreprisentationen, also die Autor-
funktion, sowie generell die Vermittlung zwischen Ich und Welt zur
Selbstkonstituierung (siehe Kap. 1.5). Die jeweilige Ausgestaltung be-
schriinkte sich jedoch nicht auf die bloBe Ubernahme des Bewusstseins-
oder Handlungssubjekts. Mit dem nun konstitutiv vergeschlechtlichten
Subjekt steht an prominenter Stelle das situierte Subjekt, das unter ideo-
logiekritisch-materialistischen Vorzeichen entworfen wurde. Das weib-
liche (oder ménnliche) Subjekt sollte nicht als ein vom Kontext abgelds-
tes, rationales und universales Bewusstseinssubjekt verstanden werden,
sondern als ein partikulares, in einem soziohistorischen Kontext situier-
tes Korper- und Erfahrungsubjekt. Der nicht-autonome Zustand er-
scheint nicht mehr als Bedrohung, sondern als konstitutiv fiir das Sub-
jekt. Im Kontext der Literaturwissenschaft diente das situierte Subjekt
als Grundlage fiir die Konstrukte der weiblichen Leserin bzw. Autorin
(und abgeleitet, der weiblichen Schreibweise) (Schweickart, Showalter,
Biirger). Wiahrend hier die Absolutheit des Subjekts plausibel tiber die-
Einbettung in den sozio-kulturellen Kontext relativiert wurde, konnte ein
iiberlegener Wahrheitsanspruch nun aber gerade nicht mehr begriindet
werden. Das weibliche Subjekt wurde entsprechen als ein Konstrukt er-
kannt, und sollte dann unter dieser Einschrankung zum Einsatz kommen
(die »Hypothese Frau« bei Showalter, dhnlich auch Modleski, Miller,
bis hin zur bewussten metaphorischen Konstruktion bei GroBmalf/
Schmerl). Foucault gab hier weitere Impulse zur Verkniipfung von Indi-
viduum und Politik unter dem Vorzeichen von Pluralitit auf einer dis-
kursiven Ebene (Kap. I11.6).

Einen anderen Weg wihlten Cixous, Irigary und Kristeva, die das
Leiden am Mangel als selbstgeschaffenes Produkt minnlicher Herr-
schaftsanspriiche denunzierten. Dem wurde eine andere, weiblich (bzw.
semiotisch) geprégte Struktur des Symbolischen entgegengehalten, {iber
die Frauen zu weiblichen Identifizierungen kommen sollten. Das Ideal

286

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

der Ganzheit und Autonomie wurde abgeldst durch das des FlieBens, der
Verbundenheit, des Prozesshaften, durch das Herrschaftsbeziechungen
vermieden werden sollten. Auch unter dieser Perspektive von Weiblich-
keit als Differenz wurde die Rolle des Kollektivs aufgewertet als pro-
duktives, subjektivierendes Moment, welches die Vorstellungen der
strikten Indivdualitét relativierten. Aber bereits zu Beginn der 1980er
Jahre wurde bezweifelt, dass das Symbolische unter Beibehaltung der
strikten Geschlechterdifferenz, durch die es strukturiert ist, tatsichlich
verandert werden konne (Silverman 1983). So erschien das weibliche
Imaginire als eine pure Setzung, welche die Geschlechterdifferenz, statt
sie aufzuldsen, nur verstirke.

Im Unterschied zum traditionellen Subjekt erschien weibliche Sub-
jektivitat nicht als gegenwirtiges, sondern galt in den besprochenen
Entwiirfen entweder als ein Zukunftsprojekt (v.a. de Beauvoir, Millett,
Fetterley, Irigaray, de Lauretis, Cornell) oder aber als Vergangenheits-
spur, die erst entziffert werden musste (v.a. Showalter, Weigel, Biirger).
Damit erscheint sie immer schon als Konstrukt, als etwas, das es zu re-
konstruieren bzw. zu konstruieren und zu setzten gilt. Im Unterschied zu
den thematisierten nicht-feministischen Ansdtzen wurde dieser Set-
zungscharakter nicht notwendigerweise als Subjekt-dezentrierend ver-
standen, sondern als ein kollektiver, politischer Akt und damit als Vor-
aussetzung fiir die angestrebte Subjektivitit (inbesondere de Beauvoir,
Schweickart, de Lauretis).

In seiner negativen Konnotation — das Subjekt als vorgegebene, ein-
engende Form — entsprachen sich feministische wie nicht-feministische
Bewertungen: Sowohl den fixierenden Status des Subjekts als auch den
des weiblichen Nicht-Subjekts galt es zu iiberwinden bzw. aufzulosen.
Wihrend fiir die nicht-feministische Représentationskritik der Begriff’
(des Bewusstseins-Subjekts) zum Ausgangspunkt der Dekonstruktion
wurde (Kap. I1.1), lautete der feministische Ausgangsbefund, dass es fiir
»Frau« oder »Weiblichkeit« einen Begriff gar nicht gébe, der etwas Ei-
genstandiges bedeuten wiirde. Stattdessen erschienen sie immer schon
als Metapher (111.5). Die Reprisentationsfunktion von Weiblichkeit, eine
Metapher fiir Mannlichkeit darzustellen, hatte schon Millett in ihrer
wortlichen, »untheoretischen« Lektiire von Literatur erkannt. Mit der
Zuwendung zu Poststrukturalismus und Psychoanalyse konnte dieser
Befund theoretisch untermauert werden (Felman u.a., Kap. IIL.5). Zu-
nichst galt eben diese Metaphoriziit als Mangel des Weiblichen, ndm-
lich als Mangel an authentischem weiblichen Sein. Diese wirkméchtige
Vorstellung motivierte die feministische Kritik zu den oben genannten
positiven Reprisentationsformen, seien es konkrete Frauen-Darstellun-
gen (von Millett bis Schweickart), Gegenentwiirfe weiblicher Differenz

287

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

(von Showalter bis Irigaray) sowie Verortungsansitze (Weigel, de Lau-
retis). Thnen gemeinsam ist das Anliegen, sozusagen »hinter« einer ver-
deckenden Représentation eine angemessenere Seinsweise oder, in rela-
tivierter Form, bessere Existenzformen aufzudecken oder zu ermdogli-
chen.

Eine weitere Strategie im Umgang mit der Metaphorizitit des Weib-
lichen bestand darin, mittels Umwertungen die Spiegelfunktion der Me-
tapher fiir eigene Zwecke nutzbar zu machen (GroB3maB, Kap. I11.6). Das
erwies sich jedoch in dem Mafle als zu kurz gegriffen, als die Représen-
tationsfunktion des Weiblichen, insbesondere des weiblichen Korpers,
auf struktureller Ebene nicht in Betracht gezogen wurde. Umwertungen
rein auf der inhaltlichen Ebene erschienen als wenig vielversprechend,
da sie die Gleichsetzung von Weiblichkeit und Signifikant nicht antas-
teten (Eiblmayr, Weigel).

Die Weiblichkeitsmetapher reiht sich ein in die generelle Spiegel-
funktion der Metapher fiir das Subjekt, wie sie von Konersmann be-
schrieben wurde (Kap. II.2.). Zugleich wird dariiber die geschlechtsspe-
zifische Hierarchie des Spiegel-Mechanismus«< deutlich, die bei Koners-
mann unbeleuchtet blieb. Denn wihrend die Eigenschaften der Metapher
zur Bestimmung des Subjekts herangezogen wird — semiotisch gespro-
chen werden die Signifikate »Uneigentlichkeit«, »Vieldeutigkeit«, »In-
stabilitdt« auf das Subjekt iibertragen —, so verlduft es bei »Weiblich-
keit« andersherum: sie wird zum Signifikanten, zum Bedeutungstrager
eben dieser Signifikate. Die Ubertragung geschicht also auf einer ande-
ren Ebene.

Als Strategie gegen die fixierende Festschreibung wurde in der femi-
nistischen Dekonstruktion, analog zur nicht-feministischen, auf die
selbstdekonstruktiven Verfahren der Schrift gesetzt: Metonymie, Allego-
rie, Travestie galten als Reprisentationsformen, durch die Weiblichkeit
als (Selbst-)Differenz artikulierbar wurde (Kap. II1.5.). Die Bestimmung
als nicht-fixierende Trope war das Gegenmodell sowohl zum »phallogo-
zentrischen« Subjekt-Begriff als auch zur (als bedeutungsfixierend ver-
standenen) Metapher. Unter dekonstruktiven Vorzeichen verschob sich
die Ebene des Seins zu einer der sprachlichen Représentation, aus dem
Mangel an Sein wurde ein Mangel an Eindeutigkeit (Felman), der
schlieBlich als unhintergehbar fiir alle Bedeutungsbildung, also auch fiir
die der Geschlechterdifferenz, gesetzt wurde (auch Menke, Vinken u.a.).
Die soziale Situierung wich hier einer referentiellen Verschiebung, das
Modell der Verortung dem eines seriellen Prozesses fortlaufender Be-
deutungssetzungen und -Verschiebungen. Ausgewiesen als Travestie
(Felman) oder Prosopopdie (Menke) sollte Weiblichkeit als ein Akt der
Bedeutungssetzung sichtbar werden. Daran, was zuvor als das grundle-

288

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

gende Dilemma empfunden wurde, dass Weiblichkeit ndmlich als Signi-
fikant beliebigen Bedeutungszuschreibungen ausgesetzt war, #nderte
sich dadurch gerade nichts; eine irgendwie geartete Verfiigungsgewalt
unter feministischem Vorzeichen war erst recht nicht in Sicht.

Zudem blieb der Status der weiblichen Differenz uneindeutig: Er-
schien sie zum einen als Verfahren der Bedeutungskonstitution, wurde
sie zum anderen in Verbindung mit Existenzweisen von Frauen ge-
bracht. Symptomatisch fiir die Unentschiedenheit ist der Kommentar
von Barbara Vinken, der hier in Bezug auf »weibliche« bzw. »maénnli-
che« Arten des Lesens Unterschiede und Ahnlichkeiten behauptet:

»Wihrend es klar sein sollte, daf es sich bei der minnlichen oder weiblichen
Variante des Lesens nicht um biologische Beschreibungen handeln kann, weil
einige Ménner >wie Fraueng, die meisten Frauen aber >wie Ménner« lesen, so
ist doch wichtig, da3 Frauen und Ménner kein gleichartiges Verhiltnis zur
Differenz haben, die es zu lesen gibt.« (Vinken 1992, 17)

»Weiblich« wie »ménnlich« bezeichnen bestimmte Verfahrensweisen,
und zwar die Aufmerksamkeit fiir Differenzen in der dekonstruktiven
(»weiblichen«) Lektiire und deren Vernachlidssigung in der reprisentati-
onslogischen, auf Referenzen bezogenen (»ménnlichen«) Lektiire. Zu-
gleich wird eine zuvor kritisierte referentielle Lektiire von »Ménnern«
und »Frauen« in Bezug auf die weiblich konnotierte Differenz nahege-
legt, der konkrete Bezug aber offen gelassen.

Dass zumindest in feministischen und nicht-feministischen Lektiiren
unterschiedliche Interessen vorherrschend waren, ist jedoch offenkun-
dig. So diente die Dekonstruktion des traditionellen (Bewusstseins)Sub-
jekts zundchst unterschiedlichen Zielen, wie auch Bossinade feststellte:
»Wihrend das verschwindende Universalsubjekt die unterdriickte poeti-
sche Eigendynamik des Textes freigeben soll, stellt das erscheinende
Subjekt »Frauc« das Verdringte eines androzentrischen Dichterkonzepts
dar.« (Bossinade 2000, 143). Die beiden Elemente Text (im Sinne von
Schrift) und Weiblichkeit konvergierten in eben jenem Begriff der »Dif-
ferenz«, die unter poststrukturalistischen Vorzeichen textuelle wie se-
xuelle Differenzen umfasste bzw. gleichsetzte (vgl. Moi, Barthes). Eben-
so nidherten sich »Textkorper« und »weiblicher Kérper« an bzw. fielen
auf prekdre Weise zusammen (Cixous, Weigel).

Waihrend die Polaritdt von Subjekt und Schrift auch die Geschlech-
terdifferenz stabilisiert, so bedeutete interessanterweise die Dekonstruk-
tion des Subjekts noch nicht automatisch die Dekonstruktion der Ge-
schlechterrepriasentation. Vielmehr schien sich aufs Neue Weiblichkeit
mit der Reprisentationsform als solcher (Schrift, Metapher, Metonymie

289

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

bzw. dem Zeichenkorper allgemein) zu verbinden, wie Weigel (1989)
kritisierte. Problematisch an dieser Lesart war zwar die Tendenz zur
Verdinglichung, mit der die Gleichsetzung wortlich genommen und das
angestrebte Uneigentliche als Eigentliches erneut fixiert wurde, so dass
diese Wendung lediglich als ein Austausch von Charakteristika, nicht
aber als strukturelle Verdnderung in den Blick kam. Eben die strebte
Derrida mit seiner strategischen Sexualisierung von Sinngebungsprozes-
sen an: Das Minnliche, »Phallogozentrische«, wurde dafiir mit dem
Subjekt und der Setzung von hierarchischen Gegensitzen in einen Zu-
sammenhang gebracht, das Weibliche dagegen mit différance und Beja-
hung, so dass es als Name fiir den Nachweis fungierte, »dal und inwie-
fern diese Entgegen-Setzung von dem abhingt, was wie herabsetzt und
abwertet [...], um sich so als bloe Parade oder Fiktion der Herrschaft zu
erweisen.« (Bennington 1994, 222f).

Nichtsdestotrotz bleibt die Wahl der Benennung ambivalent. Denn
die intendierte Verunsicherung des philosophischen Diskurses durch das
»Aufpfropfen« von Wortern aus dem »sexuellen Register« (Bennington/
Derrida 1994, 233) erweist sich als eine wiederholte Vergeschlechtli-
chung. Zwar verweist sie einerseits die auf die durch die Geschlechter-
differenz strukturierten Machtverhdltnisse und den Setzungscharakter
von »weiblich« und »minnlich«, andererseits kann sie jedoch das Pro-
blem des Reprisentationalismus nicht auflésen: Die Benennung des Un-
nennbaren als weiblich. Die von Bennington hinzugefiigte Erlduterung,
eine solche erneute Bedeutungsfixierung durch Metaphorisierungen sei
nun mal im dekonstruktiven Verfahren nicht auszuschlieBen, wolle man
nicht erneut in phallogozentrische Strukturen verfallen (ebd., 233f), er-
scheint unbefriedigend. Denn was mit der hierarchischen Umwertung
von Weiblichkeit aus dem Blickfeld gerit, ist der Pol der Ménnlichkeit:
Ist das Subjekt einmal dekonstruiert, scheint Méannlichkeit aus dem Re-
présentationssystem herauszufallen.

Wenn Weiblichkeit zu Schrift verschoben wird, was also passiert mit
dem Minnlichen auf der Subjektseite? Zunéchst hat es den Anschein, als
ob mit der Umkehr der Hierarchie, mit der das Weibliche nicht mehr als
untergeordneter Gegenpol zum ménnlichen Subjekt betrachtet wird, son-
dern in der verdrangten Gestalt der différance zur Bedingung der Sub-
jektkonstitution wird, der Einsicht in den relationalen Charakter des Ge-
schlechts Rechnung getragen wiirde: »Tatsédchlich gibt es kein »fiir sich
sein< in der Reprédsentation der Geschlechter — fiir beide eine nar-
zifitische Krankung, heiflt es zur Reprisentationsproblematik bei Scha-
de (1987, 243). Die Frage nach dem Minnlichen aber gibt Ritsel auf.
Denn wihrend das Weibliche fortgesetzten Metaphorisierungen unter-
liegt, die jedoch alle im Feld moglicher Artikulations- und Dar-

290

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

stellungsformen verbleiben (Schrift, Rhetorik, Prosopopdéie etc.) sollte
das méannlich konnotierte Subjekt dem Entzug von Bedeutung ausgesetzt
werden. Das heifit, sobald die metaphorische Verfasstheit des Mannli-
chen und die geschlechtliche Verfasstheit des Subjekts in den Blick
kam, ging es darum, Bedeutung abzuziehen und Remetaphorisierungen
wo moglich zu unterbinden. Remetaphorisierungen des Subjekts in
Form des »Projektils« bei Derrida oder des »Hohlraums«, der »Leer-
stelle« bei Foucault sind Minimalbestimmungen, die das Subjekt auf die
pure Moglichkeit eines Ortes/Raumes reduzieren, um der Alternative
von Sein und Mangel zu entgehen (vgl. Kap. II. 4 + 5.). Damit wird der
Signifkant »Subjekt« also seiner Signifikate entleert, iibrig bleibt der
»reine« Signifikant als materielle Grundlage von Bedeutungsmdoglich-
keiten. Auf diese Weise erscheint das Subjekt (bzw. das, was von ihm
ibrig geblieben ist) zundchst entsexualisiert, eine irgendwie geartete
Minnlichkeit wird damit ins Auferhalb der Signifikationsprozesse ver-
wiesen.'** Andererseits erinnert nun genau diese Formulierung an La-
cans Bestimmung des Phallus (der »Signifikant ohne Signifikate«, vgl.
Kap. I.3). Zwar steht dieser fiir den phantasmatischen Charakter von
Geschlechtsidentitdt wie Symbolisierungen generell, 148t aber in dieser
Allgemeinheit zweifelhaft, dass eine Ent-Genderung sowie die Abwei-
sung der Mangelstruktur gelingen konnte.

Damit wiederholt sich also die von Peter Biirger beschriebene Struk-
tur des »alles oder nichts« — allerdings nicht fiir das Subjekt per se, son-
dern fiir Ménnlichkeit: AuBlerhalb einer sinnbegriindenden Universalitét
scheint es zwar noch einen Raum fiir Subjektivitdt, nicht aber einen
sprachlichen Ort fiir »das Méannliche« zu geben. »Das Weibliche« hin-
gegen erscheint weiterhin der Vervielfachung seiner Signfikate unter-
worfen, welche zwar fixierte Bedeutungsbindungen verunsichern, aber
letztlich nicht aufzul6sen vermoégen, wohl aber weiterhin Unnennbares
verkorpern.

Eine Alternative zur Opposition von (méinnlichem) Subjekt und
(weiblicher) Schrift fand sich zum einen in Kristevas »Subjekt in Pro-
zess«, in dem durch die Schrift eine Subjektivierung in Aussicht gestellt
wurde, und zwar sowohl fiir Frauen als auch fiir Ménner. Allerdings er-
schienen auch hier die Singnifikationsprozesse vergeschlechtlicht (Kap.
I11.5). Ein weitere Alternative bestand in Foucaults Konzept der »Prakti-
keng, die sich dadurch auszeichnen, dass sie in und durch bestehende
Diskurse wirksam werden, ohne als solche schon vergeschlechtlicht zu
sein (Kap. I1.5).

124 Zwar beldBt die von Derrida favorisierte »Als«-Struktur des Verstehens
den Status in der Schwebe, aber »Minnlichkeit als etwas« kommt hier
nicht vor.

291

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Einen vollstindig anderen Weg wihlte schlielich Elisabeth Bronfen
in ihrer umfangreichen Untersuchung Das verknotete Subjekt (1998), die
hier nicht unerwéhnt bleiben soll. Im Stile eines essai fleuve ging sie der
Hpysterie in der Moderne (so der Untertitel) nach und kommt dabei zu
einer Umkehr des codifizierten Bildes von Tod und Mangel des Sub-
jekts. Der Nabel, und mehr noch die unterschiedlichen »Verknotungen«
des Subjekts weisen auf seine konstitutive Mangelhaftigkeit, Verwund-
barkeit, Fehlbarkeiten und schlieBlich Tod. In der Hysterie werde nun
genau das ausgestellt (Bronfen 1998, 20); sie erscheint insgesamt als In-
stanz, welche die phallische Macht dekonstruiert und ablost. Unter die-
sem Vorzeichen treten nun auch ménnliche Figuren im Text auf. Die
Hysterie erscheint nicht mehr als »Frauenkrankheit«, sondern als Grund-
konstante abendlandischer Kulturgeschichte.

Asthetische Strategien: Ein anderes Schema

Im Kontext der betrachteten feministischen Literatur lieBen sich ver-
schiedene &sthetisch-politische Strategien erkennen, deren unterschiedli-
che Aspekte ich hier zusammenfassen mochte. Die entsprechenden é&s-
thetischen Strategien folgten dabei zwar den Modellen, wie sie in Teil 1
beschrieben wurden, das heif3t, auch sie lassen sich als affirmativ, nega-
tiv oder dekonstruktiv beschreiben. Allerdings gehen sie nicht ganz dar-
in auf, sondern nehmen unterschiedliche Zwischen- oder Doppelstellun-
gen ein — oder ndhern sich gar ihrem Gegeniiber an —, wie im Folgenden
noch einmal zusammenfassend dargestellt werden soll. Das daraus ent-
stehende Schema feministischer Schreibweisen soll weder als vollstén-
dig, noch als chronologisch verstanden werden, sondern als eine Liste
von durchgingigen Strategien, die sich in zeitlich und theoretisch ganz
unterschiedlichen Texten auffinden lassen. Es handelt sich also eher um
ein Raster von Merkmalen, als um ein vollstindiges Modell. Damit un-
terscheidet es sich von anderen Versuchen, dsthetische Strategien im
feministischen Kontext zu sortieren, wie ich im Folgenden kurz skizzie-
ren mochte, bevor ich mein eigenes Schema vorstelle.

Darstellungen dsthetischer Strategien im Kontext feministischer An-
sidtze gehen zumeist chronologisch vor, hdufig verbunden mit einer Un-
terscheidung nach theoretischen Vorgidngern oder Schulen (wie marxis-
tische, ideologiekritische, psychoanalytische, dekonstruktive, diskursan-
alytische etc.). Sie geben einerseits einen guten Uberblick, greifen ande-
rerseits notwendigerweise zu kurz, wenn bestimmte Phdnomene nur ei-
ner »Phase« zugeordnet werden, lediglich als Gegentiberstellung (»ideo-
logiekritische vs postmoderne«) gebraucht oder aber Verkniipfungen

292

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

und Zwischenformen nur in Bezug auf ihre theoretische Unvereinbarkeit
gesehen werden (etwa bei Osinski 1998).

Explizite Versuche einer Typologisierung von Schreibweisen mit
feministischem Anspruch wurden von Christine Garbe (1992) und Sabi-
ne Wilke (1996) unternommen. Beide bezogen sich auf konkrete Rezep-
tions- bzw. Produktionsweisen literarischer/dramatischer bzw. philoso-
phischer Texte: Garbe entwickelte ihre Typologie anhand der feministi-
schen Rezeption von Rousseau. Sie unterscheidet zwischen folgenden
Strategien: »Entliterarisierung als Kampfstrategie« (entspricht den /lite-
ralisierenden Lektiiren, s.u., ist aber begrenzt auf die frithe feministische
Kritik), ideologiekritisch-hermeneutischen Verfahren, psychoanalytisch-
en Lektiiren von Frauenbildern als Ménnerphantasien, wobei psychoana-
lytische Kategorien in ideologiekritischer Weise gebraucht werden
(Garbe 1992, 24) (entspricht dem, was ich unter Mimesis bzw. Mythen-
lektiire gefasst habe) sowie poststrukturalistische Lektiiren (Schuller und
Garbes eigener Ansatz, den sie allerdings in einen hermeneutischen Be-
zugsrahmen stellt, ebd., 34) und schlieBlich der Gender-Ansatz, mit dem
die Geschlechterdifferenz befragt wird.

Wilkes Modell dagegen fragt nicht nach unterschiedlichen Deu-
tungspraktiken desselben Textes bzw. Autors, sondern nach unterschied-
lichen feministischen Strategien, die unter ihrer Ahnlichkeit oder Auf-
nahme einer theoretischen Schule, niamlich der Kritischen Theorie Ad-
ornos und Marcuses bzw. allgemeiner marxistischer Theorie, betrachtet
werden. Sie unterscheidet zwischen »negativen« Strategien (Kristeva),
»topographischen Lektiiren« (Weigel) sowie »mimetischer Lektiire« (Ir-
igaray). Diese Typologie ist mit einem explizt politischen Ziel verbun-
den, nidmlich anhand der untersuchten Anétze einen materialistisch-
sozialistischen Feminismus zu reformulieren ( Wilke 1996, 26).

Die in diesem Buch vorgenommene Aufarbeitung feministischer
Lektiirestrategien geht anders vor, insofern sie um die Subjekt-Proble-
matik arrangiert ist, ein groeres Textkorpus umfasst und etwas andere
Schwerpunkte setzt. Die Unterscheidung zwischen »ideologiekritisch-
en«, »poststrukturalistischen«, »psychoanalytischen« etc. Ansétzen fiihr-
te regelmdBig zu der Kritik, dass sie sich nicht zusammenfiigten. Meine
Betrachtung dagegen fragt nach strategischen Elementen, die in unter-
schiedlichen Texten vorkommen, und nicht nur einzelnen Autorinnen,
Zeitphasen oder Theorien zugeordnet werden konnen. Auf diese Weise
sollen Uberschneidungen und Kombinationsformen in den Blick kom-
men.

Ideologiekritische Mythenlektiire: Die Lektiire von Weiblichkeits-
darstellungen als kultureller Mythos wurde von de Beauvoir modellbil-
dend vorgefiihrt. De Beauvoir beschrieb mythische Bilder zwar als wir-

293

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

kungsméchtige Medien der Subjektivierung, empfahl selbst aber keine
asthetische Strategie als Ausweg aus der Positionierung von Frauen in
der Position des Anderen, der Natur und der Immanenz. Im Gegenteil
erscheint die Qualitidt der kiinstlerischen Produktion bei ihr abhingig
von der sozialen Position, nur von einer starken Position aus konnten
wirkungsmichtige Mythen und Bilder geschaffen werden (de Beauvoir
1968, 667). Entsprechend ging fiir de Beauvoir von &sthetischen Strate-
gien als solche kein emanzipatorisches Versprechen aus. Literatur, wie
Kiinste allgemein, fungieren in ihrem Text als Abbild der Kulturge-
schichte, die dariber Auskunft geben, wie weit das, was de Beauvoir als
die Emanzipation der Menschheit zur Freiheit betrachtete, insgesamt vo-
rangeschritten sei.

Das Gundschema dieser Mythenlektiire — Kritik an der ideologisch-
en Reprisentation von Frau und Weiblichkeit, verbunden mit einer af-
firmativen Haltung gegeniiber einem anderen, »positiven« Weiblich-
keitsbild — zieht sich, wenn auch mit unterschiedlichen Schwerpunkten
und mit differierenden &sthetischen und politischen Strategien verbun-
den, durch alle bislang dargestellten Ansétze. Das eher den fritheren
Texten zuzuordnende Anliegen stellt das Bemithen um eine weibliche
Subjektivierung dar, die sich als Strategie der Aufwertung weiblicher
Autorinnen gegeniiber minnlichen Autoren zeigte (Fettereley, Rich,
Showalter, Biirger) und in die Frage einer genuin weiblichen Asthetik
miindete. Diese sollte als Differenzqualitit und als addquate Artikulati-
onsform weiblicher Erfahrungen (Biirger, Schweickart) bzw. einer weib-
lichen Form des Begehrens (Cixous, Irigaray) postuliert werden.

Zum Problem wurde in den ideologiekritsch ausgerichteten Lektiiren
insbesondere der Wahrheitsanspruch, der in dem Urteil tber falsche
Frauenbilder impliziert war, aber nicht tiberzeugend begriindet werden
konnte. Die Grundlage der eigenen Aussageposition wurde fraglich, da
sie liber eine strikte Abgrenzung konstruiert war, aber in ihrer Differenz
letztlich nicht zu legitimieren war (Schweickart u.a. Standpunkt-An-
sdtze). Ebenso die inhaltlich zugrunde gelegten MaBstébe, die sich als
ein beschrianktes Weiblichkeits- und Emanzipationsideal erwiesen. Zu-
dem wurde zwar eine sozialisierende Funktion von Literatur behauptet,
es konnten jedoch keine iiberzeugenden Malistébe fiir die Bewertung
von literarischen Représentationen ausgemacht werden, so dass die Wir-
kung letztlich in simplifizierender Weise auf die Autorintention zuriick-
gefiihrt wurde.'”® Stattdessen gingen inhaltliche mit #sthetischen MaB-
stiben einher: Dem Ideal authentischer, »ganzer« Weiblichkeit galt eine
realistische Schreibweise als Norm (Showalter, Biirger).

125 Vgl. dazu auch Weigel 1989, 199, Garbe 1992, 22.

294

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

Zum anderen wurde die Mythenlektiire als der kritische Aufweis der
symbolischen Verankerung von Geschlechter-Mythen weitergefiihrt als
grundlegende Frage nach Reprisentationsweisen und den Moglichkeiten
ihrer Verdnderung in der mimetischen Lektiire (s.u.).

Eine besondere Form positiver Strategie stellen literalisierende Lek-
tiiren dar. Sie setzen durch das wortliche Lesen die dem Asthetischen
zugeschriebene Literarizitit aufler Kraft, die sich gerade durch Doppel-
deutigkeit und Unentschiedenheit zwischen wértlicher und metapho-
rischer Lektiire auszeichnet.'?® Die wortwortliche Lektiire zielte darauf,
in einer Gegenbewegung zur kiinstlerischen Konstruktion die Kluft zwi-
schen Reprisentation und Wirklichkeit zu iiberschreiten, um auf diese
Weise dem »Gefiihl des Realen« — ndmlich des realen Leidens von
Frauen an ihrer subalternen Position — Rechnung zu tragen. Literatur er-
schien jedoch nicht nur als unmittelbares Abbild kultureller Denk- und
Erfahrungsweisen, wie es im Extrem bei Millett aufzufinden ist und
vielfach kritisiert wurde. Unter der Hand wurde der literarische Text zu
einem Modell, das die wahren Strukturen der Wirklichkeit aufzuweisen
in der Lage schien; er lieferte sozusagen eine Anschauung fiir diejenigen
Machtmechanismen, die in der Alltagswelt nicht, oder nicht in dieser
Klarheit, sichtbar wurden. Das Risiko liegt hier in der ambivalenten
Macht identifizierender Lektiiren. Denn sie konnen nicht nur Uberein-
stimmungen zwischen dem Fiktionalen und der Realitét aufzeigen, die
eine Erschiitterung eben dieser im Alltagsverstindnis verankerten Ge-
geniiberstellung bewirken konnen, sondern auch Differenzen zum Ver-
schwinden bringen. Ablesbar wurde das nicht nur in kritischen, sich ab-
grenzenden Lektiiren, sondern auch in positiven Lesemodellen, wie etwa
in der Verschmelzungsvorstellung zwischen Autorin und Leserinnen im
Dienste einer feministischen Community in Schweickarts Programm ei-
ner feministischen Hermeneutik; in der Analogisierung von Textkorper
und leiblichem Korper bei Weigel oder bei dem textuell produzierten
Subjekt Kristevas.

Probyn unternahm hier einen theoretisch begriindeten Versuch, tiber
die bewusste Setzung eines wortlich gelesenen Modells einen Ausweg
zu finden. Auf diese Weise erschien die gewihlte Position von vornher-
ein als Konstruktion einer erkenntnisstiftenden Strategie. In diesem Sin-
ne fanden Bilder ihren Einsatz in konstruktiven Bilder-Lektiiren. Re-

126 Vgl. Garbes Beschreibung einer »Entliterarisierung als Kampfstrategie«;
die »vor allem auf die Demaskierung des schonen Scheins der »hohenc
Kunst [zielt], um die »nackte Wahrheit< patriarchalischer Ressentiments
zum Vorschein zu bringen.« (Garbe 1992, 17). Garbe bezog sich hier auf
Millett und die frithe feministische Kritik; das konstruktive Moment im
Subtext kommt bei ihr nicht vor.

295

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

figurierungen wurden im Sinne eines weiblichen, »ganzen« Subjekts
vorgenommen (de Lauretis, Gromaf), aber auch in modifizierten For-
men, die sich nicht mehr an der ganzen Gestalt, sondern an Strukturen
orientierten. Letzere lassen sich einteilen in solche, die topografisch die
Verortung des Weiblichen (Weigel »doppelter Ort«) oder einen mogli-
chen Ort fiir Frauen zu beschreiben suchten (space-off bei de Lauretis)
und in jene, die ein neues Subjektivierungsschema entwarfen (die Falte
bei Probyn, allgemeiner das Ethos als Schreib- und Existenzbewegung).

Der diskursanalytische Bezug auf Foucault erschien bei einigen Au-
torinnen als ein Verfahren, das sich an die Stelle eines ideologiekritisch-
en Vorgehens setzte, insofern es wieder positive Bezugnahmen auf eine
soziale Realitét zu ermoglichen schien, ohne hinter poststrukturalistische
Einsichten zuriickzufallen (de Lauretis, McNay). Auch hier ergab sich
jedoch die problematische Ambivalenz der Literalisierung, durch die ei-
ne wortwortliche Ubernahme als reduktionistisch erscheint.

Im Unterschied zu diesen &sthetisch wie ethisch positiv entworfenen
Strategien stellen mimetische Lektiiren eine Mischform positiver und
negativer Elemente dar, insofern sie die gegebenen Reprdsentationen
und Reprisentationsweisen aufnehmen, um sie in der Wiederholung
auszustellen und zu unterlaufen bzw. mit einem selbstreflexiven Subtext
versehen wollen. Uber die psychoanalytisch geprigte Durcharbeitung
von manifesten Reprisentationsweisen, wie in Irigarays Konzept der
Durchquerung (Irigaray 1979, 79f), wurde ein Bruch mit positiv-realisti-
schen Strategien vollzogen, inklusive der Bemiihungen um positive Ge-
genbilder. So heifit es bei Sigrid Weigel zum mimetischen Verfahren:

»Es ist ein Verfahren jenseits des Positiven, jenseits positivistischer Aussagen,
ein Verfahren, das die Kritik am ménnlichen Diskurs iiber die »Bestimmung
des Weibes< nicht mit einer Antwort auf die Frage verkniipft, was die Frau
wirklich sei oder sein solle. Und in diesem Sinn sind dann auch die zahlreich-
en Versuche zu verstehen, die Konstitution von »Weiblichkeit< und »Frau< im
literarischen, philosophischen und psychoanalytischen Diskurs historisch und
am einzelnen Text nachzuzeichnen. Versuche — in der Terminologie Kristevas
— die »zweite Wahrheit< nicht iiber die Frau und Weiblichkeit, aber iiber die
Bedeutung von >Frauc« und »Weiblichkeit< zu sagen.« (Weigel 1989, 200)

Solche »Praktiken produzierender Nachahmung« (ebd., 201) wurden
von Weigel dem Spektrum poststrukturalistisch-dekonstruktiver Ansitze
zugeordnet, welche die problematisch gewordene feministische Ideolo-
giekritik ablosen sollte. In solchen Lektiiren dnderte sich die Perspektive
grundlegend, indem sie sich vom Inhalt auf die Ebene der Reprisenta-
tion bewegte: vom kritischen Gegenentwurf zur Mimesis (Irigaray), von

296

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

der Reprisentation zur Transposition (Kristeva) oder vom Frauenbild
zur Allegorie zweiten Grades (Weigel). Tatsédchlich aber ist die Grenze
zwischen poststrukturalistischen und ideologiekritischen Vorgehenswei-
sen so trennscharf nicht. Auf der einen Seite wurden dekonstruktive He-
rangehensweise aufgenommen, wie die Ausweitung des Textbegriffs,
der Begriff der Differenz/en, die Frage nach den Verschrinkungen von
»Sagen« und »Tun« des Textes. Das édsthetische Ideal @nderte sich: Jetzt
stand auch im feministischen Kontext die Literatur der Moderne Modell
fiir eine »flieBende« (Cixous) ebenso wie fiir eine rhetorisch-travestie-
rende Form von Weiblichkeit (Felman, Vinken u.a.) oder ein prozess-
haftes Subjekt (Kristeva).

Dennoch wurde keine reine Uneindeutigkeit/Unlesbarkeit propa-
giert, wie sie etwa bei de Man formuliert wurde, oder die Eigenbewe-
gung des Textuellen als oberste ethische Forderung gesetzt (wie bei Der-
rida). Sondern die ideologiekritische Bewertung wurde sehr wohl beibe-
halten — nicht zuletzt bei Weigel selbst, die sich explizit um eine Ver-
kntipfung von Kritischer Theorie und Poststrukturalismus bemiihte. Die
kritische Zielsetzung fiihrte jedoch wiederum, wie wiederholt kritisiert
wurde, zu ungerechtfertigten Positivierungen und Normierungen. Auch
hier, so liele es sich anders formulieren, kommt das »Gefiihl des Rea-
len« zum Tragen, das eine Literaturanalyse zielgerichtet fiir die Erken-
ntnis kultureller Wirklichkeit iiber die Ebene des Symbolischen einsetzt.
Problematisch wurde hier die Ubertragung symbolischer Positionierung
auf die soziale: Weigel, wie zuvor Gilbert/Gubar bzw. Irigaray, nahm
die symbolische Positionierung des gleichzeitigen Aus- und Einge-
schlossen-Seins zur Grundlage ihrer Analysen, wobei erst in ihren spite-
ren Texten das »ausgeschlossene Weibliche« nicht mehr direkt positi-
viert wird, sondern als Frage offengehalten wird. Dort setzte jedoch die
Rede von der »Entleibung« und » Totung« des weiblichen Korpers durch
eine allegorische Verwendung die Gleichsetzung ein.

Dekonstruktive Theoreme fanden sich vielfach fiir eine feministische
Textpolitik positiviert wieder: Dazu gehort an prominenter Stelle die
weibliche Schrift, die als Ausdruck eines weiblichen Begehrens utopi-
schen Charakter erhielt (Cixous). Derridas Konzept der Bejahung er-
schien nicht nur als eine »weibliche« Strategie (Derrida/Bennington
1994, 212), sondern sollte auch als eine feministische Strategie nutzbar
gemacht werden (Cixous, Cornell). Bei Cornell findet sich ebenfalls die
Literalisierung von Weiblichkeit als S#i/; die rhetorische Lesart de Mans
avancierte in analoger Weise zur positiven Bestimmung von Weiblich-
keit als Travestie (Felman, Garber). Als Ausweg aus diesem Dilemma
formulierte Johnson ihre als-ob-Strategie, mit der sie die Ubertragung
dekonstruktiver Theoreme auf soziale Phinomene begriindete. Hier stellt

297

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

sich die Frage, ob sich dieser Gedanke an Derrida anschlieBen 148t, der
die als-ob-Struktur als grundlegenden metaphorischen Mechanismus der
Reprisentation beschrieb — es gebe immer nur Darstellung von etwas als
etwas (vgl. Kap. 11.4). Allerdings erscheint der Zugriff bei Johnson prag-
matischer und zweckorientiert; es geht um eine Verfiigung iiber Bedeu-
tung und Erzeugung von Bedeutung, und ist in dieser Hinsicht eher ein
instrumentell einsetzbares ideologiekritisches Verfahren, das dort die
Grenzen erreichte, wo die rhetorische Verfasstheit zum Abbild des
Wirklichen wurde (vgl. Kap. III, achter Abschn.).

Generell erscheint damit die Dekonstruktion nicht nur tatséchlich
dekonstruktiv eingesetzt, also zum Aufweis machtvoller Strukturen
sprachlicher Setzungen, sondern auch konstruktiv, d.h. im Dienste posi-
tiver sprachlicher Verkorperungen von Frau und Weiblichkeit (als Meta-
pher, Metonymie, Prosopopdie oder rhetorische Figur schlechthin mit
der Funktion der Travestie).

Der von Jacobus kritisierte »Représentationalismus«, also die Suche
nach sprachlichen Verkorperungen, erwies sich letztlich also als wirk-
machtiger als die Verlockungen des »Unsagbaren«, der »Nichtung« und
Selbstiiberwindung im Text, wie sie in Teil I und II beschrieben wurden.
Entsprechend kommen negative Strategien in den beschriebenen femi-
nistischen Entwiirfen nicht vor — mit einer Ausnahme: Julia Kristeva
legte als einzige ein &sthetisches Programm vor, das ausdriicklich die
negativen, sinnzersetzenden Momente in der Bedeutungsproduktion zum
Thema machte.'?’” Anders als in anderen feministischen Begriindungen,
wonach die Negation deswegen abzulehnen sei, weil in der Verneinung
dasjenige, was negiert werden solle, immer noch erhalten bleibe (Mod-
leski) — ein Effekt, der sich ja auch als Problem bei den Uberwindungs-
versuchen des miénnlichen (Autor-)Subjekts darstellte (vgl. Kap. 1.4,
11.6) —, plidierte Kristeva fiir die Notwendigkeit des Negativen. Ahnlich
wie in Adornos negativer Dialektik betonte Kristeva die Existenzbe-
rechtigung des ganz Anderen (vgl. Wilke 1996, 27ff). Im Unterschied zu
Derrida, der dies auf seine Weise ebenfalls tat, wollte Kristeva das Hete-
rogene in den Symbolisierungsprozess integrieren. Mit ihrem prozess-
haften Subjektentwurf setzt sie dem Nichtungs-Modell eines der (mog-
lichst vollstdndigen) Artikulation entgegen, das aber wiederum den An-
schein erweckt, es konnte instrumentalisiert werden.

Letztlich erscheint das Vorgehen in den beschriebenen Ansétzen als
ein Oszillieren zwischen den Polen positiver und negativer Strategien:
Die einen (wie Felman, Johnson, Menke) nahmen den Prozess der Be-

127 Wilkes Typologie feministischer Strategien enthélt zwar an erster Stelle
die negative Strategie, allerdings ist Kristeva hier die einzige Vertreterin
(Wilke 1996, 27ff). Siehe zu weiteren negativen Strategien Trinh (IV.2.).

298

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MYTHENLEKTUREN

deutungssetzung kritisch-dekonstruierend in den Blick, um mit Forde-
rungen nach positiven AuBerungspositionen zu schlieBen, die dann aber
im Kontext mimetischer Verfahren kaum noch zu begriinden waren. Die
anderen forderten positive Setzungen von Frau und Weiblichkeit, kamen
aber dann an den Punkt, an dem die normierenden Vorgaben als storend
und unhaltbar empfunden wurden (Gromaf). Das Umschlagen von ei-
ner Strategie in die andere scheint hier die zwingende dialektische Kon-
sequenz zu sein.'?® Unter dieser Perspektive wird die These von de Lau-
retis einer stets doppelten Vorgehensweise in der feministischen Theo-
riegeschichte erneut bestitigt. Als Versuch, dies zusammenzubinden,
lassen sich die mimetischen Strategien verstehen. Sie unterscheiden sich
in dieser Hinsicht von der Dekonstruktion Derridas oder de Mans. Inso-
fern hier haufig eine ideologiekritische Verwendung dekonstruktiver
Theoreme mitgedacht ist, erscheint es mir insgesamt sinnvoller, von
»Mimesis« zu sprechen, als etwa von »feministischer Dekonstruktion«.

Zwischen Benennung und Entnennung

Die grundlegende Problematik der Représentation des Subjekts, von
»Weiblichkeit« und »Mainnlichkeit« 146t sich als ein Dilemma zwischen
den Strategien der Benennung und Enmennung fassen. Beide Begriff-
lichkeiten sind ambivalent in Bezug auf die ihnen zugesprochenen poli-
tischen Wirkungen: So wurde »Ent-Nennung« von Roland Barthes in
Mythen des Alltags in einem ideologiekritischen Sinne eingefiihrt zur
Bezeichnung der Namenlosigkeit derer, die sich in einer (nationalen)
Gemeinschaft universal setzten und dartiber ihre spezifischen Interessen
verschleierten (hier: die »Bourgeoisie«, Barthes 1991, 124f). Diese
Nicht-Markierung steht im Gegensatz zu der Markierung all jener, die
als partikular gelten und stets als Abweichung und Besonderheit aufge-
wiesen werden. In diesem Sinne traten frithe feministische Strategien der
Benennung auf, das vermeintlich Universale — nun das Méannliche — zu
situieren, ebenso wie das Eigene zu kontextualisieren.

Wie gezeigt, konnte diese Art der Benennung den partikularen Sta-
tus von Weiblichkeit gerade nicht verdndern. Cornelia Klinger sprach
denn auch von den notwendigen Grenzen, die einem »Sprechen als
Frau« zukomme: Die Einforderung von partikularen Rechten fiihrte auch
nur zu einem partikularen Status, der niemals gesellschaftlich wirklich
relevant wiirde, da er per se nicht mehrheitsfihig sei (Klinger 1998).

128 [...] der Zwist [zwischen positiven und negativen Philosophien] ist ein
Ahnlichkeitsritual; kurzum: der Streit ist manchmal nur die komplizierte
Form, eine Identitdt zu leben« (Odo Marquard 1975, 188).

299

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK DES SUBJEKTS

Konsequenterweise sollten Feministinnen also im Namen von universa-
len Rechten sprechen, um Gehér zu finden.

Unter dekonstruktivem Vorzeichen erschien die Benennung als ein
machtvoller Akt der (duBeren) Zuschreibung, deren Sinnfixierungen
durch den Aufweis ihrer Kontingenz begegnet werden miisse, auch um
einen Entzug von Bedeutung zu erreichen (Derrida). Entnennung be-
kommt also hier eine gegenldufige Bedeutung, insofern damit nicht eine
Immunisierung von Macht, sondern ihr Abzug anvisiert wird. (Die Frage
dréngt sich natiirlich dennoch auf, inwieweit der Entzug nicht auf eine
Immunisierung hinauslduft.) Erst dann seien die Bedingungen dafiir ge-
schaffen, dass das Partikulare tatsdchlich in Erscheinung treten konne.

Ubertragen auf die Geschlechterdifferenz und das geschlechtlich dif-
ferenzierte Subjekt 146t sich nun formulieren, dass die feministische Po-
litik der Benennung dort an ihre Grenzen stief3, wo der Aufweis der Ge-
schlechterhierarchie zur Wiederkehr des Ewiggleichen verkam, also
stets aufs Neue bestitigt wurde, inklusive des Modells einer symbolisch-
en Tiefendimension, die sich an stets neuen Oberflichen manifestierte.
Weder konnte »das Weibliche« am Universalen partizipieren, noch wur-
den Reprisentationsmoglichkeiten eroffnet fiir Subjektivitdten auBerhalb
dieser Zuschreibungen (oder in Verkniipfung von unterschiedlichen Dis-
tinktionsmerkmalen, wie die Kritik aus dem Spektrum des Third-World-
Feminismus u.a. zeigte). Zum anderen aber blieb es ebenfalls unbefrie-
digend, wenn sich die Geschlechterdifferenz als ein rhetorisches Wirken
zu verfliichtigen schien, ohne dass soziale Machthierarchien addquat be-
nannt wurden.

Ein Ausweg bot die Diskussion um die Texte von Judith Butler, in de-
nen sich soziale und symbolische, handlungsorientierte und représentati-
onskritische Elemente auf eine vielverspechende Art und Weise zu ver-
binden schienen. Und die zudem die Moglichkeit der Uberwindung der
Geschlechterdifferenz hin auf eine Pluralitédt moglicher Geschlechts- und
Subjektidentitdten in Aussicht zu stellen schienen, ohne auf politische
Handlungsfihigkeit zu verzichten. Einen anderer Umgang mit Differen-
zen wies auch Trinh T. Minh-ha, dies jedoch in einem postkolonialen
Kontext, in dem die Katatogie Race ins Verhiltnis zu Gender gegesetzt
wurde. SchlieBlich soll der Ansatz von Donna Haraway vorgestellt wer-
den, deren Ausgangspunkt das Verhiltnis von Mensch, Technik und Na-
tur bildete. Alle drei Autorinnen entwickelten die in diesem Teil der Ar-
beit vorgestellten Ansétze in je spezifischer Weise unter Aufnahme
»postmoderner« Theoreme und Topoi weiter.

300

- am 14.02.2026, 10:19:26. Op O


https://doi.org/10.14361/9783839407561-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

