1 Methodische Uberlegungen und
Uberlegungen zur Methode

UNIVERSAL truth can only be articulated from a tho-
roughly PARTISAN position — truth is by definition
one-sided. [...] The Leninist narrative to the postmo-
dern multiculturalist >right to narrate< should be thus
be an unashamed assertion of the right to truth.

Slavoj ZiZek, Repeating Lenin'

1.1 Zur Methodenkritik bei Hegel

Der Titel des vorliegenden ersten Kapitels steht selbst schon auf dem
Standpunkt Hans Kelsens, fiir den sich die theoretische Differenz zwi-
schen ihm und Eugen Paschukanis bzw. zwischen seiner Reinen Rechts-
lehre und der materialistischen Rechtstheorie als Streit um die spezifische
Methode darstellt. Damit ist implizit schon ein wesentliches Moment der
Hegel’schen Methodenkritik vorhanden, namlich die vollige Kontingenz
und Willkiir der Wahl der Methode in Relation zu ihrem Gegenstand.
In Folge werde ich mit Hegel dafiir argumentieren, dass die sich in die
Tradition Immanuel Kants stellende und dabei den tiblichen Begriff von
Wissenschaftlichkeit bedienende Rede von einer spezifischen Methode,
derer sich das Denken zu bedienen habe, eine uniiberbriickbare Kluft
zwischen sich und dem Gegenstand aufreifSt, die einer wahren Erkennt-
nis dieses Gegenstandes im Wege steht und paradigmatisch am Ding an
sich seine Grenze hat. Aus diesem Grund wird die These vertreten, dass
auch der dialektische Materialismus bzw. die Dialektik, wie sie das mar-
xistische und daher auch Paschukanis’ Denken charakterisiert, nicht als
Methode zu verstehen ist.

Werfen wir daher einen genauen Blick auf den Anfang der Einleitung
zur Phinomenologie des Geistes:

Es ist eine naturliche Vorstellung, daf3, eh in der Philosophie an die Sa-
che selbst, namlich an das wirkliche Erkennen dessen, was in Wahrheit
ist, gegangen wird, es notwendig sei, vorher tiber das Erkennen sich zu
verstindigen, das als das Werkzeug, wodurch man des Absoluten sich

1 Slavoj Zizek, Repeating Lenin, https://www.lacan.com/replenin.htm (Zu-
griff: 17.04.2022). In abgewandelter Formulierung findet dieser Gedan-
ke Eingang ins gleichnamige Vorwort von Sebastian Budgen/Stathis Kou-
velakis/Slavoj Zizek (Hg.), Lenin Reloaded. Towards a Politics of Truth,
Durham/London: Duke University Press 2007, S. 3.

21

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

bemichtige, oder als das Mittel, durch welches hindurch man es erbli-
cke, betrachtet wird.>

Mit der natiirlichen Vorstellung ist selbstverstandlich die transzendentale
Wende Kants angesprochen, in der die Bedingungen der Moglichkeit der
Erkenntnis iiberhaupt thematisch werden. Dieser Gestus der Aufklarung
leidet jedoch an dem Mangel, dass der Modus des Erkennens als blofe
Form behandelt, das heifst auch als von jedem konkreten Inhalt unab-
hingige Form gesetzt wird. Das Erkennen sei demnach eine leere Form,
die sich um den mannigfachen Inhalt schmiegt, ihn aufnimmt, ohne sich
selbst dabei zu verdandern. In der Einleitung zur Wissenschaft der Logik
ist dieser Gedanke nidher ausgefiihrt:

Der bisherige Begriff der Logik beruht auf der im gewohnlichen BewufSt-
sein ein fir allemal vorausgesetzten Trennung des Inhalts der Erkennt-
nis und der Form derselben [...]. Es wird erstens vorausgesetzt, dafd der
Stoff des Erkennens als eine fertige Welt auflerhalb des Denkens an und
fiir sich vorhanden, dafs das Denken fiir sich leer sei, als eine Form du-
BSerlich zu jener Materie hinzutrete, sich damit erfiille, erst daran einen
Inhalt gewinne und dadurch ein reales Erkennen werde.

Die Wahl der »Arten der Erkenntnis« als Wahl einer Methode setzt eine
Trennung zwischen Erkenntnis und Gegenstand voraus, denn die Me-
thode ist die spezifische Weise, in der sich die Erkenntnis zu ihrem Ge-
genstand verhalt. Dabei verrit schon die Assoziation zum Erkennen als
»Werkzeug«, dass hierbei der Gegenstand nicht in seinem Anundfur-
sichsein erfasst, sondern vielmehr der spezifischen Methode gemafS ver-
andert, ja nur so erfasst wird, wie er durch und in dieser Methode ist.+
Hegel fahrt fort:

Die Besorgnis scheint gerecht, teils daf§ es verschiedene Arten der Er-
kenntnis geben, und darunter eine geschickter als die andere zur Errei-
chung dieses Endzwecks sein mochte, hiemit durch falsche Wahl unter
ihnen, [...] Wolken des Irrtums statt des Himmels der Wahrheit erfafdt
werden.’

Aus dieser Kritik der Methode als Methode resultiert jedoch kein Skep-

tizismus:®

Hegel, Phanomenologie des Geistes, in: Werke Bd. 3, S. 68.

Vgl. auch Hegel, Wissenschaft der Logik 1, in: Werke Bd. 5, S. 37.

Hegel, Phanomenologie des Geistes, S. 68.

Ebd.

Der »sich vollbringende Skeptizismus«, der in der PdG wenige Seiten spater
eingefithrt wird, hat demgegeniiber eine spezifische Bedeutung und bezeich-
net den negativen Erfahrungsprozess der Gestalten des Bewusstseins. Vgl.
zum »sich vollbringenden Skeptizismus« etwa Obermayr, »Die pyrrhoni-
sche Skepsis als Moment der Hegel’schen Philosophie und ihr Verhéltnis zur

Awu AW

22

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR METHODENKRITIK BEI HEGEL

Inzwischen wenn die Besorgnis, in Irrtum zu geraten, ein Mif§trauen in
die Wissenschaft setzt, [...] so ist nicht abzusehen, warum nicht umge-
kehrt ein MifStrauen in dies MifStrauen gesetzt und besorgt werden soll,
dafs diese Furcht zu irren schon der Irrtum selbst ist.”

Die Furcht zu irren ist selbst der Irrtum, weil sie sich aus der voraus-
gesetzten, aber als solche nicht hinterfragten Vorstellung nahrt, dass
ein » Unterschied unserer selbst von diesem Erkennen« besteht,’ der
vermittels der Methodenwahl zu uberbriicken sei. Dass dies in Form
eines unendlichen Annaherungsprozess geschieht, stort die gewohnli-
che Vorstellung nicht, sie benennt die Grenze, an der sie versagt, auch
noch feierlich mit Ding an sich. Mit einer solchen Trennung von Er-
kenntnis und Gegenstand, die, wenn es um die philosophische Letzt-
begriindung geht, in Gestalt der Trennung von Erkenntnis und Absolu-
tem auftritt, ist jedoch ein Paradoxon verbunden. Wenn das Absolute
allein wahr ist — das muss es, sonst wire es nicht absolut — und Abso-
lutes und Erkennen auf jeweils verschiedenen Seiten stehen, dann ist
das Erkennen, »indem es aufSer dem Absoluten [ist], wohl auch aufSer
der Wahrheit«.? Wie aber soll sich das Erkennen, wenn es selbst aufSer-
halb der Wahrheit liegt und also unwahr ist, des Absoluten bemachti-
gen? Wie soll Wahres durch Unwahres erschlossen werden? Oder, so
nimmt Hegel einen Einwand vorweg, es ist ein Unterschied zwischen
absoluter Wahrheit und sonstiger Wahrheit gesetzt, doch genau darin
wird deutlich, dass »das Absolute, das Erkennen, und so fort, Worte
sind, welche eine Bedeutung voraussetzen, um die zu erlangen es erst
zu tun ist«.™

Der Begrundungskeptizismus hingegen basiert auf einer bestimm-
ten, in sich widerspriichlichen Bedeutung dieser philosophischen Be-
griffe, auf welche er nicht reflektiert. Der Methodengestus reifst selbst
die Kluft auf, die er sodann nicht iiberschreiten kann. Kurt Zeidler iden-
tifiziert diese Trennung von Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt
bzw. die »Rede von Gegebenem, das dem Denken schlechterdings vor-
gegeben sei« als den wesentlichen Fehler der Erkenntnistheorie der Mo-
derne,’* aus welchem entweder das »reprasentationstheoretische Zei-
chenmodell« gemeinsam mit dem Letztbegriindungsproblem, das im

immanenten Kritik als Praxis der Befreiung«, in: Hegel-Jahrbuch 2021/22
(im Erscheinen).

7 Hegel, Phinomenologie des Geistes, S. 69.

8  Hegel, Phanomenologie des Geistes, S. 70.

9 Ebd.

10 Ebd.

11 Zeidler, »Die Logik der Gottesbeweise und die Logik der (Post-)Moderne«,
in ders., Vermittlungen. Zum antiken und neueren Idealismus, Wien: Ferstl
& Perz 2016, S. 169.

23

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

Miinchhausen Trilemma kulminiert, oder aber die »skeptizistische >De-
konstruktion« von Metaphysik und Logik« hervorgeht.” Hegel hebt
sich hingegen von beidem ab und es muss seine gesamte Philosophie als
Alternative zur formallogischen Begriindung einer Aussage durch eine
andere (Deduktion) und zu der sich stets nur anndhernden empirischen
Begrindung (Induktion) verstanden werden. Eine solche Logik nennt
Zeidler eine »Logik der Freiheit«,'s denn sie entwickelt einen Begriff
verniinftiger Begrindung, der dem Letztbegriindungstrilemma immer
schon entgangen ist.'+

Ein wesentliches Moment der Hegel’schen Logik kommt darin zum
Ausdruck, dass das Denken nicht jenseits seines Gegenstandes, nicht
jenseits eines Inhaltes, als blofSe Form oder als Behalter ewiger Denk-
prinzipien entfaltet werden kann. So heifst es in der Einleitung zur Wis-
senschaft der Logik: »Die Logik dagegen kann keine dieser Formen der
Reflexion oder Regeln und Gesetze des Denkens voraussetzen, denn sie
machen einen Teil ihres Inhalts selbst aus und haben erst innerhalb ih-
rer begriindet zu werden.«*s Die Dialektik ist daher auch keine dufSer-
liche Methode, die an den Gegenstand herangetragen wird, sondern sie
liegt, metaphorisch gesprochen, bereits in den Dingen und im Denken
selbst. Schon hier tritt klar hervor, dass eine starre Trennung von Idea-
lismus und Materialismus aufgegeben werden muss.

So evoziert exakt diese fehlerhafte Identifikation der Dialektik mit einer
dem Gegenstand dufSerlich und in vélliger Kontingenz begegnenden Me-
thode das Bild des Dialektischen Materialismus als totalitire, neuerliche
Gewalt- und Herrschaftsverhiltnisse legitimierende Ideologie. Histori-
sche Wirkmachtigkeit erlangte der Dialektische Materialismus insbeson-
dere in den Stalinistischen Zwangsindustrialisierungen und -kollektivie-
rungen, die das realgeschichtliche Ergebnis eines solchen methodischen
Verstiandnisses sind: Denn die Wirklichkeit galt es so anzupassen, dass sie
gemafs der materialistischen Theorie — darin liegt schon der grofSte Wider-
spruch — deutbar wird. Auch liegt schon in diesem methodischen Begriff
des dialektischen Materialismus die Notwendigkeit einer Instanz, die zur
Anwendung eben der Methode berufen ist. Es zeigt sich daher, dass ein
methodisches Verstindnis des dialektischen Materialismus — oder der Di-
alektik insgesamt — zu etwas tendiert, das der frithe Hegel in seiner Ber-
ner-Periode als »philosophische Sekte« begriffen hat.*® In einer solchen

12 Zeidler, »Die Logik der Gottesbeweise und die Logik der (Post-)Moderne«,

S. 1671.
13 Zeidler, »Der logische Ort der Freiheit«, in ders., Vermittlungen, S. 177; vgl.
auch S. 189.

14 Dies kann hier lediglich thetisch formuliert werden.

15 Hegel, Wissenschaft der Logik 1, S. 35.

16 Hegel, Die Positivitit der christlichen Religion, in: Werke Bd. 1, S. 1115 vgl.
auch Wladimir Iljitsch Lenin, Drei Quellen und drei Bestandteile des Marxis-

24

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMANENTE KRITIK

Sekte wird die Philosophie selbst »positiv«,'” das heifSt, sie grundet sich
auf eine Autoritit, die sie als letzte Wahrheit setzz. Auch Andreas Arndt
stellt sich gegen ein Verstindnis der Dialektik, in welchem die »Realphi-
losophie lediglich die Iteration der logischen Strukturen bedeute[t]«,™
die Dialektik also blof$ auf andere Gegenstinde anzuwenden oder zu
erweitern wire. Im Gegenteil wird nicht der Begriff als Begriff, wie er
in der Wissenschaft der Logik entwickelt wird, in der Realphilosophie
»geltend gemacht«, sondern vielmehr werden die individuellen Gegen-
stande selbst auf den Begriff gebracht.™

Im Folgenden mochte ich eine Kombination aus Dialektik und Ma-
terialismus entlang des Begriffes immanenter Kritik entfalten; damit
hebe ich mich implizit von den historisch wirkmachtigen Ideologien
des Dialektischen und Historischen Materialismus ab.> Zugleich soll
die Uberwindung einer starren Entgegensetzung von Materialismus und
Idealismus im Begriff der Dialektik zumindest angedacht werden. Die
anschliefSende Darstellung immanenter Kritik und ihre Konfrontation
mit dem Reinheitspostulat Kelsens legen nicht nur die grundlegende Dif-
ferenz des im Anschluss zu entfaltenden Dialogs zwischen Paschukanis
und Kelsen offen. Die folgende Darstellung ist ebenso als kritische Ana-
lyse dessen, was vom alltaglichen oder gewohnlichen Bewusstsein als
objektive Wissenschaft aufgefasst wird, namlich Methodenreinheit und
Antisubjektivismus, zu verstehen.

1.2 Immanente Kritik

1.2.1 Der Welt aus ihren Prinzipien neue Prinzipien entwickeln

Wie auch im spiteren Zusammenhang mit der Utopie als Bedingung der
Kritik im dritten Kapitel ausgefithrt wird, so ist marxistische Kritik we-
sentlich immanente Kritik. Was bedeutet Immanenz im Hinblick auf die

mus, Berlin: Dietz 1972, S. 1, der den Marxismus ausdriicklich gegen den Vor-
wurf, der Marxismus sei »als abgekapselte[], verknocherte[] Lehre« ein »Sek-
tiertum«, verteidigt.

17 Hegel, Die Positivitit der christlichen Religion, S. 108. Vergleich zu einer
Darstellung der Verschiebung des Hegel’schen Positivititsbegriffes Andreas
Gelhard, Skeptische Bildung. Priifungsprozesse als skeptisches Problem, Zu-
rich: diaphanes 2018, S. 257ff.

18 Andreas Arndt, Geschichte und Freibeitsbewusstsein. Zur Dialektik der
Freibeit bei Hegel und Marx, Berlin: Eule der Minerva 2015, S. 144.

19 Ebd.

20 Die explizite Abhebung von den Theorien des Dialektischen und Historischen
Materialismus wiirde demgegeniiber eine eigenstiandige Arbeit erfordern.

25

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

Gesellschaftskritik, woraus bezieht sie ihre Legitimation und was ver-
rat uns die Frage nach der Legitimitat der Kritik iiber den in dieser Fra-
ge betitigten Weltzugang?

Wie Rahel Jaeggi in ihrem Aufsatz Was ist Ideologiekritik? bemerkt,*!
ist jegliche externe Kritik, das heift eine Kritik, die ihre MafSstibe aus
einem AufSerhalb des Gegenstandes bezieht, dem Hegel’schen Vorwurf
des Moralismus ausgesetzt: Externe Kritik ist immer auch die schlechte
Unendlichkeit des blofSen Sollens oder anders formuliert ist der Gegen-
stand in der externen Kritik der Unendlichkeit aller moglichen Maf3stabe
ausgesetzt. Ein Beispiel kann dies veranschaulichen: Gewohnlich werden
liberale Demokratien am MafSstab der »idealen« Demokratie — haufig in
Form einer Riickbesinnung auf die attische Demokratie — gemessen, um
im Anschluss daran auf entsprechende Defizite und Unzuldnglichkeiten
real existierender demokratischer Staaten hinzuweisen. Das Demokratie-
ideal ist daher ein solcher externer Maf3stab, der an die wirklichen De-
mokratien dufSerlich herangetragen wird. Ein solcher externer Maf$stab
im Sinne eines normativen Ideals konnte jedoch genauso gut im Him-
mel, im Paradies oder — und ich lasse meine Assoziationen bewusst ins
Absurde abgleiten — in einem Paradeiser** bestehen. Man wird keine gu-
ten Griinde haben, einen demokratischen Staat an einem Stiick Gemii-
se zu messen, aber darin wird die Absurditit externer Kritik offenbar.
Ein externes Mafs liegt jenseits des zu kritisierenden Gegenstandes und
muss ihn daher begrifflich notwendig verfehlen: Demokratie ist kein Pa-
radeiser, es handelt sich um zwei vollstindig voneinander verschiedene
Gegenstande. Weniger offensichtlich ist dies im externen MafS der Uto-
pie oder des Ideals, weil die gewohnliche Vorstellung von Demokratie
Ideal und Wirklichkeit immer schon vermischt. Im Grunde handelt es
sich aber um denselben absurden Gedankengang: Ich messe einen Ge-
genstand an etwas, das er selbst nicht ist, und komme notwendig zum
tautologischen Schluss, dass der Gegenstand das, woran ich ihn gemes-
sen habe, nicht ist. Dies wird jedoch nicht als Tautologie erkannt, son-
dern als Defizit des Gegenstandes interpretiert oder gar Grade der Nicht-
entsprechung zwischen Gegenstand und Maf$stab eingefiihrt, wie dies
am sogenannten Demokratie-Index deutlich wird. Dies hangt auch nicht
davon ab, ob das Verhaltnis von Gegenstand und MafSstab als Identitat
oder Entsprechung gefasst wird, in beiden Fallen geht es um die Willkiir
und schlechte Unendlichkeit aller moglichen MafSstibe, mittels welcher
ein Gegenstand normativ bewertet wird. Erscheinungen externer Kri-
tik sind dabei sowohl moralische Kritik,* partikularistische Positionen

21 Rahel Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik? «, in: Rahel Jaeggi/Tilo Wesche (Hg.),
Was ist Kritik?, Berlin: Suhrkamp 2016, S. 267.

22 »Paradeiser« ist der osterreichische Ausdruck fiir » Tomate«.

23 Siehe zur Kritik moralischer Kritik 3.1 und 3.3.

26

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMANENTE KRITIK

- etwa die Kritik an der Scharia anhand des Prinzips der Laizitit — wie
auch die bereits im Zusammenhang mit Hegels Methodenkritik darge-
legte Position eines God’s eye view bzw. eines archimedischen Punktes
aufSerhalb und tiber dem Gegenstand. So wird in Die heilige Familie eine
solche Fundamentalkritik am Ansatz der (Kantischen) Transzendental-
philosophie getibt:

Indem die kritische Kritik »das Ganze als solches« nach den Vorausset-
zungen seiner Existenz fragt, sucht sie also in echt theologischer Weise
aufSerhalb des Ganzen nach den Voraussetzungen seiner Existenz. Die
kritische Spekulation bewegt sich aufSerhalb des Gegenstandes, den sie
zu behandeln vorgibt.*+

Auch die transzendentale Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit
eines Gegenstandes ist als eine Form externer Kritik zu begreifen, sodass
der MafSstab der Kritik im zu kritisierenden Gegenstand selbst liegen
muss. Immanente Kritik geht allerdings in ihrem Geltungsanspruch iiber
eine solche interne Kritik hinaus,* denn im Gegensatz zu dieser bean-
sprucht jene ein »transgressives Moment«.>¢ Wihrend die interne Kritik
aus ihrem »partikularen Ausgangspunkt des Immer-schon-in-etwas-In-
volviertseins« die Schlussfolgerung einer blof$ relativen Geltung zieht,
kehrt die immanente Kritik diese scheinbare Schwiche in eine Stirke:*”
Erst der partikulare Ausgangspunkt ist in der Lage, die universelle Gel-
tung objektiver Wahrheit zu vermitteln.*® Ein kontraintuitiver Gedanke,
den wir etwas weiter unten erneut aufgreifen werden.

Wir halten zunichst fest, dass immanente Kritik die MafSstibe der
Kritik aus den kritisierten Verhiltnissen selbst entwickelt, indem sie auf
innere Widerspriiche der Verhiltnisse aufmerksam macht. In einem viel-
zitierten Ausspruch Marx’ kommt dieser Gedanke bildhaft zum Aus-
druck: »Wir treten dann nicht der Welt doktrindr mit einem neuen Prin-
zip entgegen: Hier ist die Wahrheit, hier kniee nieder! Wir entwickeln
der Welt aus den Prinzipien der Welt neue Prinzipien.«* Gerade die au-
thentische Rekonstruktion der kritisierten Verhaltnisse vermittelt ihre
Aufhebung bzw. ihr Scheitern an ihnen selbst. Der Gedanke, dass die
wahre Erkenntnis eines Gegenstandes, so wie er an und fiir sich ist, sei-
ne Aufhebung vermittelt, dass der Gegenstand also nur er selbst in seiner

24 Karl Marx/Friedrich Engels, Die heilige Familie, in: Marx-Engels-Werke Bd.
2, Berlin: Dietz 1956ff., S. 36. Im Folgenden zitiert nach MEW Band, Sei-
tenzahl.

25 Jaeggi, Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp 2014, S. 2671.

26 Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 267.

27 Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 277.

28 Vgl. schon hier Slavoj Zizek, Ein Plidoyer fiir die Intoleranz, Wien: Passa-
gen 1998, S. 87ff.

29 MEW1,S. 345.

27

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

Entzweiung ist, kann als Grundcharakteristik der Dialektik bezeichnet
werden.’° So muss auch das Hegel’sche Denken bzw. der Gang der Be-
wusstseinsformen in der Phanomenologie des Geistes und der Gang der
Denkbestimmungen in der Wissenschaft der Logik als immanente Kri-
tik verstanden werden.3*

Um diesen Punkt verstiandlich zu machen, dienen die folgenden zwei
Beispiele, die im zweiten Kapitel jedoch noch eingehender betrachtet
werden. Zunichst werfen wir einen Blick auf die besondere Stellung des
Proletariats innerhalb der burgerlichen als einer warenproduzierenden
Gesellschaft. Der Gegensatz zwischen Kapital und Lohnarbeit bzw. die
Ausbeutung des Proletariats ist die Bedingung der Mehrwertproduktion
und damit der kapitalistischen Produktionsweise insgesamt. Das Prole-
tariat ist gleichzeitig eine Klasse der burgerlichen Gesellschaft und keine
Klasse der burgerlichen Gesellschaft, denn es ist — um mit Jacques Ran-
ciere zu sprechen — ein Teil ohne Anteil (la part des sans-part) am gesell-
schaftlichen Ganzen und gleichzeitig ist es die notwendige Bedingung
dieses gesellschaftlichen Ganzen.>* Die Wahrheit liegt nicht in einer der
beiden Seiten, sondern darin, dass jede der beiden Seiten ihr Gegenteil
schon an ihr selbst hat; oder anders formuliert, dass beide Seiten nur in
diesem ihrem Widerspruch existieren. Wie Marx und Engels in Die hei-
lige Familie ausfuhren, ist das Entscheidende nicht, »daf§ Armut und
Privateigentum Gegensdtze sind« und im Anschluss daran nach den Vo-
raussetzungen dieses » Ganzen« zu fragen wire.> Das Entscheidende ist
vielmehr, dass der »ganze Gegensatz nichts anders ist als die Bewegung
seiner beiden Seiten, wihrend eben in der Natur dieser beiden Seiten
die Voraussetzung der Existenz des Ganzen liegt«.’* Anhand folgender
Passage wird der Charakter der immanenten, am internen Widerspruch
festhaltenden Kritik verstandlich, sodass sie in voller Liange zitiert wird:

Proletariat und Reichtum sind Gegensitze. Sie bilden als solche ein Gan-
zes. Sie sind beide Gestaltungen der Welt des Privateigentums. Es han-
delt sich um die bestimmte Stellung, die beide in dem Gegensatz einneh-
men. Es reicht nicht aus, sie fiir zwei Seiten eines Ganzen zu erkliren.

Das Privateigentum als Privateigentum, als Reichtum, ist gezwungen,
sich selbst und damit seinen Gegensatz, das Proletariat, im Bestehen zu

30 Siehe auch Zizek, Weniger als Nichts. Hegel und der Schatten des dialekti-
schen Materialismus, Berlin: Suhrkamp 2016, S. 405, 416. MEW 2, S. 36.

31 Obermayr, »Die pyrrhonische Skepsis als Moment der Hegel’schen Philo-
sophie und ihr Verhiltnis zur immanenten Kritik als Praxis der Befreiung«;
vgl. auch Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 289, Fn. 33; Vieweg, Hegel,
S. 232f.

32 Vgl. MEW 1, S. 390; Zizek, Ein Plidoyer fiir die Intoleranz, S. 89.

33 MEW 2,S. 36.

34 Ebd.

28

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMANENTE KRITIK

erhalten. Es ist die positive Seite des Gegensatzes, das in sich selbst be-
friedigte Privateigentum.
Das Proletariat ist umgekehrt als Proletariat gezwungen, sich selbst und
damit seinen bedingenden Gegensatz, der es zum Proletariat macht, das
Privateigentum, aufzuheben. Es ist die negative Seite des Gegensatzes,
seine Unruhe in sich, das aufgeloste und sich auflosende Privateigen-
tum.3’
Dasselbe ladsst sich auch am Begriff der Rechtssubjektivitit, genauer an
der biirgerlichen Freiheit und Gleichheit, die sich in der Rechtssubjekti-
vitat vergegenstandlicht, durchspielen. Die buirgerliche Gesellschaft ist
eine Gesellschaft Freier und Gleicher, weil sie eine Gesellschaft des biir-
gerlichen Rechts ist. Gerade dadurch aber, dass sie eine Gesellschaft der
Freiheit und Gleichheit ist, ist sie eine Gesellschaft von Herrschaft und
Unterdriickung.3¢ Denn nur in der verwirklichten Freiheit und Gleichheit
wird der doppelt freie Lohnarbeiter geboren, der dazu bestimmt ist, sein
eigenes Grab zu schaufeln: Die Betitigung seiner Freiheit und Gleich-
heit fuhrt letztlich zu seiner Unfreiheit und Ungleichheit in der Produk-
tionssphare. Die Pointe besteht auch hier darin, beide Seiten — Freiheit
und Gleichheit sowie Unfreiheit und Ungleichheit — als durch einander
bestimmt zu begreifen, das heifst insbesondere davon abzugehen, eine
der beiden Seiten — tendenziell ist dies die Freiheit und Gleichheit — als
unvollkommen oder gar mangelhaft zu bezeichnen. In einem Zitat von
Christoph Menke, das uns im nichsten Kapitel noch weiter beschafti-
gen wird, kommt dieser Gedanke zum Ausdruck: »Die biirgerliche Ge-
sellschaft ist eine Gesellschaft der Herrschaft, weil und indem: sie eine
Gesellschaft der Freiheit ist. Also ist sie, indem sie eine Gesellschaft der
Freiheit ist, zugleich eine Gesellschaft der Herrschaft.«37 Auch bei Jaeg-
gi finden wir diesen Gedanken, dass die »fiir die biirgerliche Gesellschaft

35 MEW 2,S. 37.

36 Dieses Verhiltnis von Emanzipation und Unterdriickung im Begriff des
biirgerlichen Rechts bleibt bei Daniel Uhlig nicht begriffen, nach welchem
Paschukanis die Gesamtheit aller »Funktionen des Rechts« bzw. genauer
formuliert, die Gesamtheit alles dessen, das mit dem Recht gesetzt wird,
»kausal« aus dem Warentausch herleite. Daraus schliefst Uhlig, dass die Ab-
sterbethese des Rechts nur unter dieser Bedingung der Kausalitit sinnvoll
behauptet werden kann. Tatsachlich geht es Paschukanis aber lediglich um
die theoretische Erfassung dessen, was notwendig mit dem Recht gesetzt
wird; dagegen stort sich sein Begriff der Rechtsform nicht an der kontin-
genten Mannigfaltigkeit »andere[r] Funktionen des Rechts«. (Daniel Uhlig,
Das Recht bei Marx und im Materialismus. Eine systematische Darstellung
der Thesen materialistischer Rechtstheorien und ibrer Probleme unter Be-
riicksichtigung der wirtschaftstheoretischen und philosophischen Priamissen,
Berlin: Duncker & Humblot 2020, S. 89; vgl. auch S. 90).

37 Christoph Menke, Kritik der Rechte, Berlin: Suhrkamp 2018, S. 268.

29

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

konstitutiven Werte von Freiheit und Gleichheit« wirksam sind, »aber
als wirksame widersprichlich geworden und defizitar«.>®

Die immanente Kritik entdeckt daher einen inneren Widerspruch zwi-
schen der Wirklichkeit und ihren eigenen Normen, allerdings nicht nur
in die eine Richtung, dass die Wirklichkeit ihren Normen, sondern auch
umgekehrt, dass die Normen der Wirklichkeit nicht gentigen.?* Dabei ist
das »Prinzip der Immanenz« nicht blof§ als »Erklarung jeden Gesche-
hens als Wiederholung« zu verstehen — Theodor W. Adorno und Max
Horkheimer diagnostizieren hierin die Gemeinsamkeit von Mythos und
Aufkliarung —+ sondern die Pointe besteht darin, das Verbarren im Ge-
genstand als den einzigen Weg seiner Uberschreitung zu erkennen.*' Im
Anschluss an Michael Theunissen kann daher auch von der immanen-
ten Kritik als »Einheit von Kritik und Darstellung«+* gesprochen wer-
den oder direkt in Marx’ Worten: »Es [die Kritik der 6konomischen Ka-
tegorien) ist zugleich Darstellung des Systems und durch die Darstellung
Kritik desselben. «#3

1.2.2 Zur Legitimitdt immanenter Kritik in ibrer Genese

Doch woraus bezieht nun diese Form immanenter Kritik ihre spezifi-
sche Rechtfertigung, ihre »gute« Begriindung? Jaeggi ist darin zuzustim-
men, dass die Legitimitat immanenter Kritik auf der Erfabrung der in-
neren Widerspriichlichkeit des Gegenstandes und daher »auf einer Art
>historischem Index«« beruht.#+ Diesen historischen Index bzw. diese Er-
fahrung gewinnt die Kritik in Gestalt der bestimmten Negation. Fur ein
besseres Verstandnis der bestimmten Negation erinnern wir uns an die
dreifache Bedeutung der Hegel’schen Figur der Aufhebung: Vernichten,
Aufbewahren, Aufheben (im Sinne von Emporheben).+ Die Kritik in Ge-
stalt der bestimmten Negation hebt ihren Gegenstand ob seiner inneren
Widerspriichlichkeit auf, sie verwirft ihn, sie unterzieht ihn wortwort-
lich einer vernichtenden Kritik. Gleichzeitig ist der Akt der Negation

38 Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 287.

39 Siehe fiir diesen Gedanken auch Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 2.88.

40 Theodor W. Adorno/Max Horkheimer, Dialektik der Aufklarung. Philoso-
phische Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer 19971, S. 18.

41 Daher bezeichnet Jaeggi die immanente Kritik als transformativ, wahrend
die interne Kritik blof§ rekonstruktiv ist (Jaeggi, Kritik von Lebensformen,
S. 294f.).

42 Michael Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion der He-
gel’schen Logik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1980, S. 16.

43 MEW 29, S. 550.

44 Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 290.

45 Vgl. hierzu Hegel, Wissenschaft der Logik 1, S. 113f.

30

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMANENTE KRITIK

aber gebunden an den negierten Gegenstand, denn er ist es, der verwor-
fen wird. Die Kritik bestimmt sich, indem sie sich negativ von einem be-
stimmten Gegenstand abhebt und genau darin ist der Gegenstand auch
weiterhin aufbewahrt. In diesem Sinne verharrt die Kritik zunichst im
Gegenstand. Nun ist es aber exakt diese negative Erfahrung, die Einsicht
in die Widerspriichlichkeit des Gegenstandes — hier also der biirgerlichen
Wirklichkeit —, die ihre Uberwindung uno actu anstéfit. Wesentlich ist
hier, dass die Erkenntnis der systemischen Widerspriichlichkeit unmittel-
bar, das heif$t ohne einen weiteren moralischen oder gerechtigkeitsorien-
tierten Handlungsgrund, zur Uberwindung der Wirklichkeit »notigt«.+¢
Die dritte Bedeutung der Aufhebung, die Emporhebung, besteht darin,
dass sich mit der Kritik sowohl der kritisierte Gegenstand — die burgerli-
che Wirklichkeit — also auch die Maf$stibe der Kritik — etwa Freiheit und
Gleichheit — verdndern. Wenn wir zum obigen zweiten Beispiel zuriick-
kehren, stellen wir fest, dass sich jeder Begriff von burgerlicher Freiheit
und Gleichheit dadurch aufgelost hat — oder vielmehr erst dadurch zu
sich gekommen ist —, dass Freiheit und Gleichheit an ihnen selbst schon
Unfreiheit und Ungleichheit sind. Die Erfahrung, die die immanente Kri-
tik macht, besteht also darin, die Identitit von Freiheit und Gleichheit
und zugleich deren Nichtidentitit, daher Identitdt und Nichtidentitit zu-
sammenzudenken. Damit entpuppen sich sowohl Wirklichkeit als auch
die ihr inhdrenten Normen als in sich verkehrt.

Wenn die immanenten Kritik ihre Berechtigung aus ihrer eigenen ne-
gativen Entwicklung bezieht, dann bedeutet das nichts anderes als dass
der je individuelle Vollzug — nicht nur Nachvollzug — der hochst konflik-
thaften Denkbewegung schon selbst die Legitimation der Kritik isz. An-
ders formuliert ist die Kritik die Einheit von Kritik und Legitimation, die
aus eigener Anstrengung betitigt werden muss. Diese Arbeit am Begriff,
dieses Sich-Einlassen in den Denkakt und die Urteilsbildung ist unum-
ganglich. Immanente Kritik 16st daher nicht nur den Dualismus zwischen
Kritik und Darstellung auf, indem kritische Darstellung und darstellen-
de Kritik ineinanderfliefSen, sondern auch die Differenz zwischen Kritik
und einer ihr dufSeren Legitimationsinstanz verflussigt sich. Doch was
verbirgt sich hinter dem Einwand, die marxistische Kritik sei nicht in
der Lage, sich ein Bewusstsein tiber ihre eigenen normativen Grundlagen
und Gehalte zu bilden? Es ist zunichst ein Angriff gegen das Konzept
der immanenten Kritik als solche, deren Pointe ja gerade darin liegt, als
immanente Kritik auf ein externes Mafs, eine urspriingliche Basis oder

46 Vgl. zu dieser Terminologie MEW 2, S. 38: »durch die nicht mehr abzuwei-
sende [...] Not [...] zur Emporung gegen diese Unmenschlichkeit gezwungen
ist« und wohl im Anschluss daran Jaeggi, Kritik von Lebensformen,S. 296.
Das ist der Grund, wieso der Marxismus ohne moralische Motivation aus-
kommt; siehe hierzu insbesondere 3.1.

31

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

Grunduberzeugung, auf leitende Werte und Prinzipien zu verzichten. Der
Einwand gegen die mangelnden normativen Grundlagen der immanen-
ten Kritik ist daher seinerseits die Weigerung, in die negative Bewegung
des Begriffes einzusteigen. Wir unterschitzen die emotionale und soziale
Vielschichtigkeit theoretischer und akademischer Auseinandersetzungen,
wenn wir diesen Einwand als bloffen Einwand gegen die Form oder das
Konzept der immanenten Kritik als solche betrachten wiirden. Letztlich
ist die Frage nach normativen Grundlagen die psychologisierende Su-
che nach »eigentlichen« handlungs- und denkanleitenden Prinzipien, die
sich vermeintlich hinter dem unmittelbaren Bedeutungsgehalt verbergen
wirden. Damit ist jedoch nicht nur eine Relativierung des theoretischen
Inhalts der Kritik (der Inhalt der Kritik soll ja der einwendenden Logik
zufolge blofS relativ zu der noch zu identifizierenden Grundlage der Kri-
tik gelten), sondern eine ganzliche Suspension der Inhaltsebene verbun-
den. Die Frage nach dem Dabhinterliegenden oder Dariiberstehenden ist
gleichzeitig die Verleugnung des in der Kritik gedufSerten Gehalts, tiber
den sie schon langst hinaus, mit dem sie schon langst »fertig« ist. Nicht
das inhaltliche Urteil, die theoretische Aussage in der immanenten Kri-
tik interessiert, vielmehr beschiftigt sich diese Frage mit dem formalisti-
schen Aspekt der Rechtfertigbarkeit. Nicht die mit der immanenten Kri-
tik geleistete Diagnose an und fiir sich selbst soll ausschlaggebend sein,
sondern ihre Identitit mit hoheren Maf3stiben. Dieser Einwand beweist
folglich auch auf einer anderen Ebene seine Unkenntnis der marxisti-
schen Gesellschaftskritik, denn in seinem Kern enthiillt der Marxismus
gerade den Rechtfertigungsdiskurs selbst als durch und durch burgerli-
chen Modus des Philosophierens. Der Einwand reklamiert daher von der
marxistischen Kritik eine Identitit mit hoheren Maf$stiben, die auch er
selbst einsehen kann und verlangt damit die Benennung eines allgemei-
nen Kriteriums der Wahrheit, einer geteilten Vorstellung des Verntinfti-
gen und Guten. Doch was heifst das? Es heifSt, dass die Legitimitdt der
immanenten Kritik davon abhiangt, dass jeder andere, darunter insbeson-
dere auch ihr Gegner, zustimmen konnen muss. Anders formuliert hangt
die Legitimitat der immanenten Kritik diesem Einwand zufolge davon
ab, dass ihr sogar noch der von ihr selbst ausgewiesene Klassengegner
beipflichtet. Doch diese Forderung verkennt vollkommen die erdriicken-
de Materialitit und Wirklichkeit des Interessengegensatzes, die gerade
diese allgemeine Affirmation notwendig verhindert. Die Diagnose der
immanenten Kritik schliefst die Reflexion tber ihre Rechtfertigbarkeit
schon ein und lautet: Theoretische und praktische Auseinandersetzun-
gen sind keine Uneinigkeiten tiber Werte und Prinzipien, sondern es sind
unversdhnliche Interessengegensitze.

32

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMANENTE KRITIK
1.2.3 Immanenz und das Verbdltnis von Abstraktem und Konkretem

Wir finden bei Paschukanis keinerlei derartige, am Begriff der immanen-
ten Kritik verlaufende Metareflexion iiber den spezifischen Modus der
Rechtskritik. Eine angemessene Lektiire von Allgemeine Rechtslebre und
Marxismus hat jedoch, wie André Kistner schreibt, Paschukanis’ »me-
thodologische Negativitit« anzuerkennen und daher nachzuvollziehen,
dass seine Rechtstheorie nur als Rechtskritik und seine Rechtskritik nur
als Rechtstheorie zu verstehen ist.#” Kurz: Dass Paschukanis nur im Sin-
ne der Hegel’schen und Marx’schen Forderung immanenter Kritik, ei-
ner Kritik durch Darstellung begreifbar wird. Damit schwindet entgegen
Norbert Reich#® nicht die Eigenstindigkeit materialistischer Rechtsthe-
orie, sondern es wird offenbar, dass Rechtstheorie und Rechtskritik im-
mer schon zusammenfallen, dass die Eigenstindigkeit der Rechtstheorie
— etwa in Gestalt des Kelsen’schen Reinheitspostulats, das sogleich be-
handelt wird — gerade die Ideologie ist, der Paschukanis entgegentritt.
Die implizite immanente Kritik steht jedoch in eklatantem Wider-
spruch zu Paschukanis’ explizit als methodologisch ausgewiesenen
Uberlegungen, die er im Anschluss an Marx’ Einleitung zur Kritik der
politischen Okonomie anstellt. Dabei will Paschukanis die Konstruk-
tion des Konkreten aus dem Abstrakten offensichtlich als authentisch
marxistische Methode rekonstruieren und bedient dabei nicht nur ei-
nen oberflichlichen Methodenbegriff, sondern missdeutet iiberdies die
Marx’sche Originalpassage. Oberflachlich ist Paschukanis’ Methoden-
verstandnis, das auf einem endgiiltig geklarten, also unproblematisier-
ten Verhiltnis von beobachtendem Subjekt und beobachtbarem Objekt
basiert und daher hinter die vorangestellten Hegel’schen Uberlegun-
gen zur Methodenkritik zurtickfillt.# Ein Methodenverstindnis, dem
er in der tatsiachlichen Untersuchung der Rechtsform nicht mehr folgt,
denn hier wird nicht einfach eine »Marx’sche Methode« auf das Recht
»angewendet«,’° sondern es werden strukturelle Parallelen zwischen

47 André Kistner, » Eugen Paschukanis — Probleme einer historischen Dialektik
des Rechts«, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- und Staatskritik nach Marx
und Paschukanis, Berlin: Bert + Fischer 2017, S. 117.

48 Norbert Reich, »Hans Kelsen und Eugen Paschukanis«, in: Reine Rechts-
lebre und marxistische Rechtstheorie. Symposion, abgehalten am 9. Und
10. Mai 1975 im Kleinen Festsaal des Bundesministeriums fiir Justiz, Wien:
Manz 1978, S. 21.

49 Eugen Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre und Marxismus. Versuch einer Kri-
tik der juristischen Grundbegriffe. Ubersetzung aus dem Russischen von Edith
Hajos. Eingeleitet von Alex Gruber und Tobias Ofenbauer. Mit einer biographi-
schen Notiz von Tanja Walloschke, Freiburg/Wien: Ca ira 2017, S. 63 [S. 38].

so Dies meint Arndt, »Rechtsform gleich Warenform? Zur Methode in Paschu-
kanis’ Allgemeine Rechtslebre und Marxismus«, in: AG Rechtskritik (Hg.),

33

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

Warenform und Rechtsform identifiziert. Paschukanis verabsiumt je-
doch die Marx’sche Pointe, weil er das Marx’sche Methodenverstindnis
verfehlt rekonstruiert. Die prazise und richtige Methode bestiinde dem-
nach darin, dass »man vom Einfachsten zum Komplizierteren, vom Pro-
zefs in reinster Gestalt zu dessen konkreteren Formen aufsteigt«s* bzw.
»mit der Analyse der Rechtsform in ihrer abstraktesten und reinsten Ge-
stalt beginn[t] und dann allmahlich durch Verkomplizierung zum histo-
risch Konkreten vordring[t]«.5* Jenseits des Begriffes der Reinheit, der
weiter unten einer ausfithrlichen Kritik unterzogen wird, soll demnach
das Konkrete schlicht aus dem Abstrakten rekonstruiert werden. Doch
scheint Paschukanis nicht zu sehen, dass die Marx’sche »Methode« die-
ses Abstrakte selbst kritisch reflektiert. Die Marx’sche Pointe besteht
darin, das Abstrakte in seiner konkreten und realgeschichtlichen Ver-
mittlung zu denken, das Abstrakte als Abstraktes daher als eben jene
burgerliche Ideologie zu qualifizieren, gegen die die Kritik im Kern ge-
richtet ist. Das Abstrakte kann daher keine iiberhistorische, universelle
Kategorie sein, sondern entspringt bestimmten gesellschaftlichen Ver-
hiltnissen. So schreibt Paschukanis im Hinblick auf das Rechtsverhalt-
nis wiederum richtig, dass es ein »abstraktes einseitiges Verhiltnis« sei,
das »aber in dieser Einseitigkeit nicht als Resultat der Gedankenarbeit
eines erwagenden Subjekts, sondern als Produkt der gesellschaftlichen
Entwicklung [erscheint]«.53 Das Abstrakte ist daher auch nicht einfach
ein » Abstrahiertes«, womit jedoch in diesem Zitat das Gegenteil des-
sen zum Ausdruck kommt, das Konkrete aus dem Abstrakten herzulei-
ten oder zu deduzieren.

Paschukanis widerspricht sich an diesem Punkt, wie seine metho-
dologischen Vortiberlegungen tiberhaupt in Widerspruch zur eigentli-
chen Analyse stehen. So setzt Paschukanis’ Analyse zwar bei den abs-
trakten Begriffen Rechtsform, Rechtsverhiltnis, Rechtssubjektivitit an,
doch wird der theoretische Ausgangspunkt einer kritischen Reflexion
unterzogen, indem das Abstrakte selbst nicht blof§ als gedankliche Abs-
traktion, sondern als Resultat eines konkreten historischen Prozesses
verstanden wird. Vielleicht versteht Paschukanis die Konstruktion des
Konkreten aus dem Abstrakten so, dass das Abstrakte auf das Konkre-
te zurtickgefiithrt wird. Damit steht Paschukanis auch nicht vor einem
circulus vitiosus, sondern praktiziert immanente Kritik, in der zwar die
abstrakten Kategorien zur Analyse der Wirklichkeit herangezogen wer-
den — und daher nicht auf ein externes Maf§ zuriickgegriffen wird —,
diese abstrakten Kategorien jedoch selbst wieder als » Daseinsformen,

Rechts- und Staatskritik nach Marx und Paschukanis, S. 43.
51 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 64 [S. 39].
52 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 69 [S. 45].
53 Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 68 [S. 44]

34

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMANENTE KRITIK

Existenzbestimmungen |[...] dieser bestimmten Gesellschaft« begriffen
werden.s* Die Wirklichkeit wird mit ihren eigenen, von ihr selbst her-
vorgebrachten abstrakten Kategorien konfrontiert, damit, dass sie sich
selbst abstrahiert (von den Privilegien zum abstrakt-allgemeinen Rechts-
subjekt, vom feudalen zum biirgerlichen Staat). Marx fasst diesen Ge-
danken prignant:

[Slelbst die abstraktesten Kategorien [sind], trotz ihrer Giiltigkeit — eben
wegen ihrer Abstraktion — fir alle Epochen, doch in der Bestimmtheit
dieser Abstraktion selbst ebensosehr das Produkt historischer Verhilt-
nisse [...] und [besitzen] ihre Vollgiiltigkeit nur fir und innerhalb die-
ser Verhaltnisse.’s

Folgen wir hingegen Paschukanis’ explizit methodologischen Uberlegun-
gen, so konnen wir bereits hier den Einwand des Zirkulationsmarxis-
mus, der an dieser Stelle durchaus berechtigt ist, reflektieren:s¢ Der Glau-
be, die kapitalistische Gesellschaft in ihrer konkreten Mannigfaltigkeit
aus den abstrakten Kategorien Wert, Ware, Arbeit herzuleiten, ist gera-
de die — nicht in geringem MafSe durch den Aufbau der Kritik der poli-
tischen Okonomie verursachte — Illusion, den Kapitalismus ohne realen
Klassenantagonismus erklaren zu kénnen.s?

Es ist offensichtlich, dass die Herleitung des Abstrakten aus der kon-
kreten Wirklichkeit und das Begreifen eines Wechselverhiltnisses zwi-
schen Abstraktem und konkreter Wirklichkeit das exakte Gegenteil des-
sen ist, die Abstraktionen an die Wirklichkeit duflerlich anzulegen, die
Wirklichkeit den Abstraktionen zu unterwerfen bzw. die Wirklichkeit
diesen gemaf$ zu erfassen: » Abstraktionen in der Wirklichkeit geltend
machen, heifst Wirklichkeit zerstoren«.5® Im Anschluss daran konnte mit
Paschukanis gesagt werden, dass die Wirklichkeit gegen die Abstrakti-
on geltend zu machen ist, sodass etwa die Rechtssubjektivitit, sofern sie
klassisch als transzendentes, tiberhistorisches Abstraktum gefasst ist, auf
ihre realgeschichtlichen und -gesellschaftlichen Voraussetzungen zurtick-
gefiihrt und also als konkrete Ideologie entlarvt wird. Wenn Paschukanis
von der Rechtssubjektivitit als einer »leblose[n] Abstraktion« spricht, so
meint er damit auch die Unbestimmtheit oder Unmittelbarkeit der Abs-
traktion.’® Die Abstraktion zum Leben zu erwecken, hiefSe dann, sie im

54 MEW 13,S.637.

55 MEW 13,S. 636.

56 Mehr zum Vorwurf der Zirkulationsfixiertheit in 2.3.2.2.

57 Siehe schon hier Karl Reitter/Gerhard Hanloser, Der bewegte Marx. Eine
einfiihrende Kritik des Zirkulationsmarxismus, Miinster: Unrast 2008,
S. 1rff.

58 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie 111, in: Werke
Bd. 20, S. 331.

59 Paschukanis, Allgemeine Rechislebre, S. 6o.

35

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

Wege immanenter Kritik als Resultat und Voraussetzung eines gesamtge-
sellschaftlichen Prozesses zu begreifen. Rechtssubjektivitat als einfache,
abstrakte Kategorie existiert nur als »abstrakte, einseitige Beziehung ei-
nes schon gegebnen konkreten, lebendigen Ganzen«.®

Fassen wir die abstrakten Kategorien von Ware, Wert, Rechtssubjek-
tivitdt, Arbeit als Erscheinungsformen der biirgerlichen Gesellschaft, 16-
sen wir sie einerseits aus ihrer unmittelbaren Erscheinungsform heraus
— denn wir fihren sie auf ihre konkrete Vermittlung durch eine histo-
risch bestimmte Gesellschaftsform zuriick — und andererseits begreifen
wir diese unmittelbare Erscheinungsform als ihre notwendige Erschei-
nungsform.®

1.3 Dialog: Immanente Kritik und Reine Rechtslebre

1.3.1 Reinbeit der Kritik

Die Verabschiedung der transzendentalen Kritik bzw. die Abkehr vom
traditionellen Begriff der Objektivitdt im Begriff der immanenten Kritik
steht nicht nur der Philosophie in Kantischer und Nach-Kantischer Tra-
dition entgegen, sondern stof3t sich paradigmatisch am Programm der
Reinen Rechtslehre. Nun verortet Kelsen seine philosophischen Wur-
zeln im Neukantianismus bzw. in der »Kantschen Erkenntnistheorie«
und steht damit in einer allgemeinen Beziehung zur geistigen Stromung
des Wiener Kreises und dem Logischem Empirismus.®* Es ist daher zual-
lererst die Frage zu stellen, was Reinheit bei Kant bedeutet. Die »Kritik
der reinen Vernunft« ist eine Kritik des » Vernunftvermogens iiberbaupt,
in Ansehung aller Erkenninisse, zu denen sie, unabhingig von aller Er-
fahrung, streben mag«.> Reinheit ist Aprioritat, Erfahrungsunabhin-
gigkeit, Selbsterkenntnis der Vernunft. Und worin liegt die Reinheit der
Reinen Rechtslehre bei Kelsen? Die reine Rechtslehre ist eine »von aller
politischen Ideologie und allen naturwissenschaftlichen Elementen ge-
reinigte, ihrer Eigenart weil der Eigengesetzlichkeit ihres Gegenstandes

60 MEW 13,S.632.

61 Vgl. auch Georg Lukics, Geschichte und KlassenbewufStsein. Studien iiber
marxistische Dialektik, Darmstadt/Neuwied: Luchterhand 1983, S. 69.

62 Hans Kelsen, Reine Rechtslebre, 2. Auflage, Wien: Verlag Osterreich 1960,
S. 74; vgl. auch Robert Walter, »Der Positivismus der Reinen Rechtslehre«,
in: Clemens Jabloner/Friedrich Stadler (Hg.), Logischer Empirismus und
Reine Rechtslebre. Beziehungen zwischen dem Wiener Kreis und der Hans
Kelsen-Schule, Wien: Springer 2001, S. 17.

63 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, in: Werke in 12 Binden Bd. 1.
Hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974, S. 13, A XII.

36

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

bewufSte Rechtstheorie«.5 Die Erfahrungsunabhiangigkeit manifestiert
sich fur Kelsens Reinheitsbegriff in der Ausklammerung der sozialen
Rechtswirklichkeit, sohin in der Abgrenzung der Rechtswissenschaft als
»echte[] Wissenschaft«,% deren Gegenstand einzig und allein in Rechis-
normen besteht, von »Psychologie und Soziologie, Ethik und politischer
Theorie«.*® Das Abgrenzungsbediirfnis entspringt jedoch, so stellt Kelsen
ausdriicklich fest, nicht der Leugnung eines Zusammenhangs zwischen
diesen Disziplinen und der Rechtswissenschaft — wir werden insbeson-
dere im zweiten Kapitel sehen, dass Kelsen ein Kritiker des biirgerlichen
Eigentums ist —, sondern aus der Vermeidung eines » Methodensynkretis-
mus«.*” Die Reinheit involviert einen spezifischen methodischen Zugang
zum Recht, denn dieses soll — alles andere wire rechtspolitische Interven-
tion — blofS beschrieben werden. So schreibt auch Alexander Somek mit
Blick auf den Rechtspositivismus, dass »[d]escribing accurately what has
been laid down, as law, [...] is what it takes to arrive at a legal know-
ledge that is true«.*

Vor diesem Hintergrund muss Kelsen der materialistischen Rechtsthe-
orie eine »confusion of theory and practice, science and politics« vor-
werfen.® Der Hauptfokus marxistischer Theorie liage, so Kelsen, auf der
Kritik des ideologischen Bewusstseins der Bourgeoisie und ihr Haupt-
ziel bestunde darin, den Widerspruch zwischen diesem Bewusstsein und
der sozialen Realitat, die durch dieses Bewusstsein verkehrt widerge-
spiegelt wird, zu enthullen.” Kelsen dufert erhebliche Bedenken gegen
dieses Vorgehen:

But, since a social reality produces an ideology, a perverted conscious-
ness only because it is itself perverted, and that means contradictory in
itself, the critique of social ideology turns into a critique of social rea-
lity.7*

Was hierin erstmals anklingt, ist Kelsens strikte Trennung zwischen der
Sphire des Realen und der Sphire des Geistigen, wobei er Ideologie
bzw. ideologisches Bewusstsein ausschliefslich der letzteren Sphire zu-
ordnet und damit den marxistischen Ideologiebegriff grundlegend ver-
fehlt. Sowohl der marxistische wie auch Kelsens Ideologiebegriff werden

64 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 111.

65 Ebd.

66 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 1.

67 Ebd.; vgl. auch Arend Kulenkampff, » Rechtspositivismus und marxistische
Rechtstheorie«, ARSP 1977/63,S. 537.

68 Alexander Somek, The Legal Relation. Legal Theory After Legal Positivism,
Cambridge: Cambridge University Press 2017, S. 3.

69 Kelsen, The Communist Theory of Law, London: Stevens 19535, S. 46.

70 Kelsen, The Communist Theory of Law, S. 45.

71 Ebd.

37

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

im zweiten Kapitel ausfiihrlich behandelt, so viel sei nur vorweggenom-
men: Wenn Ideologie in einem simplizistischen orthodox-marxistischen
Basis-Uberbau-Modell, dem Kelsen offenbar anhingt, als blofSe Wider-
spiegelung der 6konomischen Basis begriffen und das heifst Ideologie
nicht als eigenstandige, wirkmachtige Realitdt erkannt wird, die ihrerseits
auf die Basis zuriickwirkt, dann liegt Kelsens Generaleinwand gegen die
Dialektik nahe: »Dadurch, dafy man einen realen Gegensatz von Interes-
sen einen >Widerspruch« nennt, erhilt man nicht das Recht, ihn mit einem
logischen Widerspruch zu identifizieren. «”* Mit anderen Worten kritisiert
Kelsen hier die » Vermengung eines logischen oder Erkenntniswertes mit
einem ethisch-politischen Wert« bzw. die Vermengung von Ideologie —
auch die Logik ist Teil der geistigen Sphare — mit der Realitit als dem ma-
teriellen Interessengegensatz innerhalb der biirgerlichen Gesellschaft.”s
Zwei Schwierigkeiten kniipfen sich an diesen Einwand Kelsens: Ers-
tens fragt sich, was sich an der Qualitdt des marxistischen Arguments
bzw. an der Qualitit der marxistischen Rechts- und Gesellschaftskritik
andert, wenn der Klassengegensatz nicht als logischer, sondern als prak-
tischer Widerspruch begriffen wird. Ich meine, nichts; insbesondere leidet
darunter auch der Marx’sche Ideologiebegriff nicht, der ohnedies nicht in
einem einseitigen Abbildverhaltnis zwischen Ideologie und Wirklichkeit
besteht und daher nicht darauf »angewiesen ist«, das, was er als sozialen
Widerspruch in der Wirklichkeit erfihrt, in der geistigen Sphare als logi-
schen Widerspruch widerzuspiegeln. Zweitens, und das ist der entschei-
dende Punkt, scheint Kelsen sich umgekehrt zu strauben, den Klassenge-
gensatz als »echten« —und das heifSt in seinem formalen Logikverstindnis
auch unauflosbaren — Widerspruch gelten zu lassen; dies, weil ihm die
Demokratie noch als erlésende Versohnung der materiellen Gegensit-
ze erscheint. Demnach konnen die Herrschafts- und Unterdriickungs-
verhiltnisse auch nicht als Ausdruck einer logischen Notwendigkeit der
kapitalistischen Produktionsweise, sondern hochstens als das hochstper-
sonliche Versagen einzelner Entscheidungstriger oder gar der schlechten
Menschennatur insgesamt verstanden werden.”* Die Kritik an der Iden-
tifikation eines Widerspruches im Bewusstsein der Menschen mit einem
Widerspruch in den materiellen Verhiltnissen, in welchen sie leben, lauft
bei Kelsen auf eine Verharmlosung des »realen« Widerspruches hinaus.”s

72 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, in: ders., Demokratie und Sozialismus. Ausgewdhlte Aufsditze. Hg. v.
Norbert Leser, Wien: Verlag der Wiener Volksbuchhandlung 1967, S. 121.

73 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 78.

74 Siehe etwa Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Ge-
schichtsauffassung«, S. 76.

75 Im Ubrigen hilt es auch Jaeggi fiir unerlisslich darauf hinzuweisen,
dass es immanente Kritik nicht mit logischen, sondern mit praktischen

38

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

Unbewusst formuliert Kelsen dabei jedoch die Pointe marxistischer
Ideologiekritik:

Es geht nicht an, die biirgerliche Rechtstheorie als eine die Wirklichkeit
verhiillende Ideologie zu bekiampfen und zugleich festzustellen, dafS sie
ein getreues Spiegelbild der Wirklichkeit sei.”®

Und doch liegt exakt in diesem Zugleich von Wahrheit und Unwahrheit
der Ideologie — als getreue Widerspiegelung und zugleich Verkehrung der
Wirklichkeit — die entscheidende Erkenntnis, die in Paschukanis’ Begriff
des Rechtsfetisches kulminieren wird. In Kelsens Begriff der Logik als
klassischer Formallogik, die fest am Satz des Widerspruches festhilt, hat
dieses Verhiltnis von Wahrheit und Unwahrheit oder anders formuliert
das unaufgeloste Bestehen eines Gegensatzes, die Dialektik, keinen Platz.

Der Zugang, dessen sich die Rechtswissenschaft zur Erfassung ih-
res Gegenstandes daher gemafs der Reinen Rechtslehre bedient, erfolgt
»rechtliche, das heifdt: vom Standpunkt des Rechts aus«.”7 Rein ist die
Rechtslehre darin, dass sie sich dem Recht rechtlich nihert und dies kann
nur bedeuten, »etwas als Recht und das heifst: als Rechtsnorm [...] be-
greifen«.”® Dagegen ist die Reine Rechtslehre nicht als Aufruf zur Kon-
stitution eines reinen Rechts zu verstehen,” denn darin liage die anti-
positivistische Forderung eines Rechts, wie es besser sein sollte. Es ist
vielmehr so, dass das Reinheitspostulat nur dort sinnvoll formuliert wer-
den kann, wo die Moglichkeit einer » Verunreinigung« des Gegenstandes
durch eine ideologische oder rechtspolitisch befangene Methode besteht.
Das Recht selbst muss folglich von der Reinen Rechtslehre, die sich ja
lediglich auf die rechtliche Erkenntnis des positiven Rechts beschrankt,
immer schon als »rein« behauptet sein, um als »rein« erkannt werden
zu konnen. Die Reinheit der Rechtsnorm aber ist fiir Kelsen ihre abs-
trakte Normativitit, das heifst die Rechtsnorm als blofes Sollen, nicht
mehr und auch nicht weniger (insbesondere betrifft die Reinheit nich#
den Rechtsinhalt, der fir die Reine Rechtslehre nebensichlich ist). Der
Begriff der Reinheit erfihrt am Gegenstand der Rechtsnorm eine Be-

Widerspriichen zu tun hat. Dies bedeute, so Jaeggi, die hier ebenso wie Kel-
sen an einem formallogischen Begriff der Logik festhilt, »dass diese nicht
»>denkunmoglich« sind, sondern zu Krisen fithren, zu Erfahrungen von Defi-
zienz oder des Nichtgelingens« (Jaeggi, »Was ist Ideologiekritik?«, S. 289).

76 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. r21f.

77 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 72.

78 Ebd.

79 Wie etwa Ilmar Tammelo, »Von der reinen zu einer reineren Rechtslehre«,
in: Werner Krawietz/Helmut Schelsky (Hg.), Rechtssystem und gesellschaft-
liche Basis bei Hans Kelsen, Berlin: Duncker & Humblot 1984, S. 249 ver-
tritt.

39

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

deutungserweiterung, denn nun benennt er auch die Widerspruchsfrei-
heit des Rechts.

Dies betrifft insbesondere Kelsens Frithphase, in welcher der Satz vom
Widerspruch (dass innerhalb desselben Normensystems Norm a und
Norm =a nicht nebeneinander bestehen konnen) »als rechtslogisches
Prinzip« anerkannt wird.® Kelsen sieht dabei den Grundsatz lex pos-
terior derogat legi priori als »Regulator«, durch den die »logische Ge-
schlossenheit des Normsystems«** und dessen Verniinftigkeit als »sinn-
volles Ganzes«®* gewahrt werden. Diese logische Geschlossenheit als
Widerspruchsfreiheit ist daher nicht weniger als das » Grundpostulat al-
ler Normerkenntnis«.? An anderer Stelle postuliert er dies sogar fir die
Erkenntnis iiberhaupt, denn es sei die » Aufgabe jeder Erkenntnis [...]
zu einem System einander nicht widersprechender, innerlich zusammen-
hangender Urteile zu gelangen« bzw. besteht die Pflicht der Erkenntnis
gerade darin, »den sich darbietenden Widerspruch zu tiberwinden«.
Dass der Widerspruch stets auf der Seite des Subjekts — der Rechtswis-
senschaft — und nicht auf der Seite des Objekts — dem Recht — verortet
wird, hingt abermals mit Kelsens einseitigem Ideologiebegriff zusam-
men. In seiner eigenen Beschreibung der Vorgangsweise marxistischer
Rechtskritik als immanenter Kritik kommt dies deutlich zum Ausdruck:
Vom »Standpunkt immanenter Kritik« wurden »die inneren Widersprii-
che im System der gegebenen Lehre« diagnostiziert und sodann »aus
dem Widerspruch erklart, in dem die Begriffe und Thesen der Allgemei-
nen Rechtslehre — als Ideologie — zu ihrem Gegenstand, dem wirklichen
Recht, stehen«.% Lediglich die Ideologie als geistiges Phanomen, als fal-
sches Bewusstsein, ist logischen Widerspriichen zuginglich,*® wohinge-
gen die Realitit, das Recht, blofs durch die Rechtslehre verzerrt darge-

8o Kelsen, Reichsgesetz und Landesgesetz nach osterreichischer Verfassung,
in: Hans Kelsen Werke Bd. 3. Herausgegeben von Matthias Jestaedt in Ko-
operation mit dem Hans Kelsen-Institut, Tiibingen: Mohr Siebeck 2010,
S. 364. Im Folgenden zitiert als HKW Band, Seitenzahl. Fiir eine Revidie-
rung der unmittelbaren Anwendung des Satzes vom Widerspruch auf das
Recht als Normsystem im Spatwerk Kelsens siehe Kelsen, Allgemeine The-
orie der Normen. Im Auftrag des Hans-Kelsen-Instituts aus dem Nachlaf§
herausgegeben von Kurt Ringhofer und Robert Walter, Wien: Manz 1979,
S. 166ff.

81 HKW 3,S.364.

82 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 210.

83 HKW 3,S. 364; siche auch Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 26f., S. 209f.

84 Kelsen, Das Problem der Souverinitit und die Theorie des Volkerrechts, in:
Hans Kelsen Werke Bd. 4, S. 372.

85 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 69.

86 Ebd.

40

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

stellt wird, nicht aber an ihr selbst verzerrt ist.3” Und so fasst Kelsen
zusammen, dass logische Widerspriiche »Symptom eines ideologischen
Systems« sind.®®

In Kelsens Spatphase, insbesondere in der Allgemeinen Theorie der
Normen, wird demgegeniiber der Widerspruch im Recht zugelassen.®
Fur den Fortgang der vorliegenden Untersuchung wird hingegen das
Postulat der Widerspruchfreiheit als Grundprinzip der Kelsen’schen The-
orie zugrunde gelegt, da hierauf auch seine Einwinde gegen die marxis-
tische Rechtskritik fufSen. Das Recht wird als »sinnvolles Ganzes« und
daher, in der Kelsen’schen Logik, als widerspruchsfrei vorgestellt, sodass
die Einsicht in die dialektische Struktur von Wirklichkeit und Denken
grundsitzlich ausgeschlossen ist.

Reinheit erfordert nun aber vor dem Hintergrund des Normativis-
mus zusitzlich eine strikte Trennung von Sein und Sollen, die im Ubri-
gen nicht naher begriindet wird; vielmehr ist sie, so Kelsen, »unserem Be-
wufStsein unmittelbar gegeben«.>° Dass das, was ist, etwas anderes ist als
das, was sein soll, sei intuitiv nachvollziehbar und es verwundert nicht,
dass Kelsen zur weiteren Erklarung auf den Commons-Sense-Philoso-
phen George Edward Moore verweist.>* Dartiber hinaus schreibt er im
Anschluss an Georg Simmel auch in seiner fritheren Schrift, den Haupt-
problemen der Staatsrechtslebre, dass es sich bei den Kategorien von Sein
und Sollen um unmittelbare Denkbestimmungen handle, die keiner De-
finition zuganglich seien.?* Gegen dieses Alltagsbewusstsein einer Unter-
schiedenheit von Sein und Sollen und fiir eine Aufhebung der Sein-Sol-
len-Dichotomie wird im letzten Teil des vorliegenden Kapitels mit Hegels
Kritik am Sollen argumentiert. In erster Linie ist der »Dualismus von
Sein und Sollen« gegen den sogenannten naturalistischen Fehlschluss
gerichtet, der sich insbesondere in den klassischen Naturrechtslehren

87 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 73.

88 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 69.

89 So heifit es etwa in Kelsen, Allgemeine Theorie der Normen, S. 168, dass
der zwischen zwei Normen bestehende Konflikt kein logischer Wider-
spruch ist, sondern ein » Gegensatz oder Widerstreit«, denn ersterer kon-
ne nur zwischen Propositionen, sohin wahrheitsfahigen Aussagen, beste-
hen, Normen besidfen jedoch keinen solchen propositionalen Charakter.
Der Normenkonflikt bestehe erst dann, wenn eine der beiden konfligie-
renden Normen befolgt und dadurch die andere verletzt wird, sodass ins-
besondere Wahrheit und Geltung einer Norm nicht identisch zu setzen
sind.

9o Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 5.

o1 Siehe Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 5, Fn *.

92 HKW 2/1,S. 86

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

manifestiert.”> Kelsen weist zurecht auf die Herrschaftsfunktionalitit ei-
nes Schlusses von Sein auf Sollen hin, in welchem der gegenwartige Zu-
stand normativ aufgewertet wird, indem er als seiender auch als gesoll-
ter Zustand erscheint. Wir werden einer dhnlichen Denkfigur an spiterer
Stelle in Nietzsches Sklavenmoral begegnen.

Die entscheidende Konsequenz dieses normativistischen, auf der
Sein-Sollen-Dichotomie basierenden Rechtspositivismus wird in der
Geltungsbegriindung der Rechtsordnung vermittels der Grundnorm ein-
sehbar: Die Geltung der Rechtsordnung als normative Zwangsordnung
kann nicht aus einem faktischen Akt der Machtergreifung oder dem
faktischen Befehl eines Souverdns entspringen, sondern muss selbst auf
eine hochste Norm, eben die Grundnorm, zuriickgefithrt werden. Kelsen
spricht auch von dem »Warum« eines Sollens, das »logisch immer wie-
der nur zu einem Sollen fiithren [kann]«** und Paschukanis qualifiziert
daher Kelsens Rechtsnormbegriff als »unbedingt heteronome[], endgiil-
tig mit dem Faktischen, mit dem Existierenden brechende[] Form«®s.

1.3.2 Unreinbeit: Die Subjektivitit objektiver Wahrheit

Wenn immanente Kritik ihre Maf$stibe aus dem kritisierten Gegenstand
entwickelt und ihre Rechtfertigung aus der Erfahrung und daher der be-
stimmten Negation der Widerspriichlichkeit des Gegenstandes bezieht,
stellt sich die Frage, wie sie in der Lage ist, objektiv zu verfahren. Ob-
jektivitdt wird schliefSlich im gewohnlichen Sinne als Neutralitit, als
Nicht-Involviert-Sein begriffen, als ein Standpunkt also, der tiber dem
kritisierten Gegenstand steht und gerade hieraus seine Berechtigung oder
Eignung bezieht, giiltige Wahrheiten zu produzieren. Die immanente
Kritik scheint das exakte Gegenteil dieses Objektivitats-Verstindnisses
zu verkorpern und beansprucht doch fur sich, eine objektive Darstellung
der Verhiltnisse zu sein. Wenn wir in diesem Zusammenhang von imma-
nenter Kritik sprechen, dann ist damit die Kritik von Herrschafts- und
Unterdriickungsverhiltnissen innerhalb der biirgerlichen als einer wa-
renproduzierenden Gesellschaft gemeint. Der kritisierte Gegenstand ist
daher einer, von dem sich das kritisierende Subjekt nicht auf eine Weise
l6sen kann, wie die Astronomin vom fernen Himmelskorper. Die zahlrei-
chen Abhingigkeitsverhiltnisse, in denen sich das buirgerliche Individu-
um — und dieses ist das kritisierende Subjekt in der und der burgerlichen

93 Kelsen, Reine Rechtslehre, S. 6; vgl. auch Werner Krawietz, »Reinheit der
Rechtsleere als Ideologie? «, in: Werner Krawietz/Ernst Topitsch/Peter Kol-
ler (Hg.), Ideologiekritik und Demokratietheorie bei Hans Kelsen, Berlin:
Duncker & Humblot 1982, S. go1.

94 HKW 2/1,8S. 87.

95 Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre, S. 48 [S. 23].

42

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

Gesellschaft — wiederfindet, treten diesem in einer dufSerst radikalen,
aber zugleich subtilen, weil das alltigliche Leben betreffenden Unmit-
telbarkeit entgegen: die Filme, die es sich ansieht, die Sprache, mit der
es diese Filme analysiert, das Essen, das es verzehrt, und die bestimmte
habitualisierte Weise wie es dies tut, die Arbeit, der es nachgehen muss,
und die Tatsache, dass es dieser Arbeit auch nachgehen will oder nicht
will, die familidren Verpflichtungen, die es belasten oder die es erfiillen,
die Parteien, die zur Wahl stehen, die es wahlen oder aber nicht wihlen
will usw. Mir geht es darum zu betonen, dass die beobachterunabhin-
gige Kritik — und damit meine ich nicht die objektive Kritik — von Ge-
sellschaft, Okonomie, Recht, Politik ohnehin eine Illusion ist, weil dies
jeweils Totalitdten sind in dem Sinne, dass sich der Einzelne ihnen nicht
oder nur bedingt entziehen kann (so ist etwa auch der autarke Einsied-
ler einer Rechtsordnung unterworfen, die marxistische Theoretikerin
der Lohnarbeit usf.).”¢ Die als ein solches »Immer-schon-in-etwas-In-
volviertsein« zu verstehende Subjektivitdit objektiver Wahrheit steht kon-
trar zur »Kritik der reinen Vernunft« als »wahre[r] Gerichtshof« und je-
der an Kant anschliefSenden kritischen Theorie, insbesondere daher auch
Kelsens Rechtslehre.?” Die Metapher des Gerichtshofes wird bei Kant
zum Ausdruck eines tibergeordneten, »nicht mit verwickelt[en]«, sohin
im klassischen Wortsinn objektiven Dritten.*® Und auch Norbert Leser
hiangt diesem Objektivitdts- und Wissenschaftsbegriff an, wenn er der
marxistischen Rechtstheorie vorwirft, diese verzichte »auch nicht zum
Zwecke der methodischen wissenschaftlichen Klirung« (Hervorhebung
L.L.O.) auf den Klassencharakter des Rechts.” Radikal dagegen steht
das oben ausgefiihrte Postulat immanenter Gesellschaftskritik, in der
die Idee eines Gerichtshofes der Vernunft, eines sogenannten god’s eye
view und die von jeder Erfahrung unabhingige apriorische Erkenntnis
der gesellschaftlichen Verhiltnisse verworfen werden.™° Vielmehr pragt
die Notwendigkeit negativer Erfahrung — das heifst die Erfahrung der
Widerspriiche der Gesellschaft — den Erkenntnisprozess.

Zwar impliziert auch die Reine Rechtslehre schon begrifflich eine in-
terne Anndherung an ihren Gegenstand, denn sie will ihren Gegenstand,

96 Vgl. auch Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 27 4, die die Moglichkeit einer
Unterscheidung von interner und externer Perspektive fiir die Gesellschafts-
kritik anzweifelt.

97 Kant, Kritik der reinen Vernunft, in: Werke Bd. IV. Hg. v. Wilhelm Weische-
del, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974, S. 639, B 779/A 751.

98 Kant, KrV,S. 639, B 779/A 751.

99 Norbert Leser, »Wertrelativismus, Grundnorm und Demokratie«, in: ders.,
Sozialismus zwischen Relativismus und Dogmatismus. Aufsitze im Span-
nungsfeld von Marx und Kelsen, Freiburg im Breisgau: Rombach 1974,

S. 144.
100 Zum Begriff der Aprioritat siche Kant, K7V, S. 46, B 3f.

43

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

das Recht, rechtlich und das heift mit seinen eigenen MafSstiben begrei-
fen.™" Sie unterscheidet sich jedoch von der materialistischen Rechtsthe-
orie als immanenter Kritik in zweierlei Hinsicht: Erstens ist die Reine
Rechtslehre keine Rechtskritik, sondern Rechtstheorie, die sich kritisch
von anderen Rechtstheorien abhebt; ihre Kritik richtet sich nicht in ei-
nem fundamentalen Sinn gegen das Recht selbst, sondern in ihrem eige-
nen Selbstverstindnis lediglich gegen andersartige Versuche, das Recht
zu beschreiben. Daher ist sie zweitens nicht transformativ, sondern re-
konstruktiv, das heift sie mochte ihren Gegenstand, das Recht, nicht
uberwinden, sondern es entlang seiner Eigenlogik wiederherstellen oder
abbilden; die Reine Rechtslehre orientiert sich folglich positiv an den
Grundsatzen, die sie dem Recht entnimmt (der Sollens-Charakter des
Rechts, die Zwangsandrohung als konstitutives Merkmal, die Zurech-
nung als normspezifische Kausalitdt usw.). Interessanterweise wider-
spricht dies dem Selbstverstindnis der Reinen Rechtslehre, die ihre Ideo-
logiekritik sehr wohl als immanente Kritik versteht.**

Das Recht als Recht verbleibt in der Reinen Rechtslehre also eine neu-
trale und in sich kohirente Form, deren Inhalt als Spielfeld rechtspoliti-
scher Interventionen — in Gesetzgebung, Rechtsprechung, Interpretation
oder Rechtstheorie — gedacht ist. Objektiv ist demgegentber nur dieje-
nige Rechtslehre, die sich auf die Darstellung des positiven Rechts, so
wie es ist, beschrankt. Damit wird aber sowohl der Zusammenhang zwi-
schen Rechtsform und kapitalistischer Produktionsweise als auch zwi-
schen dem spezifischen Rechtsinhalt und dieser Produktionsweise in die
Sphire der Willkiir ausgelagert. Ganz dhnlich wird Kelsen im Hinblick
auf Herrschafts- und Unterdriickungsverhiltnisse in ein psychologisie-
rendes Erklarungsmuster verfallen, das uns erneut im Zusammenhang
mit seinem Ideologiebegriff beschiftigen wird. Und es ist dieselbe Angst
vor menschlicher Willkiir, vor bosen Absichten und partikularen Inte-
ressen, die Kelsens Objektivitatsbegriff und Reinheitspostulat nihren.
Wenn die Reine Rechtslehre aber nicht nach den realen gesellschaftli-
chen Bedingungen des Rechts, sondern nach den Bedingungen der Mog-
lichkeit rechtlichen Wissens fragt, betreibt sie eine »Selbstapriorisierung
des Rechtsdenkens«,> ohne die Aprioritit rechtswissenschaftlicher Er-
kenntnis selbst zu begriinden. Die Objektivitit der Reinen Rechtslehre ist
daher, wie wir auch sogleich fiir ihre Reinheit feststellen werden, blofles

1o1 Siehe auch Kelsen, »Why should the law be obeyed?«, in: ders., What is
Justice? Justice, law and politics in the mirror of science. Collected Essays,
Berkeley/Los Angeles: University of California Press 1957, S. 261, wo er von
der »immanent validity « des Rechts spricht und davon, dass »the reason for
it [the law; L.L.O.] must not be sought in another, higher order«.

102 Kelsen, » Allgemeine Rechtslehre im Lichte materialistischer Geschichtsauf-
fassung«, S. 69.

103 Krawietz, »Reinheit der Rechtslehre als Ideologie?«, S. 398.

44

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

Postulat oder, wie auch Victor Arévalo Menchaca schreibt, Bekenntnis. o
Einen dhnlichen Einwand formuliert Paschukanis gegen die Wissenschaft-
lichkeit einer Theorie, die die Existenz von Normen schlicht voraussetzt
bzw. den Ursprung der Rechtsnorm als metajuristische Frage abtut.*°s

Es gentigt allerdings nicht, die Objektivitidt im explizierten, »klassi-
schen« Sinn als Illusion zu begreifen, vielmehr ist das Gegenteil notwen-
dig: Die Objektivitat muss als Resultat eines »subjektiven«, weil immer
schon im kritisierten Gegenstand verfangenen und befangenen, mit die-
sem auf zahlreiche Weisen verflochtenen Zugangs entwickelt werden. In
einer gewissen Hinsicht sind wir jetzt wieder am Ausgangspunkt ange-
langt, dort namlich, dass die immanente Kritik ihre Stirke gerade aus
dieser ihrer Vorbelastung bezieht. Damit ist keine Verabschiedung der
Begriffe Wahrheit, Wirklichkeit und Objektivitit verbunden. Objektivi-
tat erfahrt unter der immanenten Kritik vielmehr einen Bedeutungswan-
del bzw. wird erst auf ihren Begriff gebracht: Immanente Kritik verfahrt
objektiv, weil sie sich an den Gegenstand vom Gegenstand her annahert
und nicht bei der als blof3es Sollen zu entlarvenden Intention der »kriti-
schen Kritik« verharrt.™® Mit Jaeggi kann zugespitzt formuliert werden,
dass sich hier »die Dinge selbst kritisieren«.'*” Damit muss etwa die gut-
biirgerliche oder — um mit Marx zu sprechen — die »vulgire« bzw. »dog-
matische« Forderung, ein kritischeres Bewusstsein auszubilden oder gar
die Dinge kritischer zu sehen, zuriickgewiesen und an sie vielmehr die
entgegengesetzte Forderung gerichtet werden, die kritischen Dinge zu se-
hen.™® Kritik ist keine von den Dingen verschiedene Weise der Betrach-
tung, sondern sie ist die Darstellung eines Dinges, das selbst krisenhaft,
widerspruichlich, problematisch, defizitir ist. Diese kritische Darstellung
bzw. darstellende Kritik des Gegenstandes ist nicht nur die Verabschie-
dung der Kritik von der Warte des Sollens, sondern auch die Verabschie-
dung der transzendentalen Suche nach den Bedingungen der Moglichkeit
des Gegenstandes. Die Beschiftigung mit dem Gegenstand als solchem
ist die »absolute Konfrontation«, wie Thomas Auinger so treffend for-
muliert, die (bis auf die Wissenschaft der Logik selbst) keine weitere Me-
taebene mehr zuldsst.*

Was bedeutet es aber, sich in diesem Sinne objektiv, also vom Gegen-
stand her dem Gegenstand anzunihern, wenn der Gegenstand, wie ich

104 Victor Arévalo Menchaca, »Die >Unreinheit< der Reinen Rechtslehre«, in:
Werner Krawietz/Helmut Schelsky (Hg.), Rechtssystem und gesellschaftli-
che Basis bei Hans Kelsen, Berlin: Duncker & Humblot 1984, S. 143.

105 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 49 [S. 24].

106 MEW 2, S. 3ff.

107 Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 279.

108 MEW 1,8S. 296.

109 Thomas Auinger, »Kritik und Verteidigung der Normativitats-Hegelianer.
Anmerkung zu Markus Gabriel«, in: Christian Danz (Hg.), System und

45

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

gerade ausgefiihrt habe, einer ist, aus dem sich das kritisierende Subjekt
nie ausnehmen kann? Es bedeutet, dass objektive und subjektive Kritik
in einem ganz spezifischen Sinne zusammenfallen, den wir nun unter Zu-
hilfenahme des schon ausgefiihrten Beispiels vom Proletariat als klassen-
loser Klasse konkretisieren konnen. Die immanente marxistische Kritik
ist Kritik vom Standpunkt des Proletariats.*> Was bedeutet das? Es be-
deutet zunédchst einmal nicht, dass eine epistemische Autoritit des Pro-
letariats existiert. Als soziologische Gruppe besitzt das Proletariat keine
besondere Erkenntnisfihigkeit, keine besondere Affinitat fiir Wahrheit
und schon gar keine besondere Erfahrung — die Ausbeutung durch das
Kapital —, die einen exklusiven Zugang zur theoretischen Erfassung der
Produktionsverhiltnisse vermitteln wiirde.*** Werfen wir einen Blick in
Georg Lukacs’ Geschichte und KlassenbewufStsein, um diesen Gedan-
ken zu verdeutlichen:

Das Proletariat ist allerdings das erkennende Subjekt dieser Erkenntnis
der gesellschaftlichen Gesamtwirklichkeit. Es ist aber kein erkennendes
Subjekt im Sinne der kantischen Methode, wo Subjekt als das definiert
wird, was niemals Objekt werden kann. Es ist kein unbeteiligter Zu-
schauer dieses Prozesses."* (Hervorhebung L.L.O.)

Die Schliisselrolle des Proletariats in der Erkenntnis und Uberwindung
der kapitalistischen Produktionsweise entspringt keiner Vergotterung

Systemkritik um 1800, Hamburg: Meiner 2011, S. 231, der sich mit dieser
Formulierung auf die Hegel’sche Logik bezieht.

110 Die Frage, ob in der Hervorhebung der 6konomischen Differenz zwischen
Kapital und Lohnarbeit eine Vereinseitigung gesellschaftlicher Herrschafts-
und Unterdriickungsverhiltnisse zu erblicken ist, ist an dieser Stelle berech-
tigt. Allerdings ist sie aus den folgenden beiden Griinden, die auch an an-
derer Stelle noch weiter ausgefiihrt werden, zu verneinen: Erstens ist das
Kapitalverhiltnis das einzige soziale Verhiltnis der biirgerlichen Gesell-
schaft, das die Form dinglicher Eigenschaft (im Warenfetisch) annimmt und
seinen Charakter als soziales Verhiltnis verschleiert; zweitens muss, unter
dem Ziel der Umwilzung der Verhiltnisse, die Frage nach der Produktions-
weise als Systemfrage identifiziert werden. Demgegeniiber fugen sich sowohl
Feminismus (jenseits des marxistischen Feminismus; siche hierzu etwa Ros-
witha Scholz, Das Geschlecht des Kapitalismus. Feministische Theorien und
postmoderne Metamorphosen des Kapitals, Bad Honnef: Horlemann 2011)
wie die LGBTIQ+-Bewegung, aber auch etwa Antirassismus und Antikolo-
nialismus in das bestehende System kapitalistischer Produktion ein, fordern
vielmehr nur systemimmanente Verinderungen oder, wie Zizek es nennt,
eine »Revolution ohne Revolution«. Dieses Primat der 6konomischen Dif-
ferenz ist nicht als Okonomismus, das heif3t nicht als Reduktion aller Herr-
schafts- und Unterdriickungsverhiltnisse auf die Okonomie zu verstehen.

111 Vgl. Lukidcs, Geschichte und Klassenbewuftsein, S. 89.

112 Ebd.

46

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

der Proletarier,'3 sondern es kulminiert im Proletariat als Ausdruck der
lohnarbeitenden Klasse die gesamte Widerspriichlichkeit und Wahr-
heit dieser Produktionsweise. Sowohl in der Heiligen Familie als auch
in der Einleitung zur Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie kommt
zum Ausdruck, dass die Erkenntnis der gesellschaftlichen Wirklichkeit
von der Erkenntnis des Proletariats (genitivus obiectivus), seiner wider-
spriichlichen Seinsweise als notwendige Voraussetzung und notwendi-
ger Gegenpart dieser Produktionsweise abhangt. Es ist Bedingung der
Mehrwertproduktion und Grenze der Mehrwertproduktion, es ist Ob-
jekt der Ausbeutung und Klassenantagonist des Kapitals, es ist System-
voraussetzung und Systemsprengung, integriert und ausgeschlossen. Sla-
voj Zizek bezeichnet das Proletariat daher als » Abjekt« oder »Punkt der
inhirenten Ausnahme«.'4

Unter dem Eindruck dessen, dass »[d]iese Auflosung der Gesellschaft
als ein besonderer Stand« das Proletariat ist, bedarf die eingangs zitierte
Textpassage Zizeks einer erneuten Betrachtung:''s »UNIVERSAL truth
can only be articulated from a thoroughly PARTISAN position — truth
is by definition one-sided«.' Objektive Wahrheit ist, so Zizek, per de-
finitionem »one-sided« bzw. in genau diesem Sinne »subjektiv«, weil
die Erkenntnis des gesellschaftlichen Ganzen von der Selbsterkenntnis
des Proletariats — als Ausdruck eines Verhiltnisses, nicht einer sozio-
logischen Gruppe — abhingt. Die Subjektivitit der Herangehensweise
miindet folglich nicht in einer Relativierung der Erkenntnis, sondern
vermittelt die objektive und endgiiltige — das heifst auch absolute — Wahr-
heit dieses Gegenstandes. Lukdcs schreibt daher davon, dass »fiir diese
Klasse ihre Selbsterkenntnis zugleich eine richtige Erkenntnis der gan-
zen Gesellschaft bedeutet«.''7 Damit ist in erster Linie nicht die tatsich-
liche Bewusstwerdung der Klasse als Klasse fiir sich gemeint — damit
befinden wir uns erneut in der Annahme einer epistemischen Autori-
tit oder in der besonderen Erkenntnis der Gruppe von »Proletariern« —,
sondern die Bewusstwerdung der gesamten Gesellschaft iiber den Pro-
duktionszusammenhang, der im Proletariat kulminiert. Selbsterkennt-
nis ist, so meine ich, im Hinblick auf die vorliegende Arbeit schwicher
zu nehmen und der Fokus ist stirker auf die Erkenntnis des Proletariats
(erneut genitivus obiectivus) als Produktionsverhiltnis zu richten. Den-
noch bedarf es dieser »one-sided« Herangehensweise, der ErschliefSung
des gesellschaftlichen Ganzen ausgehend von der Erschlieffung des Pro-
letariats. Die Selbsterkenntnis der Arbeiterklasse wird freilich dann im

113 MEW 2, 38.

114 ZiZek, Plidoyer fiir die Intoleranz, S. 87.

115 MEW 1, S. 390.

116 Zizek, Repeating Lenin.

117 Lukdcs, Geschichte und Klassenbewusstsein, S. 60.

47

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

wortwortlichen Sinn Selbsterkenntnis, wenn das Proletariat nicht als so-
ziologisch zu beschreibende Gruppe schwer schuftender Fabriksarbeiter,
sondern als doppelt freie Arbeiter und das heifst dem zwanglosen Zwang
zur Lohnarbeit Unterworfene, dem die tiberwiegende Mehrheit der Be-
volkerung unterliegen, begriffen wird.

Erneut ist zu betonen, dass dies keine Verabschiedung der Begriffe
Wahrheit, Wirklichkeit, Objektivitat ist, sondern eine kritische Reflexi-
on dieser Begriffe im Anschluss an die Dialektik Hegels wie auch eine
kritische Reflexion ihres Gegenteils, des Relativismus, Skeptizismus oder
Sozialkonstruktivismus. Wahrheit ist nun jedoch kein neutraler Begriff
mehr, sondern es besteht, wie Geoffroy de Lagasnerie schreibt, »ein ge-
sellschaftliches Interesse an der Wahrheit und an der Unwahrheit«.!*8
Wahrheit selbst wird zu einem »oppositionelle[n] Begriff«,'* in dem
Theorie und Praxis immer schon verschmolzen oder anders formuliert
noch nicht kiinstlich auseinandergerissen sind. Echt Hegelianisch for-
muliert Lagasnerie, der ausgenommen selten und dann ausschliefSlich
kritisch auf Hegel Bezug nimmt, dass mit der oben skizzierten erkennt-
nistheoretischen Position eine » Unterscheidung zwischen Wissen und In-
tervention« gesetzt ist,’* die eine kiinstliche Zusammenfihrung dieser
beiden Seiten {iber einen instrumentalistischen Wissensbegriff erst not-
wendig macht. So reproduziert der »Kantische[] Puritanismus«*** die
Vorstellung eines neutralen Wissens, »dessen praktischer Charakter erst
in einem zweiten Schritt erscheint, falls der Wissenschaftler es mochte
und seine Wertorientierung ihn dazu dringt«.*** Wissen und Vernunft
erscheinen in dieser Vorstellung als blofSe Werkzeuge von Interessen,
Neigungen oder Wiinschen, die je nach Bediirfnis praktisch eingesetzt
werden konnen oder auch nicht. Anders formuliert ist innerhalb dieses
instrumentalistischen Wissensbegriffes, der die Kehrseite der Reinheits-
ideologie ist, die Zusammenfiihrung von Theorie und Praxis eine Frage
der Willkiir. Dem Marxismus, der dagegen an absoluter Wahrheit und ih-
rem fundamental politischen Charakter festhilt, wird in dieser Hinsicht
von postmoderner oder radikaldemokratischer Seite Konservativismus
und Totalitarismus vorgeworfen. Dabei unterliegt der Postmodernismus
einem, wie Eagleton es nennt, »double bind«, der ihm die Anerkennung
eines Konzeptes von immanenter Kritik kategorial verweigert:

Entweder wir befinden uns so tief >inmitten< der Dinge und sind so ver-
wickelt in diese oder jene Beschiftigung, dafd wir nie hoffen konnten,

118 Geoffroy de Lagasnerie, Denken in einer schlechten Welt, Berlin: Matthes
& Seitz 2018, S. 60.

119 Ebd.

120 Ebd.

121 Terry Eagleton, Ideologie. Eine Einfiibrung, Berlin: ].B. Metzler 2000, S. 199.

122 Lagasnerie, Denken in einer schlechten Welt, S. 61.

48

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

unsere Lage als Ganze zu erfassen; oder wir streben danach, diesen
Mabhlstrom partieller Meinungen von aufSen zu beurteilen, nur um zu
entdecken, dafs wir im leeren Raum stehen.'*3

Dagegen ist die immanente Kritik weder ganzlich innerhalb noch ginz-
lich aufserhalb ihres Gegenstandes verortet, sie ist weder »die schuld-
hafte Komplizin« einer partikularen Lebensweise noch lauert sie »in
einem illusiondren archimedischen Punkt«.** Vielmehr begibt sie sich
auf eine Weise ins Innere ihres Gegenstandes, dass sie exakt auf diejeni-
gen Stellen und internen Widerspriichlichkeiten stofSt, an denen der Ge-
genstand mit sich selbst nicht mehr identisch ist.™s Diese Knotenpunkte
der Nichtidentitit sind es, die die Identitdt des Gegenstandes vermitteln
und in denen einem das Allgemeine aus dem Besonderen entgegenblin-
zelt. Uberhaupt ist es jedoch ein Fehler, die Wahrheit in diesem banalen
Sinne als substantiiertes Subjekt (die eine Wahrheit, aus der alles weite-
re deduzierbar sei) zu nehmen, ist sie doch zuallererst das Pradikat einer
konkreten Gegenstandserkenntnis.

1.3.3 Kritik der Reinbeit

Sosehr die Reinheit dem szientistischen Wissenschaftsbegriff des Alltags-
bewusstseins entspricht, so sehr ist sie auch »Mythologie der Neutrali-
tat«.'*s So lesen wir bei Roland Barthes, dass die Eigenart des Mythos
darin besteht, »dem Gegenstand, von dem er spricht, jegliche Geschichte
[zu entziehen]«.'>” Daran ankntipfend lasst sich das Postulat der Metho-
denreinheit mit Rebecca Comay auch als »Phantasie einer tabula rasa«
oder eines »ununterbrochenen Anfangs ex nihilo« beschreiben.™** Co-
may beschiftigt das Reinheits-Phantasma im Kontext der Anfangspro-
blematik der Wissenschaft der Logik, in welcher Hegel nicht nur Unmit-
telbares und Vermitteltes als potentielle Anfinge der Logik verhandelt,
sondern insbesondere die Vorstellung eines reinen Anfanges konterka-
riert:

Hier mag daraus nur dies angefiihrt werden, daf§ es Nichts gibt, nichts
im Himmel oder in der Natur oder im Geiste oder wo es sei, was nicht
ebenso die Unmittelbarkeit enthilt als die Vermittlung.

123 Eagleton, Ideologie, S. 201.

124 Eagleton, Ideologie, S. 199.

125 Ebd.

126 Menchaca, »Die >Unreinheit< der Reinen Rechtslehre«, S. 138.

127 Roland Barthes, Mythen des Alltags, Berlin: Suhrkamp 2016, S. 306.

128 Rebecca Comay, Die Geburt der Trauer. Hegel und die Franzésische Revo-
lution, Konstanz: Konstanz University Press 2018, S. 202f.

129 Hegel, Wissenschaft der Logik 1, S. 66.

49

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

Und so gesteht Kelsen im Vorwort zur ersten Auflage der Reinen Rechis-
lehre den Idealismus seines reinen Ansatzes, wenn er schreibt, dass die
Erfullbarkeit des methodischen Postulats zweifelhaft sein konnte.'s°
Letztlich ist das Reinheitspostulat ein blofles Setzen des Unmittelba-
ren, namlich eines unmittelbaren, weder durch Ideologie noch beson-
dere Interessen verzerrten, eben reinen Anfanges. Nun ist Reinheit aber
nicht dadurch »befleckt«,*3* dass sie durch die individuelle Eigenart des
Rechtstheoretikers blof§ mangelhaft erfiillt wire (indem etwa personli-
che Interessen oder rechtspolitische Erwagungen miteinflieflen), sondern
dadurch, dass das Setzen der Reinheit immer schon die Vermittlung der
Reinheit durch den Setzenden ist. Im Reinheitspostulat vermittelt daher
bereits der Postulierende die Reinheit und »befleckt« diese durch diesen
Setzungsakt.'3* Der Mythos der Unmittelbarkeit gleicht, so schreibt Bar-
thes, »einer idealen Hausbediensteten«, die noch bevor der Herr heim-
kehrt, alles erledigt und still verschwindet: Das Unmittelbare »kann ei-
gentlich nur schon immer dagewesen sein«.*s3

Dieselbe Fetischisierung der Unmittelbarkeit charakterisiert auch den
Positivismus: Die eine Seite, namlich das zu erkennen, was ist, geht im
Trugschluss, dass das, was ist, das Unmittelbare ist, unter. Auch die ma-
terialistische Rechtstheorie richtet sich auf die Erkenntnis der Wirklich-
keit, begreift diese jedoch als — insbesondere durch die Produktionsver-
hiltnisse — vermittelte. Darin gibt sie jedoch nicht die Unmittelbarkeit
der Wirklichkeit auf, sondern begreift die Unmittelbarkeit als notwen-
digen Schein, der wiederum real vermittelt ist. Gegentiber dem Positi-
vismus begreift der Marxismus die Dinge daher in ihrem unmittelbaren
Schein als vermittelt und in ihrer Vermittlung als scheinbar unmittelbar.
Der Rechtspositivismus griindet dagegen auf einem oberflachlichen Ver-
stindnis von Form und Inhalt, in welchem die aufSerrechtliche Realitit
des Gesellschaftlichen nicht als durch die Rechtsform vermittelte begrif-
fen werden kann bzw. die »Rechtswirklichkeit [nur; L.L.O] als Problem
der Normativitit des Rechts« verstanden wird.*3+ Die Form ist dort viel-
mehr das leere, abstrakte Sollen, unter welches das AufSerrechtliche blofS
empirisch subsumiert und dadurch zum Rechtsinhalt wird:*35 »Daher

130 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. V.

131 Comay, Die Geburt der Trauer, S. 203.

132 Es sei nur darauf hingewiesen, dass der Begriff der Reinheit dort wieder
sinnvoll eingefiihrt werden kann, wo sich das Denken selbst zum Gegen-
stand wird, aber das ist ein anderes Thema.

133 Barthes, Mythen des Alltags, S. 306.

134 Kelsen, »Was ist die Reine Rechtslehre?«, in: Demokratie und Rechtsstaat.
Festgabe zum 6o. Geburtstag von Zaccaria Giacometti, Ziirich: Polygraph
1953, 5. 147.

135 Siehe auch HKW 2/1, S. 88, wo Kelsen schreibt, dass das »Sollen selbst
[...] nur eine Form ist«; vgl. auch Simon Birnbaum, »Rechtsform und

50

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIALOG: IMMANENTE KRITIK UND REINE RECHTSLEHRE

kann jeder beliebige Inhalt Recht sein.«'3¢ So lesen wir bei Kelsen, dass
die Reine Rechtslehre »einen relativ formalen Charakter haben mufS«,
weil durch die formal-abstrakten Begriffe der Rechtslehre »die ungeheu-
re Fille des positiven Rechtsmaterials erkenntnismafSig gemeistert wer-
den [soll]« bzw. »das ihr aufgegebene Material in ein System moglichst
praziser Begriffe moglichst erschopfend einzufangen [ist]«.37 Weil sich
die Erkenntnis der Reinen Rechtslehre daher blof§ auf das Recht als ab-
strakte Rechtsnorm richtet, spricht etwa Simon Birnbaum vom »posi-
tivistischen Ausklammern der kapitalistischen Gesellschaft«.'3® Werner
Krawietz weist darauf hin, dass das Reinheitspostulat als Ursache fiir
Kelsens »verabsolutierten Normativismus« verstanden werden muss, in
dem die Erkenntnis des Rechts auf die Erkenntnis von Rechtsnormen
beschriankt ist.*s

Der Begriff der Reinheit hat sich als der Ausdruck einer Erkenntnis
des Rechts als Rechtsnorm ergeben, insbesondere unter dem geltungs-
technischen Ausschluss spezifischer inhaltlicher Anforderungen mora-
lischer oder politischer Natur. Geltung als »spezifische Existenz einer
Norm« bzw. Geltung als die spezifische Existenzweise des Rechts als
Rechtsnorm bringt zum Ausdruck, dass irgendetwas sein oder nicht sein
soll.*+ Und auch hier gilt, dass dieses »sein soll« ein reines, abstraktes
und das heif3t ein von der spezifisch moralischen Normativitat unabhan-
giges Sollen meint. Es meint folglich gerade nicht die Rechtfertigung ei-
ner bestehenden Rechtsordnung, wie der haufigste Einwand gegen die
Reine Rechtslehre — das sogenannte »Hitler Argument« —"#* behauptet,
sondern ist wertfreie Erkenntnis.™#* Diese Neutralitit der Reinen Rechts-
lehre schwindet auch nicht mit der scheinbar verianderten Fragestellung,

Herrschaft«, in: AG Rechtskritik (Hg.), Rechts- und Staatskritik nach Marx
und Paschukanis, S. 84.

136 Kelsen, Reine Rechtslebre, S. 201.

137 Kelsen, »Was ist die Reine Rechtslehre?«, S. 160.

138 Birnbaum, »Rechtsform und Herrschaft«, S. 85. Dagegen vermisst auch
Uhlig in der materialistischen Rechtstheorie einen rein rechtlichen Zugang,
wenn er dieser vorwirft, dass »bedeutende theoretische Aussagen kaum als
Produkt einer Untersuchung von Recht erscheinen, sondern vieles darauf
hindeutet, dass sie als auf das Recht bezogene Passstiicke zu anderen, bereits
vorher bestehenden Komplexen entwickelt wurden« (Uhlig, Das Recht bei
Marx und im Materialismus, S. 375). Selbstverstandlich entgeht ihm dabei
die Hegelianische Pointe, dass eine ausschliefSlich auf das Recht fokussie-
rende Betrachtung das Recht notwendigerweise verfehlt.

139 Krawietz, »Reinheit der Rechtslehre als Ideologie?«, S. 351.

140 Kelsen, Reine Rechtslehre, S. of.

141 Walter Ott, Die Vielfalt des Rechtspositivismus, Baden-Baden: Nomos 2016,
S. 25.

142 Siehe auch Leser, »Wertrelativismus, Grundnorm und Demokratie«, S. 142.

ST

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

»Why should the law be obeyed?«. Hermann Klenner sieht darin, dass
Kelsen auf die Frage, wieso das Recht befolgt werden soll, die Grund-
norm anfithrt, den endgultigen Beweis fir die Legitimierung der gel-
tenden Rechtsordnung durch die Reine Rechtslehre.™#3 Dabei iibersieht
Klenner jedoch, dass sich Kelsen hier gerade nicht auf eine Frage der
Rechtfertigung des Rechts einldsst — der Titel des Aufsatzes soll vielmehr
auf diese falsche Fahrte fithren —, sondern der Frage abermals eine wis-
senschaftstheoretische Wende verleiht:

To the question why we ought to obey its provisions [of the constituti-
on; L.L.O.] a science of positive law can only answer: the norm that we
ought to obey the provisions of the historically first constitution must
be presupposed as a hypothesis. ™+

Die Frage, wieso das Recht befolgt werden soll, wird bei Kelsen an die
Frage, wieso das Recht gilt, gebunden und entlang des Stufenbaues der
Rechtsordnung, letztlich daher mit der Grundnorm, beantwortet. Wie-
so das Recht befolgt werden soll, artikuliert in einer ideologiekritischen
Deutung keine moralische oder gerechtigkeitsorientierte Normativitit,
sondern das reine, abstrakte Sollen, das sich — wie oben gezeigt — ja ge-
rade von derlei »Verunreinigung« abheben will.™#s Damit geht auch
ein Wechsel im Adressaten der Frage einher: Sie richtet sich weniger an
die Bevolkerung als vielmehr an die Rechtswissenschaft selbst. Klenners
Einwand ist, wie sein Aufsatz insgesamt, gewillt, hinter der Reinheit ei-
nen »eigentlichen« partikularen Inhalt aufzudecken und verfehlt es da-
her, die »wirkliche« Reinheit in ihrem Verhiltnis zur politischen Oko-
nomie zu reflektieren.

Bei Umberto Cerroni wird demgegentiber die Reinheit selbst zum Aus-
druck biirgerlicher Verhiltnisse und zwar in dem Sinne, dass die Bedin-
gung einer reinen, und das heifst auch allgemeinen Theorie der Rechts-
norm im burgerlichen Staat als einer abstrakt-allgemeinen o6ffentlichen
Autoritdt zu suchen ist: »[U]nd nur ein derartiger Staat kann die eige-
ne Typisierung einer gleichen Norm fiir alle artikulieren und tolerieren,
ohne die es in der Tat keine wirklich allgemeine Theorie der Rechtsnorm
geben konnte«.™¢ Das Reinheitspostulat wird bei Cerroni zur Manifesta-
tion der Trennung der offentlichen von der gesellschaftlichen Sphare,
der wahrlich reinen Reduktion des Menschen auf das abstrakt freie und
gleiche Rechtssubjekt. Damit stimmt auch Paschukanis Giberein, wenn
er schreibt, dass sich erst im biirgerlichen Zeitalter »das rein juristische

143 Hermann Klenner, Rechtsleere — Verurteilung der Reinen Rechtslehre, Frank-
furt am Main: Marxistische Blitter 1972, S. 50.

144 Kelsen, »Why should the law be obeyed?«, S. 257.

145 Siehe auch Leser, »Wertrelativismus, Grundnorm und Demokratie«, S. 142.

146 Umberto Cerroni, Marx und das moderne Recht, Frankfurt am Main: Fischer
1974,95. 51.

52

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUFHEBUNG DER SEIN-SOLLEN-DICHOTOMIE

Moment« absondern konnte.'#” Auch Krawietz deutet auf die »gesell-
schaftliche Bedingtheit des Rechtswissenschaftssystems« (Hervorhe-
bung L.L.O.) hin,™#* sodass das Reinheitspostulat auch nicht einfach als
»Vorschlag zur wissenschaftlichen >Arbeitsteilung«« verstanden werden
kann.# Im Grunde entspricht Cerronis Diagnose der Hegel’schen Ein-
sicht von der Geschichtlichkeit nicht nur des Rechts, sondern des Den-
kens uiber das Recht selbst: Bleibt die Methodenreinheit blofs mangelhaft
erfilllbares Postulat, fehlt der Reinen Rechtslehre die Selbstreflexion, sich
als historisch und gesellschaftlich bestimmtes Sein zu begreifen. Auch fiir
Tustitia gilt das Hegel’sche Diktum: »[D]ie Eule der Minerva beginnt erst
mit der einbrechenden Dammerung ihren Flug«.'s°

1.4 Aufhebung der Sein-Sollen-Dichotomie: Hegels
Kritik am Sollen in der Wissenschaft der Logik

Ich mochte mich der an Hume ankniipfenden Sein-Sollen-Dichotomie
Kelsens noch auf eine untypische Weise widmen, namlich tiber die He-
gel’sche Kritik am Begriff des Sollens selbst. Wieso das perennierende
Sollen den »Standpunkt des Beharrens in der Endlichkeit« bezeichnet, ist
Gegenstand der folgenden Darstellung.'s* In der Wissenschaft der Logik
schreibt Hegel, das Sollen »ist und ist zugleich nicht«,'s* denn einerseits
ist es das, was sein soll, das heifSt es ist als Ansichsein gesetzt, und ande-
rerseits ist dieses Ansichsein ein Nichtsein, eben weil es doch erst noch
sein soll und noch nicht ist. Als Ansichsein ist das Sollen eben exakt das,
was eigentlich sein soll, das heifSt etwas, das sein misste, weil es Bestim-
mung des Etwas ist,*s> aber doch nicht ist. Mit dem Sollen ist daher eine
Bestimmung eingefiihrt, die uber sich hinausweist — denn das was ist,
genugt nicht; es ist im Hinblick auf es eine Schranke zu tiberschreiten —
und zugleich auch nicht tiber sich hinausweist, weil Etwas nur als Sollen
tberhaupt eine Schranke hat.’s* Anders formuliert produziert das Sollen
erst jene Schranke, tiber die es hinauswill. »Das Sollen fiir sich enthalt die
Schranke und die Schranke das Sollen. [...] [D]ie Schranke ist bestimmt
als das Negative des Sollens und das Sollen ebenso als das Negative der

147 Paschukanis, Allgemeine Rechtslebre, S. 94 [S. 71].

148 Krawietz, »Reinheit der Rechtslehre als Ideologie?«, S. 397.

149 Kulenkampff, »Rechtspositivismus und marxistische Rechtstheorie«, S. 537.

150 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, in: Werke Bd. 7, S. 28.

151 Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 148.

152 Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 143.

153 Vgl. auch Horst Friedrich, Hegels » Wissenschaft der Logik«. Ein marxisti-
scher Kommentar. Dritter Teil, Berlin: Dietz 2009, S. 58.

154 Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 144.

53

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

Schranke.«'ss An anderer Stelle schreibt Hegel, dass im Sollen »immer
die Ohnmacht [liegt], daf etwas anerkannt wird als berechtigt und daf3
sich dasselbe doch nicht geltend zu machen vermag«.'s¢ Gerade weil das
Sollen aber das Endliche als das zu Uberwindende fixiert, verharrt es in
demselben, es ist der » Formalismus der Méglichkeit«, der an der Schran-
ke des Endlichen »eine Realitat« hat.’s” Es ist die Realitat des unendli-
chen Progresses, also der schlechten Unendlichkeit. Das Sollen stellt sich
als dieser Formalismus jedweder Endlichkeit entgegen, ungehindert, un-
endlich, als »Norm, die stets fordert und nie erfiillt wird«.'s®

In Ankniipfung daran »konnen zwei Vorurteile [der kritischen, das
heifSst insb. Kantischen Philosophie; L.L.O.] niher gertigt werden«:*s
Das erste betrifft die » Verendlichung«'¢ des Sollens, weil es im Verhar-
ren in der Endlichkeit selbst nur das »endliche|] Hinausgehen«* ist. In
gewohnter Polemik bringt Hegel diesen Gedanken auf den Punkt:

[Dlie Risoneurs, deren Verstand sich die unaufhorliche Befriedigung
gibt, gegen alles, was da ist, ein Sollen und somit ein Besserwissen vor-
bringen zu konnen, [...] sehen nicht, dafs fiir die Endlichkeit ihrer Kreise
das Sollen vollkommen anerkannt wird.™*

Die unaufhorliche Penetranz des Sollens ist im wahrsten Sinne des Be-
griffes besser-wisserisch, weil in ihm die schlechte Unendlichkeit voll-
standig manifest ist; gegen alles, was ist, lasst sich das, was nicht ist, aber
sein soll, ohne weitere Begriindung anfiihren. Die Pointe aber liegt darin,
dass die Verfechter einer solchen am Sollen orientierten, das heifdt idea-
listischen Kritik, nicht begreifen, dass das Sollen selbst schon ihren end-
lichen Diskurs bestimmt bzw. in diesen vollstindig integriert ist.

Das andere betrifft die sich im Kantischen Ding an sich manifestie-
rende Schranke des Denkens. Wenn das Ding an sich als Schranke des
Denkens, als das unerkennbare Jenseits des Denkens postuliert wird,
so liegt in dieser Behauptung »die BewufStlosigkeit, dafs darin selbst,
dafs etwas als Schranke bestimmt ist, dariiber bereits hinausgegangen

155 Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 148.

156 Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften I, S. 200, § 97 Zu-
satz.

157 Hegel, Wissenschaft der Logik 1, S. 145.

158 Anton Friedrich Koch, »Dasein und Fiirsichsein (Logik der Qualitat)«, in:
Anton Friedrich Koch/Frederike Schick (Hg.), G.W.E. Hegel: Wissenschaft
der Logik, Klassiker Auslegen Bd. 27, Berlin: Akademie 2002, S. 41; vgl.
auch Ernst Bloch, Subjekt — Objekt. Erliuterungen zu Hegel, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1972, S. 448.

159 Hegel, Wissenschaft der Logik 1, S. 145.

160 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik 1, S.159.

161 Hegel, Wissenschaft der Logik 1,S.147.

162 Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 147 f.

54

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUFHEBUNG DER SEIN-SOLLEN-DICHOTOMIE

ist«." Denn die Bestimmung der Schranke ist eine Bestimmung gegen
das Unbeschrankte, eine Bestimmung also, die auf die Abhebung von sei-
nem Anderen angewiesen ist und die sich in diesem Sinne immer schon
selbst tiberschritten hat: Das Unbeschrinkte ist die Schranke der Schran-
ke selbst. Die Unerkennbarkeit des Dings an sich ist hingegen der ver-
bleibende Rest einer Philosophie, die nicht nur eine harte Grenze zwi-
schen Denken und Sein, zwischen Subjekt und Objekt zieht, sondern
sich dem Imperativ verpflichtet fithlt, »dafl das Denken etwas Hohe-
res als die Wirklichkeit sein, von ihr sich entfernt in hoheren Regionen
halten soll«.**+ Hegel wiederholt hier einen Gedanken, der weiter oben
bereits als Teil seiner Methodenkritik expliziert wurde. Welche Konse-
quenz hat dieses Gebot aber fiir das Denken als Denken? Wenn das Den-
ken iiber der Wirklichkeit schweben soll, dann ist das Denken »selbst
als ein Sollen bestimmt« und hat sich von der Wirklichkeit endgultig
entfernt.**s Das Umschlagen des Sollens in Sein ist die Aufhebung der
Sein-Sollen-Dichotomie als eine dem Begriff des Sollens selbst innewoh-
nende Bestimmung:*¢¢

Dieses Unendliche hat die feste Determination eines Jenseits, das nicht
erreicht werden kann, weil es nicht erreicht werden soll, weil von der Be-
stimmtheit des Jenseits, der seienden Negation nicht abgelassen wird.™”

Solange das Sollen nur die Negation des Endlichen ist, reproduziert es
dasselbe in einem unendlichen Progress, denn es ist auf das Endliche an-
gewiesen, von welchem es sich abhebt.

Diese Kritik des Sollens hat praktische Konsequenzen fiir die Bestim-
mung eines »nichtknechtische[n], gelingende[n] Selbstverhiltnisses«.68
Um dem Selbst oder der Wirklichkeit nicht nur heteronom entgegenzu-
treten, darf das normative MafS dieses Verhaltnisses nicht einfach ge-
sollt sein, sondern es muss sein, das heifst dem Selbst oder der Wirklich-
keit immanent sein. Ist dem so, ist das Maf$ nicht mehr Maf$ in seiner
herkémmlichen Bedeutung, sondern Teil der Wirklichkeit, die sich dann
selbst ihr Maf$ ist. Das Sollen hingegen ist die blofSe » Abstraktion« von
der Wirklichkeit und daher auch nur ein »unvollkommenes Hinausge-
hen«,™ weil es an dieselbe gebunden bleibt. Mit dieser Form immanen-
ter Kritik, die das Sollen im Sein aufgehen ldsst, hingt Hegels Begriff
von Befreiung zusammen, den er — offenbar wenig beachtet — in der

163 Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 145.

164 Ebd.

165 Ebd.

166 So auch Bloch, Subjekt — Objekt, S. 447.

167 Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 156.

168 Menke, Autonomie und Befreiung. Studien zu Hegel, Berlin: Suhrkamp

2018, S. 56.
169 Hegel, Wissenschaft der Logik I, S. 147.

55

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN UND UBERLEGUNGEN ZUR METHODE

Wissenschaft der Logik entwickelt: »Freilich ist nicht jedes Hinausgehen
und Hinaussein tiber die Schranke eine wahrhafte Befreiung von dersel-
ben, wahrhafte Affirmation«.’7° Dass Befreiung und Affirmation syno-
nym gesetzt sind, erscheint zunachst als Oxymoron. Aus der Kritik des
Sollens, das stets tiber die Wirklichkeit hinauswill und doch an sie gebun-
den bleibt, folgt, dass die wahrhafte Befreiung nicht in der mangelhaften
Uberwindung der Wirklichkeit durch das Sollen liegt, sondern die Affir-
mation der Wirklichkeit selbst ist. Erst die Affirmation der Wirklichkeit
als Wirklichkeit bzw. die Affirmation der Wirklichkeit in ihrer Gegen-
sitzlichkeit vermittelt ihre Uberwindung, nicht die schlechte Affirmati-
on durch das Verharren in ihr.

Auch Ernst Bloch zieht eine entscheidende ideologiekritische Kon-
sequenz aus Hegels Kritik des Sollens, die er als eine Kritik am Protes-
tantismus und sodann als eine Kritik am Arbeitsfetischismus interpre-
tiert: »Es ist das jenes Stiick Protestantismus, jenes Stiick unendlicher
Arbeitsmoral, das Hegel in wahrer Grofe von sich abtut.«*7* Im unauf-
horlichen Streben als Selbstzweck richtet sich Hegel daher nicht nur,
wie Bloch richtig feststellt, gegen das Faustische »Wer immer strebend
sich bemiiht, den konnen wir erlésen«, sondern nimmt schon die Kritik
am american dream vorweg.'7* Bloch ubersieht jedoch die Pointe der
Hegel’schen Erfahrungsgeschichte als immanente Kritik, wenn er ihm
wiederum vorwirft, zwar »mit grofsem Recht gegen dies perennierende
Sollen [vorzugehen]«, dabei jedoch »iiberhaupt kein Unverwirklichtes
mehr zu behalten, also keine Zukunft«.'73 Bloch scheint hier ein Prin-
zip Hoffnung zu vermissen, doch formuliert er in seinem gleichnamigen
Hauptwerk selbst die Hegel’sche und Marx’sche Kritik an Positivismus
und stumpfem Idealismus: »An den Dingen zu kleben, sie zu tiberflie-
gen, beides ist falsch.«'74

170 Hegel, Wissenschaft der Logik 1, S. 146 f.

171 Bloch, Subjekt — Objekt, S. 448.

172 Ebd.

173 Bloch, Subjekt — Objekt, S. 446.

174 Bloch, Das Prinzip Hoffnung Bd. 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974,
S. 256.

56

https://doLorg/10.5771/8783748817250-21 - am 18.01.2026, 20:40:18. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748917250-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1 Zur Methodenkritik bei Hegel
	1.2 Immanente Kritik
	1.2.1 Der Welt aus ihren Prinzipien neue Prinzipien entwickeln
	1.2.2 Zur Legitimität immanenter Kritik in ihrer Genese
	1.2.3 Immanenz und das Verhältnis von Abstraktem und Konkretem

	1.3 Dialog: Immanente Kritik und Reine Rechtslehre
	1.3.1 Reinheit der Kritik
	1.3.2 Unreinheit: Die Subjektivität objektiver Wahrheit
	1.3.3 Kritik der Reinheit

	1.4 Aufhebung der Sein-Sollen-Dichotomie: Hegels Kritik am Sollen in der Wissenschaft der Logik

