
140 
 

PEINDRE POUR ETRE MODERNE? REMARQUES SUR 
L’ADOPTION DE L’ART OCCIDENTAL DANS L’ORIENT 

ARABE 

Silvia Naef 

Abstract: Painting to be modern? Remarks on the adoption of Western art in the Arab 
East 
This article will show how the adoption of Western style art at the end of the 19th and the 
beginning of the 20th century in the Arab world is to be considered within the general 
modernization process, which coincided with it. Painting and sculpture became activities 
that aimed to prove that the Arabs were capable to become “civilized” people. Racist 
theories and reflections about the “essence” of "civilizations" were used in the debate 
about the necessity of introducing art in the Western way. The paper will essentially focus 
on Egypt, the first Arab country to introduce an institutionalized art teaching and 
exhibition system. 

“Comment être moderne” (le pourquoi semblant aller de soi) est une des principales 
questions qui se posent à la culture arabe depuis le 19éme siècle. Les réponses qui lui ont été 
données ont évolué au fil des décennies: à un éblouissement parfois un peu naïf et à une 
émulation de ce qui provient d’Occident succède, à partir de la deuxième moitié du 20éme 
siècle, la recherche d’un mode d’affirmation identitaire, la volonté de construire une 
modernité spécifique, “enracinée” dans l’humus local. C’est la première période, celle de l’ 
“émulation”, qui sera traitée ici. 

* * * 

Parmi les moyens adoptés par les élites modernistes dès le 19éme siècle pour signifier leur 
adhésion au projet de modernisation, il y eut, sur le plan visuel, le réaménagement de l’espace 
urbain à la manière occidentale, l’adoption de nouvelles techniques de construction et de 
styles ainsi que l'érection de monuments dans l’espace public.1 C’est ainsi que Mustafa 
Kemal, le fondateur de la Turquie moderne, déclara que toute nation civilisée se devait 
d’élever des statues à ses grands hommes.2 Dans l'espace intérieur, l’ameublement occidental 
fit son apparition et l’image (portrait peint ou photographique, tableau, fresque) conquit une 
place d’honneur.3 Le portrait, rapidement adopté, montre le changement des modes 
vestimentaires: dès la fin du 19ème siècle, les couches supérieures aiment se faire portraiturer 
en chapeau et redingote, les gallons habillés en petits marins et les filies en robes à froufrou 
(ills la et lb).4 

                                                           
1 Cf. notamment Figures de l’orientalisme en architecture, Revue du Monde Musulman et de la Méditerranée, 

73/74 (1996). 
2 Klaus Kreiser, “Public Monuments in Turkey and Egypt, 1840-1916”, Muqarnas, 14 (1997), 113-14. Voir à ce 

propos la critique de Rashīd Ridā, Le califat ou l’imamat suprême, trad. de H. Laoust, Paris, 1986 (lère éd. 
1935), 82 et 139-141. 

3 Saleh Barakat, “The place of the image in the Levantine interiors - The Lebanese case” dans ce même recueil, 
ainsi que Claire Paget, Murs et plafonds peints, Liban XIXe siècle, Beyrouth, 1998. 

4 Philip Mansel, Splendeurs des sultans, Les dynasties musulmanes 1869-1952, Paris, 1990. Engin Özendes, 
Abdullah Frères, Ottoman Court Photographers, Istanbul, 1998. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141 
 

Dans ce contexte, le concept d’ “art” devait à son tour subir une révision totale, révision 
qui se produisit dans le cadre de ce projet beaucoup plus vaste, adopté par les élites arabes, 
qui était celui de la modernisation. Ainsi, la question posée dans le titre se révèle moins 
incongrue qu’elle n’en paraît à première vue, car l’art dans sa conception académique 
occidentale est l’un des nombreux signes extérieurs d’une modernité occidentale adoptée. 
L’objet de cet article est de donner un aperçu des biais par lesquels ce type d’art devint un des 
éléments marquant la volonté de s’approprier la modernité. Si le phénomène s’observe dans 
l’ensemble de l’Orient arabe, c’est en Egypte, où le projet de modernisation remonte au début 
du 19ème siècle, que ce processus peut être suivi le plus aisément, d’où la place prépondérante 
donnée ici à ce pays. 

L ’adoption de l ’art occidental 
Dans les pays de l’Orient ottoman, les techniques et les conceptions multiples de ce que l’on 
nomme communément “l’art islamique”5 furent délais sées pour céder la place à l’ “art 
moderne” (en arabe al-fann al-hadīth / ai-mu āṣir). Si avant 1850 les modes de production 
traditionnels étaient encore bien vivants (comme en témoignent les récits de voyageurs 
européens tels Nerval),6 en 1930 le terme de fann ne s’appliquait déjà plus qu’à l’art pratiqué 
selon les critères européens, un art académique qui empruntait son langage stylistique à la 
tradition des écoles d’art et ses sujets à la peinture orientaliste ou de paysages. L’art 
islamique, désormais désigné par le terme al-fann al-islāmī, avait dû lui céder la place.7 

La notion d’ “absence d’art “dans le monde musulman 
L’abandon de l’art traditionnel peut être attribué à la supériorité prêtée à l’art occidental 
comme à l’ensemble de sa production culturelle. Pour comprendre ce type de processus, il est 
utile de se référer à une anecdote rapportée par Ernest Gellner. Dans un article consacré à la 
domination coloniale, celuici affirmait que certains traits de la culture dominante peuvent, 
dans des conditions déterminées, venir à être considérés comme supérieurs, sans qu’il y ait à 
cela des raisons concrètes. Ainsi, les pantalons étroits portés par les soldats européens 
devinrent un symbole de la modernisation pour les élites du monde musulman, qui les 
adoptèrent à la place du pantalon bouffant traditionnel.8 On pourrait dire la même chose dans 
le domaine qui nous intéresse: objectivement parlant, il n’y a pas de raison de considérer un 
type d’art intrinsèquement supérieur à un autre; cependant, la culture européenne, dominante, 
parvint à imposer ses valeurs et ses concepts. 
                                                           
5 Nous employons ce terme ici non pas comme pendant d’“art chrétien”, mais plutôt d’“art occidental” (comme 

opposé aux arts des autres civilisations), donc pour désigner les arts, certes très variés, pratiqués dans les 
territoires influencés par les civilisations appartenant à la sphère d’influence de la religion musulmane. Le 
terme d’ “art musulman” est aujourd’hui critiqué par un certain nombre d’auteurs. Cf. à ce sujet Oleg Grabar, 
La forma tion de l’art islamique, trad. Y. Thoraval, Paris, 1987, 11-32, ou, dans l’original anglais, The 
Formation of Islamic Art, New Haven/Londres, 1973, 1-18. 

6 Gérard de Nerval, “Des arts chez les Orientaux” in Œuvres complètes, Paris, 1984, vol. II, 825-829; “Peinture 
des Turcs”, ibidem, 869-874. 

7 Ce processus a lieu tout d’abord dans la capitale de l’Empire, Istanbul, puis dans les provinces. Sur la 
naissance et l’évolution de l’art en Turquie, voir notamment Histoire de la peinture turque. Genève, 1988. 

8 Ernest Gellner, “The Mightier Pen: The Double Standards of Inside-out Colonialism”, 159-69, dans: E. 
Gellner, Encounters with Nationalism, Oxford, 1995 (1ère éd. 1994). “In the course of their domination, 
social traits of the dominators which may have been totally irrelevant to the situation benefited from a free 
ride: for instance, European soldiers wore fairly narrow rather than baggy trousers, and modernizing-
Westernizing Muslim rulers imitated this sartorial feature, much to the irritation of their own soldiers, who 
were less smitten by an uncritical general yearning for the West. So they rolled up their trousers in defiance 
of the West and of their own officers. However, this does not mean that tight trousers are an absolutely 
essential constituent of human progress; nor does it mean that baggy trousers advance cultural fulfilment.” 
(p. 160). 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 
 

Si quelques ulémas conservateurs combattirent les innovations, les intellectuels et les 
politiciens modernisateurs concordèrent à considérer que seule l’adoption des pratiques 
européennes et une modernisation plus ou moins radicale pouvaient faire sortir les pays 
d’Orient de l'état de léthargie dans lequel ils étaient tombés, et qui avait permis à l’Europe 
d’affirmer sa suprématie. C’est ce mouvement, qui saisit tous les domaines de la vie sans 
exception, qui conduisit en art à l’adoption des formes occidentales, figuratives, et, par leur 
aspiration à l’imitation de la nature, opposées au concept qui avait prévalu dans l’art 
islamique. Avec l’opéra et le théâtre, l’ “amour de l’art”, pratique courante de la bourgeoisie 
occidentale comme l’a montré Bourdieu, fit son apparition auprès des nouvelles élites 
modernistes d’Orient et commença à faire partie de leurs pratiques sociales.9 

Pourquoi l’art islamique parut-il démodé au point d’être remplacé par un art d’un type 
nouveau? 

“C’est dans cette optique que le Département de la Culture et de l’Information entend 
réaliser son objectif. Il apporte son soutien permanent au monde des arts afin d’être en 
mesure d’offrir au regard étranger une image moderne et créative de l’État des Émirats 
Arabes unis, au travers des œuvres présentées par ses artistes.10 

Cette phrase, extraite d’un catalogue d’une exposition qui eut lieu à Paris en 1998 (!), illustre 
bien l’état d’esprit qui conduisit à l’abandon des traditions de la région et à l’adoption de l’art 
occidental au début du siècle: il fallait montrer, au “regard étranger” qu’on pouvait être 
moderne et créatif, bref, qu’on pouvait être “civilisé”. 

Les prémisses théoriques sont à chercher dans la pensée du 19ème siècle occidental. Deux 
sont les thèmes qui, quoique extérieurs au domaine de l’art, influencèrent le débat: 
premièrement, la foi dans le progrès et l’évolution de l’humanité vers le mieux; 
deuxièmement, l’idéologie de la différence des races et des caractères “innés” qui seraient 
propres à chacune d’entre elles. 

Le dix-neuvième siècle fut celui des salons et de l’art officiel, art qui célébrait les 
nouvelles nations d’Europe et leurs mythes constitutifs, qu’ils fussent laïques ou religieux, 
grecs ou chrétiens. C’est ainsi que se développa la peinture d’histoire dont le but était 
d’exalter les grandes étapes de la nation; les thèmes bibliques soulignaient l’origine 
chrétienne des nations européen nes. Cette peinture était, comme toute la tradition occidentale 
depuis la Renaissance, figurative et naturaliste. La hiérarchisation des civilisations sur une 
échelle dans laquelle l'Occident représentait le sommet, amenait à considérer que l’art 
occidental était l‘aune à laquelle toute production artistique devait être mesurée. En art, l’idée 
d’un progrès constant qui se serait manifesté par un mimétisme toujours accru entre objet 
représenté et objet réel, était extrêmement répandue dans la pensée occidentale comme l’a 
montré récemment Olga Hazan.11 Ernst Gombrich avait déjà illustré il y a quelques années 
comment cette idée prit toute son ampleur au 19ème siècle, lorsqu’un parallèle fut tiré entre 
l’art et les sciences, et le concept d’évolution transposé dans le domaine artistique.12 L’art de 
l’époque en vint à constituer l’aboutissement d’une longue évolution ayant conduit des 
madones du Moyen âge, encore caractérisées par une forte schématisation, à un “réalisme” 
techniquement toujours plus accompli. Dans cette optique, qui faisait de la ressemblance 

                                                           
9 Pierre Bourdieu et Alain Darbel, L’amour de l’art, Les musées et leur public, lère éd. Paris, 1966, plusieurs 

rééditions. 
10 Artistes Contemporains des Emirats Arabes Unis, Paris, Institut du Monde Arabe, 14 septembre – 14 octobre 

1998, catalogue, pages non numérotées. Nous soulignons. 
11 Olga Hazan, Le mythe du progrès artistique, Etude critique d’un concept fondateur du discours sur l’art 

depuis la Renaissance, Montréal / Paris, 1999. 
12 Emst Gombrich, Kunst und Fortschritt, Wirkung und Wandlung einer Idee, Cologne, 2ème éd. 1987 (1ère éd. 

1978). 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143 
 

supposée d’une œuvre avec le “réel” le critère suprême d’excellence artistique, les formes 
d’art pratiquées dans le monde musulman, régies par des considérations autres, ne pouvaient 
représenter qu’un stade inférieur de l’évolution. Ces arts étaient le plus souvent abstraits, 
voire schématiques; même lorsqu’ils étaient figuratifs, ils avaient développé une esthétique 
propre régie par des critères différents de ceux qui caractérisaient l’art européen.13 Par 
consequent, l’art islamique ne pouvait être considéré que comme relevant du domaine des 
arts appliqués ou décoratifs, donc comme n’étant pas un “art” au sens propre. 

S’y ajoute que les orientalistes, qui commencèrent à étudier les textes des juristes 
musulmans, y trouvèrent formulée l’interdiction de représenter tout être vivant, toute forme 
de vie autre que végétale, ce qui, logiquement, devait limiter les possibilités de l’art figuratif. 
L’époque tendant à expliquer toute la civilisation musulmane par les textes normatifs, on en 
déduisit que puisque ces textes condamnaient la figuration, celle-ci ne pouvait pas exister. 
Cette idée s’enracina au point que lorsque des Européens découvrirent, à la fin du 19ème 
siècle, les châteaux omeyyades dans le désert de Syrie, châteaux richement décorés de 
fresques figuratives et de statues, ils les attribuèrent d’abord à l’époque hellénistique tardive 
et essayèrent, par la suite, d’expliquer ces formes d’art qui “n’auraient pas dû exister”, par 
des subtilités juridiques peu convaincantes.14 Le préjugé était si fort qu’en 1920 encore Louis 
Massignon était obligé d’affirmer devant le public d’une conférence parisienne qu’il y avait 
bel et bien des arts en pays d’Islam et qu’“on dit qu’il n’y a pas d’art musulman, et on le dit 
pour une raison très simple, c’est qu’on répète que le Coran nie la représentation des 
formes”.15 

On conclut donc à une “absence d’art” dans le monde musulman, absence qui trouvait 
encore une autre explication: l’attitude de rejet total que l’on croyait avoir détectée chez les 
“Sémites” pour l’art figuratif. Parlant une langue sémitique et pratiquant une religion 
monothéiste se réclamant de l’héritage abrahamique, les Arabes de religion musulmane 
devinrent, dans ce contexte, les “Sémites” par excellence. Dans la pensée du 19ème siècle, 
l’esprit sémitique, jugé borné et incapable de créer, constituait l’antithèse de la civilisation 
grecque d’abord, européenne par la suite. Ainsi, pour Ernest Renan qui peut être considéré 
comme un des propagateurs les plus éminents de cette idée, l’Islam incarnait l’“esprit 
sémitique” à la perfection: 

“L’islam est la plus complète négation de l’Europe; l’islam est le fanatisme [...], l’islam 
est le dédain de la science, la suppression de la société civile; c’est l’épouvantable 
simplicité de l’esprit sémitique, rétrécissant le cerveau humain, le fermant à toute idée 
délicate, à tout sentiment fin, à toute recherche rationnelle, pour le mettre en face d’une 
éternelle tautologie: Dieu est Dieu”.16 

L’“absence d’art” chez les Arabes était ainsi une conséquence naturelle de leur mentalité: 
“Tout le luxe européen, depuis l’Antiquité jusqu’au dix-septième siècle, est venu d’Orient. 
Je dis le luxe et non point l’art; il y a l’infini de l’un à l’autre; la Grèce, qui, sous le rapport 
du goût, a une immense supériorité sur le reste de l’humanité, n’était pas un pays de luxe; 

                                                           
13 Voir notamment Alexandre Papadopoulo, L’islam et l’art musulman, Paris, 1976; trad. En allemand sous le 

titre Islamische Kunst, Freiburg i. Br., 1977. 
14 Voir notamment Joseph Karabacek, “Über die Auffindung eines Chalifenschlosses in der Nordarabischen 

Wüste, Vortrag”, Almanach der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, 52 (1902), 341 ss.; Ernst 
Herzfeld, Die Malereien von Samarra, Berlin (1927), VÜ. 

15 Leçon au Collège de France le 25 février 1920. Louis Massignon, “Les méthodes de réalisation artistique des 
peuples de l'lslam”, Syria, Ü (1921), 47-53 et 149-160, republié dans Opera minora, Beyrouth (1963), vol. 
Ill, 9-24. 

16 Ernest Renan, “De la part des peuples sémitiques dans l’histoire de la civilisation”, Discours d'ouverture du 
cours de langues hébraïque, chaldaïque et syriaque au Collège de France, prononcé le 21 février 1862, dans: 
Ernest Renan, Mélanges d'histoire et de voyages, Paris, s.d., 22. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 
 

[...] il y aurait à examiner si ce luxe asiatique, celui de Babylone par exemple, est bien le 
fait des Sémites; j’en doute pour ma part”.17  

L’Orient pouvait ainsi parvenir à produire du luxe, apprécié mais néanmoins signe de 
barbarie. Cependant, malgré cette connotation négative, même le luxe restait un produit trop 
raffiné pour des peuples capables tout au plus de produire de l’abstraction. 

L’ “absence d’art” que l’on croyait constater principalement dans le monde arabe n’était 
pas vue comme une conséquence de la marginalisation politique et économique de cette 
région, mais tout simplement comme le résultat d’une supposée répugnance sémitique à créer 
des images, répugnance dont l’origine étaient attribuée au caractère des paysages du désert, 
plats et monotones, qui ne pouvaient conduire qu’à l’abstraction, aussi bien sur le plan 
religieux que culturel. Citons encore une fois Renan: 

“La conscience sémitique est claire mais peu étendue. Elle comprend merveilleusement 
l’unité, elle ne sait pas atteindre la multiplicité.”18 
Cette thèse fut reprise par un nombre important d’historiens de l’art musulman au 19ème et 

dans la première moitié de 20ème siècle. Ainsi, pour ne citer qu’un exemple parmi d’autres, 
Georges Marçais, tout en admettant qu’il fallait être prudent lorsqu’on introduisait le facteur 
ethnique, y voyait en 1932 la cause de l’aversion pour toute représentation figurative: 

“Chez les Juifs aussi, [...], et bien plus chez les musulmans, l’interdiction religieuse n’a fait 
que confirmer une inaptitude ancienne et peut-être ‘raciale’”.19 

En 1962, dans son ouvrage dédié à la peinture arabe, Richard Ettinghausen faisait figurer 
(quoique prudemment) une tradition sémitique d’aversion à l’égard du figuratif parmi les 
raisons ayant limité l’expression figurative.20 Cette thèse permettait en outre d’expliquer 
pourquoi l’art de la miniature avait fleuri surtout en Perse, pays indo-européen.21 De ce fait, 
on en vint à considérer qu’il y avait chez les Arabes une incapacité, voire une répugnance 
presque physique à pratiquer un art figuratif comparable à celui de l’Occident. 

Pour ou contre l’introduction des arts plastiques occidentaux? 
Le débat en Égypte 
Ces idées furent reprises, sans trop de questionnements, par les intellectuels de la 
Renaissance arabe qui admirent la thèse de l’absence d’art. Certes, l’analyse que l’on fit 
l’attribuait généralement à d’autres facteurs, notamment à une lecture trop sévère des textes 
religieux. Nombreux furent ainsi les auteurs qui, suivant l’exemple de Muḥammad ‘Abduh, 
s’évertuèrent à montrer que si dans la première période de l’islam une interdiction de la 
figuration avait été nécessaire, rien ne justifiait désormais une attitude aussi rigoriste.22 Par 
                                                           
17 Ibidem, 19-20. 
18 Cité dans: Laudyee Rétat, “Introduction générale”, dans: Ernest Renan, Histoire des origines du 

christianisme, 2 vol., Paris, 1995, vol. 2, XIX. 
19 Georges Marçais, “La question des images dans l’art musulman”, Mélanges d’histoire et d’archéologie de 

l’Occident musulman, t. 1, Alger, 1957, 72-73. 1ère publication dans Byzantion, VÜ (1932), 161-83. 
20 Richard Ettinghausen, La peinture arabe, Genève, 1977, 13 (1ère éd. 1962). 
21 Cf. Georges Marçais, op. cit., 79: “La Perse musulmane n’a pas sculpté les êtres mais elle les a peints. Les 

artistes doués d’imagination créatrice et capables d’observation n’ont pas seulement vu dans l’être humain et 
dans l’ammal un motif de décor, ils en ont dégagé le caractère pittoresque. [...]. Par là aussi ils se rapprochent 
de nous. On sait le goût que manifestent nos peintres modernes pour les miniatures persanes. Parents de 
race, à ce qu’on assure, de eeux qui les créèrent, nous nous sentons plus près d’eux malgré la distance, nous 
croyons pénétrer plus complétement leur pensée; tandis que des provinces de l’art musulman plus voisines de 
nous, dans l’espace, nous restent malgré tout des terres étrangères”. (Nous soulignons). 

22 Muḥammad ‘Abduh, “Al-suwar wa-1-thamāthīl wa-fawā’iduhā, wa-hukmuhā”, dans: Al- a ‘māl al-kāmila li-
l-imām Muḥammad ‘Abduh, 6 vols., Beyrouth, 1962, vol. 2, 171-214. L’article fut publié dans Al-Manār en 
1903. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145 
 

conséquent, il fallait emprunter à l’Occident ses arts, en même temps que ses sciences et ses 
techniques. 

L’adoption de l’art occidental et l’abandon de l’art musulman ne s’étaient pourtant pas 
faits sans débat, comme le montre un certain nombre d’articles parus dans la revue L’Egypte 
contemporaine entre 1910 et 1913, suite à la création, en 1908, de l’École des Beaux-Arts du 
Caire (madrasat al-funūn al-djamīla). Les opinions exprimées étaient certes très différentes, 
mais il en ressort qu’indépendamment de leur origine, les intervenants partaient tous du 
présupposé qu’il n’y avait pas d’art dans le monde musulman en général et arabe en 
particulier. Au début d’un article très symptomatiquement intitulé “Des aptitudes artistiques 
des Égyptiens d’après les résultats obtenus à l’Ecole des Beaux-Arts”,23 le sculpteur français 
Guillaume Laplagne, qui dirigeait l’École des Beaux-Arts depuis sa fondation,24 disait à 
propos de l’attitude du public lors de son inauguration: 

“L’unanimité fut touchante, chez les indigènes comme chez les Européens, pour affirmer 
l’inaptitude absolue des Égyptiens à ces arts. C’était, pour résumer le sentiment général, 
essayer d’apprendre à parier à des sourds-muets”.25 

Laplagne, qui défendait le projet dont il était l’un des initiateurs, partageait l’idée de 
l’absence d’art en Égypte, tout en ne l’attribuant pas à une incapacité innée des Egyptiens, 
mais plutôt au manque d’opportunités d’apprentissage. En dépit des nombreuses invasions, il 
était inconcevable pour l’auteur que les Égyptiens eussent pu entièrement perdre le sens de la 
création artistique propre à leurs ancêtres pharaoniques.26 Si “l’art” était absent du pays, ceci 
était dû à des raisons matérielles et à “une interprétation fausse de certains passages du 
Coran” ainsi qu’ “a l’interdiction [faite] par le Prophète de représenter la figure humaine”.27 
Contrairement à de nombreux contemporains, Laplagne incluait l’art islamique dans la 
catégorie de l’art, et allait jusqu’à reconnaître que celui-ci avait connu une période de gloire, 
tout en considérant que la limitation imposée par la religion à l’expression artistique en avait 
réduit la durée et les possibilités créatrices28; selon lui, peinture, sculpture et architecture 
étaient indissociables et l’une ne pouvait prospérer sans l’autre.29 En outre, les conditions 
matérielles, c’est-a-dire l’absence aussi bien d’un marché pour la peinture et la sculpture que 
d’un système d’enseignement dans le pays, faisaient que la carrière artistique n’était guère 
envisageable pour un Égyptien: 

“Les talents étaient étouffés avant que d’éclore, leur naissance était impossible. Nous 
n’avons donc pas le droit de dire qu’il n’y a en Égypte ni peintres ni sculpteurs, pas plus 
que nous ne serions autorisés à affirmer qu’il n’y a pas de poètes dans un pays où les 
enfants ne pourraient pas apprendre à parier”.30 

Deux ans d’activité de l’École des Beaux-Arts du Caire venaient confirmer l’utilité d’une 
telle institution. En effet. “l’Égyptien se montrait élève docile et intelligent”,31 mais aussi 

                                                           
23 L’Egypte contemporaine, I (1910), 432-440. 
24 Les ouvrages de référence courants donnent très peu de renseignements sur cet artiste. Ainsi, Bénézit se limite 

à dire de lui: “sculpteur, né à Ervy (Aube) au XIXe siècle (Ec. Fr.). Elève de Barrias. Sociétaire des Artistes 
Français depuis 1894, il figura au Salon de ce groupement et y obtint une mention honorable en 1898”. 

25 L’Egypte contemporaine, art. cit., 432. Nous soulignons. 
26 Ibidem, 432-33. 
27 Ibid., 433. 
28 Ibidem. 
29 Ibidem, 433-34. 
30 Ibidem, 434. 
31 Ibidem, 435. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 
 

constant et travailleur.32 Il ne faisait donc pas de doute que, dans le cadre général de la 
renaissance que le pays connaissait, l’art allait revivre: 

“il y a deux ans à peine [...] que les jeunes Égyptiens ont pu trouver les moyens de savoir 
eux-mêmes et de prouver aux autres qu’ils pouvaient devenir des artistes”.33 

Ainsi, tout en défendant une conception essentialiste de la capacité créatrice et artistique (les 
Égyptiens pouvaient devenir des artistes parce que leurs ancêtres l’avaient été) et en ayant 
une vision eurocentrique de ce que l’art devait être (peinture et sculpture figuratives, 
architecture), Laplagne ne croyait pas, contrairement aux partisans de l’incapacité 
“sémitique”, à une inhabilité innée des Egyptiens à créer selon les règles de l’art académique 
occidental. En effet, grâce à son encouragement et à son soutien, de nombreux élèves de 
l’école du Caire, dont le sculpteur Mahmud Mukhtār (1891-1934), purent étudier en Europe 
et jeter les bases d’un art égyptien.34 

Le plaidoyer de Laplagne était loin de faire l’unanimité, aussi bien parmi les Egyptiens 
que parmi les Européens résidant au Caire. En 1913 paraissait, également dans L’Egypte 
contemporaine, un article de Ahmad Zakī Pacha (1867-1934), un des protagonistes de la 
Renaissance arabe, alors secrétaire du Conseil des ministres, intitulé “Le passé et l’avenir de 
l’art musulman en Egypte - Mémoire sur la genèse et la floraison de l’art musulman et sur les 
moyens propres à le faire revivre en Egypte”.35 Cet article s’ouvrait sur la nécessaire 
régénération du pays et sur le “relèvement intellectuel”36 de sa population. Pour atteindre ce 
but, les lettres et les arts devaient renaître à leur tour. Si la renaissance des lettres était déjà 
bien avancée, beaucoup restait à faire quant à celle de l’art, terme par lequel l’auteur 
entendait, comme le titre l’indique, exclusivement l’art musulman. En effet, pour Ahmad 
Zakī, fils de son époque, “l’art est l’expression du génie d'un peuple: comme la littéra-ture, il 
en reflète la civilisation”.37 Les arts n’auraient pu revivre en Egypte qu’en revenant à 
l’héritage local, mot désignant ici les arts de l’Islam et non pas ceux de l’Egypte ancienne 
auxquels pensait Laplagne. Sur plusieurs pages, l’auteur revenait sur le caractére de l’art 
musulman ainsi que sur les influences qu’il eut ou qu’il était censé avoir exercées sur les arts 
des autres civilisations. Sa réflexión s’achevait par l’énumération des causes de la décadence 
de cet art musulman d’Egypte, qui d’après Zakī, avait connu son apogée à l’époque 
mamelouke.38 Si les Croisés avaient apporté “le premier coup à l’art musulman” en Egypte,39 
les Ottomans en avaient provoqué la ruine: Ies “hordes de Sélim Ü”40 emportèrent avec elles 
non seulement tout les beaux objets qu’ils trouvèrent, mais emmenèrent également à Istanbul 
1800 artistes, vidant ainsi le pays de tous ses créateurs: “Du jour au lendemain, l’art a 
disparu”.41 Ces allégations, qui correspondent bien à un certain esprit anti-ottoman et anti-
turc de l’époque, se basent néanmoins sur les écrits de l’historien Muḥammad Ibn lyās (1448-

                                                           
32 Ibidem, 439. 
33 Ibidem, 435. Nous soulignons. 
34 Maḥmūd Mukhtār fut l’auteur du monument Le réveil de l’Egypte, érigé en 1928, qui évoquait les luttes pour 

l’indépendance. Il se trouve actuellement devant l’Université égyptienne au Caire. Un musée est dédié à 
l’artiste à Zamalek (Mathaf al-maththāl Maḥmūd Mukhtār/Museum of Sculptor Mahmoud Moukhtar, Le 
Caire, 1984 (?)). Nom-breuses sont les publications qui lui sont consacrées, notamment Badr al-Dīn Abū 
Ghāzī, Al-maththāl Mukhtār, Le Caire, 1994 ou, plus ancien mais en français, Badr Abou Ghazi / Gabriel 
Boctor, Mouktar ou le réveil de l’Egypte, Le Caire, 1949. 

35 L’Egypte contemporaine, 4 (1913), 1-32. 
36 Ibidem, 1. 
37 Ibidem, 2. 
38 Ibidem, 11 et 17. 
39 Ibidem, 13. 
40 Ibidem, 13. 
41 Ibidem, 19. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147 
 

1524), que l’auteur cite. Après les Ottomans, un autre envahisseur porta à terme l’œuvre de 
destruction: les Français, qui prirent le pays en 1798 et qui s’emparèrent du peu qui restait. 

Ce vide n’aurait pu être comblé qu’en réinstaurant la tradition de l’art islamique en 
Egypte, mais la vraie, non pas cette forme abâtardie, mise au goût du jour, que l’on voyait 
désormais partout dans les rues du Caire et qui se prétendait une forme “rajeunie” d’art 
musulman.42 La rééducation et la régénérescence des arts musulmans passaient par deux 
moyens: la rue et l’école.43 Par “rué” l’auteur entendait l’espace urbain qui était en train de 
s’occidentaliser et de perdre sa physionomie originale au grand dam des touristes.44 Afín 
d’éviter cela, il fallait instituer une “commission d’embellissement” composée d’ingénieurs 
mais aussi d’artistes et qui devait permettre aux Egyptiens de retrouver le goût des belles 
choses.45 Quant à l’école, il s’agissait bien pour Zakī Pacha de l’Ecole des Beaux-Arts fondée 
en 1908. Si les meilleurs élèves de cette école devaient devenir des “artistes complets, 
peintres, sculpteurs ou architectes”46 et devaient bénéficier de bourses leurs permettant de se 
rendre “dans les pays où se trouvent encore les plus beaux spécimens de l’art musulman”,47 la 
majorité devait en revanche être orientée vers les arts industriels. Cependant, tout en restant 
ouvriers, ils devaient devenir “des artistes capables de créer selon leur tempérament 
national”.48 Il fallait ainsi exclure tout style occidental49 et ne garder, à l’Ecole des Beaux-
Arts, des maîtres européens que pour “la direction générale et les règles de la composition”.50 
Pour Ahmad Zakī il n’était pas question d’introduire l’art occidental dans le pays; ce dont 
l’Egypte avait besoin, était une revitalisation des arts autochtones, qui étaient issus du pays et 
par conséquent, adaptés à ses conditions climatiques, politiques et sociales. 

Max Herz Pacha, architecte en chef du comité de conservation des monuments de l’art 
arabe et conservateur du Musée arabe au Caire de 1890 à 1914, répondait, la même année 
encore, aux remarques de Ahmad Zakī.51 Pour Herz, ce qu’il fallait soutenir en Egypte n’était 
pas un art musulman, mais l’artisanat qui selon lui, était toujours bien vivant. Ce n’était que 
par le travail manuel et par la pratique que les ouvriers-artisans parviendraient à créer des 
œuvres d’art, comme cela avait été le cas de Brunelleschi, Lorenzo Ghiberti, Benvenuto 
Cellini et bien d’autres protagonistes de la Renaissance italienne.52 Il prônait d’ailleurs la 
création, à la place de l’Ecole des Beaux-Arts, d’une Ecole d’Arts appliqués à l’lndustrie.53 
Dans cette école, les élèves auraient appris à copier des œuvres de l’art musulman, 
notamment celles qui étaient chronologiquement et géographiquement plus proches d’eux. 
Cela aurait dû leur permettre de s’épanouir; c’est alors qu’ils auraient éventuellement pu, de 
leur propre initiative ou à l’instigation de leurs enseignants, s’essayer à l’art figuratif 
occidental, mais, disait-il, 

                                                           
42 Ibidem, 20. 
43 Ibidem, 21. 
44 Ibidem. 
45 Ibidem, 22-25. Un comité consultatif des Beaux-Arts allait être créé par décret gouvememental le 20 janvier 

1928. Ce comité avait entre autre la charge de développer “l’esprit artistique”, d’éduquer le “goût public” et 
de contribuer au progrès des beaux-arts: L’Egypte contemporaine, 108-109 (1928), 531. 

46 Ibidem, 28. 
47 Ibidem. Nous soulignons. 
48 Ibidem, 29. 
49 Ibidem, 30. 
50 Ibidem. 
51 Max Herz, “Quelques observations sur la communication de S.E. Ahmed Zéki Pacha ‘Le passé et l’avenir de 

l’art musulman en Egypte’”, L'Egypte contemporaine, 4 (1913), 387-98. Sur Max Herz Pacha, cf. les travaux 
de Istvan Ormos (Université de Budapest). 

52 Ibidem, 395. 
53 Ibidem. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 
 

“jamais avant! La mentalité actuelle de l’Egyptien, telle qu’elle a été formée par les 
innombrables coefficients qui échappent à l’analyse, n’est pas apte à la représentation de 
la figure humaine, ni en relief, ni en peinture; du moins, pas de la manière que nous avons 
appris à la connaître.”54  

La tradition occidentale ne pouvait pas fleurir en Egypte, car il n’y avait pas “de terrain 
préparé, pas de traditions, pas d’atavisme”.55 Au lieu d’inculquer des concepts et des 
techniques étrangères, il fallait permettre aux habitants du pays de renouer avec leur propre 
tradition. 

Ce qui ressort de ces prises de position, c’est que l’art musulman constituait alors encore 
une option. Ce ne devait plus être le cas après la Première Guerre mondiale, lorsque se mit en 
place, en Egypte, un système d’encouragement à la production artistique de type occidental 
qui s’imposa dans un pays aspirant à rattraper le retard qu’il croyait avoir par rapport à 
l’Europe. L’idée que l’art musulman était un non-art finit par s’imposer et la production 
locale dut ainsi céder la place à l’art académique de facture occidentale, paradoxalement 
considéré comme plus avancé et “moderne”.56 

Il est d’ailleurs symptomatique que le terme utilisé couramment pour désigner la première 
génération de peintres à la mode occidentale fût celui de ruwwād, pionniers. Dans leurs 
mémoires ou leurs écrits, artistes et amateurs d’art témoignent de cet état d’esprit. Ainsi 
Muḥammad Nāğī (1888-1956), un des premiers peintres égyptiens, connu pour ses toiles 
impressionnistes, écrivait: 

“L’inaptitude en art du fellah est désespérante! Le nègre du Congo ou l’aborigène des îles 
de la Sonde ont plus de confidences à nous faire. Il n’y a pas d’art spontané du fellah...”.57 

En 1932, le secrétaire de l’Association des Amis de la Culture française au Caire, Morik Brin, 
considérait avec stupeur les “progrès” accomplis dans un pays “où tout était à créer”.58 

Les “pionniers” étaient fortement marqués par l’idée qu’ils devaient rattraper le retard 
accumulé par rapport à l’Europe, ce rattrapage étant une sorte de devoir patriotique qu’il 
fallait accomplir pour aider leurs pays sur le chemin de la modernisation. C’est ce 
qu’exprimait notamment un article paru dans la revue égyptienne Al- ‘Uṣūr en 1929: 

“La première exposition égyptienne de beaux-arts coïncida avec le début du mouvement 
pour l’indépendance, et son organisation en 1919 fut un signe té moignant de l’aptitude de 
l’Egypte à renaître. En effet, les beaux-arts sont toujours un signe de la renaissance et de 
la civilisation.”59 

Un peu plus loin, l’auteur considérait qu’ayant déjà connu une renaissance artistique, 
l’Egypte devait servir de phare aux autres pays d’Orient.60 

Remarques finales 
Ce qui a été dit ici de l’Egypte est vrai également dans les principaux centres de la vie 
intellectuelle de l’Orient arabe.61 A Beyrouth, des ateliers d’artistes portraitistes s’ouvrirent 
                                                           
54 Ibidem. 
55 Ibidem, 396. 
56 Sur l’évolution de l’art en Egypte, Silvia Naef, A la recherche d’une modernité arabe, L’évolution des arts 

plastiques en Egypte, au Liban et en Irak, Genève, 1996 (traduction arabe sous presse). 
57 Mohamed Naghi, Un impressionniste égyptien (français /arabe), Le Caire, 1988, 47. 
58 Morik Brin, Peintres et sculpteurs de l’Egypte contemporaine, Le Caire, 1935, 53. 
59 Sha‘aban Zakī, “Ḥaqīqat al-nahḍa al-fanniyya al-miṣriyya fī al-naḥt wa-1-taṣwīr”, Al- ‘Uṣūr, 21 (1929), 528. 

Nous soulignons. 
60 Ibidem, 531. 
61 Au Maghreb, seule la Tunisie vit s’éclore, avant l’indépendance, une peinture à l’occidentale pratiquée par 

des autochtones: Anthologie de la peinture en Tunisie, 1894-1970, Tunis, 1998. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149 
 

dans les années 1880; à Bagdad, des jeunes élèves-officiers ottomans apprirent à peindre des 
paysages et des portraits pendant qu’ils accomplissaient leur formation militaire à Istanbul 
(ill. 2a)62; à Damas, une peinture orientaliste, inspirée par le travail de quelques artistes 
européens installés dans la ville, commença à être pratiquée dans les premières années du 
siècle.63 

Dès les années vingt, les nouvelles entités étatiques semi-indépendantes créées au Proche-
Orient après la chute de l’Empire ottoman envoyèrent des boursiers en Europe suivre des 
cours dans les académies d’art, à Rome et à Paris, ou dans les écoles d’art privées, comme 
l’Académie Julian à Paris. Des expositions furent également organisées: au Caire dès 1919,64 
à Beyrouth dès la fin des années vingt, dans un cadre plus informel et improvisé; à Bagdad, la 
premiére exposition de tableaux eut lieu à la Foire agricole et industrielle de 1931.65 Si en 
Irak l’envoi des premiers boursiers à l’étrangeren 1931 pouvait encore faire sourire,66 dès 
1939 l’enseignement de l’art y fut institutionnalisé, d’abord au sein de l’Institut de Musique, 
puis dans un institut indépendant (Ma ‘had al-funūn al-djamīla), fondé en 1941. 

Quel type d’art pratiquaient ces artistes d’un genre nouveau? Lorsqu’on regarde leurs œuvres, 
on constate rapidement que, si l’on excepte l’éphémère groupe des surréalistes égyptiens,67 
les “pionniers” étaient en décalage complet par rapport aux avant-gardes occidentales, ce qui 
allait leur être reproché par des auteurs plus tardifs.68 L’académisme, figuratif et naturaliste, 
remis en question en Occident depuis le début du siècle, représentait la forme d’art à acquérir 
et à maîtriser. Lorsqu’ils étaient confrontés à la production d’artistes comme Matisse qui 
essayaient de sortir des canons esthétiques et stylistiques hérités de la Renaissance par 
l’application entre autres des principes de l’art islamique, la plupart d’entre eux la rejetaient 
avec vigueur, comme l’illustrent ces lignes dues à un des peintres les plus productifs de cette 
époque, le Libanais Muṣṭafā Farrūkh (1901-1957): 

“Comme cela s’était déjà produit dans les domaines littéraire, social et politique, un esprit 
vicieux et sournois s’est infiltré dans l’art, le détournant de la bonne voie [pour l’orienter] 
vers des objectifs peu louables crachant ce venin mortel qui s’est manifesté à nous à 
travers Picasso, Dufy et Matisse. Antéchrists de l’art qui ont transformé l’art et les mœurs 
et ont entaché la pureté des beaux-arts par leurs styles sauvages avec lesquels ils 
commercent et détériorent le goût des gens. Ce sont là des escroqueries diaboliques que 
des plumes exécrables soumises à une certaine idéologie répandent... Que Dieu nous libère 
de ce mal!”69 

L’académisme orientalisant marqua la peinture de chevalet dans l’Orient arabe durant toute la 
première moitié du siècle, aussi bien en ce qui conceme les sujets que dans la manière de les 
choisir: ainsi, alors que les peintres appartenaient généralement à des milieux urbanisés et 
occidentalisés, il se plaisaient à peindre des sujets “exotiques” (femmes voilées, cafés) et 
populaires (ill. 2b). Le regard que l’on portait sur soi était celui de l’Autre: c’était le 
pittoresque, l’étrange qui était recherché. Il est vrai qu’en formant des jeunes étudiants, les 
                                                           
62 Pour plus de détails, Silvia Naef, op. cit. 
63 Sur la Syrie, cf. Al-fann al-tashkīlī al-mu ‘āṣir fī Sūriyah / Contemporary Art in Syria, 1898-1998, 

(arabe/anglais), Damas (1998). 
64 Et, à partir de 1922, le Salon du Caire, annuel. 
65 Nizār Salīm, Al-fann al-‘irāqī al-mu‘āṣir, Lausanne (1977), 49 (page 49 également de la traduction française, 

L’art contemporain en Iraq). 
66 Il s’agissait du jeune peintre Akram Shukrī, envoyé en Angleterre aux frais du gouvemement irakien. Nūrī al-

Rāwī, Ta’ammulāt fī al-fann al- ‘irāqī al-ḥadīth, Bagdad (1962), 9. 
67 Cf. Samīr Gharīb, Al-siryāliyya fī Miṣr, Le Caire (1986). Version anglaise abrégée: Samir Gharieb, Surrealism 

in Egypt and Plastic Arts, Le Caire (1986). 
68 Pour un résumé de la question, Silvia Naef, op.cit., 73-79. 
69 Muṣṭafā Farrūkh, Tarīqī ilā al-fann, Beyrouth, 1986, 129. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 
 

pouvoirs publics n’aspiraient pas à révolutionner le monde de l’art, mais à constituer un 
réservoir d’artistes locaux.70 

On reprit un langage plastique étranger, sans que cela posât de problème. On voulait être 
moderne, et cela signifiait essentiellement: montrer au “regard étranger” qu’on pouvait faire 
tout aussi bien que les Occidentaux, qu’après une phase d’apprentissage, on serait capable 
d’atteindre le meme niveau. Etre moderne vouiait dire emprunter à l’Occident, voire même 
défendre la tradition (académique) occidentale contre les attaques qu’elle subissait de 
l’intérieur. Cet état d’esprit correspondait à ce que Ṭaha Ḥusayn exprima sans ambages en 
1938 dans L’avenir de la culture en Egypte. Son pays, disait-il, était un pays d’Occident, 
l’Occident s’étendant jusqu’à la Mésopotamie. N’ayant rien en commun ni avec l’Extrême-
Orient ni avec l’Iran,71 marqué des l’Antiquité par des influences venant du Nord de la 
Méditerranée (la civilisation gréco-romaine), rien ne l’empêchait d’adopter, afin d’accomplir 
sa modernisation, la culture européenne.72 Modernisation d’ailleurs plutôt que modemité: ceci 
est valable également dans le domaine artistique. En effet, la question de la modernité, de son 
sens, de ses styles et de ses contenus, ne se posait pas vraiment. Elle ne devait devenir 
actuelle qu’après les indèpendances.73 Dans l’art arabe de la première moitié du 20ème siècle, 
la modernité était implicite, elle s’exprimait par l’exercice d’une activité inconnue jusque-là 
et en rupture avec une tradition locale désormais perçue comme démodée. 

                                                           
70 Ṣubḥī al-Shārūnī, 77 sana ma ‘a al-funūn al-djamīla fī Miṣr, Le Caire (1985), 4. 
71 Ṭaha Ḥusayn, “Mustaqbal al-thaqāfa bi-Miṣr murtabiṭ bi-māḍīhā al-ba‘īd”, dans: Al- madjmū’a al-kāinila li-

mu’allifāt al-duktūr Ṭaha Ḥusayn, Beyrouth, 16 vol., (1982-85). Vol. 9, 20. 
72 Ibidem, 21. 
73 Silvia Naef, op. cit., notamment ch. IV. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151 
 

 

 

I11.1a) Khalīl Ṣalībī, Portrait de Khalīl K. Sarkīs (1925) - Beyrouth, Orient-Institut der 
Deutschen Morgenländischen Gesellschaft (1997). 

Khalīl Ṣalībī (ou Saleeby), Liban (1870-1928). Etudes d'art à Edimbourg (1890), puis aux 
Etats-Unis. Séjours à Paris et à Londres. Donna des cours de dessin à l'Université 
américaine de Beyrouth à partir de 1900. Ouvrit un atelier en 1922, où des jeunes peintres 
apprirent le métier. Cf. Samir Saleeby, Khalil Saleeby, A Painter From Lebanon / Un 
peintre du Liban / Muṣawwir min Lubnān (anglais/français/arabe), Beyrouth, 1986. 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 
 

 
I11. 1b) Khalīl Ṣalībī, Portrait de Louise Bustānī Sarkīs (1925) - Beyrouth, Orient-Institut 

der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft (1997).  

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153 
 

 

  
 
Ill. 2a) ‘Abd al-Qādir al-Rassām. Vaches au bord du Tigre (daté 1321h = 1903/4) - 

Bagdad, Musée des Pionniers. 
‘Abd al-Qādir al-Rassām, Irak (1882-1952). Apprit la peinture à l'Académie militaire 
d'Istanbul. 
 
 
 

 
 

1ll. 2b) Yūsuf Kāmil. Scéne champêtre, s.d. - Le Caire, Musée d'art égyptien moderne. 
Yūsuf Kāmil, Egypte (1891-1971). Inscrit à l'Ecole des Beaux-Arts du Caire dès sa 
fondation en 1908, il poursuivit ses études comme boursier à l'Académie des Beaux-Arts 
de Rome auprès d'Umberto Coromaldi et Antonio Calcagnadoro (1925-29). Cf. Badr al-
Dīn Abū Ghāzī, Yūsuf Kāmil (en arabe), Le Caire, 1982.

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140 - am 22.01.2026, 04:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

