PEINDRE POUR ETRE MODERNE? REMARQUES SUR
L’ADOPTION DE L’ART OCCIDENTAL DANS L’ORIENT
ARABE

Silvia Naef

Abstract: Painting to be modern? Remarks on the adoption of Western art in the Arab
East

This article will show how the adoption of Western style art at the end of the 19™ and the
beginning of the 20" century in the Arab world is to be considered within the general
modernization process, which coincided with it. Painting and sculpture became activities
that aimed to prove that the Arabs were capable to become “civilized” people. Racist
theories and reflections about the “essence” of "civilizations" were used in the debate
about the necessity of introducing art in the Western way. The paper will essentially focus
on Egypt, the first Arab country to introduce an institutionalized art teaching and
exhibition system.

“Comment étre moderne” (le pourquoi semblant aller de soi) est une des principales
questions qui se posent a la culture arabe depuis le 19°™ si¢cle. Les réponses qui lui ont été
données ont évolué¢ au fil des décennies: a un ¢blouissement parfois un peu naif et a une
émulation de ce qui provient d’Occident succéde, a partir de la deuxiéme moitié du 20"
siecle, la recherche d’un mode d’affirmation identitaire, la volonté de construire une
modernité spécifique, “enracinée” dans I’humus local. C’est la premiére période, celle de I’
“émulation”, qui sera traitée ici.

sk ok sk

Parmi les moyens adoptés par les élites modernistes dés le 19°™ siécle pour signifier leur
adhésion au projet de modernisation, il y eut, sur le plan visuel, le réaménagement de 1’espace
urbain a la maniére occidentale, 1’adoption de nouvelles techniques de construction et de
styles ainsi que l'érection de monuments dans 1’espace public.' C’est ainsi que Mustafa
Kemal, le fondateur de la Turquie moderne, déclara que toute nation civilisée se devait
d’élever des statues a ses grands hommes.” Dans I'espace intérieur, I’ameublement occidental
fit son apparition et I’image (portrait peint ou photographique, tableau, fresque) conquit une
place d’honneur.’ Le portrait, rapidement adopté, montre le changement des modes
vestimentaires: dés la fin du 19°™ siécle, les couches supérieures aiment se faire portraiturer
en chapeau e4t redingote, les gallons habillés en petits marins et les filies en robes a froufrou
(ills la et Ib).

! Cf. notamment Figures de [’orientalisme en architecture, Revue du Monde Musulman et de la Méditerranée,
73/74 (1996).

? Klaus Kreiser, “Public Monuments in Turkey and Egypt, 1840-1916”, Mugarnas, 14 (1997), 113-14. Voir a ce
propos la critique de Rashid Rida, Le califat ou I'imamat supréme, trad. de H. Laoust, Paris, 1986 (1°° éd.
1935), 82 et 139-141.

® Saleh Barakat, “The place of the image in the Levantine interiors - The Lebanese case” dans ce méme recueil,
ainsi que Claire Paget, Murs et plafonds peints, Liban XIXe sié¢cle, Beyrouth, 1998.

¢ Philip Mansel, Splendeurs des sultans, Les dynasties musulmanes 1869-1952, Paris, 1990. Engin Ozendes,
Abdullah Freéres, Ottoman Court Photographers, Istanbul, 1998.

140

04:11:40.



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dans ce contexte, le concept d” “art” devait a son tour subir une révision totale, révision
qui se produisit dans le cadre de ce projet beaucoup plus vaste, adopté par les élites arabes,
qui était celui de la modernisation. Ainsi, la question posée dans le titre se révéle moins
incongrue qu’elle n’en parait a premiére vue, car I’art dans sa conception académique
occidentale est I'un des nombreux signes extérieurs d’une modernité occidentale adoptée.
L’objet de cet article est de donner un apergu des biais par lesquels ce type d’art devint un des
¢léments marquant la volonté de s’approprier la modernité. Si le phénomeéne s’observe dans
I’ensemble de I’Orient arabe, c’est en Egypte, ou le projet de modernisation remonte au début
du 19°™ siécle, que ce processus peut étre suivi le plus aisément, d’ou la place prépondérante
donnée ici a ce pays.

L ’adoption de [ "art occidental

Dans les pays de 1’Orient ottoman, les techniques et les conceptions multiples de ce que 1’on
nomme communément “I’art islamique™ furent délais sées pour céder la place a I “art
moderne” (en arabe al-fann al-hadith / ai-mu dasir). Si avant 1850 les modes de production
traditionnels étaient encore bien vivants (comme en témoignent les récits de voyageurs
européens tels Nerval),” en 1930 le terme de fann ne s’appliquait déja plus qu’a I’art pratiqué
selon les critéres européens, un art académique qui empruntait son langage stylistique a la
tradition des écoles d’art et ses sujets a la peinture orientaliste ou de paysages. L’art
islamique, désormais désigné par le terme al-fann al-islamf, avait da lui céder la place.”

LY

La notion d’ “absence d’art “dans le monde musulman

L’abandon de I’art traditionnel peut étre attribué a la supériorité prétée a 1’art occidental
comme a I’ensemble de sa production culturelle. Pour comprendre ce type de processus, il est
utile de se référer a une anecdote rapportée par Ernest Gellner. Dans un article consacré a la
domination coloniale, celuici affirmait que certains traits de la culture dominante peuvent,
dans des conditions déterminées, venir a étre considérés comme supérieurs, sans qu’il y ait a
cela des raisons concrétes. Ainsi, les pantalons étroits portés par les soldats européens
devinrent un symbole de la modernisation pour les élites du monde musulman, qui les
adoptérent 4 la place du pantalon bouffant traditionnel.® On pourrait dire la méme chose dans
le domaine qui nous intéresse: objectivement parlant, il n’y a pas de raison de considérer un
type d’art intrinséquement supérieur a un autre; cependant, la culture européenne, dominante,
parvint & imposer ses valeurs et ses concepts.

® Nous employons ce terme ici non pas comme pendant d’“art chrétien”, mais plutdt d’“art occidental” (comme
opposé aux arts des autres civilisations), donc pour désigner les arts, certes trés variés, pratiqués dans les
territoires influencés par les civilisations appartenant a la sphére d’influence de la religion musulmane. Le
terme d’ “art musulman” est aujourd’hui critiqué par un certain nombre d’auteurs. Cf. a ce sujet Oleg Grabar,
La forma tion de [’art islamique, trad. Y. Thoraval, Paris, 1987, 11-32, ou, dans 1’original anglais, 7he
Formation of Islamic Art, New Haven/Londres, 1973, 1-18.

® Gérard de Nerval, “Des arts chez les Orientaux” in Euvres completes, Paris, 1984, vol. 11, 825-829; “Peinture
des Turcs”, ibidem, 869-874.

7 Ce processus a lieu tout d’abord dans la capitale de I’Empire, Istanbul, puis dans les provinces. Sur la
naissance et I’évolution de 1’art en Turquie, voir notamment Histoire de la peinture turque. Geneéve, 1988.

® Ernest Gellner, “The Mightier Pen: The Double Standards of Inside-out Colonialism”, 159-69, dans: E.
Gellner, Encounters with Nationalism, Oxford, 1995 (1° éd. 1994). “In the course of their domination,
social traits of the dominators which may have been totally irrelevant to the situation benefited from a free
ride: for instance, European soldiers wore fairly narrow rather than baggy trousers, and modernizing-
Westernizing Muslim rulers imitated this sartorial feature, much to the irritation of their own soldiers, who
were less smitten by an uncritical general yearning for the West. So they rolled up their trousers in defiance
of the West and of their own officers. However, this does not mean that tight trousers are an absolutely
essential constituent of human progress; nor does it mean that baggy trousers advance cultural fulfilment.”
(p- 160).

141

04:11:40.



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Si quelques ulémas conservateurs combattirent les innovations, les intellectuels et les
politiciens modernisateurs concordérent a considérer que seule 1’adoption des pratiques
européennes et une modernisation plus ou moins radicale pouvaient faire sortir les pays
d’Orient de 1'état de 1éthargie dans lequel ils étaient tombés, et qui avait permis a I’Europe
d’affirmer sa suprématie. C’est ce mouvement, qui saisit tous les domaines de la vie sans
exception, qui conduisit en art a 1’adoption des formes occidentales, figuratives, et, par leur
aspiration a I’imitation de la nature, opposées au concept qui avait prévalu dans Dart
islamique. Avec 1’opéra et le théatre, I’ “amour de I’art”, pratique courante de la bourgeoisie
occidentale comme 1’a montré Bourdieu, fit son apparition aupreés des nouvelles élites
modernistes d’Orient et commenga 4 faire partie de leurs pratiques sociales.’

Pourquoi ’art islamique parut-il démodé au point d’étre remplacé par un art d’un type
nouveau?

“C’est dans cette optique que le Département de la Culture et de I’Information entend
réaliser son objectif. Il apporte son soutien permanent au monde des arts afin d’étre en
mesure d’offrir au regard étranger une image moderne et créative de 1’Etat des Emirats
Arabes unis, au travers des auvres présentées par ses artistes."’

Cette phrase, extraite d’un catalogue d’une exposition qui eut lieu a Paris en 1998 (!), illustre
bien 1’état d’esprit qui conduisit a 1’abandon des traditions de la région et a I’adoption de I’art
occidental au début du siécle: il fallait montrer, au “regard étranger” qu’on pouvait étre
moderne et créatif, bref, qu’on pouvait étre “civilisé”.

Les prémisses théoriques sont a chercher dans la pensée du 1 siécle occidental. Deux
sont les thémes qui, quoique extérieurs au domaine de I’art, influencérent le débat:
premi¢rement, la foi dans le progrés et I’évolution de I’humanité vers le mieux;
deuxiémement, 1’idéologie de la différence des races et des caractéres “innés” qui seraient
propres a chacune d’entre elles.

Le dix-neuviéme siécle fut celui des salons et de I’art officiel, art qui célébrait les
nouvelles nations d’Europe et leurs mythes constitutifs, qu’ils fussent laiques ou religieux,
grecs ou chrétiens. C’est ainsi que se développa la peinture d’histoire dont le but était
d’exalter les grandes étapes de la nation; les thémes bibliques soulignaient l’origine
chrétienne des nations européen nes. Cette peinture €tait, comme toute la tradition occidentale
depuis la Renaissance, figurative et naturaliste. La hiérarchisation des civilisations sur une
échelle dans laquelle 1'Occident représentait le sommet, amenait a considérer que 1’art
occidental était 1‘aune a laquelle toute production artistique devait étre mesurée. En art, I’idée
d’un progrés constant qui se serait manifesté par un mimétisme toujours accru entre objet
représenté et objet réel, était extrémement répandue dans la pensée occidentale comme 1’a
montré récemment Olga Hazan.'' Ernst Gombrich avait déja illustré il y a quelques années
comment cette idée prit toute son ampleur au 19°™ siécle, lorsqu’un paralléle fut tiré entre
I"art et les sciences, et le concept d’évolution transposé dans le domaine artistique.'” L’art de
I’époque en vint a constituer I’aboutissement d’une longue évolution ayant conduit des
madones du Moyen age, encore caractérisées par une forte schématisation, a un “réalisme”
techniquement toujours plus accompli. Dans cette optique, qui faisait de la ressemblance

9éme

® Pierre Bourdieu et Alain Darbel, L amour de I'art, Les musées et leur public, 1°°
rééditions.
0 4rtistes Contemporains des Emirats Arabes Unis, Paris, Institut du Monde Arabe, 14 septembre — 14 octobre

éd. Paris, 1966, plusieurs

1998, catalogue, pages non numérotées. Nous soulignons.

n Olga Hazan, Le mythe du progreés artistique, Etude critique d’un concept fondateur du discours sur 'art
depuis la Renaissance, Montréal / Paris, 1999.

2 Emst Gombrich, Kunst und Fortschritt, Wirkung und Wandlung einer Idee, Cologne, 2°™ &d. 1987 (1% éd.
1978).

142

04:11:40.



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

supposée d’une ceuvre avec le “réel” le critére supréme d’excellence artistique, les formes
d’art pratiquées dans le monde musulman, régies par des considérations autres, ne pouvaient
représenter qu’un stade inférieur de 1’évolution. Ces arts étaient le plus souvent abstraits,
voire schématiques; méme lorsqu’ils étaient figuratifs, ils avaient développé une esthétique
propre régie par des critéres différents de ceux qui caractérisaient I’art européen." Par
consequent, I’art islamique ne pouvait étre considéré que comme relevant du domaine des
arts appliqués ou décoratifs, donc comme n’étant pas un “art” au sens propre.

S’y ajoute que les orientalistes, qui commencérent a étudier les textes des juristes
musulmans, y trouverent formulée ’interdiction de représenter tout étre vivant, toute forme
de vie autre que végétale, ce qui, logiquement, devait limiter les possibilités de ’art figuratif.
L’époque tendant a expliquer toute la civilisation musulmane par les textes normatifs, on en
déduisit que puisque ces textes condamnaient la figuration, celle-ci ne pouvait pas exister.
Cette idée s’enracina au point que lorsque des Européens découvrirent, a la fin du 19°™°
siécle, les chateaux omeyyades dans le désert de Syrie, chateaux richement décorés de
fresques figuratives et de statues, ils les attribuérent d’abord a 1’époque hellénistique tardive
et essayerent, par la suite, d’expliquer ces formes d’art qui “n’auraient pas di exister”, par
des subtilités juridiques peu convaincantes.'* Le préjugé était si fort qu’en 1920 encore Louis
Massignon était obligé d’affirmer devant le public d’une conférence parisienne qu’il y avait
bel et bien des arts en pays d’Islam et qu’“on dit qu’il n’y a pas d’art musulman, et on le dit
pour une raison trés simple, c’est qu’on répéte que le Coran nie la représentation des
formes™."

On conclut donc a une “absence d’art” dans le monde musulman, absence qui trouvait
encore une autre explication: 1’attitude de rejet total que 1I’on croyait avoir détectée chez les
“Sémites” pour l’art figuratif. Parlant une langue sémitique et pratiquant une religion
monothéiste se réclamant de I’héritage abrahamique, les Arabes de religion musulmane
devinrent, dans ce contexte, les “Sémites” par excellence. Dans la pensée du 19°™ siécle,
I’esprit sémitique, jugé borné et incapable de créer, constituait 1’antithése de la civilisation
grecque d’abord, européenne par la suite. Ainsi, pour Ernest Renan qui peut étre considéré
comme un des propagateurs les plus éminents de cette idée, I’Islam incarnait 1’“esprit
sémitique” a la perfection:

“L’islam est la plus compléete négation de I’Europe; I’islam est le fanatisme [...], I’islam

est le dédain de la science, la suppression de la société civile; c’est 1’épouvantable

simplicité de [’esprit sémitique, rétrécissant le cerveau humain, le fermant a toute idée
délicate, a tout sentiment fin, a toute recherche rationnelle, pour le mettre en face d’une
éternelle tautologie: Dieu est Dieu”.'®

L’“absence d’art” chez les Arabes était ainsi une conséquence naturelle de leur mentalité:

“Tout le luxe européen, depuis I’ Antiquité jusqu’au dix-septiéme siccle, est venu d’Orient.
Je dis le luxe et non point I’art; il y a I’infini de 1’un a I’autre; la Gréce, qui, sous le rapport
du gott, a une immense supériorité sur le reste de I’humanité, n’était pas un pays de luxe;

¥ Voir notamment Alexandre Papadopoulo, L islam et [’art musulman, Paris, 1976; trad. En allemand sous le
titre Islamische Kunst, Freiburg i. Br., 1977.

 Voir notamment Joseph Karabacek, “Uber die Auffindung eines Chalifenschlosses in der Nordarabischen
Wiiste, Vortrag”, Almanach der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, 52 (1902), 341 ss.; Ernst
Herzfeld, Die Malereien von Samarra, Berlin (1927), VU.

' Legon au Collége de France le 25 février 1920. Louis Massignon, “Les méthodes de réalisation artistique des
peuples de I'slam”, Syria, U (1921), 47-53 et 149-160, republié¢ dans Opera minora, Beyrouth (1963), vol.
111, 9-24.

'® Ernest Renan, “De la part des peuples sémitiques dans I’histoire de la civilisation”, Discours d'ouverture du
cours de langues hébraique, chaldaique et syriaque au Collége de France, prononcé le 21 février 1862, dans:
Ernest Renan, Mélanges d'histoire et de voyages, Paris, s.d., 22.

143

04:11:40.



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[...] il y aurait a examiner si ce luxe asiatique, celui de Babylone par exemple, est bien le
fait des Sémites; j’en doute pour ma part”."’

L’Orient pouvait ainsi parvenir a produire du luxe, appréci¢é mais néanmoins signe de
barbarie. Cependant, malgré cette connotation négative, méme le luxe restait un produit trop
raffiné pour des peuples capables tout au plus de produire de 1’abstraction.

L’ “absence d’art” que 1’on croyait constater principalement dans le monde arabe n’était
pas vue comme une conséquence de la marginalisation politique et économique de cette
région, mais tout simplement comme le résultat d’une supposée répugnance sémitique a créer
des images, répugnance dont I’origine étaient attribuée au caractére des paysages du désert,
plats et monotones, qui ne pouvaient conduire qu’a 1’abstraction, aussi bien sur le plan
religieux que culturel. Citons encore une fois Renan:

“La conscience sémitique est claire mais peu étendue. Elle comprend merveilleusement

Iunité, elle ne sait pas atteindre la multiplicité.”'®

Cette these fut reprise par un nombre important d’historiens de I’art musulman au 19™ et
dans la premiére moitié de 20°™ siécle. Ainsi, pour ne citer qu’un exemple parmi d’autres,
Georges Margais, tout en admettant qu’il fallait étre prudent lorsqu’on introduisait le facteur
ethnique, y voyait en 1932 la cause de I’aversion pour toute représentation figurative:

“Chez les Juifs aussi, [...], et bien plus chez les musulmans, I’interdiction religieuse n’a fait
. . . N . 19
que confirmer une inaptitude ancienne et peut-étre ‘raciale’”.

En 1962, dans son ouvrage dédi¢ a la peinture arabe, Richard Ettinghausen faisait figurer
(quoique prudemment) une tradition sémitique d’aversion a 1I’égard du figuratif parmi les
raisons ayant limité I’expression figurative.” Cette thése permettait en outre d’expliquer
pourquoi I’art de la miniature avait fleuri surtout en Perse, pays indo-européen.’' De ce fait,
on en vint a considérer qu’il y avait chez les Arabes une incapacité, voire une répugnance
presque physique a pratiquer un art figuratif comparable a celui de 1’Occident.

Pour ou contre 'introduction des arts plastiques occidentaux?

Le débat en Egypte

Ces idées furent reprises, sans trop de questionnements, par les intellectuels de la
Renaissance arabe qui admirent la thése de 1’absence d’art. Certes, 1’analyse que 1’on fit
I’attribuait généralement a d’autres facteurs, notamment a une lecture trop sévere des textes
religieux. Nombreux furent ainsi les auteurs qui, suivant I’exemple de Muhammad ‘Abduh,
s’évertuérent 2 montrer que si dans la premiére période de ’islam une interdiction de la
figuration avait été nécessaire, rien ne justifiait désormais une attitude aussi rigoriste.”? Par

Y Ibidem, 19-20.

® Cité¢ dans: Laudyee Rétat, “Introduction générale”, dans: Ernest Renan, Histoire des origines du
christianisme, 2 vol., Paris, 1995, vol. 2, XIX.

2 Georges Margais, “La question des images dans I’art musulman”, Mélanges d’histoire et d’archéologie de
I’Occident musulman, t. 1, Alger, 1957, 72-73. 1° publication dans Byzantion, VU (1932), 161-83.

? Richard Ettinghausen, La peinture arabe, Genéve, 1977, 13 (1 éd. 1962).

e Georges Margais, op. cit., 79: “La Perse musulmane n’a pas sculpté les étres mais elle les a peints. Les
artistes doués d’imagination créatrice et capables d’observation n’ont pas seulement vu dans 1’étre humain et
dans I’ammal un motif de décor, ils en ont dégagé le caractére pittoresque. [...]. Par la aussi ils se rapprochent
de nous. On sait le golt que manifestent nos peintres modernes pour les miniatures persanes. Parents de
race, a ce qu’on assure, de eeux qui les créerent, nous nous sentons plus pres d’eux malgré la distance, nous
croyons pénétrer plus complétement leur pensée; tandis que des provinces de I’art musulman plus voisines de
nous, dans I’espace, nous restent malgré tout des terres étrangeres”. (Nous soulignons).

2 Muhammad ‘Abduh, “Al-suwar wa-1-thamathil wa-fawa’iduha, wa-hukmuha”, dans: Al- a ‘mal al-kamila Ii-
l-imam Muhammad ‘Abduh, 6 vols., Beyrouth, 1962, vol. 2, 171-214. L’article fut publié¢ dans 4/-Manar en
1903.

144

04:11:40.



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

conséquent, il fallait emprunter a ’Occident ses arts, en méme temps que ses sciences et ses
techniques.

L’adoption de 1’art occidental et ’abandon de I’art musulman ne s’étaient pourtant pas
faits sans débat, comme le montre un certain nombre d’articles parus dans la revue L 'Egypte
contemporaine entre 1910 et 1913, suite a la création, en 1908, de I’Ecole des Beaux-Arts du
Caire (madrasat al-funiin al-djamila). Les opinions exprimées étaient certes trés différentes,
mais il en ressort qu’indépendamment de leur origine, les intervenants partaient tous du
présupposé qu’il n’y avait pas d’art dans le monde musulman en général et arabe en
particulier. Au début d’un article trés symptomatiquement intitulé “Des aptitudes artistiques
des Egyptiens d’aprés les résultats obtenus a I’Ecole des Beaux-Arts”,? le sculpteur frangais
Guillaume Laplagne, qui dirigeait I’Ecole des Beaux-Arts depuis sa fondation,” disait a
propos de I’attitude du public lors de son inauguration:

“L’unanimité fut touchante, chez les indigénes comme chez les Européens, pour affirmer

Uinaptitude absolue des Egyptiens a ces arts. C’était, pour résumer le sentiment général,
Lo 25

essayer d’apprendre a parier a des sourds-muets”.

Laplagne, qui défendait le projet dont il était I’'un des initiateurs, partageait 1’idée de
I’absence d’art en Egypte, tout en ne I’attribuant pas & une incapacité innée des Egyptiens,
mais plutoét au manque d’opportunités d’apprentissage. En dépit des nombreuses invasions, il
était inconcevable pour I’auteur que les Egyptiens eussent pu entiérement perdre le sens de la
création artistique propre a leurs ancétres pharaoniques.”® Si “I’art” était absent du pays, ceci
était di a des raisons matérielles et a “une interprétation fausse de certains passages du
Coran” ainsi qu’ “a I’interdiction [faite] par le Prophéte de représenter la figure humaine”.*’
Contrairement a de nombreux contemporains, Laplagne incluait I’art islamique dans la
catégorie de I’art, et allait jusqu’a reconnaitre que celui-ci avait connu une période de gloire,
tout en considérant que la limitation imposée par la religion a ’expression artistique en avait
réduit la durée et les possibilités créatrices”™; selon lui, peinture, sculpture et architecture
étaient indissociables et 1'une ne pouvait prospérer sans 1’autre.”” En outre, les conditions
matérielles, c’est-a-dire 1’absence aussi bien d’un marché pour la peinture et la sculpture que
d’un systéme d’enseignement dans le pays, faisaient que la carriére artistique n’était guere
envisageable pour un Egyptien:

N3

“Les talents étaient étouffés avant que d’éclore, leur naissance était impossible. Nous
n’avons donc pas le droit de dire qu’il n’y a en Egypte ni peintres ni sculpteurs, pas plus
que nous ne serions autorisés a affirmer qu’il n’y a pas de poétes dans un pays ou les
enfants ne pourraient pas apprendre a parier”.*

Deux ans d’activité de I’Ecole des Beaux-Arts du Caire venaient confirmer I’utilité d’une

telle institution. En effet. “I’Egyptien se montrait éléve docile et intelligent”,”’ mais aussi

2L 'Egypte contemporaine, 1 (1910), 432-440.

* Les ouvrages de référence courants donnent trés peu de renseignements sur cet artiste. Ainsi, Bénézit se limite
a dire de lui: “sculpteur, né a Ervy (Aube) au XIX° siécle (Ec. Fr.). Eléve de Barrias. Sociétaire des Artistes
Francais depuis 1894, il figura au Salon de ce groupement et y obtint une mention honorable en 1898”.

2L "Egypte contemporaine, art. cit., 432. Nous soulignons.

*® Ibidem, 432-33.

7 Ibid., 433.

% Ibidem.

* Ibidem, 433-34.

** Ibidem, 434.

*! Ibidem, 435.

145

04:11:40.



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

constant et travailleur.’? 11 ne faisait donc pas de doute que, dans le cadre général de la
renaissance que le pays connaissait, I’art allait revivre:

“il y a deux ans a peine [...] que les jeunes Egyptiens ont pu trouver les moyens de savoir

eux-mémes et de prouver aux autres qu’ils pouvaient devenir des artistes”.”

Ainsi, tout en défendant une conception essentialiste de la capacité créatrice et artistique (les
Egyptiens pouvaient devenir des artistes parce que leurs ancétres I’avaient été) et en ayant
une vision eurocentrique de ce que I’art devait étre (peinture et sculpture figuratives,
architecture), Laplagne ne croyait pas, contrairement aux partisans de [’incapacité
“sémitique”, a une inhabilité innée des Egyptiens a créer selon les régles de I’art académique
occidental. En effet, grace a son encouragement et a son soutien, de nombreux éleves de
I’école du Caire, dont le sculpteur Mahmud Mukhtar (1891-1934), purent étudier en Europe
et jeter les bases d’un art égyptien.”*

Le plaidoyer de Laplagne était loin de faire I’unanimité, aussi bien parmi les Egyptiens
que parmi les Européens résidant au Caire. En 1913 paraissait, également dans L 'Egypte
contemporaine, un article de Ahmad Zaki Pacha (1867-1934), un des protagonistes de la
Renaissance arabe, alors secrétaire du Conseil des ministres, intitulé “Le passé et I’avenir de
I’art musulman en Egypte - Mémoire sur la genése et la floraison de I’art musulman et sur les
moyens propres a le faire revivre en Egypte”.*> Cet article s’ouvrait sur la nécessaire
régénération du pays et sur le “relévement intellectuel™® de sa population. Pour atteindre ce
but, les lettres et les arts devaient renaitre a leur tour. Si la renaissance des lettres était déja
bien avancée, beaucoup restait a faire quant a celle de I’art, terme par lequel 1’auteur
entendait, comme le titre I’indique, exclusivement 1’art musulman. En effet, pour Ahmad
Zakq, fils de son époque, “I’art est I’expression du génie d'un peuple: comme la littéra-ture, il
en refléte la civilisation”.’” Les arts n’auraient pu revivre en Egypte qu’en revenant a
I’héritage local, mot désignant ici les arts de I’Islam et non pas ceux de I’Egypte ancienne
auxquels pensait Laplagne. Sur plusieurs pages, 1’auteur revenait sur le caractére de 1’art
musulman ainsi que sur les influences qu’il eut ou qu’il était censé avoir exercées sur les arts
des autres civilisations. Sa réflexion s’achevait par I’énumération des causes de la décadence
de cet art musulman d’Egypte, qui d’aprés Zaki, avait connu son apogée a 1’époque
mamelouke.*® Si les Croisés avaient apporté “le premier coup a I’art musulman” en Egypte,*
les Ottomans en avaient provoqué la ruine: Ies “hordes de Sélim U”*’ emportérent avec elles
non seulement tout les beaux objets qu’ils trouvérent, mais emmenérent également a Istanbul
1800 artistes, vidant ainsi le pays de tous ses créateurs: “Du jour au lendemain, l’art a
disparu™.*' Ces allégations, qui correspondent bien a un certain esprit anti-ottoman et anti-
turc de 1’époque, se basent néanmoins sur les écrits de 1’historien Muhammad Ibn lyas (1448-

* Ibidem, 439.

3 Ibidem, 435. Nous soulignons.

* Mahmiid Mukhtar fut I’auteur du monument Le réveil de | "Egypte, érigé en 1928, qui évoquait les luttes pour
I’indépendance. 1l se trouve actuellement devant I’Université égyptienne au Caire. Un musée est dédié¢ a
I’artiste a Zamalek (Mathaf al-maththal Mahmtd Mukhtar/Museum of Sculptor Mahmoud Moukhtar, Le
Caire, 1984 (?)). Nom-breuses sont les publications qui lui sont consacrées, notamment Badr al-Din Abu
Ghazi, Al-maththal Mukhtar, Le Caire, 1994 ou, plus ancien mais en frangais, Badr Abou Ghazi / Gabriel
Boctor, Mouktar ou le réveil de I’Egypte, Le Caire, 1949.

3L "Egypte contemporaine, 4 (1913), 1-32.

* Ibidem, 1.

* Ibidem, 2.

*® Ibidem, 11 et 17.

* Ibidem, 13.

“ Ibidem, 13.

“ Ibidem, 19.

146

04:11:40.



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1524), que I'auteur cite. Apres les Ottomans, un autre envahisseur porta a terme I’ceuvre de
destruction: les Frangais, qui prirent le pays en 1798 et qui s’emparérent du peu qui restait.

Ce vide n’aurait pu étre comblé qu’en réinstaurant la tradition de 1’art islamique en
Egypte, mais la vraie, non pas cette forme abatardie, mise au gotit du jour, que I’on voyait
désormais partout dans les rues du Caire et qui se prétendait une forme “rajeunie” d’art
musulman.”? La rééducation et la régénérescence des arts musulmans passaient par deux
moyens: la rue et I’école.”® Par “rué¢” I’auteur entendait I’espace urbain qui était en train de
s’occidentaliser et de perdre sa physionomie originale au grand dam des touristes.** Afin
d’éviter cela, il fallait instituer une “commission d’embellissement” composée d’ingénieurs
mais aussi d’artistes et qui devait permettre aux Egyptiens de retrouver le golt des belles
choses.*’ Quant a 1’école, il s’agissait bien pour Zaki Pacha de 1’Ecole des Beaux-Arts fondée
en 1908. Si les meilleurs ¢€léves de cette école devaient devenir des “artistes complets,
peintres, sculpteurs ou architectes”® et devaient bénéficier de bourses leurs permettant de se
rendre “dans les pays oul se trouvent encore les plus beaux spécimens de I’art musulman™,"” la
majorité devait en revanche étre orientée vers les arts industriels. Cependant, tout en restant
ouvriers, ils devaient devenir “des artistes capables de créer selon leur tempérament
national”.*® 11 fallait ainsi exclure tout style occidental® et ne garder, a I’Ecole des Beaux-
Arts, des maitres européens que pour “la direction générale et les régles de la composition”.*
Pour Ahmad Zak1 il n’était pas question d’introduire I’art occidental dans le pays; ce dont
I’Egypte avait besoin, était une revitalisation des arts autochtones, qui étaient issus du pays et
par conséquent, adaptés a ses conditions climatiques, politiques et sociales.

Max Herz Pacha, architecte en chef du comité de conservation des monuments de 1’art
arabe et conservateur du Musée arabe au Caire de 1890 a 1914, répondait, la méme année
encore, aux remarques de Ahmad Zaki.”' Pour Herz, ce qu’il fallait soutenir en Egypte n’était
pas un art musulman, mais 1’artisanat qui selon lui, était toujours bien vivant. Ce n’était que
par le travail manuel et par la pratique que les ouvriers-artisans parviendraient a créer des
ceuvres d’art, comme cela avait été le cas de Brunelleschi, Lorenzo Ghiberti, Benvenuto
Cellini et bien d’autres protagonistes de la Renaissance italienne.’® Il pronait d’ailleurs la
création, & la place de I’Ecole des Beaux-Arts, d’une Ecole d’Arts appliqués a I’Industrie.>
Dans cette école, les éleves auraient appris a copier des ceuvres de ’art musulman,
notamment celles qui étaient chronologiquement et géographiquement plus proches d’eux.
Cela aurait da leur permettre de s’épanouir; c’est alors qu’ils auraient éventuellement pu, de
leur propre initiative ou a l’instigation de leurs enseignants, s’essayer a 1’art figuratif
occidental, mais, disait-il,

* Ibidem, 20.

* Ibidem, 21.

* Ibidem.

* Ibidem, 22-25. Un comité consultatif des Beaux-Arts allait étre créé par décret gouvememental le 20 janvier
1928. Ce comité avait entre autre la charge de développer “I’esprit artistique”, d’éduquer le “gott public” et
de contribuer au progres des beaux-arts: L 'Egypte contemporaine, 108-109 (1928), 531.

* Ibidem, 28.

*” Ibidem. Nous soulignons.

*® Ibidem, 29.

* Ibidem, 30.

** Ibidem.

*! Max Herz, “Quelques observations sur la communication de S.E. Ahmed Z¢ki Pacha ‘Le passé et I’avenir de
I’art musulman en Egypte’”, L'Egypte contemporaine, 4 (1913), 387-98. Sur Max Herz Pacha, cf. les travaux
de Istvan Ormos (Université de Budapest).

*2 Ibidem, 395.

* Ibidem.

147

04:11:40.



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

“jamais avant! La mentalité actuelle de I’Egyptien, telle qu’elle a été formée par les
innombrables coefficients qui échappent a I’analyse, n’est pas apte a la représentation de
la figure humaine, ni en relief, ni en peinture; du moins, pas de la maniére que nous avons
appris a la connaitre.””*

La tradition occidentale ne pouvait pas fleurir en Egypte, car il n’y avait pas “de terrain
préparé, pas de traditions, pas d’atavisme”.”> Au lieu d’inculquer des concepts et des
techniques étranggres, il fallait permettre aux habitants du pays de renouer avec leur propre
tradition.

Ce qui ressort de ces prises de position, c¢’est que I’art musulman constituait alors encore
une option. Ce ne devait plus étre le cas aprés la Premiére Guerre mondiale, lorsque se mit en
place, en Egypte, un systéme d’encouragement a la production artistique de type occidental
qui s’imposa dans un pays aspirant a rattraper le retard qu’il croyait avoir par rapport a
I’Europe. L’idée que I’art musulman était un non-art finit par s’imposer et la production
locale dut ainsi céder la place a I’art académique de facture occidentale, paradoxalement
considéré comme plus avancé et “moderne”.*®

Il est d’ailleurs symptomatique que le terme utilisé couramment pour désigner la premiére
génération de peintres a la mode occidentale fiit celui de ruwwad, pionniers. Dans leurs
mémoires ou leurs écrits, artistes et amateurs d’art témoignent de cet état d’esprit. Ainsi
Muhammad Nagi (1888-1956), un des premiers peintres égyptiens, connu pour ses toiles
impressionnistes, écrivait:

“L’inaptitude en art du fellah est désespérante! Le négre du Congo ou 1’aborigéne des iles
de la Sonde ont plus de confidences a nous faire. Il n’y a pas d’art spontané du fellah...”.”’

En 1932, le secrétaire de 1’ Association des Amis de la Culture frangaise au Caire, Morik Brin,
considérait avec stupeur les “progres” accomplis dans un pays “ou tout était a créer”.>®

Les “pionniers” étaient fortement marqués par 1’idée qu’ils devaient rattraper le retard
accumulé par rapport a I’Europe, ce rattrapage étant une sorte de devoir patriotique qu’il
fallait accomplir pour aider leurs pays sur le chemin de la modernisation. C’est ce
qu’exprimait notamment un article paru dans la revue égyptienne A/- ‘Usir en 1929:

“La premicre exposition égyptienne de beaux-arts coincida avec le début du mouvement
pour I’indépendance, et son organisation en 1919 fut un signe t¢ moignant de I’aptitude de
I’Egypte a renaitre. En effet, les beaux-arts sont toujours un signe de la renaissance et de
la civilisation.”

Un peu plus loin, I'auteur considérait qu’ayant déja connu une renaissance artistique,
I’Egypte devait servir de phare aux autres pays d’Orient.”’

Remarques finales

Ce qui a été dit ici de ’Egypte est vrai également dans les principaux centres de la vie
intellectuelle de I’Orient arabe.’ A Beyrouth, des ateliers d’artistes portraitistes s’ouvrirent

> Ibidem.

* Ibidem, 396.

%% Sur 1’évolution de I’art en Egypte, Silvia Naef, 4 la recherche d’une modernité arabe, L évolution des arts
plastiques en Egypte, au Liban et en Irak, Genéve, 1996 (traduction arabe sous presse).

*” Mohamed Naghi, Un impressionniste égyptien (frangais /arabe), Le Caire, 1988, 47.

*® Morik Brin, Peintres et sculpteurs de I’Egypte contemporaine, Le Caire, 1935, 53.

*° Sha‘aban Zaki, “Haqiqat al-nahda al-fanniyya al-misriyya fI al-naht wa-1-taswir”, 4/~ ‘Usir, 21 (1929), 528.
Nous soulignons.

* Ibidem, 531.

1 Au Maghreb, seule la Tunisie vit s’éclore, avant 1’indépendance, une peinture a ’occidentale pratiquée par
des autochtones: Anthologie de la peinture en Tunisie, 1894-1970, Tunis, 1998.

148

04:11:40.



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dans les années 1880; a Bagdad, des jeunes éléves-officiers ottomans apprirent a peindre des
paysages et des portraits pendant qu’ils accomplissaient leur formation militaire a Istanbul
(ill. 2a)**; 4 Damas, une peinture orientaliste, inspirée par le travail de quelques artistes
européens installés dans la ville, commenga a étre pratiquée dans les premicres années du
siecle.”

Dés les années vingt, les nouvelles entités étatiques semi-indépendantes créées au Proche-
Orient apres la chute de I’Empire ottoman envoyerent des boursiers en Europe suivre des
cours dans les académies d’art, a Rome et a Paris, ou dans les écoles d’art privées, comme
I’ Académie Julian & Paris. Des expositions furent également organisées: au Caire dés 1919,
a Beyrouth dés la fin des années vingt, dans un cadre plus informel et improvisé; a Bagdad, la
premiére exposition de tableaux eut lieu a la Foire agricole et industrielle de 1931.%° Si en
Irak ’envoi des premiers boursiers a I’étrangeren 1931 pouvait encore faire sourire,’® dés
1939 I’enseignement de I’art y fut institutionnalisé, d’abord au sein de 1’Institut de Musique,
puis dans un institut indépendant (Ma ‘had al-funiin al-djamila), fondé en 1941.

Quel type d’art pratiquaient ces artistes d’un genre nouveau? Lorsqu’on regarde leurs ceuvres,
on constate rapidement que, si I’on excepte 1’éphémére groupe des surréalistes égyptiens,®’
les “pionniers” étaient en décalage complet par rapport aux avant-gardes occidentales, ce qui
allait leur étre reproché par des auteurs plus tardifs.®® L’académisme, figuratif et naturaliste,
remis en question en Occident depuis le début du siccle, représentait la forme d’art a acquérir
et a maitriser. Lorsqu’ils étaient confrontés a la production d’artistes comme Matisse qui
essayaient de sortir des canons esthétiques et stylistiques hérités de la Renaissance par
I’application entre autres des principes de I’art islamique, la plupart d’entre eux la rejetaient
avec vigueur, comme l’illustrent ces lignes dues a un des peintres les plus productifs de cette
époque, le Libanais Mustafa Farrtikh (1901-1957):

“Comme cela s’était déja produit dans les domaines littéraire, social et politique, un esprit
vicieux et sournois s’est infiltré dans 1’art, le détournant de la bonne voie [pour 1’orienter]
vers des objectifs peu louables crachant ce venin mortel qui s’est manifesté a nous a
travers Picasso, Dufy et Matisse. Antéchrists de 1’art qui ont transformé I’art et les mceurs
et ont entaché la pureté des beaux-arts par leurs styles sauvages avec lesquels ils
commercent et détériorent le golt des gens. Ce sont 1a des escroqueries diaboliques que
des plumes 6egxécrables soumises a une certaine idéologie répandent... Que Dieu nous libére
de ce mal!”

L’académisme orientalisant marqua la peinture de chevalet dans 1I’Orient arabe durant toute la
premiére moitié du siécle, aussi bien en ce qui conceme les sujets que dans la maniére de les
choisir: ainsi, alors que les peintres appartenaient généralement a des milieux urbanisés et
occidentalisés, il se plaisaient a peindre des sujets “exotiques” (femmes voilées, cafés) et
populaires (ill. 2b). Le regard que 1’on portait sur soi était celui de 1’Autre: c’était le
pittoresque, 1’étrange qui était recherché. Il est vrai qu’en formant des jeunes étudiants, les

2 pour plus de détails, Silvia Naef, op. cit.

® Sur la Syrie, cf. Al-fann al-tashkili al-mu ‘asir fi Suriyah / Contemporary Art in Syria, 1898-1998,
(arabe/anglais), Damas (1998).

& Et, a partir de 1922, le Salon du Caire, annuel.

% Nizar Salim, Al-fann al- ‘iragt al-mu ‘asir, Lausanne (1977), 49 (page 49 également de la traduction francaise,
L’art contemporain en Iraq).

“n s’agissait du jeune peintre Akram Shukri, envoyé en Angleterre aux frais du gouvemement irakien. NarT al-
Rawi, Ta’ammulat fi al-fann al- ‘iraqi al-hadith, Bagdad (1962), 9.

¢7 Cf. Samir Gharib, Al-siryaliyya fi Misr, Le Caire (1986). Version anglaise abrégée: Samir Gharieb, Surrealism
in Egypt and Plastic Arts, Le Caire (1986).

% Pour un résumé de la question, Silvia Naef, op.cit., 73-79.

 Mustafa Farriikh, Tarigr il al-fann, Beyrouth, 1986, 129.

149

04:11:40.



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pouvoirs publics n’aspiraient pas a révolutionner le monde de I’art, mais a constituer un
réservoir d’artistes locaux.”

On reprit un langage plastique étranger, sans que cela posat de probleme. On voulait étre
moderne, et cela signifiait essentiellement: montrer au “regard étranger” qu’on pouvait faire
tout aussi bien que les Occidentaux, qu’aprés une phase d’apprentissage, on serait capable
d’atteindre le meme niveau. Etre moderne vouiait dire emprunter a I’Occident, voire méme
défendre la tradition (académique) occidentale contre les attaques qu’elle subissait de
I’intérieur. Cet état d’esprit correspondait a ce que Taha Husayn exprima sans ambages en
1938 dans L’avenir de la culture en Egypte. Son pays, disait-il, était un pays d’Occident,
I’Occident s’étendant jusqu’a la Mésopotamie. N’ayant rien en commun ni avec I’Extréme-
Orient ni avec I'Iran,”" marqué des I’Antiquité par des influences venant du Nord de la
Méditerranée (la civilisation gréco-romaine), rien ne I’empéchait d’adopter, afin d’accomplir
sa modernisation, la culture européenne.”” Modernisation d’ailleurs plutét que modemité: ceci
est valable également dans le domaine artistique. En effet, la question de la modernité, de son
sens, de ses styles et de ses contenus, ne se posait pas vraiment. Elle ne devait devenir
actuelle qu’aprés les indépendances.” Dans I’art arabe de la premiére moitié du 20°™ siécle,
la modernité était implicite, elle s’exprimait par I’exercice d’une activité inconnue jusque-la
et en rupture avec une tradition locale désormais per¢gue comme démodée.

7 Subhi al-Sharini, 77 sana ma ‘a al-funiin al-djamila fi Misr, Le Caire (1985), 4.

. Taha Husayn, “Mustaqbal al-thaqafa bi-Misr murtabit bi-madiha al-ba‘id”, dans: Al- madjmii’a al-kainila li-
mu allifat al-duktir Taha Husayn, Beyrouth, 16 vol., (1982-85). Vol. 9, 20.

7 Ibidem, 21.

7 Silvia Naef, op. cit., notamment ch. IV.

150

04:11:40.



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

111.1a) Khalil Salibi, Portrait de Khalil K. Sarkis (1925) - Beyrouth, Orient-Institut der
Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft (1997).

Khalil Salib1 (ou Saleeby), Liban (1870-1928). Etudes d'art a Edimbourg (1890), puis aux
Etats-Unis. Séjours a Paris et a Londres. Donna des cours de dessin a I'Université
américaine de Beyrouth a partir de 1900. Ouvrit un atelier en 1922, ou des jeunes peintres
apprirent le métier. Cf. Samir Saleeby, Khalil Saleeby, A Painter From Lebanon / Un
peintre du Liban / Musawwir min Lubnan (anglais/frangais/arabe), Beyrouth, 1986.

151



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11. 1b) Khalil Salibi, Portrait de Louise Bustani Sarkis (1925) - Beyrouth, Orient-Institut
der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft (1997).

152



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. 2a) ‘Abd al-Qadir al-Rassam. Vaches au bord du Tigre (daté 1321h = 1903/4) -

Bagdad, Musée des Pionniers.

‘Abd al-Qadir al-Rassam, Irak (1882-1952). Apprit la peinture a I'Académie militaire
d'Istanbul.

111. 2b) Yisuf Kamil. Scéne champétre, s.d. - Le Caire, Musée d'art égyptien moderne.

Yasuf Kamil, Egypte (1891-1971). Inscrit a 1'Ecole des Beaux-Arts du Caire dés sa
fondation en 1908, il poursuivit ses €¢tudes comme boursier a 1'Académie des Beaux-Arts
de Rome aupres d'Umberto Coromaldi et Antonio Calcagnadoro (1925-29). Cf. Badr al-
Din  Abt  Ghaz, Yasuf  Kamil  (en  arabe), Le Caire, 1982.

153



https://doi.org/10.5771/9783956506963-140
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

