
2. Kleine Archäologie des Lesens 69

durch den Dialog. Die nonverbalen Rückmeldungen oder Bearbeitungen der Zu-

hörenden, wie z.B. zustimmendes Kopfnicken, Stirnrunzeln, (fehlender) Blickkon-

takt verlagern sich beim Lesen in schriftliche Tätigkeiten wie Unterstreichen, Zu-

fügen von Randnotizen etc.13 Lesende wie Zuhörende begegnen Inhalten, die po-

tenziell auf diese ausgerichtet sind. Diese Ausgerichtetheit bewegt sich auf einem

Spektrum und ist im Falle des Lesens in Form des Modell-Leser-Konzeptes weni-

ger individuell und dynamisch als in der mündlichen Kommunikation. Während

das Konzept eines Textes fixiert ist und somit für alle Lesenden gleichbleibt, ist die

mündliche Kommunikation flexibler. Sie kann sich auf einen neuen Gesprächs-

partner und seine Bedürfnisse individuell einstellen. Wie sich später zeigen wird,

finden sich im digitalen Lesen vermehrt Attribute der mündlichen Kommunikati-

on, wie bspw. die Flexibilität, die Austauschkommunikation sozialen Lesens, die

damit verbundene dialogische Echtzeitkommunikation, die Ausrichtung von In-

halten auf Lesende durch Algorithmen und Filterblasen etc. Neben dem Hören von

Mündlichem und dem Lesen von Schriftzeichen findet sich im digitalen Lesen noch

eine weitere rezipierende Tätigkeit: das Betrachten von Bildern.

2.2 Rezeptionsbedingungen der Bild- und Schrifttechnik

Der Übergang von der Mündlichkeit zur Schriftlichkeit vollzieht sich prozessual

und nicht als Zäsur, in der das eine das andere ablöst. Der graphischen Entwick-

lung der Schrift geht zunächst die Bildtechnik voraus. Annahmen, nach denen die

Schrift als technologische Neuerfindung verstanden wird, die sich lokal zuordnen

ließe, wurden von differenzierteren Sichtweisen abgelöst. Auch die gängige Vor-

stellung, Schrift sei in erster Linie als Hilfsmittel in den Wirtschafts- und Verwal-

tungssektoren entstanden, gilt als widerlegt. Die ersten Schriftzeichen waren Teil

religiöser Praktiken und dienten der Anrufung von Göttern sowie als Gedanken-

stütze für rituelle Gesänge oder Sprechakte.14

Die Verwendung der Schrift ist der Ausdruck einer kulturellen Spezialisierung,

und bis ins Industriezeitalter ist die schriftliche Fixierung von Sprache das wich-

13 Auch Lesende können ihre Stirnen runzeln, die Rückmeldungspalette wird durch die schrift-

lichen Tätigkeiten noch ergänzt.

14 Vgl. Haarmann, Harald, Universalgeschichte der Schrift, Frankfurt a.M./New York 1991, S. 17-18.

Haarmann wird für historische Ungenauigkeit und seine Kommentierung der Donauschrift

kritisiert, sein Schriftlichkeitsbegriff ist jedoch breit angelegt und eignet sich daher für ei-

ne umfassende Betrachtung. Vgl. Dürscheid, Christa, »Bild, Schrift, Unicode«, in: Mensching,

Guido et al. (Hg.), Sprache –Mensch –Maschine.Beiträge zu Sprache und Sprachwissenschaft, Com-

puterlinguistik und Informationstechnologie, Köln 2019, S. 269-285, insb. S. 270-272; dies., Einfüh-

rung in die Schriftlinguistik, Göttingen 2002, S. 106-108.

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Digital lesen

tigste Mittel des Menschen geblieben, die mit fortschreitender zivilisatorischer

Entwicklung beständig anwachsende Informationsflut zu bewältigen.15

Als Attribute des Schriftlichen werden hier die Fixierung und Organisation von

Informationen hervorgehoben. Zugleich wird die kontinuierliche Bedeutung der

gesprochenen Sprache für die menschliche Gemeinschaftsbildung sowie für die

Tradierung vonWissen betont.16 In diesem Zusammenhang steht auch die Diskus-

sion zur Warnung zukünftiger Generationen vor radioaktiven Lagerungsstätten:

von Inschriften in Steinsäulen über beschriftete Tonscherben gelangt die Kommu-

nikationswissenschaft zu der Erkenntnis, dass eine Atompriesterschaft, die den

Nukleardiskurs mündlich überliefert, die sicherste und langlebigste Variante der

Tradierung darstellt.17

Die frühen Abbildungen der Bildkultur dienten ebenfalls der Darstellung von

Riten, standen im religiösen Kontext und waren nicht etwa Kunst- oder Betrach-

tungsgegenstände wie das Bild in der Moderne. Bild und Schrift unterscheiden

sich dabei maßgeblich in ihrer Referenz:

Während der Begriff des Schreibens und der Schrift eine Beziehung zur Sprache

beinhaltet, drückt sich in Bildern […] eine Beziehung zur Gedankenwelt des Men-

schen [aus], ohne daß [sic!] Sprache beteiligt ist.18

Sprache meint hier lautsprachliche Systeme im Sinne der langue, die der Mensch

der Moderne zu lesen gewohnt ist. Hier lässt sich der Übergang vom Bild zur

Schrift verorten. Während Bilder auf Gegenständliches verweisen, stehen die Zei-

chen der Schriftsprache für die Laute der bezeichnenden Worte.19 Die kulturelle

Spezialisierung durch Schrift bringt eine Exklusion mit sich, die durch die Eta-

blierung eines abstrakten Zeichensystems entsteht. Während bildsprachliche Ab-

bildungen durch ihre Nähe zum Gegenstand interpretierbar bleiben, können un-

bekannte Schriftzeichen nicht gedeutet werden. Umgekehrt müssen moderne Be-

15 Haarmann, Universalgeschichte der Schrift, S. 21.

16 Vgl. ebd.

17 Vgl. Ebner, Martin, »Atompriester und Strahlenkatzen. Radioaktive Abfälle sind ein giftiges

Kommunikationsproblem«, in: d’Lëtzebuerger Land vom 21.02.2014, [https://martin-ebner.net

/topics/nature/atompriester/, letzter Zugriff: 28.10.20].

18 Haarmann, Universalgeschichte der Schrift, S. 22.

19 In der Bildtechnik ähnelt der Signifikant seiner Referenz in der Form. In der Schriftsprache

korreliert der Signifikant mit dem Wort, das das Signifikat bezeichnet. Ähnlichkeit besteht

jedoch nur noch zwischen Signifikat und Referenz, sofern es sich bei demBezeichneten nicht

um ein Konzept, sondern um etwas Gegenständliches handelt. In der Semiotik wird dieses

auf Konventionen beruhende Verhältnismit Saussures Konzept der Arbitrarität des Zeichens

erklärt. Vgl. Saussure de, Ferdinand, Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, Berlin

1967; vgl. Eco, Umberto, Zeichen. Einführung in einen Begriff und seine Geschichte, Frankfurt a.M.

1977, S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://doi.org/10.14361/9783839463246-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/
https://martin-ebner.net/topics/nature/atompriester/


2. Kleine Archäologie des Lesens 71

trachtende die ihnen selbstverständlichen Konzepte des Lesens hinter sich lassen,

um bildtechnische Kompositionen zu verstehen: »Man kann Felsbilder nicht ›le-

sen‹, denn sie sind nicht an Sprache gebunden,manmuss sie interpretieren […].«20

Hier wird deutlich, dass die Entwicklung des Lesebegriffs engmit der Entwicklung

der Schrift verknüpft ist.

Haarmann entwirft das Szenario eines modernen Menschen, der sich in der

Betrachtung steinzeitlicher Felsbilder wiederfindet. Der moderne Mensch unter-

liegt dabei dem (eingeübten) Irrtum, in der »künstlerischen Ästhetik seiner eige-

nen Welt«21 das Felsbild als ausdrucksstarke Kunst wahrzunehmen, nicht aber in

seiner ursprünglichen Funktion, in der das »Bild gleichbedeutend mit dem abge-

bildeten Ding«22 bspw. in Form eines wilden Tieres bei rituellen Jagden mit Pfei-

len angegriffen wird. Das Verstehen von Bildkompositionen setzt eine ausreichen-

de Kenntnis über ihren Kontext voraus. Ohne diese (Re-)Kontextualisierung bleibt

dem Betrachtenden der Sinn der Felsbilder verborgen. Dies entspricht dem recipi-

ent design des Mündlichen. Umgekehrt könnte man sagen, dass die Betrachtenden

sich der ihnen bekannten Werkzeuge bedienen, um den Sinn des Vorliegenden zu

erfassen. An die Schriftkultur gewöhnte Menschen können demnach nicht ohne

Weiteres die Bedeutung einer Bildkomposition erfassen. Sie sind angehalten, die

Bedingungen der Bildtechnik ebenso zu erlernen, wie sie das Vokabular und die

Grammatik ihrer eigenen oder einer fremden Sprache erlernen müssen. Die ma-

teriellen und medialen Dispositionen bildschriftlicher Zeugnisse geben zudem die

Rezeptionshandlungen vor, wie im Folgenden anhand verschiedener Formate der

Bildkultur veranschaulicht wird.

Der Dachstein vom Onegasee zeigt Bildzeichen, die Menschen, Tiere, Boote und

Werkzeuge repräsentieren (Abb. 1). Historiker vermuten, dass die Szenen sich zu

einem Jahreskreis verbinden lassen, der entweder den Sternenhimmel nahe dem

Polarkreis oder die zyklischen Jagdbedingungen dokumentiert.23 Sowohl die Inter-

pretation der Einzelzeichen als auch deren Bezug zueinander sind nicht überein-

kommend geklärt. Ohne das Wissen (Knowhow) über die Anordnung der Sinnein-

heiten eröffnet sich dem Betrachter lediglich ein »Chaos von Bildelementen.«24 So

wird davon ausgegangen, dass die Bildkomposition desDachsteins vomOnegasee aus

dem 3. – 2. Jahrtausend v. Chr. spiralförmig aufgebaut ist. Diese Anordnung steht

im starken Kontrast zur horizontalen Schriftausrichtung der klassischenModerne.

Die Annahme basiert auf dem Wissen, dass der Spiralform in der Bildkultur eine

20 Haarmann, Harald, Universalgeschichte der Schrift, S. 23.

21 Ebd., S. 22.

22 Ebd., S. 23.

23 Zur Debatte um die Interpretation des Dachsteins vom Onegasee vgl. ebd., S. 24-29.

24 Ebd., S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Digital lesen

religiöse Bedeutung zugeschrieben wurde und sie ebenso in der frühen Schriftkul-

tur Verwendung fand.25

Abb. 1 »Dachstein vom Onegasee«

Quelle: Haarmann, Harald, Universalgeschichte der Schrift, Frankfurt a.M./New York 1991, S. 26.

Es existieren auch Bildsteine, deren Symbole in horizontalen Reihen angeord-

net sind, wie der Bildstein von Lärbro aus dem 7. Jahrhundert n. Chr. Diese Anord-

nung kommt der heutigen Anordnung von Schrift im europäischen Raum näher.

Die Bildsequenzen werden auf diesem Stein in untereinander folgenden Abschnit-

ten, durch Linien getrennt, dargeboten und stellen Kampfszenen und Schifffahr-

ten der Wikinger dar. Zwischen dem 5. und 11. Jahrhundert nach Christus liegt die

Hochzeit der Bildsteine, »Felsen, lose Felsplatten oder Steine«26, die in ihrer Domi-

nanz sukzessive von Schriftsteinen abgelöst werden. Als formale Variationen der

Bildtechnik lassen sich außerdem aztekische Faltbücher nennen. Diese »wurden in

voller Länge aufgeschlagen und der Inhalt von dem Interpreten in einer Art Sprech-

gesang vorgetragen.«27 Der Inhalt der Faltbücher kann nicht eingesehen werden,

ohne dass die Rezipierenden der Affordanz des Auffaltens an vorgegebenen Falzen

nachkommen. Anders als an Oberflächen, die ihre Botschaften offen darstellen,

25 Auch die Zeichen auf dem Diskos von Phaistos und der Bleiplatte von Magliano sind in einer

Spirale angeordnet – bei diesen handelt es sich jedoch um Schriftzeugnisse.

26 Ebd., S. 30.

27 Ebd., S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Kleine Archäologie des Lesens 73

wird der Körper hier zu einer spezifischen Handlung animiert.28 Aufgrund der

Sprachunabhängigkeit des Inhalts, so König, waren die Faltbücher »nicht auto-

matisch lesbar wie unsere Schrift«29. Stattdessen wurden sie von Interpreten mit

speziellem Wissen um die traditionellen Codes ausgelegt und individuell formu-

liert. Die konkrete mündliche Übersetzung der bildtechnischen Aufzeichnungen

in die verbale Form ist in diesem Fall individuell veränderlich und ähnelt etwa der

variierenden Rezitation mündlicher Epen. Sie kann nicht mit der (spät)modernen

Vorlesepraktik gleichgesetzt werden, die einen fixierten Text verlautet, der in sei-

nen Formulierungen intersubjektiv und identisch wiederholbar ist.

Eine weitere grundlegende Methode, um Informationen zu organisieren und

festzuhalten, ist die Symboltechnik. Gesellschaften verständigen sich auf die Be-

deutung von Symbolbildern, die von den Mitgliedern der jeweiligen Gruppe wie-

dererkannt und mit Bedeutung verknüpft werden. Ein Punkt als Symbol für das

Satzende ist nur denen geläufig, die mit der Schriftkultur vertraut sind. Für Bild-

kulturelle (und Analphabeten) bleibt er ein Gestaltungselement oder verweist auf

eine andere Bedeutung.

Genauer betrachtet erwächst die Auffassung des Symbols als Punkt aus einer Art

Vorwertung, nämlich aus seiner Interpretation als ein bestimmtes Zeichen, das in

geschriebenen Texten eine wohlbekannte orthographische Funktion erfüllt. Die-

se Interpretation allerdings ist nur denjenigen geläufig, die Lesen und Schreiben

können.30

In vorschriftlichen Kulturen hingegen dient der Punkt bspw. der Darstellung von

Zahlen.31 DesWeiteren treten Punktreihen in Bilddarstellungen gehäuft in Verbin-

dungmit für die Jagd relevanten Tieren auf. Die Punkte repräsentieren Spuren und

Pfade und/oder fungieren als richtungsweisend für die Betrachtung. Eine weitere

Methode, um den betrachtenden Blick zu lenken, sind gezeichnete Fußspuren die

Fortbewegungen symbolisieren.32 Diese geben eine Betrachtungsrichtung und da-

mit eine Reihenfolge der Rezeption vor. Die vorschriftlichen Techniken umfassen

zudem Knotentechniken in den Quipu-Schnüren der Inkas zur Darstellung von

Chronologien und Statistiken sowie abstrakte Zeichen auf bearbeiteten Knochen,

wie bspw. zur Erstellung von Kalendern.33

28 In Fällen unbeweglicher Oberflächenwie Felswände kann das Aufsuchen der jeweiligen Stät-

te als die erfüllte Affordanz im weitesten Sinn betrachtet werden.

29 Ebd.

30 Haarmann, Universalgeschichte der Schrift, S. 51.

31 Vgl. ebd., S. 51.

32 Vgl. ebd., S. 48.

33 Vgl. ebd., S. 54ff.

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Digital lesen

Das Verständnis dieser bild- und symboltechnischen Vorstufen des Schriftge-

brauchs hilft, zu erkennen, wie eingeübt die spätmoderne Lesepraktik und das

Verständnis von Schrift sind. Die lineare Anordnung eines Textes, seine Leserich-

tung, das Blättern in den bedruckten Seiten eines gebundenen Buches bis hin zu

den Schriftzeichen, die in Zeilen angeordnet werden, sind keine immer dagewese-

nen Selbstverständlichkeiten, sondern Produkte einer sich vielfach verändernden

und kontinuierlich geübten Kulturtechnik. Bereits in den vorschriftlichen Rezep-

tionspraktiken finden sich körperliche Involviertheiten und Materialabhängigkei-

ten. Und bereits in der Bildkultur besteht eine Wechselwirkung zwischen dem ak-

tiven Umgang mit dem Material, der von den materiellen Bedingungen vorstruk-

turiert wird, und der Anordnung der Symbole auf dem Material.

Die Aufzeichnung von Traditionen in Form einer Schrift, die über das Bild-

technische hinausgeht, kann als eine »konsequente Weiterentwicklung der mne-

motechnischen Kapazitäten des Menschen«34 verstanden werden. Ihre Anfänge

liegen ca. 5300 – 3500 v. Chr. in Europa, motiviert durch sakrale Praktiken. Das

große Zeitfenster ist dem Umstand geschuldet, dass Uneinigkeit darüber besteht,

was als Schrift gelten kann.Während ShanM.M.Winn im Falle der ersten Schrift-

zeugnisse von pre-writing35 und Emilia Masson von einem stade précurseur de l’écri-

ture36 ausgeht, ist Haarmann überzeugt, dass »die Definition dessen, was Schrift

ist, […] sich nur auf die Intention als solche zu schreiben, d.h. Schriftsymbole mit

sprachlichen Zeichen zu verbinden, beziehen […]«37 kann.Die Erhebung der Inten-

tion zum maßgeblichen Kriterium zur Bestimmung was Schrift sei, würde jedoch

auch die Fantasieschrift eines Kindes, das glaubte zu schreiben, zur Schrift erhe-

ben. Haarmanns Definition muss daher um die Referenz auf ein gemeinschaftlich

anerkanntes Zeichensystem ergänzt werden.38

Der sakrale Kontext, in dem die Schrift entstand, führte zu einer »Schriftver-

wendung als Privileg.«39 Träger der Schriftzeichen waren im rituell-spirituellen

Kontext meist kleine Votivtafeln, Spindeln, Tonfiguren und -gefäße. Die mobilen

Schriftträger waren geeignet, um als Grabbeigaben oder Glücksbringer zu dienen.

34 Ebd., S. 65.

35 Vgl. Winn, Shan M. M., Pre-writing in southeastern Europe. The sign system of the Vincă culture,

Calgary 1981.

36 Vgl. Masson, Emilia, »L’›écriture‹ dans les civilisations danubiennes néolithiques«, in : Kadmos

23.2 (1984), S. 89-123, hier : S. 123.

37 Haarmann, Universalgeschichte der Schrift, S. 75.

38 Zur Korrespondenz von Schriftzeichen und Schriftgemeinschaft in konventionellen Schrift-

systemen vgl. Glück, Helmut, Rödel, Michael (Hg.), Metzler Lexikon Sprache, Stuttgart 2016,

S. 599; vgl. Glück, Helmut, »Sekundäre Funktionen der Schrift – Schrift-Sprache, Schrift-

Magie, Schrift-Zauber, Schrift-Kunst«, in: Wende, Waltraud (Hg.), Über den Umgang mit der

Schrift, Würzburg 2002, S. 100-115.

39 Haarmann, Universalgeschichte der Schrift, S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Kleine Archäologie des Lesens 75

Die Funktion des Schreibens als »Intensivierung der von den Priestern vermittel-

ten Kommunikation zwischen den Gläubigen und einer bestimmten Gottheit«40

sowie die Annahme, Schrift sei als bewahrtes Gut nur Priestern vertraut, legt die

Priesterschaft als potenzielle Leserschaft nahe. Schrift hat hier den Status von Re-

liquien inne, die ihre Symbolbedeutung übertragen, ohne dass die Rezipierenden

alphabetisiert seinmussten.Mit dem Anbringen von Schrift auf der Innenseite von

Weihgefäßen und als Beigabe zu Bestattungen wird ebenfalls der Reliquiencharak-

ter betont.Diese Schriftenwaren nicht primär darauf ausgerichtet, gelesen zuwer-

den. Vielmehr stand die referentielle Bedeutung, wie bspw. bei der Anrufung von

Göttern und dem Ahnenkult, im Vordergrund. Schrift hat in diesem z.T. analpha-

betischen Zusammenhang einen Symbol- bzw. Bildcharakter. Die typographische

Gestaltung, die Situierung und Anordnung der Schriftzeichen sowie der Wert der

verwendeten Materialien evozieren Vorannahmen, die die Rezeption rahmen und

Bedeutung konstituieren.

Die Auswirkung der materiellen Disposition des Trägermediums auf die an

ihm ausgeübte Lesepraktik wird auch am Beispiel des bisher nicht entschlüssel-

ten Diskos von Phaistos deutlich (Abb. 2-3). Dieser stammt aus dem 17. Jahrhun-

dert v. Chr. und gilt als erstes Druckerzeugnis (jedes seiner Schriftzeichen wurde

per Stempel in den Ton gedrückt) und längste bekannte Hieroglyphenschrift. Sein

Durchmesser beträgt 16 cm, er ist 2 cm dick.41 Die Anordnung der Schriftzeichen

auf der minoischen Tonscheibe ist spiralförmig. Vorausgesetzt, die zu entschlüs-

selnden Zeichen gehören einer Schriftsprache an, die eine bestimmte Leserichtung

vorgibt, müssen Lesende bei dem Versuch, ihren Inhalt zu entziffern, die Scheibe

in den Händen oder auf einem Untergrund drehen oder eine spiralförmige Be-

wegung mit den Augen vollziehen. Zudem ist die Scheibe beidseitig beschrieben,

wodurch ein Wenden des Lesemediums erforderlich ist. Die Bewegungen und die

körperliche Involviertheit sind als Affordanzen im Material angelegt.

Anders als die Dokumente der Bildtechnik lassen sich Aufzeichnungen der

Schrifttechnik näher erschließen, sobald man ihren Code erkannt hat. Mit dem

Stein von Rosetta aus dem Jahr 196 v. Chr. wurde 1799 die Entschlüsselung der bild-

schriftlichen Hieroglyphen möglich. Seine dreisprachige Inschrift richtet sich an

drei Adressatengruppen. Die erste Gruppe bilden die Lesenden der Hieroglyphen,

die mutmaßlich Priester waren. Die zweite Gruppe sind die Lesenden altägypti-

scher Schrift, die auch als Schrift des Alltagslebens galt und von den ägyptischen

Beamten verwendet wurde. Die dritte Gruppe umfasst die Lesenden des Altgrie-

chischen, folglich die griechischen Herrscher Ägyptens.42 Neben diesen drei po-

40 Ebd.

41 Vgl. Haarmann, Harald, Geschichte der Schrift, München 2002, S. 26.

42 Vgl. Kaiser, Otto et al. (Hg.), Texte aus der Umwelt des Alten Testaments. Alte Folge. Bd. I: Rechts-

undWirtschaftsurkunden, Historisch-chronologische Texte, Gütersloh 1985, S. 238f.

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Digital lesen

Abb. 2 »Diskos von Phaistos (Seite A)«;

Abb. 3 »Diskos von Phaistos (Seite B)«

Quelle: Olaf Tausch (2018), via Wikimedia Commons (CC BY 3.0).

tenziellen Lesegruppen lässt sich jedoch noch eine vierte Gruppe denken, nämlich

die Finder des Steins, denen dank des in drei verschiedenen Schriftsystemen ver-

fassten Inhaltes via Übersetzung ein Schlüssel zur Decodierung geliefert wurde.

Die Anfertigung des dreifachen Textes kann als Versuch gelesen werden, die eige-

nen Schriftsysteme nachfolgenden Generationen zu kommunizieren, wenn dieser

auch erst rund 2000 Jahre später gelang.

Schließlich zeigen sich folgende Verhältnisse der Rezeptionsbedingungen der

Bild- und Schrifttechnik: Erstens basiert das Lesen von Schrift auf der Kenntnis

festgelegter geteilter Zeichen, die auf ein Sprachsystem referieren. Bildkulturelle

Aufzeichnungen verweisen auf Gegenständliches, dessen Auslegung kein geteiltes

Vokabular, wohl aber eine entsprechende Kontextualisierung bzw. das Wissen um

eine geteilte sekundäre Bedeutung erfordert.Dies ermöglicht eine individuelle ver-

bale Formulierung der Bildauslegung, die ähnlich der Bedeutungsaktivierung beim

Lesen situativ geschieht, jedoch weniger gebunden ist.

Daraus ergibt sich zweitens, dass Lesen gegenüber der Bildbetrachtung histo-

risch gesehen die exklusivere Praktik ist, bis sie durch Übung und Verbreitung

zur Kulturtechnik wird.Der sakrale Entstehungskontext und damit einhergehende

Machtdiskurs verstärken die Exklusivität.

Drittens steht die Dimension der Körperlichkeit sowohl im Bildlichen als auch

im Schriftlichen in Wechselwirkung mit der Materialität. Während das Zuhören in

der vorschriftlichen Kommunikationssituation auf der Anwesenheit von Körpern

zur gleichen Zeit, der Hier-Jetzt-Ich-Origo beruht, ist für die Bildbetrachtung und

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Kleine Archäologie des Lesens 77

das Lesen zusätzlich zur körperlichen Präsenz ein materielles Medium von Bedeu-

tung. Lesende und Betrachtende sind rezipierende Subjekte, die mit Materialien

und Formaten arbeiten, derenHandhabung körperliche Beteiligung einfordert,wie

z.B. Scheiben drehen, Faltbücher entfalten,wenden, später blättern etc., die als An-

gebotsstrukturen und Affordanzen angelegt sind.Dazu zählt dasWissen (Knowhow)

um die Anordnung und die sich daraus ergebende (Lese-)Richtung. Bildern und

Schriftzeichen kann eine Ausrichtung (oben/unten) sowie eine Abfolge zugeordnet

werden, ihre Positionierung ist für die Erfassung ihres Inhaltes relevant. Die Rei-

henfolge, in der die Sinneinheiten zueinanderstehen,wird durch (typo-)graphische

Signale, wie Linien, Punkte oder Fußabdrücke angezeigt.

Viertens stehen Betrachten und Lesen als Rezeptionspraktiken der Bild- und

Schrifttechnik dem Zuhören als Rezeptionspraktik der flüchtigen und paratakti-

schen Struktur des Mündlichen gegenüber. Mit Zunahme der Komplexität der ver-

mittelten Inhalte nehmen auch die Abhängigkeiten der Informationsvermittlung

zu. So kann das Zuhören in jeder Position und zu jeder Tageszeit ausgeübt werden,

es erfordert keinen Stillstand, keine Lichtquelle, lässt keine individuellen Pausen

zu und kann von der Informationsquelle unbemerkt geschehen. Es ist eine Tätig-

keit, die im Kollektiv, zu zweit, aber (zunächst) nicht allein ausgeübt werden kann,

jedoch keine weiteren Hilfsmittel benötigt.43 Mit der Bildbetrachtung werden Re-

zipienten an ein Material gebunden, welches ihren Körpern Bedingungen der Per-

spektive und der Anwesenheit vorschreibt. Zwar können Betrachtende einerWand-

malerei diese auf dem Rücken liegend studieren, dennoch sind sie gezwungen,

ihren Blick dem Gegenstand der Betrachtung zuzuwenden. Mobile Bilder ermög-

lichen eine weniger ortsgebundene Betrachtung, erfordern aber das Halten des

Mediums innerhalb des Sichtfeldes und binden den Körper somit erneut an sich.

Eine weitere Einschränkung ist die Abhängigkeit von Licht, die sich für alle Rezep-

tionstechniken ergibt, die auf dem Sehsinn basieren. Andererseits eröffnen sich

mit der Bildbetrachtung Möglichkeiten der gesteigerten Komplexität, die mit der

Mnemotechnik und der diagrammatischen Darstellung einhergehen. Diese Stei-

gerung der Komplexität setzt sich in der Schrifttechnik bzw. in der Kombination

von Bild und Schrift fort.

Fünftens gehen die Bildbetrachtung und das Lesen folglich mit einem komple-

xen Knowhow einher, das heißt mit einemWissen um die Regeln und Anforderun-

gen der Praktik. Ausgehend von der Komplexität von Zeichensystemen sowie der

Möglichkeit der Darstellung hypotaktischer Sinnzusammenhänge durch Schrift,

43 Selbstgesprächen kommt mit der Gleichzeitigkeit von Sprecher und Zuhörer in einer Per-

son eine gesonderte Stellung in der Kommunikationsforschung zu: vgl. Schorno, Christian,

Autokommunikation. Selbstanrede als Abweichungs- bzw. Parallelphänomen der Kommunikation,

Tübingen 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Digital lesen

gestaltet sich die literacy44, der Wissenskatalog der Lesepraktik, tendenziell vor-

aussetzungsreicher als das implizite Wissen der Bildbetrachtung.

2.3 Kurze Geschichte der Materialität und Angebotsstruktur
der analogen Schriftkultur

Bevor die Papyrusrolle zum zentralen Lesemedium der Antike und Papier das pri-

märe Medium der Moderne wurde, diente »jedes Material, das für die Aufnahme

von Schrift geeignet war«45, als Trägermedium für zur Fixierung vorgesehene In-

formationen. Dazu zählte jede Oberfläche, die nachgiebig oder saugfähig genug

war, um auf ihr Spuren mit mechanischen Hilfsmitteln oder Tinte zu hinterlassen:

[…] Leder, Leinen, Holz, Palmblätter und Papyrus wurden mit Tinte beschriftet,

in Wachs, gebrannten Ton und Metallplättchen, selten auch Elfenbein oder Kno-

chen, ritzte man, Stein wurde mit Hammer und Meißel bearbeitet.46

Jedes dieser Trägermaterialien birgt Eigenschaften, die die Rezeption zusätzlich

zu den eingeschriebenen textuellen Strukturen und den medialen Formaten be-

einflussen. Sie sollen im Folgenden dargestellt werden.

Seit dem 4. Jahrtausend v. Chr. wird Stein zunächst in Vorderasien zum Be-

schreiben verwendet.47 Stein als Trägermedium zeichnet sich durch seine Lang-

lebigkeit aus, birgt jedoch den Faktor der fehlenden Mobilität des Materials bei

zunehmender Größe – der Stein von Rosettawiegt 762 kg.48 Das Lesen von »Gedenk-

inschriften auf Grabsteinen […] oder in Form von Graffiti an Häuserwänden«49 ist

folglich ein Lesen am unbewegten Trägermedium.Dass Stein als besonders schwer

und stabil gilt, wirkt sich auch die auf ihm dargestellten Texte aus.Wenn etwas als

›in Stein gemeißelt‹ gilt, dann hat es eine bleibende Bedeutung. Dabei werden die

Materialeigenschaften herangezogen, um diese redensartlich auf den dem Träger

44 Literacymeint hier Lesekompetenzen imweitesten Sinne. Vgl. Street, Brian V., Literacy in Theo-

ry and Practice, Cambridge 1984; vgl. Groeben, Norbert, Christmann, Ursula, »Literalität im

kulturellen Wandel«, in: Rosebrock, Cornelia, Bertschi-Kaufmann, Andrea (Hg.), Literalität

erfassen. bildungspolitisch, kulturell, individuell, Weinheim/Basel 2013, S. 86-96.

45 Luz, Christine, »Die Buchrolle und weitere Lesemedien in der Antike«, in: Rautenberg/

Schneider (Hg.), Lesen, S. 259-278, hier: S. 260.

46 Ebd.

47 Vgl. Balke, Thomas et al., »Stein«, in:Meier/Ott/Sauer (Hg.),Materiale Textkulturen, S. 247-268,

hier: S. 247.

48 Das Gewicht wurde mit knapp einer 3
4 Tonne berechnet. Vgl. Andrews, Carol A. R., British

Museum. Department of Egyptian and Assyrian Antiquities, The Rosetta Stone (= Pamphlets

on language, Bd. 204), London 1981, S. 12

49 Haarmann, Geschichte der Schrift, S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463246-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

