
1 Einleitung

Angestoßen wurde die diesem Buch zugrundeliegende soziologisch-geschlechtertheo-

retischeAnalysederPraxis desHeiratensdurch einGespräch,das imFrühling 2012 statt-

gefunden hat.Maria, eine Studienfreundin,war beimir zu Besuch.Wirwaren beide um

die dreißig und damit in einemAlter, in demdiemeistenMenschen in der Schweiz (zum

ersten Mal) heiraten (vgl. BFS 2019c). Das zeigte sich daran, dass Maria zu jener Zeit in

kurzer Folge zu mehreren Hochzeiten eingeladen war. An diesem Nachmittag erzählte

sie mir davon und brachte ihr Erstaunen und mitunter auch ihr Unverständnis darüber

zum Ausdruck, wie überhöht und klischiert diese Zeremonien zum Teil seien. Sie wun-

derte sich über die sehr emotionalen, öffentlichen Versprechen von ewiger Liebe ebenso

wie über die stereotypenDarstellungen vonWeiblichkeit undMännlichkeit während der

Feierlichkeiten.Obwohl es ihr persönlich schwerfiel, einenZugangzudiesenHochzeiten

zu finden, konnte sie zugleich auch nicht nicht daran teilnehmen, handelte es sich dabei

doch offensichtlich umwichtige Herzensangelegenheiten der befreundeten Personen.

Ich hörte fasziniert zu, denn ich selbst war bis dahin nur zu den zwei Hochzeiten

meiner Tanten in den 1990er Jahren eingeladen gewesen. Zwar erlaubte die Schweiz seit

2007 Partnerschaftseintragungen für homosexuelle Paare, in dem sozialen Umfeld, in

dem ich mich damals hauptsächlich bewegte, wurde von dieser Möglichkeit aber (noch)

keinGebrauchgemacht.Heiratenwar schlicht keinThema.Entsprechendkannte ich sol-

che klassischen, »weißen Hochzeiten«, wie sie Maria beschrieb, nur aus dem Fernsehen

unddas steigertemein Interesse zusätzlich.Wie,so fragte ichmich, ist diesesPhänomen

zu verstehen? Was geht da bei diesen Hochzeiten genau vor sich? Und wie kommt es,

dass diese aufwendigen, vergeschlechtlichten Inszenierungen von Hochzeiten offenbar

für viele Paare attraktiv sind, auch zunehmend für homosexuelle Paare? Ich stellte fest,

dass ich durch mein Studium viel von der Dekonstruktion von Geschlecht und der Kri-

tik der herrschendenGeschlechterverhältnisse verstand, aber keine Antworten auf diese

für viele offenbar so selbstverständliche Praxis desHeiratens undHochzeitfeierns hatte.

Wenn ich überhaupt über die Ehe nachgedacht hatte, dann verstand ich sie imAnschluss

an Michel Foucault als biopolitische Regierungstechnologie zur Steuerung der Bevölke-

rung und im Anschluss an feministische Kritiken als patriarchale Institution, die bis vor

kurzemnochder explizitenUnterordnungderFrauunterdenManndiente, inklusivedes

Rechts des Ehemannes, über ihren Körper und ihre Arbeitskraft nach eigenem Gutdün-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

ken zu verfügen.Wie war vor diesem Hintergrund zu verstehen, dass Heiratspraktiken

wiedie väterlicheÜbergabederBraut andenBräutigamoffenbar für viele Paare attraktiv

waren? Und abgesehen von solch heteropatriarchalen Bräuchen, die an den Hochzeiten

teilweisepraktiziertwerden:WiekommenheuteheiratendePaaredazu,sich imRahmen

einer emotional aufgeladenen Trauzeremonie lebenslange Liebe und Treue zu verspre-

chen, trotz der hohen Scheidungsrate und der weitverbreiteten Einsicht, dass es keine

Garantien für immer gibt, schon gar nicht in der Liebe?

Nach dem Gespräch mit Maria wollte ich genauer verstehen, worum es bei diesen

Hochzeitszeremonien undHeiratsversprechen genau ging, und beschloss, dies zumGe-

genstandmeines soziologischen Dissertationsprojektes zu machen.Mittels einer Kom-

bination von teilnehmender Beobachtung von Hochzeiten von hetero- und homosexu-

ellen Paaren und anschließenden Einzelinterviews mit den frisch verheirateten Perso-

nen wollte ich herausfinden, was es mit dem erstaunlich persistenten ›Willen zu heira-

ten‹ trotz Pluralisierung der Lebensformen und Krise der bürgerlichen Institution Ehe

auf sich hat, wie der Schritt der rechtlichen Formalisierung der Paarbeziehung durch

Heiratspraktiken inszeniert wird und wie dadurch Liebes- und Geschlechterbeziehun-

gen zum Ausdruck gebracht und hergestellt werden. Im Frühling 2013 reichte ich die-

ses Forschungsvorhaben unter der Leitung meiner Professorin Andrea Maihofer beim

Schweizerischen Nationalfonds ein und erhielt im Herbst die Zusage für die Finanzie-

rung des Forschungsprojektes. Seither habe ich mich mit der Praxis des Heiratens aus-

einandergesetzt: anhand von soziologischen, kulturanthropologischen und einigen his-

torischen Studien sowie den Gesetzestexten des Schweizer Ehe- und Partnerschafts-

rechts; durch dasMitverfolgen des jahrelangen politischen Ringens um die Öffnung der

Ehe für homosexuelle Paare, das in der Schweiz fast ebenso lang dauerte wie mein Dis-

sertationsprojekt; vor allem aber durch die ethnografisch-mikrosoziologische Datener-

hebung und geschlechtertheoretische Analyse der Heiratspraktiken von zehn heterose-

xuellenundvierhomosexuellenPaaren,die imZeitraumvon2013bis 2017 inderdeutsch-

sprachigen Schweiz geheiratet haben.

Die Antworten, die ich aufmeine Fragen gefunden habe und in den folgenden Kapi-

teln präsentiere, möchte ich mit einem Filmzitat beginnen, das ich im Rahmen meiner

Feldforschung von einer reformiertenPfarrerin erhalten habe.Sie gibt dieses jeweils den

Brautpaarenmit, die zum Vorbereitungsgespräch ihres Traugottesdienstes kommen:

»Why is it, do you think, that people get married? […] Because we need a witness to

our life. There’s a billion people on the planet. I mean what does any one life really

mean. But in a marriage you’re promising to care about everything. The good things,

the bad things, the terrible things, themundane things. All of it, all the time, every day.

You’re saying: Your life will not go unnoticed, because I will notice it. Your life will not

go unwitnessed, because I will be your witness.« (Susan Sarandon in »Shall we dance?«,

USA 2004)

DieseBegründungderHeiratmitderSchaffungeinerwechselseitigenAnerkennungund

Bezeugung der Wichtigkeit der Existenz der anderen Person gibt eine mögliche Rich-

tung für die Interpretation desHeiratens vor. Sie spricht einen Aspekt desHeiratens an,

der für viele Paare auf einer emotionalen Ebene sehr wesentlich ist und der zudem in

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 11

dermedialenRepräsentation desHeiratensmeist imFokus steht. Sie gibt aber keine An-

haltspunkte dazu, warum für die gegenseitige Bezeugung des Lebens der:des Anderen

geheiratet werden muss oder warum diese Anerkennung in einer paarförmigen Dyade

stattfinden sollte. Auch wird nicht erklärt, warum die Heirat staatlich organisiert ist, ei-

nen unumkehrbaren Zivilstandswechsel bedeutet und in der Schweiz nicht allen offen-

steht. Oder warumdie Heirat oftmalsmit einer theatralen Inszenierung von Geschlech-

terdifferenz einhergeht und rund 70 Prozent der heute heiratenden Frauen den Namen

ihresEhemannes übernehmen.Diesen verschiedenenAspekten gehe ich in diesemBuch

nach.

Einleitend werde ich in einem ersten Schritt drei Spannungsverhältnisse rund um

die Ehe skizzieren, die meine Überlegungen prägten und wesentlich sind für das Ver-

ständnis und die Einordnung der aktuell vorherrschenden Praxis des Heiratens in der

Schweiz (Kapitel 1.1). In einemzweitenSchritt stelle ichmeine Fragestellung,dasmetho-

dische Vorgehen und das Anliegen meiner Analyse vor und beschreibe drei Forschungs-

desiderate der soziologischen Forschung zur Ehe, denen ich mit meiner Untersuchung

begegne (Kapitel 1.2). Schließlich stelle ich den Aufbau des Buches, die Funktion der eth-

nografischen Vignetten sowie die Inhalte der einzelnen Kapitel vor (Kapitel 1.3).

1.1 Ausgangspunkte: Spannungsreiche Verhältnisse rund um die Heirat

Die Heirat gilt gemeinhin als individueller »Höhepunkt des romantischen Erlebens«

(Hahn 2008: 46) – heute bemerkenswerterweise nicht mehr nur von heterosexuellen,

sondern zunehmendauch vonhomosexuellenPaaren.DasErreichendiesesHöhepunkts

der Liebe hat für viele Menschen einen ausgesprochen hohen persönlichen Stellenwert.

Entsprechend wird die Ehe denn auch kulturell als das Ideal eines glücklichen Lebens,

wenn nicht gar als das Leben selbst [life itself] (vgl. Love 2007: 54) vorgestellt. Statt, wie

in den 1970/1980er Jahren, als einengende, bürgerliche Institution (vgl. Burkart/Kohli

1992: 14) und heteropatriarchale Norm, wird die Ehe dabei primär als eine von norma-

tiven Zwängen befreite, von zwei sich liebenden Personen selbstbestimmt gewählte

Option der Verbindlichkeit verstanden. Zugleich scheint das Erreichen des Ideals einer

glücklichen Ehe jedoch kompliziert bis unwahrscheinlich geworden zu sein. Indem

sich die Möglichkeiten, die Liebe zu suchen und zu finden, durch die Digitalisierung

und eine globale Mobilität vervielfacht haben, fällt das Treffen der richtigen Wahl, das

verbindliche Festlegen auf eine Person und nicht zuletzt das dauerhafte Festhalten an

einer einmal gewählten Option zunehmend schwer. Das ständige Abwägenmüssen

und Vergleichenkönnen dämpfe, so Eva Illouz, starke Gefühle, führe zu einer »kühlen

Distanz« (Illouz 2008: 213) und letztlich zu einer »Entzauberung« jener romantischen

Liebe, die »überwältigend und ewig, einzigartig und total« gewesen sei (ebd.: 214). Zum

Ausdruck zu kommen scheint diese entzauberte, von »Ironie, Bindungsangst, Ambiva-

lenz, Enttäuschung« gekennzeichnete Liebe (Illouz 2011: 435) in der Hochkonjunktur

unverbindlicher Tinder-Dates und wechselnder Lebensabschnittspartnerschaften, im

Rückgang der Heiratsneigung sowie der Normalisierung der Scheidung in den Gesell-

schaften des Globalen Nordens. Angesichts dieser wachsenden Unwahrscheinlichkeit

einer glücklichen, lebenslangen Liebe erscheint das Glück, das der romantischen Lie-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

besheirat zugeschrieben wird, wiederum umso besonderer und akzentuierter. Dies

suggerieren zumindest die aufwendig gefeierten Traumhochzeiten »mit ihremVerspre-

chen der märchenhaften Verzauberung« (Schäffler 2012: 36), die im Widerspruch zu

Illouz’ Beobachtung einer Entzauberung der Liebe stehen. Offensichtlich bewegt sich die

Heirat derzeit in einem ambivalenten Spannungsverhältnis, zwischen äußerst roman-

tischen Hochzeitsinszenierungen und hohen Glückserwartungen an die Heirat auf der

einen Seite und gedämpften Gefühlen, Unverbindlichkeit und hohen Scheidungszahlen

auf der anderen Seite.Diese scheinbar paradoxe Gleichzeitigkeit einer Krisenstimmung

bei der Ehe und einer Hochkonjunktur bei der Hochzeit zeichne ich im Folgenden nach

(Kapitel 1.1.1). Danach gehe ich auf zwei weitere Spannungsverhältnisse rund um die

Heirat ein: zunächst auf das politische Ringen um die ›richtige‹ Definition und Ausle-

gung der Institution der Ehe zu Beginn des 21. Jahrhunderts am Beispiel der Schweiz

(1.1.2) und daran anschließend auf die soziologisch unvergleichbare Struktur der Ehe,

die grundlegend ist für meine Analyse der Praxis des Heiratens (Kapitel 1.1.3).

1.1.1 Paradoxe Gleichzeitigkeit: Harte Zeiten für die Ehe und Hochkonjunktur

bei den Hochzeiten

In der Schweiz hat sich die zusammengefasste Erstheiratsziffer in den letzten Jahren auf

rund 50 Prozent abgesenkt (vgl. BFS 2020b). Die zusammengefasste Scheidungsziffer

liegt derweil relativ konstant bei rund 40 Prozent (vgl. BFS 2021c).1 In absoluten Zah-

len bedeutet dies jährlich durchschnittlich 40.000 Eheschließungen und 17.000 Schei-

dungen. Mit Blick auf dieses statistisch erfasste Heirats- und Scheidungsverhalten der

Schweizer Bevölkerung in den ersten zwei Jahrzehnten des 21. Jahrhunderts prognosti-

ziert das Bundesamt für Statistik, dass zukünftig »zwei von fünf Ehen eines Tages mit

einer Scheidung enden« und der »geschätzte Anteil der Männer und Frauen, die eines

Tages heiraten werden«, weiter abnehmen wird (BFS 2019d). Neben diesen Berechnun-

gen des Bundesamtes werden in den Boulevardzeitungen der Schweiz regelmäßig die

»in die Brüche« gehenden Ehen und Beziehungen von prominenten Paaren präsentiert

und angesichts von derenHäufigkeit konstatiert, dass die Zeiten für Romantiker:innen,

die sich nach der immerwährenden Liebemit der einen richtigen Person sehnen, »hart«

seien (Lienhard 2015).

Vor diesemHintergrund scheint es so, als wäre die Liebe in der vonAnthonyGiddens

Ende des 20. Jahrhunderts diagnostizierten »Trennungs- und Scheidungsgesellschaft«

tatsächlich nicht mehr »vereinbar mit romantischen Formulierungen wie ›für immer‹

oder ›der oder die einzige‹« (Giddens 1993: 73). Mit eben jenen romantischen Formulie-

rungen also, die seit der Erfindung der Liebesheirat (vgl.Habermas 2001) im 19. Jahrhun-

dert zunehmend mit der Ehe zusammenfallen und spätestens seit Mitte des 20. Jahr-

1 Die zusammengefasste Erstheiratsziffer »weist den durchschnittlichen Prozentanteil der ledigen

Personen aus, die vor dem Erreichen des 50. Altersjahres zum erstenMal heiraten. […] Noch in der

Mitte des 20. Jahrhunderts konnte erwartet werden, dass fast alle ledigen Personen mindestens

einmal in ihremLebenheiraten. Gegenwärtig sind esweniger als zweiDrittel« (BFS 2020b). Die zu-

sammengefasste Scheidungsziffer bezeichnet »den Prozentanteil der Ehen, die im Laufe der Zeit

geschieden würden, wenn sich das ehedauerspezifische Scheidungsverhalten eines bestimmten

Kalenderjahres künftig nicht mehr ändern würde« (BFS 2009: 26).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 13

hunderts, als die Ehe im sogenannten Golden Age of Marriage ihre »stärkste Verbreitung«

fand (Nave-Herz 2006: 56; vgl. auch Smart 2007a: 16; Gerhard 2005: 450), untrennbarmit

derEhe verwoben sind.Vonder damals vorherrschendenmarriage culture, in der dasHei-

raten für alle eine Selbstverständlichkeit dargestellt habe, die Ehe als ewiger Bund und

die Scheidung als letzter Ausweg betrachtet worden sei, hat sich gemäß Karla Hackstaff

ein qualitativer Wandel hin zu einer divorce culture vollzogen (vgl. Hackstaff 1999: 1). In

dieser inzwischen vorherrschenden Scheidungskultur seien die kulturellen Grundüber-

zeugungen gegenüber der Ehe und der Scheidung dahingehend umgedeutet worden,

dass dieHeirat nun als Option, die Ehe als kontingent und die Scheidung als Durchgang

[gateway] gelte (ebd.: 2). Entsprechend werden seit den 1970er Jahren in den Ländern

des Globalen Nordens sinkende Heiratsziffern, ein Anstieg nichtehelicher Geburten so-

wie exponentiell steigende Scheidungsraten verzeichnet.

Im Zuge dieses Wandels von einer Ehe- zu einer Scheidungskultur ist der für die

bürgerliche Gesellschaft konstitutive Verweisungszusammenhang von Liebe und Ehe,

von Sexualität und Ehe und von Elternschaft und Ehe aufgebrochen. Weder aufgrund

von Liebe noch aufgrund von Schwangerschaft wird heute selbstverständlich oder gar

zwingend geheiratet, geschweige denn die Ehe bis ans Lebensende aufrechterhalten.

Die Soziologie beschrieb diese »teilweise dramatisch zu nennende[n]« Entwicklungen

in den Statistiken zum Zusammenleben der Bevölkerung als Prozess der Deinstitutio-

nalisierung der Ehe (Tyrell 1988: 145; vgl. auch Cherlin 2004). Die vielfach konstatierte

Pluralisierung der Lebensformen, die seit den 1980er Jahren »ein Faktum« darstellt

und zum »weitgehend selbstverständlichen Merkmal des Alltags in einer entwickelten

Industriegesellschaft gehört« (Wehrspaun 1988: 157), wurde als Prozess der Individuali-

sierung gedeutet, nun nicht mehr nur der Männer, sondern auch der Frauen (vgl. Beck-

Gernsheim 1990b: 85).DieseneueFreiheit undEigenständigkeit beiderGeschlechterwarf

für Elisabeth Beck-Gernsheim die Frage auf, ob »es Liebe nach der Emanzipation« noch

geben kann (ebd.: 90), wobei sie Liebe als das Bedürfnis von Frauen und Männern nach

dauerhafter Nähe zueinander verstand. Damit bezog Beck-Gernsheim die »wachsende

Sehnsucht« nach Liebe ebensowie ihr »häufige[s] Scheitern« (ebd.: 73) weiterhin auf das

romantische Ideal der »ewigen Liebe« (ebd.: 65). Demgegenüber deutete Giddens die

gleichen Prozesse als »tiefgreifende Neustrukturierung der Intimität« (Giddens 1993:

69) und als Ausdruck eines grundlegendenWandels in den »emotionale[n] Ordnungen«

(ebd.: 9) der Geschlechter, von der romantischen Liebesehe mit ihrem asymmetrischen

Geschlechterverhältnis hin zur partnerschaftlichen, kontingenten Liebesbeziehung

(ebd.: 73), die eine »Gleichberechtigung im emotionalen Geben und Nehmen« verlangt

(ebd.). Giddens betrachtete diese von der Frauen- ebenso wie den Schwulen- und

Lesbenbewegungen angestoßenen, emanzipatorischen Entwicklungen als »durchgrei-

fende Demokratisierung der zwischenmenschlichen Sphäre«, was wiederum »einen

subversiven Einfluss auf die Gesamtheit der modernen Institutionen ausüben« könnte

(ebd.: 11). Eben diese subversiven Einflüsse der sich wandelnden Lebens- und Liebes-

praktiken galten anderen Beobachter:innen als sogenannte »Krise des Ehepaares« und

damit, wie Caroline Arni hervorhebt, als Krise einer »hegemonialen und dauerhaften

Institution« (Arni 2004: 4). Die Institution Ehe habe in ihrer traditionellen Form zwar

»wenig Freiraum […] für persönliche Wünsche« gelassen, dafür aber »ein Mindestmaß

an Verlässlichkeit, Stabilität [und] Halt« geboten (Beck-Gernsheim 1990a: 107). Ange-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

sichts dieses Verlusts an stabiler Verlässlichkeit herrschte Ende des 20. Jahrhunderts,

wie Jane Lewis zeigt, eine »fin de siècle anxiety about the future of marriage« (Lewis 2001:

3, Herv. i. O.) und damit imWesentlichen auch, wie AndreaMaihofer betont, eine Angst

um die Zukunft der »heteropatriarchalen Gesellschafts- und Geschlechterordnung mit

[…] ihren ›natürlichen‹ Geschlechterdifferenzen« (Maihofer 2018b: 134), deren zentraler

Reproduktionsmechanismus die dauerhafte Liebesehe des heterosexuellen Paares ist

(vgl. Gerhard 2010; O’Donovan 1993).

Ein gänzlich anderes Bild der gegenwärtigen Verfasstheit der Liebesehe präsen-

tiert sich allerdings, wenn der Blick statt auf die hohen Scheidungszahlen auf die

aufwendig gefeierten Hochzeiten gerichtet wird: Zur gleichen Zeit nämlich, als die Ehe

aufgrund ihres statistisch beobachtbaren Bedeutungsverlusts im öffentlichen Diskurs

als »Auslaufmodell« bezeichnet (Nave-Herz 1994: 8; vgl. auch Nave-Herz 2006: 58) und

die heterosexuelle Liebe aufgrund des »Tempos des Wandels« hin zu »trauscheinlosen

Ehen« (Beck 1990: 25) von Beck und Beck-Gernsheim als Chaos beschrieben wurde,

lief im deutschen Fernsehen die äußerst erfolgreiche Sendung »Traumhochzeit« (vgl.

Iványi/Reichertz 2002). Millionen von Zuschauer:innen verfolgten in den 1990er Jahren

die als Überraschung inszenierten Heiratsanträge und die am Schluss der Sendung

vollzogene standesamtliche Trauung von einem der heterosexuellen Brautpaare. Wie

Nathalie Iványi in ihrer Analyse der TV-Show zeigt, erinnerte die »mit einer Vielzahl

zeremonieller Praktiken und Requisiten« (Iványi 2002b: 255) überhöhte zivile Trauung

– von dem weißen Brautkleid über die sich beim Einzug des Paares erhebende Hoch-

zeitsgesellschaft bis zum Auffliegen der weißen Tauben nach Ringtausch und Kuss des

Paares (vgl. ebd.: 256) – an das amerikanische Skript der weißen Traumhochzeit2 (vgl.

Freeman 2002; Otnes/Pleck 2003; Ingraham 2008; Halberstam 2012: 122f.). Wer diese

Traumhochzeiten im Fernsehen verfolgte, kam kaum auf die Idee, dass die Institution

Ehe ein Auslaufmodell sein könnte. Tatsächlich zeigten sich in den 1990er Jahren auch

verschiedeneSoziolog:innen skeptisch gegenüber den allzu »linearenTrendhypothesen«

(Huinink 1995: 356) der Individualisierungs- und Modernisierungstheorien. Wie etwa

JohannesHuinink betonte, sei »gar nicht eindeutig […],welches Schicksal die Institution

der Ehe ereilenwird« (ebd.). AuchHartmann Tyrell verstand die Deinstitutionalisierung

der Ehe, die »mancherorts als Krise von Ehe und Familie wahrgenommen« (Tyrell 1988:

148) werde, zwar als »Prozeß der Reduktion (aber durchaus nicht: des Verschwindens)

der institutionellen Qualität von Ehe und Familie« (ebd.: 145, Herv. i. O.). So sei die Ehe

zwar keine zwingende Norm mehr; gerade dadurch könnte aber der symbolische und

2 Die Spezifizierung der Hochzeit alsweißeHochzeit bezieht sich in der Studie von Chrys Ingraham

zur Repräsentation vonHochzeiten in der US-amerikanischen Populärkultur nicht nur auf das wei-

ße Brautkleid, die weißen Blumen, Tischtücher und Torten, sondern auch auf die weiße Hautfar-

be des Brautpaares und insbesondere der Braut. Wie die Analyse der Darstellung von Bräuten in

Brautmagazinen zeigt, hat der Anteil von »black brides« and »women of color models« seit 2000

zwar zugenommen (in den 1990er Jahren lag der Anteil Schwarzer Bräute bei 3 Prozent), gleich-

wohl fungiert die weiße Braut mit blondem Haar weiterhin als »dominant icon of beauty« (Ing-

raham 2008: 137). Ingrahams Einsicht, dass »the wedding industry is racially structured« und dass

die kulturelle Repräsentation vonHochzeiten zur »productionofwhite heterosexual privilege«bei-

trägt (ebd.: 140), lässt sich auch für den Schweizer Kontext feststellen (vgl. Vignetten 1 und 3).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 15

emotionaleWert der Heirat, insbesondere das ihr inhärente Versprechen von dauerhaf-

ter Liebe, das durch die Inszenierung der Hochzeit öffentlich zum Ausdruck gebracht

und gefeiert wird, an Bedeutung gewinnen (vgl. auch Nave-Herz 1994, 1997; Matthias-

Bleck 1997).

Eben diese emotionale Dimension der Heirat lässt sich an der erwähnten Fernseh-

sendung unmissverständlich ablesen. Inzwischen zeigt sich diese große Beliebtheit ro-

mantischerHochzeitsinszenierungennachdemSkript derweißenTraumhochzeit nicht

nur durch eine unübersichtlich gewordene Menge medialer Darstellungen von Hoch-

zeiten im Fernsehen und in Zeitschriften, oder anhand der gigantischenMedienspekta-

kel anlässlich der märchenhaften Hochzeiten von englischen oder schwedischen Prin-

zen und Prinzessinnen (vgl. Adeniji 2014), sondern auch durch die öffentliche Inszenie-

rung von Heiratsanträgen, Verlobungsfotos und Dokumentationen der eigenen Hoch-

zeit in den sozialen Medien und auf Hochzeitsplattformen im Internet (vgl. Mangione

2014). Neben der öffentlichen wie privaten Hochzeitskultur lässt sich die Attraktivität

der Hochzeit zudem an einer wachsenden Hochzeitsindustrie ablesen (vgl. Ingraham

2008: 41).Wie eineStudie ausdenUSAzeigt,haben sichdieKosten für eineHochzeit ver-

glichenmit den 1980er Jahrenmehr als verfünffacht (vgl. Otnes/Pleck 2003: 2). Zwar lie-

gen für dieHochzeitsmärkte der deutschsprachigen Länder keineZahlen vor,die zuneh-

mendeVermarktung vonHochzeiten kommtaber durchneuerePhänomenewie die pro-

fessionelle Hochzeitsplanung oder kommerzielle Hochzeitsmessen zum Ausdruck (vgl.

Schäffler 2012: 9). Hochzeitsmessen finden heute in zahlreichen Städten der Schweiz

statt und versprechen den mehreren tausend Besucher:innen »alles für den schönsten

Tag«, ob »trendig oder zeitlos, schlicht oder ausgefallen«3. Die Traumhochzeit, die ei-

ne ausgesprochen romantische, geradezu märchenhafte Liebe anruft und feiert, hat ih-

re Attraktivität zu Beginn des 21. Jahrhunderts offenbar keineswegs verloren. Vielmehr

scheint sie unberührt von den harten Zeiten für die Liebesehe einen enormen Stellenwert

im »realen Leben« (Reichertz 2009: 259) der Menschen einzunehmen.

1.1.2 Politisches Ringen: Soll die Ehe für homosexuelle Paare geöffnet werden?

Neben dieser paradox anmutenden Gleichzeitigkeit von boomenden Traumhochzeiten

und krisenhaften, ja entzauberten Zeiten für die romantische Liebesehe wirkt sich eine

weitere Entwicklung ambivalent auf die Institution Ehe und die mit ihr verbundene

Geschlechterordnung aus. Konnten in den 1990er Jahren höchstens symbolische Hoch-

zeiten von schwulen und lesbischen Paaren stattfinden (vgl. Smart 2007b: 673, 2008:

764; Freeman 2002), wurden um die Jahrtausendwende in vielen Staaten verschiedene

Formen von Partnerschaftsgesetzen für homosexuelle Paare eingeführt. In der Schweiz

wurde das Partnerschaftsgesetz (PartG 2004) im Rahmen einer Volksabstimmung

2005 angenommen und trat am 1. Januar 2007 in Kraft trat. Seither feiern neben den

rund 40.000 heterosexuellen Brautpaaren (vgl. BFS 2021c) jährlich auch rund 700 ho-

mosexuelle Brautpaare (vgl. BFS 2021a) Hochzeiten auf den Zivilstandsämtern und in

3 Das Zitat stammt aus den Feldnotizen, die ich während des Besuchs von zwei Hochzeitsmessen

2014 erstellt habe. Vgl. hierzu die Beschreibung des ethnografischen Materialkorpus in Kapitel

3.2.2.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

reformiertenKirchender Schweiz. Inzwischen sind lesbischeund schwulePaare auch zu

einer (kleinen)Konsument:innengruppederwachsendenHochzeitsindustrie geworden,

welche von der märchenhaften Traumhochzeit bis zur Trauung unter Wasser oder auf

der einsamen Bergspitze unzählige Gestaltungsvariationen für die außeralltägliche Fei-

er des »happiest day« (Ahmed 2010b: 29) anbietet. Dass sich die heteronormative Praxis

der Hochzeit, die wesentlich auf Geschlechterdifferenz und -komplementarität beruht,

zu Beginn des 21. Jahrhunderts auf diese Weise zu vervielfältigen beginnt, verweist

zunächst auf grundlegende Verschiebungen in der »landscape of heteronormativity«

(Roseneil et al. 2013: 165).

Mit der staatlichen Anerkennung homosexueller Paarbeziehungen ist, wie Antke

Engel konstatiert, die »rigide Normativität, die Heterosexualität absolut setzt und

alles Weitere nur als minderwertige Abweichung von dieser Norm fassen kann«, dem

Prinzip der »flexiblen Normalisierung« gewichen (Engel 2005: 136). Durch die einge-

tragene Partnerschaft, die der Ehe zwar ähnlich ist, in ihrer konkreten Ausgestaltung

aber zugleich explizit von ihr abweicht, vollzieht sich eine »hierarchisch differenzierte

Integration« von »unterschiedlichen sexuellen Subjektivitäten« (ebd.). Insofern erweist

sich die Normalisierung als äußerst ambivalent, wie Sushila Mesquita im Anschluss an

Engel aufzeigt. Zwarwerden bestimmte (paarförmige, dauerhafte und verbindliche) ho-

mosexuelle Beziehungen durch das Institut der eingetragenen Partnerschaft rechtlich

abgesichert und staatlich anerkannt, also »in den Bereich des Normalen eingegliedert«

(Mesquita 2011: 151). Dies geschieht aber nicht im gleichenMaßewie bei heterosexuellen

Paaren, deren im Familienrecht des Schweizerischen Zivilgesetzbuches (ZGB 1907)

geregelte Eheschließung weiterhin die gesellschaftliche Norm darstellt und rechtlich

privilegiert wird. Vielmehr wurde für homosexuelle Paare mit der in einem separaten

Partnerschaftsgesetz geregelten eingetragenen Partnerschaft eine von der Ehe explizit

abgegrenzte »Homo-Norm« (Mesquita 2011: 157) definiert. Neben Unterschieden bei der

RegelungdesEigentums,derNamenswahl,der Einbürgerungundbeimzivilstandsamt-

lichen Verfahren (vgl. Cottier 2005: 184) lässt sich die wesentlichste Differenz zwischen

der Ehe und der eingetragenen Partnerschaft gut an der Ehedefinition der Familien-

soziologin Rosemarie Nave-Herz veranschaulichen: Zum einen ist die eingetragene

Partnerschaft der Ehe nachempfunden, indem auch sie eine »durch Sitte und/oder Ge-

setz anerkannte, auf Dauer angelegte Form […] sexueller Partnerschaft« zwischen zwei

Personen ist (Nave-Herz 2006: 24). Zumanderenweicht sie grundlegend von der Ehe ab,

da sie imGegensatz zu dieser gerade nicht »über das Paarverhältnis auf Familie hinaus-

weist« (ebd.). Durch den Ausschluss von »Regelungen für Familiengründungen« (Nay

2017: 70) im Partnerschaftsgesetz wurde den Paaren in eingetragener Partnerschaft die

Familiengründung durch Reproduktionstechnologien oder gemeinsame Adoption be-

wusst verwehrt.4 Indemdas Rechtmit der eingetragenen Partnerschaft eine spezifische

4 Gemäß Art. 28 PartG sind Paare in eingetragener Partnerschaft im Unterschied zu Ehepaaren we-

der zur gemeinschaftlichen Adoption noch zu fortpflanzungsmedizinischen Verfahren zugelas-

sen. Seit 2018 ist es jedoch möglich, das Kind der Partnerin zu adoptieren. Im Rahmen der Revisi-

on des Adoptionsrechts 2017 wurde auch Paaren in eingetragenen Partnerschaften und faktischen

Lebensgemeinschaften die Stiefkindadoption gemäß Art. 264c ZGB erlaubt.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 17

Homo-Norm definiert, die lesbischen und schwulen Paaren insbesondere Kinderlosig-

keit zuschreibt, wird zugleich die Ehe als »die Beziehungs- und Familiennorm« (ebd.)

bestätigt und gefestigt. In der Praxis kommt diese Ungleichbehandlung etwa dadurch

zum Ausdruck, dass heterosexuelle Paare, unabhängig davon, ob sie Kinder wollen oder

nicht, bei der Heirat einen Familienausweis erhalten. Homosexuelle Paare hingegen

erhalten einen Partnerschaftsausweis, auch dann, wenn das Paar für Kinder sorgt und

als Familie zusammenlebt. In der Familien- und Paarsoziologie wird dieseHomo-Norm,

die das Recht den homosexuellen Paaren zuweist, dann als »besondere Lebensform«

(Nave-Herz 2006: 118) beschrieben und reproduziert. Insofern hat diese hierarchisch

differenzierte Integration von schwulen und lesbischen Paaren, wie Mesquita in ihrer

Analyse des Schweizer Partnerschaftsgesetzes zeigen konnte, »gerade in Zeiten eines

eklatantenBedeutungsverlusts der Ehe« den paradoxenEffekt, die eheliche Kleinfamilie

symbolisch aufzuwerten (Mesquita 2011: 156).

Zur Beseitigung der gesellschaftlichen, rechtlichen und symbolischen Hierarchi-

sierung zwischen homo- und heterosexuellen Paaren und der damit einhergehenden

Ungleichbehandlung wurde in der Schweiz5 2013 die parlamentarische Initiative »Ehe

für alle« (Bundesversammlung 2013) eingereicht.Die Initiative forderte denGesetzgeber

auf, »alle rechtlich geregelten Lebensgemeinschaften für alle Paare zu öffnen, unge-

achtet ihres Geschlechts oder ihrer sexuellen Orientierung. Auch gleichgeschlechtliche

Paare sollten heiraten können« (ebd.). Diese Forderung hat eine vehemente Gegenwehr

christlich-konservativer und rechter Parteien ausgelöst, die die privilegierte Stellung

der Ehe als natürliche Basis der Familie und der heteronormativen Geschlechterord-

nung schützen wollten. Demgegenüber kämpften LGBT+-Organisationen, unterstützt

von liberalen und linken Parteien – unter anderem mit dem eingängigen Slogan

»same love, same rights« der Zürich Pride 2018 – gegen die bestehende Ungleichbehand-

lung und betonten, »dass die Ehe für alle das nächste große, politische Ziel für die

LGBT+-Community ist« (Gay.ch 2018). Nachdem die parlamentarische Bearbeitung

der Initiative immer wieder verzögert wurde, weil insbesondere die Frage nach dem

Zugang von homosexuellen Paaren zu Adoption und Fortpflanzungsmedizin äußerst

umstritten war, stimmten die eidgenössischen Räte der Öffnung der Ehe für homose-

xuelle Paare 2020 zu und sprachen sich auch für die gemeinschaftliche Adoption sowie

den Zugang zu Samenspenden für lesbische Paare aus. Nach einem Referendum einer

rechtskonservativ-christlichen Allianz aus der SchweizerischenVolkspartei SVP und der

Eidgenössisch-Demokratischen Union EDU (vgl. Abstimmungskomitee ›Nein zur Ehe

5 Andernorts wurde die Forderung nach der Öffnung der Ehe für homosexuelle Paare schon sehr viel

früher gestellt (vgl. Chambers 2019: 11). So war die Ehe für homosexuelle Paare in den Niederlan-

den, Belgien, Spanien, Kanada und Südafrika bereits geöffnet, als in der Schweiz 2007 die ersten

Partnerschaftseintragungen gefeiert werden konnten. Inzwischen sind es weltweit rund dreißig

Staaten, die wie 2017 Deutschland und 2019 Österreich in unterschiedlichen politischen und ju-

ristischen Verfahren die Ehe geöffnet haben. In Irland erfolgte die Öffnung der Ehe per Volksent-

scheid, in Österreich durch den Verfassungsgerichtshof und in den anderen europäischen Ländern

meist per Parlamentsbeschluss, manchmal auch gegen den vehementen Widerstand von Teilen

der Bevölkerung, wie etwa in Frankreich (vgl. Butler 2009).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

für alle‹ 2021) kam es im September 2021 zur Volksabstimmung und zu einer deutlichen

Annahme6 durch die stimmberechtigte Bevölkerung (vgl. Vignette 2).7

Dieser politisch umkämpfte Prozess der Öffnung der Ehe (und damit auch der Fa-

milie) für homosexuelle Paare lässt den Beginn des 21. Jahrhunderts – ebensowie die er-

staunliche Koexistenz einer vielfach beschworenen Krise der Ehe und der zugleich boo-

menden romantischenTraumhochzeiten vonhetero-undhomosexuellenPaaren–als ei-

ne historische Phase erscheinen,die inBezug auf die Ehe von einem»RingenumMacht«

(Engel 2003: 224f.) gekennzeichnet ist. Wie ich im Folgenden aus einer geschlechter-

theoretischen Perspektive aufzeige, geht es bei diesem Ringen um die Ehe um nichts

Geringeres als um die Frage der Restabilisierung oder der grundlegenden Transforma-

tion der »herrschenden heteronormativen Zwei-Geschlechter-Ordnung(en)« (Maihofer

2007: 297). Wesentlich ist hierfür zunächst die »soziologisch unvergleichbare Struktur«

(Simmel 1992: 109) der bürgerlichen Liebesehe zu verstehen, die in der Schweiz 1907 im

Zivilgesetzbuch verankert wurde. Denn während die bürgerliche Gesellschaftsordnung

zu jener Zeit konstitutiv durch die Trennung von öffentlicher Sphäre und Privatraum

strukturiert wurde, liegt die Spezifik der Liebesehe gerade darin, eine emotionale Be-

ziehung und zugleich eine rechtliche Institution zu sein.8

1.1.3 Paarbeziehung und Institution: Die soziologisch unvergleichbare Struktur

der Liebesehe

Die Ehe und die durch sie begründete bürgerliche Kleinfamilie gelten als »die ›Keim-

zellen‹ einer wohl geordneten Gesellschaft« (Arni 2004: 25; vgl. auch Maihofer 2018b)

und sind,wieMichel Foucault in seiner Rekonstruktion der Gouvernementalität gezeigt

hat, seit dem 18. Jahrhundert »privilegiertes Instrument für die Regierung der Bevöl-

kerung«9 (Foucault 2000: 60). Entsprechend wichtig ist den modernen Nationalstaaten

6 Dieses klare Resultat bestätigte, dass die parlamentarische Diskussion der Stimmung in der Be-

völkerung hinterherhinkte. Bereits 2015 wies eine Umfrage darauf hin, dass eineMehrheit die Öff-

nung der Ehe unterstützen würde (vgl. Abele 2015).

7 Ich reichte meine Dissertation im Frühling 2022 ein, drei Monate bevor die Gesetzesänderung am

1. Juli 2022 in Kraft trat. In der zweiten Jahreshälfte 2022 heirateten 355 lesbische und 394 schwule

Paare, und 2234 Paare ließen ihre eingetragenen Partnerschaften in Ehen umwandeln (vgl. SRF

2023). Ende 2022 gab es in der Schweiz somit fast 3000 homosexuelle Ehepaare.

8 Wie Arni zeigt, wurde die Ehe um 1900, im Gegensatz zum allgemeinenWandel der bürgerlichen

Gesellschaft »from status to contract« (Arni 2004: 45), nicht etwa als privatrechtlicher Vertrag, son-

dern als Institution verfasst. Aufgrund dieser institutionellen Verfasstheit der Ehe im ZGB impli-

ziert die Eheschließung bis heute einen Statuswechsel zwischen den verschiedenen Zivilständen

und ist kein privatrechtlicher, »dem freien Willen der Ehepartner« (Gerhard 2010: 205) unterlie-

gender Vertrag. Nicht zuletzt diese Statusabhängigkeit des Familien- und Eherechts ist aus fe-

ministischer Perspektive immer wieder kritisiert worden (vgl. Burgsmüller et al. 1991; Schwenzer

2013; Büchler 2014; Chambers 2019).

9 Diente die Familie in den feudalen Gesellschaften noch als Modell »einer guten Regierung des

Staates« (Foucault 2000: 49) durch den Souverän, der den Staat führen soll wie »ein Vater seine

Familie«, kommtesmit der Fragenachder gutenRegierungder Bevölkerung, die durchdenEinsatz

von Statistiken zutage tritt, zu einer »Verschiebung der Familie von der Ebene des Modells zur

Ebene der Instrumentalisierung« (ebd.: 61). Diese Verschiebung ist, wie Foucault betont, »absolut

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 19

denn auch dieHoheit über die normative Auslegung undDefinition der ehelichenKlein-

familie, »weil man«, wie Foucault fortfährt, »sobald man bei der Bevölkerung hinsicht-

lich des Sexualverhaltens, der Demografie, der Kinderzahl oder des Konsums etwas er-

reichen will, über die Familie vorgehenmuss« (ebd.: 61). Denn das wesentlicheMerkmal

gesellschaftlicher Institutionen wie der Ehe ist, dass diese als gesellschaftliche Regel-

komplexe sowohl der Orientierung der Einzelnen als auch dem Funktionieren der Ge-

sellschaft als Ganzes dienen (vgl. Nave-Herz 2006: 138). So organisiert die Institution

EhemittelsRechtsnormendie intimenBeziehungen vonMännernundFrauenundweist

den Eheleuten »geschlechtsspezifische Positionen und Handlungsressourcen« zu (Arni

2004: 6). Damit verfasst die Ehe »die Geschlechterbeziehung in einer hoch kodifizierten

normativen Form, und darin ist sie die verbindlichste überpersönliche, historisch-so-

ziale Instanz, mit der jedes Paar als Ehepaar« konfrontiert ist (ebd.: 7). Die Ehe ist aber

ebennicht nur eine Institution, oder,wie es Arni formuliert, die »Ehe als Institution aber

spaziert nicht auf der Strasse […], auf der Strasse spazieren die Ehepaare« (ebd.). Die

Ehe meint somit immer auch – und heute mehr denn je – die konkreten Beziehungen,

wie sie von den Paaren alltäglich gelebt und als einzigartig erfahren werden. Insofern

ist die eheliche Beziehung nicht nur konkret, »sondern auch persönlich, ja sie akzentu-

iert sich in derModerne als die – idealiter – persönlichste Beziehung überhaupt« (ebd.).

Eben diese »eigentümliche Verschlingung des subjektiven und objektiven Charakters,

des Persönlichen und des Überpersönlich-Generellen« (Simmel 1993: 353) beschrieb Ge-

org Simmel als soziologisch unvergleichbare Struktur der Ehe. Unvergleichbar ist sie, weil

die »allerpersönlichste Beziehung« des Paares zugleich »von schlechthin überpersönli-

chen, geschichtlich-sozialen Instanzen aufgenommen und gelenkt« wird (Simmel 1992:

109). Denn »so unermesslich verschieden der Charakter und Wert der Ehe auch sei […]

so hat doch schließlich kein Paar sich die Eheform erfunden« (ebd.: 108).

Diese spezifische Ordnung der Liebesehe ist grundlegend für das Verständnis ihrer

Bedeutung und ihres Funktionierens. Denn aufgrund der Verschlingung von allerpersön-

lichster, gelebter Beziehung und überpersönlicher, normativer Institution ist die Liebesehe

sowohl privilegiertes Instrument einer gouvernementalen Regierung der Bevölkerung

als auchderzentraleOrt fürdie alltäglicheHerstellungundReproduktionderGeschlech-

terordnung.Dabei war und ist die Institution Ehe,wie Arni betont, zu jeder Zeit ein Pro-

dukt gesellschaftlicher Aushandlungs- und Legitimationsprozesse, in denen »sich be-

stimmte Deutungen von Geschlechterdifferenz, Geschlechteridentität und Geschlech-

terverhältnis gegen andere durchsetzen und im Gesetz zu Normen höchster Verbind-

lichkeit gerinnen« (Arni 2004: 6). Als solch politisches Produkt ist die Ehe immer wieder

umkämpfter Gegenstand zwischen Kritik und Idealisierung, Anfechtung und Verteidi-

gung, Anpassung und Bestätigung – und es gibt, wie Arni feststellt, »kaum Zeiten, in

denen nicht über die Ehe nachgedacht worden wäre, weil Gesellschaft stets dynamisch

ist und sich in einem ständigen Prozess neu erfindet oder aber sich ihrer tradiertenOrd-

nungen vergewissert« (ebd.).Gleichwohl steht die Ehe in unterschiedlichen historischen

Phasen unterschiedlich stark zur Disposition: Befand sich die Ehe um 1900 in einer Kri-

se, so zeichnet sich die Institution Ehe Mitte des 20. Jahrhunderts durch eine breite ge-

fundamental«, denn nun tritt die Familie als »schlechthin privilegiertes Segment« innerhalb der

Bevölkerung auf (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

sellschaftliche Legitimierung und eine vergleichsweisemarginale »Abweichung und Be-

streitung« (Tyrell 1988: 148) aus, weswegen diese relativ kurze Phase rückblickend auch

als das goldene Zeitalter der Ehe bezeichnet wird.10 Durch die weitgehende »Geltendma-

chung von Sinn für die ›Richtigkeit‹ und das ›Gesolltsein‹« des ehelichen Zusammenle-

bens und durch die Sanktionierung abweichender Verhaltensweisen hatte die Ehe zu je-

ner Zeit »die Aura etwa des Natürlichen und Unantastbaren« (ebd., Herv. i. O.). Bereits

abden 1970er JahrenwurdedieseAuradesUnantastbarenundNatürlichenderEhe aller-

dingswieder durch das einsetzende Liebeschaos (vgl. Beck/Beck-Gernsheim 1990) des he-

terosexuellen Ehepaares erschüttert und die bürgerlich-patriarchale Institution der Ehe

als einzig legitime Form von Sexualität und Elternschaft auf vielfältige Weisen umgan-

gen, überschritten und verändert. Außer-, vor- und nacheheliche Formen von persönli-

chen Arrangements nahmen zu und die Gesetzgebung passte sich durch den Abbau von

Vorschriften und Sanktionen an diese neuen gesellschaftlichen Realitäten an. Beck und

Beck-Gernsheim fassen diesen Prozess als einen Wandel der Ehe von einer »individu-

umüberhobene[n] Institution sui generis« (Beck/Beck-Gernsheim 1994: 21), die mittels

Handlungsbeschränkungen das Verhalten der Bevölkerung lenkte, hin zu einem »indivi-

dualisierten Programm«, einem »amtlich [verordneten] Individual-Code der Ehe«, des-

sen »Was, Wie, Wie lange […] nun ganz in die Hände und Herzen der in ihr Verbunde-

nen gelegt« wurde (ebd.: 25). Damit wird die zentrale Funktion der Institution Ehe, das

normalerweise lebenslange und solidarische Zusammenleben derMenschen imDienste

einer stabilen Gesellschafts- und Geschlechterordnung zu regulieren und zu organisie-

ren, signifikant eingeschränktund»alltagspraktischüberholt« (Maihofer 2018b: 124,Herv.

i. O.).

Wie sich mit Blick auf das 20. Jahrhundert konstatieren lässt, ist die wohlgeordnete

bürgerlich-patriarchale Gesellschaft mit ihren heteronormativen Geschlechterverhält-

nissen zu Beginn des 21. Jahrhunderts in beträchtliche Unordnung geraten. Zugleich ist

die Bedeutung der Ehe aber nicht in demMaße zurückgegangen,wie das angesichts des

teilweise als dramatisch wahrgenommenen Wandels im intimen Zusammenleben (vgl.

Tyrell 1988), insbesondere aufgrund des Anstiegs der Scheidungsrate und der außerehe-

lichen Geburten, angenommen wurde. Vielmehr bilden Paarbeziehungen »trotz der ge-

stiegenen Trennungs- bzw. Scheidungswahrscheinlichkeit« (Maier 2008: 9) und der har-

ten Zeiten für die romantische Liebe und die Ehe nach wie vor »den Prototyp der Verge-

meinschaftung« (Lenz2009b: 10).WieEleanorWilkinsonanhand ihrer empirischenStu-

die zur anhaltenden Paarnormativität und entsprechenden Stigmatisierung bestimm-

ter Formen des Single-Seins konstatiert: »the boundaries and markers of romantic love

[…] have shifted considerably in recent decades« (Wilkinson 2012: 130). Allerdings er-

weise sich das mit der Liebesehe verschränkte Ideal der romantischen Liebe zugleich

als äußerst persistent (ebd.). Dies bestätigt auch die generationenvergleichende Stu-

die von Holger Herma: »[D]ie romantische Liebe [scheint] trotz des Strukturwandels in

denMusternpersönlicher, intimerBeziehungen in ihrerGrundfigur relativ persistent zu

sein« (Herma 2009: 49). Paradigmatisch zum Ausdruck kommt diese Persistenz der ro-

mantischen Liebe in der kulturellenOmnipräsenz von Traumhochzeiten und in den auf-

wendigen Heiratspraktiken der heute heiratenden Paare. Zudem weisen auch verschie-

10 Vgl. zur historischen Entwicklung der Ehe im 20. Jahrhundert Kapitel 2.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 21

dene statistische Analysen darauf hin, dass die Ehe als vorherrschende Beziehungsform

durch die Individualisierungs- und Pluralisierungsprozesse in den westlichen »Multi-

optionsgesellschaften« (Gross 1994) nicht in dem Maße verdrängt worden ist, wie En-

de des 20. Jahrhunderts befürchtet (vgl. Vaskovics 2001; Wagner/Franzmann/Stauder

2001). Nach wie vor heirate eine »weit überwiegende Mehrzahl der Menschen« mindes-

tenseinmal imLeben (Schneider/Rüger2007: 133),und imFamilienberichtdesSchweizer

Bundesrates von 2017 ist zu lesen, dass die Ehe in der Schweiz weiterhin »stark verbrei-

tet« und »bloss ein bescheidener Trend zur Pluralisierung festzustellen« sei (Bundesrat

2017: 12, 54). Hat die Bedeutung der Ehe als das vorherrschende Modell der Vergemein-

schaftung also gar nicht so dramatisch abgenommen?Werden die Pluralisierung, Optio-

nalisierung und Individualisierung der Lebensformen überbewertet? Oder wie ist es zu

interpretieren, dass heute nicht nur weiterhin eineMehrheit der heterosexuellen Paare,

sondern zunehmendauchhomosexuelle Paaredem»pathmost traveled« (Lauer/Yodanis

2010: 66) folgen und heiraten?

Diese scheinbar widersprüchliche Situation der gesellschaftlichen Ordnung und

Praxis des Heiratens kann im Anschluss an Andrea Maihofers Überlegungen zu den

derzeitigen Geschlechterverhältnissen als paradoxe »Gleichzeitigkeit von gesellschaftlichem

Wandel und Kontinuität/Persistenz« gedeutet werden (Maihofer 2007: 297, Herv. i. O.).

Anhand dieser Gleichzeitigkeit lasse sich zum einen zwar feststellen, wie sehr zentrale

»ReproduktionsbedingungenderwestlichenkapitalistischenGesellschaftenunddermit

ihr konstitutiv verbundenen bürgerlich patriarchalen (Zwei)Geschlechterordnung ero-

diert und damit in die Krise geraten sind« (Maihofer 2014a: 331). Dabei sei, wieMaihofer

betont, aber »noch nicht ausgemacht«, ob es sich bei den Veränderungen im intimen

Zusammenleben der Geschlechter lediglich um eine »Reformierung oder Neujustie-

rung« der herrschenden heteronormativen Gesellschafts- und Geschlechterordnung

handelt oder aber um ein »bedeutsames Movens zu deren fundamentaler Transforma-

tion« (ebd.). Besonders deutlich lässt sich diese derzeit offene Frage anhand der zuvor

skizzierten Debatte um die Ehe für alle ablesen: Verglichen mit der rigiden Normativität

des goldenen Zeitalters der Ehe Mitte des 20. Jahrhunderts (vgl. Kapitel 2.2.1), als jegliche

Abweichung von derNormdes heteropatriarchalen, lebenslang verheirateten Ehepaares

mit Kindern als minderwertig sanktioniert wurde und Homosexuelle, wenn sie über-

haupt in Erscheinung traten, als abnormal, pervers und krank galten, sind die heutigen

Hochzeiten von homosexuellen Paaren Ausdruck eines grundlegenden Wandels. Fand

ab den 1970er Jahren einWandel von der patriarchal-hierarchischenGeschlechterdifferenz

von Ehemann und Ehefrau hin zu einer partnerschaftlichen Geschlechterdifferenz des

Ehepaares statt, lässt sich mit der aktuellen Öffnung der Ehe für gleichgeschlechtliche

Paare inweltweit rund dreißig Ländern eine noch tiefgreifendere Veränderung des Kon-

zepts der Ehe, das seit jeher in der Differenz von Mann und Frau gründet, beobachten.

Gleichzeitig sind jedoch die Forderung nach der Ehe für alle11 sowie der Umstand, dass

11 Die Formulierung Ehe für alle, die sich als Bezeichnung für die Öffnung der Ehe für homosexuelle

Paare durchgesetzt hat und den Diskurs dominiert, ist im Übrigen missverständlich. Auch nach

der Öffnung der Ehe für homosexuelle Paare steht die Ehe keineswegs allen offen (vgl. Chambers

2019: 66). Weiterhin gilt die Ehe nur für paarförmige, dauerhafte (hetero- oder homo)sexuelle Be-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Traumhochzeiten heute von hetero- und homosexuellen Paaren gefeiert werden, Zei-

chen einer erstaunlichen Kontinuität und Persistenz.Denn nicht nur hat die Institution

Ehe die vieldiskutierte Krise des Ehepaares Ende des 20. Jahrhunderts überstanden.Mehr

noch erinnert die Formulierung Ehe für alle beinahe an das goldene Zeitalter der Ehe, als die

Ehe eine für alle verbindliche Norm war. Mit einer solchen Entwicklung dürften in den

1980er Jahren weder die Soziolog:innen gerechnet haben, die den Bedeutungsrückgang

der Institution Ehe für heterosexuelle Paare beschrieben haben, noch die Lesben und

Schwulen, die eheähnliche Institute als eine »Normierung homosexueller Beziehungen

nach heterosexuellemMuster« abgelehnt haben (Caprez/Nay 2008: 243).

Entsprechend dieser paradoxen Gleichzeitigkeit von Wandel und Persistenz fallen

auch die Deutungen der Situation der Ehe Anfang des 21. Jahrhunderts paradox aus:

Während konservative Kreise in derÖffnung der Ehe für homosexuelle Paare eineweite-

reDestabilisierungderEhe sehenundder amerikanischeFamiliensoziologeCherlindies

als weiteres Zeichen ihrer Deinstitutionalisierung beschreibt (vgl. Cherlin 2004: 850),

verstehen andere die aktuelle politische Strategie der »Heteronormalisierung ehemals

devianter Sexualitäten« (Ludwig 2016: 35) als eine bedeutungsvolle Stabilisierung der

Ehe.WieGundula Ludwig argumentiert, hat das Insistieren von Lesben- und Schwulen-

organisationen auf einer same love und auf gleich »›normalen‹ und ›richtigen‹ sexuellen

Praxen« (ebd.) den Effekt, »das Bestehende in seinem alleinigen Wahrheitsanspruch«

zu bestätigen (ebd.: 39) und damit letztlich die Ehe zu stärken (vgl. Lauer/Yodanis 2010).

Diese unterschiedlichen gesellschaftstheoretischen Interpretationen führen zu der

bemerkenswerten Situation, dass die Öffnung der Ehe auf politischer Ebene nicht nur

von konservativ-christlichen Gruppierungen bekämpft wird, die darin eine Zerstörung

von Ehe und Familie und damit der natürlichenGeschlechter- und Gesellschaftsordnung

sehen. Auch von queer-feministischer Seite wird die Forderung nach der Ehe für homo-

sexuelle Paare kritisch hinterfragt und mitunter als Ausdruck eines »gay conservatism«

(Richardson/Seidman 2002: 8) verstanden. Anstelle einer Öffnung der Ehe wird von

dieser Seite eine »radikale Reform des Familienrechts« (Mesquita 2011: 237) in Richtung

einer »Entprivilegierung und/oder Abschaffung« der Ehe gefordert (ebd.: 267; vgl. auch

Chambers 2019). Für die Schweizwurde eine solche rechtliche Entprivilegierungder Ehe

von Ingeborg Schwenzer in einem juristischen Gutachten im Auftrag des Bundesrates

ausformuliert. Ein »zeitgemässes Familienrecht ist statusunabhängig anzuknüpfen«

(Schwenzer 2013: 47), damit die rechtliche Gleichbehandlung aller Lebens- und Liebes-

formen – ausgehend von deren gelebter Praxis statt deren zivilrechtlichem Status –

gewährleistet werden kann. Dieser keineswegs neue Vorschlag (vgl. Burgsmüller et al.

1991) wurde vomBundesrat aber als eine zu radikaleReformdes Ehe- und Familienrechts

(vgl. Bundesrat 2017: 54) verworfen, da er »das Institut der Ehe sehr kritisch hinterfragt«

und damit »kaum mehrheitsfähig« sei (ebd.: 50). Tatsächlich löste der Vorschlag einer

Entprivilegierung verheirateter Paare gegenüber anderen Lebens- und Liebesformen

in der Schweiz äußerst polemische Widerreden aus. Erneut wurden mit der Rede vom

»Auslaufmodell« Ehe (SRF 2014) Szenarien des Untergangs – der Ehe, damit implizit

aber auch einer stabilen, klar strukturierten gesellschaftlichen Geschlechterordnung

ziehungen zwischen nicht verwandten Erwachsenen, die im Falle einer Binationalität des Paares

zudembeweisenmüssen, dass es sich umeine echte Liebesbeziehunghandelt (vgl. Lavanchy 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 23

– bemüht. So heißt es auf der Titelseite vom Beobachter: »Geht die Ehe unter? Das

Konkubinat soll der Ehe gleichgestellt werden, fordern Reformer. Konservative sind

entsetzt« (Krättli/Vetterli 2014). Wie deutlich wird, ist zu Beginn des 21. Jahrhunderts

nicht nur die Traumhochzeit hoch im Kurs. Auch der Diskurs um das Auslaufmodell Ehe

und ihren potenziellen Untergang weist eine gewisse Persistenz auf.

1.2 Fragestellung und Vorgehen: Eine Entselbstverständlichung der Praxis
des Heiratens

DieBeobachtungdieser paradoxenGleichzeitigkeitenundambivalentenEntwicklungen

ebenso wie die konträren Einschätzungen undDeutungen dieser Prozesse rund um den

Komplex der Heirat warfen eine Reihe von Fragen auf: Wie sind die ausufernden Reprä-

sentationen der Traumhochzeiten von heterosexuellen und zunehmend auch homosexu-

ellen Brautpaaren vor demHintergrund der harten Zeiten für die romantische Liebe und

der Deinstitutionalisierung der Institution Ehe als verbindlicher Norm des intimen, dau-

erhaften Zusammenlebens von Frau undMann in der gegenwärtigen Scheidungskultur zu

interpretieren? Trifft es tatsächlich zu,wie Illouzmit Blick auf das Liebesleben von hete-

rosexuellen Frauen und Männern vermutet, dass deren »Wille und Begehren, zuvor auf

die Entwicklung fester Bindungen gerichtet«, auf »die Entwicklung einer coolen Indivi-

dualität umgepolt« worden ist (Illouz 2011: 435), wobei Illouz unter cooler Individualität

eine Tendenz zur Unverbindlichkeit versteht? Oder trifft vielmehr die Annahme von En-

gel zu, dass wir es in neoliberalen Zeiten mit einer paradoxen Verbindung von »Unab-

hängigkeit und Verantwortung«, mit einem »Konterkarieren von Autonomie und Bin-

dung« zu tun haben, indem »parallel zur Forderung nach sexueller Selbstbestimmung

[…] Ideale der Treue, der Verbundenheit, der Sorge […] aktiviert« werden (Engel 2005:

137)? Denn wie sonst wäre angesichts der von Illouz diagnostizierten Entzauberung der

romantischen Liebe (Illouz 2008: 218) das anhaltende, möglicherweise gar zunehmen-

deBegehrennachderHerstellungeiner romantischen »Unendlichkeitsfiktion« (Huinink

1995: 106) und dem Erleben einer besonderen Emotionalität durch die Inszenierung von

Hochzeiten zu erklären? Wobei: Handelt es sich bei Hochzeiten heute überhaupt noch

um Unendlichkeitsfiktionen nach der märchenhaften Formel and they lived happily ever

after? Oder anders gefragt: Ist die normal gewordene Scheidung vielleicht gar eine we-

sentliche Voraussetzung dafür, dass die coolen Individuen überhaupt noch heiraten?Wie

genau lassen sich also die einzelnenElementeHochzeit,Ehe undScheidung sowie deren

Zusammenhänge verstehen?Undwelche Rolle spielen die gegenwärtigenHeiratsprakti-

ken für die emotionalen und –wie ich anfügen möchte – normativen Liebesordnungen

der Geschlechter?

Diese Fragen bildeten den Ausgangspunktmeiner Analyse der gegenwärtigen Praxis

desHeiratens in der Schweiz.Wie der Blick in den soziologischen Forschungsstand zum

Heiraten zeigt, befasste sich die Soziologie vor demHintergrund der einflussreichen In-

dividualisierungs- undModernisierungstheorienumdie Jahrhundertwendehauptsäch-

lich mit der statistisch beobachtbaren Bedeutungsrückgang der Institution Ehe. Dieser

Fokus auf den Wandel im intimen Zusammenleben der Menschen (vgl. Giddens 1993)

und auf die sogenannte Scheidungskultur, in der die Ehe optional geworden sei (vgl.Hack-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

staff 1999), stellte die Familien- undEhesoziologie sowohl in denUSAwie auch inEuropa

vor ein Rätsel, wie es Cherlin (2004: 853) formulierte.Warum, so wurde gefragt, heiratet

nach wie vor eine Mehrheit der Menschen mindestens einmal im Leben, wenn doch die

Ehe keine normative Voraussetzungmehr ist für Liebe, Sexualität und Elternschaft (vgl.

Schneider/Rüger 2007)? Oder wie es Maximilian Probst formuliert: Warum gehen die

Menschen die Verbindlichkeit der Ehe ein und pfeifen damit auf die vielen anderen Op-

tionen (vgl. Probst 2017: 115)?Wie bei genauerer Betrachtung deutlich wird, liegt diesem

Rätsel vor allem ein alter Streit zwischenmikro- undmakrosoziologischen Perspektiven

auf das Soziale zugrunde.WieCarol Smart betont,haben inderEhe-undFamiliensozio-

logie groß angelegte Erhebungen und Sozialstatistiken immer einen größeren Stellen-

wert gehabt,während qualitativeUntersuchungenmit ihrempartikularen, interpretati-

venBlick aufdie facettenreicheAusgestaltungdes konkretenZusammenlebens selten ei-

nenEinfluss auf die großen soziologischenTheorien gehabt hätten (vgl. Smart 2007a: 8).

Dabei liege, wie Smart betont, die Problematik einer einseitigen Perspektive auf quan-

titative Daten auf der Hand: »[W]ith survey data the researcher often has to impute or

guess the reasons for visible trends, while the qualitative researcher is more able to in-

clude the complex, contradictory and changing reasons that people have for behaving as

they do« (ebd.: 15). Demgegenüber ist im Anschluss an die interpretative Soziologie da-

von auszugehen, dass die statistisch abgebildete »soziale Ordnung« des Heiratens »nur

erklärbar« ist,wenn »zunächst die vielfältigen, subjektiven Perspektiven« und Praktiken

der Heiratenden nachvollzogen werden (Bethmann 2013: 68). Eine mikrosoziologische

Rekonstruktion ist folglich unerlässlich, um zu verstehen, wie genau die statistischen

Zahlen zum Heiratsverhalten auf der Ebene der Individuen konkret zustande kommen

undwelcheBedeutung derHeirat im jeweiligenBeziehungsarrangement zugeschrieben

wird.Anders gesagtmuss die Frage, inwiefern die Praxis desHeiratens derzeit von einer

Gleichzeitigkeit vonWandel und Persistenz gekennzeichnet ist undwas das für die Ord-

nung des Heiratens und damit für die heteronormative Geschlechterordnung bedeutet,

durch die vielfältigen Perspektiven und Praktiken der Heiratenden nachvollzogen wer-

den. An diesemPunkt setztmeineUntersuchung an, die sich dafür interessiert,wie sich

die politisch umkämpfte undmakrosoziologisch schwierig zu deutende Verfasstheit der

Institution Ehe auf der Ebene der »Praxis der Liebe« (Burkart 1998: 38) der Hochzeit fei-

ernden Paaremanifestiert und sich auf diese auswirkt:Waswollen und erhoffen sich die

Paare, die heute durch die Praktiken und Symboliken der Hochzeit vor allen anderen,

aber ausschließlich zueinander verbindlich Ja sagen und dadurch zu staatlich anerkann-

ten, auf Dauer ausgerichteten Liebespaaren werden? Wie kommt es zu diesem Schritt

und wie positionieren die Paare ihre Heirat gegenüber der nicht unwahrscheinlichen

Möglichkeit einer zukünftigen Scheidung?Wie wirkt sich dabei die in der Schweiz zum

Zeitpunkt der Forschung hierarchisch differenzierte gesellschaftliche Ordnung desHei-

ratens auf die konkreten Situationen der heiratenden hetero- und homosexuellen Paare

aus?Wie alsowirddasHeiraten aus deren subjektiver Perspektive gedeutet undwiewird

die gesellschaftliche Bedeutung desHeiratens durch die jeweiligenHeiratspraktiken re-

produziert, aber auch verändert?

Um diesen Fragen nachzugehen, habe ich an den Hochzeiten von zehn heterosexu-

ellen und vier homosexuellen Paaren teilgenommen, die zwischen 2013 und 2017 in der

Deutschschweiz eine Ehe geschlossen bzw. eine Partnerschaft haben eintragen lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 25

Im Anschluss an diese Beobachtungen der Hochzeiten habe ich die frisch verheirateten

Personen zu ihrer Heirat, den damit verbundenen emotionalen Bedürfnissen und sub-

jektiven Deutungen sowie den konkreten Praktiken des Heiratsantrags, der Hochzeit,

desHeiratsversprechens undderNamenswahl interviewt.DurchdieseKombinationder

zwei qualitativen Datengewinnungsmethoden der teilnehmenden Beobachtung (vgl.

u.a. Dellwing/Prus 2012; Gobo 2008) und des leitfadengestützten Interviews (vgl. Kruse

2014; Helfferich 2011) konnte ich rekonstruieren, wie durch die Praktiken des Hochzeit-

feierns ebenso wie in den Heiratserzählungen der frisch verheirateten Personen Liebe

und Geschlecht performativ hergestellt und zum Ausdruck gebracht werden. Die all-

gemeine Forschungsfrage meiner Untersuchung lautete: In welcher gesellschaftlichen

und individuellen Situation,mit welchen Vorstellungen, Hoffnungen und Erwartungen

formalisieren hetero- und homosexuelle Paare heute ihre Liebesbeziehung und was

wird durch die konkrete Praxis des Heiratens für das Paar und für die Gesellschaft her-

gestellt? Mit diesem Forschungsdesign betrachte ich die individuelle, allerpersönlichste

Ebene der liebenden und hochzeitfeiernden hetero- und homosexuellen Paare in der

Verschränkungmit der überpersönlichenEbenederEhe,die indenGesetzen,Normenund

Statistiken der Schweiz zum Ausdruck kommt.12 Durch diese Perspektive nimmtmeine

Studie, im Kontrast zu dem die Soziologie dominierenden Fokus auf den Wandel der

Liebe (vgl. Bethmann 2013) und dem vielfach beschriebenen Bedeutungsrückgang der

Institution Ehe, zugleich auch die erstaunliche Kontinuität des Heiratens und die Per-

sistenzen einer heteronormativen Geschlechterordnung in den Blick, die nicht zuletzt

in den aufwendigen Inszenierungen romantischer Traumhochzeiten zum Ausdruck

kommen. Denn um die aktuelle Verfasstheit der Ehe zwischenWandel und Kontinuität

zu verstehen, so meine These, müssen neben der statistisch beschriebenen Krise des

heterosexuellen Ehepaares zugleich auch die Praktiken des Heiratens und insbesondere

die emotional aufgeladenen Hochzeiten von hetero- und homosexuellen Paaren in den

Blick genommen werden. Dabei verstehe ich die Praktiken der Paare – im Anschluss

an die von Andreas Reckwitz (2003) skizzierten praxistheoretischen Ansätze im Feld

der Sozialtheorien – als unterschiedlich situierte Manifestationen und wissensbasierte

Interpretationen der gesellschaftlichen Verhältnisse und Normen, die als allerpersön-

lichste Angelegenheiten nicht losgelöst von diesem überpersönlichen Kontext verstanden

werden können (vgl. ebd.: 289). Mit diesem Fokus auf die konkreten Praktiken der

einzelnen Paare, die den Statistiken zum Heiraten in der Schweiz zugrunde liegen und

die sich auf je eigene Art zu der hierarchisch differenzierten Ordnung des Heiratens

gemäß ZGB und PartG verhalten, begegnet meine Studie gleich mehreren Desidera-

ten der soziologischen Forschung zur Ehe, die dem erwähnten Rätsel angesichts der

anhaltenden Attraktivität des Heiratens zugrunde liegen: erstens dem weitgehenden

Fehlen qualitativer Studien, die sich neben Untersuchungen zu quantitativ erfassbaren

Heiratsmotiven auch mit der emotionalen Dimension des Heiratens beschäftigen (Kapitel

1.2.1), zweitens dem Fehlen einer eingehenden soziologischen und geschlechtertheore-

tischen Analyse der Praxis der Hochzeit sowie drittens der fehlenden Berücksichtigung

des Umstands, dass Hochzeiten heute von hetero- und homosexuellen Paaren inszeniert

12 Vgl. Glossar zu den Begriffen der Praxis des Heiratens im Anhang.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

und gefeiert werden (Kapitel 1.2.2). Wie ich schließlich in Kapitel 1.2.3 ausführe, verfol-

ge ich mit diesem spezifischen Forschungsdesign, das die emotionalisierten Praktiken

des Heiratens und Hochzeitfeierns von hetero- und homosexuellen Paaren (auf der

allerpersönlichsten Ebene) in der Verschränkung mit der normativen, hierarchisch diffe-

renziertenOrdnung desHeiratens (auf der überpersönlichenEbene) in der Schweiz in den

Blick nimmt, das Anliegen einer »Entselbstverständlichung« (Kruse 2014: 28, Herv. i. O.)

dessen, was in der Gesellschaft und nicht selten auch in der soziologischen Forschung

als Normalität gilt.

1.2.1 Ein erstes Desiderat: Die Berücksichtigung von Gefühlen in

der soziologischen Analyse

Neben der die soziologische und damit auch die gesellschaftspolitische Auseinanderset-

zung mit der Ehe dominierenden »Fülle statistisch-demographischer Analysen« (Bur-

kart 1998: 27) zum Heirats- und Scheidungsverhalten der Bevölkerung ermöglicht mei-

neUntersuchung einenmikrosoziologischenBlick indieHeiratsstatistiken der Schweiz.

Statt »die Repräsentativität der ›grossen Zahl‹« anzustreben (Arni 2004: 19), geht es mir

im Anschluss an Arnis historische Betrachtung der Ehe darum, durch die Analyse von

Einzelfällen »im Besonderen das Allgemeine aufzuspüren« und dabei »die Dialektik von

SinguläremundGenerellem ernst zu nehmen« (ebd.: 18).Dieser Blick auf die Verschrän-

kung des Besonderen und des Allgemeinen drängt sich bei der Ehe nicht zuletzt des-

halb auf, weil in ihr, wie zuvor ausgeführt, das Allerpersönlichste undÜberpersönlichste zu-

sammenfallen und sie deshalb als »ein dynamisches Relais von Geschlechterpolitik und

Geschlechterbeziehung, als ein politisches Problem und als eine biographische Erfah-

rung« (ebd.: 9) zu verstehen ist. Statt allerdings dieses dynamische Relais in den Blick

zu nehmen, hat sich die soziologische Forschung bislang hauptsächlich mit dem poli-

tischen Problem der Ehe beschäftigt und die biografische Erfahrung der Einzelnen, al-

so die Praxis der Liebe, weitgehend vernachlässigt. So sei die Erforschung der Praktiken

und Bedeutungen von konkret gelebten Intimbeziehungen meist zu kurz gekommen,

wie Günter Burkart Ende des 20. Jahrhunderts kritisiert (vgl. Burkart 1998: 27). Statt

sichmit denWechselwirkungen zwischen »Liebe undMacht, Öffentlichkeit und Intimi-

tät« auseinanderzusetzen und zu fragen, »wasmit demPaar und seiner Liebe [passiert],

wenn öffentliche Regulative und Strukturen in die Privatsphäre hineinwirken« (Burkart/

Koppetsch 2001: 434, 447), und wie umgekehrt diese Strukturen von den Einzelnen wie-

derum unterschiedlich interpretiert werden, wurde das Liebespaar als »haven in a he-

artless world« (ebd.: 448) außerhalb gesellschaftlicher Strukturen und damit außerhalb

des soziologischen Interesses verortet (vgl. Arni 2006: 327). Angesichts dieser Margina-

lisierung der als Privatsache geltenden ehelichen Paarbeziehungen und der scheinbar ir-

rationalen (vgl. Bardill Arn 2011: 11) – und zudemweiblich konnotierten – Liebesgefühle

konstatiert Smart: »If sociology has been cool towards emotions in general, then its ap-

proach to love can only be described as frosty« (Smart 2007a: 54). Zwar wird die Liebe

in der soziologischen Forschung entsprechend dem hegemonialen Ideal der Liebesehe

als selbstverständliche Voraussetzung für die Heirat vorgestellt: »Emotionen sind unab-

dingbar im Prozess der ›rationalen‹ Entscheidung« (Matthias-Bleck 1997: 123). Da Liebe

aber nicht »allein ausschlaggebend« sei für die Entscheidung, sondern erst geheiratet

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 27

werde, »wenn die Beteiligten den Eindruck haben, dadurch sehr konkrete Vorteile zu er-

langen« (Schneider/Rüger 2007: 149), beschäftigt sich die Forschung hauptsächlich mit

den rationalen Motiven der Eheschließung. Weitgehend offen bleibt dabei, was es mit

der selbstverständlichen Voraussetzung der Liebe auf sich hat und wie sich diese emo-

tionale Dimension der Liebe, die gemäßBeck-Gernsheim »wichtiger denn je« geworden

sei (Beck-Gernsheim 1990b: 66), zu dem rational sinkenden »Nutzen« (Schneider/Rüger

2007: 133) der Heirat verhält. Durch die bislang dominierende Frage nach dem Nutzen

des Heiratens ist die Liebe paradoxerweise aus dem Blick der Soziologie geraten. Dies

ist mehr als erstaunlich, wird die Hochzeit doch mit dem Slogan »Invest in Love!« und

nicht etwa »Invest in Marriage!« beworben (vgl. Vignette 3). Obwohl die Ehe derart ex-

plizit im Zeichen der Liebe steht, habe die soziologische Forschung im 20. Jahrhundert

»fast immer so getan, als hätten Ehe und Familie nichts mit Liebe zu tun; […] als sei

die Eheschließung lediglich das Ergebnis entweder instrumenteller Gründe oder einer

Schwangerschaft« (Burkart 1998: 27). Auch Bethmann weist in ihrer empirischen Unter-

suchung der sozialen Bedeutung von Liebe kritisch darauf hin, dass die Liebe in der So-

ziologie, nicht zuletzt unter dem Einfluss der Individualisierungsthese, hauptsächlich

als Privatsache des Individuums oder der Zweierbeziehung konzipiert und die zutiefst

soziale Strukturierung der Liebe kaum in den Blick genommen wurde (vgl. Bethmann

2013: 38).

Diese lange Zeit übliche soziologische Tradition, »Gefühle zu ignorieren« (Hoch-

schild 2006: 157) und die Liebe der Psychologie zu überlassen, wurde von feministischen

Soziologinnen wie Arlie Russell Hochschild mit dem Verweis auf die immer schon

»gesellschaftliche Natur« (ebd.: 177, Herv. i. O.) von Gefühlen bereits in den 1980er Jahren

kritisiert. In ihrer bahnbrechenden StudieTheManaged Heart zeigt Hochschild auf, wie

Menschen bei der Beschreibung ihrer Gefühle oft vom Versuch sprechen, dieses oder

jenes zu fühlen, und wie sie bei diesen »Versuchen zu fühlen latente Gefühlsnormen

anwenden« (ebd.: 40f.). Folglich sei das, »was wir für den Kern des Fühlens und Emp-

findens halten, immer schon in soziale Formen gegossen und öffentlichem Gebrauch

nutzbar gemacht« (ebd.: 41) und damit auch von soziologischem Interesse. In den 1990er

Jahren macht Illouz in ihrer Studie zur wechselseitigen Durchdringung von Kapitalis-

mus und Liebe im 20. Jahrhundert deutlich, dass die romantische Liebe »alles andere

als ein vor dem Marktplatz sicherer ›Hafen‹, sondern vielmehr eine Praxis ist, die aufs

Engste mit der politischen Ökonomie des Spätkapitalismus verbunden ist« (Illouz 2007:

51). In ihrer darauf folgenden Untersuchung des Leids der Liebe betont Illouz, dass

die Soziologie, will sie »für die modernen Gesellschaften relevant bleiben«, sich zwin-

gend mit den Gefühlen beschäftigen muss, »in denen sich die Verletzlichkeit des Selbst

unter den Bedingungen der Spätmoderne spiegelt, eine Verletzlichkeit, die zugleich

institutioneller wie emotionaler Natur ist« (Illouz 2011: 34). Gefühle wie etwa jener der

verletzten Liebe versteht Illouz als »das komplexe Zusammenspiel von physiologischer

Erregung, Wahrnehmungsmechanismen und Interpretationsprozessen« und verortet

sie an »der Schwelle, wo das Nicht-Kulturelle in der Kultur verschlüsselt ist, wo Körper,

Kognition und Kultur konvergieren und verschmelzen« (Illouz 2007: 26f.).

Zeitgleich zu Illouz’ soziologischer Beschäftigungmit Gefühlen und Emotionen for-

miert sich um die Jahrtausendwende das zunächst kulturwissenschaftlich bzw. psycho-

biologisch geprägte Feld der Affect Studies (vgl. Baier et al. 2014: 14). In diesem Feld eta-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

bliert sich dieMetapher der »in-between-ness« (Gregg/Seigworth 2010: 2), umdenFokus

auf den »Übergang« und die »Dynamik« zwischen öffentlichen Verhältnissen und priva-

ten Gefühlen, Selbst und Anderen, Rationalität und Emotionalität13 zu legen (Baier et al.

2014: 17). So versteht Sara Ahmed Emotionen nicht als innere »psychologische Disposi-

tionen« (Ahmed2014a: 186), sondern als eine »Bewegung« innerhalb der »Verflechtungen

vonpersönlichen,kulturellenund sozialenDimensionen« (ebd.: 189), als eineBewegung,

die etwas tut (vgl. ebd.: 186).Wie Ahmed betont, beschäftige sie weniger die Frage »What

are emotions?« als vielmehr die Frage »What do emotions do?« (Ahmed 2014b: 4). Durch

diese Verschiebung der Perspektive vomSein auf das Tun vonGefühlen erweitert Ahmed

die soziologischen Emotionsansätze. Diese hätten zwar zu der wichtigen Einsicht bei-

getragen, dass Emotionen individuell und kollektiv seien (vgl. ebd.: 10). Darüber hinaus

ist es fürAhmedabernochzentraler zuzeigen,»dass esdieBewegungderEmotionen ist,

welche die Unterscheidung zwischen innen und außen oder Individuum und Sozialem

überhaupt erst bewirkt« (Ahmed 2014a: 189).

Diese affekttheoretische Erweiterung der soziologisch-feministischen Kritiken von

Hochschildund Illouz ander gesellschaftlichen,vonderSoziologieweitgehend reprodu-

zierten Privatisierung von Gefühlen bildet eine von zwei wichtigen theoretischen Rah-

mungen für meine Auseinandersetzung mit der Praxis des Heiratens und für mein An-

liegen, die darin wesentlich involvierten Gefühle in der Verschränkung von Individuel-

lem und Gesellschaftlichem zu verstehen. Dabei verstehe ich die Heiratspraktiken vor

demHintergrund der verschiedenen poststrukturalistischen,materialitäts- und affekt-

theoretischen Ansätze als soziale Praktiken (vgl. Reckwitz 2003; Hillebrandt 2014), die

in der Wechselwirkung mit den sie umgebenden Räumen und materiellen Anordnun-

gen, eingebettet in kulturell-historisch spezifische, gesellschaftliche Verhältnisse, unter

Einsatz kultureller Techniken, Objekte und Artefakte bestimmte Bedeutungen, Gefühle

und Subjekte performativ hervorbringen.14 Aufgrund dieses Verständnisses ist es denn

auch produktiv, die Praxis des Heiratens nicht nur in Form von Interviews zu erfassen,

13 Das affekttheoretische Anliegen, Gefühle als relationale Praktiken im dynamischen Übergang

zwischen Subjekt und sozialer Ordnung, Natur und Kultur, Körper und Geist zu konzeptualisieren,

teilt der affective turn (Clough/Halley 2007)mit dem »material turn« (Alaimo/Hekman 2008: 6; vgl.

auch Barad 2007) sowie mit den frühen Arbeiten von Butler zu den vergeschlechtlichten Körpern

vonGewicht (1993) und vonMaihofer zuGeschlecht als Existenzweise (1995). AllendiesenAnsätzen

ist gemein, dass sie nach dem poststrukturalistischen linguistic turn Ende des 20. Jahrhunderts die

traditionell weiblich konnotierten und naturalisierten Gegenstände Körper, Geschlecht, Materie

und Emotionen »wieder ins Zentrum des Erkenntnisinteresses […] rücken, um das komplexe Ver-

hältnis menschlicher Daseinsbedingungen, einschließlich politisch-gesellschaftlicher […] Macht-

verhältnisse sowiemateriell-körperlicher Aspekte, kritisch auszuloten« (Baier et al. 2014: 13f.). Da-

bei handelt es sich keinesfalls um eine »Abkehr« von, sondern vielmehr um eine »Erweiterung«

der »poststrukturalistisch und dekonstruktivistisch geprägten Diskussionen« (ebd.: 14). Insofern

ist das Sprechen von turns letztlichmissverständlich, da die Vorstellung einerWende die Kontinui-

täten, Weiterentwicklungen und Rückgriffe innerhalb feministischer Theoriebildungen ausblen-

de. So wird in der ersten deutschsprachigen Anthologie zu den Affect Studies denn auch betont,

dass ihr Verständnis von Gefühlen als zugleich »intime und unpersönliche Phänomene« (ebd.: 20)

im unmittelbaren Rückgriff auf den feministischen Slogan, das Private ist politisch, der 1970er Jahre

stehe (vgl. ebd.: 21).

14 Vgl. hierzu ausführlich Kapitel 3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 29

sondern als Forscherin selbst an denHochzeiten teilzunehmenunddie beobachteten Si-

tuationen durch die für die Ethnografie typische Frage »Was geht hier eigentlich vor?«

(Goffman 1977: 16) auf allen Ebenen zu beschreiben und damit zur Sprache zu bringen

(vgl. Reckwitz 2003: 298).15

1.2.2 Zwei weitere Desiderate: Die Hochzeiten von hetero- und

homosexuellen Paaren

Mit diesem Fokus auf die Praxis des Heiratens von hetero- und homosexuellen Paaren

begegne ich einem zweiten Forschungsdesiderat. Denn nicht nur die Liebesgefühle

und die emotionale Dimension des Heiratens, sondern auch die konkreten Praktiken des

Hochzeitfeierns stellen in der soziologischen Auseinandersetzung mit der Ehe und ihrem

Wandel zu Beginn des 21. Jahrhunderts eine Forschungslücke dar (vgl. Bethmann 2013:

208; Bührmann/Schaff/Kortendiek 2014: 7f.). Trotz ihrer kulturellen Omnipräsenz und

zunehmenden ökonomischen Relevanz ist die Hochzeit von der Soziologie bislang nur

marginal behandelt worden, was Chrys Ingraham so interpretiert, dass die Hochzeit

vielen Soziolog:innen derart selbstverständlich oder aber derart unwichtig vorkommt,

dass ihre Untersuchung keine relevanten Erkenntnisse zu versprechen scheint (vgl.

Ingraham 2008: 3). Während Hochzeitsrituale von Anthropolog:innen in zahlreichen

»nicht-westlichen« Gesellschaften analysiert wurden, blieb die Hochzeit als kulturelle

Selbstverständlichkeit »westlicher« Gesellschaftenweitgehend unerforscht (vgl. Schnei-

der/Rüger 2007), obwohl nicht nur in den USA, sondern auch in europäischen Ländern

die Mehrheit der Eheschließungen mit großen Hochzeitsfesten verbunden ist (vgl.

Kalmijn 2004). In der deutschsprachigen Soziologie lag Ende des 20. Jahrhunderts

lediglich eine empirische Studie von Nave-Herz (1997) vor, die sich mit der Hochzeit

und den unterschiedlichen Sinnzuschreibungen seitens der heiratenden Paare befasst.

Einige Jahre später publizieren Iványi und Reichertz ihre Studie Liebe (wie) im Fernsehen

(2002), die sich neben dembreit gefassten Fokus auf die kulturelle (Re-)Präsentation von

Liebe auch mit den verschiedenen Praktiken des Heiratens beschäftigt, insbesondere

mit der romantischen Inszenierung von Heiratsanträgen und der Veränderung der

zivilstandsamtlichen Trauung durch die Fernsehsendung Traumhochzeit.Während diese

Studien wichtige Erkenntnisse zur Bedeutung und Veränderung von Heiratspraktiken

liefern, haben sie die Vergeschlechtlichung der Hochzeit und damit »die offensichtliche

Reproduktion von Geschlechterverhältnissen« durch die Praxis des Heiratens kaum

thematisiert (Bethmann 2013: 208). Dies ist erstaunlich, denn die Inszenierungen inti-

mer Paarbeziehungen durch die theatralen Praktiken der Hochzeit haben nicht nur den

wesentlichen Effekt, allen zu zeigen, »was es bedeutet, jemanden zu lieben« (Reichertz

2009: 247), sondern auch die Funktion, »to socialize the bride and the groom into their

new roles as married persons« (Kalmijn 2004: 582) und für alle sichtbar zu machen,

»was man und frau also tut und sagt, wenn sie einander lieben« (Reichertz 2009: 247,

Herv. FW). Dieser soziologischen Nichtberücksichtigung der heteronormativen Verge-

schlechtlichung derHochzeit begegnet zunächst die sozial- und kulturanthropologische

15 Vgl. hierzu ausführlich Kapitel 3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Studie zur Praxis professioneller Hochzeitsplanung in Österreich von Hilde Schäffler

(2012). Darin konstatiert sie:

»Das kulturelleMuster der ›weißenHochzeit‹ artikuliert und festigt auf einer repräsen-

tativen Ebene Geschlechterdifferenzen ebenso wie es die heterosexuelle, monogame

Zweierbeziehung nicht nur gegenüber allen anderen Formen von Beziehungen privile-

giert, sondern sie auch in eine kosmologische Ordnung einschreibt und naturalisiert.«

(Schäffler 2012: 54)

Eine weitere vertiefte Auseinandersetzung mit den Praktiken des Heiratens in der

deutschsprachigen Geschlechterforschung stellt der Themenschwerpunkt »Heiraten

und Hochzeiten – kulturelle, ästhetische und soziale Praktiken und Praxen« der Zeit-

schrift GENDER von 2014 dar. Allerdings betonen die Herausgeber:innen, dass das

Themenheft den »Facettenreichtum der Praktiken und Praxen rund ums Heiraten im

21. Jahrhundert […] nur anreißen und damit das Desiderat für eine künftige Forschung

identifizieren« kann (Bührmann/Schaff/Kortendiek 2014: 8). Gleichwohl machen diese

ersten Untersuchungen nun auch im deutschsprachigen Raum darauf aufmerksam,

dass Hochzeiten aufgrund der durch sie stattfindenden öffentlichen Inszenierung von

Liebe und heteronormativer Geschlechterdifferenz wesentlich sind für das Verständnis

dergegenwärtigengesellschaftlichen »organizationofheterosexuality« (Ingraham2008:

6). So gehen Andrea Bührmann und Ulrike Thiele-Manjali davon aus, dass die hetero-

normativen Praktiken und Symbole der Hochzeit – wie der romantische Heiratsantrag

des Mannes, die Übergabe der Braut durch den Vater oder der Namenswechsel der

Braut – diese zu einem idealen Schauplatz für die Inszenierung und Herstellung »ver-

meintlich natürlich gegebene[r] Unterschiede zwischen den Geschlechtern« machen

(Bührmann/Thiele-Manjali 2014: 10). Bemerkenswert ist diese performative Herstellung

von heteronormativer Geschlechterdifferenz durch romantisierte Hochzeitspraktiken

gerade angesichts des Wandels der Ehe hin zu einer partnerschaftlichen Beziehung,

die den Ehemännern und Ehefrauen seit 1981 formal keine geschlechterdifferenten

Rollen mehr zuweist. Insofern sind die Praktiken der Hochzeit keineswegs selbstver-

ständlich oder unwichtig und damit soziologisch zu vernachlässigen, erst recht nicht

– so ist hinzuzufügen – in einer historischen Situation, in der durch die Hochzeiten

von gleichgeschlechtlichen Paaren zunehmend auch Geschlechtergleichheit inszeniert

und Homosexualität organisiert wird. Entsprechend habe ich in meine Studie zu den

Heiratspraktiken in der Schweiz auch homosexuelle Paare einbezogen, womit ich ei-

nem dritten Forschungsdesiderat in der deutschsprachigen Forschung zur Ehe und zu

intimen Paarbeziehungen begegne.

Da sich der zivilrechtliche Begriff der Heirat im Zeitraummeiner Datenerhebung in

der Schweiz (ebenso wie bis 2019 in Österreich und 2018 in Deutschland) auf die Ehe-

schließung und Trauung von heterosexuellen Paaren bezog, homosexuelle Paare also

rechtlich gesehen nicht heiraten konnten, ist deren Berücksichtigung in der Analyse von

Heiratspraktiken nicht selbstverständlich. Ich bin damit der alltäglichen Verwendung

des Begriffs Heirat in dem vonmir untersuchten Feld gefolgt. Diese weicht vom damals

geltenden Recht ab, indem auch die homosexuellen Paare auf dieHochzeitseinladungen

»Wir heiraten« schreiben und davon sprechen, »geheiratet zu haben«. Statt also die

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 31

rechtliche Besonderung homosexueller Paare durch die hierarchisch differenzierte Ord-

nung des Heiratens in der Schweiz in der soziologischen Analyse zu reproduzieren und

damit die gesellschaftliche Normativität von Heterosexualität fortzuschreiben, wie dies

Maja S. Maier an der deutschsprachigen Paar- und Familiensoziologie kritisiert (vgl.

Maier 2008), ist vielmehr eine vergleichende Perspektive auf die Heiratspraktiken von

heterosexuellen und homosexuellen Paaren aufschlussreich. Wie schon Giddens betont

hat, kann der gesellschaftliche Prozess der Individualisierung und De-Traditionalisie-

rung der Liebe ohne das gesellschaftliche »›Coming-Out‹ der Homosexuellen« (Giddens

1993: 23), die er als Pionier:innen im Führen partnerschaftlicher Beziehungen jenseits

der Ehe verstand, nicht vollständig nachvollzogen werden. Entsprechend erschien Gid-

dens der weitverbreitete Ausschluss homosexueller Erfahrungen aus der soziologischen

Analyse16 als »äußerst fragwürdig« (ebd.: 22). Zugleich wäre es aber eine unzulässige

Verkürzung, homosexuelle Lebensformen aufgrund der Annahme, dass sie sich durch

egalitärere und kontingentere Formen des Zusammenlebens auszeichneten, lediglich

als subversive Agent:innen des gesellschaftlichen Wandels intimer Beziehungen und

damit, wie Giddens, gar als Wegbereiter:innen für heterosexuelle Partnerschaften zu

verstehen (vgl. Roseneil 2002: 33). Wie die Forschung zu nicht-heterosexuellen Bezie-

hungen zeigt, können diese genauso »ordinary« sein und müssen sich Schwule und

Lesben keineswegs als außergewöhnlich oder als Avantgarde verstehen (Weeks/Heaphy/

Donovan 2001: 28). Das Außergewöhnliche und Besondere ihrer Lebensformen ist nicht

selten vielmehr eine Zuschreibung von außen. Was also von der Norm der Heterosex-

ualität abweichende Lebensformen außergewöhnlich macht, ist, »that they are often

regarded as such by those whose lives are different, and who have the power to define

difference as somehow deviant, inferior, less worthy of respect and recognition« (ebd.).

Insofern gilt es diese normativen Zuschreibungen des Abweichenden und Besonde-

ren nicht von vornherein in die Forschung hineinzutragen und Differenzkategorien

unhinterfragt zu reifizieren (vgl. Buchen/Helfferich/Maier 2004), sondern vielmehr

vergleichend zu rekonstruieren, worin die Unterschiede und Gemeinsamkeiten der he-

tero- und homosexuellen Paare, nicht zuletzt aufgrund von normativen Zuschreibungen

einer heteropatriarchalen Gesellschaft, liegen. Durch diesen Blick wird auch deutlicher

sichtbar, was die hegemonialen heteronormativen Geschlechterverhältnisse und die

darin eingebetteten Praktiken des Heiratens und Hochzeitfeierns im Kern ausmacht.

1.2.3 Anliegen: Eine kritische Infragestellung

des scheinbar Selbstverständlichen

Um dieses Undoing von normalerweise unhinterfragten Kategorien (vgl. Haraway 2008;

Maier 2004; Hirschauer 1994) und scheinbar natürlichen Praktiken der sozialen Welt

(vgl. Gobo 2008: 149) vorzunehmen, orientiere ichmich inmeiner Analyse zum einen an

dem queer-feministischen und geschlechtertheoretischen Anspruch, vorherrschende

16 Ein prominentes Beispiel hierfür ist Beck/Beck-Gernsheims Auseinandersetzungmit der Liebe En-

de des 20. Jahrhunderts (1990), die im Unterschied zu Giddens zeitgleich erschienener Studie

(1993) die zunehmendegesellschaftliche Sichtbarkeit vonhomosexuellen Formendes Zusammen-

lebens und Liebens nicht zur Kenntnis genommen haben (vgl. Smart 2007a: 21).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Normen und gesellschaftliche Macht- und Ungleichheitsverhältnisse kritisch zu be-

trachten, und zum anderen an der für die interpretative Soziologie und insbesondere

Ethnografie typischenmethodologischenFrage:Was ist da eigentlich los? (vgl.Kapitel 3).

Beiden Herangehensweisen gemein ist die grundsätzliche Haltung der Infragestellung

des Normalen, wenngleich sie damit nicht selten unterschiedliche Ansprüche verbin-

den: Die interpretative Soziologie geht davon aus, dass die »wache[n] und normale[n]

Erwachsene[n]« einer Gesellschaft (Schütz/Luckmann 1979: 25) ihre »alltägliche Lebens-

welt« gewöhnlich nicht weiter hinterfragen, sondern »as natural, normal, obvious and

taken-for-granted« (Gobo 2008: 149) hinnehmen.Weil die Dinge der Alltagswelt immer

schon gedeutet und folglich »bereits objektiviert« sind, »längst bevor ich auf der Bühne

erschien« (Berger/Luckmann 1969: 24), sei das Bedürfnis, »die Dinge selbst zu definie-

ren«, bei den soziologischen ›Laien‹ »höchst begrenzt« (Abels 2007: 89). Entsprechend

ist es die Aufgabe der Soziologie, die »scheinbare Selbstverständlichkeit von sozialer

Wirklichkeit […] als das Resultat komplexer gesellschaftlicher Übereinkünfte« (Kruse

2014: 28) sichtbar zu machen und aufzuzeigen, welche Sinnhaftigkeit dieser immer

kontingenten gesellschaftlichen Konstruktion von Wirklichkeit zugrunde liegt (vgl.

ebd.: 146). Diese keineswegs normativ zu verstehende Unterstellung von Sinnhaftigkeit,

die dem »Aufbau der sozialen Welt« (Abels 2007: 62) und der Institutionalisierung und

Legitimierung einer bestimmten sozialen Ordnung zugrunde liegt, gilt es zu entselbst-

verständlichen, weil sie eben nicht selbstverständlich ist (vgl. Kruse 2014: 146). Insofern

steht für die interpretative Soziologie nicht »dieWirklichkeit in substantieller Hinsicht«

im Vordergrund, »sondern ihre praktische bzw. soziale Genese und ihre Funktion (das

›WIE‹ und das ›WOZU‹), welche die konkrete Existenz einer eigentlich kontingenten

Wirklichkeit überhaupt erst zu klären vermag« (ebd.: 26). Um diese Analyse der so-

zialen Wirklichkeit vorzunehmen, orientiert sich die Ethnografie an den Figuren des

»Fremden« (Simmel 1992: 764ff.) oder des »Kindes« (Gobo 2008: 152), da beide mit den

Selbstverständlichkeiten einer bestimmten Kultur (noch) nicht vertraut sind und dieser

deshalb mit grundlegenden Warum-Fragen begegnen (ebd.). Daraus leitet sich die für

die Ethnografie typische Methode der »Befremdung der eigenen Kultur« (Hirschauer/

Amann 1997) ab, mittels derer versucht wird, die Welt mit anderen Augen zu sehen (vgl.

Gobo 2008: 148).

Nun sind wie gesagt auch queer-feministische und viele geschlechtertheoretische

Ansätze geprägt von einer Haltung der Entselbstverständlichung. Diese Haltung wird

auch als eine Praxis des Wunderns, ein »wondering about wondering« (Giffney/Hird

2008: 1), vorgestellt und verfolgt im Wesentlichen das Ziel, die wirkmächtigen, binär-

hierarchisch strukturierten Kategorien eines euro-, andro- und anthropozentrischen

Denkens zu dekonstruieren, das die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit

dominiert (vgl. Dätwyler/Weibel 2015; Weibel 2013). Aufgrund dessen lassen sich zwei

wichtige Unterschiede zwischen den für meine Untersuchung wichtigen theoreti-

schen und methodologischen Zugängen feststellen: Erstens gehen queer-feministische

Ansätze nicht davon aus, dass die Alltagswelt den Menschen grundsätzlich normal

und selbstverständlich erscheint. Dies deshalb, weil queer-feministische Perspektiven

nicht selten Akteur:innen im Blick haben, die sich nicht unhinterfragt in die geltende

Normalität der Alltagswelt einfügen können und/oder wollen und aufgrund ihrer femi-

nistischen Haltung, Herkunft, Hautfarbe, Sexualität und/oder anderer Merkmale von

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 33

den normalen Erwachsenen einer Kultur abweichen. Diese Personen sind gesellschaft-

liche Außenseiter:innen, wie es Virginia Woolf (2008) so treffend für die Position der

Feministin beschrieben hat, die sie selbst zugleich verkörperte (vgl. Maihofer 2019).

Charakteristisch für queer-feministische Ansätze ist also die Figur der Außenseiterin,

wenn nicht gar des Cyborgs (vgl. Haraway 1995). Ihnen erscheinen bestimmte soziale

Kontexte, kulturelle PraktikenundgesellschaftlicheVerhältnisse, in die sich die normalen

Erwachsenen unhinterfragt einfügen können (vgl. Ahmed 2014b: 147; Castro Varela 2003:

109), keineswegs selbstverständlich. Aufgrund dieser Perspektive der gesellschaftlichen

Außenseiterin verfolgen queer-feministische Ansätze zweitens auch ein anderes Anlie-

gen: Ihre Auseinandersetzungen mit bestehenden Normalitäten sind explizit mit einer

kritischen Haltung gegenüber den herrschenden Normen und Machtverhältnissen ver-

bunden und mit dem Anspruch, durch die kritische Dekonstruktion zur Verschiebung,

Veränderung undÜberwindung hierarchisierender und diskriminierender Verhältnisse

beizutragen (vgl. u.a. Foucault 1992; Butler 2002; Maihofer 2013b, 2019). Gegenüber

diesemdezidiert kritischen Anspruch orientierten sich viele soziologische Arbeiten eher

an dem Prinzip der »ethnomethodologischen Indifferenz«, was in den 1970er Jahren zu

der Forderung einer kritischen Ethnomethodologie führte (Abels 2007: 148f.).

Trotz dieser teilweise sehr unterschiedlichen Verhältnisse zur Kritik erweist sich ein

ethnografischerZugangund insbesonderedieGoffman’scheFrage,wasbei diesenHoch-

zeiten eigentlich genau los ist, als äußerst produktive Methodologie für mein Anliegen

der kritischen Entselbstverständlichung der gegenwärtigen Ordnung des Heiratens und

den Praktiken desHochzeitfeierns in der Schweiz.Dabei bin ichmir bewusst, dass in ei-

ner Zeit, in der dieHeirat vor allem als ein Zeichen verbindlicher Liebesgefühle gedeutet

und verstanden wird, eine Kritik des Heiratens dazu tendiert, denMenschen ihre Freu-

de am individuellen Liebesglück zu verderben. Dies betonen auch Jessica Cadwallader

und Damien Riggs, die im Anschluss an Foucault darauf hinweisen, dass die Ehe trotz

des gegenwärtigen Fokus auf die mit ihr verbundenen Gefühle der Liebe auch einMittel

»for distributing material rights and responsibilities« geblieben ist (Cadwallader/Riggs

2012): »This turn towards the ›beauty‹ of loveoften situates critiquesofmarriageaskilling

others’ joy. As Sara Ahmed has pointed out, however, killjoys remain important in chal-

lenging injustice« (ebd.). Im Anschluss daran will meine Analyse von Heiratspraktiken

keineswegs die Schönheit der Liebesgefühle, die auchmich als teilnehmend beobachten-

de Forscherin an den Hochzeiten immer wieder berührt haben, gegen die Ungleichhei-

ten aufwiegen, die durch die hierarchisch differenzierte Ordnung des Heiratens in der

Schweiz produziert werden. Gleichzeitig ist es aber mein Anliegen, die derzeitige Gel-

tung der Hochzeit als emotionale Privatangelegenheit kritisch zu hinterfragen, um vor

lauter »emotion, romance and prettiness« nicht zu vergessen, dass die Praxis des Hei-

ratens weiterhin eine staatliche »technology of biopower« ist (ebd.). Dies erscheint um-

so wichtiger angesichts der Tendenz zu einer allzu euphorischen oder optimistischen

Betonung des Wandels – etwa aufgrund der Öffnung der Ehe für homosexuelle Paare,

wodurch leicht aus dem Blick gerät, dass anderen Formen des Zusammenlebens wei-

terhin der Anschein von etwas Defizitärem oder Illegitimem anhaften kann (vgl. Butler

2009: 173f.). Entsprechend geht es imFolgenden darum,die dominanteGeltung derHei-

rat als Zeichen persönlichen Liebesglücks, das durch die Hochzeit paradigmatisch zum

Ausdruck kommt, einer kritischen soziologisch-geschlechtertheoretischen Betrachtung

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

zu unterziehen und eine »neue Verhältnisbestimmung zwischen individuellem Erleben

undgesellschaftlichenMachtverhältnissen« (Baier et al.2014: 14),zwischenprivaten»Ge-

fühlsweisen« und gesellschaftlichen »Gefühlsregimen« vorzunehmen (Maihofer 2014b:

269; vgl. auchMaihofer 1995). Durch das Aufzeigen, »dass nichts so seinmuss,wie es ist,

dass also alles auch anders sein könnte« (Maihofer 2013b: 166), wie es Maihofer im An-

schluss an Foucaults Verständnis von Kritik bzw. Aufklärung formuliert, soll »die Mög-

lichkeit« geschaffen werden, »die gegenwärtigen Grenzen des Denkbaren, Wahrnehm-

baren und Lebbaren zu überschreiten« (ebd.: 172).

1.3 Aufbau des Buchs

Das Buch gliedert sich neben Einleitung und Fazit in zwei Teile: Im ersten Teil werden

in zwei Kapiteln der meiner Untersuchung zugrundeliegende Forschungsstand sowie

der theoretische Hintergrund und das methodische Forschungsdesign vorgestellt. Aus-

gehend von dieser Grundlage werden im zweiten Teil in fünf empirischen Kapiteln die

unterschiedlichen Praktiken des Heiratens beleuchtet, wobei ich mich an der zeitlichen

Chronologie des Prozesses der Heirat orientiere. Zwischen den einzelnen Kapiteln fin-

den sich sogenannte Vignetten. Diese stellen verdichtete Beschreibungen von Beobach-

tungen und Situationen aus meiner Feldforschung dar und dienen als Einblicke in das

Feld der Heiratspraktiken, wie ich es angetroffen und erlebt habe. Werden sie in einem

Zug gelesen, verschaffen sie einen Gesamteindruck der heutigen Praxis des Heiratens;

werden sie zwischen den jeweiligen Kapiteln gelesen, vertiefen und ergänzen sie diese.

Teil 1 –Grundlagen

In Kapitel 2 werfe ich einen Blick in historische und soziologische Studien zur Ehe im

20. Jahrhundert. Anhand dieser Studien zeichne ich nach, wie die bürgerliche Liebes-

ehe, die um 1900 zur Stabilisierung und Ordnung der als krisenhaft wahrgenommenen

Geschlechterbeziehungen institutionalisiert wird, im sogenannten goldenen Zeitalter der

Ehenach 1945 zur hegemonialenNormwird,nur umkurzeZeit später vonwieder erstar-

kenden Emanzipationsbewegungen erneut in Frage gestellt zu werden. Aufgrund des

darauffolgenden, statistisch beobachtbaren Bedeutungsrückgangs der Institution setzt

inden 1990er JahreneinneuerlicherKrisendiskurs ein,wenngleicheinzelneStudiendar-

auf hinweisen, dass die Ehe für eine Mehrheit der Menschen von hohem Wert bleibt.

Durch dieDiskussion dieses Forschungsstandeswird deutlich, dass es für das Verständ-

nis der aktuellenVerfasstheit der Ehe einer qualitativenUntersuchungder Praktikendes

Heiratens – in der Verschränkung von persönlicher Liebes- und Geschlechterbeziehung

und gesellschaftlicher Geschlechterordnung – bedarf.

Auf dieser Grundlage stelle ich in Kapitel 3 den theoretischen Hintergrund und das

methodologische Untersuchungsdesign meiner Studie vor. Zunächst werden die sub-

jekt- und affekttheoretischen Ansätze vorgestellt, die mein Verständnis der Praxis des

Heiratens prägen,und aufgezeigt, inwiefern Liebes- undGeschlechterbeziehungen auf-

grund ihrer Abhängigkeit von Anerkennung nicht losgelöst von den herrschenden Ge-

schlechternormen und wirkmächtigen Versprechen von individuellem Liebesglück ver-

standenwerdenkönnen.Danachbeschreibe ichdenethnografisch-mikrosoziologischen

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 35

Zugang zur Praxis desHeiratens, das Vorgehen zur Erstellung desMaterialkorpus durch

eineKombinationvon teilnehmenderBeobachtungund leitfadengestütztenEinzelinter-

views sowie das Sample der Studie.

Teil 2 –Empirische Ergebnisse

In Kapitel 4 untersuche ich zunächst den paarinternen Entschluss zur Heirat und frage

nach den Anlässen und Gründen, die heute zur Verlobung führen. Dabei analysiere ich

die zentrale Bedeutung der ebenso romantisierten wie vergeschlechtlichten Praktik des

überraschenden, einseitig gestellten Heiratsantrags und diskutiere, wie sich der Antrag

– je nach individueller Aneignung der Praktik – auf den Prozess der Entscheidungsfin-

dung auswirkt.

In Kapitel 5 gehe ich der Frage nach, welche Funktionen die Praxis des Heiratens er-

füllt und wie sich deren Gewichtung in der jeweiligen Form und Ausgestaltung der Hei-

rat ausdrückt. Anhand der Analyse der Bedürfnisse der Paare, die den Entschluss zur

Heirat anleiten, lassen sich dreiwesentliche Funktionen derHeirat aufzeigen: rechtliche

Absicherung, paarinterne Bestätigung und soziale Anerkennung.Diese sind für hetero-

undhomosexuellePaaregrundsätzlichgleichwichtig.Aufgrundderbesonderen,vonder

Norm der Ehe abweichenden Positionierung der homosexuellen Paare werden in ihren

Fällen die Funktionen der Absicherung und Anerkennung jedoch deutlicher sichtbar, als

dies im heute dominierenden Verständnis der Heirat als Zeichen individueller Liebe der

Fall ist.

In Kapitel 6 beleuchte ich die Feier der Heirat durch die Praktiken der Hochzeit, die

auch als schönster Tag im Leben (insbesondere von Frauen) bekannt ist. Damit sich das

in derHochzeit liegende Versprechen von größtmöglichemGlück erfüllt,werden beson-

dereMittel und Objekte eingesetzt, damit die Anwesenden an diesem einzigartigen Tag

auf besondereWeise emotional berührt und bewegt werden. Aber nicht nur die Gefühle,

auch die Inszenierungen vonWeiblichkeit undMännlichkeit und ihres Verhältnisses zu-

einander sind außeralltäglich. Dabei wird durch die theatrale Praxis der Hochzeit heute

nichtmehr nurGeschlechterdifferenz und -komplementarität betont, sondern auchGe-

schlechtergleichheit dargestellt.

Im Anschluss an die Feier des schönsten Tages dreht sich Kapitel 7 um die Frage, wie

die hohe Scheidungswahrscheinlichkeit von den heute heiratenden Paare gedeutet wird

und wie sie ihre Heirat gegenüber der gesellschaftlich normal gewordenen Scheidung

positionieren.Dabei orientieren sichdieHeiratendenunterschiedlich stark amIdeal der

Dauerhaftigkeit der Ehe: Einige versprechen sich mit der Heirat bewusst lebenslange

Liebe und Treue, andere verzichten auf Trauversprechen und legen den Fokus weniger

auf die Zukunft als vielmehr auf die Qualität der gemeinsamen Geschichte, auf der ihre

Bereitschaft zur Heirat beruht.

In Kapitel 8 schließlich diskutiere ich am Beispiel des Schweizer Namensrechts, das

2013 im Interesse der Gleichstellung sowie einer möglichst einfachen und klaren Rege-

lung der Namenswahl erlassen wurde, wie sich die Gesetzesnormen des Eherechts auch

imZeitalter neoliberaler Freiheitenweiterhin einschränkend auf die individuellen Prak-

tiken auswirken können. Vor allem aber wird anhand des Namensrechts deutlich, dass

eine rechtliche Gleichstellung der Geschlechter ohne die Berücksichtigung der Wirk-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

mächtigkeit tief verankerter Geschlechternormen nicht automatisch zu einer gleichbe-

rechtigten Praxis der Paare führt.

Schlussfolgerung

Im Fazit der Arbeit zeige ich erstens auf,warumdie analytische Trennung und gleichzei-

tigeBerücksichtigungdeszivilrechtlichenAktsderEheschließung/Partnerschaftseintra-

gung und des zeremoniellen Akts der Hochzeit in der Analyse der Praxis des Heiratens

zentral ist und welche Einsichten sich daraus für das Verständnis der anhaltenden

Bedeutung der Heirat gewinnen lassen. Zweitens führe ich aus, inwiefern eine ver-

gleichende Betrachtung der Heiratspraktiken von hetero- und homosexuellen Paare

unverzichtbar ist für das Verständnis der hierarchisch differenzierten Ordnung des

Heiratens, wie sie zu Beginn des 21. Jahrhunderts vorherrscht. Dabei geht es nicht nur

um das Aufzeigen der rechtlichen und gesellschaftlichen Ungleichheiten, die die Situa-

tion der homosexuellen Brautpaare prägen, sondern auch um ein Aufzeigen dessen,

was die heteronormative Praxis des Heiratens im Kern ausmacht. Damit leistet die

vorliegende Analyse nicht zuletzt eine Entselbstverständlichung der dominanten sozio-

logischen und gesellschaftlichen Vorstellungen der Heirat und liefert Anhaltspunkte für

eine zukünftige politische Handhabung der Institution Ehe.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 37

Vignette 1 »Ein Zeichen der Liebe«: Die Heirat im Schweizer Fernsehen

Wenige Wochen nach meinem Aufruf an Hochzeitspaare, an meiner Studie teilzuneh-

men, nahm das Schweizer Fernsehen SRF im Herbst 2013 mit mir Kontakt auf. Sie sei-

en interessiert an einem Bericht zu dem Forschungsprojekt und daran, an der ein oder

anderen vonmir beobachtetenHochzeitmit der Kamera dabei zu sein.Dies war die ers-

te von zahlreichen Medienanfragen, die ich im Laufe meiner Forschung erhalten soll-

te; neben Anfragen zu aktuellen Brautmodetrends waren dies vor allem Anfragen da-

zu, warum weiterhin viele Frauen den Namen des Mannes annehmen (vgl. Riklin 2016;

Büchi 2021; Fontana 2021), warum trotz fortschreitender Gleichstellung hauptsächlich

Männer einen Heiratsantrag machen (vgl. Fitz 2016), warummit immer aufwendigeren

Hochzeitsfeiern geheiratet werde (vgl. Lang 2016; Dreyfus 2016) und ob homosexuelle

Paare gleich oder anders heiraten als heterosexuelle Paare (vgl. Stehle 2016; Neubacher

2017). Während ich viele dieser Anfragen von Fernsehen, Zeitungen und Radio beant-

wortet habe, lehnte ich die erste Anfrage vom SRF ab, da meine Studienteilnehmer:in-

nen aus Gründen der Anonymisierung nicht gefilmt werden konnten und auch,weil mir

der Zeitpunkt für einen Fernsehauftritt mit dem Forschungsprojekt verfrüht erschien.

Ich blieb aber mit der Redaktorin in Kontakt und erfuhr deshalb, dass das SRF gerade

in einem anderen Sendeformat dabei war, eine sechsteilige Serie zum Heiraten in der

Schweiz zu produzieren.Der Produzent stellte mir die DOK-Serie »Ja, ich will. Heiraten

in der Schweiz« (SRF 2013) als DVD für meine Analyse zur Verfügung. So erhielt ich zu

einem frühen Zeitpunkt in meiner Forschung die Gelegenheit, mir einen Eindruck von

der medialen Repräsentation des Heiratens im Schweizer Fernsehen zu verschaffen.

In der SRF-DOK-Serie, die im gleichen Zeitraum ausgestrahlt wurde, als in der

Schweizer Politik über Anpassungen imEhe- und Familienrecht gestritten (vgl. Schwen-

zer 2013; Krättli/Vetterli 2014) und im SRF Club deshalb über die Ehe als Auslaufmodell

diskutiert wurde (SRF 2014), wurden die Liebesgeschichten von vier heterosexuellen

Paaren porträtiert. Der rote Faden, der die individuellen Geschichten eint: die Heirat

als »eines der grössten Abenteuer des Lebens« (SRF 2013). Dieses Abenteuer beginnt,

ganz nach dem Vorbild der TV-Show Traumhochzeit (vgl. Iványi 2002a), mit einem spek-

takulären Heiratsantrag: Manuela wird vom Bruder ihres Partners zu einem Rundflug

eingeladen. Christian gibt vor, durch einen dringenden Arbeitsauftrag verhindert zu

sein. Tatsächlich aber sitzt er, getarnt als Flughelfer, hinten in dem Helikopter, der

Manuela zum Petersgrat in der Nähe des Matterhorns fliegt. Auf dem Schneefeld un-

ter blauem Himmel gibt sich Christian zu erkennen, geht vor der völlig überraschten

Manuela auf die Knie und fragt sie mit einem Ring, ob sie seine Frau werden will.

Wie auf dem Video des Bruders zu sehen ist, fällt Manuela Christian, weinend und

lachend zugleich, um den Hals, und auch beim erneuten Anschauen des Videos ist das

Paar sichtlich gerührt. Nach dem Antrag führt das Abenteuer Heirat die Paare und die

Zuschauenden von denHochzeitsvorbereitungen und Familientreffen über die rechtlich

verbindlichen Jaworte auf dem Zivilstandsamt zum emotionalen Höhepunkt der Heirat

– der kirchlichen Trauzeremonie und Feier einer »wahren Märchenhochzeit«, bei der

der »Himmel voller Geigen« hängt (SRF 2013).

Mit dieser Darstellung des Heiratens – entlang des kulturellen Skripts der Hochzeit

und nicht etwa anhand der zivilrechtlichen Praxis der Eheschließung – vermittelt die

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Serie die Vorstellung, dass es beim Heiraten primär und hauptsächlich um die Liebes-

gefühle der Paare geht. Einzig in Bezug auf das binationale Paar, bei dem der Schweizer

Mann dreißig Jahre älter ist als seine (fünfte) Ehefrau aus der Dominikanischen Repu-

blik,wird bemerkt, dass »es neben denGefühlen auch praktischeGründe für eineHeirat

gibt« (SRF 2013). Indem dieses Paar aber diametral zu den anderen drei Paaren posi-

tioniert wird, deren Eheschließungen »mehr Romantik versprechen« (ebd.), dient ihre

Geschichte eher der Abgrenzung als der Identifikation. Durch diese Abweichung wird

das romantische Ideal der Liebesheirat zusätzlich gefestigt. Gleichwohl wird zu beden-

ken gegeben, dass »Heiraten gut überlegt sein« will, da die »Hälfte der Ehen« wieder

geschieden werde und unverheiratete Paare zudem »finanziell im Vorteil« seien (ebd.).

ImdirektenAnschluss kommt aber die Erklärung,warumsich viele Paare in der Schweiz

weiterhindas Jawort geben: »Wer sich also trotzdemtraut, versteht das auch als symboli-

schen Akt [undwill] dieses Zeichen der Liebe setzen« (ebd.). Indemder rationaleNutzen

und die einstige Stabilität der Ehe in Frage gestellt sind, erscheint die Liebe als die trei-

bende Kraft hinter dem Willen der Paare, das Abenteuer Ehe zu wagen: Die Paare, die

trotz aller Ungewissheiten dennoch heiraten, setzen ein mutiges Zeichen der Liebe und

bringen durch den romantischen Antrag ebensowie die Feier einerMärchenhochzeit zum

Ausdruck, »dass sie für immer zusammengehören« (ebd.).

Dieser explizite Fokus der Fernsehserie auf die Liebe war für mein Verständnis der

gegenwärtigen Praxis des Heiratens ebenso aufschlussreich wie die Darstellungen von

Geschlecht. Bemerkenswert ist zunächst, dass trotz der offensichtlich angestrebten Di-

versität der Paare17 die Thematisierung von homosexuellen Paaren fehlt, obwohl diese

seit dem Inkrafttreten des Partnerschaftsgesetzes 2007 in der Schweiz ebenfalls Hoch-

zeiten feiern. Vielleicht noch auffälliger waren aber die geschlechterstereotypen Dar-

stellungen der heterosexuellen Paare. Besonders vielsagend ist die Kurzbeschreibung

der letzten Folge, die den Titel »der schönste Tag« (SRF 2013) trägt: Ueli »ist für einmal

sprachlos. Als der Landwirt seine Braut Andrea ganz in Weiss vor sich stehen hat, wird

auch der harte Bursche ganz sanft. Stolz führt er sie vor versammelter Hochzeitsgesell-

schaft zum Traualtar« (ebd.). Diese Beschreibung könnte so interpretiert werden, dass

sich der schönste Tag vor allem durch eine Transformation vonMännlichkeit auszeichnet.

Der normalerweise harte Bursche wird angesichts seiner Braut ganz sanft. Tatsächlich ist

in der Folge zu sehen,wieUeli beimAnblick seiner Braut, die imweißenKleid aus einem

Oldtimerauto steigt, Tränen in den Augen hat und umFassung ringt. Andrea strahlt und

fragt: »Gefällt es dir?« Der schönste Tag zeichnet sich somit nicht nur durch die Schön-

heit der Braut aus, die im Zentrum der Hochzeit steht, sondern auch durch einen sanf-

ten, Gefühle zeigenden Mann, der dadurch aber keineswegs unmännlich wird. Denn er

bleibt der Aktive, der die außeralltägliche Schönheit seiner zukünftigen Frau betrachtet

und beurteilt und seine Braut alsdann stolz zum Traualtar führt. Diese stereotype Ge-

schlechterbeziehung, die gemäß der Darstellung des Schweizer Fernsehens den schöns-

ten Tag ausmacht, ist wesentlich für das Verständnis heutiger Heiratspraktiken.

17 Neben dem binationalen Paar mit der großen Altersdifferenz wird ein Paar mit Hörbehinderung

und ein Paar mit Migrationsgeschichte porträtiert, das eine serbisch-orthodoxe Hochzeit feiert.

Das vierte Paar steht für das Leben auf dem Bauernhof und könnte als Symbolisierung des tradi-

tionell Schweizerischen gelesen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

