1 Einleitung

AngestofRen wurde die diesem Buch zugrundeliegende soziologisch-geschlechtertheo-
retische Analyse der Praxis des Heiratens durch ein Gesprich, das im Frithling 2012 statt-
gefunden hat. Maria, eine Studienfreundin, war bei mir zu Besuch. Wir waren beide um
die dreifdig und damit in einem Alter, in dem die meisten Menschen in der Schweiz (zum
ersten Mal) heiraten (vgl. BFS 2019¢). Das zeigte sich daran, dass Maria zu jener Zeit in
kurzer Folge zu mehreren Hochzeiten eingeladen war. An diesem Nachmittag erzihlte
sie mir davon und brachte ihr Erstaunen und mitunter auch ihr Unverstindnis dariiber
zum Ausdruck, wie iiberhéht und klischiert diese Zeremonien zum Teil seien. Sie wun-
derte sich tiber die sehr emotionalen, 6ffentlichen Versprechen von ewiger Liebe ebenso
wie iiber die stereotypen Darstellungen von Weiblichkeit und Minnlichkeit wihrend der
Feierlichkeiten. Obwohl es ihr personlich schwerfiel, einen Zugang zu diesen Hochzeiten
zu finden, konnte sie zugleich auch nicht nicht daran teilnehmen, handelte es sich dabei
doch offensichtlich um wichtige Herzensangelegenheiten der befreundeten Personen.
Ich hérte fasziniert zu, denn ich selbst war bis dahin nur zu den zwei Hochzeiten
meiner Tanten in den 1990er Jahren eingeladen gewesen. Zwar erlaubte die Schweiz seit
2007 Partnerschaftseintragungen fiir homosexuelle Paare, in dem sozialen Umfeld, in
dem ich mich damals hauptsichlich bewegte, wurde von dieser Moglichkeit aber (noch)
kein Gebrauch gemacht. Heiraten war schlicht kein Thema. Entsprechend kannte ich sol-
che klassischen, »weifSen Hochzeiten«, wie sie Maria beschrieb, nur aus dem Fernsehen
und das steigerte mein Interesse zusitzlich. Wie, so fragte ich mich, ist dieses Phinomen
zu verstehen? Was geht da bei diesen Hochzeiten genau vor sich? Und wie kommt es,
dass diese aufwendigen, vergeschlechtlichten Inszenierungen von Hochzeiten offenbar
fiir viele Paare attraktiv sind, auch zunehmend fiir homosexuelle Paare? Ich stellte fest,
dass ich durch mein Studium viel von der Dekonstruktion von Geschlecht und der Kri-
tik der herrschenden Geschlechterverhiltnisse verstand, aber keine Antworten auf diese
fiir viele offenbar so selbstverstindliche Praxis des Heiratens und Hochzeitfeierns hatte.
Wenn ich iiberhaupt iiber die Ehe nachgedacht hatte, dann verstand ich sie im Anschluss
an Michel Foucault als biopolitische Regierungstechnologie zur Steuerung der Bevolke-
rung und im Anschluss an feministische Kritiken als patriarchale Institution, die bis vor
kurzem noch der expliziten Unterordnung der Frau unter den Mann diente, inklusive des
Rechts des Ehemannes, iiber ihren Kérper und ihre Arbeitskraft nach eigenem Gutdiin-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

ken zu verfiigen. Wie war vor diesem Hintergrund zu verstehen, dass Heiratspraktiken
wie die viterliche Ubergabe der Braut an den Briutigam offenbar fiir viele Paare attraktiv
waren? Und abgesehen von solch heteropatriarchalen Briuchen, die an den Hochzeiten
teilweise praktiziert werden: Wie kommen heute heiratende Paare dazu, sichim Rahmen
einer emotional aufgeladenen Trauzeremonie lebenslange Liebe und Treue zu verspre-
chen, trotz der hohen Scheidungsrate und der weitverbreiteten Einsicht, dass es keine
Garantien fiir immer gibt, schon gar nicht in der Liebe?

Nach dem Gesprich mit Maria wollte ich genauer verstehen, worum es bei diesen
Hochzeitszeremonien und Heiratsversprechen genau ging, und beschloss, dies zum Ge-
genstand meines soziologischen Dissertationsprojektes zu machen. Mittels einer Kom-
bination von teilnehmender Beobachtung von Hochzeiten von hetero- und homosexu-
ellen Paaren und anschlieRenden Einzelinterviews mit den frisch verheirateten Perso-
nen wollte ich herausfinden, was es mit dem erstaunlich persistenten >Willen zu heira-
tenc trotz Pluralisierung der Lebensformen und Krise der biirgerlichen Institution Ehe
auf sich hat, wie der Schritt der rechtlichen Formalisierung der Paarbeziehung durch
Heiratspraktiken inszeniert wird und wie dadurch Liebes- und Geschlechterbeziehun-
gen zum Ausdruck gebracht und hergestellt werden. Im Frithling 2013 reichte ich die-
ses Forschungsvorhaben unter der Leitung meiner Professorin Andrea Maihofer beim
Schweizerischen Nationalfonds ein und erhielt im Herbst die Zusage fiir die Finanzie-
rung des Forschungsprojektes. Seither habe ich mich mit der Praxis des Heiratens aus-
einandergesetzt: anhand von soziologischen, kulturanthropologischen und einigen his-
torischen Studien sowie den Gesetzestexten des Schweizer Ehe- und Partnerschafts-
rechts; durch das Mitverfolgen des jahrelangen politischen Ringens um die Offnung der
Ehe fir homosexuelle Paare, das in der Schweiz fast ebenso lang dauerte wie mein Dis-
sertationsprojekt; vor allem aber durch die ethnografisch-mikrosoziologische Datener-
hebung und geschlechtertheoretische Analyse der Heiratspraktiken von zehn heterose-
xuellen und vier homosexuellen Paaren, die im Zeitraum von 2013 bis 2017 in der deutsch-
sprachigen Schweiz geheiratet haben.

Die Antworten, die ich auf meine Fragen gefunden habe und in den folgenden Kapi-
teln prasentiere, mochte ich mit einem Filmzitat beginnen, das ich im Rahmen meiner
Feldforschung von einer reformierten Pfarrerin erhalten habe. Sie gibt dieses jeweils den
Brautpaaren mit, die zum Vorbereitungsgesprich ihres Traugottesdienstes kommen:

»Why is it, do you think, that people get married? [..] Because we need a witness to
our life. There’s a billion people on the planet. | mean what does any one life really
mean. But in a marriage you're promising to care about everything. The good things,
the bad things, the terrible things, the mundane things. All of it, all the time, every day.
You're saying: Your life will not go unnoticed, because | will notice it. Your life will not
go unwitnessed, because | will be your witness.« (Susan Sarandon in»Shall we dance?«,
USA 2004)

Diese Begriindung der Heirat mit der Schaffung einer wechselseitigen Anerkennung und
Bezeugung der Wichtigkeit der Existenz der anderen Person gibt eine mogliche Rich-
tung fiir die Interpretation des Heiratens vor. Sie spricht einen Aspekt des Heiratens an,
der fiir viele Paare auf einer emotionalen Ebene sehr wesentlich ist und der zudem in

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

der medialen Reprisentation des Heiratens meist im Fokus steht. Sie gibt aber keine An-
haltspunkte dazu, warum fir die gegenseitige Bezeugung des Lebens der:des Anderen
geheiratet werden muss oder warum diese Anerkennung in einer paarformigen Dyade
stattfinden sollte. Auch wird nicht erklirt, warum die Heirat staatlich organisiert ist, ei-
nen unumkehrbaren Zivilstandswechsel bedeutet und in der Schweiz nicht allen offen-
steht. Oder warum die Heirat oftmals mit einer theatralen Inszenierung von Geschlech-
terdifferenz einhergeht und rund 70 Prozent der heute heiratenden Frauen den Namen
ihres Ehemannes itbernehmen. Diesen verschiedenen Aspekten gehe ich in diesem Buch
nach.

Einleitend werde ich in einem ersten Schritt drei Spannungsverhiltnisse rund um
die Ehe skizzieren, die meine Uberlegungen prigten und wesentlich sind fiir das Ver-
stindnis und die Einordnung der aktuell vorherrschenden Praxis des Heiratens in der
Schweiz (Kapitel1.1). In einem zweiten Schritt stelle ich meine Fragestellung, das metho-
dische Vorgehen und das Anliegen meiner Analyse vor und beschreibe drei Forschungs-
desiderate der soziologischen Forschung zur Ehe, denen ich mit meiner Untersuchung
begegne (Kapitel 1.2). Schliefilich stelle ich den Aufbau des Buches, die Funktion der eth-
nografischen Vignetten sowie die Inhalte der einzelnen Kapitel vor (Kapitel 1.3).

1.1 Ausgangspunkte: Spannungsreiche Verhaltnisse rund um die Heirat

Die Heirat gilt gemeinhin als individueller »Héhepunkt des romantischen Erlebens«
(Hahn 2008: 46) — heute bemerkenswerterweise nicht mehr nur von heterosexuellen,
sondern zunehmend auch von homosexuellen Paaren. Das Erreichen dieses Hohepunkts
der Liebe hat fiir viele Menschen einen ausgesprochen hohen personlichen Stellenwert.
Entsprechend wird die Ehe denn auch kulturell als das Ideal eines gliicklichen Lebens,
wenn nicht gar als das Leben selbst [life itself] (vgl. Love 2007: 54) vorgestellt. Statt, wie
in den 1970/1980er Jahren, als einengende, biirgerliche Institution (vgl. Burkart/Kohli
1992: 14) und heteropatriarchale Norm, wird die Ehe dabei primir als eine von norma-
tiven Zwingen befreite, von zwei sich liebenden Personen selbstbestimmt gewihlte
Option der Verbindlichkeit verstanden. Zugleich scheint das Erreichen des Ideals einer
gliicklichen Ehe jedoch kompliziert bis unwahrscheinlich geworden zu sein. Indem
sich die Moglichkeiten, die Liebe zu suchen und zu finden, durch die Digitalisierung
und eine globale Mobilitit vervielfacht haben, fillt das Treffen der richtigen Wahl, das
verbindliche Festlegen auf eine Person und nicht zuletzt das dauerhafte Festhalten an
einer einmal gewihlten Option zunehmend schwer. Das stindige Abwigenmiissen
und Vergleichenkénnen dimpfe, so Eva Illouz, starke Gefiihle, fithre zu einer »kithlen
Distanz« (Illouz 2008: 213) und letztlich zu einer »Entzauberung« jener romantischen
Liebe, die »iiberwiltigend und ewig, einzigartig und total« gewesen sei (ebd.: 214). Zum
Ausdruck zu kommen scheint diese entzauberte, von »Ironie, Bindungsangst, Ambiva-
lenz, Enttiuschung« gekennzeichnete Liebe (Illouz 2011: 435) in der Hochkonjunktur
unverbindlicher Tinder-Dates und wechselnder Lebensabschnittspartnerschaften, im
Riickgang der Heiratsneigung sowie der Normalisierung der Scheidung in den Gesell-
schaften des Globalen Nordens. Angesichts dieser wachsenden Unwahrscheinlichkeit
einer gliicklichen, lebenslangen Liebe erscheint das Gliick, das der romantischen Lie-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

besheirat zugeschrieben wird, wiederum umso besonderer und akzentuierter. Dies
suggerieren zumindest die aufwendig gefeierten Traumhochzeiten »mit ihrem Verspre-
chen der mirchenhaften Verzauberung« (Schiffler 2012: 36), die im Widerspruch zu
Illouz’ Beobachtung einer Entzauberung der Liebe stehen. Offensichtlich bewegt sich die
Heirat derzeit in einem ambivalenten Spannungsverhiltnis, zwischen duflerst roman-
tischen Hochzeitsinszenierungen und hohen Glickserwartungen an die Heirat auf der
einen Seite und gedimpften Gefithlen, Unverbindlichkeit und hohen Scheidungszahlen
auf der anderen Seite. Diese scheinbar paradoxe Gleichzeitigkeit einer Krisenstimmung
bei der Ehe und einer Hochkonjunktur bei der Hochzeit zeichne ich im Folgenden nach
(Kapitel 1.1.1). Danach gehe ich auf zwei weitere Spannungsverhiltnisse rund um die
Heirat ein: zunichst auf das politische Ringen um die srichtige< Definition und Ausle-
gung der Institution der Ehe zu Beginn des 21. Jahrhunderts am Beispiel der Schweiz
(1.1.2) und daran anschliefend auf die soziologisch unvergleichbare Struktur der Ehe,
die grundlegend ist fiir meine Analyse der Praxis des Heiratens (Kapitel 1.1.3).

1.1.1  Paradoxe Gleichzeitigkeit: Harte Zeiten fiir die Ehe und Hochkonjunktur
bei den Hochzeiten

In der Schweiz hat sich die zusammengefasste Erstheiratsziffer in den letzten Jahren auf
rund 50 Prozent abgesenkt (vgl. BFS 2020b). Die zusammengefasste Scheidungsziffer
liegt derweil relativ konstant bei rund 40 Prozent (vgl. BFS 2021c)." In absoluten Zah-
len bedeutet dies jahrlich durchschnittlich 40.000 Eheschlieffungen und 17.000 Schei-
dungen. Mit Blick auf dieses statistisch erfasste Heirats- und Scheidungsverhalten der
Schweizer Bevolkerung in den ersten zwei Jahrzehnten des 21. Jahrhunderts prognosti-
ziert das Bundesamt fiir Statistik, dass zukiinftig »zwei von funf Ehen eines Tages mit
einer Scheidung enden« und der »geschitzte Anteil der Minner und Frauen, die eines
Tages heiraten werden«, weiter abnehmen wird (BFS 2019d). Neben diesen Berechnun-
gen des Bundesamtes werden in den Boulevardzeitungen der Schweiz regelmiRig die
»in die Briiche« gehenden Ehen und Beziehungen von prominenten Paaren prisentiert
und angesichts von deren Hiufigkeit konstatiert, dass die Zeiten fiir Romantiker:innen,
die sich nach der immerwihrenden Liebe mit der einen richtigen Person sehnen, »hart«
seien (Lienhard 2015).

Vor diesem Hintergrund scheint es so, als wire die Liebe in der von Anthony Giddens
Ende des 20. Jahrhunderts diagnostizierten »Trennungs- und Scheidungsgesellschaft«
tatsichlich nicht mehr »vereinbar mit romantischen Formulierungen wie >fiir immer«
oder »der oder die einzige« (Giddens 1993: 73). Mit eben jenen romantischen Formulie-
rungen also, die seit der Erfindung der Liebesheirat (vgl. Habermas 2001) im 19. Jahrhun-
dert zunehmend mit der Ehe zusammenfallen und spitestens seit Mitte des 20. Jahr-

1 Die zusammengefasste Erstheiratsziffer sweist den durchschnittlichen Prozentanteil der ledigen
Personen aus, die vor dem Erreichen des 50. Altersjahres zum ersten Mal heiraten. [..] Noch in der
Mitte des 20. Jahrhunderts konnte erwartet werden, dass fast alle ledigen Personen mindestens
einmalinihrem Leben heiraten. Gegenwartig sind es weniger als zwei Drittel« (BFS 2020b). Die zu-
sammengefasste Scheidungsziffer bezeichnet »den Prozentanteil der Ehen, die im Laufe der Zeit
geschieden wiirden, wenn sich das ehedauerspezifische Scheidungsverhalten eines bestimmten
Kalenderjahres kiinftig nicht mehr dndern wiirde« (BFS 2009: 26).

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

hunderts, als die Ehe im sogenannten Golden Age of Marriage ihre »stirkste Verbreitung«
fand (Nave-Herz 2006:56; vgl. auch Smart 2007a: 16; Gerhard 2005: 450), untrennbar mit
der Ehe verwoben sind. Von der damals vorherrschenden marriage culture, in der das Hei-
raten fiir alle eine Selbstverstindlichkeit dargestellt habe, die Ehe als ewiger Bund und
die Scheidung als letzter Ausweg betrachtet worden sei, hat sich gemif3 Karla Hackstaft
ein qualitativer Wandel hin zu einer divorce culture vollzogen (vgl. Hackstaff 1999: 1). In
dieser inzwischen vorherrschenden Scheidungskultur seien die kulturellen Grundiiber-
zeugungen gegeniiber der Ehe und der Scheidung dahingehend umgedeutet worden,
dass die Heirat nun als Option, die Ehe als kontingent und die Scheidung als Durchgang
[gateway] gelte (ebd.: 2). Entsprechend werden seit den 1970er Jahren in den Lindern
des Globalen Nordens sinkende Heiratsziffern, ein Anstieg nichtehelicher Geburten so-
wie exponentiell steigende Scheidungsraten verzeichnet.

Im Zuge dieses Wandels von einer Ehe- zu einer Scheidungskultur ist der fir die
biirgerliche Gesellschaft konstitutive Verweisungszusammenhang von Liebe und Ehe,
von Sexualitit und Ehe und von Elternschaft und Ehe aufgebrochen. Weder aufgrund
von Liebe noch aufgrund von Schwangerschaft wird heute selbstverstindlich oder gar
zwingend geheiratet, geschweige denn die Ehe bis ans Lebensende aufrechterhalten.
Die Soziologie beschrieb diese »teilweise dramatisch zu nennende[n]« Entwicklungen
in den Statistiken zum Zusammenleben der Bevolkerung als Prozess der Deinstitutio-
nalisierung der Ehe (Tyrell 1988: 145; vgl. auch Cherlin 2004). Die vielfach konstatierte
Pluralisierung der Lebensformen, die seit den 1980er Jahren »ein Faktum« darstellt
und zum »weitgehend selbstverstindlichen Merkmal des Alltags in einer entwickelten
Industriegesellschaft gehort« (Wehrspaun 1988: 157), wurde als Prozess der Individuali-
sierung gedeutet, nun nicht mehr nur der Manner, sondern auch der Frauen (vgl. Beck-
Gernsheim 1990b: 85). Diese neue Freiheit und Eigenstindigkeit beider Geschlechter warf
fiir Elisabeth Beck-Gernsheim die Frage auf, ob »es Liebe nach der Emanzipation« noch
geben kann (ebd.: 90), wobei sie Liebe als das Bediirfnis von Frauen und Minnern nach
dauerhafter Nihe zueinander verstand. Damit bezog Beck-Gernsheim die »wachsende
Sehnsucht« nach Liebe ebenso wie ihr »hdufige[s] Scheitern« (ebd.: 73) weiterhin auf das
romantische Ideal der »ewigen Liebe« (ebd.: 65). Demgegeniiber deutete Giddens die
gleichen Prozesse als »tiefgreifende Neustrukturierung der Intimitit« (Giddens 1993:
69) und als Ausdruck eines grundlegenden Wandels in den »emotionale[n] Ordnungen«
(ebd.: 9) der Geschlechter, von der romantischen Liebesehe mit ihrem asymmetrischen
Geschlechterverhiltnis hin zur partnerschaftlichen, kontingenten Liebesbeziehung
(ebd.: 73), die eine »Gleichberechtigung im emotionalen Geben und Nehmen« verlangt
(ebd.). Giddens betrachtete diese von der Frauen- ebenso wie den Schwulen- und
Lesbenbewegungen angestofienen, emanzipatorischen Entwicklungen als »durchgrei-
fende Demokratisierung der zwischenmenschlichen Sphire«, was wiederum »einen
subversiven Einfluss auf die Gesamtheit der modernen Institutionen ausiiben« konnte
(ebd.: 11). Eben diese subversiven Einfliisse der sich wandelnden Lebens- und Liebes-
praktiken galten anderen Beobachter:innen als sogenannte »Krise des Ehepaares« und
damit, wie Caroline Arni hervorhebt, als Krise einer »hegemonialen und dauerhaften
Institution« (Arni 2004: 4). Die Institution Ehe habe in ihrer traditionellen Form zwar
»wenig Freiraum [..] fiir persénliche Wiinsche« gelassen, dafiir aber »ein Mindestmaf’
an Verlisslichkeit, Stabilitit [und] Halt« geboten (Beck-Gernsheim 1990a: 107). Ange-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

sichts dieses Verlusts an stabiler Verlisslichkeit herrschte Ende des 20. Jahrhunderts,
wie Jane Lewis zeigt, eine »fin de siécle anxiety about the future of marriage« (Lewis 2001:
3, Herv. i. O.) und damit im Wesentlichen auch, wie Andrea Maihofer betont, eine Angst
um die Zukunft der »heteropatriarchalen Gesellschafts- und Geschlechterordnung mit
[...] ihren >natiirlichen< Geschlechterdifferenzen« (Maihofer 2018b: 134), deren zentraler
Reproduktionsmechanismus die dauerhafte Liebesehe des heterosexuellen Paares ist
(vgl. Gerhard 2010; O’'Donovan 1993).

Ein ginzlich anderes Bild der gegenwirtigen Verfasstheit der Liebesehe prisen-
tiert sich allerdings, wenn der Blick statt auf die hohen Scheidungszahlen auf die
aufwendig gefeierten Hochzeiten gerichtet wird: Zur gleichen Zeit nimlich, als die Ehe
aufgrund ihres statistisch beobachtbaren Bedeutungsverlusts im 6ffentlichen Diskurs
als »Auslaufmodell« bezeichnet (Nave-Herz 1994: 8; vgl. auch Nave-Herz 2006: 58) und
die heterosexuelle Liebe aufgrund des »Tempos des Wandels« hin zu »trauscheinlosen
Ehen« (Beck 1990: 25) von Beck und Beck-Gernsheim als Chaos beschrieben wurde,
lief im deutschen Fernsehen die dufierst erfolgreiche Sendung »Traumhochzeit« (vgl.
Ivanyi/Reichertz 2002). Millionen von Zuschauer:innen verfolgten in den 1990er Jahren
die als Uberraschung inszenierten Heiratsantrige und die am Schluss der Sendung
vollzogene standesamtliche Trauung von einem der heterosexuellen Brautpaare. Wie
Nathalie Ivanyi in ihrer Analyse der TV-Show zeigt, erinnerte die »mit einer Vielzahl
zeremonieller Praktiken und Requisiten« (Ivinyi 2002b: 255) iiberhohte zivile Trauung
- von dem weifden Brautkleid iiber die sich beim Einzug des Paares erhebende Hoch-
zeitsgesellschaft bis zum Auffliegen der weiflen Tauben nach Ringtausch und Kuss des
Paares (vgl. ebd.: 256) — an das amerikanische Skript der weiflen Traumhochzeit* (vgl.
Freeman 2002; Otnes/Pleck 2003; Ingraham 2008; Halberstam 2012: 122f.). Wer diese
Traumhochzeiten im Fernsehen verfolgte, kam kaum auf die Idee, dass die Institution
Ehe ein Auslaufmodell sein konnte. Tatsichlich zeigten sich in den 1990er Jahren auch
verschiedene Soziolog:innen skeptisch gegentiber den allzu »linearen Trendhypothesenc
(Huinink 1995: 356) der Individualisierungs- und Modernisierungstheorien. Wie etwa
Johannes Huinink betonte, sei »gar nicht eindeutig [...], welches Schicksal die Institution
der Ehe ereilen wird« (ebd.). Auch Hartmann Tyrell verstand die Deinstitutionalisierung
der Ehe, die »mancherorts als Krise von Ehe und Familie wahrgenommen« (Tyrell 1988:
148) werde, zwar als »Prozefd der Reduktion (aber durchaus nicht: des Verschwindens)
der institutionellen Qualitit von Ehe und Familie« (ebd.: 145, Herv. i. O.). So sei die Ehe
zwar keine zwingende Norm mehr; gerade dadurch konnte aber der symbolische und

2 Die Spezifizierung der Hochzeit als weifSe Hochzeit bezieht sich in der Studie von Chrys Ingraham
zur Représentation von Hochzeiten in der US-amerikanischen Populdrkultur nicht nur auf das wei-
e Brautkleid, die weifden Blumen, Tischtiicher und Torten, sondern auch auf die weifle Hautfar-
be des Brautpaares und insbesondere der Braut. Wie die Analyse der Darstellung von Briuten in
Brautmagazinen zeigt, hat der Anteil von »black brides« and »women of color models« seit 2000
zwar zugenommen (in den 1990er Jahren lag der Anteil Schwarzer Briute bei 3 Prozent), gleich-
wohl fungiert die weifle Braut mit blondem Haar weiterhin als »dominant icon of beauty« (Ing-
raham 2008: 137). Ingrahams Einsicht, dass »the wedding industry is racially structured« und dass
die kulturelle Reprasentation von Hochzeiten zur»production of white heterosexual privilege«bei-
tragt (ebd.: 140), lasst sich auch fir den Schweizer Kontext feststellen (vgl. Vignetten 1 und 3).

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

emotionale Wert der Heirat, insbesondere das ihr inhdrente Versprechen von dauerhaf-
ter Liebe, das durch die Inszenierung der Hochzeit 6ffentlich zum Ausdruck gebracht
und gefeiert wird, an Bedeutung gewinnen (vgl. auch Nave-Herz 1994, 1997; Matthias-
Bleck 1997).

Eben diese emotionale Dimension der Heirat lisst sich an der erwihnten Fernseh-
sendung unmissverstindlich ablesen. Inzwischen zeigt sich diese grofie Beliebtheit ro-
mantischer Hochzeitsinszenierungen nach dem Skript der weifSen Traumhochzeit nicht
nur durch eine uniibersichtlich gewordene Menge medialer Darstellungen von Hoch-
zeiten im Fernsehen und in Zeitschriften, oder anhand der gigantischen Medienspekta-
kel anlisslich der mirchenhaften Hochzeiten von englischen oder schwedischen Prin-
zen und Prinzessinnen (vgl. Adeniji 2014), sondern auch durch die 6ffentliche Inszenie-
rung von Heiratsantrigen, Verlobungsfotos und Dokumentationen der eigenen Hoch-
zeit in den sozialen Medien und auf Hochzeitsplattformen im Internet (vgl. Mangione
2014). Neben der 6ffentlichen wie privaten Hochzeitskultur ldsst sich die Attraktivitat
der Hochzeit zudem an einer wachsenden Hochzeitsindustrie ablesen (vgl. Ingraham
2008:41). Wie eine Studie aus den USA zeigt, haben sich die Kosten fiir eine Hochzeit ver-
glichen mit den 1980er Jahren mehr als verfunffacht (vgl. Otnes/Pleck 2003: 2). Zwar lie-
gen fur die Hochzeitsmirkte der deutschsprachigen Linder keine Zahlen vor, die zuneh-
mende Vermarktung von Hochzeiten kommt aber durch neuere Phinomene wie die pro-
fessionelle Hochzeitsplanung oder kommerzielle Hochzeitsmessen zum Ausdruck (vgl.
Schiffler 2012: 9). Hochzeitsmessen finden heute in zahlreichen Stidten der Schweiz
statt und versprechen den mehreren tausend Besucher:innen »alles fiir den schénsten
Tag«, ob »trendig oder zeitlos, schlicht oder ausgefallen<®. Die Traumhochzeit, die ei-
ne ausgesprochen romantische, geradezu marchenhafte Liebe anruft und feiert, hat ih-
re Attraktivitit zu Beginn des 21. Jahrhunderts offenbar keineswegs verloren. Vielmehr
scheint sie unberiihrt von den harten Zeiten fiir die Liebesehe einen enormen Stellenwert
im »realen Leben« (Reichertz 2009: 259) der Menschen einzunehmen.

1.1.2  Politisches Ringen: Soll die Ehe fiir homosexuelle Paare gedffnet werden?

Neben dieser paradox anmutenden Gleichzeitigkeit von boomenden Traumhochzeiten
und krisenhaften, ja entzauberten Zeiten fir die romantische Liebesehe wirkt sich eine
weitere Entwicklung ambivalent auf die Institution Ehe und die mit ihr verbundene
Geschlechterordnung aus. Konnten in den 1990er Jahren hochstens symbolische Hoch-
zeiten von schwulen und lesbischen Paaren stattfinden (vgl. Smart 2007b: 673, 2008:
764; Freeman 2002), wurden um die Jahrtausendwende in vielen Staaten verschiedene
Formen von Partnerschaftsgesetzen fiir homosexuelle Paare eingefiihrt. In der Schweiz
wurde das Partnerschaftsgesetz (PartG 2004) im Rahmen einer Volksabstimmung
2005 angenommen und trat am 1. Januar 2007 in Kraft trat. Seither feiern neben den
rund 40.000 heterosexuellen Brautpaaren (vgl. BFS 2021c¢) jihrlich auch rund 700 ho-
mosexuelle Brautpaare (vgl. BFS 2021a) Hochzeiten auf den Zivilstandsimtern und in

3 Das Zitat stammt aus den Feldnotizen, die ich wihrend des Besuchs von zwei Hochzeitsmessen
2014 erstellt habe. Vgl. hierzu die Beschreibung des ethnografischen Materialkorpus in Kapitel
3.2.2.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

reformierten Kirchen der Schweiz. Inzwischen sind lesbische und schwule Paare auch zu
einer (kleinen) Konsument:innengruppe der wachsenden Hochzeitsindustrie geworden,
welche von der mirchenhaften Traumhochzeit bis zur Trauung unter Wasser oder auf
der einsamen Bergspitze unzihlige Gestaltungsvariationen fiir die aufleralltigliche Fei-
er des »happiest day« (Ahmed 2010b: 29) anbietet. Dass sich die heteronormative Praxis
der Hochzeit, die wesentlich auf Geschlechterdifferenz und -komplementaritit beruht,
zu Beginn des 21. Jahrhunderts auf diese Weise zu vervielfiltigen beginnt, verweist
zunichst auf grundlegende Verschiebungen in der »landscape of heteronormativity«
(Roseneil et al. 2013: 165).

Mit der staatlichen Anerkennung homosexueller Paarbeziehungen ist, wie Antke
Engel konstatiert, die »rigide Normativitit, die Heterosexualitit absolut setzt und
alles Weitere nur als minderwertige Abweichung von dieser Norm fassen kann«, dem
Prinzip der »flexiblen Normalisierung« gewichen (Engel 2005: 136). Durch die einge-
tragene Partnerschaft, die der Ehe zwar dhnlich ist, in ihrer konkreten Ausgestaltung
aber zugleich explizit von ihr abweicht, vollzieht sich eine »hierarchisch differenzierte
Integration« von »unterschiedlichen sexuellen Subjektivititen« (ebd.). Insofern erweist
sich die Normalisierung als duflerst ambivalent, wie Sushila Mesquita im Anschluss an
Engel aufzeigt. Zwar werden bestimmte (paarférmige, dauerhafte und verbindliche) ho-
mosexuelle Beziehungen durch das Institut der eingetragenen Partnerschaft rechtlich
abgesichert und staatlich anerkannt, also »in den Bereich des Normalen eingegliedert«
(Mesquita 2011:151). Dies geschieht aber nicht im gleichen Mafie wie bei heterosexuellen
Paaren, deren im Familienrecht des Schweizerischen Zivilgesetzbuches (ZGB 1907)
geregelte EheschlieRung weiterhin die gesellschaftliche Norm darstellt und rechtlich
privilegiert wird. Vielmehr wurde fiir homosexuelle Paare mit der in einem separaten
Partnerschaftsgesetz geregelten eingetragenen Partnerschaft eine von der Ehe explizit
abgegrenzte »Homo-Norm« (Mesquita 2011: 157) definiert. Neben Unterschieden bei der
Regelung des Eigentums, der Namenswahl, der Einbiirgerung und beim zivilstandsamt-
lichen Verfahren (vgl. Cottier 2005: 184) lisst sich die wesentlichste Differenz zwischen
der Ehe und der eingetragenen Partnerschaft gut an der Ehedefinition der Familien-
soziologin Rosemarie Nave-Herz veranschaulichen: Zum einen ist die eingetragene
Partnerschaft der Ehe nachempfunden, indem auch sie eine »durch Sitte und/oder Ge-
setz anerkannte, auf Dauer angelegte Form [...] sexueller Partnerschaft« zwischen zwei
Personen ist (Nave-Herz 2006: 24). Zum anderen weicht sie grundlegend von der Ehe ab,
da sie im Gegensatz zu dieser gerade nicht »iiber das Paarverhiltnis auf Familie hinaus-
weist« (ebd.). Durch den Ausschluss von »Regelungen fiir Familiengriindungen« (Nay
2017: 70) im Partnerschaftsgesetz wurde den Paaren in eingetragener Partnerschaft die
Familiengriindung durch Reproduktionstechnologien oder gemeinsame Adoption be-
wusst verwehrt.* Indem das Recht mit der eingetragenen Partnerschaft eine spezifische

4 Gemafd Art. 28 PartC sind Paare in eingetragener Partnerschaft im Unterschied zu Ehepaaren we-
der zur gemeinschaftlichen Adoption noch zu fortpflanzungsmedizinischen Verfahren zugelas-
sen. Seit 2018 ist es jedoch moglich, das Kind der Partnerin zu adoptieren. Im Rahmen der Revisi-
on des Adoptionsrechts 2017 wurde auch Paaren in eingetragenen Partnerschaften und faktischen
Lebensgemeinschaften die Stiefkindadoption gemaf Art. 264c ZGB erlaubt.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Homo-Norm definiert, die lesbischen und schwulen Paaren insbesondere Kinderlosig-
keit zuschreibt, wird zugleich die Ehe als »die Beziehungs- und Familiennorm« (ebd.)
bestitigt und gefestigt. In der Praxis kommt diese Ungleichbehandlung etwa dadurch
zum Ausdruck, dass heterosexuelle Paare, unabhingig davon, ob sie Kinder wollen oder
nicht, bei der Heirat einen Familienausweis erhalten. Homosexuelle Paare hingegen
erhalten einen Partnerschaftsausweis, auch dann, wenn das Paar fiir Kinder sorgt und
als Familie zusammenlebt. In der Familien- und Paarsoziologie wird diese Homo-Norm,
die das Recht den homosexuellen Paaren zuweist, dann als »besondere Lebensforme«
(Nave-Herz 2006: 118) beschrieben und reproduziert. Insofern hat diese hierarchisch
differenzierte Integration von schwulen und lesbischen Paaren, wie Mesquita in ihrer
Analyse des Schweizer Partnerschaftsgesetzes zeigen konnte, »gerade in Zeiten eines
eklatanten Bedeutungsverlusts der Ehe« den paradoxen Effekt, die eheliche Kleinfamilie
symbolisch aufzuwerten (Mesquita 2011: 156).

Zur Beseitigung der gesellschaftlichen, rechtlichen und symbolischen Hierarchi-
sierung zwischen homo- und heterosexuellen Paaren und der damit einhergehenden
Ungleichbehandlung wurde in der Schweiz® 2013 die parlamentarische Initiative »Ehe
fiir alle« (Bundesversammlung 2013) eingereicht. Die Initiative forderte den Gesetzgeber
auf, »alle rechtlich geregelten Lebensgemeinschaften fiir alle Paare zu 6ffnen, unge-
achtet ihres Geschlechts oder ihrer sexuellen Orientierung. Auch gleichgeschlechtliche
Paare sollten heiraten kénnen« (ebd.). Diese Forderung hat eine vehemente Gegenwehr
christlich-konservativer und rechter Parteien ausgelost, die die privilegierte Stellung
der Ehe als natiirliche Basis der Familie und der heteronormativen Geschlechterord-
nung schiitzen wollten. Demgegeniiber kimpften LGBT+-Organisationen, unterstiitzt
von liberalen und linken Parteien — unter anderem mit dem eingingigen Slogan
»same love, same rights« der Zirich Pride 2018 — gegen die bestehende Ungleichbehand-
lung und betonten, »dass die Ehe fiir alle das nichste grofle, politische Ziel fir die
LGBT+-Community ist« (Gay.ch 2018). Nachdem die parlamentarische Bearbeitung
der Initiative immer wieder verzogert wurde, weil insbesondere die Frage nach dem
Zugang von homosexuellen Paaren zu Adoption und Fortpflanzungsmedizin duflerst
umstritten war, stimmten die eidgenéssischen Rite der Offnung der Ehe fiir homose-
xuelle Paare 2020 zu und sprachen sich auch fir die gemeinschaftliche Adoption sowie
den Zugang zu Samenspenden fiir lesbische Paare aus. Nach einem Referendum einer
rechtskonservativ-christlichen Allianz aus der Schweizerischen Volkspartei SVP und der
Eidgendssisch-Demokratischen Union EDU (vgl. Abstimmungskomitee >Nein zur Ehe

5 Andernorts wurde die Forderung nach der Offnung der Ehe fiir homosexuelle Paare schon sehr viel
frither gestellt (vgl. Chambers 2019: 11). So war die Ehe fiir homosexuelle Paare in den Niederlan-
den, Belgien, Spanien, Kanada und Siidafrika bereits ge6ffnet, als in der Schweiz 2007 die ersten
Partnerschaftseintragungen gefeiert werden konnten. Inzwischen sind es weltweit rund dreifdig
Staaten, die wie 2017 Deutschland und 2019 Osterreich in unterschiedlichen politischen und ju-
ristischen Verfahren die Ehe gedffnet haben. In Irland erfolgte die Offnung der Ehe per Volksent-
scheid, in Osterreich durch den Verfassungsgerichtshof und in den anderen europiischen Lindern
meist per Parlamentsbeschluss, manchmal auch gegen den vehementen Widerstand von Teilen
der Bevolkerung, wie etwa in Frankreich (vgl. Butler 2009).

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

fiir allec 2021) kam es im September 2021 zur Volksabstimmung und zu einer deutlichen
Annahme® durch die stimmberechtigte Bevélkerung (vgl. Vignette 2).”

Dieser politisch umkidmpfte Prozess der Offnung der Ehe (und damit auch der Fa-
milie) fiir homosexuelle Paare lisst den Beginn des 21. Jahrhunderts — ebenso wie die er-
staunliche Koexistenz einer vielfach beschworenen Krise der Ehe und der zugleich boo-
menden romantischen Traumhochzeiten von hetero- und homosexuellen Paaren - als ei-
ne historische Phase erscheinen, die in Bezug auf die Ehe von einem »Ringen um Macht«
(Engel 2003: 224f.) gekennzeichnet ist. Wie ich im Folgenden aus einer geschlechter-
theoretischen Perspektive aufzeige, geht es bei diesem Ringen um die Ehe um nichts
Geringeres als um die Frage der Restabilisierung oder der grundlegenden Transforma-
tion der »herrschenden heteronormativen Zwei-Geschlechter-Ordnung(en)« (Maihofer
2007: 297). Wesentlich ist hierfir zunichst die »soziologisch unvergleichbare Struktur«
(Simmel 1992: 109) der biirgerlichen Liebesehe zu verstehen, die in der Schweiz 1907 im
Zivilgesetzbuch verankert wurde. Denn wihrend die biirgerliche Gesellschaftsordnung
zu jener Zeit konstitutiv durch die Trennung von 6ffentlicher Sphire und Privatraum
strukturiert wurde, liegt die Spezifik der Liebesehe gerade darin, eine emotionale Be-
ziehung und zugleich eine rechtliche Institution zu sein.®

1.1.3 Paarbeziehung und Institution: Die soziologisch unvergleichbare Struktur
der Liebesehe

Die Ehe und die durch sie begriindete biirgerliche Kleinfamilie gelten als »die >Keim-
zellen«< einer wohl geordneten Gesellschaft« (Arni 2004: 25; vgl. auch Maihofer 2018b)
und sind, wie Michel Foucault in seiner Rekonstruktion der Gouvernementalitit gezeigt
hat, seit dem 18. Jahrhundert »privilegiertes Instrument fiir die Regierung der Bevol-
kerung«’® (Foucault 2000: 60). Entsprechend wichtig ist den modernen Nationalstaaten

6 Dieses klare Resultat bestitigte, dass die parlamentarische Diskussion der Stimmung in der Be-
vélkerung hinterherhinkte. Bereits 2015 wies eine Umfrage darauf hin, dass eine Mehrheit die Off-
nung der Ehe unterstiitzen wiirde (vgl. Abele 2015).

7 Ich reichte meine Dissertation im Frithling 2022 ein, drei Monate bevor die Gesetzesinderung am
1.Juli 2022 in Kraft trat. In der zweiten Jahreshilfte 2022 heirateten 355 lesbische und 394 schwule
Paare, und 2234 Paare liefien ihre eingetragenen Partnerschaften in Ehen umwandeln (vgl. SRF
2023). Ende 2022 gab es in der Schweiz somit fast 3000 homosexuelle Ehepaare.

8 Wie Arni zeigt, wurde die Ehe um 1900, im Gegensatz zum allgemeinen Wandel der biirgerlichen
Gesellschaft»from status to contract« (Arni 2004: 45), nicht etwa als privatrechtlicher Vertrag, son-
dern als Institution verfasst. Aufgrund dieser institutionellen Verfasstheit der Ehe im ZGB impli-
ziert die Eheschliefdung bis heute einen Statuswechsel zwischen den verschiedenen Zivilstinden
und ist kein privatrechtlicher, »dem freien Willen der Ehepartner« (Gerhard 2010: 205) unterlie-
gender Vertrag. Nicht zuletzt diese Statusabhingigkeit des Familien- und Eherechts ist aus fe-
ministischer Perspektive immer wieder kritisiert worden (vgl. Burgsmiiller et al. 1991; Schwenzer
2013; Biichler 2014; Chambers 2019).

9 Diente die Familie in den feudalen Gesellschaften noch als Modell »einer guten Regierung des
Staates« (Foucault 2000: 49) durch den Souveridn, der den Staat fithren soll wie »ein Vater seine
Familie«, kommtes mitder Frage nach der guten Regierung der Bevolkerung, die durch den Einsatz
von Statistiken zutage tritt, zu einer »Verschiebung der Familie von der Ebene des Modells zur
Ebene der Instrumentalisierung« (ebd.: 61). Diese Verschiebung ist, wie Foucault betont, »absolut

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

denn auch die Hoheit iiber die normative Auslegung und Definition der ehelichen Klein-
familie, »weil man«, wie Foucault fortfihrt, »sobald man bei der Bevolkerung hinsicht-
lich des Sexualverhaltens, der Demografie, der Kinderzahl oder des Konsums etwas er-
reichen will, iiber die Familie vorgehen muss« (ebd.: 61). Denn das wesentliche Merkmal
gesellschaftlicher Institutionen wie der Ehe ist, dass diese als gesellschaftliche Regel-
komplexe sowohl der Orientierung der Einzelnen als auch dem Funktionieren der Ge-
sellschaft als Ganzes dienen (vgl. Nave-Herz 2006: 138). So organisiert die Institution
Ehe mittels Rechtsnormen die intimen Beziehungen von Mdnnern und Frauen und weist
den Eheleuten »geschlechtsspezifische Positionen und Handlungsressourcen« zu (Arni
2004: 6). Damit verfasst die Ehe »die Geschlechterbeziehung in einer hoch kodifizierten
normativen Form, und darin ist sie die verbindlichste tiberpersonliche, historisch-so-
ziale Instanz, mit der jedes Paar als Ehepaar« konfrontiert ist (ebd.: 7). Die Ehe ist aber
eben nicht nur eine Institution, oder, wie es Arni formuliert, die »Ehe als Institution aber
spaziert nicht auf der Strasse [...], auf der Strasse spazieren die Ehepaare« (ebd.). Die
Ehe meint somit immer auch — und heute mehr denn je — die konkreten Beziehungen,
wie sie von den Paaren alltiglich gelebt und als einzigartig erfahren werden. Insofern
ist die eheliche Beziehung nicht nur konkret, »sondern auch personlich, ja sie akzentu-
iert sich in der Moderne als die - idealiter — personlichste Beziehung itberhaupt« (ebd.).
Eben diese »eigentiimliche Verschlingung des subjektiven und objektiven Charakters,
des Persénlichen und des Uberpersénlich-Generellen« (Simmel 1993: 353) beschrieb Ge-
org Simmel als soziologisch unvergleichbare Struktur der Ehe. Unvergleichbar ist sie, weil
die »allerpersonlichste Beziehung« des Paares zugleich »von schlechthin itberpersonli-
chen, geschichtlich-sozialen Instanzen aufgenommen und gelenkt« wird (Simmel 1992:
109). Denn »so unermesslich verschieden der Charakter und Wert der Ehe auch sei [...]
so hat doch schliellich kein Paar sich die Eheform erfunden« (ebd.: 108).

Diese spezifische Ordnung der Liebesehe ist grundlegend fiir das Verstindnis ihrer
Bedeutung und ihres Funktionierens. Denn aufgrund der Verschlingung von allerperson-
lichster, gelebter Beziehung und iiberpersinlicher, normativer Institution ist die Liebesehe
sowohl privilegiertes Instrument einer gouvernementalen Regierung der Bevolkerung
alsauch der zentrale Ort fur die alltigliche Herstellung und Reproduktion der Geschlech-
terordnung. Dabei war und ist die Institution Ehe, wie Arni betont, zu jeder Zeit ein Pro-
dukt gesellschaftlicher Aushandlungs- und Legitimationsprozesse, in denen »sich be-
stimmte Deutungen von Geschlechterdifferenz, Geschlechteridentitit und Geschlech-
terverhiltnis gegen andere durchsetzen und im Gesetz zu Normen héchster Verbind-
lichkeit gerinnen« (Arni 2004: 6). Als solch politisches Produkt ist die Ehe immer wieder
umkimpfter Gegenstand zwischen Kritik und Idealisierung, Anfechtung und Verteidi-
gung, Anpassung und Bestitigung — und es gibt, wie Arni feststellt, »kaum Zeiten, in
denen nicht iiber die Ehe nachgedacht worden wire, weil Gesellschaft stets dynamisch
istund sich in einem stindigen Prozess neu erfindet oder aber sich ihrer tradierten Ord-
nungen vergewissert« (ebd.). Gleichwohl steht die Ehe in unterschiedlichen historischen
Phasen unterschiedlich stark zur Disposition: Befand sich die Ehe um 1900 in einer Kri-
se, so zeichnet sich die Institution Ehe Mitte des 20. Jahrhunderts durch eine breite ge-

fundamental«, denn nun tritt die Familie als »schlechthin privilegiertes Segment« innerhalb der
Bevélkerung auf (ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

sellschaftliche Legitimierung und eine vergleichsweise marginale »Abweichung und Be-
streitung« (Tyrell 1988: 148) aus, weswegen diese relativ kurze Phase riickblickend auch
als das goldene Zeitalter der Ehe bezeichnet wird.”® Durch die weitgehende »Geltendma-
chung von Sinn fiir die >Richtigkeit< und das >Gesolltsein« des ehelichen Zusammenle-
bens und durch die Sanktionierung abweichender Verhaltensweisen hatte die Ehe zu je-
ner Zeit »die Aura etwa des Natiirlichen und Unantastbaren« (ebd., Herv. i. O.). Bereits
abden1970er Jahren wurde diese Aura des Unantastbaren und Natiirlichen der Ehe aller-
dings wieder durch das einsetzende Liebeschaos (vgl. Beck/Beck-Gernsheim 1990) des he-
terosexuellen Ehepaares erschiittert und die biirgerlich-patriarchale Institution der Ehe
als einzig legitime Form von Sexualitit und Elternschaft auf vielfiltige Weisen umgan-
gen, tiberschritten und verindert. Aufder-, vor- und nacheheliche Formen von persénli-
chen Arrangements nahmen zu und die Gesetzgebung passte sich durch den Abbau von
Vorschriften und Sanktionen an diese neuen gesellschaftlichen Realititen an. Beck und
Beck-Gernsheim fassen diesen Prozess als einen Wandel der Ehe von einer »individu-
umiiberhobene[n] Institution sui generis« (Beck/Beck-Gernsheim 1994: 21), die mittels
Handlungsbeschrinkungen das Verhalten der Bevolkerung lenkte, hin zu einem »indivi-
dualisierten Programmec, einem »amtlich [verordneten] Individual-Code der Ehe«, des-
sen »Was, Wie, Wie lange [...] nun ganz in die Hinde und Herzen der in ihr Verbunde-
nen gelegt« wurde (ebd.: 25). Damit wird die zentrale Funktion der Institution Ehe, das
normalerweise lebenslange und solidarische Zusammenleben der Menschen im Dienste
einer stabilen Gesellschafts- und Geschlechterordnung zu regulieren und zu organisie-
ren, signifikant eingeschrinkt und »alltagspraktisch iiberholt« (Maihofer 2018b: 124, Herv.
i. 0.).

Wie sich mit Blick auf das 20. Jahrhundert konstatieren lisst, ist die wohlgeordnete
biirgerlich-patriarchale Gesellschaft mit ihren heteronormativen Geschlechterverhalt-
nissen zu Beginn des 21. Jahrhunderts in betrichtliche Unordnung geraten. Zugleich ist
die Bedeutung der Ehe aber nicht in dem Maf3e zuriickgegangen, wie das angesichts des
teilweise als dramatisch wahrgenommenen Wandels im intimen Zusammenleben (vgl.
Tyrell 1988), insbesondere aufgrund des Anstiegs der Scheidungsrate und der auf3erehe-
lichen Geburten, angenommen wurde. Vielmehr bilden Paarbeziehungen »trotz der ge-
stiegenen Trennungs- bzw. Scheidungswahrscheinlichkeit« (Maier 2008: 9) und der har-
ten Zeiten fur die romantische Liebe und die Ehe nach wie vor »den Prototyp der Verge-
meinschaftung« (Lenz 2009b:10). Wie Eleanor Wilkinson anhand ihrer empirischen Stu-
die zur anhaltenden Paarnormativitit und entsprechenden Stigmatisierung bestimm-
ter Formen des Single-Seins konstatiert: »the boundaries and markers of romantic love
[...] have shifted considerably in recent decades« (Wilkinson 2012: 130). Allerdings er-
weise sich das mit der Liebesehe verschrinkte Ideal der romantischen Liebe zugleich
als duRerst persistent (ebd.). Dies bestitigt auch die generationenvergleichende Stu-
die von Holger Herma: »[D]ie romantische Liebe [scheint] trotz des Strukturwandels in
den Mustern personlicher, intimer Beziehungen in ihrer Grundfigur relativ persistent zu
sein« (Herma 2009: 49). Paradigmatisch zum Ausdruck kommt diese Persistenz der ro-
mantischen Liebe in der kulturellen Omniprisenz von Traumhochzeiten und in den auf-
wendigen Heiratspraktiken der heute heiratenden Paare. Zudem weisen auch verschie-

10 Vgl. zur historischen Entwicklung der Ehe im 20. Jahrhundert Kapitel 2.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

dene statistische Analysen darauf hin, dass die Ehe als vorherrschende Beziehungsform
durch die Individualisierungs- und Pluralisierungsprozesse in den westlichen »Multi-
optionsgesellschaften« (Gross 1994) nicht in dem Mafe verdringt worden ist, wie En-
de des 20. Jahrhunderts befiirchtet (vgl. Vaskovics 2001; Wagner/Franzmann/Stauder
2001). Nach wie vor heirate eine »weit iberwiegende Mehrzahl der Menschen« mindes-
tens einmal im Leben (Schneider/Riiger 2007:133), und im Familienbericht des Schweizer
Bundesrates von 2017 ist zu lesen, dass die Ehe in der Schweiz weiterhin »stark verbrei-
tet« und »bloss ein bescheidener Trend zur Pluralisierung festzustellen« sei (Bundesrat
2017: 12, 54). Hat die Bedeutung der Ehe als das vorherrschende Modell der Vergemein-
schaftung also gar nicht so dramatisch abgenommen? Werden die Pluralisierung, Optio-
nalisierung und Individualisierung der Lebensformen iiberbewertet? Oder wie ist es zu
interpretieren, dass heute nicht nur weiterhin eine Mehrheit der heterosexuellen Paare,
sondern zunehmend auch homosexuelle Paare dem »path most traveled« (Lauer/Yodanis
2010: 66) folgen und heiraten?

Diese scheinbar widerspriichliche Situation der gesellschaftlichen Ordnung und
Praxis des Heiratens kann im Anschluss an Andrea Maihofers Uberlegungen zu den
derzeitigen Geschlechterverhiltnissen als paradoxe »Gleichzeitigkeit von gesellschaftlichem
Wandel und Kontinuitit/Persistenz« gedeutet werden (Maihofer 2007: 297, Herv. i. O.).
Anhand dieser Gleichzeitigkeit lasse sich zum einen zwar feststellen, wie sehr zentrale
»Reproduktionsbedingungen der westlichen kapitalistischen Gesellschaften und der mit
ihr konstitutiv verbundenen biirgerlich patriarchalen (Zwei)Geschlechterordnung ero-
diert und damit in die Krise geraten sind« (Maihofer 2014a: 331). Dabei sei, wie Maihofer
betont, aber »noch nicht ausgemacht, ob es sich bei den Verinderungen im intimen
Zusammenleben der Geschlechter lediglich um eine »Reformierung oder Neujustie-
rung« der herrschenden heteronormativen Gesellschafts- und Geschlechterordnung
handelt oder aber um ein »bedeutsames Movens zu deren fundamentaler Transforma-
tion« (ebd.). Besonders deutlich lisst sich diese derzeit offene Frage anhand der zuvor
skizzierten Debatte um die Ehe fiir alle ablesen: Verglichen mit der rigiden Normativitdt
des goldenen Zeitalters der Ehe Mitte des 20. Jahrhunderts (vgl. Kapitel 2.2.1), als jegliche
Abweichung von der Norm des heteropatriarchalen, lebenslang verheirateten Ehepaares
mit Kindern als minderwertig sanktioniert wurde und Homosexuelle, wenn sie iiber-
haupt in Erscheinung traten, als abnormal, pervers und krank galten, sind die heutigen
Hochzeiten von homosexuellen Paaren Ausdruck eines grundlegenden Wandels. Fand
ab den 1970er Jahren ein Wandel von der patriarchal-hierarchischen Geschlechterdifferenz
von Ehemann und Ehefrau hin zu einer partnerschaftlichen Geschlechterdifferenz des
Ehepaares statt, lisst sich mit der aktuellen Offnung der Ehe fiir gleichgeschlechtliche
Paare in weltweit rund dreifdig Lindern eine noch tiefgreifendere Verinderung des Kon-
zepts der Ehe, das seit jeher in der Differenz von Mann und Frau griindet, beobachten.
Gleichzeitig sind jedoch die Forderung nach der Ehe fiir alle” sowie der Umstand, dass

11 Die Formulierung Ehe fiir alle, die sich als Bezeichnung fiir die Offnung der Ehe fiir homosexuelle
Paare durchgesetzt hat und den Diskurs dominiert, ist im Ubrigen missverstiandlich. Auch nach
der Offnung der Ehe fiir homosexuelle Paare steht die Ehe keineswegs allen offen (vgl. Chambers
2019: 66). Weiterhin gilt die Ehe nur fir paarformige, dauerhafte (hetero- oder homo)sexuelle Be-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -

21


https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Traumhochzeiten heute von hetero- und homosexuellen Paaren gefeiert werden, Zei-
chen einer erstaunlichen Kontinuitit und Persistenz. Denn nicht nur hat die Institution
Ehe die vieldiskutierte Krise des Ehepaares Ende des 20. Jahrhunderts iiberstanden. Mehr
noch erinnert die Formulierung Ehe fiir alle beinahe an das goldene Zeitalter der Ehe, als die
Ehe eine fir alle verbindliche Norm war. Mit einer solchen Entwicklung diirften in den
1980er Jahren weder die Soziolog:innen gerechnet haben, die den Bedeutungsriickgang
der Institution Ehe fiir heterosexuelle Paare beschrieben haben, noch die Lesben und
Schwulen, die eheihnliche Institute als eine »Normierung homosexueller Beziehungen
nach heterosexuellem Muster« abgelehnt haben (Caprez/Nay 2008: 243).

Entsprechend dieser paradoxen Gleichzeitigkeit von Wandel und Persistenz fallen
auch die Deutungen der Situation der Ehe Anfang des 21. Jahrhunderts paradox aus:
Wihrend konservative Kreise in der Offnung der Ehe fiir homosexuelle Paare eine weite-
re Destabilisierung der Ehe sehen und der amerikanische Familiensoziologe Cherlin dies
als weiteres Zeichen ihrer Deinstitutionalisierung beschreibt (vgl. Cherlin 2004: 850),
verstehen andere die aktuelle politische Strategie der »Heteronormalisierung ehemals
devianter Sexualititen« (Ludwig 2016: 35) als eine bedeutungsvolle Stabilisierung der
Ehe. Wie Gundula Ludwig argumentiert, hat das Insistieren von Lesben- und Schwulen-
organisationen auf einer same love und auf gleich »normalen< und >richtigen« sexuellen
Praxenc« (ebd.) den Effekt, »das Bestehende in seinem alleinigen Wahrheitsanspruch«
zu bestitigen (ebd.: 39) und damit letztlich die Ehe zu stirken (vgl. Lauer/Yodanis 2010).
Diese unterschiedlichen gesellschaftstheoretischen Interpretationen fithren zu der
bemerkenswerten Situation, dass die Offnung der Ehe auf politischer Ebene nicht nur
von konservativ-christlichen Gruppierungen bekimpft wird, die darin eine Zerstérung
von Ehe und Familie und damit der natiirlichen Geschlechter- und Gesellschaftsordnung
sehen. Auch von queer-feministischer Seite wird die Forderung nach der Ehe fiir homo-
sexuelle Paare kritisch hinterfragt und mitunter als Ausdruck eines »gay conservatism«
(Richardson/Seidman 2002: 8) verstanden. Anstelle einer Offnung der Ehe wird von
dieser Seite eine »radikale Reform des Familienrechts« (Mesquita 2011: 237) in Richtung
einer »Entprivilegierung und/oder Abschaffung« der Ehe gefordert (ebd.: 267; vgl. auch
Chambers 2019). Fiir die Schweiz wurde eine solche rechtliche Entprivilegierung der Ehe
von Ingeborg Schwenzer in einem juristischen Gutachten im Auftrag des Bundesrates
ausformuliert. Ein »zeitgemisses Familienrecht ist statusunabhingig anzukniipfenc
(Schwenzer 2013: 47), damit die rechtliche Gleichbehandlung aller Lebens- und Liebes-
formen - ausgehend von deren gelebter Praxis statt deren zivilrechtlichem Status —
gewihrleistet werden kann. Dieser keineswegs neue Vorschlag (vgl. Burgsmiiller et al.
1991) wurde vom Bundesrat aber als eine zu radikale Reform des Ehe- und Familienrechts
(vgl. Bundesrat 2017: 54) verworfen, da er »das Institut der Ehe sehr kritisch hinterfragt«
und damit »kaum mehrheitsfihig« sei (ebd.: 50). Tatsichlich 16ste der Vorschlag einer
Entprivilegierung verheirateter Paare gegeniiber anderen Lebens- und Liebesformen
in der Schweiz dufierst polemische Widerreden aus. Erneut wurden mit der Rede vom
»Auslaufmodell« Ehe (SRF 2014) Szenarien des Untergangs — der Ehe, damit implizit
aber auch einer stabilen, klar strukturierten gesellschaftlichen Geschlechterordnung

ziehungen zwischen nicht verwandten Erwachsenen, die im Falle einer Binationalitit des Paares
zudem beweisen miissen, dass es sich um eine echte Liebesbeziehung handelt (vgl. Lavanchy 2014).

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

— bemitht. So heif’t es auf der Titelseite vom Beobachter: »Geht die Ehe unter? Das
Konkubinat soll der Ehe gleichgestellt werden, fordern Reformer. Konservative sind
entsetzt« (Krittli/Vetterli 2014). Wie deutlich wird, ist zu Beginn des 21. Jahrhunderts
nicht nur die Traumhochzeit hoch im Kurs. Auch der Diskurs um das Auslaufmodell Ehe
und ihren potenziellen Untergang weist eine gewisse Persistenz auf.

1.2 Fragestellung und Vorgehen: Eine Entselbstverstandlichung der Praxis
des Heiratens

Die Beobachtung dieser paradoxen Gleichzeitigkeiten und ambivalenten Entwicklungen
ebenso wie die kontriren Einschitzungen und Deutungen dieser Prozesse rund um den
Komplex der Heirat warfen eine Reihe von Fragen auf: Wie sind die ausufernden Repri-
sentationen der Traumhochzeiten von heterosexuellen und zunehmend auch homosexu-
ellen Brautpaaren vor dem Hintergrund der harten Zeiten fiir die romantische Liebe und
der Deinstitutionalisierung der Institution Ehe als verbindlicher Norm des intimen, dau-
erhaften Zusammenlebens von Frau und Mann in der gegenwirtigen Scheidungskultur zu
interpretieren? Trifft es tatsichlich zu, wie Illouz mit Blick auf das Liebesleben von hete-
rosexuellen Frauen und Mannern vermutet, dass deren »Wille und Begehren, zuvor auf
die Entwicklung fester Bindungen gerichtet«, auf »die Entwicklung einer coolen Indivi-
dualitit umgepolt« worden ist (Illouz 2011: 435), wobei Illouz unter cooler Individualitit
eine Tendenz zur Unverbindlichkeit versteht? Oder trifft vielmehr die Annahme von En-
gel zu, dass wir es in neoliberalen Zeiten mit einer paradoxen Verbindung von »Unab-
hingigkeit und Verantwortung«, mit einem »Konterkarieren von Autonomie und Bin-
dung« zu tun haben, indem »parallel zur Forderung nach sexueller Selbstbestimmung
[...] Ideale der Treue, der Verbundenheit, der Sorge [...] aktiviert« werden (Engel 200s:
137)? Denn wie sonst wire angesichts der von Illouz diagnostizierten Entzauberung der
romantischen Liebe (Illouz 2008: 218) das anhaltende, moglicherweise gar zunehmen-
de Begehren nach der Herstellung einer romantischen »Unendlichkeitsfiktion« (Huinink
1995: 106) und dem Erleben einer besonderen Emotionalitit durch die Inszenierung von
Hochzeiten zu erkldren? Wobei: Handelt es sich bei Hochzeiten heute tiberhaupt noch
um Unendlichkeitsfiktionen nach der mirchenhaften Formel and they lived happily ever
after? Oder anders gefragt: Ist die normal gewordene Scheidung vielleicht gar eine we-
sentliche Voraussetzung dafiir, dass die coolen Individuen iiberhaupt noch heiraten? Wie
genau lassen sich also die einzelnen Elemente Hochzeit, Ehe und Scheidung sowie deren
Zusammenhinge verstehen? Und welche Rolle spielen die gegenwirtigen Heiratsprakti-
ken fuir die emotionalen und — wie ich anfiigen mochte — normativen Liebesordnungen
der Geschlechter?

Diese Fragen bildeten den Ausgangspunkt meiner Analyse der gegenwirtigen Praxis
des Heiratens in der Schweiz. Wie der Blick in den soziologischen Forschungsstand zum
Heiraten zeigt, befasste sich die Soziologie vor dem Hintergrund der einflussreichen In-
dividualisierungs- und Modernisierungstheorien um die Jahrhundertwende hauptsich-
lich mit der statistisch beobachtbaren Bedeutungsriickgang der Institution Ehe. Dieser
Fokus auf den Wandel im intimen Zusammenleben der Menschen (vgl. Giddens 1993)
und auf die sogenannte Scheidungskultur, in der die Ehe optional geworden sei (vgl. Hack-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -

23


https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

staff1999), stellte die Familien- und Ehesoziologie sowohl in den USA wie auch in Europa
vor ein Ritsel, wie es Cherlin (2004: 853) formulierte. Warum, so wurde gefragt, heiratet
nach wie vor eine Mehrheit der Menschen mindestens einmal im Leben, wenn doch die
Ehe keine normative Voraussetzung mehr ist fiir Liebe, Sexualitit und Elternschaft (vgl.
Schneider/Riiger 2007)? Oder wie es Maximilian Probst formuliert: Warum gehen die
Menschen die Verbindlichkeit der Ehe ein und pfeifen damit auf die vielen anderen Op-
tionen (vgl. Probst 2017: 115)? Wie bei genauerer Betrachtung deutlich wird, liegt diesem
Ritsel vor allem ein alter Streit zwischen mikro- und makrosoziologischen Perspektiven
aufdas Soziale zugrunde. Wie Carol Smart betont, haben in der Ehe- und Familiensozio-
logie grofd angelegte Erhebungen und Sozialstatistiken immer einen gréfReren Stellen-
wert gehabt, wihrend qualitative Untersuchungen mit ihrem partikularen, interpretati-
ven Blick auf die facettenreiche Ausgestaltung des konkreten Zusammenlebens selten ei-
nen Einfluss auf die grofien soziologischen Theorien gehabt hitten (vgl. Smart 2007a: 8).
Dabei liege, wie Smart betont, die Problematik einer einseitigen Perspektive auf quan-
titative Daten auf der Hand: »[W]ith survey data the researcher often has to impute or
guess the reasons for visible trends, while the qualitative researcher is more able to in-
clude the complex, contradictory and changing reasons that people have for behaving as
they do« (ebd.: 15). Demgegeniiber ist im Anschluss an die interpretative Soziologie da-
von auszugehen, dass die statistisch abgebildete »soziale Ordnung« des Heiratens »nur
erklirbar«ist, wenn »zunichst die vielfiltigen, subjektiven Perspektiven« und Praktiken
der Heiratenden nachvollzogen werden (Bethmann 2013: 68). Eine mikrosoziologische
Rekonstruktion ist folglich unerlisslich, um zu verstehen, wie genau die statistischen
Zahlen zum Heiratsverhalten auf der Ebene der Individuen konkret zustande kommen
und welche Bedeutung der Heirat im jeweiligen Beziehungsarrangement zugeschrieben
wird. Anders gesagt muss die Frage, inwiefern die Praxis des Heiratens derzeit von einer
Gleichzeitigkeit von Wandel und Persistenz gekennzeichnet ist und was das fiir die Ord-
nung des Heiratens und damit fiir die heteronormative Geschlechterordnung bedeutet,
durch die vielfiltigen Perspektiven und Praktiken der Heiratenden nachvollzogen wer-
den. An diesem Punkt setzt meine Untersuchung an, die sich dafiir interessiert, wie sich
die politisch umkidmpfte und makrosoziologisch schwierig zu deutende Verfasstheit der
Institution Ehe auf der Ebene der »Praxis der Liebe« (Burkart 1998: 38) der Hochzeit fei-
ernden Paare manifestiert und sich auf diese auswirkt: Was wollen und erhoffen sich die
Paare, die heute durch die Praktiken und Symboliken der Hochzeit vor allen anderen,
aber ausschlieflich zueinander verbindlich Ja sagen und dadurch zu staatlich anerkann-
ten, auf Dauer ausgerichteten Liebespaaren werden? Wie kommt es zu diesem Schritt
und wie positionieren die Paare ihre Heirat gegeniiber der nicht unwahrscheinlichen
Moglichkeit einer zukiinftigen Scheidung? Wie wirke sich dabei die in der Schweiz zum
Zeitpunkt der Forschung hierarchisch differenzierte gesellschaftliche Ordnung des Hei-
ratens auf die konkreten Situationen der heiratenden hetero- und homosexuellen Paare
aus? Wie also wird das Heiraten aus deren subjektiver Perspektive gedeutet und wie wird
die gesellschaftliche Bedeutung des Heiratens durch die jeweiligen Heiratspraktiken re-
produziert, aber auch verindert?

Um diesen Fragen nachzugehen, habe ich an den Hochzeiten von zehn heterosexu-
ellen und vier homosexuellen Paaren teilgenommen, die zwischen 2013 und 2017 in der
Deutschschweiz eine Ehe geschlossen bzw. eine Partnerschaft haben eintragen lassen.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Im Anschluss an diese Beobachtungen der Hochzeiten habe ich die frisch verheirateten
Personen zu ihrer Heirat, den damit verbundenen emotionalen Bediirfnissen und sub-
jektiven Deutungen sowie den konkreten Praktiken des Heiratsantrags, der Hochzeit,
des Heiratsversprechens und der Namenswahl interviewt. Durch diese Kombination der
zwei qualitativen Datengewinnungsmethoden der teilnehmenden Beobachtung (vgl.
u.a. Dellwing/Prus 2012; Gobo 2008) und des leitfadengestiitzten Interviews (vgl. Kruse
2014; Helfferich 2011) konnte ich rekonstruieren, wie durch die Praktiken des Hochzeit-
feierns ebenso wie in den Heiratserzihlungen der frisch verheirateten Personen Liebe
und Geschlecht performativ hergestellt und zum Ausdruck gebracht werden. Die all-
gemeine Forschungsfrage meiner Untersuchung lautete: In welcher gesellschaftlichen
und individuellen Situation, mit welchen Vorstellungen, Hoffnungen und Erwartungen
formalisieren hetero- und homosexuelle Paare heute ihre Liebesbeziehung und was
wird durch die konkrete Praxis des Heiratens fiir das Paar und fiir die Gesellschaft her-
gestellt? Mit diesem Forschungsdesign betrachte ich die individuelle, allerpersonlichste
Ebene der liebenden und hochzeitfeiernden hetero- und homosexuellen Paare in der
Verschrinkung mit der iiberpersinlichen Ebene der Ehe, die in den Gesetzen, Normen und
Statistiken der Schweiz zum Ausdruck kommt.” Durch diese Perspektive nimmt meine
Studie, im Kontrast zu dem die Soziologie dominierenden Fokus auf den Wandel der
Liebe (vgl. Bethmann 2013) und dem vielfach beschriebenen Bedeutungsriickgang der
Institution Ehe, zugleich auch die erstaunliche Kontinuitit des Heiratens und die Per-
sistenzen einer heteronormativen Geschlechterordnung in den Blick, die nicht zuletzt
in den aufwendigen Inszenierungen romantischer Traumhochzeiten zum Ausdruck
kommen. Denn um die aktuelle Verfasstheit der Ehe zwischen Wandel und Kontinuitit
zu verstehen, so meine These, miissen neben der statistisch beschriebenen Krise des
heterosexuellen Ehepaares zugleich auch die Praktiken des Heiratens und insbesondere
die emotional aufgeladenen Hochzeiten von hetero- und homosexuellen Paaren in den
Blick genommen werden. Dabei verstehe ich die Praktiken der Paare — im Anschluss
an die von Andreas Reckwitz (2003) skizzierten praxistheoretischen Ansitze im Feld
der Sozialtheorien - als unterschiedlich situierte Manifestationen und wissensbasierte
Interpretationen der gesellschaftlichen Verhiltnisse und Normen, die als allerpersin-
lichste Angelegenheiten nicht losgelést von diesem iiberpersonlichen Kontext verstanden
werden konnen (vgl. ebd.: 289). Mit diesem Fokus auf die konkreten Praktiken der
einzelnen Paare, die den Statistiken zum Heiraten in der Schweiz zugrunde liegen und
die sich auf je eigene Art zu der hierarchisch differenzierten Ordnung des Heiratens
gemifd ZGB und PartG verhalten, begegnet meine Studie gleich mehreren Desidera-
ten der soziologischen Forschung zur Ehe, die dem erwihnten Ritsel angesichts der
anhaltenden Attraktivitit des Heiratens zugrunde liegen: erstens dem weitgehenden
Fehlen qualitativer Studien, die sich neben Untersuchungen zu quantitativ erfassbaren
Heiratsmotiven auch mit der emotionalen Dimension des Heiratens beschiftigen (Kapitel
1.2.1), zweitens dem Fehlen einer eingehenden soziologischen und geschlechtertheore-
tischen Analyse der Praxis der Hochzeit sowie drittens der fehlenden Beriicksichtigung
des Umstands, dass Hochzeiten heute von hetero- und homosexuellen Paaren inszeniert

12 Vgl. Glossar zu den Begriffen der Praxis des Heiratens im Anhang.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -

25


https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

und gefeiert werden (Kapitel 1.2.2). Wie ich schliefilich in Kapitel 1.2.3 ausfithre, verfol-
ge ich mit diesem spezifischen Forschungsdesign, das die emotionalisierten Praktiken
des Heiratens und Hochzeitfeierns von hetero- und homosexuellen Paaren (auf der
allerpersonlichsten Ebene) in der Verschrinkung mit der normativen, hierarchisch diffe-
renzierten Ordnung des Heiratens (auf der iiberpersonlichen Ebene) in der Schweiz in den
Blick nimmt, das Anliegen einer »Entselbstverstindlichung« (Kruse 2014: 28, Herv. i. O.)
dessen, was in der Gesellschaft und nicht selten auch in der soziologischen Forschung
als Normalitit gilt.

1.2.1 Ein erstes Desiderat: Die Beriicksichtigung von Gefiihlen in
der soziologischen Analyse

Neben der die soziologische und damit auch die gesellschaftspolitische Auseinanderset-
zung mit der Ehe dominierenden »Fiille statistisch-demographischer Analysen« (Bur-
kart 1998: 27) zum Heirats- und Scheidungsverhalten der Bevélkerung ermdglicht mei-
ne Untersuchung einen mikrosoziologischen Blick in die Heiratsstatistiken der Schweiz.
Statt »die Reprisentativitit der »grossen Zahl« anzustreben (Arni 2004: 19), geht es mir
im Anschluss an Arnis historische Betrachtung der Ehe darum, durch die Analyse von
Einzelfillen »im Besonderen das Allgemeine aufzuspiiren« und dabei »die Dialektik von
Singulirem und Generellem ernst zu nehmenc (ebd.: 18). Dieser Blick auf die Verschrin-
kung des Besonderen und des Allgemeinen dringt sich bei der Ehe nicht zuletzt des-
halb auf, weil in ihr, wie zuvor ausgefiihrt, das Allerpersonlichste und Uberpersinlichste zu-
sammenfallen und sie deshalb als »ein dynamisches Relais von Geschlechterpolitik und
Geschlechterbeziehung, als ein politisches Problem und als eine biographische Erfah-
rung« (ebd.: 9) zu verstehen ist. Statt allerdings dieses dynamische Relais in den Blick
zu nehmen, hat sich die soziologische Forschung bislang hauptsichlich mit dem poli-
tischen Problem der Ehe beschiftigt und die biografische Erfahrung der Einzelnen, al-
so die Praxis der Liebe, weitgehend vernachlissigt. So sei die Erforschung der Praktiken
und Bedeutungen von konkret gelebten Intimbeziehungen meist zu kurz gekommen,
wie Ginter Burkart Ende des 20. Jahrhunderts kritisiert (vgl. Burkart 1998: 27). Statt
sich mit den Wechselwirkungen zwischen »Liebe und Macht, Offentlichkeit und Intimi-
tit« auseinanderzusetzen und zu fragen, »was mit dem Paar und seiner Liebe [passiert],
wenn 6ffentliche Regulative und Strukturen in die Privatsphire hineinwirken« (Burkart/
Koppetsch 2001: 434, 447), und wie umgekehrt diese Strukturen von den Einzelnen wie-
derum unterschiedlich interpretiert werden, wurde das Liebespaar als »haven in a he-
artless world« (ebd.: 448) aufderhalb gesellschaftlicher Strukturen und damit aufierhalb
des soziologischen Interesses verortet (vgl. Arni 2006: 327). Angesichts dieser Margina-
lisierung der als Privatsache geltenden ehelichen Paarbeziehungen und der scheinbar ir-
rationalen (vgl. Bardill Arn 2011: 11) — und zudem weiblich konnotierten — Liebesgefiihle
konstatiert Smart: »If sociology has been cool towards emotions in general, then its ap-
proach to love can only be described as frosty« (Smart 2007a: 54). Zwar wird die Liebe
in der soziologischen Forschung entsprechend dem hegemonialen Ideal der Liebesehe
als selbstverstindliche Voraussetzung fiir die Heirat vorgestellt: »Emotionen sind unab-
dingbar im Prozess der >rationalen< Entscheidung« (Matthias-Bleck 1997: 123). Da Liebe
aber nicht »allein ausschlaggebend« sei fiir die Entscheidung, sondern erst geheiratet

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

werde, »wenn die Beteiligten den Eindruck haben, dadurch sehr konkrete Vorteile zu er-
langen« (Schneider/Riiger 2007: 149), beschiftigt sich die Forschung hauptsichlich mit
den rationalen Motiven der EheschlieRung. Weitgehend offen bleibt dabei, was es mit
der selbstverstindlichen Voraussetzung der Liebe auf sich hat und wie sich diese emo-
tionale Dimension der Liebe, die gemif? Beck-Gernsheim »wichtiger denn je« geworden
sei (Beck-Gernsheim 1990b: 66), zu dem rational sinkenden »Nutzen« (Schneider/Riiger
2007: 133) der Heirat verhalt. Durch die bislang dominierende Frage nach dem Nutzen
des Heiratens ist die Liebe paradoxerweise aus dem Blick der Soziologie geraten. Dies
ist mehr als erstaunlich, wird die Hochzeit doch mit dem Slogan »Invest in Lovel« und
nicht etwa »Invest in Marriage!« beworben (vgl. Vignette 3). Obwohl die Ehe derart ex-
plizit im Zeichen der Liebe steht, habe die soziologische Forschung im 20. Jahrhundert
»fast immer so getan, als hitten Ehe und Familie nichts mit Liebe zu tun; [...] als sei
die EheschlieRung lediglich das Ergebnis entweder instrumenteller Griinde oder einer
Schwangerschaft« (Burkart 1998: 27). Auch Bethmann weist in ihrer empirischen Unter-
suchung der sozialen Bedeutung von Liebe kritisch darauf hin, dass die Liebe in der So-
ziologie, nicht zuletzt unter dem Einfluss der Individualisierungsthese, hauptsichlich
als Privatsache des Individuums oder der Zweierbeziehung konzipiert und die zutiefst
soziale Strukturierung der Liebe kaum in den Blick genommen wurde (vgl. Bethmann
2013: 38).

Diese lange Zeit tibliche soziologische Tradition, »Gefithle zu ignorieren« (Hoch-
schild 2006:157) und die Liebe der Psychologie zu iiberlassen, wurde von feministischen
Soziologinnen wie Arlie Russell Hochschild mit dem Verweis auf die immer schon
»gesellschaftliche Natur« (ebd.: 177, Herv. i. O.) von Gefithlen bereits in den 1980er Jahren
kritisiert. In ihrer bahnbrechenden Studie The Managed Heart zeigt Hochschild auf, wie
Menschen bei der Beschreibung ihrer Gefiihle oft vom Versuch sprechen, dieses oder
jenes zu fiithlen, und wie sie bei diesen »Versuchen zu fithlen latente Gefiithlsnormen
anwenden« (ebd.: 40f.). Folglich sei das, »was wir fir den Kern des Fithlens und Emp-
findens halten, immer schon in soziale Formen gegossen und offentlichem Gebrauch
nutzbar gemacht« (ebd.: 41) und damit auch von soziologischem Interesse. In den 1990er
Jahren macht Illouz in ihrer Studie zur wechselseitigen Durchdringung von Kapitalis-
mus und Liebe im 20. Jahrhundert deutlich, dass die romantische Liebe »alles andere
als ein vor dem Marktplatz sicherer sHafen¢, sondern vielmehr eine Praxis ist, die aufs
Engste mit der politischen Okonomie des Spitkapitalismus verbunden ist« (Illouz 2007:
51). In ihrer darauf folgenden Untersuchung des Leids der Liebe betont Illouz, dass
die Soziologie, will sie »fiir die modernen Gesellschaften relevant bleibenc, sich zwin-
gend mit den Geftihlen beschiftigen muss, »in denen sich die Verletzlichkeit des Selbst
unter den Bedingungen der Spitmoderne spiegelt, eine Verletzlichkeit, die zugleich
institutioneller wie emotionaler Natur ist« (Illouz 2011: 34). Gefithle wie etwa jener der
verletzten Liebe versteht Illouz als »das komplexe Zusammenspiel von physiologischer
Erregung, Wahrnehmungsmechanismen und Interpretationsprozessen« und verortet
sie an »der Schwelle, wo das Nicht-Kulturelle in der Kultur verschliisselt ist, wo Korper,
Kognition und Kultur konvergieren und verschmelzen« (Illouz 2007: 26f.).

Zeitgleich zu Illouz’ soziologischer Beschiftigung mit Gefithlen und Emotionen for-
miert sich um die Jahrtausendwende das zunichst kulturwissenschaftlich bzw. psycho-
biologisch gepragte Feld der Affect Studies (vgl. Baier et al. 2014:14). In diesem Feld eta-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -

21


https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

bliert sich die Metapher der »in-between-ness« (Gregg/Seigworth 2010: 2), um den Fokus
auf den »Ubergang« und die »Dynamik« zwischen 6ffentlichen Verhiltnissen und priva-
ten Gefithlen, Selbst und Anderen, Rationalitit und Emotionalitit™ zu legen (Baier et al.
2014: 17). So versteht Sara Ahmed Emotionen nicht als innere »psychologische Disposi-
tionen« (Ahmed 2014a:186), sondern als eine »Bewegung« innerhalb der »Verflechtungen
von personlichen, kulturellen und sozialen Dimensionen« (ebd.:189), als eine Bewegung,
die etwas tut (vgl. ebd.: 186). Wie Ahmed betont, beschiftige sie weniger die Frage »What
are emotions?« als vielmehr die Frage »What do emotions do?« (Ahmed 2014b: 4). Durch
diese Verschiebung der Perspektive vom Sein auf das Tun von Gefithlen erweitert Ahmed
die soziologischen Emotionsansitze. Diese hitten zwar zu der wichtigen Einsicht bei-
getragen, dass Emotionen individuell und kollektiv seien (vgl. ebd.: 10). Dariiber hinaus
istes fir Ahmed aber noch zentraler zu zeigen, »dass es die Bewegung der Emotionen st,
welche die Unterscheidung zwischen innen und auflen oder Individuum und Sozialem
iiberhaupt erst bewirkt« (Ahmed 2014a: 189).

Diese affekttheoretische Erweiterung der soziologisch-feministischen Kritiken von
Hochschild und Illouz an der gesellschaftlichen, von der Soziologie weitgehend reprodu-
zierten Privatisierung von Gefiihlen bildet eine von zwei wichtigen theoretischen Rah-
mungen fiir meine Auseinandersetzung mit der Praxis des Heiratens und fiir mein An-
liegen, die darin wesentlich involvierten Gefiihle in der Verschrinkung von Individuel-
lem und Gesellschaftlichem zu verstehen. Dabei verstehe ich die Heiratspraktiken vor
dem Hintergrund der verschiedenen poststrukturalistischen, materialitits- und affekt-
theoretischen Ansitze als soziale Praktiken (vgl. Reckwitz 2003; Hillebrandt 2014), die
in der Wechselwirkung mit den sie umgebenden Riumen und materiellen Anordnun-
gen, eingebettet in kulturell-historisch spezifische, gesellschaftliche Verhiltnisse, unter
Einsatz kultureller Techniken, Objekte und Artefakte bestimmte Bedeutungen, Gefiihle
und Subjekte performativ hervorbringen.'* Aufgrund dieses Verstindnisses ist es denn
auch produktiv, die Praxis des Heiratens nicht nur in Form von Interviews zu erfassen,

13 Das affekttheoretische Anliegen, Gefiihle als relationale Praktiken im dynamischen Ubergang
zwischen Subjekt und sozialer Ordnung, Natur und Kultur, Kérper und Geist zu konzeptualisieren,
teilt der affective turn (Clough/Halley 2007) mit dem »material turn« (Alaimo/Hekman 2008: 6; vgl.
auch Barad 2007) sowie mit den frithen Arbeiten von Butler zu den vergeschlechtlichten Kérpern
von Gewicht (1993) und von Maihofer zu Geschlechtals Existenzweise (1995). Allen diesen Ansdtzen
ist gemein, dass sie nach dem poststrukturalistischen linguistic turn Ende des 20. Jahrhunderts die
traditionell weiblich konnotierten und naturalisierten Gegenstande Korper, Geschlecht, Materie
und Emotionen »wieder ins Zentrum des Erkenntnisinteresses [...] riicken, um das komplexe Ver-
héltnis menschlicher Daseinsbedingungen, einschlielich politisch-gesellschaftlicher [...] Macht-
verhaltnisse sowie materiell-korperlicher Aspekte, kritisch auszuloten« (Baier et al. 2014:13f.). Da-
bei handelt es sich keinesfalls um eine »Abkehr« von, sondern vielmehr um eine »Erweiterung«
der »poststrukturalistisch und dekonstruktivistisch gepragten Diskussionen« (ebd.: 14). Insofern
istdas Sprechen von turns letztlich missverstindlich, da die Vorstellung einer Wende die Kontinui-
taten, Weiterentwicklungen und Riickgriffe innerhalb feministischer Theoriebildungen ausblen-
de. So wird in der ersten deutschsprachigen Anthologie zu den Affect Studies denn auch betont,
dass ihr Verstandnis von Gefiihlen als zugleich »intime und unpersénliche Phanomene« (ebd.: 20)
im unmittelbaren Riickgriff auf den feministischen Slogan, das Private ist politisch, der 1970er Jahre
stehe (vgl. ebd.: 21).

14 Vgl hierzu ausfiihrlich Kapitel 3.1.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

sondern als Forscherin selbst an den Hochzeiten teilzunehmen und die beobachteten Si-
tuationen durch die fiir die Ethnografie typische Frage »Was geht hier eigentlich vor?«
(Goffman 1977: 16) auf allen Ebenen zu beschreiben und damit zur Sprache zu bringen
(vgl. Reckwitz 2003: 298)."

1.2.2 Zwei weitere Desiderate: Die Hochzeiten von hetero- und
homosexuellen Paaren

Mit diesem Fokus auf die Praxis des Heiratens von hetero- und homosexuellen Paaren
begegne ich einem zweiten Forschungsdesiderat. Denn nicht nur die Liebesgefiihle
und die emotionale Dimension des Heiratens, sondern auch die konkreten Praktiken des
Hochzeitfeierns stellen in der soziologischen Auseinandersetzung mit der Ehe und ihrem
Wandel zu Beginn des 21. Jahrhunderts eine Forschungsliicke dar (vgl. Bethmann 2013:
208; Bithrmann/Schaft/Kortendiek 2014: 7£.). Trotz ihrer kulturellen Omniprisenz und
zunehmenden 6konomischen Relevanz ist die Hochzeit von der Soziologie bislang nur
marginal behandelt worden, was Chrys Ingraham so interpretiert, dass die Hochzeit
vielen Soziolog:innen derart selbstverstindlich oder aber derart unwichtig vorkommt,
dass ihre Untersuchung keine relevanten Erkenntnisse zu versprechen scheint (vgl.
Ingraham 2008: 3). Wihrend Hochzeitsrituale von Anthropolog:innen in zahlreichen
»nicht-westlichen« Gesellschaften analysiert wurden, blieb die Hochzeit als kulturelle
Selbstverstandlichkeit »westlicher« Gesellschaften weitgehend unerforscht (vgl. Schnei-
der/Riiger 2007), obwohl nicht nur in den USA, sondern auch in europiischen Lindern
die Mehrheit der Eheschlieffungen mit grofen Hochzeitsfesten verbunden ist (vgl.
Kalmijn 2004). In der deutschsprachigen Soziologie lag Ende des 20. Jahrhunderts
lediglich eine empirische Studie von Nave-Herz (1997) vor, die sich mit der Hochzeit
und den unterschiedlichen Sinnzuschreibungen seitens der heiratenden Paare befasst.
Einige Jahre spater publizieren Ivanyi und Reichertz ihre Studie Liebe (wie) im Fernsehen
(2002), die sich neben dem breit gefassten Fokus auf die kulturelle (Re-)Prisentation von
Liebe auch mit den verschiedenen Praktiken des Heiratens beschiftigt, insbesondere
mit der romantischen Inszenierung von Heiratsantrigen und der Verinderung der
zivilstandsamtlichen Trauung durch die Fernsehsendung Traumhochzeit. Wihrend diese
Studien wichtige Erkenntnisse zur Bedeutung und Verinderung von Heiratspraktiken
liefern, haben sie die Vergeschlechtlichung der Hochzeit und damit »die offensichtliche
Reproduktion von Geschlechterverhiltnissen« durch die Praxis des Heiratens kaum
thematisiert (Bethmann 2013: 208). Dies ist erstaunlich, denn die Inszenierungen inti-
mer Paarbeziehungen durch die theatralen Praktiken der Hochzeit haben nicht nur den
wesentlichen Effekt, allen zu zeigen, »was es bedeutet, jemanden zu lieben« (Reichertz
2009: 247), sondern auch die Funktion, »to socialize the bride and the groom into their
new roles as married persons« (Kalmijn 2004: 582) und fiir alle sichtbar zu machen,
»was man und frau also tut und sagt, wenn sie einander lieben« (Reichertz 2009: 247,
Herv. FW). Dieser soziologischen Nichtberiicksichtigung der heteronormativen Verge-
schlechtlichung der Hochzeit begegnet zunichst die sozial- und kulturanthropologische

15 Vgl hierzu ausfiihrlich Kapitel 3.2.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -

29


https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Studie zur Praxis professioneller Hochzeitsplanung in Osterreich von Hilde Schiffler
(2012). Darin konstatiert sie:

»Das kulturelle Muster der>weifSen Hochzeitcartikuliert und festigt auf einer reprasen-
tativen Ebene Geschlechterdifferenzen ebenso wie es die heterosexuelle, monogame
Zweierbeziehung nicht nur gegeniiber allen anderen Formen von Beziehungen privile-
giert, sondern sie auch in eine kosmologische Ordnung einschreibt und naturalisiert.«
(Schaffler 2012: 54)

Eine weitere vertiefte Auseinandersetzung mit den Praktiken des Heiratens in der
deutschsprachigen Geschlechterforschung stellt der Themenschwerpunkt »Heiraten
und Hochzeiten — kulturelle, isthetische und soziale Praktiken und Praxen« der Zeit-
schrift GENDER von 2014 dar. Allerdings betonen die Herausgeber:innen, dass das
Themenheft den »Facettenreichtum der Praktiken und Praxen rund ums Heiraten im
21. Jahrhundert [...] nur anreifien und damit das Desiderat fiir eine kiinftige Forschung
identifizieren« kann (Bithrmann/Schaff/Kortendiek 2014: 8). Gleichwohl machen diese
ersten Untersuchungen nun auch im deutschsprachigen Raum darauf aufmerksam,
dass Hochzeiten aufgrund der durch sie stattfindenden 6ffentlichen Inszenierung von
Liebe und heteronormativer Geschlechterdifferenz wesentlich sind fiir das Verstindnis
der gegenwirtigen gesellschaftlichen »organization of heterosexuality« (Ingraham 2008:
6). So gehen Andrea Bithrmann und Ulrike Thiele-Manjali davon aus, dass die hetero-
normativen Praktiken und Symbole der Hochzeit — wie der romantische Heiratsantrag
des Mannes, die Ubergabe der Braut durch den Vater oder der Namenswechsel der
Braut — diese zu einem idealen Schauplatz fiir die Inszenierung und Herstellung »ver-
meintlich natiirlich gegebene[r] Unterschiede zwischen den Geschlechtern« machen
(Bithrmann/Thiele-Manjali 2014: 10). Bemerkenswert ist diese performative Herstellung
von heteronormativer Geschlechterdifferenz durch romantisierte Hochzeitspraktiken
gerade angesichts des Wandels der Ehe hin zu einer partnerschaftlichen Beziehung,
die den Ehemdinnern und Ehefrauen seit 1981 formal keine geschlechterdifferenten
Rollen mehr zuweist. Insofern sind die Praktiken der Hochzeit keineswegs selbstver-
stindlich oder unwichtig und damit soziologisch zu vernachlissigen, erst recht nicht
- so ist hinzuzuftigen — in einer historischen Situation, in der durch die Hochzeiten
von gleichgeschlechtlichen Paaren zunehmend auch Geschlechtergleichheit inszeniert
und Homosexualitit organisiert wird. Entsprechend habe ich in meine Studie zu den
Heiratspraktiken in der Schweiz auch homosexuelle Paare einbezogen, womit ich ei-
nem dritten Forschungsdesiderat in der deutschsprachigen Forschung zur Ehe und zu
intimen Paarbeziehungen begegne.

Dassich der zivilrechtliche Begriff der Heirat im Zeitraum meiner Datenerhebung in
der Schweiz (ebenso wie bis 2019 in Osterreich und 2018 in Deutschland) auf die Ehe-
schlieffung und Trauung von heterosexuellen Paaren bezog, homosexuelle Paare also
rechtlich gesehen nicht heiraten konnten, ist deren Beriicksichtigung in der Analyse von
Heiratspraktiken nicht selbstverstindlich. Ich bin damit der alltiglichen Verwendung
des Begriffs Heirat in dem von mir untersuchten Feld gefolgt. Diese weicht vom damals
geltenden Recht ab, indem auch die homosexuellen Paare auf die Hochzeitseinladungen
»Wir heiraten« schreiben und davon sprechen, »geheiratet zu haben«. Statt also die

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

rechtliche Besonderung homosexueller Paare durch die hierarchisch differenzierte Ord-
nung des Heiratens in der Schweiz in der soziologischen Analyse zu reproduzieren und
damit die gesellschaftliche Normativitit von Heterosexualitit fortzuschreiben, wie dies
Maja S. Maier an der deutschsprachigen Paar- und Familiensoziologie kritisiert (vgl.
Maier 2008), ist vielmehr eine vergleichende Perspektive auf die Heiratspraktiken von
heterosexuellen und homosexuellen Paaren aufschlussreich. Wie schon Giddens betont
hat, kann der gesellschaftliche Prozess der Individualisierung und De-Traditionalisie-
rung der Liebe ohne das gesellschaftliche »Coming-Out« der Homosexuellen« (Giddens
1993: 23), die er als Pionier:innen im Fithren partnerschaftlicher Beziehungen jenseits
der Ehe verstand, nicht vollstindig nachvollzogen werden. Entsprechend erschien Gid-
dens der weitverbreitete Ausschluss homosexueller Erfahrungen aus der soziologischen
Analyse'® als »duferst fragwiirdig« (ebd.: 22). Zugleich wire es aber eine unzulissige
Verkiirzung, homosexuelle Lebensformen aufgrund der Annahme, dass sie sich durch
egalitirere und kontingentere Formen des Zusammenlebens auszeichneten, lediglich
als subversive Agent:innen des gesellschaftlichen Wandels intimer Beziehungen und
damit, wie Giddens, gar als Wegbereiter:innen fiir heterosexuelle Partnerschaften zu
verstehen (vgl. Roseneil 2002: 33). Wie die Forschung zu nicht-heterosexuellen Bezie-
hungen zeigt, konnen diese genauso »ordinary« sein und missen sich Schwule und
Lesben keineswegs als aulergewohnlich oder als Avantgarde verstehen (Weeks/Heaphy/
Donovan 2001: 28). Das Aufiergewohnliche und Besondere ihrer Lebensformen ist nicht
selten vielmehr eine Zuschreibung von aufien. Was also von der Norm der Heterosex-
ualitit abweichende Lebensformen auflergewohnlich macht, ist, »that they are often
regarded as such by those whose lives are different, and who have the power to define
difference as somehow deviant, inferior, less worthy of respect and recognition« (ebd.).
Insofern gilt es diese normativen Zuschreibungen des Abweichenden und Besonde-
ren nicht von vornherein in die Forschung hineinzutragen und Differenzkategorien
unhinterfragt zu reifizieren (vgl. Buchen/Helfferich/Maier 2004), sondern vielmehr
vergleichend zu rekonstruieren, worin die Unterschiede und Gemeinsamkeiten der he-
tero- und homosexuellen Paare, nicht zuletzt aufgrund von normativen Zuschreibungen
einer heteropatriarchalen Gesellschaft, liegen. Durch diesen Blick wird auch deutlicher
sichtbar, was die hegemonialen heteronormativen Geschlechterverhiltnisse und die
darin eingebetteten Praktiken des Heiratens und Hochzeitfeierns im Kern ausmacht.

1.2.3 Anliegen: Eine kritische Infragestellung
des scheinbar Selbstverstandlichen

Um dieses Undoing von normalerweise unhinterfragten Kategorien (vgl. Haraway 2008;
Maier 2004; Hirschauer 1994) und scheinbar natiirlichen Praktiken der sozialen Welt
(vgl. Gobo 2008: 149) vorzunehmen, orientiere ich mich in meiner Analyse zum einen an
dem queer-feministischen und geschlechtertheoretischen Anspruch, vorherrschende

16  Ein prominentes Beispiel hierfiir ist Beck/Beck-Gernsheims Auseinandersetzung mit der Liebe En-
de des 20. Jahrhunderts (1990), die im Unterschied zu Giddens zeitgleich erschienener Studie
(1993) die zunehmende gesellschaftliche Sichtbarkeit von homosexuellen Formen des Zusammen-
lebens und Liebens nicht zur Kenntnis genommen haben (vgl. Smart 2007a: 21).

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -

31


https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Normen und gesellschaftliche Macht- und Ungleichheitsverhiltnisse kritisch zu be-
trachten, und zum anderen an der fir die interpretative Soziologie und insbesondere
Ethnografie typischen methodologischen Frage: Was ist da eigentlich los? (vgl. Kapitel 3).
Beiden Herangehensweisen gemein ist die grundsitzliche Haltung der Infragestellung
des Normalen, wenngleich sie damit nicht selten unterschiedliche Anspriiche verbin-
den: Die interpretative Soziologie geht davon aus, dass die »wache[n] und normale[n]
Erwachsene[n]« einer Gesellschaft (Schiitz/Luckmann 1979: 25) ihre »alltigliche Lebens-
welt« gewdhnlich nicht weiter hinterfragen, sondern »as natural, normal, obvious and
taken-for-granted« (Gobo 2008: 149) hinnehmen. Weil die Dinge der Alltagswelt immer
schon gedeutet und folglich »bereits objektiviert« sind, »lingst bevor ich auf der Bithne
erschien« (Berger/Luckmann 1969: 24), sei das Bediirfnis, »die Dinge selbst zu definie-
renc, bei den soziologischen >Laien« »hochst begrenzt« (Abels 2007: 89). Entsprechend
ist es die Aufgabe der Soziologie, die »scheinbare Selbstverstindlichkeit von sozialer
Wirklichkeit [..] als das Resultat komplexer gesellschaftlicher Ubereinkiinfte« (Kruse
2014: 28) sichtbar zu machen und aufzuzeigen, welche Sinnhaftigkeit dieser immer
kontingenten gesellschaftlichen Konstruktion von Wirklichkeit zugrunde liegt (vgl.
ebd.: 146). Diese keineswegs normativ zu verstehende Unterstellung von Sinnhaftigkeit,
die dem »Aufbau der sozialen Welt« (Abels 2007: 62) und der Institutionalisierung und
Legitimierung einer bestimmten sozialen Ordnung zugrunde liegt, gilt es zu entselbst-
verstandlichen, weil sie eben nicht selbstverstindlich ist (vgl. Kruse 2014: 146). Insofern
steht fiir die interpretative Soziologie nicht »die Wirklichkeit in substantieller Hinsicht«
im Vordergrund, »sondern ihre praktische bzw. soziale Genese und ihre Funktion (das
>WIE< und das sWOZUJ), welche die konkrete Existenz einer eigentlich kontingenten
Wirklichkeit tiberhaupt erst zu kliren vermag« (ebd.: 26). Um diese Analyse der so-
zialen Wirklichkeit vorzunehmen, orientiert sich die Ethnografie an den Figuren des
»Fremden« (Simmel 1992: 764fF.) oder des »Kindes« (Gobo 2008: 152), da beide mit den
Selbstverstindlichkeiten einer bestimmten Kultur (noch) nicht vertraut sind und dieser
deshalb mit grundlegenden Warum-Fragen begegnen (ebd.). Daraus leitet sich die fiir
die Ethnografie typische Methode der »Befremdung der eigenen Kultur« (Hirschauer/
Amann 1997) ab, mittels derer versucht wird, die Welt mit anderen Augen zu sehen (vgl.
Gobo 2008: 148).

Nun sind wie gesagt auch queer-feministische und viele geschlechtertheoretische
Ansitze gepragt von einer Haltung der Entselbstverstindlichung. Diese Haltung wird
auch als eine Praxis des Wunderns, ein »wondering about wondering« (Giffney/Hird
2008: 1), vorgestellt und verfolgt im Wesentlichen das Ziel, die wirkmichtigen, binir-
hierarchisch strukturierten Kategorien eines euro-, andro- und anthropozentrischen
Denkens zu dekonstruieren, das die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit
dominiert (vgl. Ditwyler/Weibel 2015; Weibel 2013). Aufgrund dessen lassen sich zwei
wichtige Unterschiede zwischen den fiir meine Untersuchung wichtigen theoreti-
schen und methodologischen Zugingen feststellen: Erstens gehen queer-feministische
Ansitze nicht davon aus, dass die Alltagswelt den Menschen grundsitzlich normal
und selbstverstindlich erscheint. Dies deshalb, weil queer-feministische Perspektiven
nicht selten Akteur:innen im Blick haben, die sich nicht unhinterfragt in die geltende
Normalitit der Alltagswelt einfiigen konnen und/oder wollen und aufgrund ihrer femi-
nistischen Haltung, Herkunft, Hautfarbe, Sexualitit und/oder anderer Merkmale von

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

den normalen Erwachsenen einer Kultur abweichen. Diese Personen sind gesellschaft-
liche AufRenseiter:innen, wie es Virginia Woolf (2008) so treffend fiir die Position der
Feministin beschrieben hat, die sie selbst zugleich verkérperte (vgl. Maihofer 2019).
Charakeeristisch fiir queer-feministische Ansitze ist also die Figur der AuRenseiterin,
wenn nicht gar des Cyborgs (vgl. Haraway 1995). Ihnen erscheinen bestimmte soziale
Kontexte, kulturelle Praktiken und gesellschaftliche Verhiltnisse, in die sich die normalen
Erwachsenen unhinterfragt einfiigen kénnen (vgl. Ahmed 2014b: 147; Castro Varela 2003:
109), keineswegs selbstverstindlich. Aufgrund dieser Perspektive der gesellschaftlichen
Aufdenseiterin verfolgen queer-feministische Ansitze zweitens auch ein anderes Anlie-
gen: Thre Auseinandersetzungen mit bestehenden Normalititen sind explizit mit einer
kritischen Haltung gegeniiber den herrschenden Normen und Machtverhiltnissen ver-
bunden und mit dem Anspruch, durch die kritische Dekonstruktion zur Verschiebung,
Verinderung und Uberwindung hierarchisierender und diskriminierender Verhiltnisse
beizutragen (vgl. u.a. Foucault 1992; Butler 2002; Maihofer 2013b, 2019). Gegeniiber
diesem dezidiert kritischen Anspruch orientierten sich viele soziologische Arbeiten eher
an dem Prinzip der »ethnomethodologischen Indifferenz«, was in den 1970er Jahren zu
der Forderung einer kritischen Ethnomethodologie fithrte (Abels 2007: 148f.).

Trotz dieser teilweise sehr unterschiedlichen Verhiltnisse zur Kritik erweist sich ein
ethnografischer Zugang und insbesondere die Goffmarn’sche Frage, was bei diesen Hoch-
zeiten eigentlich genau los ist, als dufierst produktive Methodologie fir mein Anliegen
der kritischen Entselbstverstindlichung der gegenwirtigen Ordnung des Heiratens und
den Praktiken des Hochzeitfeierns in der Schweiz. Dabei bin ich mir bewusst, dass in ei-
ner Zeit, in der die Heirat vor allem als ein Zeichen verbindlicher Liebesgefiihle gedeutet
und verstanden wird, eine Kritik des Heiratens dazu tendiert, den Menschen ihre Freu-
de am individuellen Liebesgliick zu verderben. Dies betonen auch Jessica Cadwallader
und Damien Riggs, die im Anschluss an Foucault darauf hinweisen, dass die Ehe trotz
des gegenwirtigen Fokus auf die mit ihr verbundenen Gefiihle der Liebe auch ein Mittel
»for distributing material rights and responsibilities« geblieben ist (Cadwallader/Riggs
2012):»This turn towards the >beauty of love often situates critiques of marriage as killing
others’ joy. As Sara Ahmed has pointed out, however, killjoys remain important in chal-
lenging injustice« (ebd.). Im Anschluss daran will meine Analyse von Heiratspraktiken
keineswegs die Schonheit der Liebesgefiihle, die auch mich als teilnehmend beobachten-
de Forscherin an den Hochzeiten immer wieder beriihrt haben, gegen die Ungleichhei-
ten aufwiegen, die durch die hierarchisch differenzierte Ordnung des Heiratens in der
Schweiz produziert werden. Gleichzeitig ist es aber mein Anliegen, die derzeitige Gel-
tung der Hochzeit als emotionale Privatangelegenheit kritisch zu hinterfragen, um vor
lauter »emotion, romance and prettiness« nicht zu vergessen, dass die Praxis des Hei-
ratens weiterhin eine staatliche »technology of biopower« ist (ebd.). Dies erscheint um-
so wichtiger angesichts der Tendenz zu einer allzu euphorischen oder optimistischen
Betonung des Wandels - etwa aufgrund der Offnung der Ehe fiir homosexuelle Paare,
wodurch leicht aus dem Blick gerit, dass anderen Formen des Zusammenlebens wei-
terhin der Anschein von etwas Defizitirem oder Illegitimem anhaften kann (vgl. Butler
2009:173f.). Entsprechend geht es im Folgenden darum, die dominante Geltung der Hei-
rat als Zeichen personlichen Liebesgliicks, das durch die Hochzeit paradigmatisch zum
Ausdruck kommt, einer kritischen soziologisch-geschlechtertheoretischen Betrachtung

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -

33


https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

zu unterziehen und eine »neue Verhiltnisbestimmung zwischen individuellem Erleben
und gesellschaftlichen Machtverhiltnissen« (Baier et al. 2014:14), zwischen privaten »Ge-
fithlsweisen« und gesellschaftlichen »Gefiihlsregimen« vorzunehmen (Maihofer 2014b:
269; vgl. auch Maihofer 1995). Durch das Aufzeigen, »dass nichts so sein muss, wie es ist,
dass also alles auch anders sein kénnte« (Maihofer 2013b: 166), wie es Maihofer im An-
schluss an Foucaults Verstindnis von Kritik bzw. Aufklirung formuliert, soll »die M6g-
lichkeit« geschaffen werden, »die gegenwirtigen Grenzen des Denkbaren, Wahrnehm-
baren und Lebbaren zu iiberschreiten« (ebd.: 172).

1.3 Aufbau des Buchs

Das Buch gliedert sich neben Einleitung und Fazit in zwei Teile: Im ersten Teil werden
in zwei Kapiteln der meiner Untersuchung zugrundeliegende Forschungsstand sowie
der theoretische Hintergrund und das methodische Forschungsdesign vorgestellt. Aus-
gehend von dieser Grundlage werden im zweiten Teil in fiinf empirischen Kapiteln die
unterschiedlichen Praktiken des Heiratens beleuchtet, wobei ich mich an der zeitlichen
Chronologie des Prozesses der Heirat orientiere. Zwischen den einzelnen Kapiteln fin-
den sich sogenannte Vignetten. Diese stellen verdichtete Beschreibungen von Beobach-
tungen und Situationen aus meiner Feldforschung dar und dienen als Einblicke in das
Feld der Heiratspraktiken, wie ich es angetroffen und erlebt habe. Werden sie in einem
Zug gelesen, verschaffen sie einen Gesamteindruck der heutigen Praxis des Heiratens;
werden sie zwischen den jeweiligen Kapiteln gelesen, vertiefen und erginzen sie diese.

Teil 1 - Grundlagen

In Kapitel 2 werfe ich einen Blick in historische und soziologische Studien zur Ehe im
20. Jahrhundert. Anhand dieser Studien zeichne ich nach, wie die biirgerliche Liebes-
ehe, die um 1900 zur Stabilisierung und Ordnung der als krisenhaft wahrgenommenen
Geschlechterbeziehungen institutionalisiert wird, im sogenannten goldenen Zeitalter der
Ehe nach 1945 zur hegemonialen Norm wird, nur um kurze Zeit spiter von wieder erstar-
kenden Emanzipationsbewegungen erneut in Frage gestellt zu werden. Aufgrund des
darauffolgenden, statistisch beobachtbaren Bedeutungsriickgangs der Institution setzt
inden1990er Jahren ein neuerlicher Krisendiskurs ein, wenngleich einzelne Studien dar-
auf hinweisen, dass die Ehe fiir eine Mehrheit der Menschen von hohem Wert bleibt.
Durch die Diskussion dieses Forschungsstandes wird deutlich, dass es fiir das Verstind-
nis der aktuellen Verfasstheit der Ehe einer qualitativen Untersuchung der Praktiken des
Heiratens - in der Verschrinkung von personlicher Liebes- und Geschlechterbeziehung
und gesellschaftlicher Geschlechterordnung - bedarf.

Auf dieser Grundlage stelle ich in Kapitel 3 den theoretischen Hintergrund und das
methodologische Untersuchungsdesign meiner Studie vor. Zunichst werden die sub-
jekt- und affekttheoretischen Ansitze vorgestellt, die mein Verstindnis der Praxis des
Heiratens prigen, und aufgezeigt, inwiefern Liebes- und Geschlechterbeziehungen auf-
grund ihrer Abhingigkeit von Anerkennung nicht losgelést von den herrschenden Ge-
schlechternormen und wirkmichtigen Versprechen von individuellem Liebesgliick ver-
standen werden kénnen. Danach beschreibe ich den ethnografisch-mikrosoziologischen

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Zugang zur Praxis des Heiratens, das Vorgehen zur Erstellung des Materialkorpus durch
eine Kombination von teilnehmender Beobachtung und leitfadengestiitzten Einzelinter-
views sowie das Sample der Studie.

Teil 2 - Empirische Ergebnisse

In Kapitel 4 untersuche ich zunichst den paarinternen Entschluss zur Heirat und frage
nach den Anlissen und Griinden, die heute zur Verlobung fithren. Dabei analysiere ich
die zentrale Bedeutung der ebenso romantisierten wie vergeschlechtlichten Praktik des
iiberraschenden, einseitig gestellten Heiratsantrags und diskutiere, wie sich der Antrag
— je nach individueller Aneignung der Praktik — auf den Prozess der Entscheidungsfin-
dung auswirkt.

In Kapitel 5 gehe ich der Frage nach, welche Funktionen die Praxis des Heiratens er-
fitllt und wie sich deren Gewichtung in der jeweiligen Form und Ausgestaltung der Hei-
rat ausdriickt. Anhand der Analyse der Bediirfnisse der Paare, die den Entschluss zur
Heirat anleiten, lassen sich drei wesentliche Funktionen der Heirat aufzeigen: rechtliche
Absicherung, paarinterne Bestitigung und soziale Anerkennung. Diese sind fiir hetero-
und homosexuelle Paare grundsitzlich gleich wichtig. Aufgrund der besonderen, von der
Norm der Ehe abweichenden Positionierung der homosexuellen Paare werden in ihren
Fillen die Funktionen der Absicherung und Anerkennung jedoch deutlicher sichtbar, als
dies im heute dominierenden Verstindnis der Heirat als Zeichen individueller Liebe der
Fall ist.

In Kapitel 6 beleuchte ich die Feier der Heirat durch die Praktiken der Hochzeit, die
auch als schonster Tag im Leben (insbesondere von Frauen) bekannt ist. Damit sich das
in der Hochzeit liegende Versprechen von grofitméglichem Gliick erfiillt, werden beson-
dere Mittel und Objekte eingesetzt, damit die Anwesenden an diesem einzigartigen Tag
auf besondere Weise emotional berithrt und bewegt werden. Aber nicht nur die Gefiihle,
auch die Inszenierungen von Weiblichkeit und Mannlichkeit und ihres Verhiltnisses zu-
einander sind auferalltiglich. Dabei wird durch die theatrale Praxis der Hochzeit heute
nicht mehr nur Geschlechterdifferenz und -komplementaritit betont, sondern auch Ge-
schlechtergleichheit dargestellt.

Im Anschluss an die Feier des schonsten Tages dreht sich Kapitel 7 um die Frage, wie
die hohe Scheidungswahrscheinlichkeit von den heute heiratenden Paare gedeutet wird
und wie sie ihre Heirat gegeniiber der gesellschaftlich normal gewordenen Scheidung
positionieren. Dabei orientieren sich die Heiratenden unterschiedlich stark am Ideal der
Dauerhaftigkeit der Ehe: Einige versprechen sich mit der Heirat bewusst lebenslange
Liebe und Treue, andere verzichten auf Trauversprechen und legen den Fokus weniger
auf die Zukunft als vielmehr auf die Qualitit der gemeinsamen Geschichte, auf der ihre
Bereitschaft zur Heirat beruht.

In Kapitel 8 schliefilich diskutiere ich am Beispiel des Schweizer Namensrechts, das
2013 im Interesse der Gleichstellung sowie einer méglichst einfachen und klaren Rege-
lung der Namenswahl erlassen wurde, wie sich die Gesetzesnormen des Eherechts auch
im Zeitalter neoliberaler Freiheiten weiterhin einschrinkend auf die individuellen Prak-
tiken auswirken kénnen. Vor allem aber wird anhand des Namensrechts deutlich, dass
eine rechtliche Gleichstellung der Geschlechter ohne die Beriicksichtigung der Wirk-

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -

35


https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

michtigkeit tief verankerter Geschlechternormen nicht automatisch zu einer gleichbe-
rechtigten Praxis der Paare fiihrt.

Schlussfolgerung

Im Fazit der Arbeit zeige ich erstens auf, warum die analytische Trennung und gleichzei-
tige Beriicksichtigung des zivilrechtlichen Akts der EheschlieRung/Partnerschaftseintra-
gung und des zeremoniellen Akts der Hochzeit in der Analyse der Praxis des Heiratens
zentral ist und welche Einsichten sich daraus fiir das Verstindnis der anhaltenden
Bedeutung der Heirat gewinnen lassen. Zweitens fithre ich aus, inwiefern eine ver-
gleichende Betrachtung der Heiratspraktiken von hetero- und homosexuellen Paare
unverzichtbar ist fiir das Verstindnis der hierarchisch differenzierten Ordnung des
Heiratens, wie sie zu Beginn des 21. Jahrhunderts vorherrscht. Dabei geht es nicht nur
um das Aufzeigen der rechtlichen und gesellschaftlichen Ungleichheiten, die die Situa-
tion der homosexuellen Brautpaare prigen, sondern auch um ein Aufzeigen dessen,
was die heteronormative Praxis des Heiratens im Kern ausmacht. Damit leistet die
vorliegende Analyse nicht zuletzt eine Entselbstverstindlichung der dominanten sozio-
logischen und gesellschaftlichen Vorstellungen der Heirat und liefert Anhaltspunkte fir
eine zukiinftige politische Handhabung der Institution Ehe.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung
Vignette 1 »Ein Zeichen der Liebe«: Die Heirat im Schweizer Fernsehen

Wenige Wochen nach meinem Aufruf an Hochzeitspaare, an meiner Studie teilzuneh-
men, nahm das Schweizer Fernsehen SRF im Herbst 2013 mit mir Kontakt auf. Sie sei-
en interessiert an einem Bericht zu dem Forschungsprojekt und daran, an der ein oder
anderen von mir beobachteten Hochzeit mit der Kamera dabei zu sein. Dies war die ers-
te von zahlreichen Medienanfragen, die ich im Laufe meiner Forschung erhalten soll-
te; neben Anfragen zu aktuellen Brautmodetrends waren dies vor allem Anfragen da-
zu, warum weiterhin viele Frauen den Namen des Mannes annehmen (vgl. Riklin 2016;
Biichi 2021; Fontana 2021), warum trotz fortschreitender Gleichstellung hauptsichlich
Minner einen Heiratsantrag machen (vgl. Fitz 2016), warum mit immer aufwendigeren
Hochzeitsfeiern geheiratet werde (vgl. Lang 2016; Dreyfus 2016) und ob homosexuelle
Paare gleich oder anders heiraten als heterosexuelle Paare (vgl. Stehle 2016; Neubacher
2017). Wihrend ich viele dieser Anfragen von Fernsehen, Zeitungen und Radio beant-
wortet habe, lehnte ich die erste Anfrage vom SRF ab, da meine Studienteilnehmer:in-
nen aus Griinden der Anonymisierung nicht gefilmt werden konnten und auch, weil mir
der Zeitpunkt fiir einen Fernsehauftritt mit dem Forschungsprojekt verfritht erschien.
Ich blieb aber mit der Redaktorin in Kontakt und erfuhr deshalb, dass das SRF gerade
in einem anderen Sendeformat dabei war, eine sechsteilige Serie zum Heiraten in der
Schweiz zu produzieren. Der Produzent stellte mir die DOK-Serie »Ja, ich will. Heiraten
in der Schweiz« (SRF 2013) als DVD fiir meine Analyse zur Verfiigung. So erhielt ich zu
einem frithen Zeitpunkt in meiner Forschung die Gelegenheit, mir einen Eindruck von
der medialen Reprisentation des Heiratens im Schweizer Fernsehen zu verschaffen.

In der SRF-DOK-Serie, die im gleichen Zeitraum ausgestrahlt wurde, als in der
Schweizer Politik iiber Anpassungen im Ehe- und Familienrecht gestritten (vgl. Schwen-
zer 2013; Krittli/Vetterli 2014) und im SRF Club deshalb iiber die Ehe als Auslaufmodell
diskutiert wurde (SRF 2014), wurden die Liebesgeschichten von vier heterosexuellen
Paaren portritiert. Der rote Faden, der die individuellen Geschichten eint: die Heirat
als »eines der grossten Abenteuer des Lebens« (SRF 2013). Dieses Abenteuer beginnt,
ganz nach dem Vorbild der TV-Show Traumhochzeit (vgl. Ivanyi 2002a), mit einem spek-
takuliren Heiratsantrag: Manuela wird vom Bruder ihres Partners zu einem Rundflug
eingeladen. Christian gibt vor, durch einen dringenden Arbeitsauftrag verhindert zu
sein. Tatsichlich aber sitzt er, getarnt als Flughelfer, hinten in dem Helikopter, der
Manuela zum Petersgrat in der Nihe des Matterhorns fliegt. Auf dem Schneefeld un-
ter blauem Himmel gibt sich Christian zu erkennen, geht vor der vollig iiberraschten
Manuela auf die Knie und fragt sie mit einem Ring, ob sie seine Frau werden will.
Wie auf dem Video des Bruders zu sehen ist, fillt Manuela Christian, weinend und
lachend zugleich, um den Hals, und auch beim erneuten Anschauen des Videos ist das
Paar sichtlich gerithrt. Nach dem Antrag fithrt das Abenteuer Heirat die Paare und die
Zuschauenden von den Hochzeitsvorbereitungen und Familientreffen iiber die rechtlich
verbindlichen Jaworte auf dem Zivilstandsamt zum emotionalen Hohepunkt der Heirat
— der kirchlichen Trauzeremonie und Feier einer »wahren Mirchenhochzeit«, bei der
der »Himmel voller Geigen« hingt (SRF 2013).

Mit dieser Darstellung des Heiratens — entlang des kulturellen Skripts der Hochzeit
und nicht etwa anhand der zivilrechtlichen Praxis der EheschlieRung — vermittelt die

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -

37


https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Serie die Vorstellung, dass es beim Heiraten primir und hauptsichlich um die Liebes-
gefithle der Paare geht. Einzig in Bezug auf das binationale Paar, bei dem der Schweizer
Mann dreifdig Jahre ilter ist als seine (fiinfte) Ehefrau aus der Dominikanischen Repu-
blik, wird bemerkt, dass »es neben den Gefithlen auch praktische Griinde fiir eine Heirat
gibt« (SRF 2013). Indem dieses Paar aber diametral zu den anderen drei Paaren posi-
tioniert wird, deren Eheschlieffungen »mehr Romantik versprechen« (ebd.), dient ihre
Geschichte eher der Abgrenzung als der Identifikation. Durch diese Abweichung wird
das romantische Ideal der Liebesheirat zusitzlich gefestigt. Gleichwohl wird zu beden-
ken gegeben, dass »Heiraten gut iiberlegt sein« will, da die »Halfte der Ehen« wieder
geschieden werde und unverheiratete Paare zudem »finanziell im Vorteil« seien (ebd.).
Im direkten Anschluss kommt aber die Erklirung, warum sich viele Paare in der Schweiz
weiterhin das Jawort geben: »Wer sich also trotzdem traut, versteht das auch als symboli-
schen Akt [und will] dieses Zeichen der Liebe setzen« (ebd.). Indem der rationale Nutzen
und die einstige Stabilitit der Ehe in Frage gestellt sind, erscheint die Liebe als die trei-
bende Kraft hinter dem Willen der Paare, das Abenteuer Ehe zu wagen: Die Paare, die
trotz aller Ungewissheiten dennoch heiraten, setzen ein mutiges Zeichen der Liebe und
bringen durch den romantischen Antrag ebenso wie die Feier einer Mdrchenhochzeit zum
Ausdruck, »dass sie fitr immer zusammengehoren« (ebd.).

Dieser explizite Fokus der Fernsehserie auf die Liebe war fiir mein Verstindnis der
gegenwirtigen Praxis des Heiratens ebenso aufschlussreich wie die Darstellungen von
Geschlecht. Bemerkenswert ist zunichst, dass trotz der offensichtlich angestrebten Di-
versitit der Paare' die Thematisierung von homosexuellen Paaren fehlt, obwohl diese
seit dem Inkrafttreten des Partnerschaftsgesetzes 2007 in der Schweiz ebenfalls Hoch-
zeiten feiern. Vielleicht noch auffilliger waren aber die geschlechterstereotypen Dar-
stellungen der heterosexuellen Paare. Besonders vielsagend ist die Kurzbeschreibung
der letzten Folge, die den Titel »der schonste Tag« (SRF 2013) trigt: Ueli »ist fiir einmal
sprachlos. Als der Landwirt seine Braut Andrea ganz in Weiss vor sich stehen hat, wird
auch der harte Bursche ganz sanft. Stolz fithrt er sie vor versammelter Hochzeitsgesell-
schaft zum Traualtar« (ebd.). Diese Beschreibung konnte so interpretiert werden, dass
sich der schonste Tag vor allem durch eine Transformation von Minnlichkeit auszeichnet.
Der normalerweise harte Bursche wird angesichts seiner Braut ganz sanft. Tatsichlich ist
in der Folge zu sehen, wie Ueli beim Anblick seiner Braut, die im weien Kleid aus einem
Oldtimerauto steigt, Trinen in den Augen hat und um Fassung ringt. Andrea strahlt und
fragt: »Gefillt es dir?« Der schonste Tag zeichnet sich somit nicht nur durch die Schén-
heit der Braut aus, die im Zentrum der Hochzeit steht, sondern auch durch einen sanf-
ten, Gefiihle zeigenden Mann, der dadurch aber keineswegs unméinnlich wird. Denn er
bleibt der Aktive, der die auReralltigliche Schonheit seiner zukiinftigen Frau betrachtet
und beurteilt und seine Braut alsdann stolz zum Traualtar fiihrt. Diese stereotype Ge-
schlechterbeziehung, die gemif} der Darstellung des Schweizer Fernsehens den schins-
ten Tag ausmacht, ist wesentlich fiir das Verstindnis heutiger Heiratspraktiken.

17 Neben dem binationalen Paar mit der grofien Altersdifferenz wird ein Paar mit Hérbehinderung
und ein Paar mit Migrationsgeschichte portritiert, das eine serbisch-orthodoxe Hochzeit feiert.
Das vierte Paar steht fiir das Leben auf dem Bauernhof und kénnte als Symbolisierung des tradi-
tionell Schweizerischen gelesen werden.

https://dol.org/10.14361/9783839471524-002 - am 13.02.2026, 17:31:38, -



https://doi.org/10.14361/9783839471524-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

