
32 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

1.3. Forschungsstand: Zivilpersonen und Friedensgemeinden in
Konfliktregionen

Zivilpersonen in Konfliktregionen wurden in wissenschaftlichen Veröffentlichungen

zunächst überwiegend als Opfer der gewaltsamen Auseinandersetzungen betrachtet.

In den mehrheitlich politikwissenschaftlichen Publikationen zu diesem Thema lassen

sich verschiedene Text-Korpora von Arbeiten identifizieren, die bspw. die besondere

Verletzlichkeit von Zivilpersonen in Gewaltkonflikten thematisieren (Vgl. bspw. Azam

und Hoeffler 2002; Doswald-Beck 1987; Downes 2006; Eck und Hultman 2007; Gross

2005; Herreros und Criado 2009; Humphreys und Weinstein 2006; Oppenheim und

Weintraub 2016; Rothbart und Korostelina 2011; Slim 2010; R. M. Wood 2010) oder

die unterschiedlichen Möglichkeiten ihres Schutzes problematisieren und diskutieren

(Vgl. bspw. Bellamy und Williams 2010; Bonwick 2006; Carpenter 2005; 2006; Da-

vies und Glanville 2010; Lovell 2012; Slim 2003; Valentino, Huth, und Croco 2006).

Daneben wurden eine Reihe von Arbeiten veröffentlicht, die sich mit der Beziehung

zwischen illegalen bewaffneten Gruppen und der Zivilbevölkerung in gewaltsamen

Konfliktregionen auseinandersetzen. Diese Arbeiten stellen entweder die Bedeutung

der Zusammenarbeit bzw. Unterstützung bewaffneter Gruppen durch Zivilpersonen

in den Mittelpunkt ihrer Aufmerksamkeit (Vgl. bspw. Humphreys und Weinstein 2008;

Johnson 1962; Kalyvas 2006; Metelits 2009; Viterna 2013; Weinstein 2007; Wickham-

Crowley 1987; E. Wood 2010) oder untersuchen – wenn auch wesentlich seltener – die

Formen der Regierung, Verwaltung und öffentlichen Ordnung, die illegale bewaffnete

Gruppen in den von ihnen kontrollierten Gebieten und für die dort lebende Bevölke-

rung etablieren (Vgl. bspw. Arjona, Kasfir, und Mampilly 2015; Kasfir 2005; Mampilly

2011; Staniland 2012). Veröffentlichungen mit einem Fokus auf die Begegnungen zwi-

schen staatlichen Institutionen und den Bewohner_innen der Konfliktregionen sind

unter diesen Arbeiten nicht zu finden.

Anthropologische Forschungen über Zivilpersonen in Konfliktregionen thematisie-

ren vor allen Dingen die Alltagserfahrungen, Lebensbedingungen und Herausforde-

rungen sozio-kulturell diverser Bevölkerungsgruppen vor, während und nach den be-

waffneten Auseinandersetzungen. So sind einige Veröffentlichungen erschienen, die

die unterschiedlichen Umstände des Über- und Zusammenlebens in diesen „warscapes“

(Lubkemann 2008, 5) beschreiben (Vgl. auch Maček 2009; Manz 2005; Nordstrom 1997;

Richards 2005; Stoll 1993). Andere Arbeiten aus diesem Bereich der Konfliktanthropolo-

gie analysieren die verschiedenen und konkreten Gewalterfahrungen in unterschiedli-

chen Konfliktregionen (Vgl. bspw. Carmack 1992; Feldman 1991; Taussig 2005), beschrei-

ben die vielfältigenÜberlebensstrategien ihrer Bewohner_innen (Vgl. bspw.Bolten 2012;

Utas 2005; Vigh 2007; 2009) oder die Umstände und Begleiterscheinungen ihrer Flucht

aus diesen Regionen (Vgl. bspw. Castillejo Cuéllar 2000; Malkki 1995; 1996; Stolen 2007).

Daneben existiert ein Strang von Arbeiten, die sich unterschiedlichen Formen und Phä-

nomenen des Postkonfliktes widmen, sei es hinsichtlich seiner historischen und ge-

sellschaftlichen Aufarbeitung (Vgl. bspw. Braun 2016; Halbmayer und Karl 2012; Oett-

ler 2004; Sanford 2003a; Theidon 2010; 2013), sei es bezüglich der konkreten Aufde-

ckung spezifischer Verbrechen, wie Massakern oder erzwungenes Verschwindenlassen

(Vgl. bspw. Binford 1996; Falla 1992; Karl 2014), oder sei es im Zusammenhang mit den

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005 - am 14.02.2026, 16:54:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 33

psycho-sozialen Folgen und Traumata der Gewalterfahrungen (Vgl. bspw. Abramowitz

2014; Green 1999; Robben 2003; 2005). Diese konfliktanthropologischen Arbeiten neh-

men zwar die Mikroebene der Gewaltkonflikte und die auf dieser Ebene agierenden

Akteure viel stärker in den Blick, schreiben den zivilen Bewohner_innen aber weiterhin

eher begrenzte Handlungsmöglichkeiten zu. Dass organisierte Formen aktiver Neutra-

lität oder gewaltfreien Widerstandes von Zivilpersonen in bewaffneten Konflikten dis-

ziplinübergreifend eine größere Aufmerksamkeit erfahren, ist eine Entwicklung, die

sich erst in den letzten Jahren abzeichnet (Vgl. bspw. M. B. Anderson und Wallace 2013;

Avant u. a. 2019; Jose und Medie 2015; Krause 2018; C. R. Mitchell und Hancock 2012).

Zuvor galten diese als eher unwahrscheinliche und ungewöhnliche Optionen zivilen

Agierens in Konfliktregionen (Vgl. Kaplan 2017, xv).

Diese jüngere und disziplinübergreifende Entwicklung lässt sich auch anhand der

Veröffentlichungen über die Konfliktregionen Kolumbiens beobachten und nachvoll-

ziehen. So sind in den letzten Jahren mehrere Arbeiten publiziert worden, die die For-

men der öffentlichen Kontrolle und Verwaltung dieser Konfliktregionen durch illegale,

bewaffnete Gruppen thematisieren (Vgl. insbes. Arjona 2016; 2017a; 2017b; aber auch

Duncan 2007; GMH und Aguilera 2013; Gutiérrez Sanín und Barón 2006; Romero Vidal

2003) oder die Rolle und Konsequenzen der ,Organisierten Kriminalität‘ in diesen Re-

gionen analysieren (Vgl. bspw. Grajales 2011; Idler 2014; 2019; Prieto 2013; Rettberg und

Ortiz Riomalo 2014; Romero Vidal 2011). Während Arjona zeigt, wie die Interaktion der

Guerilla und der Zivilbevölkerung, bspw. durch die Erfüllung lokaler Verwaltungsfunk-

tionen oder dem Leisten zivilen Widerstandes, ganz unterschiedliche Formen lokaler

politischer Ordnung(en) etablierte, welche sie als „wartime social orders“ (Arjona 2017b,

21) bezeichnet, analysiert Idler, wie durch die Mikrodynamiken und Beziehungen zwi-

schen verschiedenen illegalen bewaffneten Gruppen, die ein Spektrum von Kooperation

bis Konkurrenz abdecken, in diesen Konfliktregionen zentrale Regierungsfunktionen

ersetzt werden (Vgl. Idler 2019, 211–50). Während diese Arbeiten aufschlussreiche Er-

kenntnisse über die Beziehungen zwischen den illegalen bewaffneten oder kriminellen

Gruppen und der lokalen Bevölkerung einerseits sowie über die Beziehung zwischen

diesen Gruppen und den staatlichen Institutionen andererseits bieten – wobei einige

Arbeiten zeigen, wie stark kriminelle Akteure in die staatlichen Institutionen Kolum-

biens integriert sind (Vgl. Grajales 2011; 2013; Romero Vidal 2011) –, verraten sie relativ

wenig über die Beziehungen und Begegnungen zwischen den staatlichen Institutionen

und der lokalen Bevölkerung in diesen Regionen.

Daneben wurde in den letzten Jahren eine Reihe von Arbeiten veröffentlicht, die

die spezifischen Lebensumstände und unterschiedlichen Erfahrungen der, in sozio-

kulturell sehr diversen Kontexten lebenden, Bewohner_innen dieser Konfliktregionen

thematisieren. So existiert ein beachtlicher Umfang an Arbeiten über die unterschied-

lichen Situationen diverser indigener Gruppen und afrokolumbianischer Gemeinden,

über die besonderen Herausforderungen von Frauen und der LGTB-Community in die-

sen Gewaltkontexten sowie über die Situation von kleinbäuerlichen Dörfern. Unter den

jüngeren Arbeiten über die Situation indigener Gruppen finden sich auffallend viele

Publikationen über die Nasa in der Region Cauca. In diesen werden überwiegend der

Widerstand der Nasa gegen die bewaffneten Akteure (Vgl. bspw. Chaves, Aarts, und

Bommel 2018; Levalle 2019; Wirpsa, Rothschild, und Garzón 2009), ihr Kampf um Land

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005 - am 14.02.2026, 16:54:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

und Autonomie (Vgl. bspw. Hristov 2005; Velasco 2011) sowie Strategien der Aufarbei-

tung von Gewalterfahrungen thematisiert (Vgl. bspw. GMH 2012b; Jimeno, Varela, und

Castillo 2015). Während Publikationen zu ähnlichen Aspekten auch über andere indi-

gene Gruppen zu finden sind (Vgl. bspw. Alí 2010; Jackson 2019; Ulloa 2011), existieren

bisher nur wenige Arbeiten, die die erfahrenen Gewaltdynamiken aus der Weltwahr-

nehmung bzw. Ontologie indigener Gruppen beschreiben (Ausnahmen sind Halbmay-

er 2012; 2018; Ruiz Serna 2017; 2019; Tobón 2010; 2016; 2018). Wenn auch in wesentlich

geringeremUmfang, problematisieren auch die jüngeren Publikationen über die Situa-

tion afrokolumbianischer Gemeinden in Konfliktregionen – mit der Aufarbeitung von

an ihnen begangenen Gewaltverbrechen (Vgl. bspw. Cárdenas 2018; Rios Oyola 2015)

und der Anerkennung und Entschädigung dieser Verbrechen (Vgl. bspw. Melo 2015;

Zhang 2018) – ähnliche Themen wie die gerade erwähnten Arbeiten über die Situation

indigener Gruppen in den Konfliktregionen. Darüber hinaus sind aber auch Arbeiten

zu finden, die die anhaltende Gefahr der Vertreibung afrokolumbianischer Gemeinden

angesichts extraktivistischer Ökonomien sowie afrokolumbianische Widerstandsstra-

tegien dagegen analysieren (Vgl. bspw. E. Restrepo 2017; Vélez-Torres 2016).

Die Veröffentlichungen, die die besonderen Lebensbedingungen von Frauen im

Kontext des Gewaltkonfliktes zum Gegenstand haben, nehmen vor allem drei, mit-

einander verbundene, Themen in den Blick. Diese Arbeiten sensibilisieren entweder

für die spezifische Verletzlichkeit von Frauen in Konfliktregionen (Vgl. bspw. GMH

2011b; Lizarazo 2018; Ruta Pacífica de las Mujeres 2013; Tovar-Restrepo und Irazábal

2014), häufig indem sie eine konkrete Gewalterfahrung analysieren, wie bspw. die

Vertreibung (Vgl. bspw. Meertens 2010; 2016; Osorio Pérez 2008; Sandvik und Lemaitre

2013). Oder sie arbeiten die besondere Widerstandsfähigkeit von Frauen heraus (Vgl.

bspw. Lemaitre 2016; E. M. Restrepo 2016; Zulver 2017) bzw. beschreiben ihr Potential

als Aktivistinnen in der Konstruktion eines friedlicheren Zusammenlebens (Vgl. bspw.

Paarlberg-Kvam 2016; Rojas 2009; Sánchez Mora und Zuriñe 2015; Villareal und Ríos

2006). Veröffentlichungen über die LGBT-Community im Kontext des bewaffneten

Konfliktes thematisieren zunächst auch die an ihnen begangenen Verbrechen (Vgl.

bspw. CNMH 2015b; Cotrina-Gulfo 2019; López Cárdenas, Canchari Canchari, und

Sánchez de Rojas Díaz 2017; Méndez Bautista 2016; Rincón Angarita 2017; Serrano-

Amaya 2018), fokussieren aber viel stärker auf die juristischen Herausforderungen der

Wiedergutmachung (Vgl. bspw. Díaz Botia 2014; Tovar Bohorquez 2014). Eine Ausnah-

me, auch in Bezug auf die anderen Bevölkerungsgruppen, ist die Arbeit von Thylin,

die sich mit der Rolle von LGTB-Kombattant_innen in den bewaffneten Gruppen

Kolumbiens auseinandersetzt (Vgl. Thylin 2018; 2019). Des Weiteren sind eine ganze

Reihe von Arbeiten zu finden, die sich mit dem Einfluss der LGBT-Bewegung und der

Gender-Politik auf den aktuellen Friedensprozess beschäftigen (Vgl. bspw. Gonzalez

2017; Hagen 2017; Maier 2019; Oettler 2016; 2019).

Die Arbeiten über kleinbäuerliche Gemeinden hingegen thematisieren viel weniger

die an ihnen begangenen Verbrechen und ihre Wiedergutmachung als unterschiedli-

che Formen der kleinbäuerlichen Organisation oder des kleinbäuerlichen Widerstan-

des im Kontext des Gewaltkonfliktes – allerdings (mit einer Ausnahme) ebenfalls oh-

ne die Beziehungen und Begegnungen zu staatlichen Institutionen in den Fokus ihrer

Aufmerksamkeit zu stellen. Interessanterweise scheint es, als seien – ganz im Sinne

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005 - am 14.02.2026, 16:54:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 35

der von Fardon kritisierten ,Regionalisierung empirischer Phänomene‘ (Fardon 1990,

21–28) – einige kleinbäuerliche Organisationsformen an konkrete regionale Kontex-

te gebunden: So konzentrieren sich Arbeiten über das Leben von Koka-Bäuer_innen

hauptsächlich auf die südlichen Departments Caquetá und Putumayo (Vgl. bspw. Ciro

Rodriquez 2016; GMH 2012a), obwohl Koka auch in anderen Regionen angebaut wird.

Unter den Arbeiten über Koka-Bäuer_innen lassen sich übrigens die Ausnahmen fin-

den, die das Verhältnis zwischen der Bewegung der Koka-Bäuer_innen und staatlichen

Institutionen in den Blick nehmen (Vgl. insbes. Ramírez 2011; Ramírez u. a. 2010; aber

auch Torres Bustamante 2011). Ein weiteres regionalisiertesThema scheinen sogenann-

te ,Bäuer_innen-Vereinigungen‘ zu sein, die überwiegend für die Region des Magdale-

na Medio beschrieben wurden (Vgl. bspw. Moncayo 2009; Pérez 2012). Insbesondere

über die ,Asociación de Trabajadores Campesinos del Carare (ATCC)‘ und die ,Asocia-

ción Campesina del Valle del Río Cimitarra (ACVC)‘ sind einige Arbeiten erschienen,

die so verschiedene Aspekte wie deren Organisationsformen (Vgl. bspw. Silva Prada

2012; Valenzuela 2008), deren Gewaltlosigkeit (Vgl. GMH 2011a), deren Schutzstrategi-

en (Vgl. bspw. Kaplan 2013; 2017; Quijano-Mejia und Linares-García 2017) oder deren

Vorstellungen von Frieden und Gerechtigkeit (Vgl. Amaya Panche 2012) thematisieren.

Letztendlich gehören zu diesen regionalisierten Phänomenen auch die Arbeiten über

Friedensgemeinden (Vgl. bspw. Burnyeat 2013; CINEP 2000; Hernández Delgado 2000;

Sanford 2003b; Valenzuela 2010), wobei ich den Grund dafür, warum diese vorwiegend

in der Region Urabá beschrieben wurden, im Laufe dieser Arbeit (insbes. im Kapitel 3.1)

erläutern werde. Natürlich ist dieses Forschungsfeld vielfältiger als diese ,regionalisier-

ten Themen‘ suggerieren, insbesondere wenn man die vielen Einzelstudien zu anderen

Regionen, wie bspw. zum Oriente Antioqueño (Vgl. bspw. García und Aramburo Sie-

gert 2011; Roldán 2009), zum Nariño (Vgl. bspw. C. Mitchell und Ramirez 2009; Mouly,

Garrido, und Idler 2016), zu den Montes de María (Vgl. bspw. Esquivia Ballestas und

Gerlach 2009) oder aber die Studien zu denselben Themen in anderen Regionen (Vgl.

bspw. Ramírez 2017b zu Koka im Catatumbo) bzw. zu anderen Themen in denselben

Regionen (Vgl. bspw. Cancimance López 2015 zu kleinbäuerlichen Widerstandsprakti-

ken im Putumayo) berücksichtigt. Ergänzt man dieses Feld dann noch mit den bereits

oben erwähnten Arbeiten über indigene und afrokolumbianische Gemeinden, deren

Subsistenz zumindest teilweise auch auf kleinbäuerlichen Wirtschaftsweisen basiert,

dann ergibt sich ein äußerst diverser Kanon an Arbeiten über Zivilpersonen in den

Konfliktregionen Kolumbiens. Einige Publikationen versuchen unterschiedliche zivile

Organisationsformen – häufig unter der Fragestellung, warum sich Zivilpersonen an

diesen Orten und zu bestimmten Zeitpunkten auf ihre spezifische Weise organisieren

– vergleichend zu analysieren (Vgl. bspw. Gray 2012; Hernández Delgado und Salazar

Posada 1999; Hernández Delgado 2004; Justino 2019; Kaplan 2017; C. Mitchell und Ra-

mirez 2009; Valenzuela 2009). Diese Arbeiten hinterlassen allerdings den Eindruck, als

würden während ihrer Vergleiche die spezifischen historischen, sozialen und kulturel-

len Aspekte der Einzelfälle verloren gehen, die entscheidend für ihre Entstehung und

Persistenz sind, und nur allgemeinere strukturelle Aspekte übrig bleiben, wie die Legi-

timität ihrer Institutionen, die äußere Bedrohung durch bewaffnete Akteure oder die

externe Unterstützung durch Dritte (Vgl. Hernández Delgado 2004, 33–34; Kaplan 2017,

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005 - am 14.02.2026, 16:54:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

9–10; C. Mitchell und Ramirez 2009, 266), die für sich allein aber die Existenz dieser

zivilen Organisationsformen nicht erklären.

Vor demHintergrund des gerade skizzierten Forschungsstandes über Zivilpersonen

in Konfliktregionen und der sich darin abzeichnenden zunehmenden Aufmerksamkeit

für die lokalen und regionalen Erfahrungen der Bewohner_innen von Konfliktregionen

ist es vielleicht nicht überraschend, dass über die Friedensgemeinde San José de Apart-

adó – als verhältnismäßig kleine Gemeinschaft – bereits ein umfangreicher Korpus an

Veröffentlichungen existiert, in den ich im Folgenden einen detaillierteren Einblick ge-

ben werde. Zu den ersten Arbeiten, die die Friedensgemeinde thematisieren, gehören

Bücher und Artikel von Salazar und Hernández (1999; 2000; 2004). Sie haben die Er-

fahrungen von verschiedenen ländlichen Gemeinden in Konfliktregionen Kolumbiens

in Form deskriptiver Datensammlungen zusammengetragen. In diesen sich stilistisch

und inhaltlich stark ähnelnden Arbeiten wurde der Friedensgemeinde jeweils ein Ab-

schnitt gewidmet, in denen historische Ereignisse und Aspekte ihrer Organisation und

Funktion teilweise stichpunktartig zusammengetragen und aufgelistet wurden, ohne

diese weiter zu kommentieren, zu erklären oder zu analysieren. Als ausgewiesene Re-

gionalspezialistin für den Urabá nahm die Anthropologin Uribe de H. in einem Aufsatz

(2004) als erste so etwas wie eine Einordnung der Friedensgemeinde in die Regionalge-

schichte des Urabás und eine Beschreibung ihrer internen Funktion vor. Auch wenn so-

wohl die Lokalgeschichte als auch die Beschreibungen etwas rudimentär sind, verwies

sie bereits auf eine zentrale Voraussetzung für die Entstehung der Friedensgemeinde,

nämlich die langjährigen Erfahrungen sozialer Organisation und Auflehnung in San

José de Apartadó.

Etwa zum selben Zeitpunkt begannen Personen über die Friedensgemeinde zu

schreiben, die diese eng begleiten bzw. begleitet haben und von denen ich einige im

Laufe der Arbeit noch konkreter vorstellen werde. Den Anfang machte Eduar Lanchero

(2000; 2002), der während seiner Arbeit für eine Nicht-Regierungsorganisation im

Jahr 1996 in die Region kam. Seine zwei kurzen Bücher beinhalten eher essayistische

Ausflüge in die Philosophie von Staatlichkeit, Zivilgesellschaft und Widerstand, in

denen die Ausführungen der zum Zeitpunkt ihrer Veröffentlichung noch jungen

Friedensgemeinde jeweils nur wenige Seiten einnehmen. Die zum Zeitpunkt der

Gründung der Friedensgemeinde amtierende Bürgermeisterin der Kreishauptstadt

Apartadó Gloria Cuartas veröffentlichte ein Buch (2007), indem sie ihre Perspektive

auf die Entstehung der Friedensgemeinde und insbesondere auf die von der Friedens-

gemeinde erfahrene Straflosigkeit darlegt, von der die vielzähligen Verbrechen gegen

ihre Bewohner_innen gekennzeichnet sind. In dieselbe Richtung gehen die Arbeiten

des Jesuitenpaters Javier Giraldo Moreno. Er begleitet die Friedensgemeinde nicht nur,

sondern hat auch immer wieder Rechtsmittel wie bspw. Verfassungsbeschwerden im

Interesse der Friedensgemeinde vor dem kolumbianischen Justizsystem eingelegt. In

seinem Buch (2010), aber auch in späteren Online-Veröffentlichungen (2017) dokumen-

tiert er alle Verbrechen, die in der Zone um San José de Apartadó seit der Gründung

der Friedensgemeinde im Jahr 1997 begangen wurden. Er gibt einen Überblick über

die diversen Versuche der Friedensgemeinde unterschiedliche staatlichen Behörden

auf ihre Situation aufmerksam zu machen und Schutzmaßnahmen zu erwirken.

Anhand exemplarischer Fälle illustriert er die Arbeit des Justizsystems im Urabá. Die

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005 - am 14.02.2026, 16:54:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 37

Arbeiten dieser drei Autor_innen müssen auf Grund ihrer großen Nähe zur Frieden-

gemeinde – bspw. würden viele Bewohner_innen der Gemeinde Eduar Lanchero als

ein Gemeindemitglied bezeichnen – natürlich kritisch gelesen werden. Ich verwende

von diesen Autor_innen fast ausschließlich und auf selektive Weise die Arbeiten von

Giraldo. Seine akribische Sammlung von Verbrechen an Gemeindemitglieder stellt eine

wertvolle Sekundärquelle dar, anhand der einige der Erinnerungen und Geschichten

meiner Interviewpartner_innen vor allen Dingen zeitlich, teilweise aber auch inhaltlich

abgeglichen werden konnten.

Ab Mitte der 2000er Jahre wurden mehrere Artikel und Buchkapitel veröffentlicht,

in denen die Friedensgemeinde als Fall oder Beispiel herangezogen wird, um weiter-

führende Konzepte oder theoretische Ansätze zu stützen. Hierzu zählen Sanford (2004)

zu ,Margins of the State‘, Rojas (2004; 2007) sowie Mitchell und Ramirez (2009) zu ,Zo-

nes of Peace‘, Hernández (2008) zum ,unvollendeten Frieden‘ sowie Anderson und Wal-

lace (2013) zu ,Nonwar Communities‘. Nicht nur wegen fehlender Forschungen vor Ort,

auch wegen ihres Artikelformats können diese Beiträge die komplexe Lebenswelt der

Friedensgemeinde nur sehr fragmentarisch abbilden. Andere ähnliche Arbeiten kon-

zentrieren sich auf die Analyse von Teilaspekten der Friedensgemeinde, wie bspw. auf

die internationale Solidarität (Alther 2006; Carroll 2009), auf juristische Besonderhei-

ten (Mijangos y González 2007; Anrup und Español 2011), ihr Friedenspotential (Sanford

2003b) oder auf ihre Rolle als Opfer (Tapia Navarro 2018). Diesen Arbeiten liegen eben-

falls nur sehr überschaubare bis gar keine eigenen Forschungen zu Grunde, sie stützen

sich meist auf nur eine dünne Datenbasis, sie nehmen auf die historischen und sozio-

kulturellen Besonderheiten der Friedensgemeinde kaum Rücksicht und ihr deduktives

Vorgehenmacht sie in der Regel blind für Aspekte, die nicht im Fokus ihres präferierten

Konzeptes stehen. Ein Beispiel für diese Art Arbeiten ist eine sogenannte Monografie

des Politikwissenschaftlers Juan Masullo (2015), in der er die Gewaltfreiheit der Frie-

densgemeinde mit der „nonviolent action“ zu erklären versucht. Dieses ,all-purpose‘

Konzept von Gene Sharp (1973) stellt im Kern eine Auflistung von Methoden dar, die

strategisch eingesetzt und völlig unabhängig vom politischen, sozialen und kulturel-

len Kontext zu mehr Demokratie und Gerechtigkeit führen sollen (Sharp 2003). Dass

der Kern von Masullos Arbeit darin besteht, das Agieren der Bewohner_innen der Frie-

densgemeinde den Methoden der „nonviolent action“ zuzuordnen (Vgl. 2015, 59–67) ist

vielleicht noch nicht überraschend, dass er dazu ihre Geschichte dem Konzept etwas

anpasst9 und seine Beschreibungen wiederholt als detailliert bezeichnet (Vgl. 2015, 10,

43, 69) allerdings schon.

Zu den bisherigen Publikationen, denen längere Feldforschungsaufenthalte zu

Grunde liegen und die für das Erkenntnisinteresse der vorliegenden Arbeit dem-

entsprechend relevant sind, gehören drei veröffentlichte Abschlussarbeiten, die in

9 Hiermit beziehe ichmich insbesondere auf seineDarstellungder Entstehungder Friedensgemein-

de, bei der er die Rolle von NGOs bei der Entwicklung des Konzeptes ,Friedensgemeinde‘ herun-

terspielt und suggeriert, dass die vermeintlich zentrale Entscheidung für gewaltfreie Methoden

durch die Bewohner_innen erst die Unterstützung durch NGOs nach sich gezogen hätte (Vgl. Ma-

sullo 2015, 33). Ichwürde bezweifeln, dass darüber überhaupt eine Entscheidung getroffenwerden

musste und die Anwendung von Gewalt als strategisches Mittel von den Gemeindemitgliedern

überhaupt in Erwägung gezogen wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005 - am 14.02.2026, 16:54:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Form von zwei Monografien von Ricardo Aparicio (2012) und Gwen Burnyeat (2018)

sowie kumulativ in Form von vier Artikeln von Christopher Courtheyn erschienen sind

(2016; 2018a; 2018b; 2018c). Der kolumbianische Anthropologe Aparicio untersucht in

der Veröffentlichung seiner Dissertation, auf welche Weise ein im Laufe der 1990er

Jahre in Kolumbien stärker rezipierter, internationaler Menschenrechtsdiskurs einer-

seits zu neuen Gesetzgebungen zum Schutz gewisser Opfergruppen führte, was er am

Beispiel des Gesetzes 387 aus dem Jahr 1997 zum Schutz von internen Vertriebenen

festmacht, und wie anderseits derselbe Diskurs zur Entstehung lokaler Alternativen

zum Gewaltkonflikt beitrug, wie eben die Friedensgemeinde, die sich in demselben

Jahr gründete. Einerseits betont er, dass die Ursprünge sowohl des Gesetzes als auch

der Friedensgemeinde in demselben sozio-historischen Kontext liegen, den andere

Autor_innen als das Moment der Internationalisierung des kolumbianischen Konfliktes

bezeichnen (Vgl. García und Aramburo Siegert 2011, 416–20; aber auch Tate 2007).

Andererseits sieht er in der Gesetzgebung und in den humanitären Programmen

staatlicher Institutionen den Versuch die Opfer des Gewaltkonfliktes zu disziplinieren

und zu kontrollieren, dem sich die Friedensgemeinde mit ihren Praktiken, Strukturen

und Vorstellungen entzieht. Während es Aparicio sehr überzeugend gelingt zu zeigen,

wie internationale Diskurse über Entwicklung, Menschenrechte und Humanitäres

Völkerrecht den historischen Kontext geprägt und die Entstehung der Friedensge-

meinde ermöglicht haben, bleiben seine Beschreibungen der Friedensgemeinde, ihrer

Strukturen und Praktiken sowie ihres Alltags, eher dünn. Zwar verspricht er eine

ethnographisch dichte Beschreibung (Vgl. Aparicio 2012, 19), die geht allerdings über

die Vorstellung der Gründungsurkunde der Friedensgemeinde nicht hinaus, deren

Prinzipien er anhand von Erklärungen und Anekdoten illustriert (Vgl. Aparicio 2012,

237–84). So wirken die Teile seiner Arbeit mit den ethnographischen Beschreibungen

der Friedensgemeinde eher eklektisch und die darauf basierenden Analysen teilweise

etwas oberflächlich.10

Bei der Monografie der britischen Anthropologin Burnyeat, die während ihrer Ar-

beit für die internationale Begleitorganisation Peace Brigades International auf die Frie-

densgemeinde traf und anschließend bei ihr forschte, handelt es sich um eine Ver-

öffentlichung, die aus ihrer Master-Arbeit entstanden ist. Darin versucht sie anhand

von Kakao, einem zentralen landwirtschaftlichen Produkt der Region, die interne Poli-

tik der Gemeinde auszuleuchten. Die Illustration sozio-kultureller Dynamiken anhand

von signifikanten Objekten hat in der Kultur- und Sozialanthropologie prominente Vor-

bilder, auf die Burnyeat auch verweist (wie bspw. Mintz 1986; Taussig 2004), allerdings

bekommt man den Eindruck, dass ihr Fokus auf Kakao und seine Produktion teilweise

mehr verdeckt als offenbart. Sie ordnet die Geschichte der ganzen Region (Vgl. 2018,

39–45), die Geschichte des Dorfes (Vgl. 2018, 45–46) und auch die Gegenwart der Frie-

densgemeinde (Vgl. 2018, 201–29) um den Kakao herum an. Da der Kakao im Zentrum

steht, treten andere Aspekte dieser Geschichten in den Hintergrund. Mit der Darstel-

lung der gegenwärtigen Kakao-Produktion, seiner Verarbeitung und Kommerzialisie-

10 Überraschend sind eine Reihe von Fehlern in der Einleitung, bei denen Aparicio nicht nur wichtige

Daten in der Geschichte der Friedensgemeinde (Vgl. 2012, 29), sondern auch die Kapitelstruktur

seiner eigenen Arbeit durcheinanderbringt (Vgl. 2012, 30–35).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005 - am 14.02.2026, 16:54:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 39

rung, gibt sie allerdings eine äußerst interessante und detaillierte Beschreibung ei-

nes der zentralen Pfeiler der ökonomischen Organisation der Friedensgemeinde. Das

Ausleuchten der internen Politik der Friedensgemeinde macht sie durch eine Art Dis-

kursanalyse, ohne diese so zu nennen, methodisch herzuleiten oder theoretisch zu ver-

ankern. Sie identifiziert zwei Narrative in der Friedensgemeinde, ein „radikales“ ge-

genüber dem ,Staat‘ (Vgl. 2018, 16–19, 111–72) und ein „organisches“ innerhalb der Ge-

meinde (Vgl. 2018, 19–22, 173–229). In dem sie diese beiden Narrative in ihrer Untersu-

chung gegenüberstellt und dabei die Momente vernachlässigt, in denen diese von den

Gemeindemitgliedern selbst unterlaufen werden, erscheint ihre Analyse etwas sche-

matisch und wenig differenziert. Dabei ist ihr Befund richtig, die Gemeindemitglieder

schauen aus einer kritischen Perspektive auf den ,Staat‘. Allerdings bricht die Friedens-

gemeinde dieses radikale Narrativ immerwieder selbst auf, einerseitsmit den durchaus

diversen Meinungen und Ansichten ihrer einzelnen Bewohner_innen zu staatlichen In-

stitutionen und andererseits mit einer Reihe kollektiver Praktiken, die dem radikalen

Narrativ zuwider laufen, was bei Burnyeat entweder untergeht oder wo sie es benennt

(Vgl. 2018, 151–55), von ihr selbst nicht bemerkt wird. Auffällig ist, dass sie ihre Ana-

lyse wenig theoretisch einbettet, was sie stets damit begründet, die Friedensgemeinde

für sich selbst sprechen lassen zu wollen (Siehe bspw. 2018, 1–4, 170, 232–33). Dagegen

wäre nichts zu sagen, wenn sie die emische Perspektive der Gemeindemitglieder ste-

hen lassen könnte. Stattdessen kritisiert sie die Perspektive der Friedensgemeinde auf

den ,Staat‘ in einer Weise, als hätte sie die historische Erfahrung ihrer Bewohner_innen

besser verstanden als diese selbst (Siehe bspw. 2018, 16–19, 111–12, 162, 168–69, 208). Ge-

rade in den Abschnitten, in denen sie über das radikale Narrativ der Friedensgemeinde

gegenüber dem ,Staat‘ schreibt, verrät sie mehr über ihre eigene Perspektive auf den

,Staat‘ als über die der Friedensgemeinde. Dabei scheint ihre Perspektive offensichtlich

auf normativen Konzepten moderner Staatlichkeit zu basieren, die sie dazu verleiten,

das Agieren staatlicher Behörden mit Ineffizienz, Korruption und der Verkettung un-

glücklicher Ereignisse eher zu entschuldigen (Vgl. 2018, 112, 154, 168, 170) als kritisch

zu hinterfragen. Während sie an diesen Stellen der Friedensgemeinde unterstellt, den

,Staat‘ in ihrem Narrativ zu homogenisieren, homogenisiert sie hier vice versa die Frie-

densgemeinde, indem sie die durchaus diversen Positionen vereinheitlicht bzw. diesen

keine Beachtung schenkt. Trotzdem bietet die Arbeit von Burnyeat neue Einblicke in

und interessante Perspektiven auf die Friedensgemeinde, die sie einerseits aus ihrer

zweijährigen Tätigkeit für Peace Brigades International und andererseits aus der Arbeit

mit dem persönlichen und bis dato unbearbeiteten Archiv des Jesuitenpaters und Be-

gleiters der Friedensgemeinde Javier Giraldo Moreno zieht.

Der US-amerikanische Humangeograph Courtheyn hat, ähnlich wie Burnyeat, zu-

nächst für die internationale Begleitorganisation Fellowship of Reconciliation in der Frie-

densgemeinde gearbeitet und sich ihr danach forschend gewidmet. Dass seine Disser-

tation – zumindest bisher – nicht als Monografie, sondern in Form von vier Artikeln

veröffentlicht wurde, ist insofern bedauerlich, da sich seine ausgedehnten, von ihm

selbst als ethnographisch bezeichneten Feldforschungen, schon allein auf Grund des

begrenzten Formats von Artikeln nicht in umfangreichen ethnographischenDarstellun-

gen wiederfinden. Die von ihm veröffentlichten Artikel weisen eine ähnliche Struktur

auf: Courtheyn definiert zunächst theoretische, teilweise explizit normative Rahmen

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005 - am 14.02.2026, 16:54:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

und Konzepte, indem er auf sehr innovative und anregende Weise Diskussionsstränge

aus unterschiedlichen Disziplinen und Debatten zusammenbringt, wie bspw. „memory

studies“ und „other politics“ (2016); „peace-geographies“ und „trans-rational peace re-

search“ (2018a) oder „alter-territorialities“ (2018b). Dann zieht er ausgewählte Aspekte

der Friedensgemeinde heran, wie bspw. Erinnerungspraktiken und solidarische Tref-

fen mit anderen Gemeinden, die sich jedoch über verschiedene Artikel hinweg wieder-

holen, um seine eigene Position in den von ihm aufgemachten Debatten argumenta-

tiv zu stützen. Ähnlich wie bei Burnyeat wird seine Darstellung der Friedensgemeinde

ausgehend von seiner Interpretation strukturiert, die allerdings theoretisch informiert

und hergeleitet ist. Exemplarisch lässt sich das bei Courtheyn an einem Artikel fest-

machen, in dem er dahingehend argumentiert, dass die Friedensgemeinde rassistische

Gewalt erfahre, weil es sich bei ihren Bewohner_innen um „de-indigenisierte Mestizen

indigener Deszendenz“ handele (2018c), was er folgendermaßen begründet: Erstens er-

führen die Gemeindemitglieder Rassismus nicht so sehr wegen ihrer phänotypischen

Erscheinung oder Zugehörigkeit zu einer indigenen Gruppe, sondern auf Grund ihrer

Subjekt-Position in einer hierarchischen und rassistischen Gesellschaft. Zweitens wä-

ren, laut Courtheyn, die heutigen Bewohner_innen der Friedensgemeinde aus Orten

in die Region gesiedelt, in denen katholische Missionen und staatliche Programme in-

digene Gruppen zu ,missionieren und zivilisieren‘ versuchten. Und drittens zitiert er

aus seinen Feldnotizen eine_n einzige_n Gemeindeführer_in mit dem Satz: „By nature,

we are of Indigenous blood, and we carry that with us“ (2018c, 11). Die Bezeichnung der

Gemeindemitglieder als „de-indigenisiertenMestizen indigenerDeszendenz“ steht also

auf empirisch dünnem Eis. Während kein Zweifel daran besteht, dass die kleinbäuer-

liche Landbevölkerung in Kolumbien von der städtischen Mehrheitsgesellschaft diskri-

miniert wird – für die meisten städtischen Kolumbianer_innen ist das Land nicht mehr

als, wie es Garcia Marquez formulierte, „ein entsetzlicher Ort, wo die Hühner roh um-

herspazieren“ (2008, 260) – sprechen die Argumente Courtheyns eher für seinen wenig

strikten Umgang mit Quellen. Nicht nur, dass er keine Gemeindemitglieder benennt

oder zitiert, die selbst Teil von missionarischen und de-indigenisierenden Kampagnen

waren, er ignoriert auch die historischen Spannungen zwischen indigenen und klein-

bäuerlichen Siedler_innen in der Zone von San José de Apartadó. Als diese Siedler_innen

in die Region kamen, lebte auf einigen Ländereien bereits eine indigene Gruppe der

Emberá Katío, die in ihrer Geschichte für diesen Zeitraum hohe Landverluste festhielt

(Vgl. Resguardo Las Playas 2009, 2–3). Aussagen, wie die aus seinen Notizen zitierte

„alle tragen indigenes Blut in sich“, sind in der Friedensgemeinde durchaus verbrei-

tet, weisen aber noch keine indigene Deszendenz nach, weil sie für die Zuschreibung

der Kategorie Mestize genau dieselbe Gültigkeit hätten. Des Weiteren verzichtet Cour-

theyn darauf, die diversen Positionen der Gemeindemitglieder gegenüber Indigenen zu

thematisieren, die ein ganzes Spektrum von aufrichtig respektvoll über paternalistisch

fürsorglich bis offen rassistisch abdecken. Dass die Gemeindemitglieder eine ähnli-

che Subjekt-Position wie indigene Gruppen in der gesellschaftlichen Hierarchie ein-

nehmen, ist aus ihrer historischen Erfahrung nicht ableitbar. Es ist Courtheyn selbst,

der die Gemeindemitglieder zu ,edlen Indigenen‘ macht, während er u.a. staatliche In-

stitutionen dafür kritisiert, die Gemeindemitglieder wie „indigene Wilde“ (Courtheyn

2018c, 14) rassistisch zu diskriminieren. Anhand dieses Beispiels zeigt sich aber auch,

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005 - am 14.02.2026, 16:54:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 41

dass sich die Arbeit von Courtheyn nicht nur in Bezug auf die theoretische Verankerung

von der Burnyeats unterscheidet, sondern auch in Bezug auf die Beurteilung der Rolle

staatlicher Institutionen und ihres Agierens. Während Burnyeat die Gemeinde dafür

kritisiert, zu radikal gegenüber dem ,Staat‘ zu sein, idealisiert Courtheyn die Friedens-

gemeinde zu einem antikolonialistischen Projekt in einem rassistischen und neoko-

lonialen Nationalstaat. Gemein ist beiden dabei, dass sie, indem sie dazu neigen die

Zwischentöne unterschiedlicher Gemeindemitglieder und die diversen Begegnungen

zwischen staatlichen Institutionen und Gemeinde zu ignorieren, die Friedensgemein-

de stark verallgemeinern und homogenisieren.

In diesemÜberblickmöchte ich abschließend auchmeine eigenen Arbeiten über die

Friedensgemeinde erwähnen. Hierzu zählt einerseits meineMagisterarbeit11, in der ich

die Friedensgemeinde als eine Form zivilen Widerstands beschrieben und analysiert

habe (Naucke 2011). Obwohl ich insbesondere zu der Analyse weiterhin stehen kann,

weist die Arbeit aus meiner heutigen Sicht einige Schwächen auf: So ist die ethno-

graphische Darstellung der Friedensgemeinde zu wenig ausgereift, die Beschreibung

der staatlichen Präsenz zu wenig ausdifferenziert und die skizzierte Konfliktgeschichte

nicht genügend lokal verankert.12 Neben diesem Buch sind andererseits verschiedene

Artikel entstanden, in denen ich entweder ausgewählte Aspekte der Gemeinde reflek-

tierte, oder in denen ich an theoretische Debatten bzw. Konzepte anschließe, zu denen

die Erfahrung der Friedensgemeinde m.E. einen Beitrag leisten kann. Zusammen mit

Ernst Halbmayer wurden bspw. Artikel publiziert (Naucke und Halbmayer 2011; 2016),

in denen wir das Konzept der „rightful resistance“ des Politikwissenschaftlers O’Brien

(1996; 2013) anthropologisch ausdifferenzieren. Zeitgleich zu einem Beitrag von Cour-

theyn (2016), aber auf Grundlage völlig unterschiedlicher Literatur, habe ich in einem

anderen Artikel die Erinnerungspraktiken in der Friedensgemeinde analysiert (Nau-

cke 2017b). Des Weiteren sind Beiträge veröffentlicht worden, die bspw. Debatten wie

den ,Local Turn‘ in der Peacebuilding-Forschung (u.a. zusammen mit Birgit Bräuchler)

vor demHintergrund der Erfahrung der Friedensgemeinde reflektieren (Bräuchler und

Naucke 2017; Naucke 2017a). Diese Reflexionen einzelner Aspekte der Gemeinde sowie

ausgewählter theoretischer Konzepte und Debatten sind m.E. weiterhin überzeugend

und anregend, offensichtlich mangelt es aber auch in diesen Artikeln an Raum für in-

tensive ethnographische Darstellungen und Analysen.

Die vorliegende Arbeit grenzt sich von den in diesem Kapitel besprochenen Ver-

öffentlichungen hinsichtlich des Themas und des Erkenntnisinteresses ab, aber auch

11 Es gibt eine ganze Reihe von Abschlussarbeiten, die unveröffentlicht und dementsprechend

schwer zugänglich sind (wie bspw. Pardo Santamaría 2007). Ich erwähne sie hier trotzdem, umdas

SpektrumundAusmaßder akademischenAufmerksamkeit zu illustrieren, welche der Friedensge-

meinde zu Teil wird. Gomez (2008) beschäftigt sichmit der Gewaltlosigkeit der Friedensgemeinde

aus einer spieltheoretischen Perspektive, während Rivera Gòmez (2009) ihre Neutralität als sozia-

len Identitätsdiskurs interpretiert. Kooreman (2010) untersucht die Stigmatisierungen, denen die

Friedensgemeinde ausgesetzt ist, während Métayer (2016) die sozio-räumliche Konfiguration der

Friedensgemeinde als Archipel beschreibt. In der Regel handelt es sich hierbei um sehr kurze Ar-

beiten, denen sehr überschaubare Forschungen zu Grunde liegen.

12 Ich hoffe, die Leser_innen, die wider Erwarten beide Arbeiten kennen, mögen diese Unterschiede

als Ausdruck einer akademischen Entwicklung verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005 - am 14.02.2026, 16:54:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

hinsichtlich des methodischen und formalen Vorgehens, welches ich im folgenden und

letzten Abschnitt dieser Einleitung skizzieren werde. In den hier vorgestellten Veröf-

fentlichungenwaren die Begegnungen zwischen staatlichen Institutionen und der Frie-

densgemeinde nicht Ausgangspunkt des Erkenntnisinteresses, ihnen wurden in der

Regel nur begrenzte Aufmerksamkeit geschenkt. Einmal abgesehen von ausgewählten

Kontaktmomenten, wie bspw. den Verbrechen des Militärs gegen die Gemeinde, wur-

den diese Begegnungen nicht thematisiert, beschrieben oder analysiert. Des Weiteren

sind die bisherigen ethnographischenDarstellungen entweder eher dünne oder roman-

tisierende Beschreibungen, also entweder wenig divers und differenziert oder frei von

Einblicken in die internen Widersprüche und Konflikte. Darüber hinaus machen die

Analysen der hier vorgestellten Autor_innen, auch die der Anthropolog_innen, über-

wiegend den Eindruck als lägen ihnen deduktive Vorgehensweisen zu Grunde, also als

sei ihr präsentiertes empirisches Material nach ihrer Analyse ausgewählt und struktu-

riert worden. Im Gegensatz dazu mache ich in der vorliegenden Arbeit die Begegnun-

gen zwischen staatlichen Institutionen und der Friedensgemeinde zumAusgangspunkt

meines Erkenntnisinteresses, wobei ich die Geschichte dieser Begegnungen weitestge-

hend aus der Perspektive der Gemeindemitglieder rekonstruiere, indem ich ausführli-

che Erzählungen und Lebensgeschichten der interviewten Personen wiedergebe. Dabei

verwende ich diese nicht verkürzt und selektiv als Auszüge und Zitate, um meine ei-

gene Perspektive zu belegen, sondern entwickle, ordne und strukturiere anhand der

Erzählungen und Lebensgeschichten die Geschichte der Friedensgemeinde sowie ih-

re Begegnungen und Erfahrungen mit staatlichen Institutionen, die ich versuche ver-

ständlich und nachvollziehbar zu machen. Zu diesem Zweck werde ich ihre Geschichte

in einer diversen, differenzierten und problembewussten ethnographischen Darstel-

lung beschreiben. Dabei ist mir durchaus bewusst, dass auch meine Darstellung nicht

frei von blinden Flecken sein wird. Jede anthropologische Forschung ist relational (Vgl.

bspw. Sen 1993; Bourdieu und Wacquant 2006), – d.h. dass abhängig von der/dem For-

schenden sowie vom Zeitpunkt und Ort der Forschung gewisse empirische Phänomene

sichtbarer und erkennbarer sind als andere.

1.4. Zum Vorgehen: Methodik und Struktur

Ich möchte abschließend mein methodisches Vorgehen, also die dieser Arbeit zu Grun-

de liegenden datenerhebenden Forschungen, datenauswertenden Analyse-Verfahren

und den Schreibprozess, reflektieren und die Struktur der Arbeit vorstellen. Da ich an

anderer Stelle bereits generelle Aspekte und Probleme der Feldforschungspraxis, ihrer

ethischen Fundiertheit sowie des Forschens in und Schreibens über Gewaltkontexte

reflektiert habe (Vgl. Naucke 2011, 19–36), mit denen ich weiterhin übereinstimme,

verzichte ich an dieser Stelle darauf, diese generellen und allgemeinen Reflektionen zu

wiederholen. Es geht mir hier insbesondere darum, meine Position und Perspektive,

aus der ich forsche und schreibe, sichtbar und nachvollziehbar zu machen. Angesicht

der Vielfalt von Themen, denen Wissenschaftler_innen während ihrer Ausbildung

begegnen, entwickelt sich das Forschungsinteresse auch immer vor dem sozio-kultu-

rellen Hintergrund und den persönlichen Erfahrungen der Forschenden (Siehe hierzu

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005 - am 14.02.2026, 16:54:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

