32

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

1.3. Forschungsstand: Zivilpersonen und Friedensgemeinden in
Konfliktregionen

Zivilpersonen in Konfliktregionen wurden in wissenschaftlichen Veréffentlichungen
zunichst iiberwiegend als Opfer der gewaltsamen Auseinandersetzungen betrachtet.
In den mehrheitlich politikwissenschaftlichen Publikationen zu diesem Thema lassen
sich verschiedene Text-Korpora von Arbeiten identifizieren, die bspw. die besondere
Verletzlichkeit von Zivilpersonen in Gewaltkonflikten thematisieren (Vgl. bspw. Azam
und Hoeffler 2002; Doswald-Beck 1987; Downes 2006; Eck und Hultman 2007; Gross
2005; Herreros und Criado 2009; Humphreys und Weinstein 2006; Oppenheim und
Weintraub 2016; Rothbart und Korostelina 2011; Slim 2010; R. M. Wood 2010) oder
die unterschiedlichen Méglichkeiten ihres Schutzes problematisieren und diskutieren
(Vgl. bspw. Bellamy und Williams 2010; Bonwick 2006; Carpenter 2005; 2006; Da-
vies und Glanville 2010; Lovell 2012; Slim 2003; Valentino, Huth, und Croco 2006).
Daneben wurden eine Reihe von Arbeiten veréffentlicht, die sich mit der Beziehung
zwischen illegalen bewaffneten Gruppen und der Zivilbevolkerung in gewaltsamen
Konfliktregionen auseinandersetzen. Diese Arbeiten stellen entweder die Bedeutung
der Zusammenarbeit bzw. Unterstiittzung bewaffneter Gruppen durch Zivilpersonen
in den Mittelpunkt ihrer Aufmerksamkeit (Vgl. bspw. Humphreys und Weinstein 2008;
Johnson 1962; Kalyvas 2006; Metelits 2009; Viterna 2013; Weinstein 2007; Wickham-
Crowley 1987; E. Wood 2010) oder untersuchen — wenn auch wesentlich seltener - die
Formen der Regierung, Verwaltung und 6ffentlichen Ordnung, die illegale bewaffnete
Gruppen in den von ihnen kontrollierten Gebieten und fir die dort lebende Bevolke-
rung etablieren (Vgl. bspw. Arjona, Kasfir, und Mampilly 2015; Kasfir 2005; Mampilly
2011; Staniland 2012). Verdffentlichungen mit einem Fokus auf die Begegnungen zwi-
schen staatlichen Institutionen und den Bewohner_innen der Konfliktregionen sind
unter diesen Arbeiten nicht zu finden.

Anthropologische Forschungen iiber Zivilpersonen in Konfliktregionen thematisie-
ren vor allen Dingen die Alltagserfahrungen, Lebensbedingungen und Herausforde-
rungen sozio-kulturell diverser Bevolkerungsgruppen vor, wihrend und nach den be-
waffneten Auseinandersetzungen. So sind einige Veréffentlichungen erschienen, die
die unterschiedlichen Umstinde des Uber- und Zusammenlebens in diesen ,warscapes®
(Lubkemann 2008, 5) beschreiben (Vgl. auch Macek 2009; Manz 2005; Nordstrom 1997;
Richards 2005; Stoll 1993). Andere Arbeiten aus diesem Bereich der Konfliktanthropolo-
gie analysieren die verschiedenen und konkreten Gewalterfahrungen in unterschiedli-
chen Konfliktregionen (Vgl. bspw. Carmack 1992; Feldman 1991; Taussig 2005), beschrei-
ben die vielfiltigen Uberlebensstrategien ihrer Bewohner_innen (Vgl. bspw. Bolten 2012;
Utas 2005; Vigh 2007; 2009) oder die Umstinde und Begleiterscheinungen ihrer Flucht
aus diesen Regionen (Vgl. bspw. Castillejo Cuéllar 2000; Malkki 1995; 1996; Stolen 2007).
Daneben existiert ein Strang von Arbeiten, die sich unterschiedlichen Formen und Phi-
nomenen des Postkonfliktes widmen, sei es hinsichtlich seiner historischen und ge-
sellschaftlichen Aufarbeitung (Vgl. bspw. Braun 2016; Halbmayer und Karl 2012; Oett-
ler 2004; Sanford 2003a; Theidon 2010; 2013), sei es beziiglich der konkreten Aufde-
ckung spezifischer Verbrechen, wie Massakern oder erzwungenes Verschwindenlassen
(Vgl. bspw. Binford 1996; Falla 1992; Karl 2014), oder sei es im Zusammenhang mit den

14.02.2026, 16:54:40. -



https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

psycho-sozialen Folgen und Traumata der Gewalterfahrungen (Vgl. bspw. Abramowitz
2014; Green 1999; Robben 2003; 2005). Diese konfliktanthropologischen Arbeiten neh-
men zwar die Mikroebene der Gewaltkonflikte und die auf dieser Ebene agierenden
Akteure viel stirker in den Blick, schreiben den zivilen Bewohner_innen aber weiterhin
eher begrenzte Handlungsmoglichkeiten zu. Dass organisierte Formen aktiver Neutra-
litit oder gewaltfreien Widerstandes von Zivilpersonen in bewaffneten Konflikten dis-
ziplinitbergreifend eine grofiere Aufmerksambkeit erfahren, ist eine Entwicklung, die
sich erst in den letzten Jahren abzeichnet (Vgl. bspw. M. B. Anderson und Wallace 2013;
Avant u. a. 2019; Jose und Medie 2015; Krause 2018; C. R. Mitchell und Hancock 2012).
Zuvor galten diese als eher unwahrscheinliche und ungewdhnliche Optionen zivilen
Agierens in Konfliktregionen (Vgl. Kaplan 2017, xv).

Diese jingere und diszipliniibergreifende Entwicklung lasst sich auch anhand der
Veroffentlichungen tiber die Konfliktregionen Kolumbiens beobachten und nachvoll-
ziehen. So sind in den letzten Jahren mehrere Arbeiten publiziert worden, die die For-
men der 6ffentlichen Kontrolle und Verwaltung dieser Konfliktregionen durch illegale,
bewaffnete Gruppen thematisieren (Vgl. insbes. Arjona 2016; 2017a; 2017b; aber auch
Duncan 2007; GMH und Aguilera 2013; Gutiérrez Sanin und Barén 2006; Romero Vidal
2003) oder die Rolle und Konsequenzen der ,Organisierten Kriminalitit‘ in diesen Re-
gionen analysieren (Vgl. bspw. Grajales 2011; Idler 2014; 2019; Prieto 2013; Rettberg und
Ortiz Riomalo 2014; Romero Vidal 2011). Wihrend Arjona zeigt, wie die Interaktion der
Guerilla und der Zivilbevolkerung, bspw. durch die Erfiillung lokaler Verwaltungsfunk-
tionen oder dem Leisten zivilen Widerstandes, ganz unterschiedliche Formen lokaler
politischer Ordnung(en) etablierte, welche sie als ,wartime social orders* (Arjona 2017b,
21) bezeichnet, analysiert Idler, wie durch die Mikrodynamiken und Beziehungen zwi-
schen verschiedenen illegalen bewaffneten Gruppen, die ein Spektrum von Kooperation
bis Konkurrenz abdecken, in diesen Konfliktregionen zentrale Regierungsfunktionen
ersetzt werden (Vgl. Idler 2019, 211-50). Wihrend diese Arbeiten aufschlussreiche Er-
kenntnisse iiber die Beziehungen zwischen den illegalen bewaffneten oder kriminellen
Gruppen und der lokalen Bevolkerung einerseits sowie iiber die Beziehung zwischen
diesen Gruppen und den staatlichen Institutionen andererseits bieten — wobei einige
Arbeiten zeigen, wie stark kriminelle Akteure in die staatlichen Institutionen Kolum-
biens integriert sind (Vgl. Grajales 2011; 2013; Romero Vidal 2011) —, verraten sie relativ
wenig tiber die Beziehungen und Begegnungen zwischen den staatlichen Institutionen
und der lokalen Bevélkerung in diesen Regionen.

Daneben wurde in den letzten Jahren eine Reihe von Arbeiten verdffentlicht, die
die spezifischen Lebensumstinde und unterschiedlichen Erfahrungen der, in sozio-
kulturell sehr diversen Kontexten lebenden, Bewohner_innen dieser Konfliktregionen
thematisieren. So existiert ein beachtlicher Umfang an Arbeiten iiber die unterschied-
lichen Situationen diverser indigener Gruppen und afrokolumbianischer Gemeinden,
iiber die besonderen Herausforderungen von Frauen und der LGTB-Community in die-
sen Gewaltkontexten sowie iiber die Situation von kleinbauerlichen Dérfern. Unter den
jungeren Arbeiten tber die Situation indigener Gruppen finden sich auffallend viele
Publikationen iiber die Nasa in der Region Cauca. In diesen werden iiberwiegend der
Widerstand der Nasa gegen die bewaffneten Akteure (Vgl. bspw. Chaves, Aarts, und
Bommel 2018; Levalle 2019; Wirpsa, Rothschild, und Garzén 2009), ihr Kampf um Land

14.02.2026, 16:54:40. -

33


https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

und Autonomie (Vgl. bspw. Hristov 2005; Velasco 2011) sowie Strategien der Aufarbei-
tung von Gewalterfahrungen thematisiert (Vgl. bspw. GMH 2012b; Jimeno, Varela, und
Castillo 2015). Wahrend Publikationen zu dhnlichen Aspekten auch iiber andere indi-
gene Gruppen zu finden sind (Vgl. bspw. Ali 2010; Jackson 2019; Ulloa 2011), existieren
bisher nur wenige Arbeiten, die die erfahrenen Gewaltdynamiken aus der Weltwahr-
nehmung bzw. Ontologie indigener Gruppen beschreiben (Ausnahmen sind Halbmay-
er 2012; 2018; Ruiz Serna 2017; 2019; Tobdn 2010; 2016; 2018). Wenn auch in wesentlich
geringerem Umfang, problematisieren auch die jingeren Publikationen iiber die Situa-
tion afrokolumbianischer Gemeinden in Konfliktregionen — mit der Aufarbeitung von
an ihnen begangenen Gewaltverbrechen (Vgl. bspw. Cirdenas 2018; Rios Oyola 2015)
und der Anerkennung und Entschidigung dieser Verbrechen (Vgl. bspw. Melo 2015;
Zhang 2018) — dhnliche Themen wie die gerade erwihnten Arbeiten tiber die Situation
indigener Gruppen in den Konfliktregionen. Dariiber hinaus sind aber auch Arbeiten
zu finden, die die anhaltende Gefahr der Vertreibung afrokolumbianischer Gemeinden
angesichts extraktivistischer Okonomien sowie afrokolumbianische Widerstandsstra-
tegien dagegen analysieren (Vgl. bspw. E. Restrepo 2017; Vélez-Torres 2016).

Die Verdffentlichungen, die die besonderen Lebensbedingungen von Frauen im
Kontext des Gewaltkonfliktes zum Gegenstand haben, nehmen vor allem drei, mit-
einander verbundene, Themen in den Blick. Diese Arbeiten sensibilisieren entweder
fiur die spezifische Verletzlichkeit von Frauen in Konfliktregionen (Vgl. bspw. GMH
2011b; Lizarazo 2018; Ruta Pacifica de las Mujeres 2013; Tovar-Restrepo und Irazibal
2014), hiufig indem sie eine konkrete Gewalterfahrung analysieren, wie bspw. die
Vertreibung (Vgl. bspw. Meertens 2010; 2016; Osorio Pérez 2008; Sandvik und Lemaitre
2013). Oder sie arbeiten die besondere Widerstandsfihigkeit von Frauen heraus (Vgl.
bspw. Lemaitre 2016; E. M. Restrepo 2016; Zulver 2017) bzw. beschreiben ihr Potential
als Aktivistinnen in der Konstruktion eines friedlicheren Zusammenlebens (Vgl. bspw.
Paarlberg-Kvam 2016; Rojas 2009; Sanchez Mora und Zurifie 2015; Villareal und Rios
2006). Verdffentlichungen iiber die LGBT-Community im Kontext des bewaffneten
Konfliktes thematisieren zunichst auch die an ihnen begangenen Verbrechen (Vgl.
bspw. CNMH 2015b; Cotrina-Gulfo 2019; Lopez Cirdenas, Canchari Canchari, und
Sanchez de Rojas Diaz 2017; Méndez Bautista 2016; Rincoén Angarita 2017; Serrano-
Amaya 2018), fokussieren aber viel stirker auf die juristischen Herausforderungen der
Wiedergutmachung (Vgl. bspw. Diaz Botia 2014; Tovar Bohorquez 2014). Eine Ausnah-
me, auch in Bezug auf die anderen Bevolkerungsgruppen, ist die Arbeit von Thylin,
die sich mit der Rolle von LGTB-Kombattant_innen in den bewaffneten Gruppen
Kolumbiens auseinandersetzt (Vgl. Thylin 2018; 2019). Des Weiteren sind eine ganze
Reihe von Arbeiten zu finden, die sich mit dem Einfluss der LGBT-Bewegung und der
Gender-Politik auf den aktuellen Friedensprozess beschiftigen (Vgl. bspw. Gonzalez
2017; Hagen 2017; Maier 2019; Oettler 2016; 2019).

Die Arbeiten iiber kleinbiuerliche Gemeinden hingegen thematisieren viel weniger
die an ihnen begangenen Verbrechen und ihre Wiedergutmachung als unterschiedli-
che Formen der kleinbiduerlichen Organisation oder des kleinbiuerlichen Widerstan-
des im Kontext des Gewaltkonfliktes — allerdings (mit einer Ausnahme) ebenfalls oh-
ne die Beziehungen und Begegnungen zu staatlichen Institutionen in den Fokus ihrer
Aufmerksambkeit zu stellen. Interessanterweise scheint es, als seien — ganz im Sinne

14.02.2026, 16:54:40. -



https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

der von Fardon kritisierten ,Regionalisierung empirischer Phinomene‘ (Fardon 1990,
21-28) — einige kleinbiuerliche Organisationsformen an konkrete regionale Kontex-
te gebunden: So konzentrieren sich Arbeiten iiber das Leben von Koka-Biuer_innen
hauptsichlich auf die siidlichen Departments Caquetd und Putumayo (Vgl. bspw. Ciro
Rodriquez 2016; GMH 2012a), obwohl Koka auch in anderen Regionen angebaut wird.
Unter den Arbeiten itber Koka-Biuer_innen lassen sich iibrigens die Ausnahmen fin-
den, die das Verhiltnis zwischen der Bewegung der Koka-Biuer_innen und staatlichen
Institutionen in den Blick nehmen (Vgl. insbes. Ramirez 2011; Ramirez u. a. 2010; aber
auch Torres Bustamante 2011). Ein weiteres regionalisiertes Thema scheinen sogenann-
te ,Biuer_innen-Vereinigungen‘ zu sein, die iberwiegend fiir die Region des Magdale-
na Medio beschrieben wurden (Vgl. bspw. Moncayo 2009; Pérez 2012). Insbesondere
iiber die ,Asociacién de Trabajadores Campesinos del Carare (ATCC)‘ und die ,Asocia-
cién Campesina del Valle del Rio Cimitarra (ACVC)' sind einige Arbeiten erschienen,
die so verschiedene Aspekte wie deren Organisationsformen (Vgl. bspw. Silva Prada
2012; Valenzuela 2008), deren Gewaltlosigkeit (Vgl. GMH 2011a), deren Schutzstrategi-
en (Vgl. bspw. Kaplan 2013; 2017; Quijano-Mejia und Linares-Garcia 2017) oder deren
Vorstellungen von Frieden und Gerechtigkeit (Vgl. Amaya Panche 2012) thematisieren.
Letztendlich gehoren zu diesen regionalisierten Phinomenen auch die Arbeiten iiber
Friedensgemeinden (Vgl. bspw. Burnyeat 2013; CINEP 2000; Hernandez Delgado 2000;
Sanford 2003b; Valenzuela 2010), wobei ich den Grund dafiir, warum diese vorwiegend
in der Region Urabd beschrieben wurden, im Laufe dieser Arbeit (insbes. im Kapitel 3.1)
erlautern werde. Natiirlich ist dieses Forschungsfeld vielfiltiger als diese ,regionalisier-
ten Themen' suggerieren, insbesondere wenn man die vielen Einzelstudien zu anderen
Regionen, wie bspw. zum Oriente Antioquefio (Vgl. bspw. Garcia und Aramburo Sie-
gert 2011; Rolddn 2009), zum Narifio (Vgl. bspw. C. Mitchell und Ramirez 2009; Mouly,
Garrido, und Idler 2016), zu den Montes de Maria (Vgl. bspw. Esquivia Ballestas und
Gerlach 2009) oder aber die Studien zu denselben Themen in anderen Regionen (Vgl.
bspw. Ramirez 2017b zu Koka im Catatumbo) bzw. zu anderen Themen in denselben
Regionen (Vgl. bspw. Cancimance Lépez 2015 zu kleinbiuerlichen Widerstandsprakti-
ken im Putumayo) beriicksichtigt. Erginzt man dieses Feld dann noch mit den bereits
oben erwihnten Arbeiten iiber indigene und afrokolumbianische Gemeinden, deren
Subsistenz zumindest teilweise auch auf kleinbiuerlichen Wirtschaftsweisen basiert,
dann ergibt sich ein duflerst diverser Kanon an Arbeiten iiber Zivilpersonen in den
Konfliktregionen Kolumbiens. Einige Publikationen versuchen unterschiedliche zivile
Organisationsformen — hiufig unter der Fragestellung, warum sich Zivilpersonen an
diesen Orten und zu bestimmten Zeitpunkten auf ihre spezifische Weise organisieren
— vergleichend zu analysieren (Vgl. bspw. Gray 2012; Herndndez Delgado und Salazar
Posada 1999; Hernindez Delgado 2004; Justino 2019; Kaplan 2017; C. Mitchell und Ra-
mirez 2009; Valenzuela 2009). Diese Arbeiten hinterlassen allerdings den Eindruck, als
wiirden wihrend ihrer Vergleiche die spezifischen historischen, sozialen und kulturel-
len Aspekte der Einzelfille verloren gehen, die entscheidend fiir ihre Entstehung und
Persistenz sind, und nur allgemeinere strukturelle Aspekte tibrig bleiben, wie die Legi-
timitit ihrer Institutionen, die duere Bedrohung durch bewaffnete Akteure oder die
externe Unterstittzung durch Dritte (Vgl. Hernindez Delgado 2004, 33-34; Kaplan 2017,

14.02.2026, 16:54:40. -

35


https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

9-10; C. Mitchell und Ramirez 2009, 266), die fiir sich allein aber die Existenz dieser
zivilen Organisationsformen nicht erkliren.

Vor dem Hintergrund des gerade skizzierten Forschungsstandes iiber Zivilpersonen
in Konfliktregionen und der sich darin abzeichnenden zunehmenden Aufmerksamkeit
fir die lokalen und regionalen Erfahrungen der Bewohner_innen von Konfliktregionen
ist es vielleicht nicht iiberraschend, dass iiber die Friedensgemeinde San José de Apart-
ad6 - als verhiltnismiflig kleine Gemeinschaft — bereits ein umfangreicher Korpus an
Veréffentlichungen existiert, in den ich im Folgenden einen detaillierteren Einblick ge-
ben werde. Zu den ersten Arbeiten, die die Friedensgemeinde thematisieren, gehoren
Biicher und Artikel von Salazar und Hernidndez (1999; 2000; 2004). Sie haben die Er-
fahrungen von verschiedenen lindlichen Gemeinden in Konfliktregionen Kolumbiens
in Form deskriptiver Datensammlungen zusammengetragen. In diesen sich stilistisch
und inhaltlich stark ihnelnden Arbeiten wurde der Friedensgemeinde jeweils ein Ab-
schnitt gewidmet, in denen historische Ereignisse und Aspekte ihrer Organisation und
Funktion teilweise stichpunktartig zusammengetragen und aufgelistet wurden, ohne
diese weiter zu kommentieren, zu erkliren oder zu analysieren. Als ausgewiesene Re-
gionalspezialistin fiir den Urabd nahm die Anthropologin Uribe de H. in einem Aufsatz
(2004) als erste so etwas wie eine Einordnung der Friedensgemeinde in die Regionalge-
schichte des Urabds und eine Beschreibung ihrer internen Funktion vor. Auch wenn so-
wohl die Lokalgeschichte als auch die Beschreibungen etwas rudimentir sind, verwies
sie bereits auf eine zentrale Voraussetzung fiir die Entstehung der Friedensgemeinde,
nimlich die langjahrigen Erfahrungen sozialer Organisation und Auflehnung in San
José de Apartadé.

Etwa zum selben Zeitpunkt begannen Personen iiber die Friedensgemeinde zu
schreiben, die diese eng begleiten bzw. begleitet haben und von denen ich einige im
Laufe der Arbeit noch konkreter vorstellen werde. Den Anfang machte Eduar Lanchero
(2000; 2002), der wihrend seiner Arbeit fuir eine Nicht-Regierungsorganisation im
Jahr 1996 in die Region kam. Seine zwei kurzen Biicher beinhalten eher essayistische
Ausfliige in die Philosophie von Staatlichkeit, Zivilgesellschaft und Widerstand, in
denen die Ausfithrungen der zum Zeitpunkt ihrer Veréffentlichung noch jungen
Friedensgemeinde jeweils nur wenige Seiten einnehmen. Die zum Zeitpunkt der
Griindung der Friedensgemeinde amtierende Biirgermeisterin der Kreishauptstadt
Apartad6 Gloria Cuartas veréffentlichte ein Buch (2007), indem sie ihre Perspektive
auf die Entstehung der Friedensgemeinde und insbesondere auf die von der Friedens-
gemeinde erfahrene Straflosigkeit darlegt, von der die vielzihligen Verbrechen gegen
ihre Bewohner_innen gekennzeichnet sind. In dieselbe Richtung gehen die Arbeiten
des Jesuitenpaters Javier Giraldo Moreno. Er begleitet die Friedensgemeinde nicht nur,
sondern hat auch immer wieder Rechtsmittel wie bspw. Verfassungsbeschwerden im
Interesse der Friedensgemeinde vor dem kolumbianischen Justizsystem eingelegt. In
seinem Buch (2010), aber auch in spiteren Online-Verdffentlichungen (2017) dokumen-
tiert er alle Verbrechen, die in der Zone um San José de Apartad¢ seit der Griindung
der Friedensgemeinde im Jahr 1997 begangen wurden. Er gibt einen Uberblick iiber
die diversen Versuche der Friedensgemeinde unterschiedliche staatlichen Behérden
auf ihre Situation aufmerksam zu machen und Schutzmafinahmen zu erwirken.
Anhand exemplarischer Fille illustriert er die Arbeit des Justizsystems im Uraba. Die

14.02.2026, 16:54:40. -



https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Arbeiten dieser drei Autor_innen miissen auf Grund ihrer grofien Nihe zur Frieden-
gemeinde — bspw. wiirden viele Bewohner_innen der Gemeinde Eduar Lanchero als
ein Gemeindemitglied bezeichnen — natiirlich kritisch gelesen werden. Ich verwende
von diesen Autor _innen fast ausschliefRlich und auf selektive Weise die Arbeiten von
Giraldo. Seine akribische Sammlung von Verbrechen an Gemeindemitglieder stellt eine
wertvolle Sekundirquelle dar, anhand der einige der Erinnerungen und Geschichten
meiner Interviewpartner_innen vor allen Dingen zeitlich, teilweise aber auch inhaltlich
abgeglichen werden konnten.

Ab Mitte der 2000er Jahre wurden mehrere Artikel und Buchkapitel veréftentlicht,
in denen die Friedensgemeinde als Fall oder Beispiel herangezogen wird, um weiter-
fithrende Konzepte oder theoretische Ansitze zu stiitzen. Hierzu zihlen Sanford (2004)
zu ,Margins of the State’, Rojas (2004; 2007) sowie Mitchell und Ramirez (2009) zu ,Zo-
nes of Peace’, Hernandez (2008) zum ,unvollendeten Frieden sowie Anderson und Wal-
lace (2013) zu ,Nonwar Communities‘. Nicht nur wegen fehlender Forschungen vor Ort,
auch wegen ihres Artikelformats kénnen diese Beitrige die komplexe Lebenswelt der
Friedensgemeinde nur sehr fragmentarisch abbilden. Andere dhnliche Arbeiten kon-
zentrieren sich auf die Analyse von Teilaspekten der Friedensgemeinde, wie bspw. auf
die internationale Solidaritit (Alther 2006; Carroll 2009), auf juristische Besonderhei-
ten (Mijangos y Gonzalez 2007; Anrup und Espafiol 2011), ihr Friedenspotential (Sanford
2003b) oder auf ihre Rolle als Opfer (Tapia Navarro 2018). Diesen Arbeiten liegen eben-
falls nur sehr iiberschaubare bis gar keine eigenen Forschungen zu Grunde, sie stiitzen
sich meist auf nur eine diinne Datenbasis, sie nehmen auf die historischen und sozio-
kulturellen Besonderheiten der Friedensgemeinde kaum Riicksicht und ihr deduktives
Vorgehen macht sie in der Regel blind fiir Aspekte, die nicht im Fokus ihres priferierten
Konzeptes stehen. Ein Beispiel fiir diese Art Arbeiten ist eine sogenannte Monografie
des Politikwissenschaftlers Juan Masullo (2015), in der er die Gewaltfreiheit der Frie-
densgemeinde mit der ,nonviolent action zu erkliren versucht. Dieses ,all-purpose’
Konzept von Gene Sharp (1973) stellt im Kern eine Auflistung von Methoden dar, die
strategisch eingesetzt und vollig unabhingig vom politischen, sozialen und kulturel-
len Kontext zu mehr Demokratie und Gerechtigkeit fithren sollen (Sharp 2003). Dass
der Kern von Masullos Arbeit darin besteht, das Agieren der Bewohner,_innen der Frie-
densgemeinde den Methoden der ,nonviolent action“ zuzuordnen (Vgl. 2015, 59-67) ist
vielleicht noch nicht iiberraschend, dass er dazu ihre Geschichte dem Konzept etwas
anpasst’ und seine Beschreibungen wiederholt als detailliert bezeichnet (Vgl. 2015, 10,
43, 69) allerdings schon.

Zu den bisherigen Publikationen, denen lingere Feldforschungsaufenthalte zu
Grunde liegen und die fir das Erkenntnisinteresse der vorliegenden Arbeit dem-
entsprechend relevant sind, gehéren drei verdffentlichte Abschlussarbeiten, die in

9 Hiermit beziehe ich mich insbesondere aufseine Darstellung der Entstehung der Friedensgemein-
de, bei der er die Rolle von NGOs bei der Entwicklung des Konzeptes ,Friedensgemeinde’ herun-
terspielt und suggeriert, dass die vermeintlich zentrale Entscheidung fiir gewaltfreie Methoden
durch die Bewohner_innen erst die Unterstiitzung durch NGOs nach sich gezogen hitte (Vgl. Ma-
sullo 2015, 33). Ich wiirde bezweifeln, dass dariiber iberhaupt eine Entscheidung getroffen werden
musste und die Anwendung von Gewalt als strategisches Mittel von den Gemeindemitgliedern
Uiberhaupt in Erwidgung gezogen wurde.

14.02.2026, 16:54:40. -

37


https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Form von zwei Monografien von Ricardo Aparicio (2012) und Gwen Burnyeat (2018)
sowie kumulativ in Form von vier Artikeln von Christopher Courtheyn erschienen sind
(2016; 2018a; 2018b; 2018¢). Der kolumbianische Anthropologe Aparicio untersucht in
der Veroffentlichung seiner Dissertation, auf welche Weise ein im Laufe der 1990er
Jahre in Kolumbien stirker rezipierter, internationaler Menschenrechtsdiskurs einer-
seits zu neuen Gesetzgebungen zum Schutz gewisser Opfergruppen fithrte, was er am
Beispiel des Gesetzes 387 aus dem Jahr 1997 zum Schutz von internen Vertriebenen
festmacht, und wie anderseits derselbe Diskurs zur Entstehung lokaler Alternativen
zum Gewaltkonflikt beitrug, wie eben die Friedensgemeinde, die sich in demselben
Jahr griindete. Einerseits betont er, dass die Urspriinge sowohl des Gesetzes als auch
der Friedensgemeinde in demselben sozio-historischen Kontext liegen, den andere
Autor_innen als das Moment der Internationalisierung des kolumbianischen Konfliktes
bezeichnen (Vgl. Garcia und Aramburo Siegert 2011, 416—20; aber auch Tate 2007).
Andererseits sieht er in der Gesetzgebung und in den humanitiren Programmen
staatlicher Institutionen den Versuch die Opfer des Gewaltkonfliktes zu disziplinieren
und zu kontrollieren, dem sich die Friedensgemeinde mit ihren Praktiken, Strukturen
und Vorstellungen entzieht. Wihrend es Aparicio sehr itberzeugend gelingt zu zeigen,
wie internationale Diskurse iiber Entwicklung, Menschenrechte und Humanitires
Volkerrecht den historischen Kontext geprigt und die Entstehung der Friedensge-
meinde ermoglicht haben, bleiben seine Beschreibungen der Friedensgemeinde, ihrer
Strukturen und Praktiken sowie ihres Alltags, eher diinn. Zwar verspricht er eine
ethnographisch dichte Beschreibung (Vgl. Aparicio 2012, 19), die geht allerdings iiber
die Vorstellung der Griindungsurkunde der Friedensgemeinde nicht hinaus, deren
Prinzipien er anhand von Erklirungen und Anekdoten illustriert (Vgl. Aparicio 2012,
237—-84). So wirken die Teile seiner Arbeit mit den ethnographischen Beschreibungen
der Friedensgemeinde eher eklektisch und die darauf basierenden Analysen teilweise
etwas oberflichlich.™

Bei der Monografie der britischen Anthropologin Burnyeat, die wihrend ihrer Ar-
beit fiir die internationale Begleitorganisation Peace Brigades International auf die Frie-
densgemeinde traf und anschliefiend bei ihr forschte, handelt es sich um eine Ver-
offentlichung, die aus ihrer Master-Arbeit entstanden ist. Darin versucht sie anhand
von Kakao, einem zentralen landwirtschaftlichen Produkt der Region, die interne Poli-
tik der Gemeinde auszuleuchten. Die Illustration sozio-kultureller Dynamiken anhand
von signifikanten Objekten hat in der Kultur- und Sozialanthropologie prominente Vor-
bilder, auf die Burnyeat auch verweist (wie bspw. Mintz 1986; Taussig 2004), allerdings
bekommt man den Eindruck, dass ihr Fokus auf Kakao und seine Produktion teilweise
mehr verdecke als offenbart. Sie ordnet die Geschichte der ganzen Region (Vgl. 2018,
39—45), die Geschichte des Dorfes (Vgl. 2018, 45-46) und auch die Gegenwart der Frie-
densgemeinde (Vgl. 2018, 201-29) um den Kakao herum an. Da der Kakao im Zentrum
steht, treten andere Aspekte dieser Geschichten in den Hintergrund. Mit der Darstel-
lung der gegenwartigen Kakao-Produktion, seiner Verarbeitung und Kommerzialisie-

10 Uberraschend sind eine Reihe von Fehlern in der Einleitung, bei denen Aparicio nicht nur wichtige
Daten in der Geschichte der Friedensgemeinde (Vgl. 2012, 29), sondern auch die Kapitelstruktur
seiner eigenen Arbeit durcheinanderbringt (Vgl. 2012, 30-35).

14.02.2026, 16:54:40. -



https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

rung, gibt sie allerdings eine duflerst interessante und detaillierte Beschreibung ei-
nes der zentralen Pfeiler der 6konomischen Organisation der Friedensgemeinde. Das
Ausleuchten der internen Politik der Friedensgemeinde macht sie durch eine Art Dis-
kursanalyse, ohne diese so zu nennen, methodisch herzuleiten oder theoretisch zu ver-
ankern. Sie identifiziert zwei Narrative in der Friedensgemeinde, ein ,radikales“ ge-
geniiber dem ,Staat (Vgl. 2018, 16-19, 111-72) und ein ,organisches“ innerhalb der Ge-
meinde (Vgl. 2018, 19-22, 173—229). In dem sie diese beiden Narrative in ihrer Untersu-
chung gegeniiberstellt und dabei die Momente vernachlissigt, in denen diese von den
Gemeindemitgliedern selbst unterlaufen werden, erscheint ihre Analyse etwas sche-
matisch und wenig differenziert. Dabei ist ihr Befund richtig, die Gemeindemitglieder
schauen aus einer kritischen Perspektive auf den ,Staat. Allerdings bricht die Friedens-
gemeinde dieses radikale Narrativimmer wieder selbst auf, einerseits mit den durchaus
diversen Meinungen und Ansichten ihrer einzelnen Bewohner_innen zu staatlichen In-
stitutionen und andererseits mit einer Reihe kollektiver Praktiken, die dem radikalen
Narrativ zuwider laufen, was bei Burnyeat entweder untergeht oder wo sie es benennt
(Vgl. 2018, 151-55), von ihr selbst nicht bemerkt wird. Auffillig ist, dass sie ihre Ana-
lyse wenig theoretisch einbettet, was sie stets damit begriindet, die Friedensgemeinde
fiir sich selbst sprechen lassen zu wollen (Siehe bspw. 2018, 1-4, 170, 232-33). Dagegen
wire nichts zu sagen, wenn sie die emische Perspektive der Gemeindemitglieder ste-
hen lassen konnte. Stattdessen kritisiert sie die Perspektive der Friedensgemeinde auf
den ,Staat‘in einer Weise, als hitte sie die historische Erfahrung ihrer Bewohner_innen
besser verstanden als diese selbst (Siehe bspw. 2018, 16-19, 111-12, 162, 168—69, 208). Ge-
rade in den Abschnitten, in denen sie iiber das radikale Narrativ der Friedensgemeinde
gegeniiber dem ,Staat’ schreibt, verrit sie mehr iiber ihre eigene Perspektive auf den
,Staat‘ als iiber die der Friedensgemeinde. Dabei scheint ihre Perspektive offensichtlich
auf normativen Konzepten moderner Staatlichkeit zu basieren, die sie dazu verleiten,
das Agieren staatlicher Behorden mit Ineffizienz, Korruption und der Verkettung un-
gliicklicher Ereignisse eher zu entschuldigen (Vgl. 2018, 112, 154, 168, 170) als kritisch
zu hinterfragen. Wihrend sie an diesen Stellen der Friedensgemeinde unterstellt, den
,Staat’ in ihrem Narrativ zu homogenisieren, homogenisiert sie hier vice versa die Frie-
densgemeinde, indem sie die durchaus diversen Positionen vereinheitlicht bzw. diesen
keine Beachtung schenkt. Trotzdem bietet die Arbeit von Burnyeat neue Einblicke in
und interessante Perspektiven auf die Friedensgemeinde, die sie einerseits aus ihrer
zweijihrigen Titigkeit fir Peace Brigades International und andererseits aus der Arbeit
mit dem personlichen und bis dato unbearbeiteten Archiv des Jesuitenpaters und Be-
gleiters der Friedensgemeinde Javier Giraldo Moreno zieht.

Der US-amerikanische Humangeograph Courtheyn hat, dhnlich wie Burnyeat, zu-
nichst fiir die internationale Begleitorganisation Fellowship of Reconciliation in der Frie-
densgemeinde gearbeitet und sich ihr danach forschend gewidmet. Dass seine Disser-
tation — zumindest bisher — nicht als Monografie, sondern in Form von vier Artikeln
verdffentlicht wurde, ist insofern bedauerlich, da sich seine ausgedehnten, von ihm
selbst als ethnographisch bezeichneten Feldforschungen, schon allein auf Grund des
begrenzten Formats von Artikeln nicht in umfangreichen ethnographischen Darstellun-
gen wiederfinden. Die von ihm verdffentlichten Artikel weisen eine dhnliche Struktur
auf: Courtheyn definiert zunichst theoretische, teilweise explizit normative Rahmen

14.02.2026, 16:54:40. -

39


https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

und Konzepte, indem er auf sehr innovative und anregende Weise Diskussionsstringe
aus unterschiedlichen Disziplinen und Debatten zusammenbringt, wie bspw. ,memory
studies“ und ,other politics“ (2016); , peace-geographies“ und , trans-rational peace re-
search“ (2018a) oder ,alter-territorialities (2018b). Dann zieht er ausgewihlte Aspekte
der Friedensgemeinde heran, wie bspw. Erinnerungspraktiken und solidarische Tref-
fen mit anderen Gemeinden, die sich jedoch iiber verschiedene Artikel hinweg wieder-
holen, um seine eigene Position in den von ihm aufgemachten Debatten argumenta-
tiv zu stiitzen. Ahnlich wie bei Burnyeat wird seine Darstellung der Friedensgemeinde
ausgehend von seiner Interpretation strukturiert, die allerdings theoretisch informiert
und hergeleitet ist. Exemplarisch lisst sich das bei Courtheyn an einem Artikel fest-
machen, in dem er dahingehend argumentiert, dass die Friedensgemeinde rassistische
Gewalt erfahre, weil es sich bei ihren Bewohner_innen um ,de-indigenisierte Mestizen
indigener Deszendenz“ handele (2018c), was er folgendermafen begriindet: Erstens er-
fithren die Gemeindemitglieder Rassismus nicht so sehr wegen ihrer phinotypischen
Erscheinung oder Zugehorigkeit zu einer indigenen Gruppe, sondern auf Grund ihrer
Subjekt-Position in einer hierarchischen und rassistischen Gesellschaft. Zweitens wi-
ren, laut Courtheyn, die heutigen Bewohner_innen der Friedensgemeinde aus Orten
in die Region gesiedelt, in denen katholische Missionen und staatliche Programme in-
digene Gruppen zu ,missionieren und zivilisieren' versuchten. Und drittens zitiert er
aus seinen Feldnotizen eine_n einzige_n Gemeindefiihrer_in mit dem Satz:, By nature,
we are of Indigenous blood, and we carry that with us“ (2018¢, 11). Die Bezeichnung der
Gemeindemitglieder als ,de-indigenisierten Mestizen indigener Deszendenz steht also
auf empirisch diitnnem Eis. Wihrend kein Zweifel daran besteht, dass die kleinbiuer-
liche Landbevoélkerung in Kolumbien von der stidtischen Mehrheitsgesellschaft diskri-
miniert wird — fiir die meisten stidtischen Kolumbianer innen ist das Land nicht mehr
als, wie es Garcia Marquez formulierte, ,ein entsetzlicher Ort, wo die Hithner roh um-
herspazieren“ (2008, 260) — sprechen die Argumente Courtheyns eher fiir seinen wenig
strikten Umgang mit Quellen. Nicht nur, dass er keine Gemeindemitglieder benennt
oder zitiert, die selbst Teil von missionarischen und de-indigenisierenden Kampagnen
waren, er ignoriert auch die historischen Spannungen zwischen indigenen und klein-
biuerlichen Siedler_innen in der Zone von San José de Apartadd. Als diese Siedler_innen
in die Region kamen, lebte auf einigen Lindereien bereits eine indigene Gruppe der
Embera Katio, die in ihrer Geschichte fiir diesen Zeitraum hohe Landverluste festhielt
(Vgl. Resguardo Las Playas 2009, 2—3). Aussagen, wie die aus seinen Notizen zitierte
yalle tragen indigenes Blut in sich®, sind in der Friedensgemeinde durchaus verbrei-
tet, weisen aber noch keine indigene Deszendenz nach, weil sie fiir die Zuschreibung
der Kategorie Mestize genau dieselbe Giiltigkeit hitten. Des Weiteren verzichtet Cour-
theyn darauf, die diversen Positionen der Gemeindemitglieder gegeniiber Indigenen zu
thematisieren, die ein ganzes Spektrum von aufrichtig respektvoll itber paternalistisch
fiirsorglich bis offen rassistisch abdecken. Dass die Gemeindemitglieder eine dhnli-
che Subjekt-Position wie indigene Gruppen in der gesellschaftlichen Hierarchie ein-
nehmen, ist aus ihrer historischen Erfahrung nicht ableitbar. Es ist Courtheyn selbst,
der die Gemeindemitglieder zu ,edlen Indigenen macht, wihrend er u.a. staatliche In-
stitutionen dafir kritisiert, die Gemeindemitglieder wie ,indigene Wilde“ (Courtheyn
2018¢, 14) rassistisch zu diskriminieren. Anhand dieses Beispiels zeigt sich aber auch,

14.02.2026, 16:54:40. -



https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

dass sich die Arbeit von Courtheyn nicht nur in Bezug auf die theoretische Verankerung
von der Burnyeats unterscheidet, sondern auch in Bezug auf die Beurteilung der Rolle
staatlicher Institutionen und ihres Agierens. Wihrend Burnyeat die Gemeinde dafir
kritisiert, zu radikal gegeniiber dem ,Staat‘ zu sein, idealisiert Courtheyn die Friedens-
gemeinde zu einem antikolonialistischen Projekt in einem rassistischen und neoko-
lonialen Nationalstaat. Gemein ist beiden dabei, dass sie, indem sie dazu neigen die
Zwischenténe unterschiedlicher Gemeindemitglieder und die diversen Begegnungen
zwischen staatlichen Institutionen und Gemeinde zu ignorieren, die Friedensgemein-
de stark verallgemeinern und homogenisieren.

In diesem Uberblick méchte ich abschlieflend auch meine eigenen Arbeiten iiber die
Friedensgemeinde erwihnen. Hierzu z4hlt einerseits meine Magisterarbeit”, in der ich
die Friedensgemeinde als eine Form zivilen Widerstands beschrieben und analysiert
habe (Naucke 2011). Obwohl ich insbesondere zu der Analyse weiterhin stehen kann,
weist die Arbeit aus meiner heutigen Sicht einige Schwichen auf: So ist die ethno-
graphische Darstellung der Friedensgemeinde zu wenig ausgereift, die Beschreibung
der staatlichen Prisenz zu wenig ausdifferenziert und die skizzierte Konfliktgeschichte
nicht geniigend lokal verankert.”” Neben diesem Buch sind andererseits verschiedene
Artikel entstanden, in denen ich entweder ausgewihlte Aspekte der Gemeinde reflek-
tierte, oder in denen ich an theoretische Debatten bzw. Konzepte anschliefde, zu denen
die Erfahrung der Friedensgemeinde m.E. einen Beitrag leisten kann. Zusammen mit
Ernst Halbmayer wurden bspw. Artikel publiziert (Naucke und Halbmayer 2011; 2016),
in denen wir das Konzept der ,rightful resistance des Politikwissenschaftlers O'Brien
(1996; 2013) anthropologisch ausdifferenzieren. Zeitgleich zu einem Beitrag von Cour-
theyn (2016), aber auf Grundlage vollig unterschiedlicher Literatur, habe ich in einem
anderen Artikel die Erinnerungspraktiken in der Friedensgemeinde analysiert (Nau-
cke 2017b). Des Weiteren sind Beitridge veroffentlicht worden, die bspw. Debatten wie
den ,Local Turn‘in der Peacebuilding-Forschung (u.a. zusammen mit Birgit Brauchler)
vor dem Hintergrund der Erfahrung der Friedensgemeinde reflektieren (Brauchler und
Naucke 2017; Naucke 2017a). Diese Reflexionen einzelner Aspekte der Gemeinde sowie
ausgewihlter theoretischer Konzepte und Debatten sind m.E. weiterhin tiberzeugend
und anregend, offensichtlich mangelt es aber auch in diesen Artikeln an Raum fiir in-
tensive ethnographische Darstellungen und Analysen.

Die vorliegende Arbeit grenzt sich von den in diesem Kapitel besprochenen Ver-
offentlichungen hinsichtlich des Themas und des Erkenntnisinteresses ab, aber auch

11 Es gibt eine ganze Reihe von Abschlussarbeiten, die unveréffentlicht und dementsprechend
schwer zugénglich sind (wie bspw. Pardo Santamaria 2007). Ich erwéhne sie hier trotzdem, um das
Spektrum und Ausmaf? der akademischen Aufmerksamkeit zu illustrieren, welche der Friedensge-
meinde zu Teil wird. Gomez (2008) beschéftigt sich mit der Gewaltlosigkeit der Friedensgemeinde
aus einer spieltheoretischen Perspektive, wihrend Rivera Gomez (2009) ihre Neutralitdt als sozia-
len Identitatsdiskurs interpretiert. Kooreman (2010) untersucht die Stigmatisierungen, denen die
Friedensgemeinde ausgesetzt ist, wihrend Métayer (2016) die sozio-rdumliche Konfiguration der
Friedensgemeinde als Archipel beschreibt. In der Regel handelt es sich hierbei um sehr kurze Ar-
beiten, denen sehr liberschaubare Forschungen zu Grunde liegen.

12 Ich hoffe, die Leser_innen, die wider Erwarten beide Arbeiten kennen, mégen diese Unterschiede
als Ausdruck einer akademischen Entwicklung verstehen.

14.02.2026, 16:54:40. -

41


https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

hinsichtlich des methodischen und formalen Vorgehens, welches ich im folgenden und
letzten Abschnitt dieser Einleitung skizzieren werde. In den hier vorgestellten Verof-
fentlichungen waren die Begegnungen zwischen staatlichen Institutionen und der Frie-
densgemeinde nicht Ausgangspunkt des Erkenntnisinteresses, ihnen wurden in der
Regel nur begrenzte Aufmerksamkeit geschenkt. Einmal abgesehen von ausgewihlten
Kontaktmomenten, wie bspw. den Verbrechen des Militirs gegen die Gemeinde, wur-
den diese Begegnungen nicht thematisiert, beschrieben oder analysiert. Des Weiteren
sind die bisherigen ethnographischen Darstellungen entweder eher diinne oder roman-
tisierende Beschreibungen, also entweder wenig divers und differenziert oder frei von
Einblicken in die internen Widerspriiche und Konflikte. Dariiber hinaus machen die
Analysen der hier vorgestellten Autor_innen, auch die der Anthropolog_innen, iiber-
wiegend den Eindruck als ligen ihnen deduktive Vorgehensweisen zu Grunde, also als
sei ihr prisentiertes empirisches Material nach ihrer Analyse ausgewihlt und strukeu-
riert worden. Im Gegensatz dazu mache ich in der vorliegenden Arbeit die Begegnun-
gen zwischen staatlichen Institutionen und der Friedensgemeinde zum Ausgangspunkt
meines Erkenntnisinteresses, wobei ich die Geschichte dieser Begegnungen weitestge-
hend aus der Perspektive der Gemeindemitglieder rekonstruiere, indem ich ausfithrli-
che Erzihlungen und Lebensgeschichten der interviewten Personen wiedergebe. Dabei
verwende ich diese nicht verkiirzt und selektiv als Ausziige und Zitate, um meine ei-
gene Perspektive zu belegen, sondern entwickle, ordne und strukturiere anhand der
Erzihlungen und Lebensgeschichten die Geschichte der Friedensgemeinde sowie ih-
re Begegnungen und Erfahrungen mit staatlichen Institutionen, die ich versuche ver-
standlich und nachvollziehbar zu machen. Zu diesem Zweck werde ich ihre Geschichte
in einer diversen, differenzierten und problembewussten ethnographischen Darstel-
lung beschreiben. Dabei ist mir durchaus bewusst, dass auch meine Darstellung nicht
frei von blinden Flecken sein wird. Jede anthropologische Forschung ist relational (Vgl.
bspw. Sen 1993; Bourdieu und Wacquant 2006), — d.h. dass abhingig von der/dem For-
schenden sowie vom Zeitpunkt und Ort der Forschung gewisse empirische Phinomene
sichtbarer und erkennbarer sind als andere.

1.4.  Zum Vorgehen: Methodik und Struktur

Ich mochte abschliefiend mein methodisches Vorgehen, also die dieser Arbeit zu Grun-
de liegenden datenerhebenden Forschungen, datenauswertenden Analyse-Verfahren
und den Schreibprozess, reflektieren und die Struktur der Arbeit vorstellen. Da ich an
anderer Stelle bereits generelle Aspekte und Probleme der Feldforschungspraxis, ihrer
ethischen Fundiertheit sowie des Forschens in und Schreibens tiber Gewaltkontexte
reflektiert habe (Vgl. Naucke 2011, 19-36), mit denen ich weiterhin tibereinstimme,
verzichte ich an dieser Stelle darauf, diese generellen und allgemeinen Reflektionen zu
wiederholen. Es geht mir hier insbesondere darum, meine Position und Perspektive,
aus der ich forsche und schreibe, sichtbar und nachvollziehbar zu machen. Angesicht
der Vielfalt von Themen, denen Wissenschaftler innen wihrend ihrer Ausbildung
begegnen, entwickelt sich das Forschungsinteresse auch immer vor dem sozio-kultu-
rellen Hintergrund und den persénlichen Erfahrungen der Forschenden (Siehe hierzu

14.02.2026, 16:54:40. -



https://doi.org/10.14361/9783839452745-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

