
2. Forschungsstand

Mit Blick auf die bisherige Forschung ist zwischen dem Themenkomplex Pes-
simismus (bzw. kulturhistorischer, metaphysischer, politischer Pessimismus 
usw.)1 und der Sekundärliteratur zu Schmitt, Foucault und Agamben zu dif-
ferenzieren. Zu allen Themen liegt eine unüberschaubare Anzahl an Publika-
tionen vor, so dass die Gesamtnennung unmöglich erscheint und bereits eine 
detaillierte Bestandsaufnahme selbst schon den Umfang einer Dissertation 
annehmen würde. Die Tatsache, dass die Literatur zu diesen Themengebieten 
solch einen Umfang erreicht hat und stetig weiter wächst, zeigt indes, dass 
ein Problem besteht, welches nicht abschließend gelöst ist. In jenem Kontext 
steht bisher eine systematische Untersuchung zum Verhältnis der Werke der 
drei Autoren ebenso aus wie eine detaillierte Prüfung der pessimistischen Im-
plikationen mittels eines entsprechenden Analysewerkzeugs.2 Entscheidend 
ist somit für die Legitimation meines Forschungsprojektes, dass es trotz der 
verschiedenen Pessimismus-Vorwürfe an die Autoren bisher keinen Text gibt, 

1 | Dabei sind Kulturpessimismus wie politischer Pessimismus vergleichsweise wenig 

beforschte Phänome, insgesamt finden sich nur wenige Publikationen hierzu, wobei der 

Begrif f teilweise als selbsterklärend vorausgesetzt oder nur als Schlagwort eingesetzt 

wird. Vgl. zu letzterem beispielsweise: Quarg 1949, Hackert 1967, Hoffmann 1958, 

Henze 1988, Heesen-Cremer 1983; Stephan Popov definier t den Begrif f nicht, sondern 

sammelt kulturgeschichtliche Phänomene, die er darunter subsumiert. Popov 1982, 

Schatz 1985.

2 | Referenzpunkte sind die drei Autoren in der Studie Susanne Lüdemanns, allerdings 

nicht im direkten Vergleich, ohne Bezug zum Pessimismus und weiterhin ohne Blick auf 

den Werkszusammenhang Lüdemann 2004. Mitchell Deans »The Signature of Power: 

Sovereignty, Governmentality and Biopolitics« bespricht u.a. die Machtkonzeption von 

Schmitt, Foucault und Agamben, aber ohne Bezug auf den Pessimismus.  Vgl. Dean 

2013.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus20

der den Pessimismus von Schmitt, Foucault oder Agamben systematisch dis-
kutiert.3 

Da die relevante Forschung selbstverständlich während der gesamten 
Arbeit berücksichtigt und diskutiert wird, habe ich mich entschieden, an 
dieser Stelle auf einen detaillierten und unweigerlich dennoch kursorischen 
Forschungsstand zu verzichten. Ein solcher verspricht erstens keinen beson-
deren Erkenntnisgewinn, wenn die Informationen später wiederholt werden, 
und schadet zweitens der Lesbarkeit und Dramaturgie der Arbeit. Gleichwohl 
möchte ich aus Gründen der Transparenz die für meine Untersuchung – in Zu-
stimmung oder Ablehnung – wichtigsten Texte eingangs nennen: Zum The-
mengebiet Pessimismus sind dies Studien von Kurt Wahlmüller, Ludwig Mar-
cuse, Fritz Stern, Wanda von Baeyer-Katte, Joe Bailey, Artur Herman, Oliver 
Bennett, Michael Pauen, Oliver van Essenberg, Roger Griffin, Louis Dupeux, 
Günter Rohrmoser sowie Joshua Dienstag.4 Entstehungsgeschichtlich liegen 
die Untersuchungen Jahrzehnte auseinander. Kurt Wahlmüller beispielsweise 
schrieb seine Arbeit 1939 und als klares Bekenntnis zum Nationalsozialismus, 
Ludwig Marcuse, Wanda von Baeyer-Katte und Fritz Stern verfassten ihre Stu-
dien in den 1950er Jahren und identifizierten im Gegensatz zu Wahlmüller den 
Nationalsozialismus als spezifische Ausprägung des Kulturpessimismus. Mi-
chael Pauen analysiert primär den metaphysischen Pessimismus und dessen 
ideengeschichtliche Transformation bis ins frühe 20. Jahrhundert. Die Texte 
von Oliver Bennett und Oliver van Essenberg wurden wiederum zu Beginn des 
21. Jahrhunderts vorgelegt und beschreiben Kulturpessimismus als ein Phäno-
men, welches sich insbesondere seit den 1960er Jahren bis in die Gegenwart 
beobachten lässt. Joe Bailey assoziiert Pessimismus wiederum mit der Idee 
vom Ende des Fortschritts und verbindet damit die Angst – die er selbst für 
begründet hält – vor Atomenergie und ökologischer Selbstgefährdung. Weiter-
hin werden diverse andere Schriften über metaphysischen, kulturhistorischen 
oder politischen Pessimismus zur Synthetisierung meines Analyseinstrumen-
tes politischer Pessimismus berücksichtigt.5 

3 | Einschränkend ist anzumerken, dass Didi-Huberman Agamben in seinem Text 

»Überleben der Glühwürmchen« entlang der Metapher des Glühwürmchens diskutier t, 

Agamben mit Filmemacher Pier Paolo Pasolini vergleicht und dabei wiederholt dessen 

Pessimismus betont, allerdings ohne den Begrif f zu definieren oder systematisch aus 

den Schrif ten Agambens herauszuarbeiten. Vgl. Didi-Huberman 2012, S. 61ff.

4 | Vgl. Wahlmüller 1939, Baeyer-Katte 1958, Marcuse 1981, Stern 1963a, Bailey 

1988, Pauen 1997a, Herman 1998, Bennett 2001, Essenberg 2004, Grif fin 2005, Du-

peux 1994, Rohrmoser 1985, Dienstag 2006.

5 | Hierzu sind insb. folgende Arbeiten zu erwähnen: Eberhard Fromm interpretier t 

Schopenhauer als zentralen Vordenker des Pessimismus: Fromm 1991. Vgl. hierzu auch 

Münkler 1986, Zu Friedrich Nietzsche siehe die Dissertation von Elisabeth Katharina 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Forschungsstand 21

Wie in der Einleitung bereits erwähnt, finden sich bisher lediglich knappe 
Einschätzungen, die Schmitt, Foucault und Agamben wahlweise als Pessimis-
ten, Vertreter einer pessimistischen Anthropologie oder Kulturpessimisten 
usw. ausweisen.6 Die bisherigen Arbeiten zum Thema Pessimismus thema-
tisieren die drei Theoretiker also nicht oder nur am Rande.7 Daneben wur-
den bereits Studien vorgelegt, welche die jeweilige Kulturkritik thematisieren, 
allerdings ohne Berücksichtigung von pessimistischen oder kulturpessimis-
tischen Gehalten.8 Weiterhin wurden verschiedene Aufsätze publiziert, die 
unterschiedliche Teilaspekte, Trennendes und Verbindendes zwischen zwei 
der drei Autoren herausstellen: also zwischen Schmitt und Foucault9, oder 
Foucault und Agamben10, oder Agamben und Schmitt, allerdings ohne Bezug 
auf den Pessimismus.11

Hirn: Hirn 2008.Werner Post fragte bereits 1971 nach dem Verhältnis der kritischen 

Theorie zum metaphysischen Pessimismus: Post 1971, wobei er die These ver tritt, dass 

Horkheimers Spätwerk nicht unter der Kategorie Pessimismus gefasst werden kann. 

Zum politischen Pessimismus im Christentum: Gerhard 2008, S. 65ff., Müller-Seyfar th 

et al. 2008, S.  10, Koslowski 1982, S.  74-79. Und zum politischen Pessimismus in 

George Orwells Roman »1984« siehe: Lowenthal 1969.

6 | Zu Schmitt siehe: Löwith 1960, S.  102 FN 37, Meier 1988, S.  72, Gross 2000, 

S. 382. Zu Foucault siehe: Habermas 1985, S. 279ff, Ferry und Renaut 1987, S. 81ff, 

Wehler 1998, S.  91. Zu Agamben siehe: Marchart 2010, S.  225. Und als vehemente 

Kritik an Agamben (allerdings ohne den Pessimismus-Vorwurf): Vgl. Lenhard 2011.

7 | Lediglich Foucault wird sehr rudimentär in zwei Studien andiskutier t: Ar tur Herman 

widmet ihm in seiner bestenfalls populärwissenschaftlichen Analyse zehn Seiten. Vgl. 

Herman 1998, S. 374-385. Joshua Dienstag nennt Foucault als Pessimisten, analysier t 

seine Schrif ten aber nicht. Vgl. Dienstag 2006, S.  8, 41, 44, 164f, FN 9. Das Litera-

turverzeichnis Dienstags nennt nur eine Monographie Foucaults, den dritten Band von 

»Sexualität und Wahrheit«. S. 276.

8 | Siehe zu Schmitt: Vollrath 1997, Eberl 1994, Villinger 1995, Kennedy 1988, Heuer 

2010, Heinz und Gretic 2006, Balke 1996, Groh 1998, Mehring 1989. Zu Foucault: 

Biebricher 2005, Kneer 1996, Vogl 1997. Zu Agamben: Loick 2011a.

9 | Siehe insb.: Barder und Debrix 2011, Deuber-Mankowsky 2008, Newswander 2011, 

Ojakangas 2011, Rogers 2011. Weiterhin analysier t Benno Wagner den »Deutschen 

Herbst« mittels der theoretischen Begrif fe Foucaults und Schmitts: Wagner 1992.

10 | Siehe insb.: Sarasin 2003a, Ojakangas 2005, Lemke 2004, Muhle 2011, Oksala 

2010, Snoek 2010, Paul 2013.

11 | Siehe insb.: Flügel-Martinsen 2011, Scholz 2007, Bussolini 2011, Britt 2009, Pan 

2009.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus22

2.1	Die üblichen Verdächtigen?

Es existiert wie oben bereits angedeutet bisher keine systematische wissen-
schaftliche Untersuchung zur Frage, ob Schmitt, Foucault und Agamben in 
der Tradition des Pessimismus stehen, trotzdem finden sich immer wieder 
Randbemerkungen in wissenschaftlichen Abhandlungen, die einen der ge-
nannten Denker mit dem Etikett Kulturpessimist bzw. Pessimist versehen 
und damit in einen weiten ideengeschichtlichen Zusammenhang einordnen. 
Weitgehend im Dunkeln bleibt aber, was genau das pessimistische Moment 
ausmacht, welchen Stellenwert der Pessimismus im Kontext des Werkes be-
sitzt und in welchem Verhältnis optimistische Perspektiven dazu stehen. Auch 
was jene Einschätzung für das Verhältnis der Theorien zueinander bedeutet, 
ist bislang ungeklärt. Hinzu kommt, dass sich ebenso konträre Auffassungen 
finden, die einer pessimistischen Lesart des jeweiligen Werkes widerspre-
chen – beispielsweise die Selbstdeutungen der drei Autoren. Als Teil des For-
schungsstandes sind in diesem Kapitel unterschiedliche Einschätzungen zum 
Pessimismus Schmitts, Foucaults und Agambens mit aufgenommen. Letzte-
re Vorgehensweise bietet für meine Arbeit insbesondere den argumentativen 
Vorteil, auf dieser Grundlage den Pessimismus-Vorwurf ergebnisoffen über-
prüfen zu können. Die folgende Darstellung erhebt jedoch keinen Anspruch 
auf Vollständigkeit, zumal ähnlich gelagerte Kritiken, die ohne den Begriff 
Pessimismus operieren, hier bewusst ausgeblendet werden.

2.2.1	 Carl Schmitt 

Carl Schmitt ist zweifelsohne ein intellektueller Streiter gegen die Moderne, 
aber sind sein Antiliberalismus und Antiparlamentarismus automatisch mit 
einer pessimistischen Haltung gleichzusetzen? Stehen nicht gerade das vehe-
mente Pochen auf politischer Handlungs- und Entscheidungsfähigkeit sowie 
die aktive Parteiname für den Nationalsozialismus quer zu pessimistischer 
Verzweiflung und Fatalismus? 

In der wissenschaftlichen Literatur findet sich eine Reihe von verstreu-
ten Aussagen, welche das Werk wahlweise mit dem Label Pessimismus, an-
thropologischer Pessimismus oder Kulturpessimismus versehen. Bereits in 
den 1930er Jahren schrieb Karl Löwith: »Der realistische ›Pessimismus‹ von 
Hobbes, dem Schmitt nahezustehen vermeint (Der Begriff des Politischen, 
S. 46ff) ist im Verhältnis zu diesem modernen Nihilismus noch eine Art Fort-
schrittsglaube an eine mögliche Einschränkung des Naturstandes, den jedoch 
Schmitt gerade als einen status belli, im Gegensatz zu Hobbes, bejaht.«12 In 
der einschlägigen Einführung zu Schmitt von Reinhard Mehring heißt es: 

12 | Löwith 1960, S. 102, FN 37.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Forschungsstand 23

»Für seinen anthropologischen ›Pessimismus‹ beruft sich Schmitt auf die 
Tradition theologischer Erbsündedogmatiker ebenso wie auf die neuzeitliche 
Staatsphilosophie von Machiavelli über Hobbes zu Hegel.«13 Aber wie kann 
dieser Pessimismus gleichzeitig durch die »Tradition theologischer Erbsünde-
dogmatiker« und den »modernen Nihilismus« begründet werden? 

Raphael Gross wiederum bringt Schmitts Antijudaismus bzw. Antise-
mitismus in Bezug mit kulturpessimistischen Momenten: »Judenfeindliche 
Bemerkungen enthält schon das anonym erschienene kulturpessimistische 
Frühwerk, und das Glossarium der Nachkriegszeit ist voller antisemitischer 
Auslassungen.«14 In einem Aufsatz zum Raumdenken Schmitts stellen Bene-
dikt Korf und Conrad Schetter schließlich die hypothetische Frage, wie dessen 
Zeitdiagnose und Prognose für das Jahr 2012 ausfallen würde. Und antworten 
selbst: 

»Sein Argument wäre wohl, dass wir uns in einer globalhistorischen Umbruchphase be-

finden, in der unterschiedliche Formen der Raumordnung noch nebeneinander existie-

ren. Seine pessimistische, um nicht zu sagen apokalyptische Weltsicht würde ihn wohl 

zu dem Urteil verleiten, dass die frontier ein auslaufendes Modell der Landnahme dar-

stellt, während sich das Phänomen der ungoverned territories konsequent weiter über 

den Globus ausbreiten und schließlich der ganzen Welt bemächtigen könnte.«15

Fraglich ist hier, wie Pessimismus und Apokalyptik zusammenhängen bzw. 
ob apokalyptisches Denken tatsächlich eine Steigerung des Pessimismus be-
deutet?

Jene illustrative Reihung ließe sich noch fortsetzen, aber dieses Schlag-
licht verdeutlicht bereits die unübersichtliche Gemengelage. Auch wenn die 
Einschätzungen der genannten Schmitt-Exegeten den Schluss nahe legen, 
dass Schmitt tief und unwidersprochen in der pessimistischen bzw. kultur-
pessimistischen Tradition verankert ist, findet sich weder eine Begriffsklärung 
von Pessimismus noch eine Anwendung auf den Werkszusammenhang. Eine 
inhaltliche Bestimmung und Ausdifferenzierung der verschiedenen Pessi-
mismen steht ebenso aus: Erklärungsbedürftig erscheint unter anderem das 
Verhältnis von anthropologischem Pessimismus und pessimistischem Nihilis-
mus. Ebenso die scheinbar so offensichtliche Deutung, Schmitt vertrete einen 
anthropologischen Pessimismus, wird keineswegs von allen Interpreten ge-
teilt. So wendet Friedrich Balke beispielsweise ein: »[D]ie Rede von der ›Natur‹ 
des Menschen im siebten Abschnitt des ›Begriffs des Politischen‹ [sei] ein zita-

13 | Mehring 2006a, S. 130. In diesem Sinne spricht beispielsweise auch Günter Meu-

ter von der »pessimistischen Anthropologie« Schmitts. Vgl. Meuter 1994, S. 309. 

14 | Gross 2000, S. 382.

15 | Korf und Schetter 2012, S. 167.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus24

tiver Diskurs, der keine apodiktisch vorgetragenen Aussagen seines Verfassers 
zum ›Wesen des Menschen‹ enthält.«16 Dahinter steht die These Balkes, dass 
der »von Schmitt ohnehin apostrophierte ›anthropologische Pessimismus‹ […] 
theoretisch zu naiv und unergiebig [ist], als daß er eine ernstzunehmende Fun-
dierung des vorgeschlagenen Politikbegriffs leisten könnte«.17 

Ebenso umstritten wie paradox ist die Verbindung von Theologie und Ni-
hilismus im Werk Schmitts. Einige Autoren interpretieren Schmitts Denken 
in nietzscheanischer bzw. nihilistischer Tradition18, wobei Schmitt selbst diese 
Interpretation immer von sich gewiesen hat, um sich als ›katholischer Denker‹ 
und politischer Theologe zu deuten. Und in der Tat kann mit Heinrich Meiers 
– mittlerweile fast hegemonialer – Lesart des Schmitt’schen Œuvres als Politi-
sche Theologie19 eingewandt werden, dass Schmitt durch sein im christlich-ka-
tholischen Glauben fundiertes Denken und der daraus folgenden Vorstellung 
der Geschichte als Heilsgeschichte keinesfalls einen nietzscheanischen Pessi-
mismus vertritt. Welche Bedeutung hat mithin Schmitts christliche Orientie-
rung für sein historisches Bewusstsein und damit für einen vermeintlichen 
Pessimismus? Anders formuliert: In welcher Verbindung stehen theologische 
Heilsvorstellungen und politischer Pessimismus?

Weiterhin ist es klärungsbedürftig, in welchem Verhältnis Schmitt als ein 
mutmaßlicher Hauptvertreter der sogenannten Konservativen Revolution zur 
fatalistischen Haltung des Pessimismus steht.20 Dies gilt umso mehr, als sich 
der Nationalsozialismus konstitutiv auf einer optimistisch-utopischen Setzung 
gründet, die sich politisch als ungeheuer wirkmächtig erweisen sollte. Wie ist 
Schmitts Weg an die Seite Adolf Hitlers vor jenem Hintergrund zu bewerten? 

16 | Balke 1990, S. 38.

17 | Ebd., S. 38.

18 | Vgl. Löwith 1960, Mohler 2005 oder Shapiro 2012.

19 | Vgl. Meier 1988 und Meier 2013.

20 | Mohler 2005. Der Begrif f Konservative Revolution ist sicherlich nur eine Konstruk-

tion Mohlers, um eine sehr heterogene Geistesströmung zu klassifizieren. Mohler ver-

tritt in diesem vielzitier ten Werk die These, dass die Arbeiten von Ernst Jünger, Martin 

Heidegger und Schmitt usw. hohe Überschneidungen zu Nietzsche aufweisen, also jene 

Protagonisten der Konservativen Revolution quasi auf Nietzsche als geistigen Ahnherrn 

rückbezogen werden können. Sicherlich gibt es in Bezug auf Schmitt und Nietzsche 

Überschneidungen, beispielsweise hinsichtlich der Kritik am Liberalismus, der Demo-

kratie, der modernen Kultur im Allgemeinen usw., allerdings hat sich Schmitt immer 

mit Verweis auf seinen christlichen Glauben vehement gegen die Unterstellung einer 

intellektuellen Vaterschaft Nietzsches gewehrt. Trotzdem beharr te Mohler zeitlebens 

auf seiner These der nietzscheanisch-konservativen Revolution: »Carl Schmitt hat nicht 

bloß Berührungspunkte mit der Konservativen Revolution – er gehört ihr voll an, ist einer 

ihrer wichtigsten Vertreter.« Mohler 1988, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Forschungsstand 25

Schmitt propagierte einen Dezisionismus, der als Machtpolitik zumindest 
Potenziale zum Aufhalten der sogenannten Entpolitisierung, d.h. system-
theoretisch formuliert, der Moderne verstanden als funktionale Differenzie-
rung, bietet. Eine solche Deutung vertritt beispielsweise Louis Dupeux, wenn 
er Schmitt – dem Sekretär Ernst Jüngers, Armin Mohler, folgend – der Kon-
servativen Revolution zurechnet und diese intellektuelle Strömung aufgrund 
der konstitutiv dazugehörigen Utopie klar von dem ideengeschichtlich älteren 
Kulturpessimismus geschieden wissen möchte.21 Utopie scheint in jenem Zu-
sammenhang »als einlösbarer Entwurf für die Zukunft«22 definiert und nicht 
etymologisch als der Nicht-Ort oder im Sinne Thomas Morus’ als »Anderswo«. 
Eine wissenschaftliche Argumentation an die politischen Gedanken Mohlers 
anzulehnen, ist sicherlich kritikwürdig, gleichwohl ist es fraglich, ob der soge-
nannte »Kronjurist des dritten Reiches«23 gleichermaßen einen verzweifelten 
Pessimismus vertreten kann? 

2.1.2	 Michel Foucault

Ähnlich ambivalente Antworten finden sich auf die Frage, ob Michel Foucaults 
Perspektive auf die Moderne Ausdruck einer (kultur-)pessimistischen Grund-
haltung ist bzw. in eine solche mündet. Foucaults Selbstbeschreibung diesbe-
züglich lautet wie folgt: 

»Mein Ausgangspunkt ist nicht, dass alles böse ist, sondern dass alles gefährlich ist, 

was nicht dasselbe ist wie böse. Wenn alles gefährlich ist, dann haben wir immer etwas 

zu tun. Deshalb führt meine Position nicht zur Apathie, sondern zu einem Hyper- und 

pessimistischen Aktivismus.«24 

Aber welche Form von Pessimismus lässt Handlungsoptionen offen? An wel-
chen Zielen oder Idealen kann sich ein solcher Aktivismus orientieren? Eine 
ähnliche Verknüpfung von Optimismus und Pessimismus findet sich im Ein-
führungstext zu Foucault von Philip Stokes und Paul Whittle: »Though Fou-
cault’s work is dark and pessimistic in outlook, there is some room for op-
timism.«25 Wie ist das zu denken? Wie sind Optimismus und Pessimismus 
theoretisch zu vereinbaren?

21 | Dupeux 1994, S. 268.

22 | Vondung 1997, S. 162.

23 | Die Bezeichnung geht auf Walter Gurian zurück, der Schmitt nach der sogenannten 

»Machtergreifung« kritisier te. Vgl. Laak 1993, S. 29. 

24 |  Foucault, Michel 1987b, S. 268.

25 | Stokes und Whittle 2002, S. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus26

So weit so unklar. Die Deutung als (Kultur-)Pessimist findet sich derweil 
auch in populärwissenschaftlichen Darstellungen. Arthur Herman schreibt 
etwa: »In seiner 1966 unter dem Titel Die Ordnung der Dinge erschienenen 
›Archäologie der Humanwissenschaften‹, wie er sein Vorhaben im Untertitel 
näher bestimmte, breitete Foucault in Form eines historischen Essays seine 
Version des Kulturpessimismus aus.«26 Solche gegenläufigen Bewertungen 
Foucaults historischer Analysen finden sich seit den 1960er Jahren. An promi-
nentester Stelle ist Jean-Paul Sartres Besprechung von »Les mots et les choses« 
zu nennen, in der Sartre Foucault eine bürgerliche Ideologie und Geschichts-
determinismus unterstellt.27 Einen solchen Einwand nennt ebenfalls Urs Mar-
tis Einführung zu Foucault:

»LeBon sieht im Autor von Les mots et les choses einen ›verzweifelten Positivisten‹ am 

Werk, der die Geschichte im System erstarren lasse und weder die Synchronie des Wis-

sens noch die Ursachen der Brüche, weder die gesellschaftliche Bedingtheit des Dan-

kes noch die Leistung einzelner Denker wirklich zu erklären bzw. zu würdigen vermöge. 

Amiot diagnostizier t einen Kulturrelativismus und vergleicht Foucault mit Spengler.«28

Schließlich lehnt Jürgen Habermas Foucaults wissenschaftliche Haltung und 
Analyse mit entschiedener Vehemenz und Verweis auf dessen Pessimismus 
ab. Aus Perspektive des Hauptvertreters der zweiten Generation der kritischen 
Theorie erscheint ihm der französische Philosoph als »enttäuschender Über-
läufer«, der mit seiner Machttheorie an den »bürgerlichen Pessimismus von 
Hobbes bis Nietzsche«29 anschließt. Für Habermas ist Foucaults Werk »Syn-
drom des linken Renegatentums«, welches hohe Überschneidungen zum Neo-
konservatismus aufweist: 

»Die Denkfigur ist immer die gleiche: im Universalismus der Aufklärung, im Humanismus 

der Befreiungsideale, im Vernunftanspruch des Systemdenkens selbst ist ein bornier-

ter Wille zur Macht angelegt, der, sobald die Theorie sich anschickt, praktisch zu wer-

den, die Maske abwir f t – hinter der der Machtwille der philosophischen Meisterdenker, 

der Intellektuellen, der Sinnvermittler, kurz: der Neuen Klasse hervorkommt. Foucault 

scheint diese bekannten Motive der Gegenaufklärung nicht nur mit einem radikalen 

Gestus zu ver treten, sondern tatsächlich vernunftkritisch zuzuspitzen und machttheo-

retisch zu verallgemeinern.«30 

26 | Herman 1998, S. 376.

27 | Marti 1988, S. 55.

28 | Ebd., S. 55f.

29 | Habermas 1985, S. 302, FN 26.

30 | Ebd., S. 302, FN 26.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Forschungsstand 27

Ironischerweise wird Foucaults Analyse häufig als Fortführung der Arbeiten 
der ersten Generation der Frankfurter Schule gedeutet: Foucault dagegen, so 
Gerd Sebald und Jan Weyand, »relativiert und radikalisiert den Pessimismus 
Adornos«.31 Davon ausgehend zielen Habermas’ Distinktionsbemühungen 
nicht nur auf poststrukturalistische Theorieannahmen, sondern ebenso auf 
Abstand vom intellektuellen Erbe Max Horkheimers und Theodor W. Adornos. 

Ähnlich entschieden wie Habermas urteilt weiterhin Richard Rorty. Der 
prominente Vertreter des politischen Pragmatismus interpretiert Foucaults 
Kritik des unvollendeten Projekts der Moderne ebenfalls als Form eines Pessi-
mismus in nietzscheanischer Tradition und stellt ihn (allerdings) unbegründet 
neben weitere ihm kritikwürdig erscheinende:

»Wenn wir Nietzsche und Santayana in diesem Punkt zustimmen, ist uns damit nicht 

automatisch ein Grund gegeben, wie Nietzsche zu ver fahren und dem Projekt der Auf-

klärung den Rücken zuzukehren. Ebenso wenig erhalten wir damit einen Grund, uns der 

Manier der Nietzscheverehrer Santayana, Ortega, Heidegger, Strauss und Foucault mit 

hämischem Pessimismus über die Aussichten dieses Projektes zu äußern.«32

Pessimismus wird von Habermas und Rorty augenscheinlich weniger zur 
theoretischen bzw. ideengeschichtlichen Analyse als vielmehr zum Schlag-
abtausch, als Kampfvokabel, d.h. zur Diskreditierung u.a. des Autors Michel 
Foucault benutzt. Eine Ausnahme bildet in diesem Zusammenhang Joshua 
Dienstag, da er mit der standardisierten Verurteilung des Pessimismus bricht 
und dessen innovative und produktive Aspekte hervorhebt. In seiner breit re-
zipierten Studie »Pessimism. Philosophy, Ethic, Spirit« zitiert Dienstag jedoch 
Foucault wiederum nur in einer sehr heterogenen Reihe von Autoren: 

»Pessimismn, I have been saying, has been hiding in plain sight. It exemplars could be 

said to include, among others: Rousseau, Leopardi, Schopenhauer, Nietzsche, Weber, 

Unamunt o, Ortega y Gasset, Freud, Camus, Adorno, Foucault, and Cioran – to name just 

a few in what could become a very long list.«33

Die Antwort, ob Foucault mit guten Gründen als Pessimist gelten kann, bleibt 
Dienstags Studie ebenfalls schuldig. Die Zugehörigkeit wird von Dienstag 
zwar behauptet, auf den insgesamt 272 Seiten zum Thema Pessimismus wird 
Foucault jedoch nur an fünf Stellen kurz erwähnt, ohne eine Aussage aus einer 
Primärquelle zu zitieren.34 

31 | Weyand und Sebald 2007, S. 44.

32 | Rorty 2003, S. 263.

33 | Dienstag 2006, S. 5.

34 | Vgl. ebd., S. 8, 41, 44, 164f, FN 9.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus28

Trotz dieser wirkmächtigen Interpretationen bleibt nichtsdestotrotz erneut 
unklar, was das Spezifische am Foucault’schen Pessimismus ist, wie sich die 
pessimistische Haltung in sein Werk fügt, wie Optimismus und Pessimis-
mus zusammenspielen und wie sich Foucaults politisches Engagement hierzu 
verhält. Mit Blick auf die Genealogie der Schriften Foucaults drängt sich die 
Frage auf, ob Ende der 1970er Jahre eine Neujustierung vorgenommen wird, 
die dieser Kritik der Moderne eine Exit-Option anfügt, wodurch der politische 
Pessimismus, wenn nicht aufgehoben, so doch verändert wird. 

2.1.3	 Giorgio Agamben 

Giorgio Agamben ist einer der meist diskutierten politischen Philosophen 
der Gegenwart, und wie in den Fällen Schmitts und Foucaults werden seine 
Schriften als pessimistisch interpretiert bzw. kritisiert. Oliver Marchart bei-
spielsweise sieht die Kritik des italienischen Philosophien an der Moderne, 
bedingt durch das methodische Vorgehen, in eine pessimistische Geschichts-
auffassung münden: »Obwohl, oder vielleicht gerade weil Agamben es ablehnt, 
die historische Genealogie seines Paradigmas nachzuzeichnen, entsteht ihm 
unter der Hand eine radikal pessimistische Geschichtsphilosophie.«35 Martin 
Saar urteilt in ähnlicher Weise, demnach »[…] zeichnet Agamben in einem 
ebenso gnadenlosen Pessimismus ein Szenario der radikalen Unterworfenheit 
des modernen Subjektes unter eine Macht- und Rechtsordnung, die das ›bloße 
Leben‹ selbst ergriffen hat«.36 Georges Didi-Huberman interpretiert Agam-
bens Position folgendermaßen: »In jüngster Zeit hat Giorgio Agamben diesen 
politischen Pessimismus untermauert, angefangen mit seinen Texten über die 
›Zerstörung der Erfahrung‹ bis hin zu seinen Analysen der ›Herrschaft‹ und 
der ›Herrlichkeit‹.«37 Jene Kritik im Sinne eines politischen Pessimismus fin-
det sich in gleicher Form im Feuilleton, so interpretiert Thomas Assheuer etwa 
ein Urteil des US-amerikanischen Supreme Court von 2008 als empirischen 
Beweis gegen den »pessimistischen Fatalismus Agambens«.38

Allerdings werden diese Einschätzungen in knappen Sätzen artikuliert, 
ohne dass die Schriften Agambens detailliert besprochen werden. Wie bei 
Schmitt und Foucault weist das Pessimismus-Urteil eine große inhaltliche 
Spanne auf, d.h. es ist unpräzise, und die Semantik Pessimismus dient vor-
nehmlich der Abgrenzung. Agamben wiederum grenzt sich von solchen Ein-
wänden bzw. Anklagen vehement ab. In einem Interview mit der Zeitschrift 
»Cicero« nimmt er darauf Bezug, um den Vorwurf des Pessimismus strikt 

35 | Marchart 2010, S. 225.

36 | Saar 2007, S. 343.

37 | Didi-Huberman 2012, S. 1.

38 | Assheuer 2008, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Forschungsstand 29

von sich zu weisen: »Die Leute sagen manchmal, ich sei zu pessimistisch. Das 
verstehe ich nicht. […] Ich bin nicht im Geringsten pessimistisch. Ich bin al-
lerdings ein bisschen misstrauisch gegenüber zu guten Gefühlen.«39 Ob jener 
Selbstdeutung zu folgen ist, wird in dieser Arbeit diskutiert. Denn es scheint 
auch Aspekte in Agambens Schriften zu geben, wie etwa die Hoffnung auf 
messianische Erlösung, die der Pessimismus-Interpretation widersprechen 
könnten, und so existieren demgemäß Auslegungen, die der Deutung pessi-
mistischer Spezifika bei Agamben nicht zustimmen. Eva Geulen jedenfalls 
interpretiert Agamben in letztgenanntem Sinne – ohne allerdings explizit von 
Pessimismus zu sprechen: »Den Vorwurf, ein romantisches Ursprungsphan-
tasma zu bedienen, das uns von der Logik des Bannes erlösen soll, die sich als 
Verfallsgeschichte europäischer Politik präsentiert, kann man Agamben folg-
lich nicht machen […].«40 Dieser und ähnliche Einwände werden in der folgen-
den Analyse zu erörtern sein. Es stellt sich gerade hinsichtlich der politischen 
Philosophie Agambens die Frage, wie die Konstruktionen einer von Bio-Macht, 
Ausnahmelogik sowie ökonomischen Imperativen dominierten Welt mit einer 
auf messianischen Hoffnungen gründenden politischen Alternative der Le-
bens-Form zu vereinbaren sind bzw. was dies für das Verhältnis von Optimis-
mus und Pessimismus in jener Weltkonstruktion bedeutet. 

Insgesamt zeigt diese Skizze der bisherigen Rezeption mehrere Charakte-
ristika: Pessimismus wird vor allem zur Fremdbeschreibung und Kritik ein-
gesetzt. Freilich handelt es sich bei solchen Urteilen um Einschätzungen, die 
ebenfalls viel über die Betrachter und ihre wissenschaftlichen Vorlieben oder 
politisch-ethische Einstellung verraten. Dabei ist die Spanne der unter Pessi-
mismus angesprochenen Kritikpunkte sehr weit, um nicht gar von zerfasert 
zu sprechen. Dies zeigen allein Termini wie Pessimismus, Kulturpessimis-
mus, metaphysischer Pessimismus, geschichtsphilosophischer Pessimismus, 
philosophischer Pessimismus, politischer Pessimismus, anthropologischer 
Pessimismus, theologischer Pessimismus usw. – von der jeweiligen Defini-
tion ganz abgesehen. Demzufolge erscheint eine inhaltliche Konkretisierung 
und eine darauf aufbauende Überprüfung der drei Theorien begründet. Dabei 
findet meine Untersuchung ihr Alleinstellungsmerkmal, trotz der breiten Re-
zeption des Pessimismus und der drei Theoretiker, in zwei analytischen Be-

39 | Agamben 2010c. Siehe zu jener Abgrenzung auch: Agamben 2009a, S. 101-136.

40 | Geulen 2009, S. 119. Interessant ist nun, dass Agamben mittels einer »genalogi-

schen Regression« der Trennung des Lebens durch die gesamte Menschheitsgeschichte 

nachspürt, um »regressiv bis vor die Scheidung von bewußt und unbewußt zurückzu-

gehen«. Agamben 2009a, S. 121f. Dies erscheint Agamben selbst als eine nicht »pessi-

mistische Sicht der Regression«, sondern als eine philosophische Archäologie, »die bis 

vor den Auseinanderfall der Erinnerung und des Vergessens zurückgeht, [nach Agam-

ben] der einzige Weg des Zugangs zur Gegenwart«. Ebd., S. 121f. und 128.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus30

sonderheiten: Erstens steht eine systematische Erarbeitung und Analyse des 
Pessimismus in den Schriften der drei Vergleichsautoren aus. Zweites kenn-
zeichnet meine Analyse die Umkehrung der Fragestellung: So frage ich nicht 
primär danach, was die Autoren über die moderne Gesellschaft schreiben, um 
dann die Qualität dieser Konstruktionen am Maßstab meiner eigenen Wahr-
nehmung der Moderne zu bestimmen, sondern vielmehr, wie innerhalb der 
Schriften Vorstellungen von Wirklichkeit erschaffen werden und daraus politi-
scher Pessimismus entsteht. Zunächst sollen jedoch grundlegend das metho-
dische Vorgehen sowie die erkenntnistheoretische Voraussetzung der Analyse 
reflektiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002 - am 14.02.2026, 16:41:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

