2. Forschungsstand

Mit Blick auf die bisherige Forschung ist zwischen dem Themenkomplex Pes-
simismus (bzw. kulturhistorischer, metaphysischer, politischer Pessimismus
usw.)! und der Sekundirliteratur zu Schmitt, Foucault und Agamben zu dif-
ferenzieren. Zu allen Themen liegt eine untiberschaubare Anzahl an Publika-
tionen vor, so dass die Gesamtnennung unmdglich erscheint und bereits eine
detaillierte Bestandsaufnahme selbst schon den Umfang einer Dissertation
annehmen wiirde. Die Tatsache, dass die Literatur zu diesen Themengebieten
solch einen Umfang erreicht hat und stetig weiter wichst, zeigt indes, dass
ein Problem besteht, welches nicht abschliefRend geldst ist. In jenem Kontext
steht bisher eine systematische Untersuchung zum Verhiltnis der Werke der
drei Autoren ebenso aus wie eine detaillierte Priifung der pessimistischen Im-
plikationen mittels eines entsprechenden Analysewerkzeugs.? Entscheidend
ist somit fiir die Legitimation meines Forschungsprojektes, dass es trotz der
verschiedenen Pessimismus-Vorwiirfe an die Autoren bisher keinen Text gibt,

1 | Dabei sind Kulturpessimismus wie politischer Pessimismus vergleichsweise wenig
beforschte Phdanome, insgesamt finden sich nur wenige Publikationen hierzu, wobei der
Begriff teilweise als selbsterkldrend vorausgesetzt oder nur als Schlagwort eingesetzt
wird. Vgl. zu letzterem beispielsweise: Quarg 1949, Hackert 1967, Hoffmann 1958,
Henze 1988, Heesen-Cremer 1983; Stephan Popov definiert den Begriff nicht, sondern
sammelt kulturgeschichtliche Phanomene, die er darunter subsumiert. Popov 1982,
Schatz 1985.

2 | Referenzpunkte sind die drei Autoren in der Studie Susanne Liidemanns, allerdings
nichtim direkten Vergleich, ohne Bezug zum Pessimismus und weiterhin ohne Blick auf
den Werkszusammenhang Liidemann 2004. Mitchell Deans »The Signature of Power:
Sovereignty, Governmentality and Biopolitics« bespricht u.a. die Machtkonzeption von
Schmitt, Foucault und Agamben, aber ohne Bezug auf den Pessimismus. Vgl. Dean
2013.

- am 14.02.2026, 16:41:58.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

20

Politischer Pessimismus

der den Pessimismus von Schmitt, Foucault oder Agamben systematisch dis-
kutiert.?

Da die relevante Forschung selbstverstindlich wihrend der gesamten
Arbeit berticksichtigt und diskutiert wird, habe ich mich entschieden, an
dieser Stelle auf einen detaillierten und unweigerlich dennoch kursorischen
Forschungsstand zu verzichten. Ein solcher verspricht erstens keinen beson-
deren Erkenntnisgewinn, wenn die Informationen spiter wiederholt werden,
und schadet zweitens der Lesbarkeit und Dramaturgie der Arbeit. Gleichwohl
mochte ich aus Griinden der Transparenz die fiir meine Untersuchung —in Zu-
stimmung oder Ablehnung — wichtigsten Texte eingangs nennen: Zum The-
mengebiet Pessimismus sind dies Studien von Kurt Wahlmiiller, Ludwig Mar-
cuse, Fritz Stern, Wanda von Baeyer-Katte, Joe Bailey, Artur Herman, Oliver
Bennett, Michael Pauen, Oliver van Essenberg, Roger Griffin, Louis Dupeux,
Giinter Rohrmoser sowie Joshua Dienstag.* Entstehungsgeschichtlich liegen
die Untersuchungen Jahrzehnte auseinander. Kurt Wahlmiiller beispielsweise
schrieb seine Arbeit 1939 und als klares Bekenntnis zum Nationalsozialismus,
Ludwig Marcuse, Wanda von Baeyer-Katte und Fritz Stern verfassten ihre Stu-
dienin den1g5o0er Jahren und identifizierten im Gegensatz zu Wahlmiiller den
Nationalsozialismus als spezifische Ausprigung des Kulturpessimismus. Mi-
chael Pauen analysiert primir den metaphysischen Pessimismus und dessen
ideengeschichtliche Transformation bis ins frithe 20. Jahrhundert. Die Texte
von Oliver Bennett und Oliver van Essenberg wurden wiederum zu Beginn des
21. Jahrhunderts vorgelegt und beschreiben Kulturpessimismus als ein Phino-
men, welches sich insbesondere seit den 1960er Jahren bis in die Gegenwart
beobachten lisst. Joe Bailey assoziiert Pessimismus wiederum mit der Idee
vom Ende des Fortschritts und verbindet damit die Angst — die er selbst fiir
begriindet hilt — vor Atomenergie und 6kologischer Selbstgefihrdung. Weiter-
hin werden diverse andere Schriften iiber metaphysischen, kulturhistorischen
oder politischen Pessimismus zur Synthetisierung meines Analyseinstrumen-
tes politischer Pessimismus beriicksichtigt.’

3 | Einschrankend ist anzumerken, dass Didi-Huberman Agamben in seinem Text
»Uberleben der Glihwiirmchen« entlang der Metapher des Glihwiirmchens diskutiert,
Agamben mit Filmemacher Pier Paolo Pasolini vergleicht und dabei wiederholt dessen
Pessimismus betont, allerdings ohne den Begriff zu definieren oder systematisch aus
den Schriften Agambens herauszuarbeiten. Vgl. Didi-Huberman 2012, S. 61ff.

4 | Vgl. Wahimiller 1939, Baeyer-Katte 1958, Marcuse 1981, Stern 1963a, Bailey
1988, Pauen 1997a, Herman 1998, Bennett 2001, Essenberg 2004, Griffin 2005, Du-
peux 1994, Rohrmoser 1985, Dienstag 2006.

5 | Hierzu sind insb. folgende Arbeiten zu erwdhnen: Eberhard Fromm interpretiert
Schopenhauer als zentralen Vordenker des Pessimismus: Fromm 1991. Vgl. hierzu auch
Minkler 1986, Zu Friedrich Nietzsche siehe die Dissertation von Elisabeth Katharina

- am 14.02.2026, 16:41:58.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Forschungsstand

Wie in der Einleitung bereits erwihnt, finden sich bisher lediglich knappe
Einschitzungen, die Schmitt, Foucault und Agamben wahlweise als Pessimis-
ten, Vertreter einer pessimistischen Anthropologie oder Kulturpessimisten
usw. ausweisen.® Die bisherigen Arbeiten zum Thema Pessimismus thema-
tisieren die drei Theoretiker also nicht oder nur am Rande.” Daneben wur-
den bereits Studien vorgelegt, welche die jeweilige Kulturkritik thematisieren,
allerdings ohne Beriicksichtigung von pessimistischen oder kulturpessimis-
tischen Gehalten.® Weiterhin wurden verschiedene Aufsitze publiziert, die
unterschiedliche Teilaspekte, Trennendes und Verbindendes zwischen zwei
der drei Autoren herausstellen: also zwischen Schmitt und Foucault®, oder
Foucault und Agamben', oder Agamben und Schmitt, allerdings ohne Bezug
auf den Pessimismus.!

Hirn: Hirn 2008.Werner Post fragte bereits 1971 nach dem Verhdltnis der kritischen
Theorie zum metaphysischen Pessimismus: Post 1971, wobei er die These vertritt, dass
Horkheimers Spatwerk nicht unter der Kategorie Pessimismus gefasst werden kann.
Zum politischen Pessimismus im Christentum: Gerhard 2008, S. 65ff., Miiller-Seyfarth
et al. 2008, S. 10, Koslowski 1982, S. 74-79. Und zum politischen Pessimismus in
George Orwells Roman »1984« siehe: Lowenthal 1969.

6 | Zu Schmitt siehe: Lowith 1960, S. 102 FN 37, Meier 1988, S. 72, Gross 2000,
S. 382. Zu Foucault siehe: Habermas 1985, S. 279ff, Ferry und Renaut 1987, S. 81ff,
Wehler 1998, S. 91. Zu Agamben siehe: Marchart 2010, S. 225. Und als vehemente
Kritik an Agamben (allerdings ohne den Pessimismus-Vorwurf): Vgl. Lenhard 2011.

7 | Lediglich Foucault wird sehr rudimentar in zwei Studien andiskutiert: Artur Herman
widmet ihm in seiner bestenfalls populdrwissenschaftlichen Analyse zehn Seiten. Vgl.
Herman 1998, S. 374-385. Joshua Dienstag nennt Foucault als Pessimisten, analysiert
seine Schriften aber nicht. Vgl. Dienstag 2006, S. 8, 41, 44, 164f, FN 9. Das Litera-
turverzeichnis Dienstags nennt nur eine Monographie Foucaults, den dritten Band von
»Sexualitdt und Wahrheit«. S. 276.

8 | Siehe zu Schmitt: Vollrath 1997, Eberl 1994, Villinger 1995, Kennedy 1988, Heuer
2010, Heinz und Gretic 2006, Balke 1996, Groh 1998, Mehring 1989. Zu Foucault:
Biebricher 2005, Kneer 1996, Vogl 1997. Zu Agamben: Loick 2011a.

9 | Siehe insb.: Barder und Debrix 2011, Deuber-Mankowsky 2008, Newswander 2011,
Ojakangas 2011, Rogers 2011. Weiterhin analysiert Benno Wagner den »Deutschen
Herbst« mittels der theoretischen Begriffe Foucaults und Schmitts: Wagner 1992.

10 | Siehe insb.: Sarasin 2003a, Ojakangas 2005, Lemke 2004, Muhle 2011, Oksala
2010, Snoek 2010, Paul 2013.

11 | Siehe insb.: Fligel-Martinsen 2011, Scholz 2007, Bussolini 2011, Britt 2009, Pan
2009.

- am 14.02.2026, 16:41:58.

21


https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

22

Politischer Pessimismus

2.1 DiE UBLICHEN VERDACHTIGEN?

Es existiert wie oben bereits angedeutet bisher keine systematische wissen-
schaftliche Untersuchung zur Frage, ob Schmitt, Foucault und Agamben in
der Tradition des Pessimismus stehen, trotzdem finden sich immer wieder
Randbemerkungen in wissenschaftlichen Abhandlungen, die einen der ge-
nannten Denker mit dem Etikett Kulturpessimist bzw. Pessimist versehen
und damit in einen weiten ideengeschichtlichen Zusammenhang einordnen.
Weitgehend im Dunkeln bleibt aber, was genau das pessimistische Moment
ausmacht, welchen Stellenwert der Pessimismus im Kontext des Werkes be-
sitzt und in welchem Verhiltnis optimistische Perspektiven dazu stehen. Auch
was jene Einschitzung fiir das Verhiltnis der Theorien zueinander bedeutet,
ist bislang ungeklart. Hinzu kommt, dass sich ebenso kontrire Auffassungen
finden, die einer pessimistischen Lesart des jeweiligen Werkes widerspre-
chen — beispielsweise die Selbstdeutungen der drei Autoren. Als Teil des For-
schungsstandes sind in diesem Kapitel unterschiedliche Einschitzungen zum
Pessimismus Schmitts, Foucaults und Agambens mit aufgenommen. Letzte-
re Vorgehensweise bietet fiir meine Arbeit insbesondere den argumentativen
Vorteil, auf dieser Grundlage den Pessimismus-Vorwurf ergebnisoffen iiber-
priifen zu kénnen. Die folgende Darstellung erhebt jedoch keinen Anspruch
auf Vollstindigkeit, zumal dhnlich gelagerte Kritiken, die ohne den Begriff
Pessimismus operieren, hier bewusst ausgeblendet werden.

2.2.1 Carl Schmitt

Carl Schmitt ist zweifelsohne ein intellektueller Streiter gegen die Moderne,
aber sind sein Antiliberalismus und Antiparlamentarismus automatisch mit
einer pessimistischen Haltung gleichzusetzen? Stehen nicht gerade das vehe-
mente Pochen auf politischer Handlungs- und Entscheidungsfihigkeit sowie
die aktive Parteiname fiir den Nationalsozialismus quer zu pessimistischer
Verzweiflung und Fatalismus?

In der wissenschaftlichen Literatur findet sich eine Reihe von verstreu-
ten Aussagen, welche das Werk wahlweise mit dem Label Pessimismus, an-
thropologischer Pessimismus oder Kulturpessimismus versehen. Bereits in
den 1930er Jahren schrieb Karl Lowith: »Der realistische >Pessimismus< von
Hobbes, dem Schmitt nahezustehen vermeint (Der Begriff des Politischen,
S. 46fT) ist im Verhiltnis zu diesem modernen Nihilismus noch eine Art Fort-
schrittsglaube an eine mogliche Einschrinkung des Naturstandes, den jedoch
Schmitt gerade als einen status belli, im Gegensatz zu Hobbes, bejaht.«!? In
der einschligigen Einfiihrung zu Schmitt von Reinhard Mehring heifét es:

12 | Léwith 1960, S. 102, FN 37.

- am 14.02.2026, 16:41:58.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Forschungsstand

»Fiir seinen anthropologischen >Pessimismus< beruft sich Schmitt auf die
Tradition theologischer Erbstindedogmatiker ebenso wie auf die neuzeitliche
Staatsphilosophie von Machiavelli iiber Hobbes zu Hegel.«!* Aber wie kann
dieser Pessimismus gleichzeitig durch die »Tradition theologischer Erbsiinde-
dogmatiker« und den »modernen Nihilismus« begriindet werden?

Raphael Gross wiederum bringt Schmitts Antijudaismus bzw. Antise-
mitismus in Bezug mit kulturpessimistischen Momenten: »Judenfeindliche
Bemerkungen enthilt schon das anonym erschienene kulturpessimistische
Frithwerk, und das Glossarium der Nachkriegszeit ist voller antisemitischer
Auslassungen.«" In einem Aufsatz zum Raumdenken Schmitts stellen Bene-
dikt Korf und Conrad Schetter schlieRlich die hypothetische Frage, wie dessen
Zeitdiagnose und Prognose fiir das Jahr 2012 ausfallen wiirde. Und antworten
selbst:

»Sein Argument wére wohl, dass wir uns in einer globalhistorischen Umbruchphase be-
finden, in der unterschiedliche Formen der Raumordnung noch nebeneinander existie-
ren. Seine pessimistische, um nicht zu sagen apokalyptische Weltsicht wiirde ihn wohl
zu dem Urteil verleiten, dass die frontier ein auslaufendes Modell der Landnahme dar-
stellt, wadhrend sich das Phdnomen der ungoverned territories konsequent weiter iiber
den Globus ausbreiten und schlieBlich der ganzen Welt beméchtigen konnte.«!®

Fraglich ist hier, wie Pessimismus und Apokalyptik zusammenhingen bzw.
ob apokalyptisches Denken tatsichlich eine Steigerung des Pessimismus be-
deutet?

Jene illustrative Reihung liefle sich noch fortsetzen, aber dieses Schlag-
licht verdeutlicht bereits die uniibersichtliche Gemengelage. Auch wenn die
Einschitzungen der genannten Schmitt-Exegeten den Schluss nahe legen,
dass Schmitt tief und unwidersprochen in der pessimistischen bzw. kultur-
pessimistischen Tradition verankert ist, findet sich weder eine Begriffsklirung
von Pessimismus noch eine Anwendung auf den Werkszusammenhang. Eine
inhaltliche Bestimmung und Ausdifferenzierung der verschiedenen Pessi-
mismen steht ebenso aus: Erklirungsbediirftig erscheint unter anderem das
Verhiltnis von anthropologischem Pessimismus und pessimistischem Nihilis-
mus. Ebenso die scheinbar so offensichtliche Deutung, Schmitt vertrete einen
anthropologischen Pessimismus, wird keineswegs von allen Interpreten ge-
teilt. So wendet Friedrich Balke beispielsweise ein: »[D]ie Rede von der >Natur«
des Menschen im siebten Abschnitt des >Begriffs des Politischenc« [sei] ein zita-

13 | Mehring 20064, S. 130. In diesem Sinne spricht beispielsweise auch Giinter Meu-
tervon der »pessimistischen Anthropologie« Schmitts. Vgl. Meuter 1994, S. 309.

14 | Gross 2000, S. 382.

15 | Korfund Schetter 2012, S. 167.

- am 14.02.2026, 16:41:58.

23


https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

24

Politischer Pessimismus

tiver Diskurs, der keine apodiktisch vorgetragenen Aussagen seines Verfassers
zum >Wesen des Menschen< enthilt.«'® Dahinter steht die These Balkes, dass
der »von Schmitt ohnehin apostrophierte »anthropologische Pessimismus« [...]
theoretisch zu naiv und unergiebig [ist], als daf er eine ernstzunehmende Fun-
dierung des vorgeschlagenen Politikbegriffs leisten konnte«.”

Ebenso umstritten wie paradox ist die Verbindung von Theologie und Ni-
hilismus im Werk Schmitts. Einige Autoren interpretieren Schmitts Denken
in nietzscheanischer bzw. nihilistischer Tradition', wobei Schmitt selbst diese
Interpretation immer von sich gewiesen hat, um sich als >katholischer Denker«
und politischer Theologe zu deuten. Und in der Tat kann mit Heinrich Meiers
— mittlerweile fast hegemonialer — Lesart des Schmitt’schen (Euvres als Politi-
sche Theologie® eingewandt werden, dass Schmitt durch sein im christlich-ka-
tholischen Glauben fundiertes Denken und der daraus folgenden Vorstellung
der Geschichte als Heilsgeschichte keinesfalls einen nietzscheanischen Pessi-
mismus vertritt. Welche Bedeutung hat mithin Schmitts christliche Orientie-
rung fiir sein historisches Bewusstsein und damit fiir einen vermeintlichen
Pessimismus? Anders formuliert: In welcher Verbindung stehen theologische
Heilsvorstellungen und politischer Pessimismus?

Weiterhin ist es klirungsbediirftig, in welchem Verhiltnis Schmitt als ein
mutmaflicher Hauptvertreter der sogenannten Konservativen Revolution zur
fatalistischen Haltung des Pessimismus steht.?® Dies gilt umso mehr, als sich
der Nationalsozialismus konstitutiv auf einer optimistisch-utopischen Setzung
griindet, die sich politisch als ungeheuer wirkmachtig erweisen sollte. Wie ist
Schmitts Weg an die Seite Adolf Hitlers vor jenem Hintergrund zu bewerten?

16 | Balke 1990, S. 38.

17 | Ebd., S. 38.

18 | Vgl. Lowith 1960, Mohler 2005 oder Shapiro 2012.

19 | Vgl. Meier 1988 und Meier 2013.

20 | Mohler 2005. Der Begriff Konservative Revolution ist sicherlich nur eine Konstruk-
tion Mohlers, um eine sehr heterogene Geistesstromung zu klassifizieren. Mohler ver-
tritt in diesem vielzitierten Werk die These, dass die Arbeiten von Ernst Jinger, Martin
Heidegger und Schmitt usw. hohe Uberschneidungen zu Nietzsche aufweisen, also jene
Protagonisten der Konservativen Revolution quasi auf Nietzsche als geistigen Ahnherrn
riickbezogen werden kdnnen. Sicherlich gibt es in Bezug auf Schmitt und Nietzsche
Uberschneidungen, beispielsweise hinsichtlich der Kritik am Liberalismus, der Demo-
kratie, der modernen Kultur im Aligemeinen usw., allerdings hat sich Schmitt immer
mit Verweis auf seinen christlichen Glauben vehement gegen die Unterstellung einer
intellektuellen Vaterschaft Nietzsches gewehrt. Trotzdem beharrte Mohler zeitlebens
auf seiner These der nietzscheanisch-konservativen Revolution: »Carl Schmitt hat nicht
bloR Beriihrungspunkte mit der Konservativen Revolution - er gehértihrvoll an, ist einer
ihrer wichtigsten Vertreter.« Mohler 1988, S. 151.

- am 14.02.2026, 16:41:58.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Forschungsstand

Schmitt propagierte einen Dezisionismus, der als Machtpolitik zumindest
Potenziale zum Aufhalten der sogenannten Entpolitisierung, d.h. system-
theoretisch formuliert, der Moderne verstanden als funktionale Differenzie-
rung, bietet. Eine solche Deutung vertritt beispielsweise Louis Dupeux, wenn
er Schmitt — dem Sekretir Ernst Jiingers, Armin Mohler, folgend — der Kon-
servativen Revolution zurechnet und diese intellektuelle Strémung aufgrund
der konstitutiv dazugehorigen Utopie klar von dem ideengeschichtlich ilteren
Kulturpessimismus geschieden wissen mdchte.”! Utopie scheint in jenem Zu-
sammenhang »als einldsbarer Entwurf fiir die Zukunft«?? definiert und nicht
etymologisch als der Nicht-Ort oder im Sinne Thomas Morus’ als »Anderswo«.
Eine wissenschaftliche Argumentation an die politischen Gedanken Mohlers
anzulehnen, ist sicherlich kritikwiirdig, gleichwohl ist es fraglich, ob der soge-
nannte »Kronjurist des dritten Reiches«? gleichermafen einen verzweifelten
Pessimismus vertreten kann?

2.1.2 Michel Foucault

Ahnlich ambivalente Antworten finden sich auf die Frage, ob Michel Foucaults
Perspektive auf die Moderne Ausdruck einer (kultur-)pessimistischen Grund-
haltung ist bzw. in eine solche miindet. Foucaults Selbstbeschreibung diesbe-
ziiglich lautet wie folgt:

»Mein Ausgangspunkt ist nicht, dass alles bose ist, sondern dass alles gefahrlich ist,
was nicht dasselbe ist wie bose. Wenn alles gefahrlich ist, dann haben wirimmer etwas
zu tun. Deshalb fiihrt meine Position nicht zur Apathie, sondern zu einem Hyper- und
pessimistischen Aktivismus.«?*

Aber welche Form von Pessimismus lisst Handlungsoptionen offen? An wel-
chen Zielen oder Idealen kann sich ein solcher Aktivismus orientieren? Eine
dhnliche Verkniipfung von Optimismus und Pessimismus findet sich im Ein-
fuhrungstext zu Foucault von Philip Stokes und Paul Whittle: »Though Fou-
cault’s work is dark and pessimistic in outlook, there is some room for op-
timism.«* Wie ist das zu denken? Wie sind Optimismus und Pessimismus
theoretisch zu vereinbaren?

21 | Dupeux 1994, S. 268.

22 | Vondung 1997, S. 162.

23 | Die Bezeichnung geht auf Walter Gurian zurlick, der Schmitt nach der sogenannten
»Machtergreifung« kritisierte. Vgl. Laak 1993, S. 29.

24 | Foucault, Michel 1987h, S. 268.

25 | Stokes und Whittle 2002, S. 187.

- am 14.02.2026, 16:41:58.

25


https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

26

Politischer Pessimismus

So weit so unklar. Die Deutung als (Kultur-)Pessimist findet sich derweil
auch in populirwissenschaftlichen Darstellungen. Arthur Herman schreibt
etwa: »In seiner 1966 unter dem Titel Die Ordnung der Dinge erschienenen
»Archiologie der Humanwissenschaftens, wie er sein Vorhaben im Untertitel
niher bestimmte, breitete Foucault in Form eines historischen Essays seine
Version des Kulturpessimismus aus.«*® Solche gegenliufigen Bewertungen
Foucaults historischer Analysen finden sich seit den 1960er Jahren. An promi-
nentester Stelle ist Jean-Paul Sartres Besprechung von »Les mots et les choses«
zu nennen, in der Sartre Foucault eine biirgerliche Ideologie und Geschichts-
determinismus unterstellt.”” Einen solchen Einwand nennt ebenfalls Urs Mar-
tis Einfithrung zu Foucault:

»LeBon sieht im Autor von Les mots et les choses einen »verzweifelten Positivistencam
Werk, der die Geschichte im System erstarren lasse und weder die Synchronie des Wis-
sens noch die Ursachen der Briiche, weder die gesellschaftliche Bedingtheit des Dan-
kes noch die Leistung einzelner Denker wirklich zu erkl&ren bzw. zu wiirdigen vermoge.
Amiot diagnostiziert einen Kulturrelativismus und vergleicht Foucault mit Spengler.«?8

SchlieRlich lehnt Jiirgen Habermas Foucaults wissenschaftliche Haltung und
Analyse mit entschiedener Vehemenz und Verweis auf dessen Pessimismus
ab. Aus Perspektive des Hauptvertreters der zweiten Generation der kritischen
Theorie erscheint ihm der franzésische Philosoph als »enttiuschender Uber-
liufer«, der mit seiner Machttheorie an den »biirgerlichen Pessimismus von
Hobbes bis Nietzsche«? anschlieft. Fiir Habermas ist Foucaults Werk »Syn-
drom des linken Renegatentums«, welches hohe Uberschneidungen zum Neo-
konservatismus aufweist:

»Die Denkfiguristimmerdie gleiche: im Universalismus der Aufklarung, im Humanismus
der Befreiungsideale, im Vernunftanspruch des Systemdenkens selbst ist ein bornier-
ter Wille zur Macht angelegt, der, sobald die Theorie sich anschickt, praktisch zu wer-
den, die Maske abwirft - hinter der der Machtwille der philosophischen Meisterdenker,
der Intellektuellen, der Sinnvermittler, kurz: der Neuen Klasse hervorkommt. Foucault
scheint diese bekannten Motive der Gegenaufklarung nicht nur mit einem radikalen
Gestus zu vertreten, sondern tatsachlich vernunftkritisch zuzuspitzen und machttheo-
retisch zu verallgemeinern.«3°

26 | Herman 1998, S. 376.

27 | Marti 1988, S. 55.

28 | Ebd., S. 55f.

29 | Habermas 1985, S. 302, FN 26.
30 | Ebd., S. 302, FN 26.

- am 14.02.2026, 16:41:58.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Forschungsstand

Ironischerweise wird Foucaults Analyse hiufig als Fortfithrung der Arbeiten
der ersten Generation der Frankfurter Schule gedeutet: Foucault dagegen, so
Gerd Sebald und Jan Weyand, »relativiert und radikalisiert den Pessimismus
Adornos«.*! Davon ausgehend zielen Habermas’ Distinktionsbemithungen
nicht nur auf poststrukturalistische Theorieannahmen, sondern ebenso auf
Abstand vom intellektuellen Erbe Max Horkheimers und Theodor W. Adornos.

Ahnlich entschieden wie Habermas urteilt weiterhin Richard Rorty. Der
prominente Vertreter des politischen Pragmatismus interpretiert Foucaults
Kritik des unvollendeten Projekts der Moderne ebenfalls als Form eines Pessi-
mismus in nietzscheanischer Tradition und stellt ihn (allerdings) unbegriindet
neben weitere ihm kritikwiirdig erscheinende:

»Wenn wir Nietzsche und Santayana in diesem Punkt zustimmen, ist uns damit nicht
automatisch ein Grund gegeben, wie Nietzsche zu verfahren und dem Projekt der Auf-
klarung den Ricken zuzukehren. Ebenso wenig erhalten wir damit einen Grund, uns der
Manier der Nietzscheverehrer Santayana, Ortega, Heidegger, Strauss und Foucault mit
hamischem Pessimismus {iber die Aussichten dieses Projektes zu dufern.«3?

Pessimismus wird von Habermas und Rorty augenscheinlich weniger zur
theoretischen bzw. ideengeschichtlichen Analyse als vielmehr zum Schlag-
abtausch, als Kampfvokabel, d.h. zur Diskreditierung u.a. des Autors Michel
Foucault benutzt. Eine Ausnahme bildet in diesem Zusammenhang Joshua
Dienstag, da er mit der standardisierten Verurteilung des Pessimismus bricht
und dessen innovative und produktive Aspekte hervorhebt. In seiner breit re-
zipierten Studie »Pessimism. Philosophy, Ethic, Spirit« zitiert Dienstag jedoch
Foucault wiederum nur in einer sehr heterogenen Reihe von Autoren:

»Pessimismn, | have been saying, has been hiding in plain sight. It exemplars could be
said to include, among others: Rousseau, Leopardi, Schopenhauer, Nietzsche, Weber,
Unamunto, Ortega y Gasset, Freud, Camus, Adorno, Foucault, and Cioran - to name just
a few in what could become a very long list.«33

Die Antwort, ob Foucault mit guten Griinden als Pessimist gelten kann, bleibt
Dienstags Studie ebenfalls schuldig. Die Zugehorigkeit wird von Dienstag
zwar behauptet, auf den insgesamt 272 Seiten zum Thema Pessimismus wird
Foucault jedoch nur an fiinf Stellen kurz erwihnt, ohne eine Aussage aus einer
Primirquelle zu zitieren.**

31 | Weyand und Sebald 2007, S. 44.
32 | Rorty 2003, S. 263.
33 | Dienstag 2006, S. 5.
34 | Vgl.ebd., S. 8, 41, 44, 164f, FN 9.

- am 14.02.2026, 16:41:58.

27


https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

28

Politischer Pessimismus

Trotz dieser wirkmichtigen Interpretationen bleibt nichtsdestotrotz erneut
unklar, was das Spezifische am Foucault’schen Pessimismus ist, wie sich die
pessimistische Haltung in sein Werk fiigt, wie Optimismus und Pessimis-
mus zusammenspielen und wie sich Foucaults politisches Engagement hierzu
verhilt. Mit Blick auf die Genealogie der Schriften Foucaults dringt sich die
Frage auf, ob Ende der 1970er Jahre eine Neujustierung vorgenommen wird,
die dieser Kritik der Moderne eine Exit-Option anfiigt, wodurch der politische
Pessimismus, wenn nicht aufgehoben, so doch verindert wird.

2.1.3 Giorgio Agamben

Giorgio Agamben ist einer der meist diskutierten politischen Philosophen
der Gegenwart, und wie in den Fillen Schmitts und Foucaults werden seine
Schriften als pessimistisch interpretiert bzw. kritisiert. Oliver Marchart bei-
spielsweise sieht die Kritik des italienischen Philosophien an der Moderne,
bedingt durch das methodische Vorgehen, in eine pessimistische Geschichts-
auffassung miinden: »Obwohl, oder vielleicht gerade weil Agamben es ablehnt,
die historische Genealogie seines Paradigmas nachzuzeichnen, entsteht ihm
unter der Hand eine radikal pessimistische Geschichtsphilosophie.«** Martin
Saar urteilt in dhnlicher Weise, demnach »[...] zeichnet Agamben in einem
ebenso gnadenlosen Pessimismus ein Szenario der radikalen Unterworfenheit
des modernen Subjektes unter eine Macht- und Rechtsordnung, die das >blofle
Leben« selbst ergriffen hat«.*® Georges Didi-Huberman interpretiert Agam-
bens Position folgendermaflen: »In jiingster Zeit hat Giorgio Agamben diesen
politischen Pessimismus untermauert, angefangen mit seinen Texten tiber die
sZerstérung der Erfahrung« bis hin zu seinen Analysen der >Herrschaft« und
der >Herrlichkeit«.«*” Jene Kritik im Sinne eines politischen Pessimismus fin-
det sich in gleicher Form im Feuilleton, so interpretiert Thomas Assheuer etwa
ein Urteil des US-amerikanischen Supreme Court von 2008 als empirischen
Beweis gegen den »pessimistischen Fatalismus Agambens«.*®

Allerdings werden diese Einschitzungen in knappen Sitzen artikuliert,
ohne dass die Schriften Agambens detailliert besprochen werden. Wie bei
Schmitt und Foucault weist das Pessimismus-Urteil eine grofle inhaltliche
Spanne auf, d.h. es ist unprizise, und die Semantik Pessimismus dient vor-
nehmlich der Abgrenzung. Agamben wiederum grenzt sich von solchen Ein-
winden bzw. Anklagen vehement ab. In einem Interview mit der Zeitschrift
»Cicero« nimmt er darauf Bezug, um den Vorwurf des Pessimismus strikt

35 | Marchart 2010, S. 225.
36 | Saar2007, S. 343.

37 | Didi-Huberman 2012, S. 1.
38 | Assheuer 2008, S. 41.

- am 14.02.2026, 16:41:58.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Forschungsstand

von sich zu weisen: »Die Leute sagen manchmal, ich sei zu pessimistisch. Das
verstehe ich nicht. [...] Ich bin nicht im Geringsten pessimistisch. Ich bin al-
lerdings ein bisschen misstrauisch gegeniiber zu guten Gefithlen.«** Ob jener
Selbstdeutung zu folgen ist, wird in dieser Arbeit diskutiert. Denn es scheint
auch Aspekte in Agambens Schriften zu geben, wie etwa die Hoffnung auf
messianische Erlésung, die der Pessimismus-Interpretation widersprechen
konnten, und so existieren demgemifl Auslegungen, die der Deutung pessi-
mistischer Spezifika bei Agamben nicht zustimmen. Eva Geulen jedenfalls
interpretiert Agamben in letztgenanntem Sinne — ohne allerdings explizit von
Pessimismus zu sprechen: »Den Vorwurf, ein romantisches Ursprungsphan-
tasma zu bedienen, das uns von der Logik des Bannes erlésen soll, die sich als
Verfallsgeschichte europiischer Politik prasentiert, kann man Agamben folg-
lich nicht machen [...].«** Dieser und dhnliche Einwinde werden in der folgen-
den Analyse zu erdrtern sein. Es stellt sich gerade hinsichtlich der politischen
Philosophie Agambens die Frage, wie die Konstruktionen einer von Bio-Macht,
Ausnahmelogik sowie 6konomischen Imperativen dominierten Welt mit einer
auf messianischen Hoffnungen griindenden politischen Alternative der Le-
bens-Form zu vereinbaren sind bzw. was dies fiir das Verhiltnis von Optimis-
mus und Pessimismus in jener Weltkonstruktion bedeutet.

Insgesamt zeigt diese Skizze der bisherigen Rezeption mehrere Charakte-
ristika: Pessimismus wird vor allem zur Fremdbeschreibung und Kritik ein-
gesetzt. Freilich handelt es sich bei solchen Urteilen um Einschitzungen, die
ebenfalls viel tiber die Betrachter und ihre wissenschaftlichen Vorlieben oder
politisch-ethische Einstellung verraten. Dabei ist die Spanne der unter Pessi-
mismus angesprochenen Kritikpunkte sehr weit, um nicht gar von zerfasert
zu sprechen. Dies zeigen allein Termini wie Pessimismus, Kulturpessimis-
mus, metaphysischer Pessimismus, geschichtsphilosophischer Pessimismus,
philosophischer Pessimismus, politischer Pessimismus, anthropologischer
Pessimismus, theologischer Pessimismus usw. — von der jeweiligen Defini-
tion ganz abgesehen. Demzufolge erscheint eine inhaltliche Konkretisierung
und eine darauf aufbauende Uberpriifung der drei Theorien begriindet. Dabei
findet meine Untersuchung ihr Alleinstellungsmerkmal, trotz der breiten Re-
zeption des Pessimismus und der drei Theoretiker, in zwei analytischen Be-

39 | Agamben 2010c. Siehe zu jener Abgrenzung auch: Agamben 2009a, S. 101-136.
40 | Geulen 2009, S. 119. Interessant ist nun, dass Agamben mittels einer »genalogi-
schen Regression« derTrennung des Lebens durch die gesamte Menschheitsgeschichte
nachspiirt, um »regressiv bis vor die Scheidung von bewuft und unbewuft zuriickzu-
gehen«. Agamben 2009a, S. 121f. Dies erscheint Agamben selbst als eine nicht »pessi-
mistische Sicht der Regression«, sondern als eine philosophische Archdologie, »die bis
vor den Auseinanderfall der Erinnerung und des Vergessens zuriickgeht, [nach Agam-
ben] der einzige Weg des Zugangs zur Gegenwart«. Ebd., S. 121f. und 128.

- am 14.02.2026, 16:41:58.

29


https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

30

Politischer Pessimismus

sonderheiten: Erstens steht eine systematische Erarbeitung und Analyse des
Pessimismus in den Schriften der drei Vergleichsautoren aus. Zweites kenn-
zeichnet meine Analyse die Umkehrung der Fragestellung: So frage ich nicht
primar danach, was die Autoren tiber die moderne Gesellschaft schreiben, um
dann die Qualitit dieser Konstruktionen am Mafdstab meiner eigenen Wahr-
nehmung der Moderne zu bestimmen, sondern vielmehr, wie innerhalb der
Schriften Vorstellungen von Wirklichkeit erschaffen werden und daraus politi-
scher Pessimismus entsteht. Zunichst sollen jedoch grundlegend das metho-
dische Vorgehen sowie die erkenntnistheoretische Voraussetzung der Analyse
reflektiert werden.

- am 14.02.2026, 16:41:58.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

