Kommentare

Cornelia Vismann
Das Recht erkliren.
Zur gegenwirtigen Verfassung der Menschenrechte®

Amnesty International gibt seit einigen Jahren Preisfragen zu den Menschenrechten
im 20. Jahrhundert aus'. Vornehmlich Philosophen sind es, die erkliren sollen, was
vor zweihundert Jahren ebenfalls mit einer Preisfrage begann: Wer ist der aufgeklirte
Mensch der Menschenrechte? Was fiir eine Politik wird in seinem Namen betrieben?
Und wie missen Menschenrechte gegenwartig interpretiert werden, damit sie als
gerecht gelten kdnnen? - Irgend etwas an der Praxis der Menschenrechte scheint
nicht mehr wie gewohnt zu funktionieren. Dafiir jedenfalls ist die verstirkte theore-
tische Auseinandersetzung ebenso ein Indiz, wie die auffallende Zunahme einer
Berufung darauf innerhalb der internationalen Politik.

Bis 1989 haben die Menschenrechte mehr oder minder unbeachtet ihre klassische
Rolle gespielt. Sie haben denjenigen eine Stimme verliehen, die das Unrecht ankla-
gen, das in ihren Staaten geschieht. Und sie wurden als Grund fur das angesehen, was
die Jahreszahl 1989 inzwischen symbolisiert: die Beendigung von Staaten, die, in der
Sprache der Menschenrechte formuliert, Menschen unterdriickt haben. Seitdem gibt
es zwar immer noch Menschenrechtsverletzungen, sie werden sogar in weitaus gro-
Berem Umfang bekannt als je zuvor, und doch hat sich etwas an der Funktion der
Menschenrechte im weltpolitischen Gefiige entscheidend geindert. Die gegenwiirti-
gen Debatten um die Verfehlungen und Méglichkeiten einer Menschenrechtspolitik,
die Reflexion auf ihre historisch-politische Bedingtheit belegen es. Das einseitige
Fundament der Menschenrechte, wenn nicht gar ihr Fundamentalismus, wird skan-
dalisiert; neue, erweiterte Interpretationen, die kulturellen Eigenheiten Rechnung
tragen, werden gefordert.

Das Jahr 1989 steht auch fiir das » Auftauen der Machtblocke«™ oder, um es mit der
tiblich gewordenen Journalistenvokabel zu sagen, fiir das Ende des militirischen
Systems 1im »Kalten Krieg«. In den sich neu formierenden Sicherheitssystemen ha-
ben die Menschenrechte — einst Biirge fiir Humanitit — die Rolle einer ideologischen
Sicherheitsgarantie ubernommen. Sie sind damit an die funktionale Stelle einer Rhe-
torik der Abschreckung getreten. Mit dem historischen Potential, das sich in ithrem
Namen versammelt— Menschen, die gegen Unrechtsregierungen aufbegehrt haben —,

FS

* Veranderte Fassung eines Vortrages auf der Tagung »Demokratischer Experimentalismus« im Marz 1996
(vgl. den von Hauke Brunkhorst herausgegebenen Band dazu, der demnachst erscheint). — So wie sich das
Erklarte tm Erklaren andert, haben sich die Anderungen des vorliegenden Textes vor allem den Gespra-
chen mit Klaus Gunther zu verdanken.

Amnesty International (Hg.), Librement Dit. Ecrits sur les droits de ’lhomme, Paris 1991; Barbara John-
son (Hg.), Fretheit und Interpretation. Amnesty-International Vorlesungen 1992, Frankfurt/Main 1994;
Stephen Shute/Susan Hurley (Hg.), Menschenrechte. Besichtigung einer unvollendeten Idee, (engl. 1993)
iibersetzt von Michael Bischoff, Frankfurt/Main, 1995.

1a Jean Baudrillard, von dem diese Kalte-Metaphorik stammt, bezieht das Auftauen der bis dahin eingefro-
renen Menschenrechte in den Prozefl des Ineinanderschiebens zweier geschichtlicher Bewegungen ein. -
Eiseskalte im Osten, Verfliissigung im Westen: »Tauwetter im Osten und Ende der Geschichtex, in: ders.,
Das Jahr 2coo findet nicht statt, Bechin 1990, ubers. v. Peter Greble, bes. S. 30f.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. ©
e e

fiir oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

322

steht thre Einhaltung nunmehr fiir Demokratie und Rechtsstaat westlicher, und das
heiflt vor allem marktwirtschaftlicher Prigung. Auf dieses Modell des Staates ver-
pflichten die Menschenrechte, sobald ihre Beachtung zur Eintrittsbedingung in
einen der supra- oder internationalen Zusammenschliisse wird, sei es IWF oder
Europiische Union. Ihre Einhaltung ist dann vor allem eines: eine Biirgschaft der
einzelnen Lander gegeniiber der »internationalen Gemeinschaft«. Darunter verblafit
die Funktion, die ihnen urspriinglich gegeben wurde: Gerechtigkeit dem Einzelnen
gegeniiber dem jeweiligen Staat zu garantieren.

Dramatik, so scheintes, ist in die Menschenrechte gekommen, als pl6tzlich alle began-
nen, sich darauf zu berufen, die NGO’s* und die Nato gleichermafien. In der aktuellen
Debatte werden die Menschenrechte gegen solche politischen Profanisierungen und
widerrechtlichen — wider menschenrechtlichen — Aneignungen durch den Staat vertei-
digt. Auch Amnesty International beginnt, die eigene jahrzehntelange Praxis genau in
dem Augenblick zu reflektieren, in dem das Monopol der nichtstaatlichen Organisa-
tionen auf eine Politik der Menschenrechte mit der Gegenseite, den Regierungen, ge-
teilt werden soll. Sie, die professionellen »Menschenrechts-Verteidiger«, die nun ihrer-
seits in ihren Handlungsmoglichkeiten durch ein Gesetz geschiitzt werden sollen3,
nehmen damit die Menschenrechte gegen die Menschenrechte in Schutz, den Men-
schen gegeniiber dem Recht, das Prinzip gegeniiber seiner Positivierung, das Ideal ge-
geniiber tagespolitischer Ausnutzung von staatlicher Seite. Damit schliefllich vollzie-
hen sie noch einmal das Programm der Menschenrechte, das genau darin besteht, sol-
che Verteidigungsreden im Namen der Menschenrechte zu aktivieren.

1. Zur doppelten Anlage der Menschenrechte

Eine doppelte Anlage kennzeichnet die Deklaration der Menschenrechte?, zumin-
dest die Déclaration des droits de I’homme et du citoyen von 1789, die als eines der
Griindungsdokumente der Menschenrechte angesehen wird. Sie stiftet eine nicht zu
[6sende Verwirrung, welche die Auseinandersetzung damit und den Diskurs dariiber
aufrechterhilt. Die Menschenrechte sind als Rechte deklariert worden und sind doch
keine. Gemessen an dem, was Rechte sind, ist thre Formulierung paradox und in
Widerspriiche verwickelt. Sie gelten als ungerecht, weil es keine Instanz gibt, die sie
legitimieren oder durchsetzen konnte. Ebenso fehlen ein Gesetzgeber, ein bestimm-
bares Rechtsgut und ein Normadressat. Fiir all das liefe sich héchstens »der
Mensch« einsetzen, und dann wire die Erklirung der Menschenrechte vollkommen
tautologisch. Die Menschenrechte sind kein Gesetz. Es heifit nicht: Gesetz zum
Schutz des Menschen. Sie sind auch kein Grundgesetz, obwohl sie wie ein solches
verfafdt sind und obwohl sie nachtriglich in das Grundgesetz der Bundesrepublik
beispielsweise aufgenommen wurden. Dort bezeichnen sie den erweiterten Gel-
tungsbereich fiir alle Menschen, ohne damit das Ausgangsparadox der Menschen-
rechtserklirungen, um das es hier gehen soll, zu kliren.

In der Deklaration der Rechte des Menschen #nd des Biirgers wird die Ambivalenz

N

Allgemein zu den Non-governmental Organisations (NGO), die nicht anders als durch die Verneinung
von »Regierung« definiert sind und die, als Erben aller Menschenrechtsbewegungen, bereits auf der ersten
UN-Konferenz in San Francisco 1945 vertreten waren und seitdem mut finanzieller Unterstutzung von
staatlicher Seite durchaus staatliche Untatigkeit kompensieren, wie beispielsweise im Bereich Auslander-
und Asylberatung, vgl. auch Andrea Gruber, »Menschenrechtspolitik nichtstaatlicher Organisationenc,
in: Heiner Bielefeld (Hg.); Menschenrechte vor der Jahrhundertwende, Frankfurt/Main 1993, S. 62-74.

Vgl. Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 65 vom 16. Marz 1996, S.2 zum UN-Bericht uber Rassismus.

Vgl. Jurgen Habermas, »Kants Idee des Ewigen Friedens — aus dem histonischen Abstand von 200 Jahrenc,
in: KJ 1995, S. 293-319, S. 310; Albrecht Wellmer macht die doppelte Anlage zum Ausgangspunkt einer
demokratischen Fassung der Menschenrechte, »Menschenrechte und Demokratie«, Ms. (erscheint dem-
nachst in: G. Lohmann/St. Gosepath (Hg.), Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt/Main).

& oW

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. ©
Inatts im it, fidr ader ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

im Status der Menschenrechte deutlich. Als Gesetz, als Grundgesetz gelesen, hat die
franzdsische Nationalversammlung am 26. August 1789 den franzosischen Biirgern
in schriftlicher, nach Artikeln gegliederter Form Rechte zuerkannt, die zwei Jahre
spater zur franzsischen Verfassung transformiert wurden. Man erwartet also Staats-
burgerrechte, doch sind es zugleich solche, die allen Menschen immer schon
zugestanden haben. Aufgeschrieben werden sie gegen »das Vergessen«, wie es in der
Praambel heifit. Dieser vorgeblich vergessene Text, der zum Zweck der Erinnerung
in der Priambel angekiindigt wird, ist nachfolgend in der Deklaration lesbar. Als
liber- oder vorgesetzlicher Text ist er in dem ersten, dem Gesetzestext der Biirger-
rechte, auf eigentiimliche Weise mitenthalten. Als Text- und nicht als Referenz auf
irgendeine naturrechtliche Vorstellung — ist die Erklirung der Menschenrechte in den
Verfassungstext versenkt. Sie ist eingeschrieben in den rechtlichen Rahmen einer
Konstitution.

Diese Konstitution trigt den Titel déclaration. Im franzosischen Staatsrecht des
18. Jahrhunderts bezeichnet dieser Terminus die rechtswirksame Interpretation eines
bestehenden Rechts durch férmlichen Akt des Justizministers’. Eine Deklaration ist
demnach ein sich selbst iiberschreibender und iiberschreitender Text, ein Ausle-
gungsakt, der neues Recht setzt und damit ausdriicklich das tut, was implizit
permanent geschieht: die Transformation des bestehenden Rechts durch die jeweilige
richterliche Interpretationspraxis. Auf die Menschenrechte iibertragen hiefie das, im
Akt des Auslegens eines Rechts wird dieses erstmals gesetzt. Denn damit ein Recht
im Sinne des Rechtsterminus »deklariert« werden kann, mufl es bereits bestehen.
Damit entwirft die franzdsische Deklaration der Menschenrechte riickwirkend einen
vorgesetzlichen Zustand derselben und fiir die Zukunft ihre Positivierung. Die De-
klaration wire mithin der genealogische Intertext der Menschenrechte, von dem
seine vernunftrechtliche und zugleich seine kodifizierte Fassung sich ableitet.

Mit der ~ unter den Abgeordneten damals umstrittenen — Entscheidung der Natio-
nalversammlung, die Erklirung der Rechte von der Verfassung redaktionell zu
trennen, wird das Projekt deutlich, jeder Rechtssetzung eine solche déclaration vor-
anzustellen und den Menschen damit gewissermafien in die Funktion eines obersten
Justizministers einzusetzen — der Mensch, der erklirt, was Recht ist. Daraus lifit sich
bereits eine erste Bestimmung der Menschenrechte gewinnen: sie geben ein Recht
zur permanenten Erklirung. Der eigentiimliche Chiasmus, der dabei deutlich wird —
die Erklarung der Menschenrechte besteht in einem Recht auf Erklirung — macht
ihre doppelte Anlage aus. Auslegung und Rechtssetzung fallen in einem deklaratori-
schen Akt zusammen. Beide Akte sind schliefllich als Widerspruch zwischen einer
interpretatorischen und einer konstativen Erklirung in der franzosischen Deklara-
tion enthalten. Anders ausgedriickt, sie besteht aus zwei ineinander verwobenen
Texten: einer franzosischen Verfassung der Biirgerrechte und einer allgemeinen Er-
klirung der Menschenrechte.

Die Duplizierung eines und innerhalb eines Textes gelingt durch einen linguistischen
Trick. Alle legislatorischen Posten sind doppelt besetzt. Zwei Gesetzgeber sind ge-
nannt: Assemblée Nationale und Mensch. Zwei Arten von Rechten werden gegeben:
die der franzosischen Biirger und die aller Menschen. Zwei Geltungsbereiche sind
maflgeblich: Republik und Menschheit. Zeitlich gilt die Erklirung sowohl, seit sie
verabschiedet worden ist, als auch seit Menschengedenken. Mit der linguistischen
Operation einer Verdoppelung aller gesetzgebenden Daten markiert die Deklaration

5 Vgl. Sigmar-Jurgen Samwer, Die franzosische Erklarung der Menschen- und Burgerrechte von 1789/91,
(Veroffentlichungen des Instituts fur Internationales Recht an der Universitat Kiel 63), Hamburg 1970,
S.379.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Inhalt.
Inatts im it, fidr ader ir

323


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

324

die Differenz zwischen Biirger und Mensch, zwischen partikularer und universeller
Fassung, zwischen historischer und ewiger Geltung und eréffnet damit den Raum, in
dem die menschheitliche Erklarung der Menschenrechte sich parallel zur franzési-
schen entfaltet und gewissermaflen selbst schreibt. Sie ist damit wortlich Selbstge-
setzgebung.

Eine universelle Fassung der Menschenrechte hebt sich durch die duplizierenden
Bewegungen aus dem partikularen, in Tagespolitik und Revolution befangenen Text
heraus, so dafl man sagen konnte, die franzosische Erklarung vollzieht eine lingui-
stische Transformation des Naturrechts, indem sie vorgibt, dieses als Text lesbar zu
machen. Das Textdoppel, das sie dabei hervorbringt, ist zwar an die gesetzesférmige
Oberflache gebunden. Es treibt jedoch dariiber hinaus, indem es alle definiten und
definierbaren legislatorischen Daten durchstreicht. Das Gesetzesformige daran wird
getilgt, die Menschenrechte der Sphire der Gesetze entwunden. Ergebnis ist ein
anonymisierter Metatext, ein Nicht-Gesetzestext, der an die Gesetzesfassung der
Biirgerrechte gebunden ist und diese zugleich transzendiert, indem statt Gesetzge-
ber, Geltungsbereich und Rechtstriager auf allen Seiten dieselbe fiktive Gréfle
eingesetzt wird: der Mensch. Der Mensch der Menschenrechte — nun keine Tauto-
logie, sondern wirksamer Operator — bezeichnet die Liicke im Gesetz. Er kann von
dem nationalstaatlich gebundenen Recht nicht oder nur insoweit definiert werden,
als er auflerhalb davon steht, als er mehr ist, grofer als alle Gesetze.

Die franzésische Nationalversammlung deklariert also weit mehr, als sie in der kon-
kreten Lage als nationaler Gesetzgeber eigentlich kann. Das unterscheidet ihre
Deklaration von anderen Griindungsdokumenten der Menschenrechte. Diese ka-
schieren eher die Anmaflung, die in einer Legislation von etwas, das grofler ist als der
Gesetzgeber selbst, zwangslaufig liegt — wie etwa das problematische, vereinnah-
mende Sprechen im Namen von oder als »we the people«®. Mit der franzésischen
Fassung aber wird deutlich: die Erklirung der Menschenrechte ist die erklarte Uber-
schreitung nationaler Gesetzgebung. Damit steht das in geographischer, politischer,
zeitlicher und hermeneutischer Hinsicht begrenzte Gesetzgebungsprojekt zur Dis-
position. Es wird — wie auch immer symbolisch — in einen Zustand vor dem gesetzten
Recht entlassen, das ist die Sphire der Erklarung und des freien Sprechens. So simu-
liert die Deklaration immer wieder von Neuem den Anfang der biirgerlichen
Gesellschaft im Reden, den Zustand ohne Gesetze, die Griindungsszene der Men-
schenrechte. Sie fixiert die kurze Phase, eher eine juristische Sekunde, im Ubergang
von Monarchie zu Republik und friert einen Zustand ein, der von keinem Gesetz
garantiert werden kann.

Es scheint also, als mifitraute man bereits im August 1789 der Gesellschaft, die sich
gerade anschickte, Souverin zu werden, als ahnte man schon die neuen Ungerech-
tigkeiten, die geschehen werden, sobald Gesetze errichtet sind. Das Mifitrauen war
jedoch nicht konkret gegen das kommende Régime gerichtet. Es war von grundsitz-
licher Art; denn es gibt kein Gesetz, das seine eigene Abschaffung gesetzlich
verankern konnte. Sonst wire es kein Gesetz. So muf8 also eine Instanz geschaffen

6 Zur mangelnden Legitimation des stellvertretenden Sprechens auf der Philadelphia Convention und den
nachtraglichen Rationalisierungsversuchen innerhalb der US-amerikanischen Verfassungswissenschaft vgl.
die Untersuchung der verschiedenen »Erzahlungen« (narratives) der Verfassungsrechtler dazu von Bruce
Ackerman, We the people. Foundations, Cambridge Massachussetts, London England, 1993, bes. S. 40-57
und S. 179-186; zur Performanz des Sprechaktes jenes »We the people« vgl. Jacques Derrida, »Nietzsches
Ortobiographie oder Politik des Eigennamens« (ubersetzt von Friedrich Kittler), in: Fugen, Deutsch-
Franzosisches Jahrbuch fir Text-Analytik 1980 (hrsg. von M. Frank/F. Kittler/S. Weber), Olten 1980,
S.64-98; vgl. auch Seyla Benhabibs Auseinandersetzung damit, »Demokratie und Differenz. Betrachtun-
gen iiber Rationalitat, Demokratie und Postmoderne«, in: M. Brumlik/H. Brunkhorst (Hg.), Gemein-
schaft und Gerechtigkeit, Frankfurt/Main, 1993, S. 97-116, hier S. ro1-110.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Inhalt.
Inatts im i, fii

fiir oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

werden, deren Handeln ohne und notfalls gegen die Gesetze legitimiert ist. Diese
Kompetenz des Souverins, der sowohl unter als auch tiber den Gesetzen steht?, geht
mit der Aufklirung bekanntlich vom Monarchen auf die Menschen iiber, virtuell auf
jeden einzelnen. Er ist der Mafistab iiber den Gesetzen. In den Menschenrechten
symbolisiert sich daher ein partieller ad-hoc-Souverinititsverzicht des Staates zu-
gunsten des Menschen. Er soll sprechen, wenn ihm eine Ungerechtigkeit durch den
Staat widerfahrt. Die Menschenrechte geben daher ein Rederecht, da, wo die Gesetze
versagen.

2. Die Menschenrechte als Redeform

Die Menschenrechte als Rederecht zu bestimmen, ist jedoch noch zu ungenau. Sie
sind nicht einmal annihernd gesetzesahnlich oder rechtsformig. Sie sind iiberhaupt
keine Rechte. Sie sind der durchgestrichene Text oder die andere Seite des Rechts.
Als solche verbiirgen sie eine Praxis des Redens jenseits des Rechts. Vielleicht kann
man sie deswegen als »rhetorischen Vorbehalt« des Rechts bezeichnen, wie Jiirgen
Habermas es, wenngleich unter anderen Primissen, formuliert hat®. Jede Rechtsgel-
tung steht unter dem Vorbehalt, daf} niemand widerspricht. Schweigen gilt dann als
Zustimmung. Der Widerspruch betrifft den Staat, seinen Umgang mit den Gesetzen,
die unterlassene, unrichtige oder unmenschliche Anwendung des Rechts. Den Rah-
men des Widersprechens aber stellen die Menschenrechte.

Unter dem ungeschriebenen Titel »Erfahrung einer Verletzung« evozieren die Men-
schenrechte das Aussprechen des Erlittenen. Sie bringen »den Menschen« zum
Sprechen, zum Aussprechen einer bestimmten Erfahrung. Es ist eine Erfahrung mit
dem Recht, das keines ist. Die Deklaration wire mithin eine Diskursform fiir Un-
rechtserfahrungen. Das Muster dafiir ist in der franzosischen Erklirung hinterlegt.
Sie selbst ist schliefilich das Sediment einer Unterdriickungserfahrung, das Ergebnis
einer streng dichotomisierten Selbstbeschreibung der Gesellschaft, wie Michel Fou-
cault sie analysiert hat. Ein Riff geht demnach durch die heterogene Formation
»Gesellschaft«. Sie ordnet sich, indem sie sich in zwei Hilften, in zwel einander
gegeniiberstehende Krifte geteilt wahrnimme, um von dort die Asymmetrien, die
Ungerechtigkeiten dieser Spaltung zu ermessen: K6nig und Untertanen, Herren und
Knechte, oben und unten, reich und arm, »sie« und »wir«®. Auf der Grundlage
dieses antagonistischen Modells sind die Menschenrechte formuliert. Thre Sprache ist
die der Unterdriickten. Zugleich stellen sie eine Sprache zur Erklirung kiinftiger
Unterdriickungserfahrungen bereit. Die Menschenrechte enthalten also eine Art
fortgesetzten Imperativ zur Selbstbeschreibung. Thr Mafstab liegt in der Entfernung
vom Ideal einer Symmetrie der gesellschaftlichen Krifte. Thre Beurteilung der eige-
nen Situation erfolgt daher anhand der im 19. Jahrhundert kategorial gewordenen
Kriterien von Repression und Emanzipation.

Mit der Erklarung von 1789 wird dieses Programm zur Artikulation von erfahrenen
Unterdriickungen installiert. Eine erlittene Verletzung erhilt im Rahmen und im
Namen der Menschenrechte einen diskursivierbaren Erfahrungsgehalt. Die Be-
schreibung einer Wirklichkeit, einer vom Recht anerkannten Wirklichkeit wird
moglich. So verwandelt sich im Diskursmodell der Deklaration Erleiden in einer

7 Dazu Ernst H. Kantorowicz, Die zwei Korper des Konigs. Eine Studie zur politischen Theologie des
Mittelalters (engl. 1966), ubersetzt von Walter Theimer und Brigitte Hellmann, Frankfurt/Main 1990,
S.159-178.

8 Habermas, »Kants Idee des Ewigen Friedens« (Fng), S. 310.

9 Vgl. Michel Foucault, Vom Licht des Krieges zur Geburt der Geschichte, hrsg. und iibersetzt von Walter
Seitter, Berlin 1986, bes. S.12 und S. 47.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. ©
Inatts im it, fidr ader ir

325


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

326

Erklirung, eine erlebte Unterdriickung, in eine rechts- und damit wahrheitsfihige
Erfahrung. Sie ist gewissermaflen durch den vorgingigen Akt der Deklaration auf
Dauer unstreitig gestellt. Denn wer sollte eine als Menschenrechtsverletzung dekla-
rierte Erfahrung noch anzweifeln konnen? — Dafl sie als erlittene Erfahrung, in threm
Schmerz also, nicht bestreitbar ist, macht schlieflich die Unhintergehbarkeit der
Menschenrechte aus. Die Sprechweise der Deklaration kann nicht anders als wahr
sein. Jemand, der gefoltert wurde, beruft sich daher auf kein Recht, er beschreibt,
was ithm angetan wurde — in allen Details. Er zeigt die Spuren seiner Verletzungen,
aber er urteilt nicht.

Der Moment des Aussprechens ist der Moment der Deklaration. Ein weiterer Ge-
setzestext, unter den die Erfahrung subsumierbar wire, existiert nicht. Die Beurtei-
lung als Unrecht fillt mit der empirischen Beschreibung der Unrechtshandlung
zusammen. Deswegen heifit es in der amerikanischen Unabhingigkeitserklirung zur
Gleichheit aller Menschen und ihren unverduflerlichen Rechten auch: »we hold these
truths to be self-evident«. Das Sichtbare entbindet von jeder weiteren Begriindung.
Hinter den Rechten, die mit ihrem Aussprechen oder auch nur dem Zeigen zusam-
menfallen, steht eine Erfahrung, die fiir sich und damit wahr spricht. Im Fall der
Menschenrechte definiert das Aussprechen einer Erfahrung unmittelbar Recht und
Unrecht. Es vermittelt nicht etwa einen Anspruch und auch kein Klagerecht, es zieht
kein Urteil nach sich und keine Vollstreckung. All das ist im Akt des Sprechens
enthalten.

Fiir diese perlokutioniren Effekte eines Zur-Sprache-bringens von angetanen Verlet-
zungen wire die Wahrheitskommission in Siidafrika einer der jingsten Belege. Ihr
Ziel besteht darin, Repressionen im Sinne der Menschenrechte durch das Apartheits-
regime offentlich darzulegen. Die Herkunft der Menschenrechte als Diskurs von
Verletzungen wird hier, unter der Regie des Rechts, explizit zum Einsatz gebracht -
gewissermaflen als talking cure des Rechts. Als Motiv zur Errichtung der truth com-
mission wird immer wieder hervorgehoben, dafl es nicht um Verurteilung der Titer,
nicht um Rache, sondern darum gehe, dafl die Wahrheit iiber vergangenes Unrecht
einmal in der Offentlichkeit zur Sprache komme'. Wie kaum je zuvor in der Ge-
schichte der juristischen Wahrheitsformen scheint die 6ffentlich tagende Kommis-
sion die Opfer (meistens sind es Frauen, Witwen von Apartheitsgegnern) ins
Rampenlicht zu riicken — offenbar mit viel Sinn fiir die Theatralisierung von Lei-
den''. Eine bemerkenswerte Verkehrung zwischen Titer und Opfer, zwischen der
Inszenierung von Bestrafung und der des Wahrheit-Sagens findet dabei statt. Die
Wahrheit ist in den Anhdrungen vollstindig auf seiten der Opfer. Ihnen soll Gerech-
tigkeit widerfahren, indem sie thre Wahrheit fiir alle horbar sagen — und das ist etwas
anderes als ein Gerichtsverfahren, in dem sie als Zeugen auftreten, um die Wahrheit
aus einer objektivierten Taterperspektive herausfinden zu helfen. In einem solchen
Verfahren ist Wahrheit das Produkt richterlicher Entscheidungen iiber die Glaubhaf-
tigkeit des Gesagten. Und in dem Mafle, in dem diese vom Gericht bezweifelt wird,
wichst der Strafanspruch des Opfers. Wo hingegen sein Sprechen Bedingung von
Wahrheit ist und einzige Beurteilungsgrundlage, wird die Macht des Wortes, seines
Wortes, selbst zur Instanz des Strafens. Ein weiterer Strafanspruch, iber das Aus-
sprechen hinaus, entfallt. Tatsichlich kommt es in vielen Fillen nach einer Aussage

10 Vgl. Kendall Thomas, »The Constitution of Amnesty. The Case of South Africa«, demnachst als Uber-
setzung in der Reihe des Einstein Forums Potsdam, Gary Smith (Hg.), »Amnestie oder die Politik der
Erinnerung in der Demokratie.

11 So erhielten die weiblichen Kommissionsmitgleder zu Beginn der ersten Sitzung Papiertaschentucher;
der Vorsitzende der Kommission, Desmond Tutu, lief 1n der City Hall emnen »Raum zum Weinen«
einrichten, vgl. Bericht von Kordula Doerfler in: Die Tageszeitung vom 16. April 1996, S. 8.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. ©
Inatts im i, fii

fiir oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

vor der Wahrheitskommission nicht mehr zur Anklageerhebung. Das Recht, so
konnte man es funktionalistisch ausdriicken, erschopft sich in der therapeutischen
Mafinahme, einen Rahmen fiir das Aussprechen von Wahrheit bereitzustellen, der
dann die Amnestie der Titer akzeptabel mach:t.

In dieser Hinsicht wire die stidafrikanische Wahrheitskommission eine konsequente
Weiterentwicklung der Menschenrechte, beidenen an die Stelle eines Rechtsanspruchs
das Aussprechen einer Unterdrickungserfahrung tritt. In der franzosischen Deklara-
tion (bis auf Art. 7 und 13) sind sie daher auchnicht wie ein Recht im Imperativ formu-
liert. Denn allein dem »Du sollst« korrespondiert ein Anspruch und ein Urteil. Der
Duktus der Menschenrechte ist stattdessen konstatierend. Auf eine Feststellung folgt
eine weitere. Auf die Deklaration der Menschenrechte folgen unendlich viele Deklara-
tionen ihrer Verletzung. Innerhalb des formalisierten Rahmens der Menschenrechte
wird deklariert, worin die Verletzung besteht. Was aber mit den Sitzen geschieht, die
im Namen der Menschenrechte geduflert werden, ist nicht festgelegt. Das begriindet
auch ihre eigentiimliche Ineffektivitit. Sie erledigen sich im Aussprechen, sie setzen
vollstindig auf die Macht des Sprechens. Eine Verurteilung, ein Gesetz gegen das vor-
getragene Unrecht, ein Zusammenschluf} aller Benachteiligten, aber auch eine Revolte
wire als Reaktion denkbar. Als Regel des Sprechens tiberlassen die Menschenrechte
die weiteren Akte dem Sprechen selbst. Und sie belassen es dabei. Die Deklaration der
Menschenrechte ist niemals abgeschlossen, sie ruft weitere Deklarationen, fortgesetz-
te Reden im Namen der Menschenrechte hervor. Und der ewige Friede ist vielleicht
nichts anderes als ein andauerndes Sprechen.

So wie die Menschenrechte keine Rechte sind, sondern eine rhetorische Praxis in
Gang setzen, ist auch der Mensch kein Rechtssubjekt. Der Mensch, die Liicke im
Gesetz, erkldrt sich, indem er spricht. Die Erklarung des Begriffs »Mensch« — wohl-
weislich kein, nicht einmal ein unbestimmter Rechtsbegriff — ist darum Teil des
diskursgenerierenden Projekts der Menschenrechte. Er hat eine geradezu mathema-
tische Funktion, indem er alle Namen annimmt, die man ihm gibt'*. Wie durch einen
diskursiven Filter gehen die verschiedenen Vorstellungen, Versionen und Bilder des
Menschen durch die Menschenrechte hindurch. Er kann all das sein, was und als wer
er spricht: als Individuum oder Kollektiv, biologisch definiertes Gattungswesen oder
in seiner Eigenschaft, ein Volk zu bilden. Rechtsphilosophische Unternehmungen,
die Menschenrechte aus den Fangen des cartesianischen Cogito zu befreien suchen,
sind darum von der Anlage der Menschenrechte aus betrachtet gar nicht notwen-
dig®. Sie betreffen jeweils eine partikulare, meist bereits verrechtlichte Fassung des
Menschen. Sie dringen genau auf die Entsubjektivierung und Formalisierung des
Menschen(rechts)begriffs, die doch der Ausgangspunkt der Menschenrechtsdeklara-
tion selbst ist. Der Mensch der Menschenrechte ist als Platzhalter innerhalb eines
durchgestrichenen Textes bereits hochformalisiert. Von den singuliren, historisch
gebundenen, gesetzlich festgelegten Daten bleibt mit der Tilgung des primiren Ge-
setzestextes ein leerer Platz, der allein durch den Namen »Mensch« gekennzeichnet
ist. Das ist der durchgestrichene citoyen, das Nicht-Rechtssubjekt.

In dieser Verweigerung einer positiven Bestimmung liegt eine erste, den Menschen-

12 Vgl. Renata Salecl, die das Funktionieren dieser Universahtatslogik als Matheme im Lancanschen Sinne
nicht nur konstatiert, sondern auch als Moglichkeit (und eben nicht als Sprechzwang) ansicht, um jeder
partikularen Festlegung »des Menschen« zu entkommen; »Die Frau als Symptom der Rechtex, in: dies.,
Politik des Phantasmas, Wien 1994, aus dem Englischen ubersetzt von Karl Bruckschwaiger, S. 87-91,
S.83.

13 Vgl. Alain Renaut/Lukas Sosoe, Philosophie du Droit, Paris 1992, (Kap. [11): eine mit grofilem argumen-
tativem Aufwand betriebene Verteidigung des Prinzips der Selbstbestimmung des Menschen, wie es in der
Deklaration von 1789 verankert sei (dazu dort bes. S.671{.), gegen die Gleichsetzung von Mensch mt
Subjeke.

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Inhait.
Inhalts i it, fiir oder in K-Sy

327


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

328

rechtsdiskurs evozierende Quelle fiir Verletzungen. Die grundsitzliche Verletzung
besteht darin, daff der konkrete Mensch, der doch gemeint sein soll, in dem dekla-
rierten Recht nicht enthalten ist. Dadurch wird er veranlaflt, »ich, der Mensch« zu
sagen, wenn er die Ignoranz der Menschenrechte beheben will. Anders ausgedriickt,
indem eine rivalisierende Fassung in den durchgestrichenen Text der Deklaration
eingefiigt ist, ruft diese den Widerspruch hervor. Der solchermaflen Aufgerufene,
der dann spricht, trigt all das nach, was die Deklaration nicht enthilt. Aus dem
Menschen der Menschenrechte wird so der Mensch der Humanwissenschaften, der
lebendige Mensch, das sprechende Subjekt, der homo oeconomicus, der Liebende,
der Arbeitende, der Kranke, aber auch das Rechtssubjekt, insofern substanzielle
Menschenfassungen, wie die genannten, Gegenstand von Gesetzen werden.

Auf diese Diskursivierungen des Menschen scheint sich die gegenwirtige Debatte zu
beziehen, wenn sie die subjektive und partikulare Fassung der Menschenrechte kri-
tisiert. Damit bleibt die Kritik durchaus im Programm der Erklirung der Menschen-
rechte, das die positiven Beschreibungen des Menschen immer wieder ausstreicht,
das sie unter dem Paradigma der universellen Geltung immer wieder zuriickweist in
die Schranken des Besonderen. Die in den Text der Deklaration versenkte Differenz
zwischen einer allgemeinen und einer besonderen Fassung scheint schliefilich so
wirkmichtig, dafl jedes Sprechen iiber die Menschenrechte seit zweihundert Jahren
danach gegliedert ist. Der partikulare Text wird mit dem universellen konfrontiert.
Umgekehrt wird gegen eine Essentialisierung der Menschenrechte an ihre formale
Fassung erinnert. Gegen Versuche der Universalisierung wird wiederum die Nicht-
Verallgemeinbarkeit des besonderen Menschen betont.

Es ist also die gezielte Plazierung dieses (Selbst)widerspruchs innerhalb der Men-
schenrechte, die das Sprechen in ihrem Namen freisetzt und aufrechterhilt. So
funktionierte es bereits in der konstituierenden Sitzung der Nationalversammlung,
in die Konige aus den Kolonien Frankreichs gestiirmt sein sollen, um daran zu
erinnern, dafl auch sie Menschen seien. Ein ungeheurer Akt, wenn man bedenkt, daff
sie sich damit — ganz im Sinne der gerade anstchenden Menschenrechtserklirung —
selbst erstmals als Menschen definieren'4. Ein Akt, der von einer Integrationskraft
zeugt, die einzig vielleicht noch vergleichbar ist mit der Regelung des rémischen
Biirgerrechts. Durch die constitutio antoniniana wurde im Jahre 212 n. Chr. der
Geltungsbereich des Buirgerrechts von der Stadt Rom auf das gesamte Reich ausge-
dehnt und evoziert so erst den Anspruch aller Nicht-Romer auf Einbiirgerung®s. Ein
imperiales Projekt besteht vielleicht genau in der Setzung einer Differenz: rémisches
Recht fiir Nicht-Rémer, menschliches Recht fiir Nicht-Menschen, wie zum Beispiel
Kénige aus Ubersee. Es bindet die Vereinten wirksam ein, die nicht anders kénnen,
als dazuzugehoren, wollen sie nicht ausgeschlossen bleiben.

Nach den Kolonisierten meldeten sich im historischen Verlauf nach der franzési-
schen Deklaration die Frauen zu Wort. Zwel Jahre nach der allgemeinen Deklaration
verfafite Olympe de Gouges bekanntlich ihre »Erklarung der Rechte der Frau und
Biirgerin« vom 7.September 1791, die sich, wie schon aus dem Titel erkennbar,
mimetisch an die Vorlage hile. Mit ihrem ersetzenden Vorgehen bestitigt sie die
Annahme von einem durchgestrichenen Text, an dessen Stelle nun die Deklaration
der Frauen riickt. So bietet sich anschlieflend eine Synopse beider Fassungen an, die
dann auch entsprechend publiziert werden'é. Kaum plastischer als in dieser Gegen-

14 Sie wurden dennoch per Dekret vom 24.September 1791 vom Geltungsbereich der Menschenrechte
ausdrucklich ausgenommen vgl. Samwer, Die franzosische Erklarung (Fn. 5), S. 218.

15 Vgl. dazu auch Jean-Francois Lyotard, Der Widerstrest (franz. 1983), Supplemente Band 6, ubersetzt von
Joseph Vogl, Munchen 2. Auflage 1989, S. 241.

16 Vgl. Ute Gerhard, Gleichheit ohne Angleichung. Frauen im Recht, Munchen 1990, S. 263-269; dazu auch

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. ©
Inatts im it, fidr ader ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

iiberstellung beider Texte kénnte das diskursive Schema von Gleichheit und Diffe-
renz ausfallen, das die Menschenrechte strukturiert. Lieflen sich also nicht auch noch
die gegenwirtigen Diskurse iiber Gleichheit und Differenz der Geschlechter, der
Ethnien und der Religionen als Vollzug des Programms der Menschenrechte lesen?
Ist nicht mit der menschenrechtlichen Konstatierung der Gleichheit von Geschlecht,
Rasse und Religion schon die divergente Fassung programmiert, die nachfolgend
explizit gemacht wird? Die allgemeine Erklirung der Menschenrechte besetzt dem-
nach die funktionale Stelle eines Imperativs zum Aussprechen — dem Aussprechen
einer jeweils besonderen Erklirung der Menschenrechte, die in der allgemeinen Fas-
sung ungenannt geblieben ist. Sie wird nachgetragen, vielleicht solange, bis alle
besonderen Erklarungen der Menschenrechte unter dem Dach der allgemeinen Platz
gefunden haben.

Auchdie Kritik an den Menschenrechten folgt noch dem Spannungsverhiltnis, in dem
sieangelegtsind: die Idee wird gegen die historische Ausdifferenzierung, gegen einsei-
tige, etwa eurozentristische Interpretationen und gegen eine an partikularen Interes-
sen ausgerichtete politische Praxis verteidigt. Immer also wird die Kritik an den Men-
schenrechten als Verteidigungsrede des Ideals ausfallen. Denn welches andere Kriteri-
um zur Beurteilung der Legitimitat der Menschenrechte wiirde hier zur Verfiigung
stehen als diese selbst? Gerechtigkeit wire nur ein Synonym. Der durchgestrichene
Text der Deklaration ist der einzige Referent dieser Kritik. Kein bestimmter Artikel
aus einer bestimmten Menschenrechtserklarung wird zitiert, wenn von »den Men-
schenrechten« die Rede ist. Sie werden nicht als nachlesbarer Text adressiert, sondern
als von allen geteiltes, elementares Wissen darum. Der aus der doppelten Fassung der
Menschenrechte hervorgegangene, durchgestrichene und damit abwesend gemachte
Text bietet fiir diese gleichsam mythische Adressierung die Gewihr. Er hilt die Men-
schenrechte gegen all thre Manifestationen fiir die Projektion der Wunschbilder vom
Menschen frei und sorgt so fir ihre permanente Renovation — im Namen der Men-
schenrechte. Die Liicke, die der durchgestrichene Text hinterlafit, wird zum Ideal iber
die Gesetze hinaus. Was sich jeder Kodifikation verweigert, soll gerade deshalb als
»Uberschuf8« die Funktion einer »moralischen Direktive« fiir die partikulare Gesetz-
gebung und Gesetzesinterpretation iibernehmen kénnen'’.

Jean-Francois Lyotards linguistische Analyse der Menschenrechte soll hier kurz er-
wihnt werden, weil sie von allen Entwiirfen, die fiir die Menschenrechte eine
ubergesetzliche und damit oftmals synonym eine originir moralische Funktion re-
servieren, am engsten an der dargelegten doppelten Textfassung der Menschenrechte
orientiert ist'®. Die Verdoppelung innerhalb des Textes der Deklaration enthalt nach
Lyotard eine diskursive Ressource, die dem Rechtsstreit mit seinen festgelegten Dis-
kursregeln entwunden und dem Widerstreit ubergeben wird. Dort, in der Domine
des Ethischen, soll sich immer wieder von neuem entscheiden, in welcher Diskursart
die Menschenrechte ausgesprochen, erklart und verhandelt werden. Sie sind in eine
Unbestimmtheit gestellt, die Lyotard mit den Worten beschreibt: »Es geschieht ein
Satz. Wie wird sein Schicksal sein, welchem Zweck wird er untergeordnet, in welcher
Diskursart wird er Platz finden?«"

Olympe de Gouges, Denkschrift der Madame de Valmont, Franzosisch-Deutsche Ausgabe, herausgege-
ben und ubersetzt von Gisela Thiele-Knobloch, Frankfurt/Main 1993, vgl. auch die Buchbesprechung
dazu von Margaretha Sudhof, K] 1993, S.253-258.

17 Wellmer (»Menschenrechte und Demokratie« (Fn. 4), S. 3) leitet die Rolle als moralische Direktive aus
seiner Analyse des Spannungsverhaltnisses zwischen Menschen- und Grundrechten ab.

18 Vgl. Lyotard, Der Widerstreit (Fn. 15), S. 215-250.

19 Ebd., S.227, Nr.184.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. ©
Inhatts i it, fidr ader ir

329


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

330

3. Die Kodifikation von Menschenrechten auf internationaler Ebene

Lyotards Formulierung bestitigt die Bestimmung der Menschenrechte als offene
Form der Kommunikation. Und man ahnt, was fiir diejenigen auf dem Spiel steht,
die darin das Potential einer Gerechtigkeit gegeniiber dem gesetzten Recht sehen.
Unter diesem Aspekt kommt die Uberfithrung der Menschenrechte in eine kodifi-
zierte Form einer Vereinnahmung des diskursiven Potentials gleich, einer Aneignung
der Menschenrechte durch das Gesetz. Wenn der mithsame Weg des Sprechens ab-
gekiirzt wird, wenn er rationalisiert wird durch Vorschriften zum Sprechen, wenn
Menschenrechte in eine Gesetzesmaschine aus Polizei und Gericht eingebunden
werden, schwindet, noch einmal mit Lyotard formuliert, die Méglichkeit nicht vor-
herbestimmter Sitze. Dann hat der antizipatorische Zug des Rechts die Oberhand
gewonnen und das Verhiltnis von Gesetz und Erfahrung kehrt sich um. Nicht eine
spezifische Unrechtserfahrung, die auf ein Gesetz drangt, steht am Anfang, sondern
das Gesetz selbst. Unter einem bereits formulierten Gesetz aber wird Erfahrung zum
Sachverhalt, subsumierbar unter bestimmte Tatbestandsmerkmale. Von da an ist das
Ideal einer Gesetzgebung, das in der Erfahrung seinen Anfang nimmt, zumindest
angegriffen. Auf dem Spiel steht — mit der Verrechtlichung der Menschenrechte — die
Idee der Selbstgesetzgebung. Verankert ist sie in den Menschenrechten, die fiir das
Prinzip des autonomen Sprechens, fiir die Souveranitit des Menschen noch vor jeder
Staats- oder Staatsbiirgersouveranitit stehen.

Die Kodifikation der allgemeinen, durchgestrichenen Fassung der Menschenrechte
kehrt in der Tat das komplementire Verhiltnis von Menschenrechten und Gesetzen
um. Erfahrung statt Gesetz, Reden statt Recht — so konnte man die Inversion durch
die Positivierung der Menschenrechte kurz beschreiben. Sie sind so angelegt, daf} in
ihrer Dimension zur Sprache kommen soll, was die Starrheit des gesetzten Rechts
nicht zulalt — der Unmut iiber die Gesetze, ihre Abstraktheit, ihre Verkennungen
und ihre Gnadenlosigkeit. Dieses Ideal der Menschenrechte wirke sich legitimierend
auf die bestehenden Gesetze aus, insofern von der Abwesenheit ausdriicklich ge-
nannter Menschenrechtsverletzungen auf die Einhaltung der Menschenrechte ge-
schlossen werden kann.

Bis nach dem Zweiten Weltkrieg hat die doppelte Fassung der Menschenrechte und
demzufolge ihre legitimatorische Kraft unangefochten bestanden. Als mit der UN-
Charta von 1945 »der Mensch« erstmals unmittelbar Objekt und Subjekt des Vol-
kerrechts zugleich wird, ist damit die Moglichkeit zur weiteren Kodifikation der
Menschenrechte gegeben. Die Diktion der Menschenrechtskommission der Verein-
ten Nationen bleibt allerdings noch lange Zeit betont unjuristisch. Damit wird nicht
nur die Anerkennung nationalstaatlicher Souveranitat markiert, es zeigt auch, daf§
die Vereinten Nationen sich als die andere Seite des Rechts instituiert haben. Nicht
als Staat im Weltformat, sondern als Forum des Sprechens. Auf dem ersten Treffen
der General Assembly wird jede gesetzesformige, nach Nationalstaaten modellierte
Institution als Nachfolgerin des Volkerbundes abgelehnt. Stattdessen wird an die
»imagination on developing new types of institutions for international coopera-
tion«*® appelliert.

Doch ist der Zug zur gesetzesformigen Ausgestaltung der Menschenrechte absehbar,
er ist ihnen in gewisser Weise sogar inhirent*'. Die Ineffektivitit der Menschen-

20 Walter H. C. Laves/Francis O. Wilcox, »The first meeting of the General Assembly of the United Na-
tions, in: The American Journal of International Law, 40.Jg. (1946), S. 346-353, S. 359.

21 Vgl. Eibe Riedel, »Menschenrechte in der dritten Dimension«, in: EuGRZ 1989, S. 921, S. 10, vgl. auch
S.13 zu der explizit normativ-rechtlichen Ausgestaltung der Menschenrechte nach dem Konzept der
Drittdimensionsrechte ab 1969.

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Inhait.
Inhalts i it, fiir oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

rechte dringt geradezu darauf, fiir Instanzen und Institutionen der Durchsetzung zu
sorgen. Sie verlangt zunichst die Vorwegnahme konkreten Unrechts in einer ab-
strakten Norm. Und so ist es zu einer Verrechtlichung der Menschenrechte gekom-
men, die von der doppelten Anlage der Menschenrechte nicht viel iibrig laf8t. Die
Positivierung der Menschenrechte auf internationaler Ebene transformiert sie zu
Biirger-, der Idee nach Weltbiirgerrechten®. Die diskursive Einheit » Welt-Biirger«
tritt dann an die Stelle des Menschen, der zugleich weniger imaginir, weniger offen
ist, weil er lediglich die internationalisierte Version des vergleichsweise determinier-
ten Staatsbiurgers ist.

Diese Entwicklung, die gerade erst beginnt, vollzieht nach, was auf nationaler Ebene
mit der unmittelbaren Aufnahme der Menschenrechte in das positive Recht bereits
geschehen ist, um dort Rechtsverletzungen von Nicht-Biirgern geltend machen zu
kénnen?’. Damit verschwindet die gleichermaflen diskurs- wie gesetzesgenerierende
Unterscheidung von Menschen- und Biirgerrechten. Die Differenz wird nicht ein-
fach nur in ihrer Dimension — weltweit, statt nationenintern — verlagert, sie wird
eingeebnet. Denn die Beziehung Biirger-Staat lif3t sich nicht ohne weiteres in einem
internationalen Rahmen analogisieren. In gewisser Weise ist sie einzig vielleicht dem
Verhiltnis des Selbstbestimmungsrechts der Volker gegeniiber der internationalen
Volkergemeinschaft vergleichbar, insofern dies von einigen Volkerrechtlern ebenfalls
als Diskursform, als »particular logical and rhetorical practise«** angesechen wird.
»Volk« ist ein ebenso unbestimmter, unrechtlicher Begriff wie »Mensch«. Beide dul-
den keine Legaldefinition; die Bestimmung des Begriffs fillt vielmehr mit der
Inanspruchnahme des Rechts zur Selbstbestimmung zusammen. Eine Erzihlung
oder Fiktion, der Entwurf eines Volkes wird zur Grundlage der Anerkennung durch
die internationale Staatengemeinschaft.

Dieses Programm eines Selbstbestimmungsrechts der Volker entspricht dem Mecha-
nismus der Menschenrechte, insofern auch der Sprechende ein Bild von seinem
Menschsein entwerfen muf}, um seine Rechte geltend zu machen. Ein Mensch, dem
diese ~ verletzten — Rechte zustehen, mufl reprisentiert werden. Doch iibernimmt
die internationale Gemeinschaft nicht, auch nicht (manche wiirden sagen: noch
nicht) in Form der Vereinten Nationen die Rolle eines Staates. Hier also spitestens
laft sich das Verhiltnis Biirger-Staat nicht mehr auf eine supranationale Ebene trans-
ponieren. Oder konnten die Vereinten Nationen etwa einer Menschenrechtsverlet-
zung bezichtigt werden, so wie einzelne Staaten? — Ein internationaler Gerichtshof
fir Menschenrechte mufite jedenfalls die Kompetenz dazu haben. Fiir die Vision
eines Weltbiirgerstaates wird daher die Ubernahme all jener Institutionen gefordert,
die Rechtsstaatlichkeit garantieren®. Einmal abgesehen von der Frage der Wiinsch-
barkeit und Durchsetzbarkeit dieser Forderung und auch von ihrer in pragmatischer
Hinsicht wohl nicht zu bestreitenden Dringlichkeit angesichts einer weitestgehend

22 Vgl. Habermas, »Kants Idee des Ewigen Friedens« (Fn. 4), v.a. S. 300 zu dieser Kaskade von Menschen-
zu Weltburgerrechten, verstanden als ihre Realisierung.

23 Vgl. Wellmer, »Menschenrechte und Demokratie«, Ms. (Fn. 4), S.17.

24 Nathaniel Berman, »Sovereignty in Abeyance: Self-Determination and International Law, in: Wiscon-
sin International Law Journal 7.]g. (1988), S. s1-105, S. 105; Berman bezieht die rhetorische Praxis auf
das Selbstbesummungsrecht der Volker, das als Folge oder Voraussetzung der Menschenrechte angesehen
wird; zum Verhaltnis von Menschenrechten und dem Recht auf Selbstbestimmung der Volker: Christoph
Gusy, »Selbstbesttmmungsrecht im Wandel. Von der Selbstbestimmung durch den Staat zur Selbstbe-
summung im Staat«, in: Archiv des Volkerrechts, Bd. 30 (1992), S.385—410, S.388; zur Tendenz einer
einmischenden Menschenrechtspoliuk und damut gegen eine Analogisierung von Person und Staat:
Hauke Brunkhorst, »Paradigmenwechsel im Volkerrecht? Lehren aus Bosnien, in: M. Lutz-Bachmann
(Hg.), Zweihundert Jahre >Ewiger Frieden<? Frankfurt/Main 1996 (erscheint demnachst); vgl. auch die
Beitrage von Jurgen Habermas und Stefan Oeter in dem oben angegebenen Tagungsband » Demokrati-
scher Expermentalismus«.

25 Vgl. Habermas, »Kants Idee des Ewigen Friedens« (Fn. 4), S.312f.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Inhalt.
Inatts im it, fidr ader ir

331


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

332

ohne rechtsstaatliche Kontrolle sich vollzichenden Globalisierung juridischer For-
men (vgl. die Etablierung des UN-Kriegsverbrechertribunals in Den Haag) liegt
genau darin, so meine These, der Vollzug und damit die Vollendung des Programms
der Menschenrechte.

Die Menschenrechte sind dadurch gekennzeichnet, dafl keine Instanz iiber dem ein-
zelnen Menschen steht. Dies setzt eine Unterscheidung von Biirger und Mensch
voraus, die mit zunehmender Kodifikation aufgehoben wird. Wo noch liee sie sich
verorten, wenn Mensch und Biirger in einem Rechtsbegriff konvergieren? Die Un-
terscheidung war angewiesen auf die Transgression des nationalen Staates. Mit der
Moglichkeit einer Individualbeschwerde beispielsweise, wonach ein Einzelner eine
Menschenrechtsverletzung vor dem Europidischen Gerichtshof fiir Menschenrechte
geltend machen kann, wird jedoch deutlich, dafl die Konstitutionsbedingungen der
Menschenrechte, ihre Trennung von nationalen Biirger- und transnationalen Men-
schenrechten europaweit bereits entfallt. Man konnte sagen: Die Angleichung oder
Synonymisierung von Biirger und Mensch schliefft die Liicke zur Artikulation des
Menschen jenseits seiner gesetzmifligen Bestimmung. Daran, und nicht an einem
angeblich irgendwo propagierten »Ende des Menschen« lafit sich tibrigens die histo-
rische Bedingtheit des Projekts der Menschenrechte ermessen. Dies besagt allerdings
noch nichts iiber die Qualitit dieser Entwicklung, sondern nur soviel, daf§ die klas-
sische doppelte Anlage der Menschenrechte und die kompensatorischen Aufgaben,
die thnen zugemutet werden, entfallen.

Wo der Staat als Durchsetzungsinstanz von Menschenrechten auftritt, soll — als Aus-
druck der zweistufigen Strukturiertheit der Menschenrechte — ihre Verletzung
auflerhalb der territorialen ebenso wie der rechtlichen Grenzen eines Staates ange-
griffen werden konnen. Je gravierender die Verstofle, desto notwendiger ist dieser
Ausweg aus der Zirkularitat der Menschenrechte, die darin besteht, daff ein Staat
immer Garant und Verletzer der Menschenrechte zugleich sein kann. Aus diesem
Grund hat die internationale Gemeinschaft, institutionalisiert in Form der UNO,
sich im Zusammenhang mit Menschenrechtsfragen die Aufgabe einer Vermittlungs-
instanz zwischen Staat und Staatsbiirgern gegeben. Sie wacht iiber die Menschen-
rechtspraxis der Staaten und macht Verletzungen o&ffentlich, ohne dabei die
Kompetenz zur Setzung und Durchsetzung von Recht zu besitzen. — Eine Folge
davon ist, daff sie auch nicht wie Staaten Menschenrechte verletzen kann.

Solange die UNO als medialer Verstirker der Instanz der Menschenrechte auftritt,
unterbricht sie wirksam die latente Totalitit der Menschenrechte, die Hannah
Arendt bereits nach dem Zweiten Weltkrieg aufgrund der weltweiten Geltung be-
tiirchtete: der globalen Verrechtlichung korrespondiere die Moglichkeit ebenso
umfassender Rechtlosigkeit. Wer in einem Staat kein Recht hat, hat es nirgends?®.
Diese von Hannah Arendt bloflgestellte Konsequenz ubiquitirer Rechtsgeltung als
Rechtsversagung — ohne Instanz, an die man sich deswegen noch wenden konnte —
bestimmt die Fliichtlingsschicksale im 20. Jahrhundert. Vor allem diejenigen bekom-
men die Gnadenlosigkeit grenzenloser Rechtsgeltung zu spiiren, die illegal Staats-
grenzen liberwinden. — Wie diejenigen, die nach Verschirfung der deutschen
Asylgesetzgebung iiber den Grenzfluf} zwischen Deutschland und Polen fliichten
wollten, dabei ertranken und oft wochenlang in der Oder trieben oder dorthin zu-
riickgestoflen wurden, weil die zustandigen Gemeinden auf deutscher Seite die damit
verbundenen Kosten der Bestattung und eventuellen Riickfiihrung nicht tiberneh-

26 Hannah Arendt, »Es gibt nur ein einziges Menschenrecht«, in: Die Wandlung (Dez. 1949); S. 754-770,
hier vor allem S. 753-757 (spater aufgenommen 1n Elemente und Ursprunge totaler Herrschaft, Munchen
1986, S. 452 {f.).

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Inhait.
Inhalts i it, fiir oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

men wollten. Mit aller Klarheit legte die Bundesregierung in Beantwortung einer
darauf bezogenen Anfrage die Logik umfassender Rechtsgeltung offen, dergegen-
iiber humane Erwigungen, wie sic im Rahmen der Menschenrechte angestellt
werden wiirden, subsidiar scheinen. »Die Fliichtlingseigenschaft in rechtlichem
Sinne liegt nur bei Personen vor, die die Voraussetzungen der Genfer Fliichtlings-
konvention erfiillen, was in der Regel erst im Prifungsverfahren — in der BRD durch
das Bundesamt fur die Anerkennung auslindischer Fliichtlinge — festzustellen ist.«*”
Die Zustandigkeit der Bundesrepublik beginnt demnach erst, wenn der rechtliche
Status der Fliichtenden festgestellt ist. Was aber ist ein Fliichtender bevor oder ohne
dafl er dieses Verfahren hat iiber sich ergehen lassen? — Offenbar nicht einmal
Mensch der Menschenrechte.

Die Verrechtlichung der Menschenrechte nimmt ihnen ihre Souveranititsfunktion,
die sie als Instanz oberhalb aller Gesetze zum Ausgleich eines unerbittlichen Voll-
zugs derselben eingenommen haben. Alle Handlungsmoglichkeiten, auf dem Boden
des Rechts (nicht der Moral) gegen das Recht zu argumentieren, fallen in die wirk-
michtige Differenz von Gesetzen und Menschenrechten. Schwindet sie, erhalten die
Menschenrechte eine andere Funktion. Sie verbiirgen dann nicht mehr die Potentiale
einer rhetorischen Praxis jenseits der Gesetze, die sie aus der — wie auch immer
symbolischen — Uberschreitung nationalstaatlicher Grenzen bezog. Was schlieflich
wiirde iberschritten, welcher Text wiirde durchgestrichen, wenn die Menschen-
rechte bereits ein weltweit geltender Rechtstext sind? Es scheint vielmehr, als stofie
das Projekt der Menschenrechte mit dieser verrechtlichenden Globalisierung an
seine eigenen Grenzen. Die partikulare Fassung kommt mit der allgemeinen zur
Deckung. Ein Sprechen im Namen der Menschenrechte ist dann ein Sprechen im
Namen des Rechts. Das Recht spricht selbst, statt sprechen zu machen. Das konnte —
jedenfalls zu einem gewissen Anteil — erkliren, warum nicht mehr nur »Menschen«,
sondern auch Staaten sich auf die Menschenrechte beziehen. Sie haben sich in ihrer
Funktion als Gesetzgeber die Menschenrechte als Kodifikationsmaterie angeeignet.
Unterstiitzt wird die Vertauschung von Recht-Sprechen und Recht-Erkliren noch
durch die synonyme Adressierung von Staaten und einzelnen Staatsbiirgern im in-
ternationalen Recht: beide sind gleichermaflen Rechtssubjekte. In der Folge ist die
zivil- und strafrechtliche Verantwortlichkeit von Staaten der individuellen nachgebil-
det®. Ein politischer Umgang zwischen Staaten kleidet sich in individualrechtliche
Formen — mit allen Folgen des Kollabierens konstitutiver Differenzen zwischen
Staat, Staatsbiirger und Mensch.

In der unmittelbar rechtlichen Verfugungsgewalt sowohl von einzelnen Staaten als
auch der internationalen Staatengemeinschaft wird aus den Menschenrechten als In-
stanz des individuellen Sprechens ein Instrument zur Steuerung der Politik, einer
Politik vornehmlich im Interesse der westlichen Lander. Eine selektive Menschen-
rechtspolitik ist demnach nicht irgendeine Gefahr, die paradoxerweise genau mit den
rechtlichen Mitteln gering gehalten werden soll, die sie heraufbeschworen hat; sie ist
die absehbare Folge einer umfassenden Positivierung der Menschenrechte. Sicher

27 BT-Drucks. 13/4431 vom 23.04. 1996, S. 2 (s. auch BT-Drucks. 13/4722 vom 23.05. 1996) und Bericht
von Martn Rapp »Oder und Neifle — die Flusse des Todes, in: Die Tageszeitung vom 30. April 1996.
Allerdings mit Differenzierungen bezuglich der internationalen Verantwortlichkeit von Staaten, die seit
dem Ersten Weltkrieg von der International Law Commussion vorgenommen werden; dazu Manfred
Mohr, »The ILC’s Distinction between >International Crimes< and >International Delicts< and its Impli-
cations«, in: M. Spinedi/B. Simma (Hg.): United Nations Codification of State Responsibility, New York
et al. 1987, S.115-141; dazu auch Riedel, »Menschenrechte der dritten Dimension« (Fn. 21), S.13; vor
Kriminalisierungstendenzen im Volkerrecht als Folge einer unmittelbaren Anwendung moralisch be-
grundeter, individuell-strafrechtlicher Zurechnungskriterien und -techniken auf Menschenrechtsverlet-
zungen warnend: Klaus Gunther, »Kamp{ gegen das Bose? Wider die ethische Aufriistung der
Kniminalpolitik«, in: KJ 1994, S. 135-157, S. 141 1.

=]

2

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Inhait.
Inhalts im it, fiir oder in K-Sy

333


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

334

sind diese keine Substanz, die mit solchen Transformationen aufgebraucht wire. Sie
mégen ein, mit Habermas gesprochen, »ungesattigtes« Sprechpotential enthalten,
dessen Sittigungsgrad allerdings mit einer bestimmten Masse an Menschenrechtsko-
difikationen erreicht ist. Das imposante Projekt der Menschenrechte, das darin
besteht, den Menschen zum Sprechen zu veranlassen, das schier unersattliche Inter-
esse des Rechts an seiner Selbst-Aussage schliefilich ist erschopft, wenn diese
vollstindig kodifiziert vorliegt.

4. Die bistorisch begrenzte Reichweite der Menschenrechte

Will man nun ungeachtet dieser zweihundert Jahre wirksamen Verzahnung von
Mensch und Gesetz, von Reden und Recht am Projekt der Menschenrechte festhal-
ten — und sei es auch nur, weil die Gewalt des Rechts anders nicht sichtbar gemacht
werden kann —, so zeigt sich dennoch die Begrenztheit dieses Versuchs. Die Men-
schenrechte sind allein fiir diejenigen erhiltlich, deren erlittene Verletzungen sich als
Erfahrung in das dichotome Diskursschema fiigen lassen. Nur innerhalb des klassi-
schen Unterdriickungsverhiltisses, nur im Diskurs der Opfer konnen Menschen-
rechtsverletzungen deklariert werden. Wo aber kein Macht-Block fiir Repressionen
verantwortlich gemacht werden kann, versagt die diskursive Rahmung durch die
Menschenrechte. Sie setzte eine Diktatur, ein Regime, das foltert oder individuelle
Freiheiten beschneidet, zumindest aber den Staat als Akteur von Unterdriickungen
voraus. Diffuse, para-staatliche Michte, entpersonalisierte Unterdriickungshandlun-
gen, die Mafia schliefflich werden davon nicht erfait. Wo also die binire Konfigura-
tion der Krifteverhiltnisse in einer Gesellschaft entfillt, verlieren die Menschen-
rechte ihre Funktion, die Artikulation von Verletzungen zu erméglichen. Sie sind auf
einer spezifischen Erfahrung aufgebaut. Greift das binire Aussageschema nicht, weil
die Wahrnehmung und Beschreibung von Repressionen komplexer und zugleich
ambivalenter ist als die Menschenrechte es hergeben, muf die Erfahrung entweder
darauf reduziert werden oder aber sich andere Ausdrucksformen suchen.

So wie die Analyse der Verrechtlichung der Menschenrechte belegt also auch ihre
Bindung an einen bestimmten Erfahrungsgehalt die historisch begrenzte Reichweite
des Konzepts der Menschenrechte. Mit neuen, anders diskursivierten Erfahrungsge-
halten werden die Menschenrechte nicht fertig. Auch durch die Betonung der
Formalitit der Menschenrechte wird die historische Bedingtheit ihrer Konzeption
nicht vollkommen entzeitlicht. Ein Sprechen im Namen der Menschenrechte wird
zwangsliufig von der Dichotomie durchzogen sein, aus der es hervorgegangen ist. Es
gibt immer zwei Menschheiten, wie Etienne Balibar schreibt®. Sein Vorschlag, die
Symmetrie im Diskurs der Differenzen zu sprengen, zu vervielfiltigen und zu diver-
sifizieren, konnte in diesem Zusammenhang als Versuch gelesen werden, den Men-
schenrechten gleichwohl eine angemessene Erfahrungsfigur aus dem zwanzigsten
Jahrhundert zu unterlegen?°. Dies bezeugt nebenbei und unwillentlich noch einmal
die intrinsische Verbindung von Kommunikation und Menschenrechten. Es verweist

29 Vgl. Etienne Balibar/Immanuel Wallerstein, Rasse Klasse Nation. Ambivalente Identitaten, Hamburg,
Berlin 1990 (franz. 1988) ubersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz, bes. Kapitel 3 und dort bes.
S.57.

30 Nach Balibars Lekture der Menschenrechtsdeklaration sind Menschen und Burger allerdings identisch,
erst in etner »postmodernen Epoche« gehe es darum, Menschenrechte uber die Burgerrechte hinaus, bis
an die »Grenzen der Demokratie« zu artikulieren. Von dort aus werde eine Politik der Menschenrechte
formuliert, die etne vollkommene Singularisierung, eine Sprengung jedes allgemeinen Gesetzes vorsehe
und damit - ganz im Sinne der hier vorgenommenen Besummung der Menschenrechte - Kommunikation
uber das Recht an die Stelle von Recht-Sprechen setze; vgl. Balibar, Die Grenzen der Demokraue, Kapitel
»Menschenrechte und Burgerrechte«, bes. S. 119, 122 f. und Kapitel »Was 1st eine Politik der Menschen-
rechte?«, S. 218-220.

P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Inhait.
Inhalts im it, fiir oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

schliefllich auf das Begehren, vor dem Gesetz zu reden, statt die Bedingungen zu
analysieren, unter denen ein solches ausnutzbares Begehren erzeugt wird. Und au-
Berdem: pafit der Begriff »Menschenrechtsverletzung« iiberhaupt noch, wenn der
Mensch, die Verletzung und der Verletzer ihre Eindeutigkeit verloren haben?
Wenn komplexe Beziehungen mit wechselnden Machtverhiltnissen sich in der bini-
ren Strukturierung des Erfahrungsgehaltes der Menschenrechte nicht mehr erfassen
lassen, tritt eine paradoxe Situation ein. Man kann dann - vor allem in westlichen
Lindern — durchaus von der Einhaltung der Menschenrechte sprechen, und zwar
selbst dort, wo Unrecht geschieht. Anders ausgedriickt: die Beachtung der Men-
schenrechte ist keine Garantie dafiir, daff keine Gewalt im Recht stattfindet. Andere
Formen der Gewaltausiibung unterlaufen den Mafistab der Menschenrechte einfach.
Wenn aber die Einhaltung der Menschenrechte zum Kriterium fiir die Zulassung in
internationalen Zusammenschliissen, letztlich zum Garanten fiir einen bestimmten
wirtschaftlichen Standard der Linder wird, sind sie eine unmittelbar politische An-
gelegenheit von Staaten. Thre Anerkennung verbiirgt dann keine rhetorische Praxis.
Sie sind ein wirtschaftlicher Faktor im Kalkil staatlicher Auflenpolitik und auch eine
bequeme Legitimationsfigur fiir internationales Handeln. Darin deutet sich die
Transformation der Menschenrechte an: aus der Berufung auf Humanitit ist ein
Dispositiv geworden, um weltpolitische Vorginge in Form von rechtlichen Akten zu
fassen. In rechtlichen, menschenrechtlichen Begriffen zumal, wird eine Interessen-
politik westlicher Lander schliefllich konsensfahig.

Mit einer Reformulierung der Menschenrechte gemaf ihrer Idee 13fit diese Entwick-
lung sich nicht zuriickdringen. Das Sprechen im Namen der Menschenrechte ist
unwiderruflich ein rechtliches des Staates geworden; der Diskurs der Menschen-
rechte ist kodifiziert und als solcher Gegenstand von Analyse und Kommentar wie
andere Gesetzeswerke auch.

Hauke Brunkhorst
Sind Menschenrechte Aporien?

Kritische Bemerkungen zu einer These
Hannah Arendts

An der Schwelle der modernen Verfassungsrevolutionen im 18. Jahrhundert schien
es, so schreibt Hannah Arendt in The Origins of Totalitarism, »fast selbstverstind-
lich, dafl diese beiden Dinge: Volkssouverinitit und Menschenrechte, einander
bedingen und sich gegenseitig garantieren.«"

Eine wechselseitige Garantie von Volkssouverinitit und Menschenrechten ist aber —
so lautet Arendts zentrale These — unmdéglich. Entweder der demokratische Wille des
Volkes ist der »sterbliche Gott« des Thomas Hobbes, der niemandem Rechenschaft
schuldet und an keine universelle Rationalitat gebunden ist, oder es herrscht das

1 H. Arendt, Elemente und Ursprunge totalitarer Herrschaft, Miinchen 1986, S. 454. Exemplarisch ist hier -
wie Ingeborg Maus, Zur Aufklarung der Demokratietheorie, Frankfurt 1992, gezeigt hat — die Position von
Kants Rechtsphilosophie.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Inhalt.
Inatts im it, fidr ader ir

335


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

