
Komn1entare 

Cornelia Vismann 
Das Recht erklären. 
Zur gegenwärtigen Verfassung der Menschenrechte::-

Amnesty International gibt seit einigen Jahren Preisfragen zu den Menschenrechten 
im 20. Jahrhundert aus I. Vornehmlich Philosophen sind es, die erklären sollen, was 
vor zweihundert Jahren ebenfalls mit einer Preisfrage begann: Wer ist der aufgeklärte 
Mensch der Menschenrechte? Was für eine Politik wird in seinem Namen betrieben? 
Und wie müssen Menschenrechte gegenwärtig interpretiert werden, damit sie als 
gerecht gelten können? - Irgend etwas an der Praxis der Menschenrechte scheint 
nicht mehr wie gewohnt zu funktionieren. Dafür jedenfalls ist die verstärkte theore­
tische Auseinandersetzung ebenso ein Indiz, wie die auffallende Zunahme einer 
Berufung darauf innerhalb der internationalen Politik. 
Bis 1989 haben die Menschenrechte mehr oder minder unbeachtet ihre klassische 
Rolle gespielt. Sie haben denjenigen eine Stimme verliehen, die das Unrecht ankla­
gen, das in ihren Staaten geschieht. Und sie wurden als Grund für das angesehen, was 
die Jahreszahl 1989 inzwischen symbolisiert: die Beendigung von Staaten, die, in der 
Sprache der Menschenrechte formuliert, Menschen unterdrückt haben. Seitdem gibt 
es zwar immer noch Menschenrechtsverletzungen, sie werden sogar in weitaus grö­
ßerem Umfang bekannt als je zuvor, und doch hat sich etwas an der Funktion der 
Menschenrechte im weltpolitischen Gefüge entscheidend geändert. Die gegenwärti­
gen Debatten um die Verfehlungen und Möglichkeiten einer Menschenrechtspolitik, 
die Reflexion auf ihre historisch-politische Bedingtheit belegen es. Das einseitige 
Fundament der Menschenrechte, wenn nicht gar ihr Fundamentalismus, wird skan­
dalisiert; neue, erweiterte Interpretationen, die kulturellen Eigenheiten Rechnung 
tragen, werden gefordert. 
Das Jahr 1989 steht auch für das »Auftauen der Machtblöcke« I' oder, um es mit der 
üblich gewordenen Journalistenvokabel zu sagen, für das Ende des militärischen 
Systems im "Kalten Krieg«. In den sich neu formierenden Sicherheitssystemen ha­
ben die Menschenrechte - einst Bürge für Humanität - die Rolle einer ideologischen 
Sicherheitsgarantie übernommen. Sie sind damit an die funktionale Stelle einer Rhe­
torik der Abschreckung getreten. Mit dem historischen Potential, das sich in ihrem 
N amen versammelt - Menschen, die gegen Unrechtsregierungen aufbegehrt haben-, 

<- Veränderte Fassung eines Vortrages auf der Tagung »Demokratischer Experimentalismus. im Marz 1996 
(vgL den von Hauke Brunkhorst herausgegebenen Band dazu, der demnachst erscheint)_ - So wie sich das 
Erklarte Im Erklaren andert, haben sich die Anderungen des vorliegenden Textes vor allem den Gespra­
chen mit Klaus Gunther zu verdanken. 

I Amnesty International (Hg.), Librement DiL Ecrits sur les droits de I'homme, Paris 1991; Barbara John­
son (Hg_), Freiheit und Interpretation. Amnesty-International Vorlesungen 1992, Frankfurt/Main 1994; 
Stephen Shute/Susan Hurley (Hg_), Menschenrechte_ Besichtigung einer unvollendeten Idee, (engL 1993) 
übersetzt von Michael Bischof!, Frankfurt/Main, 1995. 

la Jean Baudrillard, von dem diese Kalte-Metaphorik stammt, bezieht das Auftauen der bis dahin eingefro­
renen Menschenrechte In den Prozeß des Ineinanderschiebens zweier geschichtlicher Bewegungen ein. -
Eiseskälte im Osten, VerflÜSSigung im Westen: »Tauwetter im Osten und Ende der Geschichte«, in: ders., 
Das Jahr 2000 findet nicht statt, Berlln 1990, ubers_ v_ Peter Greble, bes. S-301. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


322 steht ihre Einhaltung nunmehr für Demokratie und Rechtsstaat westlicher, und das 
heißt vor allem marktwirtschaftlicher Prägung. Auf dieses Modell des Staates ver­
pflichten die Menschenrechte, sobald ihre Beachtung zur Eintrittsbedingung in 
einen der supra- oder internationalen Zusammenschlüsse wird, sei es IWF oder 
Europäische Union. Ihre Einhaltung ist dann vor allem eines: eine Bürgschaft der 
einzelnen Länder gegenüber der »internationalen Gemeinschaft« . Darunter verblaßt 
die Funktion, die ihnen ursprünglich gegeben wurde: Gerechtigkeit dem Einzelnen 
gegenüber dem jeweiligen Staat zu garantieren. 
Dramatik, so scheint es, ist in die Menschenrechte gekommen, als plötzlich alle began­
nen, sich darauf zu berufen, die NGO's' und die Nato gleichermaßen. In der aktuellen 
Debatte werden die Menschenrechte gegen solche politischen Profanisierungen und 
widerrechtlichen - wider menschenrechtlichen - Aneignungen durch den Staat vertei­
digt. Auch Amnesty International beginnt, die eigene jahrzehntelange Praxis genau in 
dem Augenblick zu reflektieren, in dem das Monopol der nichtstaatlichen Organisa­
tionen auf eine Politik der Menschenrechte mit der Gegenseite, den Regierungen, ge­
teilt werden soll. Sie, die professionellen »Menschenrechts-Verteidiger«, die nun ihrer­
seits in ihren Handlungsmöglichkeiten durch ein Gesetz geschützt werden sollenl, 
nehmen damit die Menschenrechte gegen die Menschenrechte in Schutz, den Men­
schen gegenüber dem Recht, das Prinzip gegenüber seiner Positivierung, das Ideal ge­
genüber tagespolitischer Ausnutzung von staatlicher Seite. Damit schließlich vollzie­
hen sie noch einmal das Programm der Menschenrechte, das genau darin besteht, sol­
che Verteidigungsreden im Namen der Menschenrechte zu aktivieren. 

I. Zur doppelten Anlage der Menschenrechte 

Eine doppelte Anlage kennzeichnet die Deklaration der Menschenrechte4, zumin­
dest die Declaration des droits de l'homme et du citoyen von 1789, die als eines der 
Gründungsdokumente der Menschenrechte angesehen wird. Sie stiftet eine nicht zu 
lösende Verwirrung, welche die Auseinandersetzung damit und den Diskurs darüber 
aufrechterhält. Die Menschenrechte sind als Rechte deklariert worden und sind doch 
keine. Gemessen an dem, was Rechte sind, ist ihre Formulierung paradox und in 
Widersprüche verwickelt. Sie gelten als ungerecht, weil es keine Instanz gibt, die sie 
legitimieren oder durchsetzen könnte. Ebenso fehlen ein Gesetzgeber, ein bestimm­
bares Rechtsgut und ein Normadressat. Für all das ließe sich höchstens »der 
Mensch« einsetzen, und dann wäre die Erklärung der Menschenrechte vollkommen 
tautologisch. Die Menschenrechte sind kein Gesetz. Es heißt nicht: Gesetz zum 
Schutz des Menschen. Sie sind auch kein Grundgesetz, obwohl sie wie ein solches 
verfaßt sind und obwohl sie nachträglich in das Grundgesetz der Bundesrepublik 
beispielsweise aufgenommen wurden . Dort bezeichnen sie den erweiterten Gel­
tungsbereich für alle Menschen, ohne damit das Ausgangsparadox der Menschen­
rechtserklärungen, um das es hier gehen soll, zu klären. 
In der Deklaration der Rechte des Menschen und des Bürgers wird die Ambivalenz 

2 Allgemein zu den Non-governmental Organisations (NGO), die nicht anders als durch die Verneinung 
von . Regierung« definiert sind und die, als Erben aller Menschenrechtsbewegungen, bereits auf der ersten 
UN-Konferenz in San Francisco 1945 vertreten waren und seitdem mLt fmanzieller Unterstutzung von 
staatlicher Seite durchaus staatliche Untatigkelt kompensie ren, wie beispielsweise im Bereich Auslander­
und Asylberatung, vgl. auch Andrea Gruber, .. Menschenrechtspohtlk mchtstaatlicher Organisationen«, 
10: Heiner Bielefeld (Hg.); Menschenrechte vor der Jahrhundertwende, Frankfurt/ Main 1993, S. 62-74. 

3 Vgl. Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 65 vom 16. Marz 1996, S. 2 zum UN-Bericht uber Rassismus. 
4 Vgl. Jurgen Habermas, .. Kants Idee des Ewigen Friedens - aus dem histOrischen Abstand von 200 Jahren «, 

in: KJ '995, S. 293-3'9, S. 3 10; Albrecht Wellmer macht die doppelte Anlage zum Ausgangspunkt einer 
demokratischen Fassung der Menschenrechte, - Menschenrechte und Demokratie«, Ms. (erschetnt dem­
nachst in: G. Lohmann/Sr. Gosepath (Hg.), Ph.tosophie der Menschenrechte, Frankfurt/ Main). 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


im Status der Menschenrechte deutlich. Als Gesetz, als Grundgesetz gelesen, hat die 
französische Nationalversammlung am 26. August 1789 den französischen Bürgern 
in schriftlicher, nach Artikeln gegliederter Form Rechte zuerkannt, die zwei Jahre 
später zur französischen Verfassung transformiert wurden. Man erwartet also Staats­
bürgerrechte, doch sind es zugleich solche, die allen Menschen immer schon 
zugestanden haben. Aufgeschrieben werden sie gegen "das Vergessen«, wie es in der 
Präambel heißt. Dieser vorgeblich vergessene Text, der zum Zweck der Erinnerung 
in der Präambel angekündigt wird, ist nachfolgend in der Deklaration lesbar. Als 
über- oder vorgesetzlicher Text ist er in dem ersten, dem Gesetzestext der Bürger­
rechte, auf eigentümliche Weise mitenthalten. Als Text- und nicht als Referenz auf 
irgendeine naturrechtliche Vorstellung - ist die Erklärung der Menschenrechte in den 
Verfassungstext versenkt. Sie ist eingeschrieben in den rechtlichen Rahmen einer 
Konstitution. 
Diese Konstitution trägt den Titel declaration. Im französischen Staatsrecht des 
18. Jahrhunderts bezeichnet dieser Terminus die rechtswirksame Interpretation eines 
bestehenden Rechts durch förmlichen Akt des J ustizministers 5• Eine Deklaration ist 
demnach ein sich selbst überschreibender und überschreitender Text, ein Ausle­
gungsakt, der neues Recht setzt und damit ausdrücklich das tut, was implizit 
permanent geschieht: die Transformation des bestehenden Rechts durch die jeweilige 
richterliche Interpretationspraxis. Auf die Menschenrechte übertragen hieße das, im 
Akt des Auslegens eines Rechts wird dieses erstmals gesetzt. Denn damit ein Recht 
im Sinne des Rechtsterminus "deklariert« werden kann, muß es bereits bestehen. 
Damit entwirft die französische Deklaration der Menschenrechte rückwirkend einen 
vorgesetzlichen Zustand derselben und für die Zukunft ihre Positivierung. Die De­
klaration wäre mithin der genealogische Intertext der Menschenrechte, von dem 
seine vernunftrechtliche und zugleich seine kodifizierte Fassung sich ableitet. 
Mit der - unter den Abgeordneten damals umstrittenen - Entscheidung der Natio­
nalversammlung, die Erklärung der Rechte von der Verfassung redaktionell zu 
trennen, wird das Projekt deutlich, jeder Rechtssetzung eine solche declaration vor­
anzustellen und den Menschen damit gewissermaßen in die Funktion eines obersten 
Justizministers einzusetzen - der Mensch, der erklärt, was Recht ist. Daraus läßt sich 
bereits eine erste Bestimmung der Menschenrechte gewinnen: sie geben ein Recht 
zur permanenten Erklärung. Der eigentümliche Chiasmus, der dabei deutlich wird -
die Erklärung der Menschenrechte besteht in einem Recht auf Erklärung - macht 
ihre doppelte Anlage aus. Auslegung und Rechtssetzung fallen in einem deklaratori­
schen Akt zusammen. Beide Akte sind schließlich als Widerspruch zwischen einer 
interpretatorischen und einer konstativen Erklärung in der französischen Deklara­
tion enthalten. Anders ausgedrückt, sie besteht aus zwei ineinander verwobenen 
Texten: einer französischen Verfassung der Bürgerrechte und einer allgemeinen Er­
klärung der Menschenrechte. 
Die Duplizierung eines und innerhalb eines Textes gelingt durch einen linguistischen 
Trick. Alle legislatorischen Posten sind doppelt besetzt. Zwei Gesetzgeber sind ge­
nannt: Assemblee Nationale und Mensch. Zwei Arten von Rechten werden gegeben: 
die der französischen Bürger und die aller Menschen. Zwei Geltungsbereiche sind 
maßgeblich: Republik und Menschheit. Zeitlich gilt die Erklärung sowohl, seit sie 
verabschiedet worden ist, als auch seit Menschengedenken. Mit der linguistischen 
Operation einer Verdoppelung aller gesetzgebenden Daten markiert die Deklaration 

5 Vgl. Sigmar-Jurgen Samwer, Die fran zosische ErkJarung der Menschen- und Btirgerrechte von 1789/91, 
(Veroffentlichungen des In stituts fur Internationales Recht an der Universitat Kiel 63), Hamburg 1970, 

S·379· 

323 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


324 die Differenz zwischen Bürger und Mensch, zwischen partikularer und universeller 
Fassung, zwischen historischer und ewiger Geltung und eröffnet damit den Raum, in 
dem die menschheitliche Erklärung der Menschenrechte sich parallel zur französi­
schen entfaltet und gewissermaßen selbst schreibt. Sie ist damit wörtlich Selbst ge­
setzgebung. 
Eine universelle Fassung der Menschenrechte hebt sich durch die duplizierenden 
Bewegungen aus dem partikularen, in Tagespolitik und Revolution befangenen Text 
heraus, so daß man sagen könnte, die französische Erklärung vollzieht eine lingui­
stische Transformation des Naturrechts, indem sie vorgibt, dieses als Text lesbar zu 
machen. Das Textdoppel, das sie dabei hervorbringt, ist zwar an die gesetzesförmige 
Oberfläche gebunden. Es treibt jedoch darüber hinaus, indem es alle definiten und 
definierbaren legislatorischen Daten durchstreicht. Das Gesetzesförmige daran wird 
getilgt, die Menschenrechte der Sphäre der Gesetze entwunden. Ergebnis ist ein 
anonymisierter Metatext, ein Nicht-Gesetzestext, der an die Gesetzesfassung der 
Bürgerrechte gebunden ist und diese zugleich transzendiert, indem statt Gesetzge­
ber, Geltungsbereich und Rechtsträger auf allen Seiten dieselbe fiktive Größe 
eingesetzt wird: der Mensch. Der Mensch der Menschenrechte - nun keine Tauto­
logie, sondern wirksamer Operator - bezeichnet die Lücke im Gesetz. Er kann von 
dem nationalstaatlich gebundenen Recht nicht oder nur insoweit definiert werden, 
als er außerhalb davon steht, als er mehr ist, größer als alle Gesetze. 
Die französische Nationalversammlung deklariert also weit mehr, als sie in der kon­
kreten Lage als nationaler Gesetzgeber eigentlich kann. Das unterscheidet ihre 
Deklaration von anderen Gründungsdokumenten der Menschenrechte. Diese ka­
schieren eher die Anmaßung, die in einer Legislation von etwas, das größer ist als der 
Gesetzgeber selbst, zwangsläufig liegt - wie etwa das problematische, vereinnah­
mende Sprechen im Namen von oder als »we the people«6. Mit der französischen 
Fassung aber wird deutlich: die Erklärung der Menschenrechte ist die erklärte Über­
schreitung nationaler Gesetzgebung. Damit steht das in geographischer, politischer, 
zeitlicher und hermeneutischer Hinsicht begrenzte Gesetzgebungsprojekt zur Dis­
position. Es wird - wie auch immer symbolisch - in einen Zustand vor dem gesetzten 
Recht entlassen, das ist die Sphäre der Erklärung und des freien Sprechens. So simu­
liert die Deklaration immer wieder von Neuem den Anfang der bürgerlichen 
Gesellschaft im Reden, den Zustand ohne Gesetze, die Gründungsszene der Men­
schenrechte. Sie fixiert die kurze Phase, eher eine juristische Sekunde, im Übergang 
von Monarchie zu Republik und friert einen Zustand ein, der von keinem Gesetz 
garantiert werden kann. 
Es scheint also, als mißtraute man bereits im August 1789 der Gesellschaft, die sich 
gerade anschickte, Souverän zu werden, als ahnte man schon die neuen Ungerech­
tigkeiten, die geschehen werden, sobald Gesetze errichtet sind. Das Mißtrauen war 
jedoch nicht konkret gegen das kommende Regime gerichtet. Es war von grundsätz­
licher Art; denn es gibt kein Gesetz, das seine eigene Abschaffung gesetzlich 
verankern könnte. Sonst wäre es kein Gesetz. So muß also eine Instanz geschaffen 

6 Zur mangelnden Legitimation des stellvertretenden Sprechens auf der PhIladelphIa ConventlOn und den 
nachtraglichen Rationalisierungsversuchen innerhalb der US-amerikanischen VerfassungswIssenschaft vgl. 
die Untersuchung der verschiedenen »Erzahlungen« (narratives) der Verfassungsrechder dazu von Bruce 
Ackerman, We the people. Foundations, Cambridge Massachussetts, London England, '99), bes. S. 40-l7 
und S. 17~186; zur Performanz des Sprechaktes jenes» We the people« vgl. Jacques Derrida, »Nietzsches 
Otobiographie oder Politik des Eigennamens« (ubersetzt von Friedrich Kittler), in: Fugen, Deutsch­
Franzosisches Jahrbuch fur Text-Analytik 1980 (hrsg. von M. FrankIF. Kittler/S. Weber), Olten 1980, 
S. 64-98; vgl. auch Seyla Benhabibs Auseinandersetzung damit, »Demokratie und Differenz. Betrachtun­
gen über Rationalitat, Demokratie und Postmoderne., in: M. BrumliklH. Brunkhorst (Hg.), Gemein­
schaft und Gerechtigkeit, Frankfurt/Main, 199), S. 97-1 16, hier S. 101-110. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


werden, deren Handeln ohne und notfalls gegen die Gesetze legitimiert ist. Diese 
Kompetenz des Souveräns, der sowohl unter als auch über den Gesetzen steht7, geht 
mit der Aufklärung bekanntlich vom Monarchen auf die Menschen über, virtuell auf 
jeden einzelnen. Er ist der Maßstab über den Gesetzen. In den Menschenrechten 
symbolisiert sich daher ein partieller ad-hoc-Souveränitätsverzicht des Staates zu­
gunsten des Menschen. Er soll sprechen, wenn ihm eine Ungerechtigkeit durch den 
Staat widerfährt. Die Menschenrechte geben daher ein Rederecht, da, wo die Gesetze 
versagen. 

2 . Die Menschenrechte als Rede/orm 

Die Menschenrechte als Rederecht zu bestimmen, ist jedoch noch zu ungenau. Sie 
sind nicht einmal annähernd gesetzesähnlich oder rechtsförmig. Sie sind überhaupt 
keine Rechte. Sie sind der durchgestrichene Text oder die andere Seite des Rechts. 
Als solche verbürgen sie eine Praxis des Redens jenseits des Rechts. Vielleicht kann 
man sie deswegen als »rhetorischen Vorbehalt« des Rechts bezeichnen, wie Jürgen 
Habermas es, wenngleich unter anderen Prämissen, formuliert hat8. Jede Rechtsgel­
tung steht unter dem Vorbehalt, daß niemand widerspricht. Schweigen gilt dann als 
Zustimmung. Der Widerspruch betrifft den Staat, seinen Umgang mit den Gesetzen, 
die unterlassene, unrichtige oder unmenschliche Anwendung des Rechts. Den Rah­
men des Widersprechens aber stellen die Menschenrechte. 
Unter dem ungeschriebenen Titel "Erfahrung einer Verletzung« evozieren die Men­
schenrechte das Aussprechen des Erlittenen. Sie bringen »den Menschen« zum 
Sprechen, zum Aussprechen einer bestimmten Erfahrung. Es ist eine Erfahrung mit 
dem Recht, das keines ist. Die Deklaration wäre mithin eine Diskursform für Un­
rechtserfahrungen. Das Muster dafür ist in der französisch en Erklärung hinterlegt. 
Sie selbst ist schließlich das Sediment einer Unterdrückungserfahrung, das Ergebnis 
einer streng dichotomisierten Selbstbeschreibung der Gesellschaft, wie Michel Fou­
cault sie analysiert hat. Ein Riß geht demnach durch die heterogene Formation 
»Gesellschaft«. Sie ordnet sich, indem sie sich in zwei Hälften, in zwei einander 
gegenüberstehende Kräfte geteilt wahrnimmt, um von dort die Asymmetrien, die 
Ungerechtigkeiten dieser Spaltung zu ermessen: König und Untertanen, Herren und 
Knechte, oben und unten, reich und arm, »sie« und »wir« 9. Auf der Grundlage 
dieses antagonistischen Modells sind die Menschenrechte formuliert. Ihre Sprache ist 
die der Unterdrückten. Zugleich stellen sie eine Sprache zur Erklärung künftiger 
Unterdrückungserfahrungen bereit. Die Menschenrechte enthalten also eine Art 
fortges etzten Imperativ zur Selbstbeschreibung. Ihr Maßstab liegt in der Entfernung 
vom Ideal einer Symmetrie der gesellschaftlichen Kräfte. Ihre Beurteilung der eige­
nen Situation erfolgt daher anhand der im 19.Jahrhundert kategorial gewordenen 
Kriterien von Repression und Emanzipation. 
Mit der Erklärung von 1789 wird dieses Programm zur Artikulation von erfahrenen 
Unterdrückungen installiert. Eine erlittene Verletzung erhält im Rahmen und im 
Namen der Menschenrechte einen diskursivierbaren Erfahrungsgehalt. Die Be­
schreibung einer Wirklichkeit, einer vom Recht anerkannten Wirklichkeit wird 
möglich. So verwandelt sich im Diskursmodell der Deklaration Erleiden in einer 

7 Dazu Ernst H . Kantorowicz, Die zwei Korper des Konigs. Eine Studie zur politischen Theologie des 
Mittelalters (eng!. 1966), ubersetzt vo n Walter Theimer und Brigm.e H ellmann, Frankfurt/Main 1990, 
S. t 59-' 78. 

8 Habermas, . Kants Idee des Ewigen Friedens. (Fn 4), S. }Jo. 
9 Vg!. Michel Foucault, Vom Licht des Krieges zur Geburt der Geschichte, hrsg. und übersetzt von Walter 

Seltter, Berlin 1986, bes. S. 12 und S.47. 

32 5 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


]26 Erklärung, eine erlebte Unterdrückung, in eine rechts- und damit wahrheitsfähige 
Erfahrung. Sie ist gewissermaßen durch den vorgängigen Akt der Deklaration auf 
Dauer unstreitig gestellt. Denn wer sollte eine als Menschenrechtsverletzung dekla­
rierte Erfahrung noch anzweifeln können? - Daß sie als erlittene Erfahrung, in ihrem 
Schmerz also, nicht bestreitbar ist, macht schließlich die Unhintergehbarkeit der 
Menschenrechte aus. Die Sprechweise der Deklaration kann nicht anders als wahr 
sein. Jemand, der gefoltert wurde, beruft sich daher auf kein Recht, er beschreibt, 
was ihm angetan wurde - in allen Details. Er zeigt die Spuren seiner Verletzungen, 
aber er urteilt nicht. 
Der Moment des Aussprechens ist der Moment der Deklaration. Ein weiterer Ge­
setzestext, unter den die Erfahrung subsumierbar wäre, existiert nicht. Die Beurtei­
lung als Unrecht fällt mit der empirischen Beschreibung der Unrechtshandlung 
zusammen. Deswegen heißt es in der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung zur 
Gleichheit aller Menschen und ihren unveräußerlichen Rechten auch: »we hold these 
truths to be self-evident«. Das Sichtbare entbindet von jeder weiteren Begründung. 
Hinter den Rechten, die mit ihrem Aussprechen oder auch nur dem Zeigen zusam­
menfallen, steht eine Erfahrung, die für sich und damit wahr spricht. Im Fall der 
Menschenrechte definiert das Aussprechen einer Erfahrung unmittelbar Recht und 
Unrecht. Es vermittelt nicht etwa einen Anspruch und auch kein Klagerecht, es zieht 
kein Urteil nach sich und keine Vollstreckung. All das ist im Akt des Sprechens 
enthalten. 
Für diese perlokution ären Effekte eines Zur-Sprache-bringens von angetanen Verlet­
zungen wäre die Wahrheitskommission in Südafrika einer der jüngsten Belege. Ihr 
Ziel besteht darin, Repressionen im Sinne der Menschenrechte durch das Apartheits­
regime öffentlich darzulegen . Die Herkunft der Menschenrechte als Diskurs von 
Verletzungen wird hier, unter der Regie des Rechts, explizit zum Einsatz gebracht­
gewissermaßen als talking eure des Rechts. Als Motiv zur Errichtung der truth com­
mission wird immer wieder hervorgehoben, daß es nicht um Verurteilung der Täter, 
nicht um Rache, sondern darum gehe, daß die Wahrheit über vergangenes Unrecht 
einmal in der Öffentlichkeit zur Sprache komme '°. Wie kaum je zuvor in der Ge­
schichte der juristischen Wahrheitsformen scheint die öffentlich tagende Kommis­
sion die Opfer (meistens sind es Frauen, Witwen von Apartheitsgegnern) ins 
Rampenlicht zu rücken - offenbar mit viel Sinn für die Theatralisierung von Lei­
den ". Eine bemerkenswerte Verkehrung zwischen Täter und Opfer, zwischen der 
Inszenierung von Bestrafung und der des Wahrheit-Sagens findet dabei statt. Die 
Wahrheit ist in den Anhörungen vollständig auf seiten der Opfer. Ihnen soll Gerech­
tigkeit widerfahren, indem sie ihre Wahrheit für alle hörbar sagen - und das ist etwas 
anderes als ein Gerichtsverfahren, in dem sie als Zeugen auftreten, um die Wahrheit 
aus einer objektivierten Täterperspektive herausfinden zu helfen. In einem solchen 
Verfahren ist Wahrheit das Produkt richterlicher Entscheidungen über die Glaubhaf­
tigkeit des Gesagten. Und in dem Maße, in dem diese vom Gericht bezweifelt wird, 
wächst der Strafanspruch des Opfers. Wo hingegen sein Sprechen Bedingung von 
Wahrheit ist und einzige Beurteilungsgrundlage, wird die Macht des Wortes, seines 
Wortes, selbst zur Instanz des Strafens. Ein weiterer Strafanspruch, über das Aus­
sprechen hinaus, entfällt. Tatsächlich kommt es in vielen Fällen nach einer Aussage 

10 Vgl. Kendall Thomas, »The Constitution of Amnesty. The Case of South Africa«, demnachst als Über­
setzung in der Reihe des Einstein Forums Potsdam, Gary Smith (Hg.), ,Amnestie oder die Politik der 
Erinnerung in der Demokratie. 

J 1 So erhielten die weibhchen Kommissionsmitgheder zu Beginn der ersten Sitzung Papiertaschentucher; 
der Vorsitzende der Kommission , Desmond Tutu, heß In der Ci ty Hall emen . Raum zum Weinen« 
einrichten, vgl. Bericht von Kordula Doerfler in: Die Tageszeitung vom 16. April '996,5.8. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


vor der Wahrheitskommission nicht mehr zur Anklageerhebung. Das Recht, so 
könnte man es funktionalistisch ausdrücken, erschöpft sich in der therapeutischen 
Maßnahme, einen Rahmen für das Aussprechen von Wahrheit bereitzustellen, der 
dann die Amnestie der Täter akzeptabel macht. 
In dieser Hinsicht wäre die südafrikanische Wahrheitskommission eine konsequente 
Weiterentwicklung der Menschenrechte, bei denen an die Stelle eines Rechtsanspruchs 
das Aussprechen einer Unterdrückungserfahrung tritt. In der französischen Deklara­
tion (bis auf Art. 7 und 13) sind sie d'3.her auch nicht wie ein Recht im Imperativ formu­
liert. Denn allein dem »Du sollst« korrespondiert ein Anspruch und ein Urteil. Der 
Duktus der Menschenrechte ist stattdessen konstatierend. Auf eine Feststellung folgt 
eine weitere. Auf die Deklaration der Menschenrechte folgen unendlich viele Deklara­
tionen ihrer Verletzung. Innerhalb des formalisierten Rahmens der Menschenrechte 
wird deklariert, worin die Verletzung besteht. Was aber mit den Sätzen geschieht, die 
im Namen der Menschenrechte geäußert werden, ist nicht festgelegt. Das begründet 
auch ihre eigentümliche Ineffektivität. Sie erledigen sich im Aussprechen, sie setzen 
vollständig auf die Macht des Sprechens. Eine Verurteilung, ein Gesetz gegen das vor­
getragene Unrecht, ein Zusammenschluß aller Benachteiligten, aber auch eine Revolte 
wäre als Reaktion denkbar. Als Regel des Sprechens überlassen die Menschenrechte 
die weiteren Akte dem Sprechen selbst. Und sie belassen es dabei. Die Deklaration der 
Menschenrechte ist niemals abgeschlossen, sie ruft weitere Deklarationen, fortgesetz­
te Reden im Namen der Menschenrechte hervor. Und der ewige Friede ist vielleicht 
nichts anderes als ein andauerndes Sprechen. 
So wie die Menschenrechte keine Rechte sind, sondern eine rhetorische Praxis in 
Gang setzen, ist auch der Mensch kein Rechtssubjekt. Der Mensch, die Lücke im 
Gesetz, erklärt sich, indem er spricht. Die Erklärung des Begriffs ),Mensch« - wohl­
weislich kein, nicht einmal ein unbestimmter Rechtsbegriff - ist darum Teil des 
diskursgenerierenden Projekts der Menschenrechte. Er hat eine geradezu mathema­
tische Funktion, indem er alle Namen annimmt, die man ihm gibt". Wie durch einen 
diskursiven Filter gehen die verschiedenen Vorstellungen, Versionen und Bilder des 
Menschen durch die Menschenrechte hindurch. Er kann all das sein, was und als wer 
er spricht: als Individuum oder Kollektiv, biologisch definiertes Gattungswesen oder 
in seiner Eigenschaft, ein Volk zu bilden. Rechtsphilosophische Unternehmungen, 
die Menschenrechte aus den Fängen des cartesianischen Cogito zu befreien suchen, 
sind darum von der Anlage der Menschenrechte aus betrachtet gar nicht notwen­
dig'). Sie betreffen jeweils eine partikulare, meist bereits verrechtlichte Fassung des 
Menschen. Sie dringen genau auf die Entsubjektivierung und Formalisierung des 
Menschen(rechts)begriffs, die doch der Ausgangspunkt der Menschenrechtsdeklara­
tion selbst ist. Der Mensch der Menschenrechte ist als Platzhalter innerhalb eines 
durchgestrichenen Textes bereits hochformalisiert. Von den singulären, historisch 
gebundenen, gesetzlich festgelegten Daten bleibt mit der Tilgung des primären Ge­
setzestextes ein leerer Platz, der allein durch den Namen »Mensch« gekennzeichnet 
ist. Das ist der durchgestrichene citoyen, das Nicht-Rechtssubjekt. 
In dieser Verweigerung einer positiven Bestimmung liegt eine erste, den Menschen-

12 Vgl. Renata Salecl, die das Funktionieren dieser Universabtatslogik als Matheme im Lancanschen Sinne 
nicht nur konstatiert, sondern auch als Moglichkelt (und eben nicht als Sprechzwang) ansieht, um jeder 
partikularen Fesdegung »des Menschen« zu entkommen; »Die Frau als Symptom der Rechte«, in: dies., 
Politik des Phantasmas, Wien 1994, aus dem Englischen ubersetzt von Kar! Bruckschwaiger, S.87-91, 
S.83· 

13 Vgl. Alain Renaut/Lukas Sosoe, Philosophie du Droit, Paris 1992, (Kap. III): eine mit großem argumen­
tativem Aufwand betnebene Verteidigung des Prinzips der Selbstbestimmung des Menschen, wie es in der 
Deklaration von 1789 verankert sei (dazu dort bes. S.67f.), gegen die Gleichsetzung von Mensch mit 
Subjekt. 

327 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


J28 rechtsdiskurs evozierende Quelle für Verletzungen. Die grundsätzliche Verletzung 
besteht darin, daß der konkrete Mensch, der doch gemeint sein soll, in dem dekla­
rierten Recht nicht enthalten ist. Dadurch wird er veranlaßt, »ich, der Mensch« zu 
sagen, wenn er die Ignoranz der Menschenrechte beheben will. Anders ausgedrückt, 
indem eine rivalisierende Fassung in den durchgestrichenen Text der Deklaration 
eingefügt ist, ruft diese den Widerspruch hervor. Der solchermaßen Aufgerufene, 
der dann spricht, trägt all das nach, was die Deklaration nicht enthält. Aus dem 
Menschen der Menschenrechte wird so der Mensch der Humanwissenschaften, der 

lebendige Mensch, das sprechende Subjekt, der homo oeconomicus, der Liebende, 
der Arbeitende, der Kranke, aber auch das Rechtssubjekt, insofern substanzielle 
Menschenfassungen, wie die genannten, Gegenstand von Gesetzen werden. 
Auf diese Diskursivierungen des Menschen scheint sich die gegenwärtige Debatte zu 
beziehen, wenn sie die subjektive und partikulare Fassung der Menschenrechte kri­
tisiert. Damit bleibt die Kritik durchaus im Programm der Erklärung der Menschen­
rechte, das die positiven Beschreibungen des Menschen immer wieder ausstreicht, 
das sie unter dem Paradigma der universellen Geltung immer wieder zurückweist in 
die Schranken des Besonderen. Die in den Text der Deklaration versenkte Differenz 
zwischen einer allgemeinen und einer besonderen Fassung scheint schließlich so 
wirkmächtig, daß jedes Sprechen über die Menschenrechte seit zweihundert Jahren 
danach gegliedert ist. Der partikulare Text wird mit dem universellen konfrontiert. 
Umgekehrt wird gegen eine Essentialisierung der Menschenrechte an ihre formale 
Fassung erinnert. Gegen Versuche der Universalisierung wird wiederum die Nicht­
Verallgemeinbarkeit des besonderen Menschen betont. 
Es ist also die gezielte Plazierung dieses (Selbst)widerspruchs innerhalb der Men­
schenrechte, die das Sprechen in ihrem Namen freisetzt und aufrechterhält. So 
funktionierte es bereits in der konstituierenden Sitzung der Nationalversammlung, 
in die Könige aus den Kolonien Frankreichs gestürmt sein sollen, um daran zu 
erinnern, daß auch sie Menschen seien. Ein ungeheurer Akt, wenn man bedenkt, daß 
sie sich damit - ganz im Sinne der gerade anstehenden Menschenrechtserklärung -
selbst erstmals als Menschen definieren '4. Ein Akt, der von einer Integrationskraft 
zeugt, die einzig vielleicht noch vergleichbar ist mit der Regelung des römischen 
Bürgerrechts. Durch die constitutio antoniniana wurde im Jahre 212 n. ehr. der 
Geltungsbereich des Bürgerrechts von der Stadt Rom auf das gesamte Reich ausge­
dehnt und evoziert so erst den Anspruch aller Nicht-Römer auf Einbürgerung'l. Ein 
imperiales Projekt besteht vielleicht genau in der Setzung einer Differenz: römisches 
Recht für Nicht-Römer, menschliches Recht für Nicht-Menschen, wie zum Beispiel 
Könige aus Übersee. Es bindet die Vereinten wirksam ein, die nicht anders können, 
als dazuzugehören, woUen sie nicht ausgeschlossen bleiben. 
Nach den Kolonisierten meldeten sich im historischen Verlauf nach der französi­

schen Deklaration die Frauen zu Wort. Zwei Jahre nach der allgemeinen Deklaration 
verfaßte Olympe de Gouges bekanntlich ihre »Erklärung der Rechte der Frau und 
Bürgerin« vom 7. September 1791, die sich, wie schon aus dem Titel erkennbar, 
mimetisch an die Vorlage hält. Mit ihrem ersetzenden Vorgehen bestätigt sie die 
Annahme von einem durchgestrichenen Text, an dessen Stelle nun die Deklaration 
der Frauen rückt. So bietet sich anschließend eine Synopse beider Fassungen an, die 
dann auch entsprechend publiziert werden ,6. Kaum plastischer als in dieser Gegen-

' 4 Sie wurden dennoch per Dekret vom 24. September '79' vom Geltungsbereich der Menschenrechte 
ausdrilckJich ausgenommen vgl. Samwer, Die franzosische Erk!arung (Fn. j), S. 218. 

Ij Vgl. dazu auch ]ean-Francois Lyotard, Der Widerstreit (franz. 1983), Supplemente Band 6, ubersetzt von 
]oseph Vog!, Munchen 2. Auflage '989, S. 24J. 

,6 Vgl. Ute Gerhard, Gleichheit ohne Angletchung. Frauen im Recht, Munchen '990, S. 263-269; dazu auch 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


übersteIlung beider Texte könnte das diskursive Schema von Gleichheit und Diffe­
renz ausfallen, das die Menschenrechte strukturiert. Ließen sich also nicht auch noch 
die gegenwärtigen Diskurse über Gleichheit und Differenz der Geschlechter, der 
Ethnien und der Religionen als Vollzug des Programms der Menschenrechte lesen? 
Ist nicht mit der menschenrechtlichen Konstatierung der Gleichheit von Geschlecht, 
Rasse und Religion schon die divergente Fassung programmiert, die nachfolgend 
explizit gemacht wird? Die allgemeine Erklärung der Menschenrechte besetzt dem­
nach die funktionale Stelle eines Imperativs zum Aussprechen - dem Aussprechen 
einer jeweils besonderen Erklärung der Menschenrechte, die in der allgemeinen Fas­
sung ungenannt geblieben ist. Sie wird nachgetragen, vielleicht solange, bis alle 
besonderen Erklärungen der Menschenrechte unter dem Dach der allgemeinen Platz 
gefunden haben. 
Auch die Kritik an den Menschenrechten folgt noch dem Spannungsverhältnis, in dem 
sie angelegt sind: die Idee wird gegen die historische Ausdifferenzierung, gegen einsei­
tige, etwa eurozentristische Interpretationen und gegen eine an partikularen Interes­
sen ausgerichtete politische Praxis verteidigt. Immer also wird die Kritik an den Men­
schenrechten als Verteidigungsrede des Ideals ausfallen. Denn welches andere Kriteri­
um zur Beurteilung der Legitimität der Menschenrechte würde hier zur Verfügung 
stehen als diese selbst? Gerechtigkeit wäre nur ein Synonym. Der durchgestrichene 
Text der Deklaration ist der einzige Referent dieser Kritik. Kein bestimmter Artikel 
aus einer bestimmten Menschenrechtserklärung wird zitiert, wenn von »den Men­
schenrechten« die Rede ist. Sie werden nicht als nachlesbarer Text adressiert, sondern 
als von allen geteiltes, elementares Wissen darum. Der aus der doppelten Fassung der 
Menschenrechte hervorgegangene, durchgestrichene und damit abwesend gemachte 
Text bietet für diese gleichsam mythische Adressierung die Gewähr. Er hält die Men­
schenrechte gegen aB ihre Manifestationen für die Projektion der Wunschbilder vom 
Menschen frei und sorgt so für ihre permanente Renovation - im Namen der Men­
schenrechte. Die Lücke, die der durchgestrichene Text hinterläßt, wird zum Ideal über 
die Gesetze hinaus. Was sich jeder Kodifikation verweigert, soll gerade deshalb als 
"Überschuß« die Funktion einer »moralischen Direktive« für die partikulare Gesetz­
gebung und Gesetzesinterpretation übernehmen können '7. 

Jean-Francois Lyotards linguistische Analyse der Menschenrechte soll hier kurz er­
wähnt werden, weil sie von allen Entwürfen, die für die Menschenrechte eine 
übergesetzliche und damit oftmals synonym eine originär moralische Funktion re­
servieren, am engsten an der dargelegten doppelten 7extfassung der Menschenrechte 
orientiert ist'8. Die Verdoppelung innerhalb des Textes der Deklaration enthält nach 
Lyotard eine diskursive Ressource, die dem Rechtsstreit mit seinen festgelegten Dis­
kursregeln entwunden und dem Widerstreit übergeben wird. Dort, in der Domäne 
des Ethischen, soll sich immer wieder von neuem entscheiden, in welcher Diskursart 
die Menschenrechte ausgesprochen, erklärt und verhandelt werden. Sie sind in eine 
Unbestimmtheit gestellt, die Lyotard mit den Worten beschreibt: »Es geschieht ein 
Satz. Wie wird sein Schicksal sein, welchem Zweck wird er untergeordnet, in welcher 
Diskursart wird er Platz finden ?« '9 

Olympe de Gouges, Denkschrift der Madame de Valmont, Franzosisch-Deutsche Ausgabe, herausgege­
ben und ubersetzt von Gisela Thiele-Knobloch, Frankfurt/Main '993, vgl. auch die Buchbesprechung 
dazu von Margaretha 5udhof, KJ '993, 5.253--258. 

'7 Wellmer (.Menschenrechte und Demokratie« (Fn. 4),5,3) leitet die Rolle als moralische Direktive aus 
seiner Analyse des 5pannungsverhaltnisses zwischen Menschen- und Grundrechten ab. 

18 Vgl. Lyotard, Der Widerstreit (Fn.15), 5.215-25°. 
'9 Ebd., 5.227, Nr. 184. 

329 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


33° 3. Die Kodifikation von Menschenrechten auf internationaler Ebene 

Lyotards Formulierung bestätigt die Bestimmung der Menschenrechte als offene 
Form der Kommunikation. Und man ahnt, was für diejenigen auf dem Spiel steht, 
die darin das Potential einer Gerechtigkeit gegenüber dem gesetzten Recht sehen. 
Unter diesem Aspekt kommt die Überführung der Menschenrechte in eine kodifi­
zierte Form einer Vereinnahmung des diskursiven Potentials gleich, einer Aneignung 
der Menschenrechte durch das Gesetz. Wenn der mühsame Weg des Sprechens ab­
gekürzt wird, wenn er rationalisiert wird durch Vorschriften zum Sprechen, wenn 
Menschenrechte in eine Gesetzesmaschine aus Polizei und Gericht eingebunden 
werden, schwindet, noch einmal mit Lyotard formuliert, die Möglichkeit nicht vor­
herbestimmter Sätze. Dann hat der antizipatorische Zug des Rechts die Oberhand 
gewonnen und das Verhältnis von Gesetz und Erfahrung kehrt sich um. Nicht eine 
spezifische Unrechtserfahrung, die auf ein Gesetz drängt, steht am Anfang, sondern 
das Gesetz selbst. Unter einem bereits formulierten Gesetz aber wird Erfahrung zum 
Sachverhalt, subsumierbar unter bestimmte Tatbestandsmerkmale. Von da an ist das 
Ideal einer Gesetzgebung, das in der Erfahrung seinen Anfang nimmt, zumindest 
angegriffen. Auf dem Spiel steht - mit der Verrechtlichung der Menschenrechte - die 
Idee der Selbstgesetzgebung. Verankert ist sie in den Menschenrechten, die für das 
Prinzip des autonomen Sprechens, für die Souveränität des Menschen noch vor jeder 
Staats- oder Staatsbürgersouveränität stehen. 
Die Kodifikation der allgemeinen, durchgestrichenen Fassung der Menschenrechte 
kehrt in der Tat das komplementäre Verhältnis von Menschenrechten und Gesetzen 
um. Erfahrung statt Gesetz, Reden statt Recht - so könnte man die Inversion durch 
die Positivierung der Menschenrechte kurz beschreiben. Sie sind so angelegt, daß in 
ihrer Dimension zur Sprache kommen soll, was die Starrheit des gesetzten Rechts 
nicht zuläßt - der Unmut über die Gesetze, ihre Abstraktheit, ihre Verkennungen 
und ihre Gnadenlosigkeit. Dieses Ideal der Menschenrechte wirkt sich legitimierend 
auf die bestehenden Gesetze aus, insofern von der Abwesenheit ausdrücklich ge­
nannter Menschenrechtsverletzungen auf die Einhaltung der Menschenrechte ge­
schlossen werden kann. 
Bis nach dem Zweiten Weltkrieg hat die doppelte Fassung der Menschenrechte und 
demzufolge ihre legitimatorische Kraft unangefochten bestanden. Als mit der UN­
Charta von 1945 »der Mensch« erstmals unmittelbar Objekt und Subjekt des Völ­
kerrechts zugleich wird, ist damit die Möglichkeit zur weiteren Kodifikation der 
Menschenrechte gegeben. Die Diktion der Menschenrechtskommission der Verein­
ten Nationen bleibt allerdings noch lange Zeit betont unjuristisch. Damit wird nicht 
nur die Anerkennung nationalstaatlicher Souveränität markiert, es zeigt auch, daß 
die Vereinten Nationen sich als die andere Seite des Rechts instituiert haben. Nicht 
als Staat im Weltformat, sondern als Forum des Sprechens. Auf dem ersten Treffen 
der General Assembly wird jede gesetzesförmige, nach Nationalstaaten modellierte 
Institution als Nachfolgerin des Völkerbundes abgelehnt. Stattdessen wird an die 
»imagination on developing new types of institutions for international coopera­
tion«lO appelliert. 
Doch ist der Zug zur gesetzesförmigen Ausgestaltung der Menschenrechte absehbar, 
er ist ihnen in gewisser Weise sogar inhärene ' . Die Ineffektivität der Menschen-

20 Walter H. C. Laves/Francis O. Wilcox, »The fIrSt meeting of the General Assembly of the United Na­
tions«, in: The American Journal of InternatJOnal Law, 40.Jg. (1946), 5.346-353, S. 359. 

21 Vgl. Eibe RiedeI, »Menschenrechte In der dritten Dimension«, in: EuGRZ 1989,5.9-21, S. 10, vgl. auch 
5.13 zu der explizit normativ-rechtlichen Ausgestaltung der Menschenrechte nach dem Konzept der 
Dnttdimensionsrechte ab 1969. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


rechte drängt geradezu darauf, für Instanzen und Institutionen der Durchsetzung zu 
sorgen. Sie verlangt zunächst die Vorwegnahme konkreten Unrechts in einer ab­
strakten Norm. Und so ist es zu einer Verrechtlichung der Menschenrechte gekom­
men, die von der doppelten Anlage der Menschenrechte nicht viel übrig läßt. Die 
Positivierung der Menschenrechte auf internationaler Ebene transformiert sie zu 
Bürger-, der Idee nach Weltbürgerrechten22

• Die diskursive Einheit " Welt-Bürger« 
tritt dann an die Stelle des Menschen, der zugleich weniger imaginär, weniger offen 
ist, weil er lediglich die internationalisierte Version des vergleichsweise determinier­
ten Staatsbürgers ist. 
Diese Entwicklung, die gerade erst beginnt, vollzieht nach, was auf nationaler Ebene 
mit der unmittelbaren Aufnahme der Menschenrechte in das positive Recht bereits 
geschehen ist, um dort Rechtsverletzungen von Nicht-Bürgern geltend machen zu 
können'). Damit verschwindet die gleichermaßen diskurs- wie gesetzesgenerierende 
Unterscheidung von Menschen- und Bürgerrechten. Die Differenz wird nicht ein­
fach nur in ihrer Dimension - weltweit, statt nationen intern - verlagert, sie wird 
eingeebnet. Denn die Beziehung Bürger-Staat läßt sich nicht ohne weiteres in einem 
internationalen Rahmen analogisieren. In gewisser Weise ist sie einzig vielleicht dem 
Verhältnis des Selbstbestimmungsrechts der Völker gegenüber der internationalen 
Völkergemeinschaft vergleichbar, insofern dies von einigen Völkerrechtlern ebenfalls 
als Diskursform, als "particular logical and rhetorical practise«'4 angesehen wird . 
"Volk« ist ein ebenso unbestimmter, unrechtlicher Begriff wie "Mensch«. Beide dul­
den keine Legaldefinition ; die Bestimmung des Begriffs fällt vielmehr mit der 
Inanspruchnahme des Rechts zur Selbstbestimmung zusammen. Eine Erzählung 
oder Fiktion, der Entwurf eines Volkes wird zur Grundlage der Anerkennung durch 
die internationale Staatengemeinschaft. 
Dieses Programm eines Selbstbestimmungsrechts der Völker entspricht dem Mecha­
nismus der Menschenrechte, insofern auch der Sprechende ein Bild von seinem 
Menschsein entwerfen muß, um seine Rechte geltend zu machen. Ein Mensch, dem 
diese - verletzten - Rechte zustehen, muß repräsentiert werden. Doch übernimmt 
die internationale Gemeinschaft nicht, auch nicht (manche würden sagen: noch 
nicht) in Form der Vereinten Nationen die Rolle eines Staates. Hier also spätestens 
läßt sich das Verhältnis Bürger-Staat nicht mehr auf eine supranationale Ebene trans­
ponieren. Oder könnten die Vereinten Nationen etwa einer Menschenrechtsverlet­
zung bezichtigt werden, so wie einzelne Staaten? - Ein internationaler Gerichtshof 
für Menschenrechte müßte jedenfalls die Kompetenz dazu haben. Für die Vision 
eines Weltbürgerstaates wird daher die Übernahme all jener Institutionen gefordert, 
die Rechtsstaatlichkeit garantieren'). Einmal abgesehen von der Frage der Wünsch­
barkeit und Durchsetzbarkeit dieser Forderung und auch von ihrer in pragmatischer 
Hinsicht wohl nicht zu bestreitenden Dringlichkeit angesichts einer weitestgehend 

22 Vgl. Habermas, »Kams Idee des Ewigen Friedens« (Fn. 4), v. a. S. }OO z u dieser Kaskade von Menschen­
z u Weltburgerrechten, verstanden als ihre Realisierung. 

23 Vgl. Wellmer, .. Menschenrechte und Demokratie«, Ms. (Fn. 4), S. '7. 
24 N athaniel Berman, l.>Sovereignty in Abeyance: Self-Determinauon and International Law t< , in: Wiscon­

Sln International Law JournaI7.Jg. ( '988), S. j '-'Oj, S. 'Oj; Berman bezIeht die rhetorische Praxis auf 
das Selbstbestimmungsrecht der Volker, das als Folge oder Voraussetzung der Menschenrechte angesehen 
wlfd; zum Verhaltnis von Menschenrechten und dem Recht auf Selbstbestimmung der Volker: Chnstoph 
Gusy, »Sel bstbestimmungsrecht im Wandel. Von der Selbstbestimmung durch den Staat zur Selbstbe­
stimmung im Staat«, in: Archiv des Volkerrechts, Bd.}o (1992), S. 38)-410, S. 388; zur Tendenz einer 
einmischenden MenschenrechtspolitIk und damit gegen eine Analogisierung von Person und Staat: 
Hauke Brunkhorst, "ParadIgmenwechsel im Volkerrechl? Lehren aus Bosnien-, in: M. Lutz-ßachmann 
(Hg.), Zweihundert Jahre .Ewiger Frieden.? Frankfurt/Main 1996 (erschemt demnachst); vgl. auch die 
Beitrage von Jurgen Habermas und Stefan Oeter in dem oben angegebenen Tagungsband .. Demokrati­
scher Expermentalismus«. 

2) Vgl. Haberm.s, .. Kants Idee des EWigen Friedens« (Fn. 4), S. } 12 f. 

33 I 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


JJ2 ohne rechtsstaatliche Kontrolle sich vollziehenden Globalisierung juridischer For­
men (vgl. die Etablierung des UN-Kriegsverbrechertribunals in Den Haag) liegt 
genau darin, so meine These, der Vollzug und damit die Vollendung des Programms 
der Menschenrechte. 
Die Menschenrechte sind dadurch gekennzeichnet, daß keine Instanz über dem ein­
zelnen Menschen steht. Dies setzt eine Unterscheidung von Bürger und Mensch 
voraus, die mit zunehmender Kodifikation aufgehoben wird. Wo noch ließe sie sich 
verorten, wenn Mensch und Bürger in einem Rechtsbegriff konvergieren? Die Un­
terscheidung war angewiesen auf die Transgression des nationalen Staates. Mit der 
Möglichkeit einer Individualbeschwerde beispielsweise, wonach ein Einzelner eine 
Menschenrechtsverletzung vor dem Europäischen Gerichtshof für Menschenrechte 
geltend machen kann, wird jedoch deutlich, daß die Konstitutionsbedingungen der 
Menschenrechte, ihre Trennung von nationalen Bürger- und transnationalen Men­
schenrechten europaweit bereits entfällt. Man könnte sagen: Die Angleichung oder 
Synonymisierung von Bürger und Mensch schließt die Lücke zur Artikulation des 
Menschen jenseits seiner gesetzmäßigen Bestimmung. Daran, und nicht an einem 
angeblich irgendwo propagierten »Ende des Menschen« läßt sich übrigens die histo­
rische Bedingtheit des Projekts der Menschenrechte ermessen. Dies besagt allerdings 
noch nichts über die Qualität dieser Entwicklung, sondern nur soviel, daß die klas­
sische doppelte Anlage der Menschenrechte und die kompensatorischen Aufgaben, 
die ihnen zugemutet werden, entfallen. 
Wo der Staat als Durchsetzungsinstanz von Menschenrechten auftritt, soll- als Aus­
druck der zweistufigen Strukturiertheit der Menschenrechte - ihre Verletzung 
außerhalb der territorialen ebenso wie der rechtlichen Grenzen eines Staates ange­
griffen werden können. Je gravierender die Verstöße, desto notwendiger ist dieser 
Ausweg aus der Zirkularität der Menschenrechte, die darin besteht, daß ein Staat 
immer Garant und Verletzer der Menschenrechte zugleich sein kann. Aus diesem 
Grund hat die internationale Gemeinschaft, institutionalisiert in Form der UNO, 
sich im Zusammenhang mit Menschenrechtsfragen die Aufgabe einer Vermittlungs­
instanz zwischen Staat und Staatsbürgern gegeben. Sie wacht über die Menschen­
rechtspraxis der Staaten und macht Verletzungen öffentlich, ohne dabei die 
Kompetenz zur Setzung und Durchsetzung von Recht zu besitzen. - Eine Folge 
davon ist, daß sie auch nicht wie Staaten Menschenrechte verletzen kann. 
Solange die UNO als medialer Verstärker der Instanz der Menschenrechte auftritt, 
unterbricht sie wirksam die latente Totalität der Menschenrechte, die Hannah 
Arendt bereits nach dem Zweiten Weltkrieg aufgrund der weltweiten Geltung be­
fürchtete: der globalen Verrechtlichung korrespondiere die Möglichkeit ebenso 
umfassender Rechtlosigkeit. Wer in einem Staat kein Recht hat, hat es nirgends'6. 
Diese von Hannah Arendt bloßgestellte Konsequenz ubiquitärer Rechtsgeltung als 
Rechtsversagung - ohne Instanz, an die man sich deswegen noch wenden könnte -
bestimmt die Flüchtlingsschicksale im 20. Jahrhundert. Vor allem diejenigen bekom­
men die Gnadenlosigkeit grenzenloser Rechtsgeltung zu spüren, die illegal Staats­
grenzen überwinden. - Wie diejenigen, die nach Verschärfung der deutschen 
Asylgesetzgebung über den Grenzfluß zwischen Deutschland und Polen flüchten 
wollten, dabei ertranken und oft wochenlang in der Oder trieben oder dorthin zu­
rückgestoßen wurden, weil die zuständigen Gemeinden auf deutscher Seite die damit 
verbundenen Kosten der Bestattung und eventuellen Rückführung nicht überneh-

26 Hannah Arendt, "Es gIbt nur elO eInZIges Menschenrecht«, In: DIe Wandlung (Dez. 1949); S. 754-770, 
hier vor allem S. 753-757 (spater aufgenommen 10 Elemente und Ursprunge totaler Herrschaft, Munchen 
'986, S. 452 H.). 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


men wollten. Mit aller Klarheit legte die Bundesregierung in Beantwortung einer 
darauf bezogenen Anfrage die Logik umfassender Rechtsgeltung offen, dergegen­
über humane Erwägungen, wie sie im Rahmen der Menschenrechte angestellt 
werden würden, subsidiär scheinen. "Die Flüchtlingseigenschaft in rechtlichem 
Sinne liegt nur bei Personen vor, die die Voraussetzungen der Genfer Flüchtlings­
konvention erfüllen, was in der Regel erst im Prüfungsverfahren - in der BRD durch 
das Bundesamt für die Anerkennung ausländischer Flüchtlinge - festzustellen ist.«27 
Die Zuständigkeit der Bundesrepublik beginnt demnach erst, wenn der rechtliche 
Status der Flüchtenden festgestellt ist. Was aber ist ein Flüchtender bevor oder ohne 
daß er dieses Verfahren hat über sich ergehen lassen? - Offenbar nicht einmal 
Mensch der Menschenrechte. 
Die Verrechtlichung der Menschenrechte nimmt ihnen ihre Souveränitätsfunktion, 
die sie als Instanz oberhalb aller Gesetze zum Ausgleich eines unerbittlichen Voll­
zugs derselben eingenommen haben . Alle Handlungsmöglichkeiten, auf dem Boden 
des Rechts (nicht der Moral) gegen das Recht zu argumentieren, fallen in die wirk­
mächtige Differenz von Gesetzen und Menschenrechten . Schwindet sie, erhalten die 
Menschenrechte eine andere Funktion. Sie verbürgen dann nicht mehr die Potentiale 
einer rhetorischen Praxis jenseits der Gesetze, die sie aus der - wie auch immer 
symbolischen - Überschreitung nationalstaatlicher Grenzen bezog. Was schließlich 
würde überschritten, welcher Text würde durchgestrichen, wenn die Menschen­
rechte bereits ein weltweit geltender Rechtstext sind? Es scheint vielmehr, als stoße 
das Projekt der Menschenrechte mit dieser verrechtlichenden Globalisierung an 
seine eigenen Grenzen. Die partikulare Fassung kommt mit der allgemeinen zur 
Deckung. Ein Sprechen im Namen der Menschenrechte ist dann ein Sprechen im 
Namen des Rechts . Das Recht spricht selbst, statt sprechen zu machen. Das könnte­
jedenfalls zu einem gewissen Anteil- erklären, warum nicht mehr nur "Menschen«, 
sondern auch Staaten sich auf die Menschenrechte beziehen. Sie haben sich in ihrer 
Funktion als Gesetzgeber die Menschenrechte als Kodifikationsmaterie angeeignet. 
Unterstützt wird die Vertauschung von Recht-Sprechen und Recht-Erklären noch 
durch die synonyme Adressierung von Staaten und einzelnen Staatsbürgern im in­
ternationalen Recht: beide sind gleichermaßen Rechtssubjekte. In der Folge ist die 
zivil- und strafrechtliche Verantwortlichkeit von Staaten der individuellen nachgebil­
det28 . Ein politischer Umgang zwischen Staaten kleidet sich in individualrechtliche 
Formen - mit allen Folgen des Kollabierens konstitutiver Differenzen zwischen 
Staat, Staatsbürger und Mensch . 
In der unmittelbar rechtlichen Verfügungsgewalt sowohl von einzelnen Staaten als 
auch der internationalen Staatengemeinschaft wird aus den Menschenrechten als In­
stanz des individuellen Sprechens ein Instrument zur Steuerung der Politik, einer 
Politik vornehmlich im Interesse der westlichen Länder. Eine selektive Menschen­
rechtspolitik ist demnach nicht irgendeine Gefahr, die paradoxerweise genau mit den 
rechtlichen Mitteln gering gehalten werden soll, die sie heraufbeschworen hat; sie ist 
die absehbare Folge einer umfassenden Positivierung der Menschenrechte. Sicher 

27 BT-Drucks. '}/44}1 vom 2}.04. '996, 5.2 (s. auch ßT-Drucks. '}/4722 vom 2}.Oj.1996) und Bericht 
von MartJn Rapp »Oder und Nelße - die Flusse des Todes«, in : DIe Tageszeitung vom }o. April 1996. 

28 Allerdings mit DIfferenzierungen bezuglieh der internationalen VerantwortlIchkeit von Staaten, die seit 
dem Ersten Weltkrieg vOn der InternatIOnal Law Comm"'lOn vorgenommen werden; dazu Manfred 
Mohr, »The ILC's Distinction between ,Internatio nal Crimes< and ,International Delicts< and its Impli­
calions«, 10: M. 5plOedi/B. 5imma (Hg.) : United Nations Codificatio n of 5tate Responsibility, New York 
el al. 1987,S. Ilj- 141; dazu auch RiedeI, »Menschenrechte der dri tten Dimension« (Fn . 21), 5. 1}; vor 
Kriminalisierungstendenzen im Volkerrechl als Folge einer unmittelbaren Anwendung moralisch be­
grundeter, indIVIduell-strafrechtlicher Zurechnungskm crien und -techniken auf Menschenrechtsverlet­
zungen warnend : Klaus Gunther, »Kampf gegen das Bose' Wider die ethische Aufrüstung der 
Knminalpolitik ., 10: KJ '994. 5"}j-'j7. 5. '4' f. 

333 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


334 sind diese keine Substanz, die mit solchen Transformationen aufgebraucht wäre. Sie 
mögen ein, mit Habermas gesprochen, »ungesättigtes« Sprechpotential enthalten, 
dessen Sättigungsgrad allerdings mit einer bestimmten Masse an Menschenrechtsko­
difikationen erreicht ist. Das imposante Projekt der Menschenrechte, das darin 
besteht, den Menschen zum Sprechen zu veranlassen, das schier unersättliche Inter­
esse des Rechts an seiner Selbst-Aussage schließlich ist erschöpft, wenn diese 
vollständig kodifiziert vorliegt. 

4. Die historisch begrenzte Reichweite der Menschenrechte 

Will man nun ungeachtet dieser zweihundert Jahre wirksamen Verzahnung von 
Mensch und Gesetz, von Reden und Recht am Projekt der Menschenrechte festhal­
ten - und sei es auch nur, weil die Gewalt des Rechts anders nicht sichtbar gemacht 
werden kann -, so zeigt sich dennoch die Begrenztheit dieses Versuchs. Die Men­
schenrechte sind allein für diejenigen erhältlich, deren erlittene Verletzungen sich als 
Erfahrung in das dichotome Diskursschema fügen lassen. Nur innerhalb des klassi­
schen Unterdrückungsverhältnisses, nur im Diskurs der Opfer können Menschen­
rechtsverletzungen deklariert werden. Wo aber kein Macht-Block für Repressionen 
verantwortlich gemacht werden kann, versagt die diskursive Rahmung durch die 
Menschenrechte. Sie setzte eine Diktatur, ein Regime, das foltert oder individuelle 
Freiheiten beschneidet, zumindest aber den Staat als Akteur von Unterdrückungen 
voraus. Diffuse, para-staatliche Mächte, entpersonalisierte U nterdrückungshandlun­
gen, die Mafia schließlich werden davon nicht erfaßt. Wo also die binäre Konfigura­
tion der Kräfteverhältnisse in einer Gesellschaft entfällt, verlieren die Menschen­
rechte ihre Funktion, die Artikulation von Verletzungen zu ermöglichen. Sie sind auf 
einer spezifischen Erfahrung aufgebaut. Greift das binäre Aussageschema nicht, weil 
die Wahrnehmung und Beschreibung von Repressionen komplexer und zugleich 
ambiv·alenter ist als die Menschenrechte es hergeben, muß die Erfahrung entweder 
darauf reduziert werden oder aber sich andere Ausdrucksformen suchen. 
So wie die Analyse der Verrechtlichung der Menschenrechte belegt also auch ihre 
Bindung an einen bestimmten Erfahrungsgehalt die historisch begrenzte Reichweite 
des Konzepts der Menschenrechte. Mit neuen, anders diskursivierten Erfahrungsge­
halten werden die Menschenrechte nicht fertig. Auch durch die Betonung der 
Formalität der Menschenrechte wird die historische Bedingtheit ihrer Konzeption 
nicht vollkommen entzeitlicht. Ein Sprechen im Namen der Menschenrechte wird 
zwangsläufig von der Dichotomie durchzogen sein, aus der es hervorgegangen ist. Es 
gibt immer zwei Menschheiten, wie Etienne Balibar schreibt'? Sein Vorschlag, die 
Symmetrie im Diskurs der Differenzen zu sprengen, zu vervielfältigen und zu diver­
sifizieren, könnte in diesem Zusammenhang als Versuch gelesen werden, den Men­
schenrechten gleichwohl eine angemessene Erfahrungsfigur aus dem zwanzigsten 
Jahrhundert zu unteriegenJo. Dies bezeugt nebenbei und unwillentIich noch einmal 
die intrinsische Verbindung von Kommunikation und Menschenrechten. Es verweist 

29 Vgl. Etienne Balibar/lmmanuel Wallerstein, Rasse Klasse Nation. AmbIvalente Id entitaten, Hamburg, 
Berlin 1990 (franz. 1988) ubersetzt von Michael Haupt und !lse Utz, bes. Kapitel 3 und dort bes. 

S·57· 
30 Nach Balibars Lekture der Menschenrechtsdeklarauon smd Menschen und Burger allerdings identisch, 

erst in einer »postmodernen Epoche« gehe es darum, Menschenrechte uber die Burgerrechte hmaus, bis 
an die »Grenzen der Demokratic(( zu arukulleren. Von don aus werde eine Politik der Menschenrechte 
formuliert, die eme vollkommene SingularisJCrung, eme Sprengung jedes allgemeinen Gesetzes vorsehe 
und damlt - ganz im Sinne der hier vorgenommenen Bestunmung der Menschenrechte - Kommumkation 
uber das Recht an die Stelle von Recht-Sprechen setze ; vgl. Balibar, DIe Grenzen der Demokratie, Kapitel 
»Menschenrechte und Burgerrechte«, bes. S. I t 9, 122 f. und Kapttel »Was Ist eine Pohtlk der Menschen­
rechte ?(, S. 2 I 8-220. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321


schließlich auf das Begehren, vor dem Gesetz zu reden, statt die Bedingungen zu 
analysieren, unter denen ein solches ausnutz bares Begehren erzeugt wird. Und au­
ßerdem: paßt der Begriff »Menschenrechtsverletzung« überhaupt noch, wenn der 
Mensch, die Verletzung und der Verletzer ihre Eindeutigkeit verloren haben? 
Wenn komplexe Beziehungen mit wechselnden Machtverhältnissen sich in der binä­
ren Strukturierung des Erfahrungsgehaltes der Menschenrechte nicht mehr erfassen 
lassen, tritt eine paradoxe Situation ein. Man kann dann - vor allem in westlichen 
Ländern - durchaus von der Einhaltung der Menschenrechte sprechen, und zwar 
selbst dort, wo Unrecht geschieht. Anders ausgedrückt: die Beachtung der Men­
schenrechte ist keine Garantie dafür, daß keine Gewalt im Recht stattfindet. Andere 
Formen der Gewaltausübung unterlaufen den Maßstab der Menschenrechte einfach. 
Wenn aber die Einhaltung der Menschenrechte zum Kriterium für die Zulassung in 
internationalen Zusammenschlüssen, letztlich zum Garanten für einen bestimmten 
wirtSchaftlichen Standard der Länder wird, sind sie eine unmittelbar politische An­
gelegenheit von Staaten. Ihre Anerkennung verbürgt dann keine rhetorische Praxis. 
Sie sind ein wirtschaftlicher Faktor im Kalkül staatlicher Außenpolitik und auch eine 
bequeme Legitimationsfigur für internationales Handeln. Darin deutet sich die 
Transformation der Menschenrechte an: aus der Berufung auf Humanität ist ein 
Dispositiv geworden, um weltpolitische Vorgänge in Form von rechtlichen Akten zu 
fassen. In rechtlichen, menschenrechtlichen Begriffen zumal, wird eine Interessen­
politik westlicher Länder schließlich konsensfähig. 
Mit einer Reformulierung der Menschenrechte gemäß ihrer Idee läßt diese Entwick­
lung sich nicht zurückdrängen. Das Sprechen im Namen der Menschenrechte ist 
unwiderruflich ein rechtliches des Staates geworden; der Diskurs der Menschen­
rechte ist kodifiziert und als solcher Gegenstand von Analyse und Kommentar wie 
andere Gesetzeswerke auch. 

Hauke Brunkhorst 
Sind Menschenrechte Aporien? 
Kritische Bemerkungen zu einer These 
Hannah Arendts 

I 

An der Schwelle der modernen Verfassungsrevolutionen im r8.Jahrhundert schien 
es, so schreibt Hannah Arendt in The Origins 0/ Totalitarism, »fast selbstverständ­
lich, daß diese beiden Dinge: Volkssouveränität und Menschenrechte, einander 
bedingen und sich gegenseitig garantieren .« I 
Eine wechselseitige Garantie von Volkssouveränität und Menschenrechten ist aber­
so lautet Arendts zentrale These - unmöglich . Entweder der demokratische Wille des 
Volkes ist der »sterbliche Gott« des Thomas Hobbes, der niemandem Rechenschaft 
schuldet und an keine universelle Rationalität gebunden ist, oder es herrscht das 

1 H. Arendt, Elemente und Ursprunge totalitarer Herrschaft, Mimchen 1986, S. 454. Exemplarisch ist hier­
wie Ingeborg Maus, Zur Aufklarung der Demokratietheorie, Frankfurt 1992, gezeigt hat - die Position von 
Kams Rechlsphilosoph,e. 

335 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-321

