
60

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E1N GeSpRäCh  
m1t AzAdEh  
SHaR1F1

VoM ScHrE1eN  
und BRüLLEn 
oder E1nE 
AnDeRe  
ThEaTEr-
gEScH1cHTe 
SChRe1bEn

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

Julian Warner (W)  Könntest du zunächst etwas über 
deine Person und dein Forschungsfeld erzählen?

Azadeh Sharifi (S)  Ich bin Theaterwissenschaftlerin 
und promovierte Kulturwissenschaftlerin. In meiner 
Dissertation habe ich mich mit dem Programm und der 
interkulturellen Öffnung von drei Theatern in Köln, 
dem Schauspiel Köln, dem Comedia Theater und der 
Bühne der Kulturen – Arkadas Theater im Zeitraum 
2007 bis 2010 beschäftigt und gleichzeitig Interviews 
mit Vertreter*innen der zweiten Generation geführt, 
die sich explizit als theaterinteressiert bezeichnen. In 
dieser Arbeit wurde zum ersten Mal die Perspekti- 
ven von People of Color in Bezug zu den Theatern in  
Deutschland analysiert. Die letzten Jahre habe ich 
nicht fest an einer Universität, sondern immer wieder 
in kleineren Projekten gearbeitet, habe unterrichtet, 
und immer an der Schnittstelle zwischen Theorie und 
Praxis gearbeitet. Jetzt habe ich eine durch die DFG 
geförderte Qualifikationsstelle für die Habilitation an 
der Ludwig-Maximilians-Universität München. Dort 
möchte ich ein Archiv des migrantischen und post-
migrantischen Theaters für die Theaterwissenschaft 
erarbeiten, da es bisher keine Forschung dazu gibt.  
Ich versuche aber nah an der Praxis zu bleiben, das 
heißt ich arbeite zum Beispiel auch kuratorisch  
bei dem Festival Politik im freien Theater, das 2018  
hier in München stattfinden wird.

W	   Kannst du die beiden Begriffe „postmigrantisch“ 
und „migrantisch“ einmal genauer umreißen?

S	 Historisch gesehen können wir ab Ende des Zweiten 
Weltkriegs durch Zuwanderung und Arbeitsmigration  
im Speziellen von einem neuen Deutschland sprechen.  
Unter diesen Migrant*innen waren auch viele Künst- 
ler*innen. Deren Wirken ist in der Literaturwissenschaft  
schon gut aufgearbeitet. Es gibt ganz viele Schriftstel- 
ler*innen, die nach Deutschland migriert sind, die auf 
deutsch und über Deutschland geschrieben haben,  
aber deren Werke immer unter dem Label „Gastarbeiter- 
literatur“ oder „Migrantenliteratur“ rezipiert worden 
sind. Diese Zuschreibung impliziert, dass sich diese  
Literatur nur an bestimmte Bevölkerungsgruppen rich-
tet, also an die sogenannten Communities, oder  

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


63

dass sie sich nur mit der Situation von Gastarbeiter*in- 
nen auseinandersetzt. Das heißt, es gab immer eine 
Zuschreibung, die dafür gesorgt hat, dass es eine Unter- 
scheidung zwischen Schriftsteller*innen und Schrift- 
steller*innen of Color oder Schwarzen Schriftsteller*in- 
nen gab. So ähnlich kann man das auch im Theater 
sehen. Es sind sehr viele Theatermacher*innen nach 
Deutschland gekommen, die aber nicht Teil des  
Stadt- und Staatstheatersystems geworden sind, die 
keine Förderungen und keinen Zugang zur Infra- 
struktur der deutschen Theaterszene bekommen haben 
und deren Kunst zudem als „migrantisch“ gelabelt 
worden ist. „Migrantisch“ bedeutet in diesem Fall eine  
Gleichsetzung mit „Amateur“ oder „Laie“. Es ist be- 
hauptet worden, dass die Arbeiten dieser Menschen 
nicht der künstlerischen Qualität des sogenannten 
deutschen Theaters entsprächen und sich formal und 
narrativ – wenn überhaupt – nur an bestimmte Com- 
munities richteten. Dieser Argumentation nach passten 
sie dadurch oftmals nicht in das Stadttheater und seien 
auch nicht förderungswürdig. Die Nicht-Förderung die- 
ser Theatermacher*innen, die seit Jahrzehnten nur in 
soziokulturellen Zentren oder Hinterhöfen produzieren  
oder sich eigene Strukturen aufgebaut haben, ist nach  
wie vor ein großes Problem. Natürlich gab es auch einige  
Häuser wie die Bühne der Kulturen in Köln, das Thea- 
ter an der Ruhr in Mülheim oder das Tiyatrom in Berlin,  
an denen das anders lief. Das Label „migrantisch“ 
bezieht sich zumeist auf die erste Einwander*innen- 
Generation, also auf Menschen, die mehrheitlich ihre 
künstlerische Ausbildung in ihren Herkunftsländern 
gemacht haben. Es gibt auch einige Menschen, die  
versucht haben sich in Deutschland ausbilden zu las- 
sen, die dabei aber vielfach Ausgrenzung erfahren 
haben. Ein wichtiger Moment war daher die Entste-
hung des Ballhaus Naunynstraße in Berlin. In Ber- 
lin hatten sich viele Künstler*innen der zweiten und 
dritten Generation gesammelt. Viele kamen vom  
Film oder aus der Musik- oder Street-Art-Szene. Die  
haben im Hebbel am Ufer unter der Leitung von 
Matthias Lilienthal angefangen im Theaterkontext 
zu produzieren. Zu dem Zeitpunkt hat auch Shermin 
Langhoff dort angefangen kuratorisch zu arbeiten  
und sie hat dann dieses Bedürfnis nach einem eigenen 
Ort formuliert, an dem „wir“ keine Zuschreibung 
erfahren müssen und „wir“ etwas entwickeln 
können, wo „wir“ bestimmen können,  

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

was die Inhalte, Ästhetiken und Narrative unseres  
Theaters und unserer Theatergeschichte sind. Dadurch 
ist schließlich das Ballhaus Naunynstraße entstanden 
und damit auch das selbstgewählte Label, das dieser Ort  
bis heute benutzt: „postmigrantisches Theater“. Da  
hat natürlich nach kurzer Zeit die ganze Szene hinge- 
schaut und das Team hat durch Begriffe wie „Migran- 
tenstadl“ sehr große rassistische Ablehnung erfahren. 
Da fielen auch Vorwürfe wie: „Das ist ja so ein Parallel- 
universum in Kreuzberg, was die da wieder geschaf- 
fen haben“ und „Wir wollen doch eine gemeinsame Ge- 
sellschaft und keine Parallelgesellschaft“ und so weiter.  
All diese Ressentiments – man nennt das immer Ressen- 
timents, aber es ist Rassismus – haben sie erfahren, 
aber gleichzeitig konnten sie sich durchsetzen, weil sie 
wichtige Aspekte auf die Theaterbühne gebracht ha- 
ben, die bis dato für die deutsche Theaterszene unsicht- 
bar waren. Meine Arbeit ist es, zu schauen, wo die 
Verbindungslinien liegen zwischen diesem postmigran- 
tischen Theater und dem, was schon vorher gemacht 
worden ist. Was ist schon erzählt worden und was  
ist schon ausprobiert worden, das aber bis dato  
unsichtbar geblieben ist?

W	  Dein Projekt ist es also, eine Geschichte des post- 
migrantischen Theaters zu erzählen?

S	 Genau. Ich versuche Diskontinuitäten und Kontinui- 
täten zu beschreiben, da wir nicht einfach von einer 
linearen Geschichte sprechen können, sondern eher von  
Momenten, die festgehalten worden sind. Zum Beispiel 
gab es von 1979 bis 1984 an der Berliner Schaubühne das  
Türkische Ensemble. Das Ensemble ist bekannt, aber 
was die Künstler*innen of Color nach dieser Zeit 
gemacht haben, ist sozusagen für den deutschen Main-
stream in der Versenkung verschwunden. Natürlich 
haben sie weiter Theater gemacht, aber weil sie eben 
nicht mehr prominent durch Peter Stein gefördert 
wurden, waren sie auf einmal nicht mehr sichtbar. 
Meine Arbeit ist es eben auch, eine Kritik an der 
deutschen Theaterwissenschaft und der deutschen 
Theaterszene zu schreiben, die jahrzehntelang Künst- 
ler*innen systemisch ausgegrenzt hat. Wie kann eine 
Theatergeschichtsschreibung überhaupt funktionieren, 
in der diese Personen immer wieder herausgehalten 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


65

werden, und bei der es Kern und Ränder gibt. Wo dieser  
Kern den Fokus erhält, aber die Ränder, selbst in den 
Arbeiten, die sie reflektiert haben, bewirkt haben, dass 
besagte Personen weiter ausgegrenzt werden.

W	  Was du beschreibst, ist eine Art institutioneller  
Rassismus, der unter anderem über ästhetische Krite-
rien hergestellt wird. Kannst du diesen Zusammen- 
hang näher erläutern?

S	 Das kann man gut am Beispiel des interkulturellen  
Theaters beschreiben, das sehr wichtig für das euro-
päische und deutsche Theater in den 1970er und 1980er  
Jahren gewesen ist. Da gab es ein großes Interesse an 
einer Auseinandersetzung mit „nicht-europäischen“ oder  
„außereuropäischen“ Theaterformen. Theatermache- 
r*innen wie Peter Brook oder Ariane Mnouchkine 
sind um die Welt gereist und haben geschaut, was 
es gibt. Und haben das Gefundene dann hier für die 
europäischen Bühnen adaptiert. Sie haben das so 
verarbeitet, dass ein europäisches Publikum das auch 
verdauen konnte – nämlich als Metapher. Interessan- 
terweise gab es zeitgleich in Europa Theatermacher*in- 
nen of Color, die im Grunde das gleiche gemacht 
haben, aber durch die Label „Volkstheater“, „volkstüm- 
liches Theater“ oder „Community Theater“ ausge- 
grenzt wurden. Weil es nicht den Vorstellungen oder 
Formen von Theater entsprach, die wir in Deutschland 
zum Beispiel „Stadttheater“ nennen. Es gab zu der  
Zeit in Deutschland ein fixes Repertoire mit einer be- 
stimmten Form. Diese Form ließ kaum Möglichkei- 
ten zu, Geschichten zu erzählen, die eben nicht dieser 
entsprachen. Und das ist im Grunde bis heute so.
	 Es gibt ja gerade zum Beispiel einen Riesenhype um  
zeitgenössisches iranisches Theater. Interessanterweise 
gab es aber gerade in den 1970er und 1980er Jahren, auch  
aufgrund der politischen Situation, verschiedene expe- 
rimentelle Auseinandersetzungen im iranischen Theater.  
Aber iranische Theatermacher*innen, die nach 
Deutschland oder woandershin flohen, verloren ihre 
Bedeutung. Ein gutes Beispiel hierfür ist Sohrāb 
Shahı̌d-Sāles, ein ganz wichtiger iranischer Filme- und 
Theatermacher, der nach Deutschland geflohen ist  
und hier Filme gemacht hat. Die sind mittlerweile auf 
allen Festivals, zum Beispiel auf der Berlinale und 
anderen, gezeigt worden und er wird immer 
wieder mit Retrospektiven gewürdigt.  

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

Wenn man sich aber die Biografie dieses Menschen an- 
schaut: Wie er hier kanakisiert, migrantisiert und  
marginalisiert wurde, weil die Art und Weise, wie er  
Geschichten erzählt hat, nicht in die Form gepasst 
hat ... Mittlerweile lässt ihn der Hype um iranisches 
Theater und iranischen Film natürlich als glorreich 
erscheinen. Aber Fakt ist, dass er aufgrund der erlittenen  
Marginalisierung hier in Deutschland in die USA  
emigriert und dort in totaler Armut verendet ist. Ich  
finde es signifikant, dass Theatermacher*innen in 
ihrem eigenen „ausländischen“ Kontext, wo voyeuris-
tisch drauf geschaut werden konnte, exotisiert wur- 
den. Aber sobald sie einen Bruch in der Biografie hatten,  
zum Beispiel durch Flucht und Migration, verschwan-
den sie auf einmal in der Versenkung, bekamen  
ein bestimmtes Label und wurden aus ihrem Kon- 
text gerissen.

W	  Hier könnte man die Parallele zu einem Hype um  
afrikanische Kunst und auch den Fonds TURN ziehen.  
Wie ordnest du so einen Fonds ein, der von der Kultur- 
stiftung des Bundes aufgesetzt wurde, um Kooperationen  
zwischen deutschen Institutionen und Künstler*innen 
und Künstler*innen vom afrikanischen Kontinent zu för- 
dern? Gerade auch vor dem Hintergrund der afro-
deutschen Kritik, die ja darauf hinweist, dass der Fonds  
mit seinem Fokus auf Kunst vom afrikanischen Kon- 
tinent die Arbeiten Schwarzer Künstler*innen in 
Deutschland vergisst oder potentiell gar negiert.

S	 Ich finde viele Produktionen, die daraus entstanden 
sind, hochproblematisch, weil das Machtgefälle in den 
Produktionen selbst so deutlich wird, auch dann, wenn 
sich auf deutscher Seite die Kooperationspartner*in- 
nen bemühen, sich ihrer privilegierten Position bewusst 
zu werden. Das Problem beginnt bereits damit, dass die 
Gelder und Förderer aus Deutschland stammen. Dass 
die deutschen Theatermacher*innen die Kooperatio- 
nen „initiieren“, das heißt Anträge schreiben, und dann 
die afrikanischen Künstler*innen von der Einladung 
(rechtlich in Form von Visa) der deutschen Kolleg*in-
nen abhängig sind, erzeugt ein unüberwindbares 
Machtgefälle, das sich auch in der ästhetischen  
Arbeit widerspiegelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


67

W	   Du kritisierst also nicht nur die Repräsentationen 
auf der Bühne, sondern auch die Prozesse des  
Theatermachens selbst?

S	 Ja, denn neben den Repräsentationen sind die Prozes- 
se selbst meistens schon problematisch. Aber auch auf 
institutioneller Ebene muss man bereits die Entscheidung,  
solche Projekte überhaupt zu fördern, hinterfragen. 
Ich habe den Eindruck, dass solche Förderinstrumente, 
ähnlich wie Entwicklungshilfe, kolonialen Weltvor- 
stellungen und Machverhältnissen verhaftet bleiben. 
Und wenn mir dann entgegnet wird, dass es im Pro-
duktionsprozess eine kritische Auseinandersetzung 
gegeben hat, dann kann ich dazu nur sagen, dass  
diese Auseinandersetzung nicht auf künstlerischer 
Ebene sichtbar wird.

W	  Würdest du dann sagen, dass das Einladen oder
Produzieren von afrikanischer Kunst immanent  
Exotismen bedient und für eine deutsche Bühne im 
Grunde genommen deren Whiteness verstärkt  
bzw. erst ermöglicht?

S	 Das könnte eine Konsequenz sein aus dem, was da 
gemacht wird. Ich glaube aber, dass die Motivatio- 
nen anders geartet sind. Ich glaube, dass dadurch, dass  
solche Gelder zur Verfügung gestellt werden, eine 
stärkere Auseinandersetzung provoziert werden soll. 
Aber die Projekte bleiben in diesem kolonialen Ge- 
danken von „Wer braucht Geld“ und „Wer hat das Geld“ 
verhaftet. Es gibt Festivals, die tatsächlich versuchen, 
sich mit diesem weißen Machtraum, den sie besitzen, 
kritisch auseinanderzusetzen. Aber beim Fonds TURN 
habe ich das Gefühl, dass oft nicht ausreichend dafür 
Sorge getragen werden kann, dass ein nachhaltiger 
gesellschaftlicher und künstlerischer Diskurs stattfin-
det. Sondern, dass schlimmstenfalls eben noch im- 
mer Exotik und Voyeurismus durchschlagen, dass die 
Zuschauenden sich also entweder freuen, Menschen 
aus Afrika auf der Bühne gesehen zu haben, oder raus- 
gehen und sagen, es war ganz schrecklich, leidende 
Schwarze Kinder zu sehen, und jetzt müssen sie dem 
Roten Kreuz fünf Euro spenden. Das ist der Stand  
des Diskurses, und wir kommen da nicht weiter.
	 Und mein Eindruck ist leider, dass diese Kritik  
als nicht berechtigt angesehen wird. „Aber 
wir tun doch was! Wir fördern das, ja?“ hört 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

man aus der Richtung. Und dann darf alles, was  
den weißen Programmverantwortlichen weh tut, da 
nicht rein.  
	 Die Kritik von Schwarzen deutschen Künstler*innen  
am Fonds TURN und den von ihm geförderten Pro-
jekten ist jedoch abgetrennt davon zu betrachten. Sie 
fühlen sich aus meiner Sicht zu Recht ferngehalten, 
und das führt dann zu grotesken Momenten, in denen 
Schwarze deutsche Künstler*innen sich gegen ihre  
Kolleg*innen vom Kontinent stellen müssen. Und die- 
ser Konflikt wird dann auch noch in einem weißen 
Raum ausgehandelt, was zu einem „divide and rule“ 
führt. Ich war bei zwei Diskussionsrunden zu Sorry von  
Monster Truck dabei und das war beide Male schmerz-
haft und dramatisch: Einmal mit einer Person, die sich  
solidarisch positioniert und eine Kritik an der Repro-
duktion von Rassismus in der Performance formuliert 
hat. Ein andermal wurde die Diskussion von Schwar- 
zen Künstler*innen in Berlin organisiert und da war nie- 
mand von den Entscheider*innen für Förderungen und  
Fördergelder da. Das führte dazu, dass der an der Produk- 
tion beteiligte Schwarze Künstler vom Kontinent einer 
breiten Front der Berliner Schwarzen Community aus-
gesetzt war, was unglaublich problematisch war. Und 
die zwei Künstler*innen, die das Projekt initiiert  
haben, das einfach nur so abgeblockt haben.
	 Bei dem Festival „Augenblick mal!“ saß ich auch 
im Kuratorium. Wir hatten im Vorfeld eine sehr hart 
geführte Diskussion darüber, ob wir Sorry einladen 
oder nicht. Aber meine Kolleg*innen haben auf mein 
Veto nicht hören wollen. Das Resultat war, dass diese 
Performance einen sehr gewaltvollen Raum produziert 
hat. Danach haben sich meine Kolleg*innen alle bei  
mir dafür entschuldigt, dass sie mir nicht zugehört haben.  
Ich will mich aber nicht schon wieder über Sorry auf- 
regen. Worum es mir geht, ist, dass sich in diesem Stück 
die rassistische Gewaltebene derart manifestiert hat 
und sozusagen fortgeführt wird. Natürlich kann man 
darüber unterschiedlicher Meinung sein, auch in der 
Blackface-Debatte gab es unterschiedliche Meinungen. 
Interessanterweise war es hier jedoch so, dass vor 
allem eine Schwarze Kollegin, die eine andere Position 
vertreten hat, unter die Mühlen geraten ist. Sie wurde 
regelrecht herausgepickt und Bühnenwatch gegenüber-
gestellt. Da stand sie am Ende alleine gegenüber  

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


69

der Schwarzen Community. Die Art und Weise, durch 
die einzelne Personen in dieser gewaltvollen Struktur 
isoliert werden, müssen wir endlich thematisieren! Ich 
weiß gar nicht, wie wir damit umgehen sollen.

W	  Wir stehen an einem historischen Wendepunkt:  
Du hast jetzt eine DFG-geförderte Stelle, schreibst an  
dieser Geschichte, ich mache zusammen mit dem  
Mousonturm ein Buch zum Thema Allianzen. Wir sind  
auf einmal ganz viele kleine Agent*innen, die Teil  
von irgendwelchen Projekten oder Institutionen sind,  
teilweise auch geplant durch Projekte wie 360° der  
Kulturstiftung des Bundes, und stoßen dann auf diese 
systemische oder strukturelle Gewalt, die du be- 
schreibst. In dem Zusammenhang fand ich die Aussage 
von einer künstlerischen Leiterin zu Sorry strukturell 
interessant. Diese Person sagte, sie habe in dem Stück 
gesessen und es habe so unglaublich weh getan,  
dass sie es einfach einladen musste. 

S	 Das ist auch die Begründung, warum andere weiße 
Personen das Stück einladen wollten. Deshalb habe  
ich das so banalisiert: „Naja, und dann gehe ich so nach  
Hause und spende fünf Euro.“ oder „Und dann habe  
ich den Kindern eben in dem Stück die Kunst abgekauft.  
Weil ich mich so schlecht gefühlt habe. Das hat mir so 
weh getan.“ Gestern habe ich mit meinen Studierenden 
darüber gesprochen, dass Johan Simons, als er Jean 
Genets The Blacks inszeniert und das N-Wort verwen-
det hat, genau dasselbe gesagt hat: Es muss weh tun, 
aber wir müssen diese Rassismus-Diskussion führen. 
Die Frage ist: Auf wessen Kosten passiert das? Wer 
bestimmt diesen Diskurs, denn offensichtlich bestimmen  
wir, die davon betroffen sind, ihn nicht. Wer darf dann 
als ein Token oder als Maskottchen präsent sein, um die  
Stimme der Community zu repräsentieren? Und schrei- 
en und brüllen und Schmerzen erfahren in verschieden- 
ster Form, und trotzdem wird da nicht hingehört.  
Weil es offensichtlich ganz wichtig ist, dass wir darüber 
diskutieren. Es muss immer zuerst diskutiert werden, 
weil es mir als weiße Person weh tut.

W	  Da sind wir ja dann an dem Punkt der von dir beschrie- 
benen Diskontinuitäten von postmigrantischem Theater: 
Es geht um das Drinnen und Draußen, es geht immer um 
die Frage der Teilhabe. Und in dem Satz „Das 
muss weh tun“ sind wir halt nicht drin.

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70

S	 Genau. Wenn wir drin sind, dann sind wir als die 
Buhmänner und -frauen drin, als die Spaßverderber*in-
nen. Es gibt Leute, die kämpfen und kämpfen und sind 
kleine Agent*innen, wie du sagst, und hören dann von 
anderen erfolgreichen Tokens so Sprüche wie „Chill 
mal, es ist Sonntag“. Und dann gibt es eben diese 
Tokens, meistens Cis-Männer, die sich anpassen und 
Karriere machen. Die lassen dann aber auch die Tür 
zu, machen sie nicht auf und verfestigen damit weiter 
die bestehenden Strukturen. Teilhabe bedeutet eben 
auch immer, dass wir People of Color gelabelt werden, 
markiert werden und es bestimmte Zuschreibungen  
für uns gibt, gegen die wir kämpfen müssen, auch wenn  
es anstrengend ist. Manche Leute kann man zum Bei-
spiel besser handhaben als andere: Aus verschiedenen 
Gründen kann man mich einladen; vielleicht tut es  
mal weh, was ich sage, aber meistens bin ich dann doch 
zu diplomatisch und man kann mir zuschauen oder 
zuhören. Aber andere Personen mit einer anderen, viel 
direkteren Sprache und radikaleren Forderungen, die 
sind dann nicht mehr zu „ertragen“. Ich will auch eine 
Auseinandersetzung, die wir mit uns selbst führen 
müssen, und ich würde sagen, wir sind uns bewusst  
– „woke“ – über die Position, die wir haben, aber  
die Frage ist trotzdem: Wer schafft es nicht und wer 
darf nicht teilhaben? Wenn wir sprechen, wem  
wird dann nicht mehr zugehört?

W	  Ganz wichtig an dem Punkt ist, dass wir, die wir in  
den Institutionen sind, diese blöden Standards im  
Kontext sogenannter „Qualität“ erfüllen: Wir stellen 
uns in einen Seminarraum und leiten etwas an.  
Aber viele Leute, die aus den sogenannten Communi- 
ties kommen, erfüllen diese Standards nicht. Interes- 
santerweise hat unser Gespräch jetzt einen Shift genom- 
men, hin zu einer internen People of Color-Diskussion.  
Die Frage ist nun, was machen wir in dieser histori- 
schen Situation, in der es in den weißen Institutionen 
eine Öffnung gibt? Ich sehe derzeit drei verschiedene 
Typen von Kulturarbeiter*innen of Color. Es gibt diejeni- 
gen unter uns, die in die Institutionen gehen oder  
durch diverse Projekte reinkommen und schlicht einen  
Karriereweg verfolgen. Die sehen sich auch nicht  
als Teil eines politischen Kampfes. Dann gibt es die- 
jenigen, die sich vielleicht als Teil eines politischen 
Kampfes verstehen, aber vielleicht nochmal 
differenziertere Aussagen treffen wollen und 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

dadurch im Diskurs zu Spalter*innen instrumentali- 
siert werden. Und dann gibt es diejenigen, die sich wie 
du als Aktivist*innen verstehen. Ich frage mich nicht 
nur, was das für eine historische Situation ist, in der wir  
uns befinden, sondern auch weitergehend, ob es das 
Haus, dessen Tür wir just aufsperren und in das  
wir hineinwollen, überhaupt noch gibt?

S	 Ich glaube, es ist genau beides. Einerseits sind wir 
Teil des Systems, und wir müssen darüber sprechen, 
dass es strukturellen Rassismus gibt und wir kämpfen 
müssen, um in diese Institutionen hinein zu kommen – 
egal ob wir ins Stadttheater wollen oder eine Karriere  
an der Universität machen wollen. Ich glaube zum 
Beispiel gerade nicht, dass ich eine Stelle in der Theater- 
wissenschaft in Deutschland bekommen werde, wenn 
ich habilitiert bin. Egal, wie wichtig es von manchen Leu- 
ten gehalten wird, dass ich diese bekomme. Dennoch 
stehe ich vor den Studierenden, mache ein Seminar, for- 
sche, werde diese Kritik formulieren, werde sie im 
Klassenzimmer wiedergeben – in der Hoffnung natür-
lich, dass da nicht nur weiße Studierende kommen, 
sondern auch PoCs und Schwarze, und sie in mir je- 
manden sehen können, der Wissenschaft anders be- 
treibt. Deswegen betreibe ich aktivistische Wissenschaft.  
Die hat eine Relevanz für bestimmte Personen und  
es geht mir darum, Strukturen, die unsichtbar geblieben  
sind, sichtbar zu machen. Das ist kein in sich abge- 
schlossenes Projekt, sondern die Form, in der ich Wissen- 
schaft betreiben möchte. Und hier stellt sich die Frage, 
ob die deutsche Akademie dazu geeignet ist. 
	 Vielleicht bekomme ich ja auch eine Nische ab und 
kann dann meine Arbeit weiterbetreiben. Andererseits 
stehen wir vor den Türen, wollen die einrennen und 
sagen dann vielleicht „Fuck off“, wie viele vor uns, und 
machen etwas Eigenes. Das ist auch die Idee hinter 
dem postmigrantischen Theater gewesen. Man kann 
den Schritt vom Ballhaus Naunynstraße ins Maxim 
Gorki Theater kritisieren oder auch nicht. Der war not- 
wendig und gleichzeitig stellt sich die Frage: Ist das  
nicht wieder ein Schritt zurück ins System, das natürlich  
Rassismen und Machtverhältnisse reproduziert? Dem 
muss man sich irgendwie stellen und das Maxim Gorki 
Theater ist genau wie alle anderen Theater hierar- 
chisch organisiert, auch dort manifestieren sich 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72

Sexismus oder Ableismus. Shermin Langhoff leistet 
natürlich, was sie kann, in diesem System als Inten- 
dantin. Und gleichzeitig ist es aber so, dass das System 
ein Stadttheater ist mit diesen Strukturen. Und dann 
stellt sich die Frage, was kann aus dem Ballhaus  
Naunynstraße resultieren? Was für Strukturen wollen 
wir denn? Inwieweit wollen wir denn erstmal Räume 
schaffen, in denen sich Menschen sicher fühlen, in denen  
bestimmte Menschen präsent sein können, sich reprä- 
sentiert fühlen und im bestem Fall empowert rausgehen 
können? Das ist sozusagen die andere Seite, mit der 
wir konfrontiert sind. Es ist ja nicht nur so, dass wir 
dieses rassistische System ankreiden. Die Frage ist:  
Wie leben wir mit diesem rassistischen System? Werden  
wir uns alle irgendwann in dieses System einpflegen, 
weil das System flexibel ist und uns einzeln schluckt, 
weil wir leicht schluckbar sind, und dann wird es  
vielleicht ein bisschen offener, aber eben auch nicht 
wirklich. Oder, und das ist glaube ich die Parallel- 
strategie, die wir alle fahren, schaffen wir etwas, hinter 
dem wir auch wirklich stehen können und eben auch  
ein Haus schaffen? Ein Haus, du hast es gesagt, von dem  
wir sagen können: Es ist eben nicht nur für die näch- 
ste Generation, sondern auch für die unserer Enkelkin- 
der. Dafür ist die afrodeutsche Community ein super 
Beispiel. Weil die natürlich mit der Gründung der  
ISD – Initiative Schwarze Menschen in Deutschland 
oder mit den wichtigen Schwarzen Aktivist*innen  
und Feminist*innen von Adefra in Form einer Biblio-
thek und anderen Strukturen eine Grundlage ge- 
schaffen haben. Ein anderes Beispiel ist die German 
Studies Association in den USA, in deren Kontext  
es die Black Diaspora Studies gibt. Auch andere Netz-
werke in den USA, die immer wieder dafür sorgen,  
dass Schwarze und PoC-Wissenschaftler*innen eine 
Plattform finden. Die habe ich hier in Deutschland  
bisher nicht gesehen. In Deutschland wird Germanistik 
immer noch so weiß wie möglich gehalten. Als ich  
das als Kritik letztes Jahr auf der German Studies Kon-
ferenz angebracht habe, haben mich die Kolleg*innen  
aus den USA, darunter auch weiße Kolleg*innen, an- 
geschaut, als ob ich vom Mond käme, weil sie sich  
das nicht vorstellen konnten. Und ich sagte nur: Geht 
doch mal in den Raum nebenan, da sitzen die ganzen 
Professor*innen aus Deutschland, denen all das 
scheißegal ist. Für die gilt immer noch: Kant, 
Schiller, Hegel – das ist sozusagen deutsch. 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Brüllen oder 
Eine andere Theatergeschichte schreiben

Und alles andere, was wir als PoCs machen, ist irgend- 
wie so … Aber ich kann jetzt deshalb nicht nur die 
ganze Zeit weiße Professor*innen anschreien und sagen  
„Mach mal was!“ oder diese Intendant*innen. Ich  
muss auch was Eigenes schaffen, in dem ich wieder 
Kraft tanken kann.

W	   Durch Netzwerke.

S	 Genau, indem ich zum Beispiel Netzwerke 
und Allianzen bilde.

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004 - am 13.02.2026, 13:08:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

