https://doi.ora/10.14361/9783838443408-004 - am 13.02.2028, 13:08:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access


https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

€/ GESPRACH
M/T ALADEA



https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Julian Warner (W) Konntest du zunachst etwas tiber
deine Person und dein Forschungsfeld erzédhlen?

Azadeh Sharifi (S) Ich bin Theaterwissenschaftlerin
und promovierte Kulturwissenschaftlerin. In meiner
Dissertation habe ich mich mit dem Programm und der
interkulturellen Offnung von drei Theatern in Kéln,
dem Schauspiel K6ln, dem Comedia Theater und der
Biithne der Kulturen — Arkadas Theater im Zeitraum
2007 bis 2010 beschéftigt und gleichzeitig Interviews
mit Vertreter*innen der zweiten Generation gefiihrt,
die sich explizit als theaterinteressiert bezeichnen. In
dieser Arbeit wurde zum ersten Mal die Perspekti-
ven von People of Color in Bezug zu den Theatern in
Deutschland analysiert. Die letzten Jahre habe ich
nicht fest an einer Universitat, sondern immer wieder
in kleineren Projekten gearbeitet, habe unterrichtet,
und immer an der Schnittstelle zwischen Theorie und
Praxis gearbeitet. Jetzt habe ich eine durch die DFG
geforderte Qualifikationsstelle fiir die Habilitation an
der Ludwig-Maximilians-Universitdt Miinchen. Dort
mochte ich ein Archiv des migrantischen und post-
migrantischen Theaters fiir die Theaterwissenschaft
erarbeiten, da es bisher keine Forschung dazu gibt.
Ich versuche aber nah an der Praxis zu bleiben, das
heildt ich arbeite zum Beispiel auch kuratorisch

bei dem Festival Politik im freien Theater, das 2018
hier in Miinchen stattfinden wird.

W Kannst du die beiden Begriffe ,,postmigrantisch*
und ,,migrantisch” einmal genauer umrei3en?

$ Historisch gesehen konnen wir ab Ende des Zweiten
Weltkriegs durch Zuwanderung und Arbeitsmigration
im Speziellen von einem neuen Deutschland sprechen.
Unter diesen Migrant*innen waren auch viele Kiinst-
ler*innen. Deren Wirken ist in der Literaturwissenschaft
schon gut aufgearbeitet. Es gibt ganz viele Schriftstel-
ler*innen, die nach Deutschland migriert sind, die auf
deutsch und iiber Deutschland geschrieben haben,
aber deren Werke immer unter dem Label ,,Gastarbeiter-
literatur® oder ,,Migrantenliteratur® rezipiert worden
sind. Diese Zuschreibung impliziert, dass sich diese
Literatur nur an bestimmte Bevolkerungsgruppen rich-
tet, also an die sogenannten Communities, oder

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder 4
Eine andere Theatergeschichte schreiben

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dass sie sich nur mit der Situation von Gastarbeiter¥in-
nen auseinandersetzt. Das heillt, es gab immer eine
Zuschreibung, die dafiir gesorgt hat, dass es eine Unter-
scheidung zwischen Schriftsteller*innen und Schrift-
steller*innen of Color oder Schwarzen Schriftsteller*in-
nen gab. So dhnlich kann man das auch im Theater
sehen. Es sind sehr viele Theatermacher*innen nach
Deutschland gekommen, die aber nicht Teil des

Stadt- und Staatstheatersystems geworden sind, die
keine Forderungen und keinen Zugang zur Infra-
struktur der deutschen Theaterszene bekommen haben
und deren Kunst zudem als ,, migrantisch“ gelabelt
worden ist. ,,Migrantisch“ bedeutet in diesem Fall eine
Gleichsetzung mit ,,Amateur* oder , Laie“. Es ist be-
hauptet worden, dass die Arbeiten dieser Menschen
nicht der kiinstlerischen Qualitit des sogenannten
deutschen Theaters entsprachen und sich formal und
narrativ — wenn iiberhaupt — nur an bestimmte Com-
munities richteten. Dieser Argumentation nach passten
sie dadurch oftmals nicht in das Stadttheater und seien
auch nicht forderungswiirdig. Die Nicht-Forderung die-
ser Theatermacher*innen, die seit Jahrzehnten nur in
soziokulturellen Zentren oder Hinterhofen produzieren
oder sich eigene Strukturen aufgebaut haben, ist nach
wie vor ein groRBes Problem. Natiirlich gab es auch einige
Hauser wie die Bithne der Kulturen in Ko6ln, das Thea-
ter an der Ruhr in Miilheim oder das Tiyatrom in Berlin,
an denen das anders lief. Das Label , migrantisch“
bezieht sich zumeist auf die erste Einwander*innen-
Generation, also auf Menschen, die mehrheitlich ihre
kiinstlerische Ausbildung in ihren Herkunftslandern
gemacht haben. Es gibt auch einige Menschen, die
versucht haben sich in Deutschland ausbilden zu las-
sen, die dabei aber vielfach Ausgrenzung erfahren
haben. Ein wichtiger Moment war daher die Entste-
hung des Ballhaus Naunynstralle in Berlin. In Ber-

lin hatten sich viele Kiinstler*innen der zweiten und
dritten Generation gesammelt. Viele kamen vom

Film oder aus der Musik- oder Street-Art-Szene. Die
haben im Hebbel am Ufer unter der Leitung von
Matthias Lilienthal angefangen im Theaterkontext

zu produzieren. Zu dem Zeitpunkt hat auch Shermin
Langhoff dort angefangen kuratorisch zu arbeiten

und sie hat dann dieses Bediirfnis nach einem eigenen
Ort formuliert, an dem , wir“ keine Zuschreibung
erfahren missen und ,wir* etwas entwickeln

kénnen, wo ,,wir* bestimmen kénnen, ‘ ;

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -


https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

was die Inhalte, Asthetiken und Narrative unseres
Theaters und unserer Theatergeschichte sind. Dadurch
ist schliefflich das Ballhaus Naunynstralle entstanden
und damit auch das selbstgewéhlte Label, das dieser Ort
bis heute benutzt: ,,postmigrantisches Theater®. Da
hat natiirlich nach kurzer Zeit die ganze Szene hinge-
schaut und das Team hat durch Begriffe wie ,,Migran-
tenstadl“ sehr groRe rassistische Ablehnung erfahren.
Da fielen auch Vorwiirfe wie: ,,Das ist ja so ein Parallel-
universum in Kreuzberg, was die da wieder geschaf-
fen haben“ und ,,Wir wollen doch eine gemeinsame Ge-
sellschaft und keine Parallelgesellschaft” und so weiter.
All diese Ressentiments — man nennt das immer Ressen-
timents, aber es ist Rassismus — haben sie erfahren,
aber gleichzeitig konnten sie sich durchsetzen, weil sie
wichtige Aspekte auf die Theaterbiihne gebracht ha-
ben, die bis dato fiir die deutsche Theaterszene unsicht-
bar waren. Meine Arbeit ist es, zu schauen, wo die
Verbindungslinien liegen zwischen diesem postmigran-
tischen Theater und dem, was schon vorher gemacht
worden ist. Was ist schon erzahlt worden und was

ist schon ausprobiert worden, das aber bis dato
unsichtbar geblieben ist?

W Dein Projekt ist es also, eine Geschichte des post-
migrantischen Theaters zu erzdhlen?

S Genau. Ich versuche Diskontinuitdten und Kontinui-
taten zu beschreiben, da wir nicht einfach von einer
linearen Geschichte sprechen kénnen, sondern eher von
Momenten, die festgehalten worden sind. Zum Beispiel
gab es von 1979 bis 1984 an der Berliner Schaubiihne das
Tiirkische Ensemble. Das Ensemble ist bekannt, aber
was die Kiinstler*innen of Color nach dieser Zeit
gemacht haben, ist sozusagen fiir den deutschen Main-
stream in der Versenkung verschwunden. Natiirlich
haben sie weiter Theater gemacht, aber weil sie eben
nicht mehr prominent durch Peter Stein gefordert
wurden, waren sie auf einmal nicht mehr sichtbar.
Meine Arbeit ist es eben auch, eine Kritik an der
deutschen Theaterwissenschaft und der deutschen
Theaterszene zu schreiben, die jahrzehntelang Kiinst-
ler*innen systemisch ausgegrenzt hat. Wie kann eine
Theatergeschichtsschreibung tiberhaupt funktionieren,
in der diese Personen immer wieder herausgehalten

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder ‘
Eine andere Theatergeschichte schreiben

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

werden, und bei der es Kern und Réander gibt. Wo dieser
Kern den Fokus erhélt, aber die Riander, selbst in den
Arbeiten, die sie reflektiert haben, bewirkt haben, dass
besagte Personen weiter ausgegrenzt werden.

W Was du beschreibst, ist eine Art institutioneller
Rassismus, der unter anderem iiber dsthetische Krite-
rien hergestellt wird. Kannst du diesen Zusammen-
hang nédher erlautern?

$ Das kann man gut am Beispiel des interkulturellen
Theaters beschreiben, das sehr wichtig fiir das euro-
paische und deutsche Theater in den 1970er und 1980er
Jahren gewesen ist. Da gab es ein grof3es Interesse an
einer Auseinandersetzung mit ,nicht-europdischen“ oder
maullereuropdischen“ Theaterformen. Theatermache-
r*innen wie Peter Brook oder Ariane Mnouchkine
sind um die Welt gereist und haben geschaut, was

es gibt. Und haben das Gefundene dann hier fiir die
europdischen Bithnen adaptiert. Sie haben das so
verarbeitet, dass ein europdisches Publikum das auch
verdauen konnte — ndmlich als Metapher. Interessan-
terweise gab es zeitgleich in Europa Theatermacher*in-
nen of Color, die im Grunde das gleiche gemacht
haben, aber durch die Label ,Volkstheater, , volkstiim-
liches Theater* oder ,,Community Theater® ausge-
grenzt wurden. Weil es nicht den Vorstellungen oder
Formen von Theater entsprach, die wir in Deutschland
zum Beispiel ,, Stadttheater“ nennen. Es gab zu der
Zeit in Deutschland ein fixes Repertoire mit einer be-
stimmten Form. Diese Form lieR kaum Moglichkei-

ten zu, Geschichten zu erzédhlen, die eben nicht dieser
entsprachen. Und das ist im Grunde bis heute so.

Es gibt ja gerade zum Beispiel einen Riesenhype um
zeitgenossisches iranisches Theater. Interessanterweise
gab es aber gerade in den 1970er und 1980er Jahren, auch
aufgrund der politischen Situation, verschiedene expe-
rimentelle Auseinandersetzungen im iranischen Theater.
Aber iranische Theatermacher*innen, die nach
Deutschland oder woandershin flohen, verloren ihre
Bedeutung. Ein gutes Beispiel hierfiir ist Sohrab
Shahid-Sales, ein ganz wichtiger iranischer Filme- und
Theatermacher, der nach Deutschland geflohen ist
und hier Filme gemacht hat. Die sind mittlerweile auf
allen Festivals, zum Beispiel auf der Berlinale und
anderen, gezeigt worden und er wird immer

wieder mit Retrospektiven gewiirdigt. J !

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -


https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wenn man sich aber die Biografie dieses Menschen an-
schaut: Wie er hier kanakisiert, migrantisiert und
marginalisiert wurde, weil die Art und Weise, wie er
Geschichten erzahlt hat, nicht in die Form gepasst

hat ... Mittlerweile l4sst ihn der Hype um iranisches
Theater und iranischen Film natiirlich als glorreich
erscheinen. Aber Fakt ist, dass er aufgrund der erlittenen
Marginalisierung hier in Deutschland in die USA
emigriert und dort in totaler Armut verendet ist. Ich
finde es signifikant, dass Theatermacher*innen in
ihrem eigenen ,ausldndischen“ Kontext, wo voyeuris-
tisch drauf geschaut werden konnte, exotisiert wur-

den. Aber sobald sie einen Bruch in der Biografie hatten,
zum Beispiel durch Flucht und Migration, verschwan-
den sie auf einmal in der Versenkung, bekamen

ein bestimmtes Label und wurden aus ihrem Kon-

text gerissen.

W Hier konnte man die Parallele zu einem Hype um
afrikanische Kunst und auch den Fonds TURN ziehen.
Wie ordnest du so einen Fonds ein, der von der Kultur-
stiftung des Bundes aufgesetzt wurde, um Kooperationen
zwischen deutschen Institutionen und Kiinstler*innen
und Kiinstler*innen vom afrikanischen Kontinent zu for-
dern? Gerade auch vor dem Hintergrund der afro-
deutschen Kritik, die ja darauf hinweist, dass der Fonds
mit seinem Fokus auf Kunst vom afrikanischen Kon-
tinent die Arbeiten Schwarzer Kiinstler*innen in
Deutschland vergisst oder potentiell gar negiert.

S Ich finde viele Produktionen, die daraus entstanden
sind, hochproblematisch, weil das Machtgefélle in den
Produktionen selbst so deutlich wird, auch dann, wenn
sich auf deutscher Seite die Kooperationspartner*in-
nen bemiihen, sich ihrer privilegierten Position bewusst
zu werden. Das Problem beginnt bereits damit, dass die
Gelder und Forderer aus Deutschland stammen. Dass
die deutschen Theatermacher*innen die Kooperatio-
nen ,initiieren, das heilft Antrage schreiben, und dann
die afrikanischen Kiinstler*innen von der Einladung
(rechtlich in Form von Visa) der deutschen Kolleg*in-
nen abhéngig sind, erzeugt ein uniiberwindbares
Machtgefélle, das sich auch in der dsthetischen

Arbeit widerspiegelt.

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder
Eine andere Theatergeschichte schreiben g

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

W Du Kkritisierst also nicht nur die Reprasentationen
auf der Bithne, sondern auch die Prozesse des
Theatermachens selbst?

$ Ja, denn neben den Reprasentationen sind die Prozes-
se selbst meistens schon problematisch. Aber auch auf
institutioneller Ebene muss man bereits die Entscheidung,
solche Projekte iiberhaupt zu férdern, hinterfragen.
Ich habe den Eindruck, dass solche Forderinstrumente,
dhnlich wie Entwicklungshilfe, kolonialen Weltvor-
stellungen und Machverhéltnissen verhaftet bleiben.
Und wenn mir dann entgegnet wird, dass es im Pro-
duktionsprozess eine kritische Auseinandersetzung
gegeben hat, dann kann ich dazu nur sagen, dass

diese Auseinandersetzung nicht auf kiinstlerischer
Ebene sichtbar wird.

W Wiirdest du dann sagen, dass das Einladen oder
Produzieren von afrikanischer Kunst immanent
Exotismen bedient und fiir eine deutsche Bithne im
Grunde genommen deren Whiteness verstarkt
bzw. erst ermoglicht?

S Das konnte eine Konsequenz sein aus dem, was da
gemacht wird. Ich glaube aber, dass die Motivatio-
nen anders geartet sind. Ich glaube, dass dadurch, dass
solche Gelder zur Verfiigung gestellt werden, eine
starkere Auseinandersetzung provoziert werden soll.
Aber die Projekte bleiben in diesem kolonialen Ge-
danken von ,Wer braucht Geld“ und ,,Wer hat das Geld*
verhaftet. Es gibt Festivals, die tatsdchlich versuchen,
sich mit diesem weifen Machtraum, den sie besitzen,
kritisch auseinanderzusetzen. Aber beim Fonds TURN
habe ich das Gefiihl, dass oft nicht ausreichend dafiir
Sorge getragen werden kann, dass ein nachhaltiger
gesellschaftlicher und kiinstlerischer Diskurs stattfin-
det. Sondern, dass schlimmstenfalls eben noch im-
mer Exotik und Voyeurismus durchschlagen, dass die
Zuschauenden sich also entweder freuen, Menschen
aus Afrika auf der Biithne gesehen zu haben, oder raus-
gehen und sagen, es war ganz schrecklich, leidende
Schwarze Kinder zu sehen, und jetzt miissen sie dem
Roten Kreuz fiinf Euro spenden. Das ist der Stand
des Diskurses, und wir kommen da nicht weiter.

Und mein Eindruck ist leider, dass diese Kritik
als nicht berechtigt angesehen wird. ,,Aber
wir tun doch was! Wir férdern das, ja?“ hort 57

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -


https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

man aus der Richtung. Und dann darf alles, was
den weifSen Programmverantwortlichen weh tut, da
nicht rein.

Die Kritik von Schwarzen deutschen Kiinstler*innen
am Fonds TURN und den von ihm geférderten Pro-
jekten ist jedoch abgetrennt davon zu betrachten. Sie
fiihlen sich aus meiner Sicht zu Recht ferngehalten,
und das fiihrt dann zu grotesken Momenten, in denen
Schwarze deutsche Kiinstler*innen sich gegen ihre
Kolleg*innen vom Kontinent stellen miissen. Und die-
ser Konflikt wird dann auch noch in einem weiflen
Raum ausgehandelt, was zu einem ,,divide and rule“
fahrt. Ich war bei zwei Diskussionsrunden zu Sorry von
Monster Truck dabei und das war beide Male schmerz-
haft und dramatisch: Einmal mit einer Person, die sich
solidarisch positioniert und eine Kritik an der Repro-
duktion von Rassismus in der Performance formuliert
hat. Ein andermal wurde die Diskussion von Schwar-
zen Kiinstler*innen in Berlin organisiert und da war nie-
mand von den Entscheider*innen fiir Férderungen und
Fordergelder da. Das fiihrte dazu, dass der an der Produk-
tion beteiligte Schwarze Kiinstler vom Kontinent einer
breiten Front der Berliner Schwarzen Community aus-
gesetzt war, was unglaublich problematisch war. Und
die zwei Kiinstler*innen, die das Projekt initiiert
haben, das einfach nur so abgeblockt haben.

Bei dem Festival ,,Augenblick mal!“ sald ich auch
im Kuratorium. Wir hatten im Vorfeld eine sehr hart
gefiihrte Diskussion dariiber, ob wir Sorry einladen
oder nicht. Aber meine Kolleg*innen haben auf mein
Veto nicht horen wollen. Das Resultat war, dass diese
Performance einen sehr gewaltvollen Raum produziert
hat. Danach haben sich meine Kolleg*innen alle bei
mir dafiir entschuldigt, dass sie mir nicht zugehort haben.
Ich will mich aber nicht schon wieder tiber Sorry auf-
regen. Worum es mir geht, ist, dass sich in diesem Stiick
die rassistische Gewaltebene derart manifestiert hat
und sozusagen fortgefiihrt wird. Natiirlich kann man
dariiber unterschiedlicher Meinung sein, auch in der
Blackface-Debatte gab es unterschiedliche Meinungen.
Interessanterweise war es hier jedoch so, dass vor
allem eine Schwarze Kollegin, die eine andere Position
vertreten hat, unter die Miihlen geraten ist. Sie wurde
regelrecht herausgepickt und Bithnenwatch gegeniiber-
gestellt. Da stand sie am Ende alleine gegentiber

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder
Eine andere Theatergeschichte schreiben

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Schwarzen Community. Die Art und Weise, durch
die einzelne Personen in dieser gewaltvollen Struktur
isoliert werden, miissen wir endlich thematisieren! Ich
weild gar nicht, wie wir damit umgehen sollen.

W Wir stehen an einem historischen Wendepunkt:
Du hast jetzt eine DFG-geforderte Stelle, schreibst an
dieser Geschichte, ich mache zusammen mit dem
Mousonturm ein Buch zum Thema Allianzen. Wir sind
auf einmal ganz viele kleine Agent*innen, die Teil

von irgendwelchen Projekten oder Institutionen sind,
teilweise auch geplant durch Projekte wie 360° der
Kulturstiftung des Bundes, und stoflen dann auf diese
systemische oder strukturelle Gewalt, die du be-
schreibst. In dem Zusammenhang fand ich die Aussage
von einer kiinstlerischen Leiterin zu Sorry strukturell
interessant. Diese Person sagte, sie habe in dem Stiick
gesessen und es habe so unglaublich weh getan,

dass sie es einfach einladen musste.

$ Das ist auch die Begriindung, warum andere weif3e
Personen das Stiick einladen wollten. Deshalb habe

ich das so banalisiert: ,,Naja, und dann gehe ich so nach
Hause und spende fiinf Euro.“ oder ,,Und dann habe
ich den Kindern eben in dem Stiick die Kunst abgekauft.
Weil ich mich so schlecht gefiihlt habe. Das hat mir so
weh getan.“ Gestern habe ich mit meinen Studierenden
dariiber gesprochen, dass Johan Simons, als er Jean
Genets The Blacks inszeniert und das N-Wort verwen-
det hat, genau dasselbe gesagt hat: Es muss weh tun,
aber wir miissen diese Rassismus-Diskussion fiihren.
Die Frage ist: Auf wessen Kosten passiert das? Wer
bestimmt diesen Diskurs, denn offensichtlich bestimmen
wir, die davon betroffen sind, ihn nicht. Wer darf dann
als ein Token oder als Maskottchen prasent sein, um die
Stimme der Community zu reprasentieren? Und schrei-
en und briillen und Schmerzen erfahren in verschieden-
ster Form, und trotzdem wird da nicht hingehort.
Weil es offensichtlich ganz wichtig ist, dass wir dariiber
diskutieren. Es muss immer zuerst diskutiert werden,
weil es mir als weifle Person weh tut.

W Da sind wir ja dann an dem Punkt der von dir beschrie-
benen Diskontinuitdten von postmigrantischem Theater:
Es geht um das Drinnen und DrauRen, es geht immer um
die Frage der Teilhabe. Und in dem Satz ,,Das

muss weh tun“ sind wir halt nicht drin. ‘ y

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -


https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S Genau. Wenn wir drin sind, dann sind wir als die
Buhmaéinner und -frauen drin, als die SpaRverderber*in-
nen. Es gibt Leute, die kimpfen und kdmpfen und sind
kleine Agent*innen, wie du sagst, und héren dann von
anderen erfolgreichen Tokens so Spriiche wie ,,Chill
mal, es ist Sonntag®. Und dann gibt es eben diese
Tokens, meistens Cis-Manner, die sich anpassen und
Karriere machen. Die lassen dann aber auch die Tiir
zu, machen sie nicht auf und verfestigen damit weiter
die bestehenden Strukturen. Teilhabe bedeutet eben
auch immer, dass wir People of Color gelabelt werden,
markiert werden und es bestimmte Zuschreibungen
fiir uns gibt, gegen die wir kdmpfen miissen, auch wenn
es anstrengend ist. Manche Leute kann man zum Bei-
spiel besser handhaben als andere: Aus verschiedenen
Griinden kann man mich einladen; vielleicht tut es
mal weh, was ich sage, aber meistens bin ich dann doch
zu diplomatisch und man kann mir zuschauen oder
zuhoren. Aber andere Personen mit einer anderen, viel
direkteren Sprache und radikaleren Forderungen, die
sind dann nicht mehr zu ,ertragen®. Ich will auch eine
Auseinandersetzung, die wir mit uns selbst fithren
miissen, und ich wiirde sagen, wir sind uns bewusst

- ,woke* — iiber die Position, die wir haben, aber

die Frage ist trotzdem: Wer schafft es nicht und wer
darf nicht teilhaben? Wenn wir sprechen, wem

wird dann nicht mehr zugehort?

W Ganz wichtig an dem Punkt ist, dass wir, die wir in
den Institutionen sind, diese bléden Standards im
Kontext sogenannter ,Qualitat erfiillen: Wir stellen
uns in einen Seminarraum und leiten etwas an.

Aber viele Leute, die aus den sogenannten Communi-
ties kommen, erfiillen diese Standards nicht. Interes-
santerweise hat unser Gesprach jetzt einen Shift genom-
men, hin zu einer internen People of Color-Diskussion.
Die Frage ist nun, was machen wir in dieser histori-
schen Situation, in der es in den weiflen Institutionen
eine Offnung gibt? Ich sehe derzeit drei verschiedene
Typen von Kulturarbeiter*innen of Color. Es gibt diejeni-
gen unter uns, die in die Institutionen gehen oder
durch diverse Projekte reinkommen und schlicht einen
Karriereweg verfolgen. Die sehen sich auch nicht

als Teil eines politischen Kampfes. Dann gibt es die-
jenigen, die sich vielleicht als Teil eines politischen
Kampfes verstehen, aber vielleicht nochmal
differenziertere Aussagen treffen wollen und 70

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -


https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dadurch im Diskurs zu Spalter*innen instrumentali-
siert werden. Und dann gibt es diejenigen, die sich wie
du als Aktivist*innen verstehen. Ich frage mich nicht
nur, was das fiir eine historische Situation ist, in der wir
uns befinden, sondern auch weitergehend, ob es das
Haus, dessen Tiir wir just aufsperren und in das

wir hineinwollen, tiberhaupt noch gibt?

S Ich glaube, es ist genau beides. Einerseits sind wir
Teil des Systems, und wir miissen dariiber sprechen,
dass es strukturellen Rassismus gibt und wir kdmpfen
miissen, um in diese Institutionen hinein zu kommen -
egal ob wir ins Stadttheater wollen oder eine Karriere
an der Universitat machen wollen. Ich glaube zum
Beispiel gerade nicht, dass ich eine Stelle in der Theater-
wissenschaft in Deutschland bekommen werde, wenn
ich habilitiert bin. Egal, wie wichtig es von manchen Leu-
ten gehalten wird, dass ich diese bekomme. Dennoch
stehe ich vor den Studierenden, mache ein Seminar, for-
sche, werde diese Kritik formulieren, werde sie im
Klassenzimmer wiedergeben — in der Hoffnung natiir-
lich, dass da nicht nur weifSe Studierende kommen,
sondern auch PoCs und Schwarze, und sie in mir je-
manden sehen konnen, der Wissenschaft anders be-
treibt. Deswegen betreibe ich aktivistische Wissenschaft.
Die hat eine Relevanz fiir bestimmte Personen und

es geht mir darum, Strukturen, die unsichtbar geblieben
sind, sichtbar zu machen. Das ist kein in sich abge-
schlossenes Projekt, sondern die Form, in der ich Wissen-
schaft betreiben mochte. Und hier stellt sich die Frage,
ob die deutsche Akademie dazu geeignet ist.

Vielleicht bekomme ich ja auch eine Nische ab und
kann dann meine Arbeit weiterbetreiben. Andererseits
stehen wir vor den Tiiren, wollen die einrennen und
sagen dann vielleicht , Fuck off*, wie viele vor uns, und
machen etwas Eigenes. Das ist auch die Idee hinter
dem postmigrantischen Theater gewesen. Man kann
den Schritt vom Ballhaus Naunynstralle ins Maxim
Gorki Theater kritisieren oder auch nicht. Der war not-
wendig und gleichzeitig stellt sich die Frage: Ist das
nicht wieder ein Schritt zuriick ins System, das natiirlich
Rassismen und Machtverhéltnisse reproduziert? Dem
muss man sich irgendwie stellen und das Maxim Gorki
Theater ist genau wie alle anderen Theater hierar-
chisch organisiert, auch dort manifestieren sich

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder f
Eine andere Theatergeschichte schreiben /

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sexismus oder Ableismus. Shermin Langhoff leistet
natiirlich, was sie kann, in diesem System als Inten-
dantin. Und gleichzeitig ist es aber so, dass das System
ein Stadttheater ist mit diesen Strukturen. Und dann
stellt sich die Frage, was kann aus dem Ballhaus
NaunynstraRe resultieren? Was fiir Strukturen wollen
wir denn? Inwieweit wollen wir denn erstmal Rdume
schaffen, in denen sich Menschen sicher fiihlen, in denen
bestimmte Menschen prasent sein konnen, sich repra-
sentiert fithlen und im bestem Fall empowert rausgehen
konnen? Das ist sozusagen die andere Seite, mit der
wir konfrontiert sind. Es ist ja nicht nur so, dass wir
dieses rassistische System ankreiden. Die Frage ist:
Wie leben wir mit diesem rassistischen System? Werden
wir uns alle irgendwann in dieses System einpflegen,
weil das System flexibel ist und uns einzeln schluckt,
weil wir leicht schluckbar sind, und dann wird es
vielleicht ein bisschen offener, aber eben auch nicht
wirklich. Oder, und das ist glaube ich die Parallel-
strategie, die wir alle fahren, schaffen wir etwas, hinter
dem wir auch wirklich stehen kénnen und eben auch
ein Haus schaffen? Ein Haus, du hast es gesagt, von dem
wir sagen konnen: Es ist eben nicht nur fiir die nach-
ste Generation, sondern auch fiir die unserer Enkelkin-
der. Dafiir ist die afrodeutsche Community ein super
Beispiel. Weil die natiirlich mit der Griindung der

ISD - Initiative Schwarze Menschen in Deutschland
oder mit den wichtigen Schwarzen Aktivist*innen

und Feminist*innen von Adefra in Form einer Biblio-
thek und anderen Strukturen eine Grundlage ge-
schaffen haben. Ein anderes Beispiel ist die German
Studies Association in den USA, in deren Kontext

es die Black Diaspora Studies gibt. Auch andere Netz-
werke in den USA, die immer wieder dafiir sorgen,
dass Schwarze und PoC-Wissenschaftler*innen eine
Plattform finden. Die habe ich hier in Deutschland
bisher nicht gesehen. In Deutschland wird Germanistik
immer noch so weif$ wie moglich gehalten. Als ich

das als Kritik letztes Jahr auf der German Studies Kon-
ferenz angebracht habe, haben mich die Kolleg*innen
aus den USA, darunter auch weif$e Kolleg*innen, an-
geschaut, als ob ich vom Mond kidme, weil sie sich

das nicht vorstellen konnten. Und ich sagte nur: Geht
doch mal in den Raum nebenan, da sitzen die ganzen
Professor*innen aus Deutschland, denen all das
scheillegal ist. Fiir die gilt immer noch: Kant,

Schiller, Hegel — das ist sozusagen deutsch. 7 l

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -


https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Und alles andere, was wir als PoCs machen, ist irgend-
wie so ... Aber ich kann jetzt deshalb nicht nur die
ganze Zeit weifSe Professor*innen anschreien und sagen
,Mach mal was!“ oder diese Intendant*innen. Ich
muss auch was Eigenes schaffen, in dem ich wieder
Kraft tanken kann.

W Durch Netzwerke.

S Genau, indem ich zum Beispiel Netzwerke
und Allianzen bilde.

Azadeh Sharifi — Vom Schreien und Briillen oder y
Eine andere Theatergeschichte schreiben / 4

4 - am 13.02.2026, 13:08:28. -



https://doi.org/10.14361/9783839443408-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

