ANN-CATHRIN DREWS, KATHARINA D. MARTIN (HG.)

I\I )

KORPER IM WERK VON GILLES DELEUZE

UND MICHEL FOUCAULT

[transcript] Edition Moderne Postmoderne



https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ann-Cathrin Drews, Katharina D. Martin (Hg.)
Innen — Auflen — Anders

Edition Moderne Postmoderne

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANN-CATHRIN DREWS, KATHARINA D. MARTIN (Hg.)

Innen - Aufien - Anders

Korper im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

[transcript]

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefordert durch das Exzellenzcluster Bild Wissen Gestaltung und die Humboldt-
Universitit zu Berlin

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

https://dnb.dnb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie
unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur firr Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Ann-Cathrin Drews, Katharina D. Martin (Hg.)

Umschlaggestaltung: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Lektorat: Rainer Hormann

Ubersetzung des Textes von Arianna Sforzini aus dem Franz.: Nicola Denis
Satz: Datagrafix

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3575-1

PDE-ISBN 978-3-8394-3575-5

EPUB-ISBN 978-3-7328-3575-1
https://doi.org/10.14361/9783839435755
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Dank | 9

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault
Eine Einfiihrung
Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin | 1

|I. KORPER UND BILD

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis

und methexis bei Gilles Deleuze

Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Gemdlden von Francis Bacon
Irene Breuer | 51

Aus dem Dunkel ins Licht
Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahnsinns
Claudia Blumle | 69

Defekte Korper, intakte Bilder
Michel Foucaults Die Geburt der Klinik
Jadwiga Kamola | 99

Kalt, warm, hybrid

Koérperkonzepte in den Texten Gilles Deleuzes und Michel Foucaults
zu den Gemdalden Gérard Fromangers

Ann-Cathrin Drews |

Das Fest der Bilder

Ubertragungen zwischen den Schriften von Michel Foucault und
postmoderner Kunst und Populdrkultur

Anna Schober | 137

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. FREMDKORPER

Liminal and Criminal
Monstrose Hybriden in der abendlandischen Kunst
Kerstin Borchhardt | 167

Merleau-Ponty, Foucault, Deleuze:
Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)
Kyla Bruff | 187

Zum Dilemma von Materialitit und Erfahrung
Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie
Jeanne Bindernagel | 205

Between Bio(s) and Art
Intensities of Matter in Bioart
Agnieszka Anna Wolodzko | 221

11l. KORPER, PoLITIK UND WIDERSTAND

Neuentdeckung des Korpers
Foucaults Moderne, zwischen Klinik und Politik
Pierre Buhlmann | 239

Selbstversuch und Ubung
Die Spiritualitadt des Kdérpers bei Michel Foucault und Gilles Deleuze
Jurgen Gunia | 257

Physiology versus Psychology
The Priest and the Biopolitics of Ressentiment
Sjoerd van Tuinen | 271

Gesicht, Kopf, Korper: Eine politische Karte
Katharina D. Martin | 289

Lawrence, ein Etrusker
Tuberkulose und Vitalitat
Christoph Dittrich | 305

Widerstehende und kimpfende Korper auf den Biihnen Michel Foucaults
Arianna Sforzini | 321

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. KORPER UND UNKORPERLICHE EFFEKTE

Larmender Unsinn und Oberflicheneffekte
Der Kdérper und das unkorperliche Ereignis im Denken von Gilles Deleuze
Angelika Seppi | 345

Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault
Guillaume Collett | 361

Im Labyrinth der Zeit
Zum Konzept des Kdrpers nach Leibniz, Borges und Deleuze

Marc Rolli | 375

Zu den Autorinnen und Autoren | 395

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dank

In Gesprichen mit Prof. Dr. Claudia Blimle an der Kunstakademie Miinster
stellte sich uns die Frage nach Formen philosophischer wie kiinstlerischer
Korperlichkeiten, wobei sich unsere Uberlegungen bald auf die Verhandlung
dieses spezifischen Aspekts in Gilles Deleuzes und Michel Foucaults Schrif-
ten konzentrierten. Wir danken Prof. Dr. Gerd Blum fiir die Anregung, im
Rahmen eines Lehrauftrags im Wintersemester 2013/2014 an der Kunstakade-
mie Miinster mit Studierenden der Akademie wie auch der Universitit Miins-
ter erste Ideen zu diesem Thema zu vertiefen. Die internationale Konferenz
Innen — Auflen — Anders. Korper im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault,
die wir an der Kunstakademie Miinster im November 2013 organisierten, er-
weiterte die Diskussion in Richtung unterschiedlicher Disziplinen. Prof. Dr.
Petra Gehring danken wir fiir den anregenden Austausch zu Fragen des Kor-
pers bei Deleuze und Foucault mit Blick auf ihre eigenen umfassenden Schrif-
ten und zur Denkfigur des »Innen« und »Auflen« wihrend der Konferenztage.
Allen Vortragenden und AutorenInnen méchten wir unseren Dank fiir ihre
Beitrage aussprechen.

Der Kunstakademie Miinster danken fiir die ideelle und finanzielle Un-
terstiitzung vor allem durch das Engagement der Gleichstellungsbeauftragten
Prof. Irene Hohenbiichler. Elena Héckmann, Till Julian Huss, Sabine Huzikie-
wiz, Lioba Knape und Jan Rischke sind wir fiir ihre Hilfe wihrend der Kon-
ferenztage sehr verbunden. Dem Exzellenzcluster Bild Wissen Gestaltung der
Humboldt-Universitit zu Berlin sowie dem Lehrstuhl Geschichte und Theorie
der Form an der Humboldt-Universitit zu Berlin gilt unser grofler Dank fiir die
finanzielle Ermoglichung dieser Publikation. Dem Verlag Presses Universi-
taires de France und Arianna Sforzini danken wir, dass wir ein entscheidendes
Kapitel ihres 2014 erschienenen Buches Michel Foucault. Une pensée du corps
erstmalig auf Deutsch {ibersetzen und in diesem Rahmen verdffentlichen diir-
fen. Nicola Denis gebiihrt unser Dank fiir ihre kompetente Ubersetzung und
Unterstiitzung bei allen sprachlichen Riickfragen und Rainer Hérmann fiir

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Innen - Auflen - Anders

sein Lektorat des Manuskripts und fiir seine grofle Geduld mit dem Langzeit-
projekt der »Deleuze-Foucault-Korper«. Beim transcript Verlag danken wir Ka-
tharina Wierichs fiir die unkomplizierte und angenehme Zusammenarbeit.

Unser herzlicher Dank gilt insbesondere Prof. Dr. Claudia Blumle fiir ih-
ren grofartigen Einsatz seit Beginn des Projekts, der es uns auch erméglicht,
den vorliegenden Band nun zu veréffentlichen.

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin
Berlin und Rotterdam, Juni 2017

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk
von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Eine Einfiihrung

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

RAuME DES DENKENS: GILLES DELEUZE UND MicHEL FoucAuLT

Gilles Deleuze und Michel Foucault befassten sich beide mit Machtdispositiven,
der Auflésung von abstrakten Universalien und der Rolle von Kérpern im Spiel
von Subjektivierungen.! Bemerkenswerterweise schlugen sie immer wieder

1 | Zu inhaltlichen Beziigen zwischen Deleuze und Foucault siehe folgende Sekundar-
literatur: Balke, Friedrich: »Gilles Deleuze«, in: Kammler, Clemens u.a. (Hg.): Michel
Foucault. Handbuch, Stuttgart 2008, S. 190-192; Braidotti, Rosi: »Fils de la meme
épistéme: Foucault et Deleuze, in: Les Cahiers du GRIF, Nr. 34, 1986, S. 133-138;
Grace Wendy: »Faux Amis« Foucault and Deleuze on Sexuality and Desire«, in: Critical
Inquiry 36, Nr. 1, Herbst 2009, S. 52-79; Grace, Wendy: »Foucault and Deleuze: Making
a Difference with Nietzsche«, in: Foucault Studies, Nr. 17, April 2014, S. 99-116; Krause,
Ralf und R6lli, Marc: »Die Subjektivierung der Macht. Zu Begehren und Lust bei Gilles
Deleuze und Michel Foucault«, in: Kadi, Ulrike und Unterthurner, Gerhard (Hg.): Sinn
macht Unbewusstes. Unbewusstes macht Sinn, Wiirzburg 2005, S. 192-229; Macherey,
Pierre: »Foucault avec Deleuze. Le retour éternel du vrai«, in: Revue de synthése, Nr. 2,
April-Juni 1987, S. 277-285; Revel, Judith: »Foucault, lecteur de Deleuze: De I'écart a
la différences, in: Critique, Nr. 591-592, August-September 1996, S. 727-735; sowie
die Beitrage in: Foucault and Deleuze, Foucault Studies, Sonderheft, April 2014, Nr.
17 (Sammelband zur Konferenz: »Between Deleuze and Foucault«, Purdue University,
2012). Jiingst erschienen ist: Morar, Nicolae; Nail, Thomas und Smith, Daniel W. (Hg.):
Between Deleuze und Foucault, Edinburgh 2016.

Weiterhin sind folgende Passagen in den Biografien aufschlussreich: Eribon, Didier: Mi-
chel Foucault. Eine Biographie, iibers. von Hans-Horst Henschen, Frankfurt a.M. 1991,
insb. der dritte Teil »Politischer Aktivist und Professor am Collége de France«, S. 285-
481, vor allem S. 360ff., S. 407-416, S. 438ff.; Macey, David: The Lives of Michel

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

neue Achsen fiir ihr Denken vor — insbesondere in Hinblick auf ihre Subjektent-
wiirfe auferhalb eines Identititsbegriffs, wie der franzésische Philosoph Pierre
Klossowski 1972 betonte.? Und als Michel Foucault 1984 verstarb, hob Deleuze
wihrend einer Ansprache vor dem Krankenhaus Salpétriere in Paris besonders
dessen denkerische Wandlungsfihigkeit hervor.® Zu diesem Zeitpunkt war
bereits seit sieben Jahren der intellektuelle Weg der beiden Philosophen in der
Offentlichkeit kein gemeinsamer mehr gewesen. Punktueller Anlass hierfiir
war die Auslieferung des deutschen RAF-Anwalts Klaus Croissant im Novem-
ber 1977 durch franzdsische Behdrden an die BRD.* Zwar protestierten Deleuze
und Foucault beide gegen diese, hatten aber eine unterschiedliche Auffassung
der Ausrichtung der Proteste.’ Ihr intensiver Austausch der 1960er und 1970er

Foucault, London 1993, S. 152ff.; Marks, John: »Foucaults, in: ders.: Deleuze. Vitalism
and Multiplicity, London 1998, S. 108-122; Dosse, Frangois: Intersecting Lives. Gilles
Deleuze and Félix Guattari, iibers. von Deborah Glassman, New York 2011, insbesonde-
re das Kapitel »Deleuze and Foucault. A Philosophical Friendship«, S. 306-330.

2 | Hierzu Foucault: »Man frage mich nicht, wer ich bin, und man sage mir nicht, ich
solle der gleiche bleiben.« Foucault, Michel: Archdologie des Wissens [L’Archéologie
du savoir, 1969], iibers. von Ulrich Képpen, Frankfurt a.M. 1981, S. 30; Klossowski,
Pierre: »Digression a partir d’'un portrait apocryphes, in: LArc, Nr. 49, 1972, S. 11; fiir
den Verweis auf Klossowski in diesem Zusammenhang vgl. auch das Kapitel von Marks:
Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 108.

3 | Deleuze zitierte hier eine langere Passage aus Foucaults Der Gebrauch der Liiste,
a.a.0., S. 15f. Vgl. auch Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 536f.

4 | Hierzu und zu den folgenden Ausfiihrungen vgl. z.B. Eribon: Foucault, a.a.0.,
S. 371ff; Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 109f.

5 | Foucault unterzeichnete eine Petition, die Deutschland als »Polizeidiktatur« be-
zeichnete, nicht. Vgl. Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 372f. Ebenfalls dazu: Defert,
Daniel: »Zeittafel«, tibers. von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel: Schriften in vier
Bénden. Dits et Ecrits, hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Mitarbeit von Jacques
Lagrange, Bd. 1: 1954-1969, Frankfurta.M. 2001, S. 15-105, hier S. 20f., S. 23, S. 30.
Siehe weiterhin Foucaults Berichte: Foucault, Michel: »Wird Klaus Croissant ausge-
liefert?« [»Va-t-on extrader Klaus Croissant?«, 1977]«, iibers. von Michael Bischoff,
in: ders.: Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits, hg. von Daniel Defert und Frangois
Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Bd. 3: 1976-1979, Frankfurt a.M. 2003,
Nr. 210, S. 468-474, hier S. 469 und S. 472. Zu Foucaults Erfahrungen mit der Poli-
zei in Deutschland wéhrend seines Berlinaufenthalts siehe weiterhin Felsch, Philipp:
»Foucault und die Terroristens, in: ders.: Der lange Sommer der Theorie. Geschichte ei-
ner Revolte 1960-1990, Minchen 2015, S. 135-148, hier S. 145-146; Foucault, Michel:
»Wir flihlten uns als schmutzige Spezie« [»Nous nous sommes sentis comme une sale
espéce«, 1977], libers. von Jiirgen Schroder, in: ders.: Schriften in vier Bdnden, Bd. 3,
a.a.0.,Nr. 217, S. 534-538.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Jahre verebbte und sie sahen sich nicht mehr.® Gleichzeitig blieb Foucault dabei,
Deleuze sei der »einzige philosophische Geist in Frankreich«.” Deleuze duferte
spdter, Foucault hitte in den letzten Jahren nur mit seinen engsten Weggefahr-
ten zusammen sein wollen.® Tatsichlich gehérte er zu den wenigen, die Foucault
im Juni 1984 noch einmal sehen wollte, auch wenn es dazu nicht mehr kam.’
Nach ihrem ersten Zusammentreffen 1962 war ein engerer inhaltlicher
Kontakt iber die Aufgabe entstanden, die franzésische Neuedition der Nietz-
sche Gesamtausgabe zu iibernehmen.” Sowohl Deleuze als auch Foucault
hatten sich zu diesem Zeitpunkt nachhaltig mit dessen Schriften befasst. Die
Wirkung Nietzsches auf beide ist bekannt und tiberaus deutlich in ihrem Den-
ken von Korpern und Korperlichkeiten wie auch in ihrer Auseinandersetzung
mit Pierre Klossowskis Werk." Gerade die Bedeutung des Korpers in Nietz-
sches Werk stief} im 20. Jahrhundert Umbriiche in der franzgsischen Philo-
sophie und Asthetik an.’? Deleuze hatte Nietzsche und die Philosophie (1962)"

6 | Ebenso wird hufig die unterschiedliche Haltung gegeniiber der Gruppe der Neuen
Philosophen, denen Foucault kurzzeitig angehorte, fiir das Auseinanderdriften von De-
leuze und Foucault angefiihrt. Vgl. Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 372-373; Marks:
Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 110.

7 | Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 375.

8 | Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 110; Deleuze, Gilles: »Die
Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen« (Gesprach mit Robert Maggiori) [»Fendre les
choses, fendre les mots«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen. Gespréche und Interviews
1972-1990 [Pourparlers, 1972-1990], lbers. von Gustav Rofler, Frankfurt a.M. 1993,
S. 121-135, hier S. 121.

9 | Vgl. u.a. Eribon, Michel Foucault, a.a.0., S. 375. Fir weitere Einschatzungen vgl.
auch Dosse: »Deleuze and Foucault, a.a.0., S. 306-330; Macey, David: The Lives of
Michel Foucault, London 1993, passim; Marks: »Foucault«, a.a.0.

10 | Vgl. Dosse: »Deleuze and Foucaulte, a.a.0., S. 307.

11 | Vgl.: Deleuze, Gilles: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Kdrpers« [»Pierre
Klossowski ou les Corps Langages«, 1965], libers. von Sigrid v. Massenbach, in: Spra-
chen des Kdrpers, Marginalien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin 1979, S. 39-52;
Foucault, Michel: »Die Prosa Aktaions« [»La Prose d’Actéon«, 1964], iibers. von Sigrid
v. Massenbach, in: Sprachen des Kérpers, a.a.0., S. 25-38. Zu Deleuze, Foucault und
Nietzsche vgl. weiterhin Grace: »Foucault and Deleuze. Making a Difference with Nietz-
sche«, a.a.0., S. 99-116.

12 | vgl. z.B. Hamacher, Werner: Nietzsche aus Frankreich. Essays von Georges
Bataille, Maurice Blanchot, Jacques Derrida, Michel Foucault, Pierre Klossowski, Berlin
2003.

13 | Deleuze, Gilles: Nietzsche und die Philosophie [Nietzsche et la philosophie,
1962], iibers. von Bernd Schwibs, Hamburg 1991.

14.02.2026, 11:37:43.

13


transcript
Notiz
Marked festgelegt von transcript

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

verdffentlicht sowie 1965 ein weiteres Buch zu Nietzsche." Foucaults Ausei-
nandersetzung war noch nicht derartig sichtbar, ist aber deutlich belegt an-
hand der handschriftlichen Notizen seiner Nietzsche Lektiire in den frithen
1950er Jahren." Deleuze wie Foucault nehmen 1964 an dem in Royaumont
veranstalteten Kolloquium iiber Nietzsche teil.’® Fiir Foucault bietet sich da-
mit die Gelegenheit zur Veréffentlichung eines ersten Textes iiber Nietzsche:
»Freud, Nietzsche, Marx«."” Das kurze sachliche Vorwort wiederum, das sie zu
der Neuauflage der Nietzsche Edition schrieben, wie auch ein Gesprich anliss-
lich der Publikation der Ausgabe verraten nichts tiber den enormen Einfluss
des deutschen Denkers auf ihr eigenes Werk und noch weniger iiber mogliche
Kreuzungspunkte ihres Denkens.'®

14 | Deleuze, Gilles: Nietzsche. Ein Lesebuch von Gilles Deleuze [Nietzsche, sa vie,
son ceuvre: avec un exposé de sa philosophie, 1965], ibers. von Ronald Voullié, Berlin
1979.

15 | Die Notizen sind in den Archiven der Bibliothéque national de France einsehbar.
Fiir Belege der friithen Nietzsche- und Heidegger-Lektiire vgl. zudem Defert: »Zeittafel«,
a.a.0., S. 20ff. Tatsachlich hatte Foucault bereits 1954 einen bisher nicht publizierten
Text zu Nietzsche geschrieben, auf der Riickseite des Typoskripts zu Maladie mentale et
personnalité: »Es gibt drei verwandte Erfahrungen: Traum, Rausch und Wahnsinn«, Vgl.
ebd., S. 26.

16 | Dosse, »Deleuze and Foucaults, a.a.0., S. 307. An dem von Dosse ebenfalls er-
wéhnten Kolloquium in Cerisy Nietzsche aujourd’hui nahm Deleuze teil. Siehe auch die
von Deleuze herausgegebenen Konferenzbeitrdge zu Royaumont: Deleuze, Gilles (Hg.):
Nietzsche. Cahiers de Royaumont, Paris 1966 (mit den Beitrdgen von Deleuze und
Foucault).

17 | Foucault, Michel: »Freud, Nietzsche, Marx« [1964], iibers. von Michael Bischoff,
in: Foucault: Schriften in vier Bdnden, Bd. 1, a.a.0., S. 727-743; ders.: »Nietzsche, die
Genealogie, die Historie« [»Nietzsche, la génealogie, I'histoire« 1971], libers. Michael
Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Banden. Dits et Ecrits, Bd. 2: 1970-19786, hg. von
Daniel Defert, Francois Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Frankfurt a.M. 2002,
Nr. 84,S. 166-191.

18 | Deleuze, Gilles und Foucault, Michel: »Allgemeine Einfiihrung« [»Introduction
générale«, F. Nietzsche, CEuvres philosophiques completes, 1967], iibers. von Michael
Bischoff, in: Foucault: Schriften in vier Bdnden, Bd. 1, a.a.0., S. 723-726; Foucault,
Michel: »Michel Focuault und Gilles Deleuze mdchten Nietzsche sein wahres Gesicht
zuriickgeben (Gesprach mit C. Jannoud)« [»Michel Foucault et Gilles Deleuze veulent
rendre a Nietzsche son vrai visage«, 1966], iibers. von Michael Bischoff, in: ebd., Nr.
41,S.708-711.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Ab Ende der 1960er Jahre ging kaum eine Schrift des einen unbemerkt
an dem anderen vorbei.” Die Rezensionen in Critique und im Nouvel Obser-
vateur zeigen die intellektuelle Bewunderung, die beide fiireinander hegten —
z.B. Foucault: »er [der Anti-Odipus] stachelt uns an, weiterzugehen.«?° Bereits
1963 hatte Deleuze iber Foucaults Raymond Roussel (1963) geschrieben und in
»Raymond Roussel oder der horror vacui« Foucaults »poetische[r] und philo-
sophische[r] Kraft« beschrieben, die er als »wichtige Etappe« in Hinblick auf
Foucaults Werk zwischen »Sprache, Blick, Tod und Wahnsinn« bezeichnet.?!
1966 folgte iiber Die Ordnung der Dinge der Artikel »Der Mensch, eine zwei-
felhafte Existenz« und markiert Deleuzes Anerkennung von Foucaults »Meis-
terschaft, von einem so neuartigen Ton, daf der Leser in dieser Reflexion iiber
die Geschichte das Herannahen einer neuen Denkweise spiirt« noch stirker:?
»Auf die Frage: Was gibt es Neues in der Philosophie? liefern Foucaults Biicher
die beste, die lebendigste, auch die iiberzeugendste Antwort«.?

Foucault »antwortet< 1969, nach der Arbeit an der Nietzsche-Edition, im
Nouvel Observateur mit »Ariadne hat sich erhidngt« auf Differenz und Wiederho-
lung (1968) als »das einzigartigste, das andersartigste« Buch: »Das Denken ist
kein offener Blick mehr auf klare und in ihrer Identitit eindeutig fixierte For-
men; es ist Gebirde, Sprung, Tanz, duflerster Abstand, gespannte Dunkelheit.
Das ist das Ende der Philosophie (jener der Vorstellung).«** Und: »Nun kénnen

19 | Siehe hierzu ausfiihrlich Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 368f.; weiterhin:
Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 108-122; das Vorwort von
Frangois Ewald, das der deutschen Verdffentlichung von Gilles Deleuzes Notizen voran-
gestellt ist: Deleuze, Gilles: »Begehren und Lust [1977]«, in: Balke, Friedrich und Vogl,
Joseph (Hg.): Gilles Deleuze. Fluchtlinien der Philosophie, iibers. von Joseph Vogl, Miin-
chen 1995, S. 230-240; Krause und Ralli: »Die Subjektivierung der Macht...«, a.a.0.;
Balke: »Gilles Deleuze«, a.a.0.; Braidotti: »Fils de la meme épistémex, a.a.0.

20 | Foucault, Michel: »Vorwort zu Capitalism and Schizophrenia 1: Anti-Odipus
[1977]«, Gbers. von Hans Dieter Gondek, in: ders.: Schriften in vier Banden, Bd. 3,
a.a.0.,Nr. 189, S. 176-180, hier S. 178.

21 | Deleuze, Gilles: »Raymond Roussel oder der horror vacui« [»Raymond Roussel ou
I’horreur du vide«, 1963], in: ders.: Die einsame Insel. Texte und Gesprdache von 1953
bis 1974 [L'ile déserte et autres textes. Textes et entretiens 1953-1974,2002], hg. von
David Lapoujade, iibers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2003, S. 107-110 (deut-
sche Ubersetzung dieses Textes von Henning Schmidgen, 1966).

22 | Deleuze, Gilles: »Der Mensch, eine zweifelhafte Existenz« [»Lhomme, une exis-
tence douteuse«, 1966], in: ders.: Die einsame Insel, a.a.0., S. 133-138, hier S. 133.
23 | Ebd., S. 138.

24 | Foucault, Michel: »Ariadne hat sich erhangt« [»Ariane s’est pendue«, 1969], iibers.
von Michael Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bdnden, Bd. 1, a.a.0., S. 975-979, hier
S.978.

14.02.2026, 11:37:43.

15


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

wir Unterschied und Wiederholung denken.«* In »Theatrum Philosophicum,
im November 19770 in Critique publiziert, spricht Foucault schlieflich von ei-
nem »Deleuzianischen Zeitalter[s]«.?® Deleuze wird diese Formulierung spi-
ter mit den Worten aufnehmen, damit sei vermutlich gemeint gewesen, er sei
der »naivste« der Philosophen einer ganzen Generation gewesen, die sich mit
Themen wie Vielheit, Differenz, Wiederholung befasst hatte: »Vielleicht wollte
Foucault das sagen: Ich war nicht der beste, aber der naivste, so etwas wie eine
art brut, wenn man so sagen kann; nicht der tiefste, aber der unschuldigste
(am wenigsten schuldig, >Philosophie zu betreiben<).«¥” Und es ist tatsichlich
diese Art Brut des Denkens als ein Denken der freien Differenz ohne Subjekt
und Objekt, die nicht nur in Form der Rezension von Deleuzes Biichern ihren
Platz in Foucaults Werk einnimmt. Stattdessen kann diese Besprechung von
Differenz und Wiederholung wie Die Logik des Sinns (1969) zugleich als ein ganz
entscheidender Wendepunkt in Foucaults eigenem Oeuvre markiert werden.?

»Ein neuer Archivar«, Deleuzes Besprechung von Die Archdologie des Wis-
sens (1970),%° hebt die »Positivitit« und »Topologie der Aussagen« bei Foucault
hervor, als eine »Diagonale [...], auf der sich der Archivar-Archiologe zu be-
wegen hat«.’® Er attestiert Foucault eine »neue Pragmatik« und eine durch
die Bindung von Aussagen an Milieus entworfene »Theorie einer politischen
Philosophie«.*! 1972 wird das Gesprich zwischen Deleuze und Foucault iiber
den »neuenc Intellektuellen stattfinden, der sich tiber lokales Engagement aus-
zeichnet — wie es beide im Rahmen der von Foucault mitbegriindeten Groupe
d’information sur les prisons zu dieser Zeit ausiiben.?? Im gleichen Jahr bezieht
Deleuze sich gemeinsam mit Félix Guattari in Anti-Odipus auf Foucault: Sie

25 | Ebd.

26 | Foucault, Michel: »Theatrum Philosophicum« [1970], libers. von Michael Bischoff,
in: ders.: Schriften in vier Bdnden, Bd. 2, a.a.0., Nr. 80, S. 93-122.

27 | Deleuze, »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.0., S. 129.

28 | Revel, Judith: »Foucault, Lecteur de Deleuze«, a.a.0., S. 727. Deleuze selber sieht
Foucaults Raymond Roussel als eine Publikation an, in der Foucault die von ihm in Dif-
ferenz und Wiederholung vorgeschlagenen Themen bereits bedacht hatte. Vgl. Deleuze,
Gilles, »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.0., hier S. 130. Foucault,
Michel: Raymond Roussel [1963], iibers. von Renate Hérisch-Helligrath, Frankfurt a.M.
1989.

29 | Deleuze, Gilles: »Ein neuer Archivar« [»Un nouvel archiviste«, 1970], in: ders.:
Foucault [1986], ibers. von Herman Kocyba, Frankfurt a.M. 2013, S. 9-36.

30 | Ebd., S. 12 und S. 36.

31 | Ebd,, S. 20.

32 | Deleuze, Gilles und Foucault, Michel: »Die Intellektuellen und die Macht« [»Les In-
tellectuels etle pouvoir«, 1972], ibers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault: Schriften
invier Bdnden, Bd. 2, a.a.0., Nr. 106, S. 382-393, hier S. 383.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

heben Formen der Produktion gegeniiber der Repression als einzige Vorstel-
lung der Macht iiber ein Subjekt hervor** und beziehen sich auf Foucaults
Analyse der Familie als kleinsten gemeinsamen Nenner der Macht in der
Moderne.** Und anlisslich der Versffentlichung des Anti-Odipus duRern sie:
»Wir haben nicht dieselbe Methode, aber wir haben den Eindruck, daf wir an
allen moglichen Punkten, die uns wesentlich scheinen, auf Wege treffen, die
er [Foucault] zuerst gebahnt hat.«* Mit der Besprechung von Uberwachen und
Strafen (1975), »Ein neuer Kartographs, formuliert Deleuze Anschlusspunkte
an eigene Begriffe, wie den des Diagramms oder der abstrakten Maschine,
markiert aber auch den Wandel in Foucaults Werk zur Machttheorie:* »Die
Geschichte der Formen, das Archiv, wird durch ein Werden der Krifte, ein
Diagramm verdoppelt«.”” Dass diese Machtform als Diagramm fiir Deleuze
»Darstellung von Krifteverhiltnissen«®® ist, wird er in einigen Interviews
1986 wie auch in den drei Texten, die 1986 zusammengefasst als zweiter Teil

33 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophrenie
1 [L’Anti-CEdipe. Capitalisme et schizophrenie 1], Gibers. von Bernd Schwibs, Frankfurt
a.M. 1977, S. 36.

34 | Ebd., S. 62-63; Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Die Geschichte des
Wahnsinns im klassischen Zeitalter [Folie et Déraison. Histoire de la folie a I'age clas-
sique, 1961], iibers. von Ulrich Képpen, Frankfurt a.M. 1973, S. 512f.

35 | Gilles Deleuze und Félix Guattari, »Gesprach {iber Anti-Odipus« (mit Catherine
Backés-Clément), frz. veroffentlicht in: L’Arc, Nr. 49, 1972; dt. in: dies., Unterhandlun-
gen 1972-1990 [Pourparlers 1972-1990, 1990], iibers. von Gustav Rofler, Frankfurt
a.M. 2014, S. 25-40, hier S. 38.

36 | Zudiesen Einschnitten bei Foucault und ihrer Rezeption durch Deleuze vgl. Mache-
rey: »Foucault avec Deleuze«, a.a.0., hier S. 278. Macherey betont, dass der zweite Teil
des Buches »Topologie: Anders Denken« auch die Betrachtungen der friiheren Rezen-
sionen Deleuzes zu Archédologie des Wissens und Uberwachen und Strafen neu situiert.
Zur Macht als Maschinerie und Diagramm bei Foucault vgl. Foucault: Uberwachen und
Strafen, a.a.0., z.B. S. 229 und S. 264; Deleuze: »Kein Schriftsteller. Ein neuer Kar-
tograph« [»Ecrivain non: un nouveau cartographe«, 1975], in: ders.: Foucault, a.a.0.,
S. 37-66, hier S. 58. Zum Diagramm bei Deleuze in Bezug auf Bacon und bei Foucault,
vgl. Ruf, Simon: Fluchtlinien der Kunst. Asthetik, Macht, Leben bei Gilles Deleuze, Wiirz-
burg 2003, S. 118-148.

37 | Deleuze, Gilles: »Kein Schriftsteller. Ein neuer Kartograph«, a.a.0., hier S. 65. Aus-
fihrlicher zu dem Ubergang von Archdologie des Wissens zu Uberwachen und Strafen,
ebd., S. 49.

38 | Ebd., S. 55.

14.02.2026, 11:37:43.

17


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

»Topologie — Anders denken« in dem Band Foucault ver6ffentlicht wurden, auf-
nehmen.*

Tatsichlich wird das 19777 begonnene Schweigen neben der Unstimmig-
keit tiber die Auslieferung Klaus Croissants auch darauf zurtickgefiihrt, dass
Deleuze und Foucault inhaltlich unterschiedliche Wege gingen.*® Deleuze at-
testierte Foucault zudem eine >Krise<nach dem Erscheinen von Der Wille zum
Wissen (1976), denn dieser habe sich in seine eigene Machttheorie verstrickt.
Er wird dies spiter auch als den Grund fiir das publizistische Schweigen
Foucaults ab 1976 auffassen.*” Foucaults 1977 versffentlichter Text »Das Leben
der infamen Menschen« wiederum versteht Deleuze sowohl als Ausdruck von
Foucaults Krise als auch als »Meisterwerk«.”® Die »infamen Leben«, die un-
bedeutenden Existenzen, kommen fiir einen Moment in Berithrung mit der
Macht und somit im Diskurs zur Erscheinung. Anders als berithmte Legen-
den fithren sie in der Dramatik dieses kurzen Textfragments ihr Leben als
geradezu korperlich-existenzielle Momente oder Intensititen auf.** Foucaults

39 | Vgl. Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.0., S. 130ff,; De-
leuze: »Das Leben als Kunstwerk« (Gesprach mit Didier Eribon) [»La vie comme ceuvre
d’art«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen, a.a.0., S. 136-146, hier S. 141ff. Die Kapitel
von Deleuze in dem Teil »Topologie: »Anders denken« lauten: »Die Schichten oder histo-
rischen Formationen: Das Sichtbare und das Sagbare (Wissen)«, S. 69-98; »Die Stra-
tegien oder das Nicht-Geschichtete: Das Denken des Auen (Macht)«, S. 99-130; »Die
Faltungen oder das Innen des Denkens (Subjektivierung)«, S. 131-172.

40 | Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 370.

41 | Vgl. hierzu z.B. Deleuze: »Das Leben als Kunstwerke, a.a.0., S. 142.

42 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.0., S. 134.

43 | Deleuze: »Ein Portrat Foucaults« (Gesprach mit Claire Parnet, 1986) [»Un portrait
de Foucault¢, 1986], in: ders.: Unterhandlungen, a.a.0., S. 147-171, hier S. 156; ders.:
»Die Dinge aufbrechen. die Worte aufbrechen«, a.a.0., S. 130. Foucaults »Das Leben
der infamen Menschen« war eigentlich als Einleitung vorgesehen fiir die Reihe Les vies
paralléles bei Gallimard - urspriinglich als Anthologie zu Foucaults im Kontext von
Wahnsinn und Gesellschaft begonnen Recherchen in den Archiven des Hopital général
sowie der Bastille. 1978 erschien in dieser Reihe Foucaults Buch zu Herculine Barbin
[Herculine Barbin dite Alexina B.]. Vgl. Foucault: »Das Leben der infamen Menschen«
[»La vie des hommes infames«, 1977], iibers. von Hans-Dieter Gondek, in Foucault:
Schriften in vier Bdnden, Bd. 3, a.a.0., Nr. 198, S. 309-332. Zusammen mit Arlette
Farge verdffentlichte Foucault 1982 auferdem Familidre Konflikte. Die »Lettres de
cachet« [Le Désordre des familles, présentation de Lettres de cachet des Archives de
la Bastille, 1982], ibers. von Chris E. Paschold und Albert Gier, Frankfurt a.M. 1989.
44 | Deleuze: »Ein Portrat Foucaults«, a.a.0., S. 156; vgl. auch Gehring, Petra: »Koér-
per«, in: dies.: Michel Foucault. Die Philosophie im Archiv, Frankfurt a.M. 2004, S. 81.
Maria Muhle hebt das exzessive Moment und die Gegenmacht des Infamen hervor in

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Kdrpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Beschreibung dieser Fragmente, mit der die unbedeutenden Leben tibermit-
telt werden, lassen auch an Deleuzes Intensititen, Ereignisse und an die Aus-
fihrungen zur »minoritiren Literatur« denken, die er zusammen mit Félix
Guattari in dem 1975 erschienenen Kafka. Fiir eine kleine Literatur dargelegt
hatte.” Deren »Deterritorialisierung der Sprache« ist als Schaffen eines Zu-
sammenhangs zwischen dem Individuellen und Politischen im Schreiben
als einer Potenzialitit verstanden worden.*® Auch Foucaults »literarischer
Effekt«,” der die infamen Leben blitzartig sichtbar und geltend macht, bewirkt
diesen Briickenschlag. Und die Kontingenz der infamen Leben, von Deleuze
als eine »erstaunliche Theorie«*® Foucaults bezeichnet, ist zudem in Nihe zu
Mannigfaltigkeit und Kontingenz des Lebens in Deleuzes Denken der leibni-
zianischen Falte gebracht worden.” Aus Deleuzes Sicht fehlte Foucault 1977
gerade »etwas >Mogliches«, das »jenseits der Macht liegt«,*® »weil die Linie
aufhort oder es ihm nicht gelingt, sie zu >tiberschreitens, weil er iiber keine
Fluchtlinie verfiigt«.’! Foucault spriche in »Die infamen Leben« die Grenzen
seines eigenen Machtdenkens an.’? Verkniipft mit der Frage nach Méglichkeiten

ihrer Erorterung des Plebs als Nicht-Klassifizierbarem: Vgl. Muhle, Maria: »ll y a de
la plebe« Das Infame zwischen Disziplinen und Biopolitik«, in: Rdlli, Marc und Nigro,
Roberto (Hg.): Vierzig Jahre Uberwachen und Strafen. Zur Aktualitat der Foucault’schen
Machtanalyse, Bielefeld 2017, S. 95-109.

45 | Sie zeichnet sich dadurch aus, dass sie »sich einer grofen Sprache bedient«, um
sie zu deterritorialisieren - d.h., der Gebrauch der Sprache selber verdndert diese, wo-
bei das Individuelle und das Politische miteinander verbunden werden. Deleuze und
Guattari: Kafka: Fiir eine kleine Literatur [Kafka. Pour une littérature mineure, 1975],
Ubers. von Burkhart Kroeber, Frankfurt a.M. 1976, S. 24 u. S. 27; Christian J&ger, Mino-
ritdre Literatur: Das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel prager- und sudetendeut-
scher Werke, Wiesbaden 2005, S. 17.

46 | Vgl. Jager: Minoritére Literatur, a.a.0., S. 17.

47 | So schreibt John Marks in Bezug auf Foucaults infame Leben: »Foucault creates a
literary effect.« Vgl. Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., hier S. 120.
48 | Deleuze: »Ein Portrat Foucaults«, a.a.0., S. 155.

49 | Hierzu Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 120f. John Marks
beschreibt, dass Deleuze Foucaults Text als Vorankiindigung des Konzepts der Falte
nimmt und dass es die Subjektivierungen der Griechen sein werden, die Foucaults Werk
fir Deleuze in die Nahe seines eigenen Werks riicken. Ebd., S. 120 u. S. 111. Siehe
auch das Kapitel »Die Faltungen oder das Innen des Denkens (Subjektivierungen)«, in:
Deleuze: Foucault, a.a.0., hierinsb. S. 131.

50 | Deleuze: »Ein Portrat Foucaults«, a.a.0., S. 158.

51 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.0., hier S. 134.

52 | Deleuze: »Das Leben als Kunstwerke«, a.a.0., hier S. 142; Deleuze: »Ein Portrat
Foucaults«, a.a.0., S. 158. Diese Stelle ist bei Deleuze etwas verdndert libersetzt

14.02.2026, 11:37:43.

19


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

aus dieser Sackgasse des Machtdenkens zu gelangen, versteht Deleuze sein
Konzept des Begehrens, welches er Foucaults Vorschligen zu den Liisten
in dessen Geschichte der Sexualitit gegentiberstellt. In den Notizen, die er
Foucault 1977 unter dem Titel »Begehren und Lust« iiber Francois Ewald zu-
kommen lieR,> erldutert er ihre unterschiedlichen Verstindnisse der Konzepte
von Begehren und Lust im Verhiltnis zu ihren Machtkonzeptionen.** Wihrend
fir Foucault Begehren als Mangel und insofern machtkonform gedacht wird,
stellt es fiir Deleuze die Immanenz des Lebens selber dar. Daraus ergeben sich
grundlegend unterschiedliche Einschitzungen hinsichtlich der Frage mogli-
cher oder notwendiger Widerstinde als auch hinsichtlich der Losungen fiir
die von Deleuze bei Foucault gestellte Frage nach dem »Moglichen«, wie tiber
die Macht hinauszudenken wire.> In gewissem Sinne umgekehrt zu Foucault
gehen Deleuzes Fluchtlinien, Deterritorialisierungen und Wunschgefiige den
Machtgefiigen voraus.’® Und da in diesem heterogenen Feld alles stéindig De-
territorialisierungen ausgesetzt ist, stellt sich fiir Deleuze das Problem des Wi-
derstands nicht in gleicher Weise wie fiir Foucault.”” Die aus Sicht Deleuzes
fiir Foucaults Werk notwendige »dritte Dimension« sieht er schlielich in den
Subjektivierungen, die Foucault ab Ende der 1970er bis in die 198oer Jahre
erarbeiten wird: »Genau das haben fiir Foucault die Griechen erfunden. Nicht
mehr wie beim Wissen geht es um bestimmte Formen, auch nicht um zwin-
gende Regeln, wie bei der Macht: es handelt sich um fakultative Regeln, [...] die
zugleich ethisch und dsthetisch sind und Existenzweisen oder Lebensstile bil-
den [...].«’® In Hinblick auf die These einer zunehmenden Divergenz zentraler

und findet sich in Foucaults Text »Das Leben der infamen Menschen«, a.a.0., S. 315-
316. Tatséchlich kann diese Frage bei Foucault auch rhetorisch gelesen werden, denn
Foucault erdrtert, dass diese Leben nurim Zusammenstofl mit der Macht bestehen.

53 | Deleuze: »Begehren und Lust«, a.a.0., S. 230.

54 | Ebd.; sowie Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 118.

55 | Ebd., S. 120. Vgl. die ausfihrlichen Problematisierungen hierzu bei Krause und
Rolli: »Die Subjektivierung der Macht...«, a.a.0., insbes. S. 203-206; Grace: »Faux
Amis«, a.a.0., S. 52-75; Morar, Nicolae und Gracieuse, Marjorie: »Against the Incompa-
tibility Thesis: A Rather Different Reading of the Desire-Pleasure Problem, in:

Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault, a.a.0., S. 232-246.

56 | Deleuze: »Begehren und Lust«, a.a.0., S. 236.

57 | Demgegeniiber gehdrt Lust fiir Deleuze gerade auf die Seite der Stratifikationen
und unterbricht den Prozess des immanenten Begehrens. Vgl. Deleuze: »Begehren
und Lust«, a.a.0., S. 236f; hierzu auch Smith, W. Daniel: »Two Concepts of Resistance:
Foucault and Deleuze«, in: Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault,
a.a.0.,S.264-282.

58 | Deleuze: »Das Leben als Kunstwerke, a.a.0., hier S. 142 (Herv. i.0.). Zur Proble-
matisierung einer deleuzschen Lesart Foucaults siehe Gros, Frédéric: »A Metaphysical

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Aspekte des Denkens von Deleuze und Foucault in den 1970er Jahren ist prag-
nant, dass Foucault Aspekte, die sein Spitwerk prigen werden, auch in Deleu-
zes und Guattaris Anti-Odipus hervorhob. Dies verdeutlicht sein anerkennen-
des Vorwort im Januar 1977 in der amerikanischen Ausgabe von Anti-Odipus.
Foucault kiirt den Band nicht nur als »Einfiihrung in das nicht-faschistische Le-
ben«, sondern versteht zudem Deleuzes und Guattaris politische Aktion als
eine notwendigerweise »nomadenhafte« und »produktive«, deren Ziel »Entin-
dividualisierung« sein miisse.® Damit bringt Foucault Anti-Odipus zum einen
in Verbindung mit Grundthesen in Uberwachen und Strafen (1975), denn die
Architektur des Panopticons iibt Macht aus, indem sie individualisiert.®® Zum
anderen sind es zwei ganz entscheidende Aspekte seines Denkens der Zeit
um 1976,% die Foucault in dem Vorwort anfiihrt: Einmal schreibt er von der
Einschreibung der Macht in das Fleisch des Kérpers durch christliche Mora-
listen und erkennt zweitens Anti-Odipus als »Ethik« und »Buch eines Lebens-
stils« an, das wie eine »ars erotica« zu lesen sei.*? Mit diesen fiir sein Spitwerk
grundlegenden Aspekten befasste sich Foucault seit 1975. Ausgehend von der
Pastoralmacht und dem Ubergehen der christlichen Wahrheitssuche in das
Fleisch des Beichtenden beschrieb er zur gleichen Zeit eine Art Gegeniiber-
stellung von sciencia sexualis und ars erotica und stellt mit der Arbeit an der
»Geschichte des Begehrenssubjekts«® vor, dass fiir die »antike Erotik etwas
ungetrennt [ist], das schon das christliche Mittelalter moralisch und physisch

Fiction«, aus dem Franz. ibers. von Samantha Bankston, in: Morar, Nail und Smith: Bet-
ween Deleuze und Foucault, a.a.0., S. 128-136 und Sauvagnargues, Anne: »Becoming
and History: Deleuze’s Reading of Foucault«, aus dem Franz. libers. von Alex Feldman,
in: Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault, a.a.0., S. 174-199.

59 | Foucault beziehtsich hierauch auf Franzvon Sales (Philoteia. Oder Einleitung Zum
Andéchtigen Leben, Hildesheim 1699). Foucault: »Vorwort zu Anti-Oedipus. Capitalism
and Schizophrenia [1977]«, a.a.0., hier S. 178-179 (Hervorh. i. 0.).

60 | Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefangnisses [Surveil-
ler et punir. La naissance de la prison, 1975], iibers. von Walter Seitter, Frankfurt a.M.
1977, S. 181ff. Zur Lesart eines, liber die Funktionalitat der Sichtbarkeit hinausgehen-
den, panoptischen Wirkmechanismus siehe den aktuellen Beitrag von Gehring, Petra:
»Das invertierte Auge, Panopticon und Panoptismuse, in: Rolli und Nigro: Vierzig Jahre
Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 21-41.

61 | Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 371. Tatsachlich befassten sich Foucaults Vor-
lesungen bereits seit 1975 (z.B. am 25. Februar 1975) mit »der christlichen Qualifizie-
rung des Leibes als Fleisch«. Vgl. Defert: »Zeittafel«, a.a.0., S. 71.

62 | Foucault: »Vorwort zu Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophrenia«, a.a.0.,
S. 178f.

63 | Foucault: Der Gebrauch der Liste, a.a.0., S. 12.

14.02.2026, 11:37:43.

21


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

trennt. Korperselbst und Selbst gehéren zusammen«.** Die Lebensstile in der
griechischen Antike las Foucault dabei z.B. als kollektive Formen gegeniiber
den individualisierten Formen der Moderne.®

Deleuze hat in dem 1990 erschienenen Text »Postskriptum iiber die Kon-
trollgesellschaften«®® die Funktionalitit der Disziplinarmacht mit ihren regu-
lierenden Milieus nochmals erliutert, um den Wandel zur Kontrollgesellschaft
zu markieren. Thm zu Folge bildeten sich seit den 19770er Jahren verstreute und
endlos wirkende Machtmechanismen, die den Einzelnen vom Individuum in
ein >Dividuum«verwandelten. Der Frage, inwiefern sich Individualisierung so-
wie dezentrale Machteinschreibungen der Kontrollgesellschaften auflésen las-
sen, begegnet Deleuze explizit in seinem letzten, 1995 publizierten Text »Die
Immanenz: ein Leben ...«.”” Fiir Deleuze sind es die Singulariiten, an denen
sich eine Diesheit erkennen lisst, die sich vom individuellen, persénlichen
Leben gelost haben. Exemplarisch steht hier der Augenblick zwischen Leben
und Tod, in dem sich unabhingig von Subjektivitit und Objektivitit ein zeit-
loses Ereignis aktualisiert und als Immanenz und ein Leben hervortritt.®® In
den Uberlegungen zum organlosen Kérper als Immanenzebene hat Deleuze
gemeinsam mit Guattari den Koérper selbst als moéglichen Ort von Singularitit
und Ereignis erdrtert. Dabei wird eine Quasi-Kausalitit vorausgesetzt, bei der
sich die a priori Kondition und das sich nihrende Ziel des eigenen Widerstan-
des gegenseitig bedingen.®® Basierend auf demselben Prinzip erklirt sich die
Konsolidierung von Milieus, wobei sich Mitte und Umwelt in ihrer Festigung
und Konstitution bedingen.”® Die Subjektformationen sind niemals losgeldst

64 | Gehring, Petra: »Kdrper«, a.a.0., hier S. 103. Siehe hierzu auch den folgenden Ab-
schnitt »Kérper im Werk von Michel Foucault« in dieser Einfiihrung.

65 | Zur Bedeutung des Kollektivs bei Foucault, insbesondere im Spéatwerk, vgl.
Gehring, Petra: »Spiel der Identitaten. Uber Michel Foucaults »L'usage des plaisirs«, in:
Renn, Joachim und Straub, Jiirgen (Hg.): Transitorische Identitét. Der Prozesscharakter
des modernen Selbst, Frankfurt a.M. 2002, S. 374-391.

66 | Deleuze, Gilles: »Postskriptum Uber die Kontrollgesellschaften« [»Post-scriptum
sur les sociétés de contrdle«, 1990] in: ders.: Unterhandlungen, a.a.0., S. 254-262.
67 | Deleuze, Gilles: »Die Immanenz: ein Leben ...« [»L'Immanence: une vie«, 1995],
libers. von Joseph Vogl, in: Balke, Friedrich und Vogl, Joseph: Gilles Deleuze. Flucht-
linien der Philosophie, Miinchen 1996, S. 29-33.

68 | Ebd., S. 31.

69 | Vgl. Kylie Message, »Body without Organsx«, in: Parr, Adrian: A Deleuze Dictionary,
Edinburgh 2005 (Neuauflage 2007), S. 37-39, hier S. 38 und S. 39.

70 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-
phrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980] {ibers. von Gabriele
Ricke und Ronald Voullié, Berlin 2010, S. 427ff. Zur Quasi-Kausalitat des Milieus sie-
he Simondon, Gilbert: Die Existenzweise technischer Objekte [Du mode d’existence

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

von ihrer Umwelt, sondern notwendig immer eingebunden in (soziale) Sys-
teme und unterschiedlichste Schichten anderer Milieus. In diesem Rahmen
eines Eingebettetseins und unter Anerkennung der Frage des sozialen Milieus
setzt Foucault in seinem Spitwerk an, Subjektformungen zu beschreiben, die
er in der Antike vorfindet und die immer im Kontext der »fakultativen Regeln«
ihrer Umgebung bestehen.”! Das Konzept eines Milieus als Anerkennung ei-
ner beweglichen und produktiven Anordnung der Umwelt findet sich somit im
Werk beider Denker.

Aufgrund der aktuellen Aufarbeitung des an die Bibliothéque national
de France tibergegangenen Nachlasses von Michel Foucault wie auch einer
mittlerweile ganzen Reihe zur Verfiigung stehender Dokumente von Gilles
Deleuze hat die zeitgenossische Deleuze- und Foucaultforschung in jiingster
Zeit neue Ziige angenommen.”? Dies findet Ausdruck in der fortwihrenden
Herausgabe bisher unpublizierter Vorlesungen Michel Foucaults in Frank-
reich und Deutschland, jiingst erschienenen Monografien und Sammelbin-
den wie Vierzig Jahre Uberwachen und Strafen Zur Aktualitit der Foucault’schen
Machtanalyse herausgegeben von Marc R6lli und Roberto Nigro (2017) oder
dem Band Between Foucault and Deleuze (2016), der von Nicolae Morar, Thomas
Nail und Daniel W. Smith herausgegeben wurde und zudem das internationale
Interesse anzeigt, Foucault und Deleuze erstmalig in umfassender Form in
ihren Beziigen zueinander zu lesen.”?

Die vorliegende Monografie widmet sich der spezifischen Fragestellung
nach den Ubereinstimmungen und Widerspriichlickeiten in Deleuzes und
Foucaults Denken im Bezug zum Kérper und Korperlichkeiten. Gerade vor
dem Hintergrund ihrer biografischen und inhaltlichen Wegkreuzungen war
die Frage, in welchem Zusammenhang die Machtdispositive zum Korper ste-
hen, fiir Deleuze wie fiir Foucault zentral” Die tatsichliche Materialitit wie
auch die literarische, dsthetische und politische Wirksamkeit von Kérpern und

des objets techniques, 1958], hg. von Claus Pias und Joseph Vogl, iibers. von Michael
Cuntz, Ziirich 2012, S. 51.

71 | Dieses neue Subjekt fasst Machery als ein Innen des gefalteten Aufien auf. Vgl.
Macherey: »Foucault avec Deleuze...«, a.a.0., hier S. 282.

72 | So hat die Bibliothéque national de France 2011 Deleuzes Vorlesungen von 1985-
86 iiber Michel Foucault online verdffentlicht unter: gallica.bnf.fr.

73 | Rolli und Nigro: Vierzig Jahre Uberwachen und Strafen. Zur Aktualitdt der
Foucault’'schen Machtanalyse, Bielefeld 2017; Morar, Nicolae; und Nail, Thomas und
Smith, Daniel W. (Hg.): Between Deleuze und Foucault, Edinburgh 2016. Weiterhin
erschienen jiingst zu Focuault: Revel, Judith: Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie
politique, présentisme et histoire, Paris 2015 und Scott, David (Hg.): Understanding
Foucault, understanding Modernism, New York, 2017.

74 | Vgl. Deleuze: »Begehren und Luste, a.a.0., S. 238.

14.02.2026, 11:37:43.

23


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Formen der Korperlichkeit bilden in ihrem Denken eine besondere Schnitt-
stelle im Bezug zur Macht und Asthetik, zu Minorititen und infamen Leben,
zur Kompossibilitit wie auch zu der Frage von Begehren und Lust. Da bei-
de Autoren topologischen Ansitzen nachgingen, bilden die Begriffe »Innenc,
»Auflen« und »Anders« geeignete Ankniipfungspunkte, sich ihrem Denken
zu nihern.”> In ihren Schriften sind Kérper gleichzeitig Schaltflichen, Analy-
seobjekte und kontingente Moglichkeiten, die zwischen historischen Ansprii-
chen und spekulativen Entwiirfen oszillieren.

ANDERE KORPER IM WERK VON MiCHEL FoucAuLT

Michel Foucaults Werk ist durchdrungen von Spielarten des Innen und Au-
en, ohne dass diese als metaphysische Instanzen wirkmichtig werden — sei es
als abgegrenztes Auflen der Dinge oder naturalisierte Innerlichkeit eines Sub-
jekts.” Bereits Foucaults frithe Ausfithrungen der 196oer Jahre zur Literatur
handeln von derart nicht feststellbaren sprachlich-literarischen Zusammen-
hingen des Innen und Auflen.”” Bei George Bataille z.B. findet Foucault das
Aufen als Erfahrung einer sprachlich an sich nicht fassbaren Uberschreitung.
An ihre Grenzen gefiihrt, wird Sprache zunehmend selber thematisiert. Sich
derart spiegelnd, beherbergt sie im Inneren ein stindiges Doppel. Das Auflen
ist somit konstruiert in der literarischen Sprache. Gerade dadurch findet in die-
ser wiederum nicht — wie zu vermuten sein kénnte — ein Vorgang der Verinner-
lichung, sondern ein »Ubergang ins >Auflen«« statt wie Foucault insbesondere
mit Blick auf Maurice Blanchot konstatiert.”® Dieser friithen literaturontologi-
schen Auseinandersetzung folgt Foucaults Markierung eines Innenraums der
Sprache, der 1969 mit Die Archiologie des Wissens das Innen des diskursiven
Archivs bezeichnen wird.”® Die Tatsache der Sprache als a priori wird insofern

75 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechene, a.a.0., hier S. 126.

76 | Gehring, Petra: Innen des AuBSen - AuBBen des Innen. Foucault, Derrida, Lyotard,
Miinchen 1994, insbesondere S. 7 und S. 10.

77 | Insbesondere: Foucault, Michel: »Vorrede zur Uberschreitung« (1963); »Die Spra-
che, unendlich« (1963); »Das Denken des AuBen« (1966); vgl. auch Gehring: Innen des
AuBen - AuBen des Innen, a.a.0., S. 43ff.

78 | Foucault: »Das Denken des Aufien« [»La pensée du dehors«, 1966], in: ders.: Von
der Subversion des Wissens, hg. und ibers. von Walter Seitter, Frankfurt a.M. 1987,
S. 46-68, S. 47. In Bezug auf diesen Text betont Petra Gehring die Bedeutung des
Schreibprozesses als weitere literarische Wendung des Aufien bei Foucault. Gehring:
Innen des AuBBen - AuBen des Innen, a.a.0., S. 27f.

79 | Foucault, Michel: Die Archdologie des Wissens, a.a.0. Zum Innen und Aufien der
Sprache und Literatur: Gehring: Innen des AufSen - AuBBen des Innen, a.a.0., hier inshe-

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

als Auferlichkeit aufgefasst, in der sich die Aussagen ohne die Innerlichkeit
eines begriindenden Subjekt-Bewusstseins »ausbreiten«.®® Jede Handhabung
von Sprache findet nur in diesem Innen des Diskurses statt, der zugleich »ein
Raum der AuRerlichkeit, in dem sich ein Netz von unterschiedlichen Plitzen
entfaltet« ist, denn die Diskurse bleiben sich aufgrund ihrer Pluralitit in die-
sem abgesteckten Innen duferlich.®

An anderen Stellen markieren Begriffe des Aufen und Innen bei Foucault
Uberginge und Einfaltungen, wie beispielsweise bei der Beschreibung des Nar-
renschiffs in Wahnsinn und Gesellschaft (1961): Die Ausgeschlossenen, Kranken
oder Irren werden auRerhalb der Stadt gleichzeitig »eingeschlossen«.®? Auch
die Markierungen von Grenzen — wie in den Instanzen der unterschiedlichen
korperlichen Bestrafungen in Uberwachen und Strafen, den Konstruktionen
des Wahnsinns als einem >Anderen< der Vernunft in Wahnsinn und Gesell-
schaft (1961) oder des Kranken und Anormalen in den Vorlesungen Die Macht
der Psychiatrie (19773-74) oder Die Anormalen (1974-75) — handeln von dem sich
stindig diskursiv erneuernden Bezug zwischen Innen und Aufien als Stadien
des Offenen und Geschlossenen, in diesem Fall als historisch sich dndernde
(Konstruktionen von) Normativititen.®® Schlussendlich folgen Foucaults Vor-
schlige zu Formen der Macht als verinnerlichten Auflerlichkeiten und Formen
des Wissens als verduferlichten Innerlichkeiten (die Innerlichkeit des Subjekts
wird mit Die Archdologie des Wissens dem Auflen der Sprache iibergeben) ei-
ner Topologie, einem stindigen Verhiltnis, gedacht als Auflen des Innen oder
Innen des Aufen.?* Foucaults Beschreibungen von Architekturen — wie dem
Panopticon in Uberwachen und Strafen — nehmen die kérperlich-riumliche

sondere S. 20-62; ferner Klawitter, Arne: »Schriften zur Literatur«, in: Kammler, Clemens
u.a. (Hg.): Michel Foucault Handbuch, Stuttgart 2008, S. 105-117; sowie Klawitter,
Arne: »Foucaults Ontologie der Literatur«, in: Artiéres, Bert, Potte-Bonneville und Revel:
Michel Foucault. Die grofSe Fremde. Zu Wahnsinn und Literatur, a.a.0, S. 187-206.

80 | Deleuze: Foucault, a.a.0., S. 81. Die Inner- und AuRerlichkeiten, die das Werk
Foucaults durchziehen, sind von Gilles Deleuze in seinem Band zu Foucault hervorge-
hoben worden, wobei er zwischen AuRerlichkeit als »Form« (wie in Die Archdologie des
Wissens) und einem Aufien als »Kraft« unterscheidet. Letztere besteht in Beziehungen
und im Werden. Ebd., S. 120.

81 | Foucault: Die Archédologie des Wissens, a.a.0., hier S. 82 und S. 108.

82 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 29.

83 | Foucault: Uberwachen und Strafen, a.a.0.; Foucault, Michel: Die Macht der Psy-
chiatrie [Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collége de France, 1973-74], hg. von
Jacques Lagrange, libers. von Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen Schroder, Frank-
furt a.M. 2005; Foucault, Michel: Die Anormalen [Les Anormaux. Cours au Collége de
France, 1974-75], ibers. von Michaela Ott, Frankfurt a.M. 2003.

84 | Gehring: Innen des AuBen - AuSen des Innen, a.a.0., passim.

14.02.2026, 11:37:43.

25


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Dimension dieses Verhiltnisses auf. Betont wird weniger das Einsperren an
sich, sondern eine davon abgeleitete, gewissermafen »iuflerliche Funktiong,
wie das Parzellieren, welches die rdaumlichen Trennungen der Einzelnen auf
horizontaler Ebene bewirkt und diese somit zugleich individualisiert.®® Ver-
kehrungen von Innen und Auflen bestimmen weiterhin Foucaults bekannte
bildhafte Evokationen der Macht dieser Architektur, die »in das Kérperinnere«
iibergeht und den Kérper wie von innen »auskleidet«® oder der »Seele als Ge-
fingnis des Korpers«.¥” Demgegeniiber sind die Heterotopien als Gegenriume
offene Orte, die »uns jedoch immer nur drauflen« lassen.® Dariiberhinaus
ist auf die gegensitzlichen Innen- und Auflenseiten im Werk Foucaults sel-
ber hingewiesen worden, in welchem die grofRen historischen Untersuchun-
gen der 196o0er Jahre das Einschlieffen der Anderen zeigen, wihrend die Be-
stimmungen des »Auflen« zur gleichen Zeit in den »peripherischen« Texten
Foucaults — unter anderem zur Literatur — auftauchen.®® Anhand des Aufein-
anderbeziehens dieser >Rdumlichkeiten< kennzeichnet Foucault auch hier das
jeweilige Sein des Innen und Auflen als Anderes des Anderen — zu verstehen
nicht als ein »manifest Anderes, sondern ein Aufen des Innen«.*

Dem Korper kommt im gesamten Werk Foucaults eine besondere Rolle als
Vermittler dieser Bestimmungen von innen und auflen zu. Mit dem noch stark
phinomenologisch geprigten Radiovortrag »Der utopische Kérper« (1960) ist
er als Ort des (gewissermaflen innen gelagerten) Ichs bezeichnet.” Die Ein-
schreibungen der Identititen und daraus resultierende Andersheiten in Die

85 | Deleuze: Foucault, a.a.0., hier S. 85. Zur Funktion des Panoptismus liber die Kon-
trollfunktion des Blicks hinaus siehe auch Gehring: »Das invertierte Auge, Panopticon
und Panoptismus«, a.a.0., S. 21-41.

86 | Siebenpfeiffer, Hanna: »Kdrper«, in: Kammler u.a. (Hg.): Michel Foucault Hand-
buch, a.a.0., S. 266-277, hier S. 268.

87 | Foucault: Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 42.

88 | Foucault, Michel: »Die Heterotopien« [»Les hétérotopies«, 6. Dez. 1966], in: ders.:
Die Heterotopien. Der utopische Kiorper. Zwei Radiovortrdge, hg. von Daniel Defert,
ibers. von Michael Bischoff, Frankfurt a.M. 2005, S. 7-22, hier S. 18.

89 | Hierzu Revel, Judith: »La pensée verticale: une éthique de la problématisatione,
in: Gros, Frédéric (Hg.): Foucault. Le courage de la vérité, Paris 2012, S. 63-86, hier
insb. S. 70f. Erwahnenswert ist die zeitgleiche Publikation von Die Geburt der Klinik
und Raymond Roussel 1963. Letztere hatte Foucault nach Beenden von Die Geburt der
Klinik begonnen. Hierzu detailliert Didier Eribon: »Die Offnung der Leichnamex, in: ders.:
Michel Foucault, a.a.0., S. 225-240.

90 | Gehring: Innen des Auen - AuBen des Innen, a.a.0., hier S. 11 und S. 29.

91 | Foucault, Michel: »Der utopische Kdrper« [»Le corps utopique«, 21. Dez. 1966]«,
in: Die Heterotopien. Der utopische Kérper. Zwei Radiovortrdge, a.a.0., S. 23-36. Zur
Ph&nomenologie in Michel Foucaults Werk siehe insbesondere Judith Revels kiirzlich

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Geburt der Klinik (1963) und den weiteren historischen Studien der 19770er Jah-
re markieren Kérper als wie von auflen »machtdurchformte Phinomene«,*
als durch Diskurse gemachte Sichtbarkeiten im Feld des Sichtbaren, der gege-
benen Episteme. Und natiirlich hat Foucault sein gesamtes Werk 19776 in dem
ersten Band von Sexualitdt und Wahrheit auch verstanden als ein Denken und
eine » Geschichte des Koérpers« und der Art und Weise, in der man das Mate-
riellste und Lebendigste an ihnen eingesetzt und besetzt hat«.”® Die Themen
Wissen, Macht und Subjekt sind vor allen Dingen iiber Koérper und Riume
sowie die zwischen ihnen bestehenden Beziige artikulier- und erfahrbar. Und
so hat Foucault in deutlicher Analogie zu den obigen Aufzihlungen der In-
nen- und Auferlichkeiten nicht nur leibliche Kérper beschrieben — kranke,
gemarterte, bestrafte Korper, hysterische und wahnsinnige Korper, anormale

erschienenes Buch Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie politique, présentisme et
histoire, Paris 2015.

92 | Gehring: Innen des AuBen - AuBen des Innen, a.a.0, hier S. 77.

93 | Foucault, Michel: Sexualitdt und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen [Histoire de
la sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], iibers. von Ulrich Raulff und Walter Seitter,
Frankfurt a.M. 1977, S. 146; Sforzini, Arianna: Michel Foucault. Une pensée du corps,
Paris 2014. Auch andere Autoren haben auf die Rolle des Korpers in Foucaults Den-
ken hingewiesen: Gehring, Petra: »Kdrper«, a.a.0.; Bert, Jean-Francois: »La contribution
foucauldienne a une historicisation du corps, in: Corps: comment écrire le corps, 2006,
Nr. 1, S. 53-61; Bert, Jean-Francgois: »Rationalisation et histoire des corps dans le par-
cours de Michel Foucaults, in: Cicchini, Marco und Porret, Michel (Hg.): Les Sphéres du
pénal avec Michel Foucault, Lausanne 2007, S. 29-43; Potte-Bonneville, Mathieu: »Les
corps de Michel Foucault«, Cahiers philosophiques 3, Nr. 130,2012, S. 72-94; Sarasin,
Philipp: »Epilog: Foucaults Korper. Die hygienische Sorge um sich und der phantasma-
tische Kern moderner Subjektivitate, in: ders.: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte
des Korpers 1765-1914, Frankfurta.M. 2001, S. 452-465; Schneider, Ulrich Johannes:
»Michel Foucault - Der Kdrper und die Kdrpere, in: Alloa, Emmanuel und Bedorf, Thomas
(u.a.): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualitét eines Konzepts, Tiibingen 2012, S. 260-
272. Siehe ebenso Butler, Judith: »Foucault and the Paradox of Bodily Inscriptions, in:
The Journal of Philosophy 86, Nr. 11, Nov. 1989, S. 601-607; Butler: »Noch einmal:
Korper und Macht« [1999], in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault.
Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfurter Foucault Konferenz 2001, Frankfurt a.M.
2003, S. 52-67; Butler: »Revisiting Bodies and Pleasures, in: Theory, Culture & Society
16, Nr. 2, 1999, S. 11-20 sowie ihre Kapitel: »Subjektivation, Widerstand. Bedeutungs-
verschiebung. Zwischen Freud und Foucaulte, in: Butler, Judith: Psyche der Macht. Das
Subjekt der Unterwerfung [1997], Gibers. von Rainer Ansén, Frankfurt a.M. 2013, S. 81-
100 und: »Foucault, Herculine und die Politik der sexuellen Diskontinuitat«, in: Butler,
Judith: Das Unbehagen der Geschlechter [1990], iibers. von Kathrina Menke, Frankfurt
a.M. 2014, S. 142-165.

14.02.2026, 11:37:43.

27


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Korper, Korper der Diitik und der Selbsttechnologien, Kérper, in die die Beich-
te als Wahrheitssuche eindringt, einzelne Kérper und Volkskérper —, sondern
auch das Gefingnis als Architekturkérper oder die Beschreibungen der Stadt-
entwiirfe des 18. Jahrhunderts als »Milieu«, »Zirkulationen« und »Kreislidufe«
notiert.”*

Bei Foucault lisst sich somit eine Vielheit der Kérper ausmachen aber
keine grundlegende Philosophie des Kérpers.”> Gerade in deren Abwesenheit
besteht die produktive Ambivalenz in Foucaults Werk zwischen Historizitit
und Philosophie.”® Zum einen wird am Kérper immer nur das historisch iiber-
haupt mégliche Subjekt bezeichnet.” Kérper sind immer nur die von ihnen in
einer Episteme moglichen Bilder, wie Foucault mit seinen Betrachtungen in
Die Geburt der Klinik hervorgehoben hat.?® Sind Korper solche wahnsinnigen,
hysterischen oder kranken, weil sie in einem Raster des jeweils vorhandenen
wissenschaftlichen Blicks signifiziert werden, wird so zugleich die Identitit
eines Subjekts geschaffen, das sich als Subjekt eines bestimmten — dufleren,
identitdren — Korpers, als einer bestimmten »Wahrheit«, wie Foucault es spdter
ausdriicken wiirde, versteht.”? sEntiufRerts, seine Identitit nach auRen gekehrt,
ist er zugleich verinnerlicht den historischen Bestimmungen iibergeben.

94 | Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium, Bevilkerung. Geschichte der Gouverne-
mentalitdt 1 [Securité, Territoire, Population. Cours au College de France, 1977-78],
hg.von Michael Sennelart, Uibers. von Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen Schrdder,
Frankfurta.M. 2014, S. 13-51, passim.

95 | Zur Frage der »Vielheit« bei Foucault siehe auch Gehring: Innen des AuBen - AuBen
des Innen, a.a.0., S. 39.

96 | Ebd., S. 16f. Gehring betont das produktive Schweigen Foucaults. Ebd., S. 56

97 | Gehring: »Kdrper«, a.a.0., hier S. 88. Zum Bezug von Subjekt und Kérper in der Mo-
derne einschldgig Sarasin, Philipp: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Kdrpers
1765-1914, Frankfurt a.M. 2001 - hier insbesondere »Einleitung: Kérper und Subjek-
te in der Moderne« (S. 11-31) - und zu Foucaults Korpern »Epilog: Foucaults Korpere,
a.a.0., S. 452-465.

98 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archédologie des &rztlichen Blicks [La
Naissance de la Clinique, 1963], libers. von Walter Seitter, Berlin 1988.

99 | Die Vorlesungen Die Regierung der Lebenden (1979-1980) markieren eine Ver-
schiebung in Foucaults Denken von Fragen der Sexualitat, des Fleisches der Beichte
und vom Macht-Wissen hin zum Selbstbezug und der Regierung durch die Wahrheit. Vgl.
Senellart, Michael: »Situierung der Vorlesungens, in: Foucault, Michel: Die Regierung
der Lebenden [Du gouvernement des vivants. Cours au Collége de France, 1978-1979],
hg. von Michel Senellart, unter der Leitung von Frangois Ewald und Alessandro Fontana,
ibers. von Andrea Hemminger, Berlin 2014, S. 431-472, besonders S. 453-459.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Und doch sind Koérper bei Foucault andererseits nicht einfach »passive Or-
te«.!% Tatsichlich lisst sich in dieser historischen Vielfalt des Kérpers oder
Kérperhaften auch eine Andersheit im Sinne einer historischen Potenzialitit
bei Foucault entdecken. Sie beruht auf dessen Bestimmung von Geschichte
als Genealogie im nietzscheanischen Sinne.'* Der Aufsatz »Nietzsche, die
Genealogie, die Historie« (1971) war Foucaults ausfiihrlichster Beleg seiner
Nietzsche-Lektiiren."? Er iibernahm deren Bestimmungen von »Herkunft«
und »Entstehung« statt einem einmaligen Ursprungskonzept herkémmlicher
Geschichtsschreibung der (metaphysischen) Historiker. Die Genealogie bricht
die angenommene metaphysische Transparenz, getarnt als historische Konti-
nuitit, in bisher nicht wahrgenommene Diskontinuititen auf: Denn »Wissen
bedeutet selbst auf historischer Ebene nicht >wieder finden« sondern »zer-
schneiden«.’® Nietzsches Engfithrung von Leib und Geschichte erméglicht
das dazu notwendige >korperhafte« Denken von Geschichte. Denn die Genea-
logie (»als Analyse der Herkunft«) spielt die Rolle des Bruchs, in dem sie das
Vielfache und Disparate der Korper einsetzt. So wendet der Genealoge die
»Schimire des Ursprungs« ab.'®* Diesem Verstindnis nach wird Geschichte
»in dem Mafle >wirklich« sein, wie sie das Diskontinuierliche in unser Sein
einfithrt. [...] Sie wird unseren Leib vervielfachen und ihm selbst entgegen-
setzen«.!> Zudem sind Foucaults Uberlegungen nicht nur in diesem Text in
tiberaus bemerkenswerter Weise von kérperlichen (medizinischen, diagnosti-
schen) Bildern geprigt. Die Anspielungen auf einen Kérper des Diskurses, die
Materialitit der Aussage,'® den »Kérper, in dem sie [die Aussage] sich gibt«,'’

100 | Hierzu: Gehring: »Kdrper«, a.a.0., hier S. 100 (Hervorh. i. 0.). Petra Gehring sieht
dies besonders durch den zweiten und dritten Band von Sexualitdt und Wahrheit so-
wie weitere Texte dieser Zeit, aber auch das friithere Werk bestéatigt: »Kdérper erscheinen
nicht nur als Anderswo, also als das, was im Diskurs nicht aufgehen kann. Sondern sie
erscheinen als moglicherweise »subversive, als Umsturzgefahr - in Aussageordnungen
wie in anderen Ordnungen.«

101 | Sforzini: Michel Foucault. Une pensée du corps, a.a.0., passim.

102 | Zu Foucaults Nietzsche-Lektiiren siehe FuRnoten 15-18.

103 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.0., hier S. 179 u. S. 180.
104 | Ebd., S. 171.

105 | Ebd., S. 180.

106 | z.B. Foucault: Die Archdologie des Wissens, a.a.0., hier S. 189, S. 198-200.
Zur Materialitat der Aussage ebd., S. 123f., S. 145ff und S. 147; sowie zum »Diskurs
ohne Korper«, ebd., S. 38f. Hier kann auch auf Gilles Deleuzes Analyse zu Foucaults
Die Archdologie des Wissens verwiesen werden, in der dieser von den Schichten und
Stratifikationen gesprochen hatte. Vgl. Deleuze: »Die Schichten oder die historischen
Formationen«, a.a.0., S. 69ff.

107 | Foucault: Die Archéologie des Wissens, a.a.0., S. 188.

14.02.2026, 11:37:43.

29


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

sein Selbstverstindnis als »Anatom« oder »Diagnostiker«, den »Fiillfederhal-
ter als Skalpell« — hat Foucault prignant zusammengefasst: »Vielleicht ist das
Blatt Papier fiir mich der Kérper der anderen.«!® Auch der Genealoge dringt
schlussendlich wie ein Pathologe in die historischen Schichten eines »Leib des
Werdens«'” und legt hier bisher Unsichtbares frei. In dieser Neujustierung
von Tiefen und Oberflichen ist Geschichte somit eine Inskriptionsfliche, auf
der »die Ereignisse sich einprigen« als »AuRerlichkeitfen] des Zufalls« ohne
die vorgeschriebene Deutung eines einmaligen Ursprungs: »[...| der wahre
historische Sinn erkennt, das wir ohne sicheres Bezugssystem inmitten zahl-
loser verlorener Ereignisse leben.« Diese Einprigungen der Ereignisse lassen
insofern auch an den organlosen Kérper von Gilles Deleuze und Félix Guattari
denken.

Die pathologische Innenschau in Die Geburt der Klinik und ihre Begegnung
mit dem unsichtbaren Sichtbaren sprach bereits von einem Blick, der in die Tie-
fe der Kérper dringt und tiber die neuen, sichtbar gewordenen Bilder die Ge-
samtheit des medizinischen Blicks verdndert." In allen Fillen ist Foucaults
»Vertikalitit des Denkens«!'? geprigt von einer Neujustierung des Verhiltnis-
ses von Innen und Aufien und Nietzsches frither Einfluss ist hier spiirbar. Ist
der Blick des metaphysischen Historikers als ein Blick von auflen und oben be-
schrieben worden, aus einer Distanz — dem unangreifbaren Jenseits einer »Tat-
sachenhistorie« — blickend,"* so beschreibt Foucault, wie der Genealoge sein
»Lot tief in die Geschichte« senkt, um dann — gewissermaflen von unten — in
sie hineinzublicken." Dieser hinuntertauchende Blick erlangt eine Innenan-
sicht mitten im »barbarischen Gewimmel« und ist dennoch der Auflerlichkeit

108 | Vgl. Foucault, Michel: »Gesprach zwischen Michel Foucault und Claude Bonnefoyx,
in: ders.: Das giftige Herz der Dinge. Gesprédch mit Claude Bonnefoy [Le beau danger.
Entretien avec Claude Bonnefey 1968/2011], Gibers. von Franziska Humphreys-Schott-
mann, Berlin 2012, S. 27-77, insbes. S. 33ffund S. 40ff.

109 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.0., hier S. 171.

110 | Ebd., S. 181.

111 | Zur grundlegenden Bedeutung von Innen und Aufen in Die Geburt der Klinik, vgl.
Gehring: Innen des AuBen. AuSen des Innen, a.a.0., hier S. 45.

112 | Vgl. z.B. Revel: »La pensée verticale«, a.a.0., S. 66f.; siehe auch die luziden Dar-
stellungen von Klammer, Markus: »Profondeur, »Fond¢, »Sol«. Foucaults Zeitalter der
Geschichtes, in: ders.: Figuren der Urszene. Material und Darstellung in der Psycho-
analyse Freuds, Wien 2013, S. 178-184. Entsprechend schldgt auch Petra Gehring vor,
das mit Riickgriff auf Nietzsche etablierte »Gegengedachtnis« Foucaults als »eine Art
vertikale Dimension« zu verstehen. Gehring: »Kérper«, a.a.0., S. 105.

113 | Zu diesem Blick von auflen vgl. Gehring: Innen des AuBen - AuBen des Innen,
a.a.0., S. 49.

114 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.0., hier S. 181-82.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

verpflichtet: »Die wirkliche Historie sieht sich die Dinge aus nichster Nihe an,
doch dann reifit sie sich von ihnen los, um sie aus der Distanz zu betrachten
(dhnlich dem Blick des Arztes, der eindringt, um eine Diagnose zu stellen
[...])-«!® Und mit dieser Verkehrung des Blickens auf die konkreten Kérper statt
des klassisch-historischen Blicks der Idealitit dndert sich auch die Auffassung
von Wahrheiten. Das Spiel der vielfiltigen Oberflichen von Auferlichkeiten
und Ereignissen im Inneren des Kérpers der Geschichte steht einem gegebe-
nen Innen einer antiken Wahrheit der metaphysischen Feststellung diametral
entgegen."® So wird die im ehemals kranken Kérper vorgefundene Tiefe hier
zur historischen Tiefe der Ebenen, aus deren Schwellen jeweils andere dis-
kursive Kérper — sichtbar gemacht — aufsteigen: »Der Kérper hilt in Foucaults
Texten die Pluraldimension von dem, was man Identitit nennt, offen — und vor
allem, wo er im Plural vorkommt, kann er als Unruheherd zwischen den Dis-
kursen wirken.«!V

der Heterotopie«
119

Foucaults Bezeichnung des Korpers als »absolute[r] Raum
greift genau auf diese Potenzialitit eines »Gegengedicht-
voraus. Dabei denkt Foucault das Denken von innen heraus anders, um
sich — wie er es beschrieben hat — von dem zu 16sen, was in der Gegenwart ge-
dacht wird — im Sinne der von Foucault diskutierten kantischen Aktualitit.'
Die Herausgeber des kiirzlich ver6ffentlichten Bandes bisher nicht erschie-
nenener Texte Foucaults zur Literatur weisen in ihrem Vorwort diesbeziiglich

118

nis«

auf die Kompossibilitit in dessen Werk hin: »Wie kann man im Inneren einer
historisch-determinierten Grammatik der Welt deren Artikulationen untergra-
ben und umkehren [...]? [...] Die mégliche Uberwindung und die historische
Bestimmung dessen, was wir sind, diirfen beide nicht im Modus des Wider-
spruchs, sondern miissen in dem der Kompossibilitit gedacht werden.«'* Diese
prigt als leibnizsches Denkmodell der Kontingenz insbesondere Deleuzes Die
Falte (1988). Sie kann auch mit der historischen Vielzahl der Kérper Foucaults

115 | Ebd.

116 | Hierzu auch Gehring: Innen des AuBen. AufSen des Innen, a.a.0., S. 74, Fn. 64.
117 | Gehring: »Korper«, a.a.0., hier S. 104.

118 | Foucault: »Die Heterotopien«, a.a.0., hier S. 25; Siebenpfeiffer: »Korpers, a.a.0.,
hier S. 266.

119 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.0., hier S. 186.

120 | Hierzu Foucault, Michel: »Was ist Aufklarung« [»Qu’est-ce que les Lumiéres?«
1984], libers. von Hans-Dieter Gondek, in: ders.: Schriften in vier Banden, Bd. 4: 1980-
1988, hg. von Daniel Defert, Frangois Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Frankfurt
a.M. 2004, Nr. 339, S. 687-707.

121 | Artiéres, Philippe, Bert, Jean Frangois, Potte-Bonneville, Mathieu und Revel, Ju-
dith: »Vorworte, in: dies. (Hg.): Michel Foucault. Die groe Fremde. Zu Wahnsinn und
Literatur [La grande étrangére. A propos de littérature, 2013], libers. von Arne Klawitter
und Jonas Hock, Berlin 2015, S. 7-17, hier S. 16.

14.02.2026, 11:37:43.

31


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

in thematische Nihe gestellt werden. Wie bereits angemerkt, hatte auch Deleu-
ze auf diese inhaltliche Nihe aufmerksam gemacht, als er Foucaults Text »Das
Leben der infamen Menschen« als Meisterwerk — eine Falte der kleinen Le-
ben — und als Ankiindigung eines Wendepunktes in Foucaults Machtdenken
verstand. So ist es wohl kein Zufall, dass die Vermittlung von Auflen und In-
nen, deren Umschaltfliche der Koérper ist, in Foucaults Spitwerk ab den 1980cer
Jahren mit den »Technologien des Selbst« und der »Asthetik der Existenz« ein-
mal mehr {iberaus markant von Foucault aufgegriffen wird, und zwar genau
als Ermoglichung einer gewissen Kontingenz.'” Foucault bezieht sich unter
anderem auf die Assimilation von Lehrsitzen in der klassischen griechischen
Antike, welche zwischen Subjekt, Kérper und Wahrheit einen Selbstbezug eta-
bliert, der einen anderen Akzent als die von Foucault ebenfalls betrachteten,
durch die christliche Pastoralmacht etablierten Selbstverhiltnisse setzt. Im
Rahmen Letzerer versenken die Praktiken der Beichte eine Wahrheitssuche in
das »Fleisch« des individuellen Kérpers.'” Die frithen antiken Schriften hin-
gegen lassen den Kérper in einem kollektiven Gefiige und Nebeneinander,'?*
als Grundlage eines »rationalen Handlungsprinzips« und Reprisentant einer
»anti-cartesianischen Subjektivitit« verstehen.!?® Nicht nur Gilles Deleuze hat

122 | Dabei kommt Foucault auf die Bedeutung des Schreibens zuriick, dem nun eine
andere Beziiglichkeit von Innen und Auen zukommt. Vgl. Foucault, Michel, »Rickkehr
der Moral«, [»Le retour de la morale« 1984], iibers. von Hans-Dieter Gondek, in: ders.:
Schriften in vier Bdnden, Bd. 4, a.a.0., Nr. 354, S. 859-873, hier S. 863; Foucault,
Michel: »Uber sich selbst schreiben« [»L’écriture de soi«, 1983], in: ders., Schriften in
vier Bdanden, Bd. 4, a.a.0., S. 503-521; hierzu auch Erdmann, Eva: »Die Literatur und
das Schreiben. »L'écriture de soi« bei Michel Foucault«, in: Erdmann, Eva, Forst, Rainer
und Honneth, Axel (Hg.): Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufkldrung, Frankfurt
a.M. 1990, S. 260-279.

123 | Dieses Verstandnis findet sich insbesondere in dem unveréffentlichten vierten
Band von Sexualitdt und Wahrheit, der Geschichte der Sexualitdt von Foucault unter
dem Titel »Aveux de la chair« geplant, sowie in Abschnitten des teilweise zerstorten, ur-
spriinglich als zweiten Band geplanten »Le corps et le chair«. Diese Themen finden sich
z.B. in Foucault: »Sexualitat und Einsamkeit« [»Sexualité et solitude«, 1981], iibers. von
Jirgen Schroder, in: ders.: Schriften in vier Banden, Bd. 4, a.a.0., S. 207-221.

124 | Zu dem somit relationalen Charakter vgl. Gehring: »Spiel der Identitaten? Uber
Michel Foucaults »L'usage des plaisirs«, a.a.0., hierinsbes. S. 378f.

125 | Sforzini: Michel Foucault. La pensée du corps, a.a.0., S. 76. Damit ist keine Auto-
nomie des Subjekts gemeint. Foucault hat seine Arbeit an den Technologien des Selbst
auch als Teil der Technologien der Macht verstanden. Den friihen antiken Praktiken
entnahm er allerdings Mdéglichkeiten des Selbstbezugs, die von dem spéterer pasto-
raler Selbstverhaltnisse - z.B. begriindet durch die Beichte - und deren Codes abwich.
Vgl. z.B. Foucault: »Riickkehr der Moral«, a.a.0., S. 859-873; Gehring: »Kérper«, a.a.0.,

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

in diesem Bezug zu sich eine Unabhingigkeit von dem konstitutiven Auflen
der Michte und Regeln verstanden, mit diesem Verhiltnis zu sich »sich zu-
gleich von der Macht als Krifteverhiltnis und vom Wissen als geschichteter
Form, als >Code« der Tugend ab[zu]lésen«.'?® Es ist eine »Abkopplungx, »als ob
die Beziehungen des Auflen sich falteten, sich kriitmmten, um eine Doppelung
zu bewirken und einen Bezug zu sich entstehen zu lassen, um ein Innen zu
konstituieren, das sich in einer ihm eigentiimlichen Dimension vertieft und
entwickelt«.!” Wenn das Subjekt sich unter Beriicksichtigung gegebener, iu-
Rerer Rahmenbedinungen und Vorgaben auf sich selbst bezieht, etabliert es
sein Selbst als Selbstbezug wie in einer Faltung des Aufen (dieser »Codes«'?¥)
in einem Innen. Genau diesen Zusammenhang von Kérperlichkeit und Dis-
kurs markiert Foucault 1983 mit der Figur des Kynikers in seinen letzten Vor-
lesungen Der Mut zur Wahrheit:'® Dieser arme Philosoph lebt in einer Tonne,
bellt wie ein Hund kurze Sitze und wird auch dadurch besonders sichtbar
mitten in der Offentlichkeit. Die Facetten seiner kérperlichen Existenz kon-
stituieren zugleich sein wahres Sprechen, seine Parrhesia wie auf einer Biithne.

S. 88 u. S. 101; Gros, Frédéric: »Situierung der Vorlesungens, in: Foucault, Michel: Die
Hermeneutik des Subjekts [L’herméneutique du sujet. Cours au Collége de France,
1981-82], hg. von Frangois Ewald, Alessandro Fontana und Frédéric Gros, iibers. von
Ulrike Bokelmann, Frankfurt a.M. 2004, S. 616-668, hier S. 641; Menke, Christoph:
»Zweierlei Ubung. Zum Verhéltnis von sozialer Disziplinierung und &sthetischer Exis-
tenze, in: Honneth und Saar (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption,
a.a.0., S. 283-299; Saar, Martin: »Die Form des Lebens. Kiinste und Techniken des
Selbst beim spaten Foucaulte, in: Foucault, Michel: Asthetik der Existenz, Frankfurt a.M.
2013, S. 321-343; sowie zusammenfassend zu Sforzini: Drews, Ann-Cathrin: »Rezensi-
on zu: Arianna Sforzini, Michel Foucault. La pensée du corps (Paris 2014)«, in: Revue
Regards croisés. Deutsch-franzésische Zeitschrift zur Kunstgeschichte und Asthetik,
Nr. 4,2015, S. 129-132.

126 | Auf die Tendenz Deleuzes, aus seiner Perspektive auf Foucaults Schriften zu bli-
cken, haben u.a. Krause und Ralli hingewiesen, siehe dies.: »Die Subjektivierung der
Macht...«, a.a.0., hierS. 193. Sie verweisen auf Waldenfels, Bernhard: »Michel Foucault:
Ordnung in Diskursen«, in: Ewald, Frangois und Waldenfels, Bernhard (Hg.): Spiele der
Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfurta.M. 1991, S. 227-297, hier S. 281. Siehe
auch Fufinote 58 der vorliegenden Einleitung.

127 | Deleuze: Foucault, a.a.0., S. 139. Deleuze bezieht sich auf Foucaults Sexualitat
und Wahrheit 2: Der Gebrauch der Liiste, a.a.0., S. 106f.

128 | Zum Code im Kontext von Norm und Asthetik vgl. auch Gehring: »Spiel der Identi-
taten? Uber Michel Foucaults »L’'usage des plaisirs«, a.a.0., S. 385.

129 | Foucault, Michel: Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der Anderen
[Courage de la vérité. Cours au Collége de France, 1983-84], iibers. von Jiirgen Schro-
der, Frankfurt a.M. 2010.

14.02.2026, 11:37:43.

33


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Denn hier fallen Diskurs und Kérperlichkeit, logos und bios in Momenten des
kairos besonders markant zusammen.”*® Seine Aussagen sind ein stindiger,
skandaléser Spiegel der Umgebungen, eine immer »andere«*! Wahrheit als
Umbkehrung des Gegebenen. Inmitten des 6ffentlichen Raumes und im Milieu
der gesetzten Werteordnung verkorpert der Kyniker ein stindiges Auflen des
Innen, ein nietzscheanisches Trugbild und die Option, ein immer Anderes als
Differenz zum Innen zu denken.

KORPER, AFFEKTE UND INTENSITATEN
IM WERK VON GILLES DELEUZE

Der Begrift des Korpers ist gerade in seiner Vielschichtigkeit auch fiir Deleu-
zes Philosophie wesentlich. In Logik des Sinns (1969) lokalisiert er die Genese
von Sinn in den kérperlichen Tiefen.*? In Das Bewegungs-Bild, Kino 1 (1983)
benennt er die Kategorien des Kinos als Kategorien eines Kérpers, der sich
aus der Immanenzebene herausbildet' und in Nietzsche und die Philosophie
(1962) erldutert er die kérperliche Komposition als die Zusammensetzung von
Kriften.B*

In seinem 1981 publizierten Buch Francis Bacon, Logik der Sensation'® fin-
den sich Deleuzes Kernthesen zur Affektionsfihigkeit des Kérpers wie auch
in Bezug zu Deleuzes Asthetik des Sinnlichen duferst zuginglich erliutert.
Dabei scheint es Deleuze wichtig, die Sinnlichkeit und Intensitit im Bild an-
hand von Bacons Malerei erfahrbar zu machen. »An die Stelle von Figurati-
on und Narration tritt dort das »Figurale«, welches sich durch die »Isolation

130 | Hierzu Drews, Ann-Cathrin: Orte der Wahrheit. Zur Asthetik des Subjekts bei Mi-
chel Foucault und Jacques Lacan (unverdff. Magisterarbeit, Hochschule fiir Gestaltung,
Karlsruhe, 2011), insbesondere »Die Autarkie der Kyniker« sowie »Wahrheit und Alteri-
tat. Das kynische Subjekt«, S. 19-32.

131 | Foucault hebt diese immerwahrende Andersheit der kynischen Wahrheit hervor,
vgl. Foucault: Mut zur Wahrheit, a.a.0., S. 438.

132 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], libers. von Bernhard
Dieckmann, Frankfurt a.M. 1993. Siehe auch Guillaume, Laura und Hughes, Joe (Hg.):
Deleuze and The Body, Edinburgh 2011, S. 1.

133 | Deleuze, Gilles: Das Bewegungs-Bild, Kino 1 [Cinéma [, L'image-mouvement,
1983], libers. von Ulrich Christians und Ulrike Bokelmann, Frankfurt a.M. 1989. Siehe
auch Guillaume und Hughes (Hg.): Deleuze and The Body, a.a.0., S. 1.

134 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.0.

135 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation, [Francis Bacon - Logique de
la sensation, 1981], libers. von Joseph Vogl, Miinchen 1995.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Kdrpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

der Figur« als sinnliche Form konstituiert.’*® In Logik der Sensation gelingt es
Deleuze, den Prozess der Individuation nachvollziehbar zu erliutern. Gleich-
zeitig verdeutlicht Deleuze sein Konzept der Kontur als Membran, welche im
Unterschied zu einer linearen Grenze nicht einfach das Innen von einem Au-
Len trennt, sondern durch eine Permeabilitit charakterisiert ist und zwischen
unterschiedlichen Bereichen selektiv vermittelt. Fiir Deleuze besteht das Le-
ben aus solchen Innen-Auflen-Verschachtelungen, wobei die Inhalte des du-
Reren und inneren Raumes fortwihrend topologischen Kontakt aufweisen.*’
Deleuze ist ein Philosoph der Faltungen und Konjunktionen. Es gibt keinen
Ausschluss, sondern nur das »und ... undc als eine Formel die das »ist ... ist«
ersetzt.”*®

Da fur Deleuze wie fir Guattari kein Begriff aulerhalb seiner Problem-
situation verstanden werden kann, sollte eine solche Bestimmung auch beim
Begriff des Korpers geschehen.'® Beurteilt als ein philosophisches Problem,
wirft der Korper nicht nur Fragen auf, sondern bietet gleichzeitig ein entspre-
chendes Losungsmodell. Deleuzes und Guattaris Schriften zum organlosen
Korper, zum Masochismus, zur Anorexia oder zum Alkoholismus kénnen nur
dann richtig eingeordnet werden, wenn wir anerkennen, dass Deleuze und
Guattari diese Begriffe ethologisch denken und nicht der Frage nach deter-
ministischer Kausalitit, sondern der nach Affekt und Wirkung nachgehen ™
Deleuze argumentiert mit Spinoza, der nicht iiber den Koérper philosophier-
te, sondern diesen als Modell und Wissen anbot.™
Geist und Korper kennzeichnet den Versuch, sich die Frage zu stellen, was
der Korper vermag, da mit der Erkenntnis {iber das Vermégen des Korpers

Dessen Parallelismus von

136 | Krause, Ralf: »Menschen - Kérper - Sensationen. Deleuze zur Malerei von Francis
Bacon, in: Balke, Friedrich und Rélli, Marc (Hg.): Philosophie und Nicht-Philosophie:
Gilles Deleuze - Aktuelle Diskussionen, Bielefeld, 2011.

137 | Balke, Friedrich: »Auf dem Rundgang Bilder des Lebens bei Francis Bacon, Gilles
Deleuze und Martin Heideggers, in: Blimle, Claudia und Schéfer, Armin (Hg.): Struktur,
Figur, Kontur. Abstraktion in Kunst und Lebenswissenschaften, Zirich 2007, S. 317-
338, hier S. 322.

138 | Villani, Arnaud: »Deleuze and the Greeks: An Essay on Polemosophys, in:
Boundas, Constantin V. und Panagiotis, Sotiris (Hg.): Gilles Deleuze and Félix Guattari -
Refrains of Freedom, Deleuze Studies, Vol. 10, Nr. 3, Edinburgh 2016, S. 417-425, hier
S. 419. Hier aus dem Englischen {ibers. von Katharina D. Martin.

139 | Deleuze, Gilles und Félix Guattari: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-
phie?, 1991], Ubers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfurt a.M. 2000, S. 9-11,
hier S. 21.

140 | Buchanan, lan: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari, Or, What Can a
Body Do?«, in: Body & Society, Nr. 3, 1997, S. 73-91, hier S. 74.

141 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., hier S. 27.

14.02.2026, 11:37:43.

35


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

das unbewusste Vermogen des Geistes entdeckt werden kann."? Dabei handelt
es sich um eine Aufwertung des Kérpers im Bezug zur Erkenntnis, wihrend
gleichzeitig das Bewusstseins in Bezug auf das Denken herabgesetzt wird.'
Diese Umwertung geschieht jedoch ohne dabei dem einen oder dem ande-
ren einen Vorrang einzurdumen."** Fiir Deleuze findet sich bei Spinoza die
Vorstellung eines kontinuierlichen Lebens, bei dem der Geist nicht iiber oder
im Korper angesiedelt ist, sondern bei dem Geist und Kérper miteinander le-
ben.* Man kann hier also nicht von einer strukturellen Organisation eines
Innen oder Auflen sprechen, sondern muss von einem Miteinander und einer
nicht hierarchischen Anordnung von Denken und Kérper ausgehen. Im Sinne
Spinozas handelt es sich beim Kérper um eine Verkettung und um eine kom-
plexe, aus Teilen zusammengesetzte Organisation, die jeweils different und
durch das Vermégen der eigenen Bezugsverhiltnisse bestimmt ist."® Dabei
sind die korperlichen Reaktionen und Wirkungen, also die Operation mit und
an dem eigenen Korper, nicht deterministisch kausal gesteuert, sondern von
Affekten bestimmt.'¥ Sigmund Freud sah die Instinkte als ursichlich und pri-
mir angesiedelt — eine Theorie, die im Sinne Spinozas als unzureichend zu
deuten wire, da sie den Aspekt der Beziehung negiert."® Von diesem Punkt
ausgehend entwickeln Deleuze und Guattari einen Begriff des Kérpers, der
sich nicht an einer itiologischen Denkweise orientiert. Das Zentralstellen von
Affekten, Kapazititen und Beziehungen dient einem philosophischen Konst-
ruktivismus und hilft, die deleuzo-guattarischen Begriffe wie »Korper«, »Wer-
den« und »organloser Kérper« zu erkliren. Die Form des Kérpers ist durch
seine verinderlichen Beziehungen nicht definitiv, und somit tritt die mehr-
teilige Anordnung basierend auf Ausdruck und Beziehung in den Vorder-
grund.’®® Kérper sind agencements die sich durch ihren reziproken Charakter
auszeichnen, wobei die Affekte als iibertragende Verbindungen wirken. Mit
dem Begriff affectus beschrieb Spinoza beides, die Ubertragung von Passionen
und Gefiihlen, die auflerhalb des Koérpers entstehen, als auch die Wirkungen,
die sich im Individuum selbst bilden.’>? Ausgehend von Spinozas Begriff einer

142 | Ebd., S. 29.

143 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge, Frankfurt a.M. 1980, S. 68.

144 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 28, Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 68.
145 | Ebd., S. 69.

146 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 45; Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 69.
147 | Buchanan: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari«, a.a.0., hier S. 77.
148 | Ebd.

149 | Ebd., S. 81.

150 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 66.

151 | Buchanan: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari«, a.a.0., S. 81.
152 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 64ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

einzigen Substanz entwickelt Deleuze eine Theorie des Ausdrucks. Letzterer
ist laut Deleuze die Verwirklichung der Univozitit des Seins als Differenz und
Modulation neuartiger Unterscheidungen.’® In diesem Sinne ist der Kérper
als Ausdruck der Differenz zu verstehen. Ein Kérper ist immer Teilhabe, ohne
etwas zu besitzen, wobei die Affekte die Ausdehnung der Grenze des jeweili-
gen Korpers und dessen vermittelnde Elemente konstituieren.’* Daher stellt
Deleuze unermiidlich die Frage danach, was der Koérper vermag. Denn es lisst
sich nur etwas iiber einen Koérper aussagen, wenn bekannt ist, was er kann,
was sein Vermogen ist und auf welche Weise er sich mit den Kriften anderer
Kérper verbindet.’ In diesem Kontext beziehen sich Deleuze und Guattari
explizit auf Jacob von Uexkiill, der die »Tierwelten definiert«, indem er »nach
den aktiven und passiven Affekten, zu denen ein Tier fihig ist«, sucht.!>®
»Nietzsche«, so lautet das erste Wort im ersten Kapitel in Deleuzes Pub-
likation Spinoza, Praktische Philosophie.™ Deleuze zieht hier nicht nur den
Vergleich zwischen dem Leben zweier Philosophen, sondern verbindet auch
deren Begriffe von Kraft und Beziehung. Fiir Deleuze ist ein Kérper, ob bio-
logisch, sozial, oder politisch, ein beliebiges und zufilliges Erzeugnis, be-
stimmt von unterschiedlichen Kriften, die in Beziehung zueinander treten.!s®
Diese korperliche »Machteinheit«!® setzt sich zusammen aus Verhiltnissen
zwischen aktiven, beherrschenden und reaktiven, unterlegenen Kriften. Mit
Nietzsche vollzieht Deleuze diese Distinktion, deutet aber aktiv und reaktiv
als »Urqualititen, die die Beziehung der Kraft zur Kraft zum Ausdruck brin-
gen«.'®® Die Antwort auf die Frage, warum wir nicht wissen, was der Korper
vermag oder zu was er fihig ist, liegt fiir Deleuze begriindet in der Verborgen-
heit der aktiven Krifte, die dem Bewusstsein entgleiten.’®! Denn die »Affekte,
die nur empfunden werden kénnen, sind »nicht mit sinnlichen Qualititen
bestimmter Objekte zu verwechseln, die auch wahrgenommen, erinnert oder

153 | Rolli, Marc: Gilles Deleuze, a.a.0., S. 191-193.

154 | Massumi, Brian: »The Autonomy of Affects, in: Cultural Critique 31, 1995, S. 83-
109. Siehe auch Wotodzko, Agnieszka Anna: »Materiality of Affect: How Art can Reveal
the more Subtle Realities of an Encounter, in: Braidotti, Rosi und Dolphijn, Rick (Hg.):
This Deleuzian Century. Art, Activism, Life, Leiden 2014, S. 196-184, hier S. 171.

155 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 27; Deleuze and Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 67; De-
leuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 349.

156 | Ebd., S. 350. Vgl. Uexkiill, Jacob von und Kriszat, Georg: Streifziige durch die
Umwelten von Tieren und Menschen, Bedeutungslehre, Frankfurt a.M. 1970, S. 6ff.
157 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 9.

158 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.0., S. 46.

159 | Ebd.

160 | Ebd., S. 46, S. 48; siehe auch Rélli: Gilles Deleuze, a.a.0., S. 175ff.

161 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.0., S. 47.

14.02.2026, 11:37:43.

37


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

begriffen werden kénnen.«'%?

Die Affekte bestimmen die Beziehungen und
spezifische Teilhabe der Koérper, bringen deren Kapazititen hervor und ent-
ziehen sich doch dem Bewusstsein. Es sind allein die Affektionen, d.h. die
reaktiven Krifte, also die dufleren Wirkungen, Passionen und Gefiihle, die
deutlich hervortreten.’* Dabei kénnen diese Reaktionen als Elemente neuer
Gefiige wiederum Affekte erzeugen. Zu diesem Problem der Quasi-Kausalitit
kehren Deleuze und Guattari wiederholt zuriick.’®* So ist das Erscheinen eines
politischen Kérpers, beziehungsweise einer Zentralmacht, ebenso von einer
solchen quasi-kausalen Schwelle bedingt.®>

Die Postmoderne ist gezeichnet von Konzepten des >Anders sein< und des
>Anderenc: Die Frau ist ein sexuell anderes Wesen als der Mann, der ethnisch
Andere steht im Gegensatz zum weiflen europiischen Subjekt, und das >na-
tiirlich«biologische Leben kontrastiert zum techno-kulturellen Leben.' In
diesem Kontext sind es die von Deleuze beschriebenen Prozesse des Werdens,
die ein Anders sein fordern und dabei klassische, dualistische Systeme unter-
laufen und Grenzbereiche verschieben. Dieser Uberschreitung und Neuein-
schreibung geht immer ein temporires Anders-Werden, eine Re-lokalisierung
und Re-territorialisierung voraus. Der bereits diskutierte Begriff des Korpers
bei Spinoza und seine Theorie der Affekte stehen in direktem Zusammenhang
mit den Begriffen des Werdens und der Intensitit, wie wir sie bei Deleuze

162 | Rolli: Gilles Deleuze, a.a.0., S. 281.

163 | Ebd.

164 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 592ff.

165 | Ebd., S. 598. Deleuze und seine Theorie der Affekte fand nicht nur Beachtung in
der Philosophie, sondern auch in den Kulturwissenschaften und den Genderstudies:
DelLanda, Manuel: »Nonorganic Life«, in: Crary, Jonathan und Kwinter, Sanford (Hg.):
Incorporations, New York 1992, S. 129-167; Massumi, Brian (Hg.): A Shock to Thought,
Expressions after Deleuze and Guattari, London 2002; Braidotti, Rosi: Metamorphoses:
Towards a Materialist Theory of Becoming, Cambridge 2002; Protevi, John: »Deleuze,
Jonas, and Thompson: Toward a new Transcendental Aesthetic and a New Question of
Panpsychisme«, Montreal 2010, http://protevi.com/john/research.html (letzter Zugriff:
25.11.2014); Colebrook, Claire: »Leading Out, Leading On«, in: Semetsky, Ina (Hg.): No-
madic Education: Variations on a Theme by Deleuze and Guattari, Rotterdam 2008,
S. 35-43; Angerer, Marie-Luise: Vom Begehren nach dem Affekt, Zirich 2007; Melissa
Greg and Seigworth, Gregory J.: The Affect Theory Reader, Durham 2010; Bennett, Jane:
Vibrant Matter: A Political Ecology of Things, Durham 2010; Braidotti, Rosi: Nomadic
Theory: The Portable Rosi Braidotti, Columbia 2011; Dolphijn, Rick und van der Tuin, Iris
(Hg.): New Materialism: Interviews & Cartographies, Michigan 2012; Radman, Andrej
und Sohn, Heidi: Critical and Clinical Cartographies. Architecture, Robotics, Medicine,
Philosophy, Edinburgh 2017.

166 | Braidotti, Rosi: Metamorphoses, a.a.0., S. 118f.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

und Guattari finden. Jede Form des Werdens, sei es das Tier-, das Frau-, das
Molekular- oder das Unsichtbar-Werden ist immer ein Anders- oder Inten-
siv-Werden, welches ohne kausale Ordnung ist und die individuelle und all-
gemeine Geschichte ersetzt.!¥” Das deleuzo-guattarische Werden ist demnach
keine kausal bedingte Evolution, sondern basiert auf dem Erstellen von neuen,
rhizomatischen Biindnissen.!®® »Das Werden ist involutiv, die Involution ist
schopferisch.«' Es produziert nur sich selbst und es ist weder Nachahmung
noch Sein. Die Beziehung zwischen der Wespe und der Orchidee ist beispiel-
haft fur wirkliches Werden als Kreislauf von Intensititen, und indiziert dies
durch Zunahme von Wertigkeit. Die Orchidee, welche das Abbild der Wespe
nachahmt, de-territorialisiert sich zunichst, um sich dann mit Hilfe der We-
spe zu re-territorialisieren. Die Wespe nihert sich der Bliite, trigt die Pollen
weiter und wird so zu einem Teil des Fortpflanzungsorgans der Orchidee.”°
Dieser unmerkliche Block des Werdens ist »ein zweifaches Einfangen« und
»eine aparallele Entwicklung zweier Wesen, die absolut nichts miteinander zu
tun haben.«”! Genau wie der Block des Werdens von Orchidee und Wespe, ist
das Tier-Werden des Menschen real und unterscheidet sich von Konzepten, die
sich mit dem Prinzip der Ahnlichkeit erkliren."”?

Deleuze und Guattari unterscheiden drei Arten von Tieren bzw. drei Ar-
ten des Tier-Werdens: So gibt es die psychoanalytische Vorstellung von einem
Tier-Werden, bei dem laut Deleuze und Guattari die 6dipal und narzisstisch be-
setzten Haustiere den Menschen regredieren lassen. Des Weiteren gibt es Tie-
re mit Attributen und Eigenschaften, aus denen sich Serien, Strukturen und
Archetypen bilden. Besondere Aufmerksambkeit allerdings schenken Deleuze
und Guattari der Tiergruppe, der Meute oder dem Pack. Diese Tiere bilden
immer schon eine Mannigfaltigkeit, sie sind Population, voller Affekte und im
Werden begriffen.””? Auch wenn Deleuze und Guattari erkliren, dass alle Tie-
re auf eine dieser drei Weisen betrachtet werden kénnen, wird von ihnen das

167 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 222.

168 | Ebd., S. 325f.

169 | Ebd.

170 | Ebd., S. 20.

171 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 10.

172 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 318, S. 325. Deleuze lasst
sich in diesem Sinne als affirmativer Denker lesen. Er deutet den Korper und dessen
Affekte als zugéngliches Interaktionsfeld, welches Einfluss auf die Modulationen des
Ausdrucks hat. Vgl. Villani, Arnaud: »| Feel | am a Pure Metaphysician< The Consequen-
ces of Deleuze’s Affirmation«, in: Mackay, Robin: Collapse. Philosophical Research and
Development, Vol. 3, Falmouth 2012, S. 45-62.

173 | Ebd., S. 328.

14.02.2026, 11:37:43.

39


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Tier-Werden als ein Viel-Werden zentral gestellt.”* Beachtung findet dabei vor

allem die Stellung des einzelnen Tieres und dessen Zugang zum Rudel iiber
ein peripheres Gebiet am Rand.”® Ob und wo eine Vielheit mit ihren Fasern an
den Rindern eine Symbiose eingeht, ist nicht vorauszusagen.”® Ist dies aber
der Fall, dann ist das Ich nur noch eine Schwelle und eine Tiir fiir das Werden
zwischen den Mannigfaltigkeiten. Das Subjekt ist dann ein »Randphdnomenc,
wobei das »Anomale« bzw. der »Outsider« ein Biindnis eingeht, dabei eine
Grenze determiniert und dem Zusammenschluss eine voriibergehende Stabi-
litdt verleiht.””” Mit anderen Worten ausgedriickt: Die innere Menge der Meus-
te geht mit dem Anomalen Affektbiindnisse ein, die eine Transformation und
ein Anders-Werden ermoglichen. Da aber jedes Individuum und jeder Korper
selbst schon eine Vielheit ist, lassen sich die Bereiche des Innen und Auflen
nicht benennen. Die verschiedenen Typen von Rudeln, Meuten und individu-
ellen Biindnissen koexistieren, durchdringen und verdndern sich, wobei sie in
unterschiedlichen Konstellationen ausdruckstarke Gefiige bilden.””®
Abhingig von dem Verhiltnis von Bewegung und Ruhe, mit dem sich
ein Individuum verbiindet, ist dieses jeweils Teil verschiedener, individuier-
ter Mannigfaltigkeiten."”® Die vollkommende Individualitit ist nicht Subjekt
oder Ding, sondern eine >Diesheit« und bestimmt sich durch das Vermégen
zu affizieren oder affiziert zu werden. Fiir den Prozess des Werdens ist nicht
die Organisation des Kérpers von primirer Bedeutung, sondern seine Affek-
te. Zwei Thesen stellen Deleuze und Guattari vor: Es gibt eine Organisation
als planvolle Entwicklung und als ein geistiges Prinzip, welches im Unbe-
wussten liegt und eine Analogie-Ebene bildet.”®® Dort entwickeln sich Formen
und Subjekte in Abhingigkeit von einem zu erschliefenden Organisations-
plan. Die zweite These griindet sich auf der Vorstellung von Plan als eine
von sich selbst und den eigenen Gegebenheiten abhingige Konsistenz- und
Kompositionsebene. Dort gibt es nur »Schnelligkeiten und Langsamkeiten
zwischen formlosen Elementen und Affekte zwischen nicht-subjektivier-
ten Vermogen«.'® Dieser deleuzo-guattarische Plan ist die »Immanenz-,

174 | Ebd., S. 44ff.

175 | Ebd., S. 47, S. 340f.

176 | Ebd., S. 341.

177 | Ebd., S. 334f.

178 | Ebd., S. 55. Zum Begriff des Tiers und des Tier-Werdens bei Deleuze siehe auch:
Gardner, Colin und MacCormack, Patricia (Hg.): Deleuze and the Animal Edinburgh,
2017; sowie Buchanan, Brett: Onto-Ethologies. The Animal Environments of Uexkdll,
Heidegger, Merleau-Ponty, and Deleuze, New York 2008.

179 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 346.

180 | Ebd., S. 362.

181 | Ebd., S. 364.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Konsistenz- oder Kompositionsebene« und bildet den organlosen Korper.'®2 Der
oK ist aber nicht einfach ein »Begriff oder Konzept, er ist vielmehr Praktik, ein
ganzer Komplex von Praktiken«.”®® Immer dann, wenn man die Signifikanten
und die Subjektivierung entfernt und die Autonomie des Affektes erreicht,
bleibt nur noch der oK."®* Er ist so beschaffen, dass er nur von Intensititen be-
setzt werden kann, Intensititen, die zirkulieren, passieren und konstituieren.

Antonin Artaud sagte mit seinen ausdrucksstarken Formulierungen der
Organisation der Organe seinen Kampf an.'®® Ziel des Angriffs ist das theolo-
gische System, also die planmiflige Vorgehensweise dessen, was den Organis-
mus und die »organische Organisation der Organe« erschafft.’®¢ Ausgehend
von Artauds Begriff des organlosen Korpers stellen Deleuze und Guattari vor
allem Spinoza und seine Ethik ins Zentrum ihrer Uberlegungen. Spinozas
Substanzen sind als Potenzen und Null-Intensititen die produktive Matrize.
Die Wellen, Vibrationen, Schwellen und Intensititen sind die Modi dessen,
was passiert. Der oK ist Immanenz und immanente Grenze, er ist die Ebe-
ne, auf der sich die Intensititen bewegen und wirken und auf der sich kein
Ich befindet.’” Dieses Immanenzfeld entspringt weder einem duferen Ich,
noch ist es dem Ich immanent: »Es ist vielmehr so etwas wie das absolute
Aufen, das keine Formen von Ich mehr kennt, weil Inneres und Auferes glei-
chermafen Bestandteil der Immanenz sind, in der sie verschmolzen sind.«'®
Innerhalb dieser Ebenen sehen Deleuze und Guattari einen Mehrwert durch
Re-territorialisierung aufgrund der Neuverkettung von Affekten. Das funktio-
nale Verfahren der Interpretation soll durch die Praktik des Experimentie-
rens vertauscht werden, damit die Konjunktionen von Affekten die Welt des
Subjekts ersetzen.'® Hier lisst sich eine ethische Dimension ablesen, die trotz
ihres affirmativen Charakters die Gefahr von Grenzlosigkeit und Auflosung
birgt und Deleuzes Denken eine »Dunkelheit« attestiert.””® Der oK, so schrei-
ben Deleuze und Guattari, das sind die Drogenabhingigen, die Masochisten,

182 | Ebd., S. 367.

183 | Ebd., S. 206.

184 | Ebd., S. 208. Siehe auch Massumi: »The Autonomy of Affect«, a.a.0., passim.
185 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 206ff.

186 | Ebd., S. 218.

187 | Ebd., S. 211f,, S. 215.

188 | Ebd.

189 | Ebd., S. 222.

190 | Diesen weniger offensichtlichen, negativen Aspekten in Deleuzes Denken widmet
sich Andrew Culp. Vgl. Culp, Andrew: Dark Deleuze [Dark Deleuze, 2016], ibers. von
Achim Szepanski, Hamburg 2017.

14.02.2026, 11:37:43.

41


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

die Schizophrenen, die Liebenden — und all sie huldigen Spinoza.”' Deleuze
und Guattari geht es um eine Gradwanderung und den richtigen Umgang mit
den Schwellen und der peripheren Grenze. Dabei, so unterstreichen sie, ist es
wichtig, ausreichend Organisation, Signifikanz und Interpretation zu bewah-

ren, damit man auf die »herrschende Realitit antworten kann«.'*?

KORPER ALS TOPOLOGIEN DES INNEN, AUSSEN UND ANDERS

Der bei Foucault und Deleuze markanten Frage nach dem Verhiltnis von Re-
prasentation und Korperhaftigkeit als einem von »>Fixierung< und »asthetischer
Wandlungsmoglichkeit« widmen sich die Beitrige im ersten Teil des Bandes
»Korper und Bild«.

Irene Breuer geht mit »Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und
methexis bei Gilles Deleuze — Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Ge-
milden von Francis Bacon« der grundlegenden Frage in Deleuzes Werk nach,
wie der Widerstreit zwischen mimesis und methexis als Differenz sinnliche Er-
fahrung auszudriicken vermag. Diese Form deleuzianischer Intensitit erldu-
tert Irene Breuer anhand von dessen Francis Bacon, Logik der Sensation (1981)
zu der Malerei von Francis Bacon und im Hinblick auf das hier von Deleuze
konstatierte dsthetische und figurale Werden bzw. Fleischwerden der korper-
lichen Figur.

In »Aus dem Dunkel ins Licht. Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahn-
sinns« befasst sich Claudia Blitmle mit dem Wandel der physischen Machtaus-
ibung durch Zugriff auf die Kérper der Wahnsinnigen von der Renaissance
iiber die Klassik bis in die Moderne. Ausgehend von Foucaults Publikationen
Wahnsinn und Gesellschaft (1961) und Uberwachen und Strafen (1975) diskutiert
sie seine Thesen in direktem Bezug zu den von Foucault angesprochenen Ge-
milden Francisco di Goyas und Hieronymus Boschs. Dartiber hinaus erldutert
Claudia Bliimle Théodore Géricaults Gemilde der Monomanen (1819-1824) als
Beispiel des modernen medizinischen Blicks wie Foucault diesen in den Vorle-
sungen zur Psychiatrie ausfiihrte.

Jadwiga Kamola untersucht mit »Defekte Korper, intakte Bilder: Michel
Foucaults Die Geburt der Klinik« das fiir Foucault konstitutive Verhiltnis zwi-
schen Korper und Bild in seiner frithen Schrift zur Entstehung der Klinik
um 1800. Ausgehend von den Begriffen Tableau, Relief und Portrit, zeigt sie
die entscheidenden Korrelationen von Blick und Kérpern fur die Bilder der

191 | Ebd., S. 212. Zum Thema Intoxikation und Tier-Werden siehe Genosko, Gary:
»Drinking Animals: Sobriety, Intoxication and Interspecies Assemblages«, in: Gardner
und MacCormack: Deleuze and the Animal, a.a.0., S. 295-309.
192 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 220.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

klassischen und modernen Episteme auf und untersucht ihre grundlegende
Komplementaritit im Kontext der von Foucault fiir die Moderne konstatierten
unsichtbaren Sichtbarkeit in dessen Die Geburt der Klinik (1963). Auch mit der
Wende zur Moderne und der Versprachlichung des Wissens bleibt der struk-
turelle Stellenwert des Bildes gegeben.

Mit »Kalt, warm, hybrid. Kérperkonzepte in den Texten Gilles Deleuzes
und Michel Foucaults zu den Gemilden Gérard Fromangers« diskutiert Ann-
Cathrin Drews Deleuzes Text »Das Kalte und das Warme« (1973) und Foucaults
»Die photogene Malerei« (1975). Der franzésische Kiinstler Fromanger stand
mit der Gruppe Figuration narrative in Verbindung und sein vor allem ma-
lerisches Werk der 1960er und 19770er Jahre ist im Kontext des zeitgleichen
politischen Kunstgeschehens in Paris zu verorten. Fromangers besondere Auf-
fassung von Figuration ist weniger an Einzelfiguren gebunden sondern netzar-
tig. Diese formal-bildnerischen Verbindungen riicken Deleuze und Foucault in
Nihe ihres Denkens zu Kérpern und Subjektivierungen.

Ob Foucaults Macht als stilles, lenkendes System auf spielerische Weise
begegnet werden kann, geht Anna Schober mit »Das Fest der Bilder. Uber-
tragungen zwischen den Schriften von Michel Foucault und postmoderner
Kunst und Populirkultur« nach. Anhand der Verbildlichungen androgyner
Korperreprisentationen des Kiinstlerpaares Inez van Lamsweerde & Vinoodh
Matadin sowie Arbeiten Thomas Hirschhorns diskutiert sie ein Dringen des
Imaginiren im Kontext der von Judith Butler angeregten Debatten zur Gen-
der und Queer Subkultur. Diesen foucaultschen >Festspielen der Bilder<in der
gegenwirtigen Kunst- und Kulturpraxis stellt Anna Schober zudem die Frage
von radikaler Differenz in Deleuzes Werk als ebensolche >Festspiele« mogli-
cher sinnlicher Erfahrung anbei.

Der Korper als grundlegende Schaltstelle in der Konstituierung des Anderen
oder von normativen Andersheiten ist Thema der unter dem Titel »Fremdkor-
per« versammelten Beitrige.

Kerstin Borchhardt stellt in »Liminal and Criminal. Monstrése Hybriden in
der abendlandischen Kunst« mythische Fabelwesen als Projektionsflichen un-
terschiedlichster normativer Zuschreibungen vor. Dabei geht sie von Foucaults
Vorlesungen »Die Anormalen« (1974-1975) am Collége de France aus, in wel-
chen dieser solche Mischwesen und Monster im Mittelalter als einen »>doppel-
ten Rechtsbruch« beschrieben hatte. Fiir Kerstin Borchhardt stellt sich davon
ausgehend die Frage, inwieweit bereits antike Gesellschaften, die sich durch
klare Rollenverteilung und gesellschaftliche Hierarchien ebenso auszeichne-
ten wie durch eine mythische und ambivalente Gedanken- und Bildwelt, eben-
falls juristische Wertungen von Zwitterwesen vornahmen.

Derartigen Zuschreibungen begegnete Foucault 1966 mit einem anderen,
»utopischen Korper«, den Kyla Bruff mit »Merleau-Ponty, Foucault, Deleuze:

14.02.2026, 11:37:43.

43


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)« in Bezug auf Maurice Mer-
leau-Pontys Phinomenologie des >gelebten Kérper« (le corps vécu) diskutiert.
Sie argumentiert, dass sich die Dichotomie des physischen und des gelebten
Korpers mit Hilfe des Konzepts des >utopischen Kérpers< ebenso tiberwinden
lasst wie mit Deleuzes und Guattaris »organlosem Korper<. Ausgehend von den
Differenzen dieser Konzeptionen ist es Kyla Bruffs Anliegen aufzuzeigen, in-
wiefern der gesunde >organloser Korpers, der »gelebte Kérper< und der >utopi-
sche Korper< jeweils neue Wege eroffnen, die Grenze moglicher Erfahrungen
zu verschieben.

Die produktive Asthetik des organlosen Kérpers wird auch von Jeanne
Bindernagel mit »Zum Dilemma von Materialitit und Erfahrung: Gilles De-
leuzes Schreiben (von) der Hysterie« thematisiert. Ausgehend von George
Didi-Hubermans Studien zur Hysterie als ein durch die Praxis der Fotogra-
fie produziertes Krankheitsbild, konzentriert sich ihre Analyse auf Aspekte
der Modellbildung innerhalb von Deleuzes Werk. Sie zeichnet nach, wie der
Begriff der Hysterie in Deleuzes Francis Bacon, Logik der Sensation ein Span-
nungsverhiltnis von emphatischer und kérperlicher Eindringlichkeit auf-
weist. In diesem >hysterischen«< Textkorper Deleuzes werden die Hysterie als
Bild, die Intensitit des Kérpers sowie die Dramatik des Schreibens zu einem
produktiven Gefuge.

Dass gerade Deleuzes Vitalismus wie dessen Komplexisierung klassischer
Dichotomien von Bios und Zoe es ermdglichen, ein Konzept des Kérpers zu
denken, welches nicht anhand von Binarititen oder identitiren Kategorien
erfasst werden kann, ist Thema fiir Agnieszka Anna Wolodzko in »Between
Bio(s) and Art — Intensities of Matter in Bioart«. Unter Bezugnahme auf die
Schriften der Philosophin Rosi Braidotti fithrt sie kiinstlerische Beispiele zeit-
gendssischen Bioart des Kiinstlerduos Oron Catts und Ionat Zurr an. Dabei
zeigt die Autorin, dass es das kérperliche Material selber ist, welches in diesen
neuen Kunstformen derartige Unterschiede und Kategorien in Frage stellt.

Das Wechselspiel von Identitit, Normativitit und Potenzialitit wiederum
macht es unausweichlich, die Thematik des Korpers bei Deleuze und Foucault
im Kontext von »Kérper, Politik und Widerstand« zu fokussieren.

Pierre Buhlmanns Kapitel »Neuentdeckung des Korpers. Foucaults Moderne,
zwischen Klinik und Politik« geht auf Foucaults intensive Auseinandersetzung
mit dem Korper als Gegenstand des modernen Wissens ein. Mit Bezugnahme
auf Die Geburt der Klinik (1963), Die Ordnung der Dinge (1966), Uberwachen und
Strafen (1975) sowie die spiteren Vorlesungen zur Geschichte der Gouvernmen-
talitdt 1: Sicherheit, Territorium, Bevolkerung (1977-78) verdeutlicht er den Uber-
gang von disziplinarischem Blick zur biopolitischen Norm. Wenn der Koérper
bei Foucault zundchst {iber Blick und Disziplinartechniken als moderner Kor-
per hervorgebracht wurde, ist es gleichzeitig diese spezifische Auffassung eines

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

individualisierten Korpers, der die Entfaltung und Applikation einer Biomacht
erlaubt.

Im Kontext der Machtzuschreibungen stellt sich die Frage nach Formen
des Entweichens der Kérper im Werk von Deleuze und Foucault. Jiirgen Gunia
geht mit »Selbstversuch und Ubung. Die Spiritualitit des Korpers bei Michel
Foucault und Gilles Deleuze« auf Spiritualitit als Ethik ein, deren Praxis Er-
fahrung und Ubung vereint. Fine prozessuale und konstruktivistische Struk-
tur der Immanenz liest Jiirgen Gunia im Kontext von Deleuzes Selbstversuch
als expérimentation in Anlehnung an die stoische Philosophie und setzt sie mit
Foucaults >selbstkonstituierenden< Ubungen der »Techniken des Selbst« als
entrainment in Bezug. Subjektivierung und Desubjektivierung gehen dabei ein
komplexes und widerspriichliches Wechselspiel ein.

Sjoerd van Tuinens »Physiology versus Psychology: The Priest and the Bio-
politics of Ressentiment« geht Moglichkeiten einer Befreiung des Kérpers ins-
besondere von einer subjektivierenden Psychologie nach. Nietzsches Figur des
Priesters in Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift (1887) verortet Sjoerd
van Tuinen mit Bezug auf Deleuzes und Guattaris Anti-Odipus (1972) zunéchst
im Kontext einer >priesterlichen< Psychologie und subjektregulierenden Orga-
nisation des Ressentiments. In der Diskussion der foucaultschen Texte folgt er
Foucaults Auseinandersetzung mit der Pastoral- und Disziplinarmacht und
weist anhand Foucaults Vorlesungen Sicherheit. Territorium. Bevélkerung (1977-
78) auf die Bedeutung dieser Debatte im Hinblick auf gegenwirtige biopoliti-
sche und psycho-politische Kontrollmechanismen hin.

Katharina D. Martin thematisiert die Moglichkeiten der Deterritorialisie-
rung durch die von Deleuze und Guattari vorgeschlagene Multifunktionalitit
der Maske. In »Gesicht, Kopf, Korper: Eine politische Karte« widmet sie sich
der in Tausend Plateaus (1980) herausgestellten Unterscheidung zwischen dem
Gesicht als Code und Ort unterschiedlicher Semiotiken und der intensiven
Kopf-Kérper Einheit. Hinzu zieht sie Foucaults Text »Die Képfe der Politik«
(1976) und verweist auf dessen Unterscheidung zwischen der Korperlichkeit
des Kopfes und Tiefe des Schidels und der politischen Konnotation des Ge-
sichtsausdrucks. Abschliefend setzt Katharina D. Martin diese Thesen in
Verbindung mit den Ereignissen ausgelost durch die illegale Performance der
Gruppe Pussy Riot.

Fiir Christoph Dittrich ist Kritik und Klinik (1993), jener der Literatur ge-
widmete Band Gilles Deleuzes, Ausgangspunkt seines Textes »Lawrence, ein
Etrusker. Tuberkulose und Vitalitit«. Er geht dabei von Deleuzes Auffassung
vom Schreibakt als eine vom Korperlichen untrennbare Problematik aus. Im
Rahmen dieser verbindet sich das Vermogen des Korpers, dessen Gesundheit
und Krankheit mit dem Schreiben und erméglicht Werdensprozesse. Chris-
toph Dittrich schligt Lawrences Werk als literarisches Korrelat zu Spinozas
Affekttheorie und Deleuzes Vitalismus vor. Dartiber hinaus stellt er Lawrences

14.02.2026, 11:37:43.

45


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Affirmation der Lebendigkeit im Fleische und der Teilhabe des leibhaften Kos-
mos in den Bezug zu Nietzsches >Willen zur Macht.

Arianna Sforzinis »Widerstehende und kimpfende Kérper auf den Bithnen
Michel Foucaults« ist eine Erstiibersetzung aus ihrer 2014 erschienenen Pub-
likation Michel Foucault. Une pensée du corps. Ausgehend von Foucaults Vor-
schlag in Der Willen zum Wissen (19776), sich dem sexuellem Dispositiv mit den
Korpern und Liisten entgegenzustellen, untersucht Sforzini die von Foucault
dargelegten Formen der Widerstinde in »Der utopische Kérper« (1966), der
hysterischen Kérper in Die Macht der Psychiatrie (1973-74), dem >Pakt-Korper«
der Hexen und >Theater-Korper« der Besessenen in Die Anormalen (1974-95)
und — mit besonderer Bezugnahme auf die letzten Vorlesungen Foucaults
1983-84 Der Mut zur Wahrheit — der Figur des Kynikers.

Diese Erérterungen von Effekten theatraler und widerstindiger Korperlichkei-
ten werden erginzt durch den vierten und letzten Teil mit dem Schwerpunkt
»Korper und unkorperliche Effekte«.

Die topologische Verortung der unkérperlichen Effekte ist Ausgangspunkt
fiir Angelika Seppi in »Liarmender Unsinn und Oberflicheneffekte — Der Kor-
per und das unkérperliche Ereignis im Denken von Gilles Deleuze«. Ausge-
hend von Deleuzes Konzept der dynamischen Genese des Sinns entwickelt
sie unter Bezugnahme auf Deleuzes Differenz und Wiederholung (1968), Die
Logik des Sinns (1969) sowie Deleuzes und Guattaris Tausend Plateaus (1980)
eine materialistische Theorie des Virtuellen und widmet sich dabei sowohl
der Frage des Korpers als auch den unkorperlichen Ereignissen. Thr Anliegen
ist ein nicht-dialektisches, materialistisches Denken, das sich auflerhalb der
herkémmlichen bindren Logik von Materie und Geist oder Wirklichkeit und
Idealitit bewegt.

Denken und Sein im Kontext des kérperlichen Vermégens und die Uber-
windung solcher Dichotomien stehen auch in Guillaume Colletts Text »Bo-
dies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault« im Fokus. Deleuzes
Konzept der Immanenzebene in Die Logik des Sinns (1969) sowie Die Falte
(1988) und Foucaults Verstindnis des Sagbaren und Sichtbaren in Die Ord-
nung der Dinge (1966) sowie dessen Begriff der Aussage in Die Archdologie des
Wissens (1969) sind weder nur linguistisch noch nur materiell zu lesen. Neben
Bezugnahme auf Edmund Husser], Martin Heidegger und Jean Hyppolite hebt
Collett Nietzsches Einfluss hervor und geht auf die Beziige zwischen Foucaults
frithem Werk und Deleuzes ontologischen Konzepten ein.

Marc Rélli befasst sich »Im Labyrinth der Zeit. Zum Konzept des Korpers
nach Leibniz, Borges und Deleuze« mit den Verbindungen zwischen Deleuzes
Verstindnis des kérperlichen Ausdrucks, Leibniz’ Substanzbegriff und der Pro-
blematik einer Kompossibilitit. Ausgangspunkt sind Leibniz’ Theorie der Per-
zeption als Kontinuitit sowie der wirklichen Welt als Ausdruck ontologischer

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Einheiten, die kontingente Wahrheiten vereinen. Bezugnehmend auf Deleuzes
Ausfithrungen zum kérperlichen Ausdruck und dessen zeitphilosophisch mo-
tivierter Revision des leibnizschen Systems erldutert Marc Rolli, inwiefern Zeit
das Wirkliche und Mégliche in ein neues Verhiltnis setzt, und der kérperliche
Ausdruck so einer moglichen Welt Realitit verleiht.

14.02.2026, 11:37:43.

47


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. Korper und Bild



https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen
mimesis und methexis bei Gilles Deleuze
Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Gemélden

von Francis Bacon

Irene Breuer

In dem Beitrag wird der Frage nachgegangen, wie der Widerstreit zwischen
mimesis und methexis eine — so die These — »atopische Differenz< hervorbringt,
die den Sinn des Gegenstandes zu einer fortwihrenden Bildung zwingt, einen
Sinn, der sich weder vollstindig erhellen noch in bestehenden Begrifflichkei-
ten erfassen lisst, sondern sich eher in sinnlicher Erfahrung ausdriickt. Der
Begriff der Atopie bedeutet nach Franco Rella,' auerhalb unseres Platzes bzw.
der Grenzen unserer wahrnehmungsmifigen und kognitiven Gewohnheiten
zu sein. Die hier vorgeschlagene atopische Differenz — eine Differenz, die sich
in keinem eigenen Ort bzw. topos idios im Sinne Aristoteles verankern lisst —
wandert zwischen dem Abbild und dem Trugbild und entzieht sich unseren
Gewohnheiten und tibernommenen Begriffen.

Um die Voraussetzungen der Reprisentation, wie sie von Platon benannt
werden, aufzudecken, soll in einem ersten Schritt das Verhiltnis zwischen
Urbild und Abbild im Denken Platons vorgestellt werden. Anschliefend wird
auf Gilles Deleuzes Schriften Differenz und Wiederholung® und Logik des Sinns®
eingegangen, die die Grundbausteine fiir eine moderne Aufwertung der mi-
metischen Praktiken liefern. Der franzgsische Philosoph hebt die Produktion
von Trugbildern als eine »Umkehrung des Platonismus« hervor, denn diese

1 | Rella, Franco: »Atopia«, in: El silencio y las palabras, Barcelona, Buenos Aires,
1992, S. 112.

2 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], iibers.
von Joseph Vogel, Miinchen 1997.

3 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], Gibers. von Bernhard Diek-
mann, Frankfurta.M. 1993.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Irene Breuer

reproduzieren nicht mehr das Urbild. In einem dritten Schritt werden die Ei-
genschaften der Trugbilder anhand der Gemilde des englischen Malers Fran-
cis Bacon ndher bestimmt. Zum Schluss wird die atopische Differenz in ihrer
Entstehungsmoglichkeit und ihrer Tragweite niher beleuchtet. Es wird sich
herausstellen, dass die Umkehrung des Platonismus nicht nur eine Produk-
tion des Trugbildes, sondern auch einen sinnlichen Uberschuss verursacht,
der sich jeder wesentlichen Bestimmung widersetzt, unlokalisierbar bleibt und
die Betrachter affiziert.

1. MIMESIS UND METHEXIS

Die Differenz, die zwischen dem Bildenden und dem Abgebildeten ent-
steht, wirft die Frage nach der Medialitit von Bildern auf. Es handelt sich
um eine dreifache Differenz zwischen dem, was in das Bild kommt — dem
Abgebildeten —, und dem, was das Bild selbst ausmacht — dem Bildlichen —,
und wie etwas in das Bild gelangt — dem Bildenden. Relevant wird hier
eine bildliche Differenz, die im Spannungsverhiltnis zwischen mimesis
und methexis, zwischen Nachahmung und Teilnahme, im ontologischen
Dreistufenmodell aus dem Spitdialog Platons, der Politeia, entsteht: die
unsichtbare Idee des Urbildes, das reale sichtbare Ding als Abbild und das
Schattenbild als Abbild des Abbildes. Diese dreifache Unterscheidung in
der Politeia* entspricht einer zweifachen in dem Sophistes:> Hier unterschei-
det Platon zwischen eikastischer und phantastischer Nachahmung. Die
eikastische mimesis, als das erzeugte »Ebenbild, ist die inhaltliche Nach-
ahmung der sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeit.®* Durch die phantasti-
sche mimesis dagegen erzeugt der Kiinstler unzuverldssige und triigerische
Scheinbilder bzw. Trugbilder, die das Grofse verkleinern und das Kleine ver-
grofern. Denn Abbilder und triigerische Simulakra ringen um die recht-
mifige Stellvertretung des Wahren: »Die Abbilder sind Besitzer zweiten
Ranges, wohlbegriindete Bewerber, durch die Ahnlichkeit bestitigt; die
Trugbilder sind wie die falschen Bewerber, die auf einer Ungleichartigkeit
beruhen, eine wesentliche Perversion, eine Umlenkung implizieren«,’
Deleuze. Es sind die sich-immer-gleichbleibenden Ideen, die als wahrhaft
Seiende unserem Bewusstsein vorgegeben sind. Sie bilden eine eigene
Welt, den kdsmos noetés, den kdsmos, den wir durch geistiges Anschauen der

SO

4 | Platon: Politeia X, 595b.

5 | Platon: Sophistes 235b-236d.

6 | Ebd., 235e.

7 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 314.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

Ideen — ndesis — als einfache unsinnliche Anblicke oder Sichten (das Wort
idéa, lateinisch videre, bedeutet »sehen« und daher im wortlichen Sinne
»Sicht«) erkennen konnen. Der kdsmos aisthetds dagegen enthilt die sinn-
lich wahrnehmbaren Dinge, die stets-immer-anders werden und deshalb
nicht wahrhaftig sind. Doch kénnen wir sie als Abbilder der Ideen erken-
nen, weil sie am Sein der Ideen teilnehmen: Als Erscheinung-von-etwas-an-
derem (den Ideen) existieren die Abbilder als Bezug auf etwas Anderes, so
dass die Sinnenwelt auf die Ideenwelt verweist. Das Sein des Abbildes be-
steht also in der Verweisung auf die abgebildeten Ideen. Die Andersheit der
Abbilder gegeniiber den Ideen bedarf eines eigenen Mediums, worin ihre
Selbststindigkeit moglich wird: dem Raum, die eigene Dimension des kos-
mos aisthetds. Diese Teilnahme kénnen wir einsehen, indem wir die Ideen
in den geistigen Blick nehmen und durchschauen kénnen, dass zwischen
Ideen und Sinnenwelt ein Verhiltnis — logos — der Analogie waltet. Im Licht
dieser Sichten kénnen wir die Dinge der Sinneswelt als das, was sie sind,
benennen und beschreiben, wie sie sind. Es ist also eine »innere oder ab-
geleitete Ahnlichkeit«® mit der Idee, die den Anspruch der Abbilder, eine
bestimmte Qualitit zu besitzen und als etwas erfasst zu werden, begriindet.

Es ist wichtig hervorzuheben, dass die mimesis nicht per se von Platon ver-
worfen wird. Stattdessen wird sie aufgefordert, sich nach dem Wahren zu rich-
ten. Trugbilder verlaufen wiederum nicht iiber die Idee, sondern sie verletzen
das Gesetz des Guten, nach dem sich die Abbilder richten. Trugbilder sind Ab-
bilder des Abbilds, doch zwischen beiden besteht ein Wesensunterschied, eine
»atopische Differenz« »Das Abbild ist ein mit Ahnlichkeit ausgestattetes Bild,
das Trugbild ein Bild ohne Ahnlichkeit.«’ Letzterem entsprechen also auch
die Bilder, die im Rahmen einer nicht-reprisentativen modernen Kunst ent-
stehen. Denn indem der Kiinstler umwalzt, bewahrt er; indem er zerstért und
verformt, deutet er: Hierdurch tritt ein neuer Sinn in ein Spannungsverhilt-
nis mit dem alten. Diese andauernde Spannung zwischen beiden Polen, die
jedem Prozess der Sinnbildung zugrunde liegt, verhindert eine dialektische
Aufhebung des Heterogenen. Dieser Prozess zeugt von der Suche nach einem
>neuenc< Verstindnis von mimesis, das ihr eine schopferische und produktive
Rolle zuteilt: Es geht hier nicht um eine einfache Reproduktion des Urbildes,
sondern um die kreative Produktion des Trugbilds. Um dieser Verschiebung
in der Auffassung der mimesis Rechnung zu tragen, ist es sinnvoll, dem Ver-
stindnis von Reprisentation und ihrer Umkehrung nachzugehen, wie sie bei
Deleuze durchgefiihrt wird.

8 | Ebd., S. 315.
9 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.

53


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Irene Breuer

2. REPRASENTATION ALS REKOGNITION,
WIEDERHOLUNG ALS REPETITION

Deleuze zufolge besteht die »Aufgabe der modernen Philosophie« in der »Um-
kehrung des Platonismus«.”” Indem der Platonismus erstens ein »konkretes
Kriterum« — die »Ahnlichkeit« — fiir die Unterscheidung zwischen Idee und
Bild liefert und zweitens dieses Kriterium als Mafstab fiir die Berechtigung
der Abbilder, der Sache zu entsprechen, festlegt, begriindet er das Gebiet der
Reprisentation. Die Ahnlichkeit ist keine raumzeitliche bzw. nur dulere Dif-
ferenz, sondern eine dem Wesen immanente Differenz, die von der Idee er-
fasst wird, indem sie die »konstitutive[n] Beziehungen und Proportionen des
inneren Wesens [des Bildes] begreift«.!! Diese innere oder durch ein >geisti-
ges Auge« erschaubare Ahnlichkeit beruht auf der Moglichkeit der Rekogniti-
on — der Wiedererkennung — der Idee als Vorbild des Abgebildeten: Beide sind
durch »die Identitit im Begriff«, »die Ahnlichkeit im Objekt« und »die Ana-
logie im Urteil« — als Ubereinstimmung zwischen Begriff und Objekt — aufei-
nander bezogen.!? Es besteht also eine begriffliche Identitit zwischen der Idee
und der Erscheinung, eine Entsprechung in der Rekognition, eine Kohirenz
oder Kontinuitit in der Wahrnehmung, die die Ordnung der Reprisentation
ausmachen. Die Reprisentation legt die Regeln fest, welche die Entsprechung
und Identitit zwischen dem Vorbild und dem Abbild bzw. zwischen Idee und
Erscheinung garantieren.

In diesem Zusammenhang deutet Deleuze Friedrich Nietzsches Lehre von
der ewigen Wiederkehr im Sinne der Bildfrage. Die ewige Wiederkehr besteht
darin, dass jedes Ding nur als Wiederkehrendes existiert, als »Abbild einer
Unendlichkeit von Abbildern«,”® d.h. als Trugbild. So steht die Wiederholung
als répétition »der Reprisentation gegeniiber«.* Die Wiederholung, wie sie in
der Reprisentation verstanden wird, ist »Wiederholung des Selben«, sie ist
eine »nackte Wiederholung« — eine eikastische mimesis im Sinne Platons; eine
begriffliche Erfassung dessen, was wiederholt wird.’® Die répétition dagegen
bildet sich selbst, »indem sie sich bekleidet, maskiert, verkleidet«” und ist als
»bekleidete Wiederholung« — die phantastische mimesis im Sinne Platons —
zu verstehen. Die ewige Wiederkehr Nietzsches ist, in der Interpretation von

10 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 87.
11 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 314.
12 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 179-180.

13 | Ebd., S. 95.
14 | Ebd., S. 85.
15 | Ebd., S. 42.
16 | Ebd., S. 45.

17 | Ebd., S. 42.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

Deleuze, das einzige Selbe dessen, was wird, und dessen, was sich dndert.
Dies entspricht einer kopernikanischen Revolution,’® denn die Identitit ist
ein gewordenes Prinzip. Das Werden wird als unendliche Schépfung von Dif-
ferenzen verstanden, die bejaht werden miissen. Dasjenige, was das Denken
entlockt, ist eher Gegenstand einer Begegnung und nicht einer Rekognition:
Dieses Etwas, was uns zum ersten Male begegnet, kann nur empfunden wer-
den, sich uns aufzwingen, uns unmittelbar prisent sein.

3. UMKEHRUNG DES PLATONISMUS

Den Platonismus umzukehren bedeutet fiir Deleuze, »das Primat eines Ori-
ginals gegeniiber dem Abbild, eines Urbilds gegeniiber dem Bild anfzujfech-
ten«.!” Die Strategie liuft darauf hinaus, »die Trugbilder aufsteigen [zu] lassen,
ihre Rechte zwischen den Tkonen oder den Abbildern geltend machen«.?® Es
geht hier weder um die Unterscheidung zwischen Idee und Abbild noch um
diejenige zwischen Wesen und Erscheinung, sondern um die »Subversion in
diese Welt«,?' denn das Trugbild enthilt eine »positive Macht, die sowohl das
Original wie das Abbild, das Modell wie die Reproduktion verneint«.?? Es verin-
nerlicht eine Differenz, eine Simulation, die das unvorstellbar Neue schopft.
Dafiir muss aber mit dem Primat der Identitit gebrochen werden; um den ei-
genen Begriff »Differenz« zu produzieren, darf man ihn nicht in die Identi-
tit eines Begriffs — des Seinsbegriffs — als eine »kategoriale Differenz«* im
Sinne Aristoteles »einschreiben«? und ihn somit als »Pridikat im Inhalt des
Begriffs«® bestimmen. Vielmehr muss die Wiederholung als eine »begriffslo-
se Differenz«,? als ein Intensititsunterschied bzw. als etwas, »was nur emp-
funden werden kann«,” verstanden werden. Die Intensitit ist die Form der
Differenz als Grund des Sinnlichen. Jede »Intensitit ist differentiell, Differenz

18 | In Anlehnung an Kants »Uménderung der Denkarts, vgl. »Kritik der reinen Vernunft,
in: Weischedel, Wilhelm (Hg.): Immanuel Kant, Werke in sechs Banden, Darmstadt
1956, B XVII.

19 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 95.

20 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 320.

21 | Ebd.

22 | Ebd., Herv.i.0.

23 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 55.

24 | Ebd., S. 56.
25 | Ebd., S. 54.
26 | Ebd., S. 46.

27 | Ebd., S. 292.

14.02.2026, 11:37:43.

55


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Irene Breuer

an sich selbst«.?® In Logik des Sinns wird von Deleuze das Sinnliche aber nicht
durch Begriffe differenziert, sondern es ist die Differenz, die »heterogene Seri-
en« des Sinnlichen erzeugt. Diese sinnliche Differenz, die die »urspriingliche
Disparitit« produziert, bestimmt die Welt der Trugbilder und bildet zugleich
die »Bedingungen der wirklichen Erfahrung«. Zwischen der Ahnlichkeit der
Dinge und der mit dem Trugbild »verbundene[n] Affektladung« wird, mit Paul
Valéry gesagt, eine »Resonanz«* bzw. »ein oszillatorisches System«*® erzeugt,
das sich in der »Empfindung des Todes« oder der »Lebenszerstiickelung«* du-
Rert. Dieses System enthilt Differenzen, Varianten, die einen Kern aus »priin-
dividuellen Singularititen«einhiillen. Sie werden als die »wahren transzenden-
talen Ereignisse« verstanden, weil sie tiber eine »potentiale Energie« verfiigen,
die die Differenzen entlang der Serien generieren. Sie sind transzendental,
weil sie die Bedingung der Méglichkeit der Erfahrung bilden, und fiir Deleuze
»lenken [sie] die Genese der Individuen und Personen«.*? Die Schépfung jeder
Serie entstammt einem >singuldren Ereignis<, das aus der zufilligen Begeg-
nung von unterschiedlichen Kausalreihen im Sinne Aristoteles bzw. durch die
Kreuzung bereits existierender Krifte und nicht aus der Zusammenarbeit der
Erkenntnisvermégen im Sinne Kants entsteht. Nicht nur das Kunstwerk, son-
dern alle Phinomene beruhen auf dieser »konstitutive[n] Differenz«,* die so-
mit die Bedingung der »wirklichen Erfahrung« und diejenige der Entstehung
des Kunstwerks vereinigt. Es ist also dem Zufall zu verdanken, dass sich die
Entstehung eines Phinomens sowie eines Kunstwerkes ereignet.

Die Differenz wird jetzt von keiner vorgingigen Identitit erzeugt, sondern
umgekehrt wird die Identitit von dieser »Grunddisparitit« produziert, inso-
fern es jetzt die Differenzen sind, die einander dhneln.** Die Identitit lisst
die Differenzen der divergenten Serien wiederkehren in einer »nomadischen
Verteilung, die sich jeder hierarchischen Bestimmung widersetzt.*® Das sin-
gulire Ereignis erzeugt die Wiederholung der Differenzen als verkleidete bzw.
als Trugbilder. Indem sie sich bildet, konstituiert sie das Identische dessen,

28 | Ebd., S. 282.

29 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 136: »Die Zeichen bleiben ohne Sinn, so-
lange sie nicht in die Oberflachenorganisation eintreten, die die Resonanz zwischen
zwei Serien sicherstellt [...].«

30 | Valéry, Paul: Cahiers/Hefte [Cahiers, 1973, 1974], ibers. von Bernhard Béschen-
stein, Hartmut Kohler und Jiirgen Schmidt-Radefeldt, Frankfurt a.M. 1993, S. 81.

31 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 319, S. 320.

32 | Ebd., S. 315.
33 | Ebd., S. 319.
34 | Ebd., S. 320.

35 | Ebd., S. 321.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

was sich dndert, die nackte Wiederholung.’® »Was wiederkehrt, das sind die
divergenten Serien als divergente«,*” d.h., die Wiederkehr selbst ist das einzige
Selbe der Divergenz. Die Umkehrung Platons ist hiermit vollzogen, denn das
Trugbild, die phantastische mimesis, ist nun das Originidre und der Ursprung
aller Identitaten.

4. DAs TRUGBILDBILD UND DAS UNSICHTBARE:
Die INTENSITAT DER MALEREI FRANCIS BACONS

In Francis Bacons Gemilden sieht Deleuze die Antwort auf die Frage nach
der Moglichkeit eines »anderen Typ[s] von Beziehungen zwischen Figuren,
einen Typ, der nicht narrativ wire und auf keinerlei Figuration hinauslaufen
wiirde«.*® Bacon entkommt dem Figurativen, indem er die Figur isoliert, de-
formiert und sie mit der Struktur und der Kontur in ein Spannungsverhilt-
nis versetzt, das somit die drei Grundelemente des Gemaildes in Verbindung
miteinander hilt.** Deleuze fithrt Cézanne als denjenigen an, der diesen neu-
en malerischen Weg er6ffnete, indem er die »Sensation« malte, d.h., indem
er den Korper malte, insofern dieser »erlebt wird als einer, der die Sensati-
on erfihrt«.** Diese Sensation in statu nascendi wurde von Valéry anhand des
Begriffs der »Rohwahrnehmung« beschrieben: »Alle Empfindung ist in sich
urspriinglich, nie verspiirt, und darin liegt eine Bedingung ihrer Genese. Wir
fuhlen nur, was wir noch nie gefiihlt haben — wihrend der Entstehungspha-
se.«* Jede Sensation, jede Empfindung bringt demnach eine andere hervor;*”
zusammen bilden sie eine Sequenz, wobei jede Sensation sich in unterschied-
lichen Ordnungen befindet: Die Sensation, die die unterschiedlichen Sensati-
onen synthetisiert, umhiillt eine »konstitutive Ebenendifferenz, eine Pluralitit
von konstituierenden Bereichen«.® So fithren uns Bacons »Reihen, wie z.B.
die der Pipste, der Portrits oder der Selbstportrits, in verschiedene »Emfin-
dungsbereiche« oder auf »sensitive[...| Ebene[n]«*, die von der synthetisch
einheitlichen Sensation durchkreuzt werden.

36 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 43.

37 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 323.

38 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation [Francis Bacon - Logique de la
sensation, 1981], libers. von Joseph Vogl, Miinchen 1995, S. 10.

39 | Ebd., S. 25.

40 | Ebd., S. 27.

41 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 175.
42 | Ebd., S. 176.

43 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 28.
44 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.

57


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Irene Breuer

Wie ist diese Sensation zu verstehen? Sie ist nicht als ein Gefiihl aufzufas-
sen, das die Bilder zu erzihlten Geschichten verbindet, sondern als ein Trieb,
der nach der »besten< Sensation«® sucht. Diese Sensation kénnte durch die
Bewegung erklirt werden, welche die Kontur der Figuren verschiebt. Aber
die Bewegung erklirt nicht die Sensation, vielmehr erklirt die »Elastizitit der
Sensation«*® die Momentaufnahme der Bewegung, denn sie kann diese still
stellen, so wie in der erstarrten Grimasse des Schreienden. Die Bewegung inte-
ressiert den Kiinstler eigentlich nur als ein »Spasmus, der von der »Wirkung
unsichtbarer Krifte auf den Korper« zeugt.” Die »Gewalt der Sensation« steht
auflerdem »dem Sensationellen, dem Klischee« gegentiber, insofern Bacon
beim schreienden Papst mit der Figuration dessen, was eine heftige Empfin-
dung verursacht, bricht. Die Grausamkeit wird »selbst Figur«, d.h., sie provo-
ziert keinen Schrecken, sondern wird selbst »Schrei«. Dafiir »neutralisiert«
Bacon den Schrecken, indem der Malvorgang die Figur isoliert und sie dem Se-
hen entzieht: Sie schreit »angesichts des Unsichtbaren«.*® Die Sensationsebenen
verweisen nicht nur phinomenologisch auf die Sinnesorgane, sondern sie sind
durch ein »vitale[s] Vermogen« verbunden, »de[n] Rhythmus«, den es »sicht-
bar zu machen« gilt. Dieses Vermogen der »existentielle[n] Kommunikation«
zwischen den Ebenen macht das »>pathische< (nicht reprisentative) Moment
der Sensation« aus.” Es geht also darum, den Koérper als Intensitit — einen
»organlose[n] Kérper« im Sinne Artauds bzw. ein »nicht-organisches Leben« —
zu malen, das dem Kriftespiel unterworfen ist.>® Es war wiederum Valéry, der
die Intensitit und Dauer der Empfindungen im Sinne einer Energie verstand,
welche die Arbeit der Sensibilitit erméglichte.

In Anlehnung an Merleau-Ponty kann vorgeschlagen werden, dass es
Bacon darum geht, das »Unsichtbare dieser Welt«®?> — die Intensitit der
Sensation — anhand des Trugbilds sichtbar zu machen. Dieses Unsichtbare ist
kein Gegenteil des Sichtbaren, sondern es ist etwas, das sich vorerst dem Blick

45 | Ebd., S. 30.
46 | Ebd.
47 | Ebd., S. 31.

48 | Ebd., S. 29, Herv.i.0.

49 | Ebd., S. 31, Herv.i.0.

50 | Ebd., S. 32.

51 | Vgl. Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 177.

52 | Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare [Le Visible et I'In-
visible, 1964], Ubers. von Regula Giuliani und Bernhard Waldenfels, Miinchen 2004,
S. 198.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

als »nicht-urprisentierbar«® entzieht und uns eben deshalb anzieht:>* Die

Offenbarung bzw. die Sichtbarmachung des Fleisches als wesentlich unsicht-
bare Fiille bzw. Tiefe der Korperoberfliche bildet das Aufierordentliche, die
Anomalitit des Sehens. Was sich eigentlich dem Blick entzieht, ist nur durch
eine Uberschreitung der normalen Ordnungen sichtbar und bildet somit den
Uberschuss des Sichtbaren. Dieser Exzess wird in der Spannung eines »Stur-
zes« erfahren, in dem »Abstieg« einer Ebene zur anderen; denn »[d]er Sturz
ist exakt der aktive Rhythmus«, so Deleuze. Das Fleisch trigt die Zeichen des
Sturzes; es rutscht von den Knochen herab.” Es ist »die Instabilitit des Stabi-
len«, welche das »Merkmal der >Sensibilitit« ist.>® Das Unsichtbare bzw. das
Kriftespiel zu malen, ist die eigentliche Aufgabe der Kiinste.” Dabei muss
das Auge zu einem »mehrwertigen, unbestimmten Organ«*® werden, welches
iiberall im Kérper »sieht< bzw. empfindet. Das Auge wird zum inkarnierten
Organ, das sich auf die Oberfliche des Korpers erstreckt und hierdurch eine
»haptische«* Funktion iibernimmt. Die dem Gemilde zufillig hinzugefiigten
manuellen Markierungen als »asignifikante Striche« sind Spuren der Empfin-
dung, die den »Zusammenbruch der visuellen Koordinaten« hervorrufen und
somit die »spezifisch pikturale Erfahrung« ausmachen.®® Diesen Zusammen-
hang beschreibt Deleuze als »Diagramme, welches er als »die operative Ge-
samtheit der Linien und Zonen, der asignifikanten und nicht-reprisentativen
Striche und Flecke«® versteht. Es handelt sich um eine den Malakt vorbereiten-
de Arbeit, die in einer unldsbaren Spannung mit dem aktuell oder potenziell
figurativen Charakter des Bildmotivs steht: Einzelne Stellen werden gesdubert,
ausgebiirstet oder verwischt; Farbe wird in unterschiedlichen Geschwindig-
keiten und aus verschiedenen Richtungen hingeworfen, so dass dieser Uber-
schuss des spezifischen Malaktes sichtbar wird.®> Das Diagramm darf aber
das Gemalde nicht in ein Chaos verwandeln, sondern »muss operativ und
kontrolliert bleiben«;® es ist »niemals optischer Effekt, sondern entfesselte

53 | Ebd., S. 234.

54 | Vgl. Waldenfels, Bernhard: »Das Unsichtbare dieser Welt oder: Was sich dem Blick
entziehte, in: Bernet, Rudolf und Kapust, Antje (Hg.): Die Sichtbarkeit des Unsichtbaren,
Miinchen 2009, S. 11-29.

55 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 52.

56 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 76.

57 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 39.

58 | Ebd., S. 36.
59 | Ebd., S. 84.
60 | Ebd., S. 60-64.
61 | Ebd., S. 63.
62 | Ebd., S. 60.

63 | Ebd., S. 68.

14.02.2026, 11:37:43.

59


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Irene Breuer

manuelle Macht«.%* Es ist diese unsichtbare Spannung — die paradoxe Einheit
im Widerstreit zwischen Hand und Auge und zwischen den Assoziationen des
Willkiirlichen und der mehr oder weniger spiirbaren dsthetischen Ordnung —,
die sich in der »Prizision der Sensation« ausdriicken soll. Es ist die Aufgabe
der »neue[n] Figuration«,® die Intensitit der Sensation klar und prizise sicht-
bar zu machen.

Durch welche Mittel kann eine derartige Sichtbarmachung der Intensitit
erreicht werden? Der Verzicht auf die Perspektive zugunsten einer »seichten
Tiefe«,®® die einen »frontalen Blick«” erfordert und zum Abtasten der For-
men aufruft, sowie der nicht-plastische Charakter der Form, die von der Linie
oder der Kontur erzeugt wird, bekriftigen die haptische Funktion des Auges.
Diese seichte Tiefe konnte in Analogie zu dem visuellen Effekt eines Reliefs
verstanden werden. Die Uberlappung der unterschiedlichen Bildebenen — dia-
grammatische und figurative — ergibt den Schein einer Tiefe, die im Gemilde
lokal begrenzt an den Riandern der Figur sichtbar wird. An der Oberfliche des
Bildes entsteht somit ein Effekt der Tiefe, der als ein optisches >Flimmernc<
bezeichnet werden kann. Das Diagramm wird wirksam, indem es weder das
ganze Gemilde wie beim Expressionismus einnimmt noch sich in der seich-
ten Tiefe verschanzt. Es tritt an ausgewidhlten Stellen an die Oberfliche, um
eine »Zone von Ununterscheidbarkeit oder objektiver Unbestimmbarkeit«®®
zwischen zwei Formen, eine tiefe »Unihnlichkeit«® bzw. eine Deformation
zu erzeugen, die die Figuration beider Formen zerstort. Daher besteht die
schopferische Macht des Diagramms meiner Ansicht nach darin, ein origi-
nires Trugbild hervorzubringen. Dessen Eigenschaften verbildlicht die Kunst
Bacons paradigmatisch, indem seine Bilder die Spuren der Intensitit der Emp-
findung als sichtbar gewordene Krifte — als »Isolations-«, »Deformations-«,
»Aufldsungs-« und »Paarungskrifte«’® — tragen. In Logik der Sensation erklirt
Deleuze, dass der Malakt bei Bacon noch einen zweiten Moment umfasst: Das
Verwenden des »kolorierende[n] Grau[s]«, das aus der Mischung von Komple-
mentirfarben entsteht, bewahrt die Heterogenitit der Farben. Die Farbe wird
z.B. sowohl als Rot wie auch als Griin empfunden, so dass die eine durch die
andere >flimmert«. Dieses Verhiltnis von »gebrochenen Ténens, das generell
in Bacons Kunst auftaucht, ergibt eine »tiefere«, »nicht-figurative Ahnlichkeit

64 | Ebd., S. 84.
65 | Ebd., S. 68.
66 | Ebd., S. 84.
67 | Ebd., S. 75.
68 | Ebd., S. 96.
69 | Ebd., S. 71.

70 | Ebd., S. 42.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

fiir dieselbe Form«,” die fiir Deleuze in der Spannung zwischen der Ahnlich-
keit des figuralen Bildes und der Unihnlichkeit der eingesetzten Mittel be-
steht. Diese Heterogenitit des Diagramms ist sein wesentliches Merkmal und
charakterisiert die »Differenz« oder den »Sprung« vom Optischen zum Takti-
len und umgekehrt. Diesen Prozess oder Ubergang aus der Potenzialitit — der
»faktische[n] Moglichkeit« — zur Aktualitit — zum »Faktum« — des Diagramms
bezeichnet Deleuze als »de[n] grofle[n] Moment im Malakt«. Denn das Dia-
gramm zwingt dem blofen, nicht-narrativen »pikturalen Faktum«’? — dem im
Gemilde vergegenwirtigtem Abgebildeten — innere und 4uflere spasmische
Krifte auf, die die urspriingliche Dualitit zwischen Auge und Hand zuguns-
ten des Haptischen iiberholen. Alles ist zugleich: Auge und Hand, Abbild und
Diagramm. Sie werden von Kriften durchzogen, die von den dsthetischen Wir-
kungen der Dinge auf die Sinnlichkeit zeugen. Dinge, die solche Wirkungen
ausiiben, sind als »rohe Vielheiten«”® im Sinne Valérys zu verstehen.

Der Malakt zielt also darauf, eine »sinnliche Ahnlichkeit« aus »unihnli-
che[n] Mittel[n]« zu produzieren.” Er besteht darin, eine originire Differenz zu
erzeugen zwischen einem »pri-pikturale[n] Figurative[n]«”> oder einer »erste[n]
Figuration«,’® die sich auf dem Gemilde und im Geist des Malers als Abbild
einer Figur befindet (wie ein schreiender Papst oder ein liegender Mann) und
einer »visuellen Figur« oder »zweiten Figuration«,” die als ein Trugbild fun-
giert, das aus der wiederholten Deformation durch die Arbeit des Diagramms
entsteht. Diese Differenz, die als eine »nicht-figurative Analogie«’® aufgefasst
werden kann, lisst weder eine Verortung noch eine Identifizierung zu, weil
sie instabil und provisorisch ist. Da jede wiederholte »Injektion« der deformie-
renden Kraft auf das visuelle Ensemble erneut divergierende Differenzen her-
vorbringt, ist der Malakt nach Deleuze »stets aufgeschoben«:” Er »oszilliert«
nicht nur »zwischen einem Zuvor und Danach«,®® sondern zwischen dem ori-
gindren Abbild und dem fertigen Trugbild. In diesem Sinne hat Bacons Kunst,
ebenso wie die Samuel Becketts oder Franz Kafkas, »unbiandige Figuren ent-

worfen, [...] indem sie das Schreckliche, die Verstimmelung, die Prothese,
71 | Ebd., S. 96.
72 | Ebd., S. 96f.

73 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 43.
74 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0.,S. 71, S. 96.

75 | Ebd., S. 60.
76 | Ebd., S. 61.
77 | Ebd.

78 | Ebd., S. 71.
79 | Ebd., S. 61.

80 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.

61


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Irene Breuer

den Sturz oder das Versagen >reprisentierte[n]«.?' Bacons Gemilde kénnen
insofern paradigmatisch als Verbildlichung der Umkehrung des Platonismus
verstanden werden.

5. DEeR KORPER ALS FLEISCHWERDUNG

Die Mechanismen des Trugbilds, wie sie von Deleuze am Beispiel der Figura-
tion in Francis Bacons Werken aufgezeigt werden, bedingen ein stetiges >An-
derswerdenc. In Bacons Gemilden werden Mensch und Tier auf diese Weise
ununterscheidbar. Sie sind »das Fleisch als kérperliches Material der Figur«,
denn fir Bacon ist das Fleisch »das gemeinsame Faktum von Mensch und
Tier«.** Diese Ununterscheidbarkeit ist weder auf eine einfache Ahnlichkeit
noch auf eine gefithlvolle Identifizierung zurtickzufithren, sondern sie griin-
det meiner Ansicht nach auf einer tiefer liegenden Seinsebene. Im Leiden sind
Mensch und Tier vereint oder, besser gesagt, eine Einheit. Leidende, sich in
Schmerz auflésende Kérper sind von einer »ontologischen ZerreiRung«®® be-
troffen, die keine Umkehrung mehr erlaubt. Das Leiden 16st nicht nur die For-
men, wie Deleuze analysiert hat, sondern die Selbstidentitit, die geistige wie
die leibliche, auf. Der menschliche Kérper ist daher in einem Prozess der »Ver-
anderung«®* betroffen. Er wird nicht nur immer anders (Verinderung), son-
dern er wird ein Anderer (Veranderung), Mensch und/oder Tier — oder eben
etwas Anderes: Fleisch.®® Der Genieakt besteht fiir Valéry gerade darin, zu »ver-
ungleich[en], was vom Geist als gleich geboten wird«.®¢ Das Bestreben des

81 | Ebd,, S. 42.

82 | Ebd., S. 20.

83 | Deleuze, Gilles: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Korperse, in: Klossowski,
Pierre, Bataille, Georges, Blanchot, Maurice u.a. (Hg.): Sprachen des Kérpers, Margina-
lien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin 1979, S. 33.

84 | Vgl. Theunissen, Michael: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart,
Berlin 1965, S. 84: »Das Zu-einem-Anderen- und das Zu-etwas-Anderem-werden brin-
gen wir terminologisch auf einen gemeinsamen Nenner, indem wir die Verdnderung, die
ich hier wie dort durch den Anderen erleide, als »Veranderung«bezeichnen.« Herv.i.0. In
Anlehnung an Theunissens Begriff wird hier der Prozess, der zur Ununterscheidbarkeit
zwischen Mensch und Tier fiihrt, als »Veranderung« bezeichnet.

85 | Es war wiederum Valéry, der Schénes und Neues einander entgegensetzte. Vgl.
Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 56: »Das Schone ist Sehnsucht nach dem Selben, das
Neue ist Sehnsucht nach dem Anderen«. Denn es ist das Schdone, das den Wunsch nach
unendlicher Wiederholung, d.h. zum getreuen Abbild, erweckt. Das Neue dagegen liber-
wéltigt und Uberrascht den Kiinstler. Ebd., S. 151.

86 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 149.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

Kiinstlers gilt dabei nicht nur der »Veranderung« der Bildsubjekte, sondern
seinem Selbst: Er wird jemand anders,*” ohne dass er sich verfremden wiirde.
Zugleich gibt der Kiinstler uns nicht blof etwas Anderes in der Welt zu sehen,
sondern erdffnet uns die Moglichkeit, uns und die Welt anders zu sehen.®

Der Korper bei Bacon unterliegt ebenfalls dieser »Veranderung«: Er wird
Fleisch in einem Prozess der Fleischwerdung, also indem das formlose Fleisch
sich von den tragenden Knochen 16st. Es handelt sich nicht nur um eine Ver-
renkung des Leibes, sondern um die Spannung zwischen dem herunterfallen-
den, sich auflésenden Fleisch und den nackten, herausragenden Knochen. Der
Korper zerfillt in Schalen, das tief liegende Fleisch steigt mit seiner nackten
Realitit an die Oberfliche, wihrend die »Figur verschwindet« und durch die
Auflésung des Koérpers unsichtbar wird.® In dieser Umkehrung der Sichtbar-
keit tritt das Unsichtbare an die Oberfliche, wihrend das Sichtbare in der Tiefe
des Unbestimmten, des Unsichtbaren verschwindet. An dem 4uflersten Punkt
dieser Umkehrung ist das emporgestiegene Fleisch weder lebendig noch leb-
los, es tragt aber die Spuren der ihm zugefiigten Leiden. Nicht nur appelliert
es an das Mitgefiihl des Betrachters, sondern erweckt in ihm ein Gefiihl des
Erhabenen, das Bewunderung, aber vor allem Lust am Ekel auslost. Unser Ge-
miit wird demzufolge von dem Bild wechselweise angezogen und abgestofRen.
Ein Widerstreit der Gefiihle entsteht. Konvulsivische Schonheit, die Schmerz,
Lust und Begehren auslost, ist hier am Werk. Diese konvulsivische Schonheit
impliziert im Sinne André Bretons eine Gratwanderung zwischen Leben und
Tod, die sich an dem formlosen Gesichtsfleisch von Bacons Figuren zeigt. Die-
ses Auflésen des Gesichtes, das wir als ein Zeichen der Lebendigkeit des Lei-
bes auffassen kénnen, geht mit einer Auflésung des Selbst einher: Denn es
ist das Gesicht, das die Verbindung zwischen Ich und Welt gewihrleistet. Der
Gesichtsausdruck ist jedoch etwas mehr als eine bloRe Vermittlungsinstanz,
denn er spiegelt unsere Identitit im Sinne der »Selbigkeit«*® wieder, d.h. eine
Identitit, die trotz der Verinderung von Eigenschaften an einen unwandelba-
ren Kern der Persénlichkeit gebunden ist: Was< und >wie« wir sind, also unser
Sein und unsere Seinsweise, driickt sich in unseren Ziigen und Gesten aus.
Unser Gesicht ist somit ein unverwechselbarer Zeichentriger; er trigt die Zei-
chen unserer Selbigkeit in die Welt aus.

Diese Korper als Mensch/Tier sind zweideutige Wesen: Indem sie ihre Ge-
sichter in Fleisch auflésen und gleichzeitig ihre unversehrte, aber unscharfe

87 | Ebd., S. 159.

88 | Waldenfels: »Das Unsichtbare dieser Weltg, a.a.0., S. 13-14.

89 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 24-25.

90 | Ricceur, Paul: Das Selbst als ein Anderer [Soi méme comme un autre, 1990],
ibers. von Jean Greisch in Zusammenarbeit mit Thomas Bedorf und Birgit Schaaff, Miin-
chen 1996, S. 11.

14.02.2026, 11:37:43.

63


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Irene Breuer

Korperlichkeit bewahren, sind sie echte, schwindelerregende Trugbilder, da sie
zugleich das Eine, das Auflésen aller Formen, aussagen, wihrend sie etwas
Anderes vortiuschen, nimlich die Bewahrung eben dieser Formen. Statt einer
eindeutigen Sichtbarkeit des originell Unsichtbaren wird eine >triibe Sichtbar-
keit< erreicht, die die Formen als vorldufiges Resultat der Intensitit des Krifte-
spiels offenbart. Die Verzerrung der Formen, die Auflésung des Kérpers und
des Selbst driicken nicht nur die Intensitit, sondern den Zwiespalt des Wesens
aus: weder »dies< noch >jenes<, sondern >beides< in stetiger »Veranderung« zu
sein. Diese Art von Identitit kann als eine »Selbstheit« verstanden werden, die
das Ungleichartige, das Gegenteilige miteinschlieft.”! Die Trugbilder offenba-
ren somit einen dynamischen Prozess der Identititsverwandlung; ein Wider-
streit zwischen einer stabilen Selbstheit, dessen Kerneigenschaften sich stets
verindern, und einer sich verandernden Selbstheit, die eine ebenso verwandel-
bare Andersheit einbezieht.

In dem Trugbild wird etwas bekundet, das sich dabei auch gleichzeitig
verbirgt. Die Figur stellt einen Menschen dar, dessen Leib sich der Wiederer-
kennung entzieht und dessen geistiges Leben sich uns verbirgt. Das Trugbild
schafft somit die Eindeutigkeit ab und tduscht eine Realitit vor, indem es deren
gewohnte Erscheinungsweise verfremdet. Das Entstehen dieser eigentiimli-
chen »Konstellation«®* kann wie folgt nachvollzogen werden. Trugbilder sind
Scheinbilder (im Gegensatz zu Abbildern), die durch folgende Eigenschaften
gekennzeichnet sind: Verinderung (stetiges Anders-Werden), Unihnlichkeit
(ein Wiedererkennen ist hier unméglich), Vortauschung (gibt ein Zeichen fiir
etwas Anderes aus), Zweideutigkeit (gleichzeitige Bewahrung und Auflésung
der Formen), Verstellung (etwas Anderes-Werden, Veranderung), Verzerrung
(Zerreiflen der Formen) und Schépfung von asignifikanten Strichen (zeugen
von der Intensitit der Empfindung).

6. DiE AToPISCHE DIFFERENZ, DER SINNLICHE UBERSCHUSS
DER WAHRNEHMUNG, DIE SINNBILDUNG

Was uns widerfihrt, ist also ein Gegenstand der Begegnung und nicht der
Rekognition, die Urbild und Abbild aufeinander bezieht. Entsprechend kén-
nen Trugbilder als Bilder verstanden werden, die sich uns aufdringen. Die
dem Dargestellten zugefiigte Gewalt ruft Sensationen auch im Koérper des

91 | Ebd.

92 | Deleuze: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Korpers«, a.a.0., S. 29: Deleuze
fasst Klossowskis »eigene, ausnehmend reiche Konstellation« folgendermafien zusam-
men: »Trugbild (simulacre), Ahnlichkeit (similitude), Gleichzeitigkeit (simultanéité), Vor-
tduschung (simulation) und Verstellung (dissimulation)«.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

Betrachters hervor. In diesem Beriihrtsein durch das Bild entsteht ein sinn-
licher Uberschuss gegeniiber der Bedeutung. Es ist jetzt weder der figurative,
illustrative oder narrative Charakter der gemalten Figur, der dem Kérper Sinn
gibt, sondern die »atopische Differenz« zwischen dem Abbild und dem Trug-
bild. Als Sinn-Stiftung bringt sie ein Selbes als ein Widerstreit zwischen dem
stetigen Anders-Werden (Verinderung) und dem ebenso stetigen Etwas-Ande-
res-Werden (Veranderung) hervor. Durch die ontologische Zwittereinheit zwi-
schen der Selbigkeit und der Selbstheit wird ein Sinn gestiftet, der sich weder
vollstindig erhellen noch in bestehenden Begrifflichkeiten erfassen lisst, son-
dern sich eher in einer sinnlichen Erfahrung erweist.

Wie bildet sich aber ein sinnlicher Uberschuss und wie ist diese »atopi-
sche Differenz< niher zu bestimmen? Dieser sinnliche Uberschuss entsteht
in der Sphire der Passivitit, im Bereich des Vorpridikativen, d.h. auflerhalb
der Diskursivitit, und kann mit Husserl weiter erldutert werden. Beide Auto-
ren teilen nimlich die Suche nach einer vorbegrifflichen Differenz, die nur
in sinnlichen Erfahrungen empfunden werden kann. So findet nach Husserl
in der Passivitit, d.h. »ohne aktive Ichbeteiligung«,”® eine »fortschreitende
Sinnesschépfung«® bzw. eine »Sinnbildung«® statt, die dem Gegenstand im
stetigen Wandeln der Anblicke einen sinnlichen Uberschuss verleiht. Die-
ser Sinnbildungsprozess im Vorkategorialen kann mit Husserl als eine »ur-
spriingliche Sinnesformung«®® verstanden werden, aus der die Sinnstiftung
hervorgeht. Alles, was uns »je affiziert«,” setzt diesen Sinnbildungsprozess in
Gang. Die »Quelle«, aus der die Pridikate schopfen, sind die »Gefithle«;* in
der »Gefiihlsaffektion« ist das Ich ein »fithlendes Ich«.”” Denn in der Passivi-
tat fungiert die »Affektion« als ein »objektivierender Modus« niederster Stufe:
Sie konstituiert einen Gegenstand als eine Einheit hyletischer, d.h. stofflicher
Merkmale. Dabei entsteht die Affektion im Spiel zwischen einem Reiz, den
die Objekte ausstrahlen und der dadurch geweckten »Gefithlszuwendung«.1°
Dies bedeutet, dass der Gegenstand als eine aus der Verflechtung »hyletische(r]

93 | Husserl, Edmund: »Aktive Synthesen«: Aus der Vorlesung »Transzendentale Logik«
1920/21. Ergdnzungsband zu »Analysen zur passiven Synthesis«, Hua XXXI, hg. von
Roland Breeur, Dordrecht 2000, S. 8. (hiernach als Hua. XXXI mit Seitenangabe zitiert).
94 | Ebd., S. 25.

95 | Richir, Marc: Phdnomenologische Meditationen: Zur Phdnomenologie des Sprach-
lichen [Méditations phénoménologiques, 1992], iibers. von Jirgen Trinks, Wien 2001,
S. 82.

96 | Husserl: Hua XXXI, a.a.0., S. 20.

97 | Ebd., S. 15.
98 | Ebd., S. 7.
99 | Ebd., S. 9.

100 | Ebd., S. 8.

14.02.2026, 11:37:43.

65


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Irene Breuer

Daten«'! herausgehobene Einheit verstanden wird, die durch die passive Ge-
fuhlszuwendung eines auf Reize antwortenden, fithlenden Ichs entsteht. An
dieser »urspriingliche[n]« schopferischen »Aktivitit [...] einer fortschreiten-
de[n] Sinnesschépfung«®? zeichnet sich eine sinnlich affektive Uberschuss-
struktur ab, da diese Einheit sich fortschreitend an anschaulichem Gehalt
bereichert.

Dieses Verstindnis der passiven Genesis des Sinns entgeht meines Er-
achtens Deleuzes Kritik, dass die phinomenologische Sinnkonstitution »ver-
strickt« in die »Fallen des Bewufltseins oder des Cogito«'® bliebe. Denn durch
die passive Konstitution wird mit dem epistemologischen Paradigma gebro-
chen, das die Objekte ausgehend von der Zusammenarbeit der Erkenntnis-
vermégen in einem denkenden Subjekt konzipiert.* Deleuze tritt aber noch
einen weiteren Schritt von Husserls Konzeption zuriick, indem er jede Form
von Subjektivitit aufer Kraft setzt. Das »transzendentale Feld ist ebenso wenig
individuell wie personlich — und ebenso wenig allgemein wie universell«,'®®
entgegnet er Husserl. Fiir Deleuze kann sich der Sinn nur auf einem »neutra-
le[n], priindividuelle[n] und unpersénliche[n] Feld«'% entfalten. »Neutralitit«
und »genetische Potenz« des Sinns stehen hier in einer Wechselwirkung: Zum
einen ist der Sinn bei Deleuze eine »Wirkungs, ein »Oberflicheneffekt«'”” kor-
perlicher Ursachen, und die neutrale Oberfliche des Korpers ist das Produkt
seines »mafllosen Pulsieren[s]« in der »undifferenzierten Tiefe« des Feldes.!*®
Zum anderen ist er die »Quasi-Ursache« als Hervorbringung der Individua-
tion und der weiteren Bestimmung — z.B. der Bedeutung — der Kérper.'® Die
Individuation der Korper erwichst somit aus der Wirkung des Sinns auf das
Sinnliche als ein Reich priindividueller Differenzen oder Singularititen. Die
Sinnstiftung vollzieht sich, indem »sich der Sinn auf der Oberfliche auf beide
Seiten gleichzeitig verteilt, als Ausgedriicktes, das in den Sitzen subsistiert,
und als Ereignis, das den Kérperzustinden widerfihrt«.

101 | Ebd.

102 | Ebd., S. 25.

103 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 159, siehe auch S. 130.

104 | Ebd., S. 130.

105 | Ebd., S. 131.

106 | Ebd., S. 159.

107 | Vgl. ebd., S. 136: »[D]ie Oberflache [ist] als Ort des Sinns zu nennen [...].« Und
S. 161: »[D]ie Oberflache [ist] das transzendentale Feld selbst und der Ort des Sinns
oder des Ausdrucks. Der Sinn ist das, was sich an der Oberflédche bildet und entfaltet.«
108 | Ebd., S. 159-160.

109 | Ebd., S. 161.

110 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

In diesem Zusammenhang kann das Trugbild als ein Bild ohne Ahnlich-
keit verstanden werden, dass sich wihrend der Wahrnehmung fortwihrend
sinnlich bereichert. In dem Bild findet sich somit eine wesentliche Diskre-
panz: Das Wesen des Bildes besteht darin, ein wechselbares, offenes Sein zu
besitzen. >Offenheit« bedeutet hier ein Zweifaches, insofern das Sein offen fiir
die Verinderung seiner Eigenschaften (Selbigkeit) ist und immer schon sei-
ne eigene Alteritit (Selbstheit) trigt. Dieses »scheinbare Seinc« ist kontingent
und steht damit im Gegensatz nicht nur zum notwendigen Sein der Ideen,
sondern zum kontingenten Sein der Abbilder, die den Urbildern dhnlich sind.
Ein Trugbild schlieflt auflerdem nicht nur den Beobachterwinkel ein, so dass
es fiir jedermann eine Singularitit, ein Unikat darstellt, sondern wird erst vom
Akteur in dieser Singularitit in seinem Sinn vor jeder Begriffserfassung sinn-
lich erfahren. In Analogie mit Deleuzes Deutung der Wiederholung kénnen
wir also das Trugbild als >das Sein des Werdens« verstehen, das eine sinnstif-
tende Funktion ausiibt. Dank dieses wesentlichen Zwiespalts zwischen Sein
und Werden — das Sein als stindige Verinderung bzw. Veranderung — ist der
Sinn wandernd und ohne stabile Verortung: Eine atopische Differenz entsteht.
So ist ersichtlich, dass der Widerstreit zwischen mimesis und methexis gerade
die atopische Differenz hervorbringt, die das Trugbild zu einer fortwihrenden
Sinnbildung zwingt, welche sich nur in sinnlichen Erfahrungen auszudri-
cken vermag und den Korpern als ein Ereignis widerfihrt.

14.02.2026, 11:37:43.

67


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahnsinns!

Claudia Bliimle

1975 hilt Michel Foucault in einem Gesprich mit der Zeitschrift Quel Corps?
iiber »Macht und Korper« fest: »Die Macht ist in den Kérper vorgedrungen,
sie sieht sich im Kérper selbst Angriffen ausgesetzt.«> Auf der einen Seite ist
in Foucaults Betrachtung der Korper ein Schauplatz von Michten geworden,
die sich in ihren Formationen historisch wandeln: »In Wirklichkeit ist der
Eindruck, die Macht wanke, falsch, denn sie kann einen Umschlag herbei-
fuhren, ihren Ort wechseln, anderswo besetzen [..] und die Schlacht geht
weiter.«> Auf der anderen Seite ist die Macht selbst kérperlich und materiell
zu denken: »In Wirklichkeit ist nichts materieller, ist nichts physischer, kor-
perlicher als die Ausiibung von Macht.«* Dieser Zusammenhang von Macht
und Korper betrifft nicht nur die Geschichte der peinlichen Strafen und

1 | Die hier vorgestellten Forschungen sind Teil des Publikationsprojektes von Clau-
dia Bliimle und Ann-Cathrin Drews zu Michel Foucault. Schriften zur Kunst- und Bildge-
schichte im Suhrkamp Verlag.

2 | Foucault, Michel: »Machtund Koérper. Ein Gesprach mitderZeitschrift:Quel Corps?«,
iibers. von Werner Garst, in: ders.: Mikrophysik der Macht. Uber Strafjustiz, Psychiatrie
und Medizin, Berlin 1976, S. 105-113, hier S. 106. Vgl. zum Kdrper bei Michel Foucault
bezogen auf die hier entwickelten Uberlegungen insbesondere Gros, Frédéric: Foucault
et la folie, Paris 1997; Sarasin, Philipp: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Kor-
pers 1765-1914, Frankfurt a.M. 2003; Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einfiihrung,
Hamburg 2005; Gros, Frédéric: Michel Foucault, Paris 2010; Courtine, Jean-Jacques:
Déchiffrer le corps. Penser avec Foucault, Grenoble 2011; Prinz, Sophia: Praxis des
Sehens. Uber das Zusammenspiel von Kérpern, Artefakten und visueller Ordnung, Bie-
lefeld 2014; Sforzini, Arianna: Michel Foucault. Une pensée du corps, Paris 2014.

3 | Foucault: »Macht und Kérpere, a.a.0., S. 106.

4 | Ebd., S. 108.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Claudia Bliimle

Marter im Mittelalter bis hin zur physischen Verinnerlichung der Beobach-
tungskonstellation im panoptisch gebauten Gefingnis, wie sie Foucault in
Uberwachen und Strafen (1975) beschrieben hat. Bereits in seiner Dissertation
Wahnsinn und Gesellschaft aus dem Jahre 1961 analysierte er den Wandel der
Macht im Zugriff auf die Koérper der Wahnsinnigen von der Renaissance bis
in die Moderne.®

Foucault bestimmt dabei »das Thema der Grenzziehung einer Kultur als de-
ren wahre Geschichte«.® Es handelt sich somit um »die Geschichte des Ande-
ren,” die zugleich eine Geschichte der Vernunft ist und »ihren Gegenstand iiber
dessen Anderes zu fassen versucht«.® Diese »Geschichte der Grenzen — dieser
obskuren Gesten, die, sobald sie ausgefiihrt, notwendigerweise schon vergessen
sind —, mit denen eine Kultur etwas zuriickweist, was fiir sie aufRerhalb liegt«,’
nimmt Foucault in den Blick, da sie die Rdume wie die Korper als Objekte und
Subjekte erfasst. Die Geschichte der Grenze, die ein Innen, Auflen und Anders
hervorbringt, ist daher nicht nur mit dem Sagbaren, sondern auch mit dem Sicht-
baren eng verbunden. Deshalb interessiert sich Foucault fiir die Architektur und
Malerei. Dabei geht es ihm nicht um eine ikonografische Bildanalyse oder primar
um den dargestellten Inhalt eines Gemildes, sondern darum wie eine jeweils
gegebene Sichtbarkeit im Zusammenspiel von Licht, Schatten, Raum oder Blick
erzeugt wird. Gilles Deleuze beschreibt dies in seinem Buch Foucault wie folgt:

»Missen wir [...] die Werte der Imagination beschwdren, an denen sich die Wahrneh-
mung orientiert, oder Spiele von Sinnesqualitaten, die der Wahrnehmung Themen«vor-
geben? Dann ware das dynamische Bild oder die dynamische Qualitat die Bedingung
des Sichtbaren, und Foucault driickt sich in Wahnsinn und Gesellschaft manchmal in
Bachelardscher Manier aus. Er gelangt jedoch rasch zu einer anderen Losung. Wenn

5 | Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Die Geschichte des Wahnsinns im
klassischen Zeitalter [Folie et Déraison. Histoire de la folie a I'age classique, 1961],
Uibers. von Ulrich Kdppen, Frankfurta.M. 1973. Vgl. zum Korper des Wahnsinns Brugger,
Ingried: »Der fiktive Kérper des Geisteskranken. Eine Geschichte zwischen Voyeurismus
und ldentifikation«, in: Brugger, Ingried, Gorsen, Peter und Schrdder, Klaus Albrecht
(Hg.): Kunst & Wahn, K6In 1997, S. 17-59; Porter, Roy: »Monster und Verriickte im Frank-
reich des 18. Jahrhunderts«, in: Hagner, Michael (Hg.): Der falsche Kdrper. Beitrdge zu
einer Geschichte der Monstrositaten, Gottingen 1995, S. 108-126; Regener, Susanne:
»Vom sprechenden zum stummen Bild. Zur Geschichte der psychiatrischen Fotografie«,
in: Schuller, Marianne, Reiche, Claudia und Schmidt, Gunnar (Hg.): BildKdrper. Ver-
wandlungen des Menschen zwischen Medium und Medizin, Hamburg 1998, S. 185-211.
6 | Sarasin: Michel Foucault zur Einfiihrung, a.a.0., S. 36.

7 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 177.

8 | Ebd.

9 | Ebd., S. 9.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

beispielsweise die Architekturen Sichtbarkeiten sind, Orte der Sichtbarkeit, so deshalb,
weil sie nicht nur Steinformen sind, das heifit Anordnungen von Dingen und Verbindun-
gen von Qualitaten, sondern zunachst Formen des Lichts, die Helligkeit und Dunkelheit
verteilen, das Opake und das Transparente, das Gesehene und das Ungesehene.«!®

Und kurz darauf fasst Deleuze Foucaults Analysen des Lichts mit den Worten
zusammen:

»Es gibt [...] ein»Es gibt« des Lichts, ein Sein des Lichts oder ein Licht-Sein [...]. Mu man
nun dieses urspriingliche Licht bei Foucault der Lichtung* Heideggers, Merleau-Pontys,
dem Freien oder Offenen annadhern, die sich nur sekundar auf das Sehen beziehen? Mit zwei
Unterschieden: das Licht-Sein Foucaults ist nicht ablésbar von diesem oder jenem Modus;
es ist als Apriori gleichwohl doch historisch und zudem eher epistemologisch als ph&no-
menologisch. Auf der anderen Seite steht es dem Sprechen nicht in derselben Weise offen
wie dem Blick [...]. Man kann hieraus folgern, dafi jede historische Formation all das sieht
und sichtbar macht, was sie gemag ihren Bedingungen der Sichtbarkeit zu sehen vermag.«!'!

Fiir die von Foucault unterschiedenen Zeitalter der Renaissance, der Klassik
und der Moderne wandeln sich die Beziige von Licht und Schatten, von Raum
und Blick. Diese Formen des Sichtbaren bringen eine Geschichte der Grenze
hervor, die in Foucaults Werk als Markierung und Klassifizierung des Kérpers
Eingang findet und seine Betrachtungen zur Bildgeschichte des Wahnsinns
prigen. Dabei spricht er nicht iiber die Kunst, sondern er denkt mit der Kunst.

INNEN UND AusSEN: HIERONYMUS BoscH

Fiir das Zeitalter der Renaissance wird Das Narrenschiff (1490-1500) von Hiero-
nymus Bosch zur Inkunabel fiir die Figur des Wahnsinnigen (Abb.1). Foucault
geht dabei nicht auf die Darstellung des Narrenschiffes im Sinne einer kunst-
historischen Deutung ein, sondern er kiindigt stattdessen die Unterscheidung
zwischen dem Sichtbaren und Sagbaren als Stofrichtung des Buches von
Wahnsinn und Gesellschaft an:

»Man kann wahrscheinlich iiber dieses Thema [das Narrenschiff] keine Analyse erstel-
len, wie es Emile Male!? fiir die voraufgehenden Epochen und besonders beziiglich des

10 | Ebd., S. 82.

11 | Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986], ibers. von Hermann Kocyba, Frankfurt
a.M. 1992, S. 83-85.

12 | Foucault bezieht sich hier auf folgende kunsthistorische Studie: Male, Emile: L'art
religieux du Xllle siécle en France. Etude sur Iiconographie du Moyen Age et sur ses

14.02.2026, 11:37:43.

71


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Claudia Bliimle

Todesthemas vermocht hat. Zwischen Sprache und Bild, zwischen dem, was die Sprache
abbildet und was die plastische Form aussagt, beginnt die schone Einheit sich aufzu-
I6sen. Ihnen ist keine einzige und selbe Bedeutung unmittelbar gemeinsam. Und wenn
das Bild auch die Funktion hat, etwas auszusagen, etwas der Sprache Konsubstantiel-
les zu ibermitteln, mu man doch anerkennen, daf es bereits nicht mehr das gleiche
sagt und daf die Malerei durch ihre plastischen Eigenheiten sich in Experimente ein-
|4Rt, die sieimmer weitervon der Sprache entfernt, wie grof die oberflachliche Identitét
des Themas auch sein mag. Gestalt und Wort illustrieren noch die gleiche Fabel des
Wahnsinns in der gleichen moralischen Welt, aber schon hier nehmen sie zwei verschie-
dene Richtungen, indem sie durch eine noch kaum spiirbare Spaltung bereits anzeigen,
wie die grofie Trennungslinie in der abendl&ndischen Erfahrung des Wahnsinns verlau-
fen wird.«!3

Dem Narrenschiff und der mit ihm verbundenen Struktur des gleichzeitigen
Einschlusses und Ausschlusses widmet sich Foucault zu Beginn von Wahn-
sinn und Gesellschaft ausfiihrlich. Bis ins 16. Jahrhundert wurden die Irren auf
diesen ausgesetzt, wobei jede Fahrt »moglicherweise die letzte« war. Die Aus-
gestofenen fuhren in eine andere Welt, gingen entweder unter oder kamen in
einem anderen Land an, wo sie nicht aufgenommen, sondern wieder ins Meer
zuriickgestoflen wurden. Zwischen diesen zwei Welten, die beide nicht ihnen
gehoren konnten, waren die Irren in einer » Liminarsituation«: Im Schiff waren
sie ausgeschlossen und zugleich — in den Worten Foucaults — »vor den Toren
der Stadt eingeschlossen«®, »Gefangene inmitten der freisten und offensten al-
ler StraRen« auf dem Meer.'®

In Boschs Narrenschiff hat das Schiff nicht im sicheren Hafen seinen An-
ker geworfen, sondern es befindet sich auf offener See. Diese tut sich als ein
unendlicher und weiter Raum auf, in welchem eine Silhouette eines Ufers
am Horizont sich abzeichnet. Der Himmel als monochrome Fliche kiindigt
keine heilsgeschichtliche Erlésung an und auch am Ufer im Hintergrund ist
kein narrativer Hinweis einer moglichen Stadt zu erkennen. Die Erzihlung ist
hier zerbrochen und stattdessen wird das Schiff zum Ort einer verriickten In-
nenszene, die einem unbestimmten und offen Raum ausgesetzt ist. Das Innen
wird von einem Auflen bedroht. Unter freiem Himmel, vor einer unendlichen

sources d’inspiration, Paris 1891, vgl. Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0.
S. 33 und S. 37. Zudem hat Foucault Brion, Marcel: Bosch, Paris 1938 sowie das Vor-
wortvon Marcel Brion aus dem Ausstellungskatalog Bosch, Goya et le fantastique, hg. v.
Gilberte Martin-Méry (Bordeaux 1957) konsultiert.

13 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 36. Herv.i.O.

14 | Ebd., S. 9.

15 | Ebd., S. 29. Herv.i.O.

16 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

Weite und der unklaren Verortung zwischen Schatten und Licht entsteht eine
Konturlosigkeit der Seelandschaft. Das Schiff in einer Uberschirfe und als ein
in sich geschlossener Innenraum im Vordergrund steht der in die Offenheit
geworfenen Situation im Hintergrund gegentiber.

Im Anschluss an Friedrich Nietzsche setzt fiir Foucault der Wahnsinn als
eine tragische Erfahrung in dem Moment ein, in dem das Subjekt in sein Au-
Ren stiirzt und sich mit der kosmischen Ordnung der Welt verbiindet. Hier-
fur bezieht sich Foucault mehrfach auf ein weiteres Gemilde von Bosch: die
»Versuchung des Heiligen Antonius (Museum Lissabon)«?” (Abb. 2). In diesem
Gemilde sind verschiedene Gestalten der phantastischen Fauna, die die Lein-
wand belebt, den traditionellen Masken entlehnt«.”® Im Riickgriff auf den
Kunsthistoriker Ludwig von Baldass stellt Foucault einen Bezug zu den Mas-
kenbildern aus dem Hexenhammer her.” In einer lingeren Bildbeschreibung
betont Foucault dabei, wie die Faszination fiir den Anderen, die Unvernunft
und fiir phantastische Figuren im Auflen das Gemilde bestimmt (Abb. 2a):

»In der Versuchung von Lissabon sitzt gegeniiber dem heiligen Antonius eine dieser in
seiner Einsamkeit, seiner Bufie, seinen Entbehrungen wahngeborenen Gestalten. Ein
schmales Lacheln belebt dieses kirperldse Gesicht, reprdsentiert lediglich die Unruhe
in der Form einer agilen Grimasse. Nun ist es gerade diese Silhouette eines Nachtmahr,
die zugleich Subjekt und Objekt der Versuchung ist; sie fasziniert den Blick des Aske-
ten - wobei beide Gefangene einer Art Spiegelbefragung bleiben, die fiirimmer unbe-
antwortet bleibt in einem Schweigen, das nur von dem damonischen Schwarm, der sie
umgibt, bewohnt ist.«2°

Neben Hieronymus Bosch bezieht sich Foucault auch auf die Malerei von Mat-
thias Griinewald, Albrecht Diirer, Dieric Bouts, Pieter Brueghel bis zu Frans
Hals und zieht im Blick auf die Vielzahl dieser Gemilde folgenden Riick-
schluss:

»Auf allen Seiten fasziniert der Wahnsinn den Menschen. Die phantastischen Bilder,
die er entstehen 1&8t, sind keine fliichtigen Erscheinungen, die schnell von der Ober-

flache der Dinge verschwinden. [...] Als der Mensch das Willkiirliche seines Wahnsinns
17 | Ebd. S. 35.
18 | Ebd.

19 | Es handelt sich hierbei um folgende Schrift von Baldass, Ludwig: Hieronymus
Bosch, Wien 1943 (in der Bibliothéque nationale de France liegt die zweite Ausgabe
von 1945 vor). »Selbst wenn die in Lissabon aufbewahrte Versuchung nicht zu den letz-
ten Werken von Bosch gehort, wie es Baldass annimmt, ist sie sicher nach dem Malleus
maleficarum, der 1487 entstand, geschaffen worden.« Ebd., FuBnote 52, S. 35-36.

20 | Ebd., S. 38

14.02.2026, 11:37:43.

73


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Claudia Bliimle

entfaltet, begegnet er der dunklen Notwendigkeit der Welt; das Tier, das seine Trugbilder
und seine Nachte der Entbehrung heimsucht, ist seine eigene Natur, die die unerbittli-
che Wahrheit der Holle klarlegt [...]. In so vielen Bildern - und das hatihnen wahrschein-
lich dieses Gewicht gegeben, hatihrer Phantasie eine so starke Kohdrenz verliehen - hat
die Renaissance ausgedriickt, was sie an Drohungen und an Geheimnissen dieser Welt
vorausahnte.«?!

Im Gegensatz hierzu hat das Zeitalter der Klassik diese »alten tragischen
Diskurse der Renaissance vergessen, wo es um die Zerrissenheit der Welt,
das Ende der Zeiten oder den von der Animalitit verschlungenen Menschen
ging«.? Stattdessen werden die Wahnsinnigen in Kerker gesperrt, der Wahn-
sinn fillt ins Dunkel und wird ausgeschlossen. Zugleich riickt er als Objekt
eines neuen kritischen Bewusstseins ins Zentrum rationaler Untersuchun-
gen. Die zu dieser Zeit etablierte binire Trennung zwischen Vernunft und Un-
vernunft wird im Zeitalter der Moderne schliellich durch die »dreigliedrige
anthropologische Struktur — der Mensch, sein Wahnsinn und seine Wahrheit
[...]« ersetzt.” Erst im Zeitalter der Moderne wird ein ausleuchtendes und kon-
kretes Licht auf die Koérper der Wahnsinnigen geworfen. Entsprechend werden
um 1800 die Wahnsinnigen aus den Gefingnissen in die neuen Institutionen
der Irrenanstalten gebracht. An die Stelle der Dunkelheit der Klassik, die den
Wahnsinn als das Andere der Vernunft markiert und zugleich unsichtbar ge-
macht hatte, »tritt in der Moderne eine Helligkeit, die den Wahnsinn auf eine
neue Weise zu erfassen suche«.* Die riumliche Trennung des Einschlusses
und Ausschlusses, wie sie iiber die Figur des Narrenschiffs versinnbildlicht
wurde oder iiber den Dialog mit Unvernunft, der sich mit der Nacht und dem
Phantasiegebilde verbiindet, wird in der Moderne durch die Trennung »zwi-
schen Schatten und Licht«* ersetzt.

21 | Ebd,, S. 41f.

22 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, [»Le cercle anthropologique«, 1961],
libers. von Markus Sedlaczek, Berlin 2003, S. 19.

23 | Ebd., S. 28.

24 | Geisenhansliike, Achim: »Wahnsinn und Gesellschafte, in: Kammler, Clemens,
Parr, Rolf und Schneider, Ulrich Johannes (Hg.): Foucault-Handbuch. Leben - Werk -
Wirkung, Stuttgart 2008, S. 18-31, hier S. 26.

25 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 15.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

KORPERLICHE ZURSCHAUSTELLUNG DES WAHNSINNS:
FrANcISCO DI GoYA

Dieser Wandel kiindigt sich an der Schwelle zur Moderne in zwei Gemilden
Goyas an. Die Korper der Wahnsinnigen, die teils im Schatten verschwinden
und teils aus einem leuchtenden, fast gleifenden und blendenden Licht auf-
tauchen, stellte der Maler 1794 in seinem Gemilde Hof der Irren dar (Abb. 3).26
In diesem Licht, das von oben herab ins Innere eines Gefingnishofes hinein-
bricht, werden die Wahnsinnigen dem Blick preisgeben, wihrend andere Ge-
stalten in der Finsternis kaum zu erkennen sind.” Auch in dem spiteren Ge-
milde Goyas, Das Irrenhaus von 1812, verschwinden einige Wahnsinnige noch
teils im Dunkel, wihrend andere in einem deutlich helleren Licht auftauchen
(Abb. 4). Es handelt sich hier um ein innerbildliches Licht, das durch das ver-
gitterte Fenster und die weiteren Architekturéffnungen im Hintergrund he-
reinstrémt. Wie in einem kleinen Theater spielen sich hier mehrere Szenen
ab, die einige der Wahnsinnigen als singuldre Figuren hervortreten lassen.
Gerahmt von Wirtern unterscheiden sich die wahnsinnigen Insassen von die-
sen durch ihre nackten Kérper, ihre Kleidung und Gestik. Die Figur mit einer
Papstkrone auf dem Kopf gebirdet sich so, als wiirde sie der ganzen Welt ihren
Segen geben. Der nackte Mann mit dem militdrischen Dreispitz gibt vor, mit
der Hand zu schiefen und die sich wie auf einem Trohn an einer Siule anleh-
nende Figur mit einer aus Spielkarten geformten Krone scheint mit dem Zep-
ter in der Hand iiber die Welt zu herrschen. Dieses Gemalde, die fiir Kiinstler
bestimmt waren,?® beschreibt und analysiert Foucault ausfiihrlich im letzten
Kapitel von Wahnsinn und Gesellschaft, »Der anthropologische Zirkel«, das in
der deutschen Ausgabe nicht {ibersetzt wurde.”

26 | Vgl. Klein, Peter K.: mLa fantasia abandonada de la razén«. Zur Darstellung des
Wahnsinns in Goyas »Hof der Irren«, in: Held, Jutta (Hg.): Goya. Neue Forschungen. Das
internationale Symposium 1991 in Osnabriick, Berlin 1994, S. 161-194; ders.: »Insa-
nity and the Sublime: Aesthetics and Theories of Mental lliness in Goya’s Yard with Lu-
natics and Related Works«, in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, Bd.
61, 1998, S. 198-253; Marques, Manuela B. Mena: »Corall de locos. Hof der Irreng, in:
Schuster, Peter-Klaus und Seipel, Wilfried: Goya. Prophet der Moderne, Ausst.kat., KéIn
2005, S. 137f.

27 | Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.0., S. 138. Herv.i.O.

28 | Goya hat Corral de Locos von 1793 an die Akademie San Fernando in Madrid ge-
schenkt, verbunden »mit der Bitte, es seinen Kollegen zu zeigen«. Wedekind, Gregor: Le
portrait mis a nu. Théodore Géricault und die Monomanen, Miinchen 2007, S. 71.

29 | Im deutschsprachigen Kontext ist Foucaults Zugriff auf die Bildgeschichte in
Wahnsinn und Gesellschaft deswegen wenig vertraut, da im letzten Kapitel »Der an-
thropologische Kreis« langere Textpassagen zur Malerei Francisco di Goyas gestrichen

14.02.2026, 11:37:43.

75


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Claudia Bliimle

»Der Goya, der das Irrenhaus malte, empfand angesichts dieses im Leeren wimmelnden
Fleisches, dieser Nackten entlang nackter Wande, zweifellos etwas, das einem zeitgendssi-
schen Pathos gleichkam: die symbolischen Lumpen, in die die verriickten Kdnige gekleidet
sind, lassen flehende Koérper sichtbar, Korper, die den Ketten und Peitschen ausgeliefert
sind, die dem Delirium der Gesichter weniger durch das Elend ihrer Entbldftheit wiederspre-
chenals durch die menschliche Wahrheit, die aus all dem unversehrten Fleisch hervorbricht.
[...] Das Irrenhaus erzéhlt weniger von Verriicktheiten und jenen seltsamen Figuren, wie man
sie zum Beispiel in den Caprichos findet, als vielmehrvon der groRen Monotonie dieserin all
ihrer Kraft dargestellten neuen Korper, deren Gesten, wenn sie an ihre Trdume erinnern, vor
allem ihre diistere Freiheit besingen: Seine Sprache ist der Welt Pinels verwandt.«3°

Als das Andere, wie es als Unvernunft der Vernunft gegentibergestellt und
unter den Blick der Vernunft geriickt wird, schauen einzelne Wahnsinnige zu-
riick und blicken die Betrachtenden vor dem Bild unmittelbar an. Die Anfinge
einer anthropologischen Gréfle beginnen sich abzuzeichnen, indem Goya die
uns anblickenden Wahnsinnigen in ihrer kérperlichen Nacktheit als Kehrseite
der geistigen Vernunft zeigt. Hierzu Foucault:

»Der Blick, den man auf den Irren richtet - und der die konkrete Erfahrung ist, auf der
die medizinische oder die philosophische Erfahrung aufbauen wird -, kann nicht mehr
derselbe sein. Zur Zeit der Besuche in Bicétre oder Bedlam konnte man, indem man
den Irren von aufien betrachtete, den ganzen Abstand ermessen, der die Wahrheit des
Menschen von seiner Animalitat trennt. Nun betrachtet man ihn neutraler und leiden-
schaftlicher zugleich. Neutraler, weil man in ihm die tiefen Wahrheiten des Menschen
entdecken wird, jene schlummernden Formen, aus denen entsteht, was er ist. Und lei-
denschaftlicher, weil man ihn nicht erkennen wird, ohne sich selbst zu erkennen [...].
Dieser Blick, der sich das Schauspiel einer endlich nackten Wahrheit des Menschen
versprechen kann [...], kann nun nicht mehr umhin, die eigene Schamlosigkeit zu be-
trachten. Er sieht nicht, ohne sich selbst zu sehen.«3!

wurden. Das in der franzdsischen Originalausgabe von Wahnsinn und Gesellschaft, Fo-
lie et déraison. Histoire de la folie a I'age classique (1961) enthaltene letzte Kapitel
»Le cercle anthropologique« erschien komplett in einer Neuilibersetzung als einzelne
Publikation bei Merve. Foucault, Michel: Der anthropologische Zirkel, a.a.0; zur Nicht-
aufnahme der Textpassen zu den Kiinsten in der Erstiibersetzung siehe auch Gelhard,
Andreas: »Foucault und die Malerei«, in: Kleiner, Marcus S. (Hg.): Michel Foucault. Eine
Einfihrung in sein Denken, Frankfurt a.M. 2001, S. 239-260 und Geisenhansliike,
Achim: »Diskurs ohne Boden«. Zu»Der archédologische Zirkel. Zur Ontologie der Sprache
in Michel Foucaults Geschichte des Wissens«von Pravu Mazumdare, in: kultuRRevoluti-
on 55/56, 2009, S. 100-102.

30 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.0., S. 47ff.

31 | Ebd,, S. 21f.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

Foucault weist in diesem Zusammenhang auf Praktiken der Zurschaustellung
von Wahnsinnigen hin. Diese Praktiken existierten bereits im Mittelalter und sie
bilden eine Ausnahme in der Geschichte des Verbergens von Wahnsinnigen im
Dunkeln der Gefingnisse. Sie verdeutlichen dadurch, dass die Kérper der Wahn-
sinnigen durchaus auch »des Zeigens wert«* waren. Foucault analysiert eine
ambivalente Situation, in welcher der Wahnsinn die Gesellschaft durchdringt,
er zuriickgewiesen wird und wiederum wie auf eine Bithne gedringt wird, um
nach vorne zu treten. Diese Form der Sichtbarkeit beschreibt er am Beispiel der
theatralen Vorfithrung von Wahnsinnigen vom Mittelalter bis in die Moderne:

»Wahrscheinlich war es eine sehr alte Sitte des Mittelalters, die Irren zur Schau zu stellen.
In einigen der Narrentiirme in Deutschland sind Gitterfenster eingebaut worden, die den
AuRenstehenden erlaubten, die darinnen angeketteten Irren zu beobachten. Sie boten
auf diese Weise ein Schauspiel an den Toren der Stadt. Merkwirdig ist die Tatsache, dass
diese Sitte nicht verschwand, als einmal die Tore der Asyle geschlossen wurden, sondern
dafd sie sich im Gegenteil gerade dann entwickelte und in Paris und London geradezu ei-
nen institutionellen Charakter annahm. Noch 1815 [...] stellte das Hospital von Bedlam
jeden Sonntag Irre fiir einen Penny aus. Das jéhrliche Einkommen dieser Ausstellungen
betrug etwa 400 Pfund, was die erstaunlich hohe Zahl von 96.000 Besuchern jahrlich be-
deutet. In Frankreich blieben ein Ausflug nach Bicétre und die Schaustellung der Irren bis
zur Revolution eines der Sonntagsvergniigen der Bourgeoisie der Rive Gauche. Mirabeau
schreibt in seinen Observations d’un voyageur anglais, dass die Irren in Bicétre »wie selt-
same Tiere dem erstbesten Trottel, der bereit war, Geld zu geben¢, gezeigt wurden. Man
lasst die Warter die Irren ausstellen, wie der Dompteur auf dem Jahrmarkt von Saint-Ger-
main die Affen zeigt. Einige Warter waren bekannt fiir ihr Geschick, die Irren Ténze und
Akrobatik vorfiihren zu lassen, wéhrend sie mehrmals mit der Peitsche knallten.«%3

Goya selbst erwdhnt in einem Brief, in welchem er das Gemalde Hof der Irren
erldutert, ein Schauspiel solcher Art. Dieses Bild zeigt ihm zufolge »einen Hof
voll Irrer mit zwei kimpfenden Nackten und einen Bewacher, der sie mit der
Peitsche antreibt. (Ich habe einem solchen Vorgang in Saragossa beigewohnt)«.>*
Pinel bezog sich fiir seine Reform auf das Irrenhaus von Saragossa, das als fort-
schrittliche Anstalt galt.® Neben dem Irrenhaus, das besichtigt werden konnte,
ist es zudem mdglich, dass Goya auf eine zeitgenossische Theaterauffithrung
mit dem Titel Das Haus der Irren von Saragossa anspielt.*® Er konnte das Stiick, in
dem der Direktor selbst als Irrer endet, gekannt haben und iiber diesen Weg zum

32 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 139.

33 | Ebd., S. 138.

34 | Zitiert nach Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.0., S. 138.
35 | Wedekind: Le portrait mis a nu, a.a.0., S. 71.

36 | Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.0., S. 138.

14.02.2026, 11:37:43.

77


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Claudia Bliimle

Besuch eines Irrenhauses animiert worden sein. Auch die weiteren Kabinett-
stiicke entstammen den volkstiimlichen Themen der Wanderbiithnen.” In der
Zeit, in der die Irrenanstalten sich als Asyle herausbildeten, nahm die Zurschau-
stellung von Irren immer mehr zu. In Goyas Gemilde ist jeder Irrer Teil einer
Masse. Zudem wird der Raum in Schatten und Licht unterteilt. Genau wie Las
Meninas von Velazquez in Die Ordnung der Dinge®® kiindigen die zwei Gemilde
Goyas die Episteme des Menschen im Zeitalter der Moderne an, die darin be-
steht, nicht nur »das Wesen des Wahnsinns selbst«, sondern insbesondere »den
Menschen zu objektivieren, ihn aus seinem Selbst zu verjagen, ihn letzten Endes
auf das Niveau einer reinen und einfachen Natur, auf das Niveau der Dinge zu
bringen«.*® Wihrend das kritische Licht der Klassik eine Trennung zwischen
Vernunft und Wahnsinn hervorbringt, so erzeugt in der Moderne das praktische
Licht die Differenz von Norm und Abnorm im Bezug zum Wahnsinn als Wahr-
heit des Menschen und das analytische Licht ermdglicht es entsprechend, den
Wahnsinn in all seinen Erscheinungsformen zu beobachten und zu benennen.

»Das kritische Bewuftsein des Wahnsinns tritt also unablassig besser ans Licht, wahrend
die tragischen Gestalten des Wahnsinns fortschreitend in den Schatten gedrangt wer-
den. [...] Allein einige Seiten von de Sade und das Werk Goyas bezeugen, daf dieses Ver-
schwinden nicht mit volliger Vernichtung gleichgesetzt werden kann, sondern daf diese
tragische Erfahrung im Dunkel der Nachte des Denkens und der Trdume fortbesteht [...].«*°

Bei den Gemilden Goyas, auf die Foucault hier verweist, handelt es sich nicht
um die zwei Irrenanstalten, sondern um Schlaf der Vernunft, Disparate Nummer
13, Disparate ridiculo oder Der Monch* (Abb. 5), die alle Figuren des Wahnsinns
ortlos in einen Bezug zur schwarzen Oberfliche als Grund des Bildes belassen.
Bezogen auf Goyas Irrenanstalten zeigt Foucault, dass erstens das Licht und der
Schatten den Raum unterteilen und dass zweitens das Licht alleine als Instru-
ment der Macht den Wahnsinnigen zum Objekt der Wissenschaft gemacht wird.
Im Gegensatz zu diesem Licht widmet sich Foucault genauso der Nacht, dem
Schatten, der Finsternis, dem Dunkel, die nicht wie in der Aufklirung negativ zu
bewerten sind, sondern Foucault zufolge einen anderen, freien Raum eréffnen.
Diesen findet Foucault in den Gemailden Goyas, die sich einer anderen Darstel-
lung des Wahnsinn zuwenden: »Nicht dem der eingekerkerten Irren, sondern

37 | Ebd.

38 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissen-
schaften, Frankfurt a.M. 1997, S. 384-404.

39 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 31f.

40 | Ebd., S. 49.

41 | Zu Foucaults Deutung von Goyas Gemadlden als insistierende Wiederkehr des
Wahns gegen die Vernunft vgl. Gelhard: »Foucault und die Malerei«, a.a.0., S. 239-260.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

dem des in seine Nacht geworfenen Menschen.«* Dabei fillt dieses Dunkel, das
Schwarz, mit dem Grund des Bildes zusammen, den Foucault als »Grund-los«*
beschreibt. Goyas Gemailde haben keinen Hintergrund und heben sich von »der
monotonsten aller Nichte« ab.** Foucaults Analyse des schwarzen Grundes wird
zur Folie, vor der sich der moderne Blick und das helle Licht des Wissens abset-
zen wie etablieren.

In seinen Beobachtungen zu den Formen der Sichtbarkeit wie Licht, Schat-
ten, Rdume, Kérper und Blick nimmt Foucault nicht nur einzelne Bilder, son-
dern auch eine Aneinanderreihung oder Vergleiche zwischen zwei verschiede-
nen Bildern aus unterschiedlichen Epochen in den Blick. Explizit vergleicht er
Boschs Heiligen Antonius von 1510 (Abb. 2) mit Goyas Ménch von 1820 (AbD. s).
Einerseits erkennt Foucault Gemeinsamkeiten zwischen den Bildern: »Ist das
Monster, das dem Ménch seine Geheimnisse ins Ohr fliistert, nicht ein Ver-
wandter des Gnoms, der den Heiligen Antonius von Bosch faszinierte?«* Im Ver-
gleich entdeckt Foucault zum einen eine Riickkehr der tragischen Erfahrung
in den Kiinsten der Moderne. Den epistemischen Unterschied zwischen Bosch
und Goya wiederum hilt Foucault in den Formen des Lichts und finsteren Grun-
des fest. Wihrend bei Bosch eine Komplizenschaft mit dem Wahnsinn besteht,
bei dem die Formen aus seiner Welt selbst entstehen, gehen bei Goya diese For-
men aus dem Nichts der schwarzen, grundlosen Fliche hervor. »In dieser Nacht
steht der Mensch [...] mit dem Tiefsten und Einsamsten in Verbindung, das er in
sich birgt.« Wihrend die »Wiiste des Heiligen Antonius von Bosch [...] unendlich
bevolkert«*® ist, bleibt »Goyas Ménch hingegen, mit dem warmen Tier im Rii-
cken, dessen Pfoten auf seinen Schultern ruhen und dessen Maul ihm ins Ohr
schnaubt, [...] allein«.” Im Gegensatz zum schwarzem Grund als finstere Schat-
ten, die eine Riickkehr der tragischen Erfahrung erdfinen, tritt mit dem immer
stirker werdenden Licht ein Dispositivim Zeitalter der Moderne zum Vorschein,
das die Korper der Wahnsinnigen in neuer Weise ergreifen wird.

DAsS PANOPTISCHE LICHT

Zu Beginn seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie (1973-74) hilt Foucault
fest, dass in Wahnsinn und Gesellschaft die Mikrophysik der Macht genauso im

42 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.0., S. 49.

43 | Ebd., S. 51.
44 | Ebd.

45 | Ebd., S. 49f.
46 | Ebd., S. 53.

47 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.

79


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Claudia Bliimle

Zentrum seines Interesses stand.*® Es ging ihm bereits hier, wie er 1975 in ei-
nem Interview mit Francois Ewald betont, »um die Frage, wie und warum der
Wahnsinn seinerzeit in einer bestimmten institutionellen Praktik und in ei-
nem bestimmten Erkenntnisapparat problematisiert worden ist«.* Das Wirken
verschiedener Machtstrukturen auf den Kérper von der Renaissance bis zur
Klassik greift Foucault auf, um den Wandel einer zunehmend unkérperlichen
und entindividualisierten Macht auf die individualisierten Koérper der Wahn-
sinnigen in der Moderne zu untersuchen. Die Wende zu diesem Zeitalter der
Moderne verbindet Foucault mit dem Jahr 1795, in dem der Arzt Philip Pinel
die Wahnsinnigen von ihren Ketten befreite. Foucault kritisiert die Lektiire
dieses Datums als Moment der groflen Befreiung des Wahnsinns. In seiner
Vorlesung Die Macht der Psychiatrie schildert er ausfithrlich, dass nur kurze
Zeitnach dieser >Befreiung<aus den Gefingnisketten neue Kérperapparaturen
ins Spiel kommen, wie die Zwangsjacke oder der Stuhl, an den der Kranke
festgebunden wird, Hundehalsbander mit Spitzen unter dem Kinn oder das
Kleidungsstiick mit Handschuhfingern, das dem Insassen um den Hals gelegt
wurde.® Solche Techniken schniirten die Kérper so zusammen, dass die Hin-
de auf den Oberschenkeln ruhen mussten, wie die Abbildung von Ambroise
Tardieu fiir das Buch des franzésischen Psychiaters Jean-Etienne Esquirol
Von den Geisteskrankheiten (1816) und der Kupferstich Restraining Chair (Tran-
quilizing Chair) von 1811 fiir den amerikanischen Psychiater Benjamin Rush
zeigen (Abb. 6 und Abb. 7).>! Diese Kérperapparaturen dienten der Dressur
und Stillstellung des Korpers, um diesen gleichzeitig als Objekt der Untersu-
chung in den Blick nehmen zu kénnen.* Foucault schildert einen solchen Fall
im Kontext der von Pinel und Tuke entwickelten Asyle ohne Gefingnisketten
und Korpergewalten wie der des Auspeitschens:

»Als ein Anstaltsdirektor in Lille [...] die Verantwortung fir die Anstalt Gbernahm, war er
beim Eintreten iberrascht, von iiberall her entsetzliche Schreie zu vernehmen, doch erwar

48 | Vgl. Foucault, Michel: Die Macht der Psychiatrie. Vorlesungen am Collége de
France (1973-1974) [Le Pouvoir psychiatrique. Cours au Collége de France, 1973-
1974], hg. von Jacques Lagrange, iibers. von Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen
Schroder Frankfurt a.M. 2005, S. 28: »ungefahr der Zielpunkt oder jedenfalls der Unter-
brechungspunkt der Arbeit [sei], die ich ehedem in der Histoire de la folie ausgebreitet
habe«.

49 | Ewald, Francois: Pariser Gesprache mit Michel Foucault, Gilles Deleuze, Georges
Dumezil, Fernand Braudel, Georges Duby, Paul Veyne, Francgois Furet und Roger Char-
tier, Ubers. von Walter Seitter, Berlin 1989, S. 15.

50 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., S. 157.

51 | Ebd.

52 | Ebd., S. 158-159.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

beruhigt und zugleich beunruhigt, das muf freilich gesagt werden, als er bemerkte, dafl
die Kranken in Wirklichkeit sehr ruhig waren, weil er sie alle im Blick hatte, festgemachtan
der Wand, wobei jeder auf einem Stuhl festgebunden war, der selbst an der Wand fixiert
war - Sie sehen, ein System, das den Mechanismus der Panoptik reproduzierte.«

Foucault verdeutlicht, dass an die Stelle der Hand, welche zuvor die Ketten
angelegt hat, nun ein panoptisches Licht und ein arztlicher Blick auf den Plan
tritt, der im Feld der Klinik alles sieht und in der Masse zu unterscheiden be-
ginnt. In seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie kiindigt Foucault an, wie
die kollektive Macht jeden Einzelnen im Zeitalter der Moderne erfassen wird:
»Und wir werden es mit einer Macht zu tun haben, die eine Gesamtmacht iiber
jedermann sein wird, die jedoch immer nur Reihen voneinander getrennter
Individuen anvisiert. Die Macht ist in ihrem Zentrum kollektiv, doch von der
Zielseite her ist sie stets nur individuell.«>*

In Uberwachen und Strafen beschreibt Foucault diesen Wandel anhand des pa-
noptischen Gefingnisses und des Lichts als neue Kérpertechnik der Macht im
Sichtbaren, die im Gegensatz zu Goyas Irrenanstalten stehen (Abb. 4). Inner-
halb der panoptischen Architektur ist das

»Prinzip des Kerkers [...] umgekehrt, genauer gesagt: von seinen drei Funktionen - ein-
sperren, verdunkeln und verbergen - wird nur die erste aufrechterhalten, die beiden
anderen fallen weg. Das volle Licht und der Blick des Aufsehers erfassen besser als das
Dunkel, das auch schiitzte. Die Sichtbarkeit ist eine Falle.

Zundachst wird damit jene dicht gedréngte und ruhelose Masse von Eingekerkerten
vermieden, wie sie Goya gemalt [...] hat. Jederistan seinem Platz sicherin eine Zelle ein-
gesperrt, wo er dem Blick des Aufsehers ausgesetzt ist; aber die seitlichen Mauern hin-
dern ihn daran, mit seinen Geféhrten in Kontakt zu treten. Er wird gesehen, ohne selber
zu sehen; er ist Objekt einer Information, niemals Subjekt in einer Kommunikation«.%®

Die neue Macht, die sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts etabliert hat, basiert
Foucault zufolge auf der Trennung, dass in den »Zellen ein Individuum«®
konstituiert wird. Jeder Korper erhilt in diesem Moment seinen eigenen Ort:
»Also rdumliches Festsetzen. Und in jeder Richtung, die der Blick des Aufse-
hers einnehmen kann, am Ende jeder dieser Richtungen wird der Blick auf

53 | Ebd., S. 160.

54 | Ebd., S. 116.

55 | Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefdngnisses [Surveil-
ler et Punir. La naissance de la prison, 1975], iibers. von Walter Seitter, Frankfurt a.M.
1994, S. 257.

56 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., S. 115.

14.02.2026, 11:37:43.

81


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Claudia Bliimle

einen Korper treffen«.”” Diese Macht ist insofern entkérperlicht, entindividua-
lisiert und anonym, da sie einfach iiber das Spiel mit dem Licht, also der Sicht-
barkeit, ausgeiibt wird. Mit den Worten Foucaults: »Diese Macht braucht kein
Instrument; ihre einzige Stiitze ist der Blick und das Licht.«’® Der Wahnsinni-
ge, der nun mit einem klinischen Blick erfasst wird, erscheint, wie Foucault in
Die Geburt der Klinik beschreibt, im Feld einer »konkreten Sinnlichkeit«.’® Es
ist ein »Blick, der von Korper zu Kérper wandert, und zwar immer im Raum
sinnlicher Gegenwart«.*® Diese konkrete Sinnlichkeit und diese Wanderung
von Korper zu Koérper, von Bild zu Bild, konstituieren den Mythos des drztli-
chen Blicks, der alles sieht.*! Das medizinische Auge blickt auf die Gesamtheit
des Spitalfeldes, es sammelt alle einzelnen Ereignisse, die sich in ihm abspie-
len, um die Wahrheit, die sich in den Wiederholungen und Konvergenzen der
Ereignisse unter seinem Blick abzeichnet, zu erfassen.®

In Verbindung mit der neuen Methode der Statistik, die im Vergleich den
Mittelwert als Norm erfasst, wird der Wahnsinn fortan als Abnorm, als Uber-
schreitung der Normalititsgrenzen betrachtet.®* So wird das Sammeln und die
Reihung von Bildern zu einem konstitutiven Moment des Wissens, des Erken-
nens und des Identifizierens, das einen zentralen Wendepunkt in der Psychi-
atriegeschichte markiert. Dabei ist diese neue immaterielle Macht »mit einer
fortwihrenden Wissensentnahme verbunden«.®* Diese geht mit einer Aufnah-
me der Kodifizierungen und Notationen einher, um all das, »was die Individu-
en eben gerade in ihren Zellen tun«®® zu erfassen. Es handelt sich dabei um

57 | Ebd.

58 | Ebd., S. 118.

59 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Arch&ologie des &rztlichen Blicks [La
naissance de la clinique. Une archéologie du regard médical, 1963], iibers. von Walter
Seitter, Frankfurt a.M. 1999, S. 134.

60 | Ebd.
61 | Ebd., S. 124.
62 | Ebd., S. 129.

63 | Barkhaus, Annette; Mayer, Matthias; Roughley, Neil und Thiirnau, Donatus (Hg.):
Identitét. Leiblichkeit. Normativitat. Neue Horizonte anthropologischen Denkens, Frank-
furt a.M. 1996; Gadebusch Bondio, Mariacarla: »Das Bild vom Bdsen. Photographie als
Instrument zur Stigmatisierung der Devianz«, in: Hess, Volker (Hg.): Normierung der Ge-
sundheit. Messende Verfahren der Medizin als kulturelle Praktik um 1900, Husum 1997,
S. 93-118; Engstérm, Eric J.: »Die Kapillaritat des Normbegriffs«, in: ebd., S. 57-64;
Schmiedebach, Heinz-Peter: mAbweichung vom Durchschnitt im Sinne der Zweckwidrig-
keit« - Der psychiatrische Blick auf die psychische Normalitat, in: ebd., S. 39-56. Link,
Jirgen: Versuch iber den Normalismus. Wie Normalitét produziert wird, Opladen 1999.
64 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., S. 119.

65 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

eine »Ansammlung dieses Wissens, Bildung von Folgen und Serien, welche
die Individuen charakterisieren«® sollen. Durch das Nebeneinanderstellen der
Wahnsinnigen konnte der medizinische Blick vergleichen, um Ahnlichkeiten
und weitere Differenzen herzustellen. Diese Verfahren und ihre statistischen
Auswertungen gingen mit den Beschreibungen medizinischer Klassifikationen
einher. Dabei verdeutlicht Foucault, dass im Spital das pathologische Faktum als
einzelnes Ereignis erscheint und den Patienten in seiner singuliren Individuali-
tit erfasst, wihrend er zugleich im seriellen Zusammenhang der Klinik steht.”

DER ARZTLICHE BLICK: THEODORE GERICAULT

Diese neue Form der Macht auf die Kérper des Wahnsinns im Zeitalter der Mo-
derne wird in den fiinf erhaltenen und in der Zeit von 1819-1824 entstandenen
Monomanenportrits von Théodore Géricault sichtbar (Abb. 8-12).%% Zu seiner
Zeit wurden die Patientinnen und Patienten in den Irrenanstalten voneinander
getrennt und isoliert. Im Gegensatz zur undifferenzierten Menge von Kérpern
in Goyas Irrenanstalten wird bei Géricault jeder Insasse im Rahmen eines Bil-
des vereinzelt dargestellt (Abb. 3 und Abb. 4 im Vergleich zu Abb. 8-12). Wie im
panoptischen Gefingnis kénnen die Portritierten von Géricault nicht unterei-
nander kommunizieren. Thre Hinde sind nicht dargestellt und sie erscheinen
dadurch ruhig gestellt vor einer Wand. In den bisher erschienenen Schriften
Foucaults ist kein Verweis auf diese Gemailde zu finden, auch wenn eines aus
der Bilderserie sich im Louvre befindet (Abb. 11). Ein méglicher Grund, wes-
halb Foucault sich nicht auf diese Bilder bezieht, ist, dass diese keine Analyse
ermdglichen, da sie genau Foucaults Thema sind.%

66 | Ebd.

67 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 123.

68 | Vgl. zu diesen Portrats insbesondere Goodman, Rita Susan: Théodore Géricault’s
Portraits of the Insane: Art, Psychiatry and the Politics of Philanthropy, Diss., The Univer-
sity of Michigan 1996; Wedekind: Le portrait mis a nu, a.a.0.; Schrader, Kristin: »Gesicht
und Widerspruch. Verwandtschaften von Marlene Dumas und Géricaulte, in: Wedekind,
Gregor und Hollein, Max: Géricault. Bilder auf Leben und Tod, Schirn Kunsthalle Frank-
furt, Museum voor Schone Kunsten Gent, Ausst.kat., Miinchen 2013, S. 179-180; Snell,
Robert: Portraits of the Insane. Théodore Géricault and the Subject of Psychotherapy,
London 2017.

69 | Der Hinweis zu dieser méglichen Deutung geht auf Ann-Cathrin Drews (Berlin) und
ihr Gesprédch mit dem Neffen Foucaults, Henri-Paul Fruchaud, in Paris iber die fehlende
Rezeption Géricaults bei Foucault zuriick. Beiden sei an dieser Stelle herzlich fiir diesen
Denkanstoss gedankt.

14.02.2026, 11:37:43.

83


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Claudia Bliimle

Géricaults Gemailde sind Bilder, die das Wissen und die Kérper des Wahn-
sinns im Zeitalter der Moderne beleuchten, und das heifdt, dass sie den anth-
ropologischen Blick der Gegenwart ins Bild iiberfithren. Daher sind es keine
Gemilde, die eine Geschichte der Grenze zum Aufien und zur tragischen Erfah-
rung mehr zulassen, sondern sie befinden sich mitten in der Episteme, die das
Wissen {iber den Menschen als ein neues Innen verankern. Diskursanalytisch
ist mit Foucault prignant, dass die Entstehung dieser funf Portrits genau in die
Zeit fillt, in der sich die Psychiatrie als Wissenschaft und als Institution erst
zu konstituieren begann.”® Mit Foucault betrachtet, soll im Folgenden gezeigt
werden, dass sich in diesen Gemilden Géricaults, die nur wenige Jahre nach
Goyas Irrenanstalten entstanden sind, nicht mehr die Erfahrung der Unvernunft
niederschligt, sondern allein der drztliche Blick. Sie stellen einen Endpunkt dar,
in dem der Wahnsinn zur inneren Wahrheit des Menschen geworden ist.

Nicht der Gegenstand oder die Klassifikation ist dabei entscheidend, sondern
wann und wie der Wahnsinn aus dem Dunkel ins Licht tritt. An dieser Stelle sei
in Erinnerung gerufen, wie Deleuze Foucaults Umgang mit den Sichtbarkeiten
beschrieben hat: »Die Sichtbarkeiten sind nicht Gegenstandsformen, auch keine
Formen, die sich in der Berithrung von Licht und Ding kundgiben, sondern For-
men der Helligkeit, die vom Licht selbst geschaffen wurden.«’! In der Bilderserie
von Géricault formt genau in diesem Sinne ein Licht die Kérper der Wahnsin-
nigen, die aus dem Dunkel geholt werden und sich vor einer fensterlosen Wand
positionieren. Sie werden in diesen Gemilden sichtbar gemacht, gezeigt und
unserem Blick dargeboten, jedoch nicht in der von Goya gezeigten Andersheit
und unterhaltsamen Kuriositit. Stattdessen werden sie niichtern und objektiv in
ihrer Individualitit ausgestellt und in diesem Moment ihrer Sichtbarmachung
zugleich zu einer medizinischen Untersuchungsperson gemacht. Wihrend in
Goyas Gemilden das Licht noch blendend und dumpf auf eine Masse von Wahn-
sinnigen fillt, trifft es in Géricaults Portrits das Individuum.

Ohne den historisch konkreten Kontext oder die konkrete Ausstellungssitua-
tion der Monomanenbildnisse zu kennen,’ sind diese Bilder Teil der Bildgeschichte

70 | Vgl. hierzu Goodman: Théodore Géricault’s Portraits of the Insane, a.a.0.; Roelcke,
Volker: »Gesund ist der moderne Culturmensch keineswegs...<: Natur, Kultur und die Ent-
stehung der Kategorie »Zivilisationskrankheit<im psychiatrischen Diskurs des 19. Jahrhun-
dertse, in: Barsch, Achim und Hejl, Peter M. (Hg.): Menschenbilder. Zur Pluralisierung der
Vorstellung von der menschlichen Natur (1850-1914), Frankfurt a.M. 2000, S. 215-236
und Quétel, Claude: »Géricault und die Psychiatrie der Romantik - eine doppelte Begeg-
nunge, in: Wedekind und Hollein: Géricault. Bilder auf Leben und Tod, a.a.0., S. 205-212.
71 | Deleuze: Foucault, a.a.0., S. 75.

72 | Der Kontext, in welchem diese fiinf Portrats entstanden sind, und weshalb diese in
einer Serie gemalt wurden, bleibt bis heute ungeklart. Mittlerweile liegen elf verschiede-
nen Hypothesen vor. Die erste Deutung fasst die fiinf Bilder als Studien auf und betrachtet

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

des Wahnsinns, wie sie Foucault in Wahnsinn und Gesellschaft und spiter in Macht
der Psychiatrie als Epoche analysiert hat. Mitten in der historischen Herausbildung
und Etablierung der Psychiatrie als Wissenschaft zeigen die Gemilde Géricaults
das neue Licht und den neutralen, analytischen Blick auf die Kérper der Wahnsin-
nigen. Aufgrund dieses auf die Insassen geworfenen Lichts konnen sich individu-
elle Gesichtsziige aufs Genaueste abzeichnen, wie beispielsweise die groRe und
langgezogene Nase, die hohen einfallenden, hageren Wangenknochen, die roten
Hautflecken und dunklen Augenringe. In Lebensgrofle und ohne Typisierung
wird hier ein Individuum gezeigt, das aufgrund seiner spezifischen Physiognomie
sofort wiedererkannt und identifiziert werden kann.”®

Der Dargestellte, der noch zur Zeit Géricaults portritunwiirdig galt, wird for-
mal in die Nihe eines geldufigen Portrits geriickt, als ob es sich um eine alltigli-
che Darstellung handeln wiirde. Der Maler Géricault bricht somit in seiner Dar-
stellungsweise radikal mit den bisherigen Bildern des Wahnsinns, wie sie noch
in Goyas Irrenanstalten als theatrales Schauspiel gezeigt wurde. Der Betrachter
nihert sich Géricaults Gemilden wie gewohnlichen Portrits, ohne irgendwelche
duferlichen Zeichen direkt mit dem Wahnsinn verbinden zu kénnen. Diese Bil-
derserie macht somit den ereignishaften Moment in der Geschichte der Psychia-
trie sichtbar, in welchem die Grenze zwischen Norm und Abnorm diskursiv fest-
gehalten und institutionell begriindet wurde. Die Statik und Passivitit der Kérper,
die dunklen, kargen Winde, welche keinen Ausblick auf ein Auflen gewihren,

sie deshalb nicht als salonfahig. Die zweite These lautet, dass die Bilder zur Illustration
eines psychiatrischen Buches dienen sollten. Drittens wurden sie als medizinisches Vorle-
sungsmaterial gedeutet, in dem die Bilder reale Patienten stellvertretend représentieren
wirden. Die vierte Deutung besagt, dass die Bilder als Therapie an die Insassen gerichtet
waren. Finftes wurde die Hypothese aufgestellt, dass sie nicht nur eine Therapiefunktion
fiir die Betrachter beséfen. Siebtens besagt eine kiinstlerbiografische sowie werkimma-
nente These, dass der Maler im eigenen Wahn die Bilder fiir sich selbst gemalt htte und
der behandelnde Arzt Géricaults in Verbindung mit dem Ideen- oder Auftraggeber der Bil-
derserie stand. Nach der achten These kdnnten die Bilder Geschenke an die Arzte anstelle
eines Honorars gewesen seien, wobei mehrere Arzte in Frage kommen. Neuntens wird ver-
mutet, dass fiinf verschollene Gemalde als Pendant zu den noch erhaltenen Bilder unter-
schiedliche Krankheitsphasen darstellen wiirden. Zehntens kénnte die Bilderserie als ein
politischer Appell gedeutet werden, wenn man beriicksichtigt, dass die Geisteskrankheit
als Folge sozialer Entwicklungen und als Effekt einer progressiven Politik angesehen wur-
de. Elftens kdnnen sie in einem Kunstkontext bzw. im Ausstellungswesen auch losgeldst
von ihrem Bezug zur Medizin stehen. Vgl. hierzu Goodman: Théodore Géricault’s Portraits
of the Insane, a.a.0. sowie Wedekind: Le portrait mis a nu, a.a.0.

73 | Vgl. zum Identifizieren von Personen insbesondere Spaemann, Robert: »Uber das
Identifizieren von Personens, in: Barkhaus, Mayer, Roughley und Thiirnau (Hg.): Identi-
tat. Leiblichkeit. Normativitat, a.a.0., S. 222-228.

14.02.2026, 11:37:43.

85


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Claudia Bliimle

und die ausleuchtende Lichtregie: All dies lenkt die Aufmerksamkeit auf die hell
beleuchtenden Gesichter, die in ihrer Einsamkeit einem Blick preisgegeben wer-
den. Das panoptische Licht und der praktische und analytische Blick haben hier
die Kérper der Wahnsinnigen bereits ergriffen. Sie sind ruhig gestellt und werden
gezeigt. Der Wahnsinn, der den Kérper des Menschen heimsucht, wird als ein
Kampf zwischen Dunkel und Licht zugleich zu seiner Wahrheit gemacht.
Angesichts von Géricaults Bilderserie stellt sich aber unweigerlich die Frage,
worin und weshalb es sich bei den Portritierten um Insassen einer Irrenanstalt
handeln soll, die im Werk von Géricault in einer Reihe von Darstellungen mit
Sklaven, guillotinierten Kriminellen, Leichnamen, Bettlern, Kindern oder Tie-
ren stehen. In welcher Weise wird in den Portrits der Monomanen iiberhaupt
zwischen wahnsinnig und verniinftig, >geisteskrank< und >gesunds, >normal<
und >anormal« unterschieden? Es ist genau diese Frage, die mit der Klassifika-
tion der Monomanie, die 1814 von Esquirol eingefiihrt wurde, entsteht und die
in Folge dessen als grofite Gefahr fiir die Gesellschaft angesehen wurde, die
Foucault in Wahnsinn und Gesellschaft wie folgt diskursanalytisch gelesen hat:

»Der Ausdruck Monomanie [...] wird vollig um den Skandal herum konstruiert, den ein
Individuum darstellt, das in einem Punkt wahnsinnig ist, in allen anderen aber verniinf-
tig bleibt. [...] Ein Mensch, der in jedem anderen Punkt normal ist, begeht pldtzlich ein
liber die Maen grausames Verbrechen; fiir seine Tat |&sst sich keine Ursache und kein
Grund finden [...]: nachdem die Tat einmal begangen ist, wird der Verbrecher wieder zu
dem, was er zuvor war. Kann man sagen, dass es sich einen Wahnsinnigen handelt?
Erlaubt die véllige Abwesenheit sichtbarer Determinationen, das totale Fehlen verniinf-
tiger Griinde, auf die Nicht-Vernunft dessen zu schliefen, der die Tat begangen hat?«™

Vor diesem Hintergrund fithren Géricaults Gemilde ein doppeltes Theater
auf. Einerseits zeigen sich die Wahnsinnigen als biirgerliche Individuen in all-
tiglicher Kleidung” und zugleich wird ihr Gesicht zu einem Schauplatz, auf
dem sich seriell etwas zeigt, ohne Beteiligung der Person. Hier setzt stattdes-
sen der drztliche Blick ein. Géricaults Gemilde sind deshalb verstérend, weil
der Wahnsinn nicht nur unbestimmt zwischen Norm und Abnorm verharrt,
sondern weil er — bezogen auf die ausgestellten und ins Licht geriickten Kor-
per — zu einer Frage wird, die hinter jedem einzelnen Gesicht liegt.

74 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.0., S. 37.

75 | Zum Aspekt des Alltdglichen im Werk von Géricault vgl. Fornari, Bruno: »Géricault
oder die Grausamkeit des Alltaglichen«, in: Wedekind und Hollein: Géricault. Bilder auf
Leben und Tod, a.a.0., S. 155-166.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 1: Hieronymus Bosch: Das Narrenschiff, 1475-1480,
55,8 x 33,3 c¢m, Paris, Musée du Louvre. © bpk/Musée du
Louvre, Dist. RMN - Grand Palais/Angéle Dequier.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 2: Hieronymus Bosch: Versuchung des heiligen Antonius, um 1450-1516,
Triptychon, 131,5 x 53 cm (Fligel) und 131,5 x 119 cm (Mitteltafel), Lissabon, Museu
Nacional de Arte Antiga, aus: Baldass, Ludwig: Hieronymus Bosch, Wien 1943, Abb. 84.

Abbildung 2a: Hieronymus Bosch: Ausschnitt aus der Versuchung des heiligen
Antonius, um 1450-1516, Triptychon, 131,5 x 53 c¢cm (Fligel) und 131,5 x 119 cm
(Mitteltafel), Lissabon, Museu Nacional de Arte Antiga, aus: Baldass, Ludwig:
Hieronymus Bosch, Wien 1943, Abb. 84.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 3: Francisco José de Goya y Lucientes: Corral de locos, 1793, 46 x 31 cm, o]
auf verzinntem Eisen, Dallas, Meadows Museum, SMU, Algur H. Meadows Collection,
MM.67.01. Foto: Michael Bodycomb.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 4: Francisco José de Goya y Lucientes: Irrenhaus, um 1812-
19, Ol auf Holz, 45 x 72 cm, Madrid, Museo de la Real Academia de
Bellas Artes de San Fernando. © bpk/Alfredo Dagli Orti.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 5: Francisco José de Goya y Lucientes: Der
Ménch, um 1820-23, Ol auf Putz und auf Leinwand
ibertragen, 144 x 66 cm, Madrid, Museo del Prado.
© akg-images/Erich Lessing.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 6: Ambroise Tardieu: lllustration fiir Jean-Etienne
Esquirol von 1816, aus: Esquirol, Jean-Etienne Dominique: Von den
Geisteskrankheiten (1816). Reprint von 1838, Bern/Stuttgart 1968,
S 46. © Hans Huber Verlag, Bern.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 7: Benjamin Rush: Restraining Chair/Tranquilizer, 1811.
© Science Source/Getty Images.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 8: Théodore Géricault: Monoman des Diebstahls (Der
Kleptomane), 1819-1824, 01 auf Leinwand, 60 x 50 cm, MSK Gent.
© Lukas - Artin Flanders vzw, Foto: Hugo Maertens.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 9: Théodore Géricault: Monoman der Kindesentfiihrung (Der
Kindsentfiihrer), 1819-1824, 65 x 54 cm, Ol auf Leinwand, Michele
and Donald D’Amour Museum of Fine Arts, Springfield, Massachusetts,
USA. The James Philip Gray Collection. Foto: David Stansbury.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 10: Théodore Géricault: Geisteskranker mit militdrischem
Gréssenwahn, um 1819/22, 81 x 65 cm, Ol auf Leinwand, Sammlung

Oskar Reinhart »Am Rémerholz«, Winterthur. © Bundesamt fiir Kultur,
Bern.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 11: Théodore Géricault: Monomanin des Spiels (Die
Spielhexe), 1822/23, 77 x 64 cm, Ol auf Leinwand, Paris, Musée du
Louvre. © bpk/Musée du Louvre, Dist. RMN - Grand Palais/Angele

Dequier.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 12: Théodore Géricault: Die irrsinnige Neiderin (Monomanin
des Neids), 1822/23, 72 x 58 c¢m, Ol auf Leinwand, Lyon, Musée des
Beaux-Arts. © bpk/Félicien Faillet.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Defekte Korper, intakte Bilder
Michel Foucaults Die Geburt der Klinik

Jadwiga Kamola

»Die Krankheit wird grundsatzlich in einem Projektionsraum ohne Tiefe wahrgenommen,
in einem Raum der Koinzidenzen ohne zeitlichen Ablauf: es gibt nur eine Ebene und ei-
nen Augenblick. Die Form, in der sich die Wahrheit urspriinglich zeigt, ist die Oberflache,
auf der das Relief hervortritt und zugleich verschwindet - das Portrét.«!

Mit diesem Zitat aus Michel Foucaults Die Geburt der Klinik, das in der franzo-
sischen Originalausgabe Naissance de la Clinique im Jahr 1963 erschien, wird
ideengeschichtlich die grundlegende Wende der medizinischen Erfahrung
zwischen dem 18. und 19. Jahrhundert in den Blick genommen.? Dieser histori-
sche Moment war aus Foucaults Sicht in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich.
So 16ste der Bericht des Chirurgen Jacques Tenon von 1788 zu den Zustinden
der Krankenhiuser, verdffentlicht unter dem Titel Mémoires sur les hopitaux
de Paris, eine Neustrukturierung des Spitalwesens aus.®* Dabei betonte Tenon
die Notwendigkeit des engen Kontakts zwischen Arzt und Patient, sowohl im
Hinblick auf die Therapie als auch auf die medizinische Ausbildung. Zudem
erarbeitete er die Methode der unmittelbaren Beobachtung, die Untersuchung
von lebenden und toten Kérpern und damit die Pathologie — wesentliche Cha-
rakterziige der modernen Klinik.* Diesen geschichtlichen Formierungen wid-
men sich die Ausfithrungen in Die Geburt der Klinik.

Der vorliegende Text untersucht die Bedeutung des Bildes im Zusam-
menhang mit der Ordnung der medizinischen Episteme des 18. und 19.

1 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik - Eine Archdologie des é&rztlichen Blicks
[Naissance de la Clinique, Une archéologie du regard médical, 1963], ibers. von Walter
Seitter, Frankfurt a.M. 2008, S. 22.

2 | Ebd., S. 15.

3 | Williams, Elizabeth: The Physical and the Moral. Anthropology, Physiology, and Phi-
losophical Medicine in France, 1750-1850, Cambridge 1994, S. 80.

4 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Jadwiga Kamola

Jahrhunderts. Meine These ist, dass das Bild, als »Tableau« und »Portrit, als
Parameter eines erkenntnistheoretischen, streng linearen Paradigmas — der
Ordnung -, fungiert, wobei darauf hinzuweisen ist, dass Foucault diese Voka-
beln dem medizinischen Diskurs des 18. Jahrhunderts entnimmt. In diesem
Zusammenhang fungiert die Oberfliche als das wesentliche Schema des Bil-
des und verbindet die Krankheit, den Korper und den Blick. Die folgenden
Abschnitte tragen dieser Beziehung Rechnung, indem sie die Formen des
Bildes in Die Geburt der Klinik, zunichst als »Tableau«, dann als »Portritc,
untersuchen. Es soll weiterhin gezeigt werden, dass mit der Wende zum 19.
Jahrhundert und der damit einhergehenden Einheit von Gesehen-sein und
Gesprochen-sein nicht etwa die Bedeutung des Bildes schwindet, sondern viel-
mehr der Schematismus des Bildes fiir die Episteme strukturbildend bleibt.”
Bisher wurde der Korper als Spielraum diverser Macht-Dispositive beschrie-
ben.® Dabei unberticksichtigt blieb die Bedeutung des Bildes und welche Rolle
sie in Foucaults Denken spielte.” Das Ziel dieses Artikels ist vor diesem Hinter-
grund, die grundsitzliche Komplementaritit und Korrelation zwischen dem
Kérper und dem Bild aufzuzeigen.

5 | Ebd.

6 | Altere Forschungsliteratur, die auf Foucaults Thesen zuriickgreift, erdffnet auf deren
Grundlage den Diskurs um den historisierbaren Kdrper. Dieser fungiert als Spielraum
diverser Macht-Dispositive. Mit diesem Ansatz sollte vor allem sozialtheoretischen Fra-
gen begegnet werden. Foucaults Thesen wurden insbesondere fiir die Disziplinen der
Gender-, Queer- oder Disability-Studies fruchtbar gemacht. Siehe z.B. Price, Janet und
Shildrick, Margrit: Feminist Theory and the Body, New York 1999.

7 | Bildtheoretische Ansdtze, die auf Foucaults Thesen aufbauen, sind grundsétzlich
auf die Themen der Sichtbarkeit, des Blickes und der Betrachterposition fokussiert. Sie
verstehen das Bild als Instrument verschiedener Macht-Dispositive. In diesem Sinne
wiirden Bilder nicht lediglich eine Realitat abbilden; sie wiirden sich an deren Aufbau
beteiligen und dariber hinaus politische Beziehungsnetze spiegeln. Im Rahmen des
Diskurses siehe z.B. Jenks, Chris (Hg.): Visual Culture, London 1995; Maasen, Sabi-
ne und Mayerhauser, Torsten und Renggli, Cornelia: Bilder als Diskurse - Bilddiskurse,
Weilerswist 2006. Neueste Bildtheorien, die Foucaults Thesen aufnehmen, begegnen
gerade dem Konnex des Bildes und der Macht kritisch. Siehe dazu Halawa, Mark A.: Die
Bilderfrage als Machtfrage. Perspektiven einer Kritik des Bildes, Berlin 2012, S. 13.
Selten finden sich Ansatze, die Foucaults Schriften fiir eine Bildanalyse fruchtbar
machen. Siehe dazu Mazumdar, Pravu: »Représentation und Aura: Zur Geburt des mo-
dernen Bildes bei Foucault und Benjaming, in: Gente, Peter: Foucault und die Kiinste,
Frankfurt a.M. 2004, S. 220-238 oder Harlizius-Kliick, Ellen: Der Platz des K6nigs »Las
Meninas«als Tableau des klassischen Wissens bei Michel Foucault, Wien 1995.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Defekte Kdrper, intakte Bilder

DAs BiLD ALS TABLEAU

»Bevor sie in die Masse der Korpers aufgenommen wird, erhélt die Krankheit eine hie-
rarchische Organisation in Familien, Gattungen und Arten. Anscheinend handelt es sich
um ein»Tableaus, das die Unzahl der Krankheiten ibersichtlicher und einprdgsamer ma-
chen soll.«®

In der sogenannten Medizin der Arten, die Foucault in Werken wie Frangois
Boissier de Sauvages’ Nosologie méthodique (1771) bis zu Philippe Pinels Noso-
graphie philosophique (1797) zeitlich lokalisiert, zeigt sich die Krankheit als »Ta-
bleau«.’ Die deutsche Ausgabe bedient sich der Originalvokabel »Tableau« und
umarmt die semantische Mehrdeutigkeit des franzésischen Begriffs zwischen
Tabelle, Gemilde und Szene.!® Das Tableau dient im 18. Jahrhundert nicht nur
dazu, die Lisionen und die Kohirenz der pathologischen Formen abzulesen,
fur Foucault ist es der wesentliche Koordinatenraum der Krankheit, ohne des-
sen Vorlage die Krankheit nicht zu verorten ist." Es fungiert als ein Begriff, der
die Episteme zunichst geometrisch gliedert. Das nosologische Tableau, das im
18. Jahrhundert Krankheiten klassifiziert, ist symmetrisch-linear konstruiert.
Bei Sauvages (1706-1767) oder J. E. Gilibert (L'anarchie médicinale, 1772) besteht
es aus der Ordinate und der Abszisse; es breitet die Ahnlichkeiten der Symp-
tome iibersichtlich aus und impliziert eine »Figur« einer einzelnen Krankheit
und der Krankheiten tiberhaupt. Diese Figur wird von Sauvages als chronologi-
sche Abfolge von Phinomenen — als ein bildliches Schema — begriffen:

»Dieser Raum [des Tableaus] enthalt eine »Vertikale, auf der sich die Implikationen hau-
fen: - z.B. kann das Fieber als »ein sukzessives Zusammentreffen von Kélte und Warme:«
in einer oder mehreren Episoden ablaufen; diese Episoden kdnnen einander ohne Un-
terbrechung oder mit Intervallen folgen [...]. Und auf der»Horizontale« ibertragen sich

8 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 20.

9 | Ebd.

10 | Eine solche Mehrdeutigkeit betonen auch die Ubersetzer der englischen Ausgabe
von Didi-Hubermans Invention of Hysteria: »The French tableau signifies painting and
scene (as in tableau vivant) but also table (as in a table used to organize data).« Sie-
he Didi-Huberman, Georges: The Invention of Hysteria. Charcot and the Photographic
Iconography of the Salpétriére [Invention de I'hystérie: Charcot et I'iconographie pho-
tographique de la Salpétriére, 1982], ibers. von Alisa Hartz, Cambridge, Mass. 2003,
S. 24. Dt. erschienen als: Didi-Huberman, Georges: Die Erfindung der Hysterie. Die
photographische Klinik von Jean-Martin Charcot, libers. von Silvia Henke und Martin
Stingelin und Hubert Thiiring, Miinchen 1997. Fiir Verweise zur Hysterie und zum Tableau
siehe ebd., S. 34.

11 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 19.

14.02.2026, 11:37:43.

101


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Jadwiga Kamola

die Homologien [...]. Ein tiefer Raum geht allen Wahrnehmungen voraus und befehligt
sie aus der Ferne. Von ihm aus, von den Linien aus, die er schneidet, von den Massen
aus, die er verteilt oder hierarchisiert, libertrdgt die Krankheit, wenn sie in den Blick
kommt, ihre eigenen Merkmale auf einen lebenden Organismus.«!?

Das Tableau entwirft zum einen ein Beziehungsnetz aus Implikationen und
Homologien der Krankheit — es formt — und zum anderen kreiert es den Raum
aller Beziehungen - es gibt die Form vor.”* Die Krankheit entsteht als die An-
hiufung von Analogien und Wiederholungen. Wesenheiten werden durch
Ahnlichkeiten und Distanzen erkannt und definiert:

»Der Abstand, der eine Krankheit von der anderen trennt, miit sich einzig an dem Grad
ihrer Ahnlichkeit, ohne daf der logisch-zeitliche Abstand der Genealogie eine Rolle
spielt. Das Aufhdren der willkirlichen Bewegungen und das Nachlassen derinneren und
auferen Empfindlichkeit bilden das allgemeine Profil, das sowohl dem Schlagfluf, dem
Ohnmachtsanfall und der Lihmung gemeinsam ist.«!4

Fur den englischen Arzt Thomas Sydenham (1624-1689) zeichnet sich das Tab-
leau vor allem durch das Fehlen der Zeitlichkeit aus. Es handelt sich um einen
simultanen Raum des »Immerwihrend-Gleichzeitigen«; Zeitlichkeit wird ein-
gefroren und durch die Gleichzeitigkeit der Symptome ersetzt.!> Daraus ergibt
sich eine Kausalitit, die fiir Foucault »plane Sukzession« ist: »bald bricht der
Wahnsinn aus, bald wird die Symptomgruppe von den motorischen Zeichen
eingeleitet«.!® Damit ist der klassifizierende Blick des Mediziners lediglich fiir
Oberflichenverteilungen empfinglich. Er richtet sich auf die Liicken und die
Distanzen; auf die Intervalle, die, wie Foucault mit Verweis auf Frangois Frier
(Guide pour la conservation de ’homme, 1789) hervorhebt, »eine Krankheit von
einer anderen, die wahre von der falschen, die echte von der unechten, die bos-
artige von der gutartigen unterscheiden«.”

In diesem Zusammenhang entsteht die Frage, wie die Beziehung zwischen
dem Korper und der Krankheit genau konfiguriert ist. Der Korper hat ein Vo-
lumen, das dem Schematismus und der Flichigkeit des Tableaus entgegenge-
setzt ist. Der »Lokalisationsraum« der Krankheit im Korper unterscheidet sich
von ihrem »Konfigurationsraum« im Tableau:

12 | Ebd., S. 20-21.
13 | Ebd., S. 32.
14 | Ebd., S. 22-23.
15 | Ebd., S. 22.
16 | Ebd., S. 28.
17 | Ebd., S. 25.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Defekte Kdrper, intakte Bilder

»Hat die Krankheit ihre wesentlichen Koordinaten auf dem Tableau, so findet sie ihre
sinnliche Erscheinung im Koérper. Hier trifft sie auf einen Raum, dessen Konfiguration
ganz anders ist: es ist ein Raum von Volumen und Massen.«!8

Die Krankheit, deren Wesensstruktur durch das Tableau modelliert wird, fiigt
sich in den Organismus, in dem sie Kérpergestalt annimmt.” Dieser Organis-
mus ist als ein flichiger Raum konzipiert. Die Organe werden als faktische
Triger der Krankheit identifiziert, doch stellen sie nicht deren unmittelbare
Bedingungen dar. Insofern haben die Krankheit und der Kérper keinen ge-
meinsamen Raum. Der flache Raum der Klassen und der Raum der Krankheit
iiberlappen sich nicht; sie sind lediglich gegeneinander verschiebbar.?® Was
die Krankheit mit dem Kérper des Kranken verbindet, sind nicht ihre »Loka-
lisierungspunkte«, vielmehr ist es, wie aus Johann Friedrich Meckels Bericht
der Koniglichen Akademie von Preuflen aus dem Jahr 1764 hervorgeht, die
»Qualitit«.”! Zwischen der Krankheit und dem Organismus gibt es regional
situierte »Bezugspunkte«. Es handelt sich aber nur um bestimmte Teile, in
welche die Krankheit ihre spezifischen Qualititen aussendet: »[D]as Gehirn
der Manischen ist leicht, trocken und bréselnd, da die Manie eine lebhafte,
heifle, explosive Krankheit ist.«*? Die Beziehung zwischen der Krankheit und
dem Korper setzt einen qualitativen Blick des Mediziners voraus.?® Der Arzt
muss gezielt sehen kénnen; sein Blick muss sich dorthin richten, wo die
Symptome auftauchen. Das Symptom nimmt eine wesentliche Rolle im Er-
kennen der Krankheit ein, denn es ist die Form, in der sich die Krankheit
zeigt.** Es kommt der unsichtbaren Struktur der Krankheit am Nichsten.
Es gelangt an die Oberfliche des Korpers durch Husten, Fieber oder Sei-
tenschmerzen, die das Symptom einer Brustfellentziindung bilden.?® Analog
zum Symptom unterscheidet Foucault das »Zeichen«. Dieses zeigt an, was
eintreten wird, was vorangegangen ist und was sich eben abspielt. Es ist »pro-
gnostisch, anamnetisch und diagnostisch« wie das Blauwerden der Nigel, das
den Tod ankiindigt.?

18 | Ebd., S. 26.
19 | Ebd.
20 | Ebd.

21 | Bericht in der Gazette salutaire vom 2. Aug. 1764 (Bd. XXI), zit.n. Foucault: Die
Geburt der Klinik, ebd., S. 29.

22 | Ebd.
23 | Ebd., S. 30.
24 | Ebd., S. 104.
25 | Ebd.

26 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.

103


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Jadwiga Kamola

Wenn Die Geburt der Klinik das Tableau als die Struktur eines bestimmten
Phinomens identifiziert, zeigt Die Ordnung der Dinge (1966), dass das Tableau
grundsditzlich der Veranschaulichung der Episteme des 18. Jahrhunderts dient;
es ist die Episteme selbst und somit Form — »der Ort aller moglichen Ord-
nungen, die Matrix aller Beziehungen, die Distributionsform aller Wesen«.?’
Das Tableau entsteht aus einer bestimmten »Seinsweise« fiir die Dinge und
das Denken iiber die Dinge — der »Reprisentation«.?® Sie ist der Ort dieses
Diskurses. Doch das Tableau, das im 18. Jahrhundert als das »Zentrum des
Wissens« galt,” weicht an der Wende zum 19. Jahrhundert als der »Ort aller
Ordnungen« zuriick.*® Stattdessen bildet sich am Anfang des 19. Jahrhunderts
ein Zusammenhang zwischen der Rede und dem Blick, dem Aussagbaren und
dem Sichtbaren, Gesprochen-sein und Gesehen-sein:

»In der Medizin der Arten konnten die Natur der Krankheit und ihre Beschreibung einan-
der nicht entsprechen ohne ein vermittelndes Moment: das zweidimensionale Tableau.
In der Klinik kommunizieren Gesehen-sein und Gesprochen-sein von vornherein in der
manifesten Wahrheit der Krankheit, deren ganzes Sein eben darin liegt. Krankheit gibt
es nurim Element des Sichtbaren und folglich im Element des Aussagbaren.«3!

Die Klinik des 19. Jahrhunderts bringt die Beziehung zwischen dem Wahrneh-
mungsakt und der Sprache mit sich. Es geschieht eine Hinwendung zur Ver-
sprachlichung der Krankheit und so ihrer Entkernung aus dem zweidimensio-
nalen Raum des Tableaus, das als vermittelndes Moment zwischen der Gestalt
der Krankheit und ihrer Beschreibung fungierte. Die Phinomene werden nun
nach dem Vorbild der Sprache modelliert. In diesem Sinn wird das Symptom
in ein Zeichen transkribiert.** Alles, was sich dem »sprechenden Auge« auf der
Oberfliche des Korpers darbietet, wird zum Signifikanten, durch welchen das
Signifikat — die Krankheit — durchscheint. Signifikat und Signifikant werden
deckungsgleich und staffeln sich zu einer Ansammlung von Phinomenen.*
Gleichzeitig reift der »erspihende« Blick des Klinikers zu einer »komplexen
Organisation« heran, die mit allen Sinnen operiert: »[E]s ist ein Blick, der

27 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge - Eine Archdologie der Humanwissen-
schaften [Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 1966],
libers. von Ulrich Kdppen, Frankfurt a.M. 1971, S. 308.

28 | Ebd., S. 260.
29 | Ebd., S. 111.
30 | Ebd., S. 308.
31 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 109.
32 | Ebd., S. 128.

33 | Ebd., S. 106.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Defekte Kdrper, intakte Bilder

beriihrt, der horcht, und auerdem — aber nicht wesensnotwendig — sieht.«**
Doch diese »Sinnesdreiheit« bleibt, wie Foucault betont, unter der Herrschaft
des Sichtbaren bestehen.® Indem der anatomisch-klinische Blick, der zum
ersten Mal in den Schriften Xavier Bichats (Anatomie générale appliquée a la
physiologie et a la médecine, 1801) oder Jean-Nicolas Corvisarts (Essai sur les ma-
ladies et les lésions organiques du coeur et des gros vaisseaux, 18006) zum Vorschein
kommt, den Koérper nach Symptomen abtastet und dessen »Volumens, das
heifdt seinen Innenraum, gliedert, scheint das Tableau als der Konfigurations-
raum der Krankheit abgelost.*® Insbesondere im Zusammenhang mit Bichats
Traité des membranes en général et de diverses membranes en particulier (1827)
spricht Foucault davon, dass die Klinik als eine »Struktur des Betrachtenden«
nicht mehr vorhanden sei, stattdessen sei sie zur »Gestalt des Betrachtenden«
geworden.” Doch in der Hinwendung zur Wahrnehmung der Krankheit in-
nerhalb eines lebendigen Volumens ist weiterhin eine Tendenz zur Flichigkeit
enthalten. Foucault spricht ausdriicklich von einem »Flachenblick«. Das Volu-
men des Kérpers werde auf homogene Gewebe-Flichen reduziert.*® Dies resul-
tiere in einer »diagonalen Lesung« des Kérpers, die zwar vor dem Hintergrund
eines riumlichen Gefiiges stattfindet aber punktuell dennoch auf einer Fliche
vollzogen wird. Die Flichenhaftigkeit des Tableaus wurde in die »wirklichen
Flichen« der Membranen iibertragen. Diese bilden das »Wahrnehmungskor-
relat« des klinischen Blicks.*® Das Licht, das den Leichnam illuminiert, ermég-
licht die absolute Sichtbarkeit und damit die Arbeit des Blicks.** Da das Tableau
die »Ubersicht« iiber die Dinge anzeigte, tauchte ein solches Licht in der klas-
sischen Periode nicht auf.*!

Es kann festgehalten werden, dass das Bild im 18. Jahrhundert als Tab-
leau wie ein geometrisches Raster aufgebaut war. Es gab der Krankheit eine
strikt geometrische Form und war dariiber hinaus in der Lage, innerhalb die-
ser Form Beziehungen herzustellen, das heiflt, zu formen. Als vermittelndes
Moment zwischen der Gestalt der Krankheit und ihrer Beschreibung war es
weder Bild noch Sprache und daher zunichst nicht-hervorbringend, sondern
dhnlich der Sprache. Es kreierte einen flichigen Rahmen fiir die Krankheit.
Auch der Korper war flichig konfiguriert. Er war mit der Krankheit weder
wesensgleich noch kongruent, sondern in der Fliche verschiebbar. Mit der

34 | Ebd., S. 178.
35 | Ebd.
36 | Ebd., S. 176.
37 | Ebd.
38 | Ebd., S. 142.
39 | Ebd.
40 | Ebd., S. 158.

41 | Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.0., S. 188.

14.02.2026, 11:37:43.

105


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Jadwiga Kamola

Jahrhundertwende wird die Krankheit im Korper verortbar, zeitgleich schilt
sich der klinische Blick heraus. Dieser wird zum Instrument der Episteme. Er
installiert die Bildlichkeit der Episteme innerhalb eines lebendigen Volumens;
identifiziert Flichen und addiert sie zu Ridumen. Damit bleibt die Flichigkeit
des Tableaus als Merkmal der Episteme des 19. Jahrhunderts bestehen.

DAs BiLD ALS PORTRAT

Das Tableau schliefit ein mimetisches Moment jedoch nicht vollkommen aus.
Es ist im Portrit, welches integraler Bestandteil des Tableaus ist, enthalten.
Die enge Bindung des Tableaus an das Portrit zeigt sich bereits in der Mehr-
deutigkeit des Tableaus, insbesondere in der darin implizierten Bedeutung als
Gemilde. Fiir die Medizin des 18. Jahrhunderts formuliert Foucault den Zu-
sammenhang zwischen dem Portrit und dem Tableau folgendermafien:

»Die Krankheit wird grundsatzlich in einem Projektionsraum ohne Tiefe wahrgenommen,
in einem Raum der Koinzidenzen ohne zeitlichen Ablauf: es gibt nur eine Ebene und
einen Augenblick. Die Form, in der sich die Wahrheit urspriinglich zeigt, ist die Oberfl&-
che, auf der das Relief hervortritt und zugleich verschwindet - das Portrét: »Derjenige,
der die Geschichte der Krankheiten schreibt, muff mit Aufmerksamkeit die klaren und
natirlichen Erscheinungen der Krankheiten beobachten, so wenig interessant sie ihm
auch scheinen mogen. Er muss hierin die Maler nachahmen, die, wenn sie ein Portrét
machen, darauf bedacht sind, bis zu den kleinsten natiirlichen Dingen und Spuren auf
dem Gesicht der zu portratierenden Person alles wiederzugeben.« Die erste Struktur der
klassifizierenden Medizin ist der flache Raum des Immerw&hrend-Gleichzeitigen - das
Tableau.«*?

Foucault zitiert hier den englischen Arzt Thomas Sydenham (1624-1689), der
in seinen Gesammelten Schriften (1679) nach einer neuen Methode zur Be-
schreibung von Krankheiten verlangt. Sydenham kritisiert die Ungenauigkeit
der Sprache der zeitgendssischen Mediziner. Es gelte, Phinomene moglichst
genau zu beschreiben. Diese sollten nicht einem vorgefertigten Muster ent-
sprechen, vielmehr sollten sie der Natur entnommen worden sein. Indem der
Arzt die Maler nachahme, die in ihren Bildern die kleinsten Flecke »kopier-
ten, verfahre er akkurat.® Die Sprache der Medizin habe sich daher nach
dem mimetischen Grundsatz der Malerei zu richten. Im 18. Jahrhundert sind

42 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 22.
43 | Sydenham, Thomas: The Entire Works of Dr. Thomas Sydenham, Newly Made Eng-
lish from the Originals, London 1679, S. 15-16.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Defekte Kdrper, intakte Bilder

Portrit, Relief und Sprache aufs Engste verwoben. In diesem Zusammenhang
zeigt sich ein prozessualer Wert des Portrits:

»Der schone flache Raum des Portréts ist zugleich Ursprung und letztes Resultat: er
ermdglicht zuletzt ein rationales und sicheres medizinisches Wissen, das ihn durch alle
Sichtbehinderungen hindurch doch erst erreichen muf.«**

Das Portridtieren ist ein Erfassen der Formen, die Herstellung der Ordnung
im Embryonalstadium. Im Prozess des Portritierens werden partikuldre Ei-
genschaften der Krankheit erfasst und in den zweidimensionalen Raum des
Tableaus tbertragen. Kontrir zum Tableau, das bereits eine Transkription
darstellt, hat das Portrit die Mimesis zur Grundlage. Das Portrit bringt die
Wesenheiten des pathologischen Phinomens zum Vorschein und stellt sie
dem Tableau zur Verfiigung. Darin werden sie geordnet und klassifiziert. Das
Portrit kann insofern als ein Bestandteil des Tableaus begriffen werden. Im
Zusammenhang mit Sydenham und Sauvages spricht Foucault davon, dass
Tableaus gut getroffene »Portrits« seien.® Das klassifizierende Denken inner-
halb der Medizin der Arten basiert somit auf einer Wahrnehmung, die ein her-
vorbringend-piktorales Denken erzeugt und so ins 19. Jahrhundert tiberleitet.
Dieses Denken hat seinen Ursprung in der Mimesis, dem Ahnlichkeitsbezug
zum Phinomen, und fithrt in einem weiteren Schritt zu einem wesentlichen
Moment des Erkennens der Krankheit im Tableau — dem Namen. Das Wech-
selspiel von Hervortreten und Verschwinden in der Kontur des Reliefs, das die
Form des Portrits darstellt, ist gleichsam sprachlich. Es erinnert an die Inter-
valle, die beim Sprechen entstehen. Wie Foucault in Die Ordnung der Dinge
feststellt, ergidnzten sich Sprache und Malerei im 18. Jahrhundert; sie waren
noch keine distinkten Konfigurationen, wie es im 19. Jahrhundert der Fall ist.*¢
Im 18. Jahrhundert ging die Wahrnehmung des Portrits mit einer >Lektiire«
des Charakters und damit mit der Physiognomik einher; der Lehre, der zufolge
die inneren Eigenschaften eines Menschen von seiner dufleren Erscheinung,
insbesondere von seinem Gesicht, ablesbar seien. Nach Johann Caspar Lavater
(1741-1801) konnten diese in exzerpierter Form vermittels einer schwarzen Sil-
houette, die auf die menschliche Kontur reduziert blieb, dargestellt und damit
wieder lesbar gemacht werden. Diese Lesbarkeit, die im Portrit enthalten ist,
gehort auch zur Krankheit. Es ist bezeichnend, dass Foucault in Die Geburt der
Klinik am Ubergang zum 19. Jahrhundert den Arzt Johannes Zimmermann
(1728-1795) zitiert. Denn es war Zimmermann, der den Priester Lavater mit
dem Gedanken einer Physiognomie der Krankheiten bekannt gemacht und

44 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 25-26.
45 | Ebd., S. 22.
46 | Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.0., S. 38.

14.02.2026, 11:37:43.

107


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Jadwiga Kamola

somit den entscheidenden Anstofl zu dessen Physiognomik gegeben hatte.”
Wenn Lavater den Charakter des Menschen in seiner Physiognomie fiir ables-
bar hielt, dann verstand Zimmermann die Krankheit als eine Gestalt, die {iber
eine Physiognomie verfiigte:

»Der Beobachtungsgeist sucht die Physiognomie der Krankheiten. Diese Physiognomie
istzwar iiber den ganzen Korper verbreitet. Allein es gibt auch Zeichen der Krankheiten,
ihrer Abédnderungen und ihres Ausganges in den Ziigen und dem Wesen des Angesichts
liberhaupt und seiner Teile, der Kranke hat zuweilen das Gesicht seiner Krankheit. In
hitzigen Fiebern, in der Bleichsucht, in der gemeinen und der schwarzen Gelbsucht, in
Wiirmern, in der wiitenden Geilheit sieht der schlechteste Beobachter diese Miene.«*8

Diese Aussage bezieht das Verstindnis mit ein, dass die Krankheit eine Phy-
siognomie hat, das heifdt, ebenfalls iiber ein Relief und somit eine lesbare
Struktur verfiigt. Die Krankheit erhilt eine Gestalt und wird zugleich lesbar.
Diese Gestalt {iberlappt sich — und hier zeigt sich der Unterschied zum 18.
Jahrhundert — mit der Physiognomie des Kranken und macht sich im beson-
deren Mafle im (zuweilen verfirbten) Gesicht des Kranken bemerkbar. In
diesem Sinne ist Foucaults folgende Aussage im Zusammenhang mit Zim-
mermann zu verstehen: »[D]er Kranke ist die mit individuellen Ziigen ausge-
stattete Krankheit; er ist ihr Portrit, gegeben im Relief, mit Schatten, Modu-
lationen, Nuancen, Tiefe.«* Foucaults Weiterfithrung dieses Gedankens, dass
nun der Patient zum Portrit der Krankheit werde, setzt eine sich abzeichnende
»Iransparenz« des Korpers voraus, die fiir das 19. Jahrhundert bestimmend
ist.>® Der Charakter der Krankheit scheint durch das Gesicht des Patienten.
Dies geschieht ganz im Sinne der Physiognomik, deren Prinzipien sich noch
weit ins 20. Jahrhundert fortsetzen.”! Der Korper des Patienten verweist auf
das Allgemeine, nach Lavater ist es der gemeinsame gottliche Ursprung der
Menschen, eine »Grundforme, zu der sich der individuelle Kérper »parallel«

47 | Percival, Melissa: The Appearance of Character. Physiognomy and Facial Expres-
sion in 18th Century France, Leeds 1999, S. 161.

48 | Zimmermann, Johann Georg von: Von der Erfahrung in der Arzneykunst, Ziirich
1763, S. 401.

49 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 32.

50 | Ebd., S. 180.

51 | Siehe z.B. Campe, Riidiger und Schneider, Manfred (Hg.): Geschichten der Physio-
gnomik, Freiburg i.Br. 1996.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Defekte Kdrper, intakte Bilder

verschiebt.’? Zugleich lisst das Allgemeine Schliisse iiber das Besondere zu.>
Das Portrit als Bild eines Koérpers steht im Rahmen der Episteme fiir eine
Weise spezifischen Erkennens der Krankheit, die grundsitzlich flichig kon-
figuriert und sprachlich dechiffrierbar ist. Es ist ein Noch-nicht-Tableau; es
ist prozessual an dessen Aufbau beteiligt, indem es mimetisch aus den Wirk-
lichkeiten schopft und die daraus gewonnenen Wesenheiten der Episteme zur
Klassifizierung tibergibt. Damit fungiert es als eine Figur der Episteme des
angehenden 19. Jahrhunderts und deren Sichtbarmachung.

52 | Lavater, Johann Caspar: Physiognomische Fragmente. Zur Beférderung der Men-
schenkenntnis und der Menschenliebe, Leipzig 1775-1778, Band IV, S. 459.

53 | »Wir finden die Natur in der Natur, wenn wir mit dem allgemeinen das Besondere,
mit der Kraft in das Ganze zu schauen, die Genauigkeit in der Beobachtung der Theile
verbinden. Das Besondere in den Krankheiten wird durch Zeichen unterschieden, deren
EinfluB auf eine kleinere Anzahl Krankheiten eingeschrankt ist, und die sehr zahlreich
sind, weil die besonderen Wirkungen der Krankheiten zahlreich sind.« Siehe Zimmer-
mann: Von der Erfahrung in der Arzneykunst, a.a.0., S. 400.

14.02.2026, 11:37:43.

109


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kalt, warm, hybrid
Korperkonzepte in den Texten Gilles Deleuzes und Michel

Foucaults zu den Gemalden Gérard Fromangers!

Ann-Cathrin Drews

Die Werke der franzdsischen Figuration narrative, mit der auch Gérard Fro-
manger in den 196oern assoziiert wurde, scheinen in formaler Hinsicht zu-
nichst nah der amerikanischen Pop Art oder des Hyperrealismus.” Aber die
franzosischen Maler setzten Abstraktion und Figuration in ein differenzier-
teres Spiel mit politischeren Akzenten.> Fromanger selber war politisch en-
gagiert. So lernte er Michel Foucault im Kontext der Proteste der von diesem
mitgegriindeten Groupe d’information sur les prisons kennen und beteiligte sich
am Salon de la Jeune Peinture, der 1949 vom kommunistischen Maler Paul Re-
beyrolle gegriindet worden war.* Wihrend der 1968er-Proteste in Paris war er
Mitbegriinder des Atelier Populaire an der Academie des Beaux-Arts, im Rahmen

1 | Die hiervorgestellten Forschungen sind Teil meines Dissertationsprojektes zur Rolle
des Kynikers und der Kunst im Werk Michel Foucaults sowie des Publikationsprojektes
im Suhrkamp Verlag Michel Foucault. Schriften zur Kunst- und Bildgeschichte von Clau-
dia Bliimle und Ann-Cathrin Drews.

2 | Zu der Geschichte der Gruppierung vgl. Leeman, Richard: »Les archives»Gérald Gas-
siot-Talabot: Mythologies, Tendances, Partis pris«, in: Critique d’art, 37, Frihjahr 2011,
http://critiquedart.revues.org/1382 (letzter Zugriff: 15.05.2016).

3 | Sarah Wilson versteht die franzosische Kunst dieser Zeit als »third way« zwischen
dem amerikanischen Hyperrealismus und dem sozialistischen Realismus. Vgl. Wilson,
Sarah: The Visual World of French Theory: Figurations, New Haven, London 2010, S. 129
und S. 143. Siehe auch Cueff, Alain: »French Art after America. A Partial View of the
French Exception«, in: Andral, Jean-Louis (Hg.): Art Contemporain en France, Paris
1996, S. 153-174.

4 | »De Jeune Peinture a Jeune Création 1949-2016. Une association riche d’une ex-
périence de plus de soixante ans«, http://jeunecreation.org/history/ (letzter Zugriff:
28.01.2016).

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Ann-Cathrin Drews

dessen Protestplakate gestaltet und in Paris verteilt wurden. Ab den spiten
1960er Jahren malte Fromanger direkt auf die Projektionen von Pressefotogra-
fien. Uber den Umgang mit Figuration, Komposition und Farbgebung — nach
Deleuze »Tapisserie-Techniken«® — stellt Fromangers Werk Fragen nach der
Zusammensetzung von Bildern. Dies ist sowohl fiir Gilles Deleuzes Text »Das
Kalte und das Warme« (1973) als auch fiir Michel Foucaults »Die photogene
Malerei« (1975) entscheidend.® Der Fokus beider Denker liegt auf Fromangers
Netz malerischer Flichen, die auf dem Motiv der fotografischen Vorlage be-
ruhen, sowie den etablierten innerbildlichen Relationen, die eine Differenz
in diese Reprisentation einschreiben. Im Folgenden soll betrachtet werden,
inwieweit die gleichzeitigen Auseinandersetzungen Deleuzes und Foucaults
mit Kérpern oder Begriffen von Korpern ihre Betrachtungen zu Fromangers
Gemilden prigen.

GiLLES DELEuZES »DAs KALTE UND DAS WARME«

Deleuze schreibt in seinem Aufsatz »Das Kalte und das Warme« 1973 iiber
Fromangers Serie Le peintre et le modéle (1972). Diese Gemilde basieren auf
Fotografien, die von einer Strafenseite mit Blick iiber die Strafle aufgenom-
men wurden. Im Hintergrund schliefdt jeweils eine Reihe von Schaufenstern
der anderen Straflenseite das Bild ab. Fromanger tibersetzt in diesen Leinwin-
den besonders deutlich die beiden seine Werke bestimmenden Register des
Fotografisch-Dokumentarischen (die Strafenszenen) und des Malerischen
(die Farbwirkungen) in Vorder- und Hintergrund. Tatsichlich ist jedes Gemil-
de auf einer Farbe aufgebaut, die titelgebend fungiert, z.B. Vert Veronése oder
Rouge de cadmium (Abb. 1), und von Fromanger vom hellen zum dunklen Ton
aufsteigend eingesetzt wird. Das Motiv ist fiir Deleuze insofern nicht nur be-
stimmt durch eine mit der Ware verkniipfte »Zirkulation des Tauschwerts,
sondern auch »eine Reise der Farben [...] eine Zirkulation der Ténungen«.” Da-
riiber hinaus steht eine schwarze monochrome Figur vorne am Bildrand. Sie
wirkt wie ein Schatten einer Figur vor dem Gemélde, der auf das Bild projiziert

5 | Deleuze, Gilles: »Das Kalte und das Warme« [»Le froid et le chaud«, 1973], in:
Lapoujade, David (Hg.): Gilles Deleuze. Die einsame Insel. Texte und Gesprdache 1953-
1974 [L'ile déserte et autres textes. Textes et entretiens 1953-1974, 2002], iibers. von
Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2003, S. 359-365, hier S. 360.

6 | Ebd., und Foucault, Michel: »Die photogene Malerei (Prdsentation)« [La peinture
photogénique«, 1975], libers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften
in vier Banden. Dits et Ecrits, hg. von Daniel Defert und Frangois Ewald, Mitarbeit von
Jacques Lagrange, Bd. 2: 1970-1975, Nr. 150, Frankfurt a.M. 2003, S. 871-882.

7 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.0., hier S. 359.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kalt, warm, hybrid

wird und blickt mit dem Riicken zum Betrachter in den Bildraum, betont die
vordere Ebene und fungiert zugleich als Betrachterfigur im Bild.

Aufgrund seiner spezifischen Malweise auf Projektionen von Fotografi-
en malt Fromanger, so Deleuze, »immer auf ein Abbild, ein Trugbild, einen
Schatten des Objekts, um ein Gemilde zu produzieren«.® Bereits in Differenz
und Wiederholung (1968) und Die Logik des Sinns (1969) hatte Deleuze mit den
Oberflichenwirkungen und Prozessen des Trugbilds das moderne Denken als
»Scheitern der Reprisentations, als »Verlust der Identititen« gegentiber dem
Abbild hervorgehoben.? Im Trugbild wirken »Divergenz und Dezentrierung«.
So erzihlt das moderne Kunstwerk »mehrere Geschichten zugleich«." Ent-
sprechend hebt Deleuze bei Fromanger die Zirkulation von Farben und Moti-
ven hervor und beschreibt die Farbkreisldufe

»derirreversiblen aufsteigenden Skala der vorherrschenden Farbe, die in dem Gemélde
auf ein ganzes System von Verbindungen hinweist; dem Netz der sekundéaren Farben,
das im Gegensatz dazu die Trennungen zwischen Kaltem und Warmem bildet, ein rever-
sibles Spiel von Transformationen, Reaktionen, Inversionen, Induktionen, Erwdrmungen
und Abkiihlungen; der groen Konjunktionen des schwarzen Malers, der das Getrennte
in sich einschlieRt und die Verbindungen verteilt; und notfalls dem Riickstand des Fo-

tos, der das, was ihm zu entgleiten drohte, wieder injiziert«.*?

Der Wechsel von Verbindungen, Trennungen und Konjunktionen bzw. einem
wieder eingefithrten »Riickstand« erinnert an die Beschreibungen der Pro-
zesse von Wunschmaschinen in Anti-Odipus (1972). Auch die Gemilde Fro-
mangers »funktionieren« fiir Deleuze als »Gemilde-Maschine«."”® Maschinen
stehen im Denken Deleuzes fiir ein immanentes Begehren entgegen der Lo-
gik der Metapher." Im Kontext eines Bildverstindnisses sind sie entsprechend
des Trugbilds auflerhalb von Bedeutungszuschreibungen zu verstehen, wie es
Deleuze und Guattari in Anti-Odipus veranschaulichten. Sie beschrieben hier
das subversive bildnerische Funktionieren kiinstlerischer Maschinen in den
Werken von Man Ray, Marcel Duchamp, Francis Picabia oder Richard Lindner.

8 | Ebd., S. 360.

9 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et Répétition, 1968],
ibers. von Joseph Vogl, Miinchen 1992, S. 12.

10 | Ebd., S. 347.

11 | Ebd., S. 167 und S. 346f.; Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens,
1969], lbers. von Bernhard Diekmann, Frankfurt a.M. 1993, S. 318.

12 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.0., S. 362.

13 | Ebd.

14 | Buchanan, lan: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari, Or, What Can a
Body Do?«, in: Body & Society, Nr. 3, 1997, S. 73-91, S. 83.

14.02.2026, 11:37:43.

13


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Ann-Cathrin Drews

»Maschine« bezeichnete dabei die Produktion von Relationen im Bildraum,
die unabhingig von dargestellten erzihlerischen Motiven Bildgehalt wird.
Umschlossene, identitire Formen sowie daran angelehnte kompositorische
Einteilungen zwischen einzelnen Figuren und Umgebungsraum werden als
vorherrschende sujets unterminiert und formal miteinander verbunden in tiber
sie hinausgehende Bildkreisldufe tiberfiihrt.

Im Rahmen seiner Ethologie hat Deleuze auch den Kérper als Maschine
verstanden aufgrund des ihm eigenen aktiven Begehrens und der Fahigkeit,
neue Beziehungen zu formen.” Dieser konstruktivistische Kérper ist insbe-
sondere ausgehend von Nietzsche und Spinoza gedacht. Denn der spinozisti-
sche Korper ist keine abgeschlossene Einheit, sondern wechselseitige Triade
verschiedener »Ebenen des Ausdrucks«' zwischen Substanz, ihren Attributen
und Modi.” Als derartige Modi sind Kérper (und Seelen) nicht als »Form, noch
durch [...] Organe oder Funktionen« zu definieren, sondern nach dem Vermo-
gen ihrer Affekt-Fahigkeit, denn »diese Macht zu affizieren und affiziert zu
werden, definiert [...] einen Korper in seiner Individualitit«.”® Er ist zudem im-
mer in einer Einbettung gedacht:" Seine »Gesamtheit der Lingen und Weiten
konstituiert die Natur, den Immanenz- und Konsistenzplan, der stindig verin-
derbar ist und von den Individuen und Kollektiven unaufhérlich umgearbeitet,
zusammengesetzt, wiederzusammengesetzt wird«.?’ Als derartiger Modus ist
er nur momentaner Zusammenhang und Multiplizitit, und seine Substanz
die Verbindung zwischen den Teilen in Bewegung.?' Zugleich versteht Deleuze
auch mit Nietzsche die Einheit eines Kérpers als »vielschichtiges Phinomen«
eines — kontingenten — Zusammentreffens von zwei Kriften.?? Fiir Deleuze

15 | Ebd.

16 | Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie [Spi-
noza et le probleme de I'expression, 1969], iibers. von Ulrich Johannes Schneider, Miin-
chen 1993, S. 204.

17 | Vgl. z.B. Deleuze: Spinoza. Praktische Philosophie [Spinoza - Philosophie pra-
tique, 1981], libers. von. Hedwig Linden, Berlin 1988, S. 90 und S. 114.

18 | Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, a.a.0., S. 191; Deleuze: Spino-
za. Praktische Philosophie, a.a.0., S. 159.

19 | Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, a.a.0., S. 191-192.

20 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-
phrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980], iibers. von Gabriele
Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 354,

21 | Dabei handelt es sich nicht einfach um ein FlieRen, sondern eine gewisse Anord-
nung, die durch das Konzept der »Assemblage« bewirkt wird. Vgl. Buchanan: »The Prob-
lem of the Body in Deleuze and Guattari«, a.a.0. S. 81.

22 | Deleuze, Gilles: Nietzsche und die Philosophie [Nietzsche et la philosophie,
1962], ibers. von Bernd Schwibs, Hamburg 1991, S. 46.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kalt, warm, hybrid

lasst sich dieses Konzept auch auf andere Gefiige iibertragen, die als >Korper«
geschaffen werden kénnen: »Jede Beziehung zwischen Kriften erstellt einen
Korper, der chemisch, biologisch, sozial, politisch sein kann.«?

Diese Potenzialitit von Kérpern und ihren Kriften kennzeichnet die de-
leuzesche »ontology of becoming«.?* Sie bestimmt auch seine Entwiirfe einer
Asthetik, die im Anschluss an Gilbert Simondon den »Asthetizismus« der ge-
schlossenen Form hinter sich lisst und Prozesse evoziert.” In diesen inhalt-
lichen Zusammenhang kann die »eigentiimliche Lebenskraft«, die Deleuze
Fromangers Gemilden zuspricht, gertickt werden. In dem Text »Die Imma-
nenz, ein Leben« (1995) kennzeichnet er die Immanenzebene und das Leben
als »transzendentales Feld«, das nicht durch Subjekt und Objekt entsteht.
Entsprechend Deleuzes empirischem Transzendentalismus aktualisieren
sich diese nur in der Immanenz:*® Das Immanenzfeld »ist vielmehr so etwas
wie das absolute Auflen, das keine Formen von Ich mehr kennt, weil Inneres
und Aufleres gleichermaflen Bestandteil der Immanenz sind, in der sie ver-
schmolzen sind.«” Auch diese Uberlegungen entspringen Deleuzes Denken
des Korpers, denn fiir Spinoza unterstellte das Eigenvermégen des Korpers
diesen nicht mehr dualistisch dem Geist.”® Insofern erméoglicht Spinozas »er-
kenntnistheoretischer Parallelismus zwischen Idee und ihrem Objekt«* De-
leuze auch die Konzeption eines Denkens ohne Subjekt und Objekt.*® Es findet
seine deutlichste Ausfithrung tiber den organlosen Kérper, der weder in einem

23 | Ebd.

24 | Vgl. Dorothea Olkowski: Gilles Deleuze and the Ruin of Representation, Berkeley
1999, S. 189.

25 | Vgl. Deleuze, Gilles: »Gilbert Simondon, das Individuum und seine physikobiologi-
sche Genese« [»Gilbert Simondon, L'individu et sa genése physico-biologique«, 1966],
in: Lapoujade: Die einsame Insel, a.a.0., S. 127-132, S. 131. Gilbert Simondons Einlei-
tung des Buches ist in deutscher Erstiibersetzung erschienen in: Blimle, Claudia und
Schafer, Armin (Hg.): Struktur, Figur, Kontur. Abstraktion in den Lebenswissenschaften,
ibers. von Julia Kursell und Armin Schéfer, Berlin 2007, S. 29-45.

26 | Vgl. Deleuze, Gilles: »Die Immanenz: ein Leben ...« [»L'immanence: une vie ...«,
1995], in: Balke, Friedrich und Vogl, Joseph (Hg.): Gilles Deleuze. Fluchtlinien der Phi-
losophie, lbers. von Joseph Vogl, Miinchen 1996, S. 29-33, hier S. 29-30. Vgl. zudem
Rolli, Marc: Gilles Deleuze. Philosophie des transzendentalen Empirismus, Wien 2012.
27 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: »28. November 1974 - Wie schafft man sich
einen organlosen Kdrper, in: dies.: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 205-227, hier S. 215.
28 | »Es gibt keinerlei Eminenz einer Reihe lUber die andere.« Deleuze: Spinoza. Prak-
tische Philosophie, a.a.0., S. 28; Buchanan: »The Problem of the Body«, a.a.0., S. 75.
29 | Deleuze: Spinoza. Praktische Philosophie, a.a.0., S. 90.

30 | Vgl.auch Foucault, Michel: »Theatrum Philosophicum« [»Théatrum Philosophicums,
1970], ibers. von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bdnden. Dits

14.02.2026, 11:37:43.

115


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Ann-Cathrin Drews

identitiren Bezug zu einem Subjekt steht, noch von diesem als Objekt oder
Form gedacht werden kann und spiter in Tausend Plateaus (1980) als »Imma-
nenzplan« oder »Konsistenzebene« konzeptualisiert wird.*! Der Randstatus
von Subjekten ist bereits fiir den Kérper ohne Organe in Anti-Odipus formu-
liert, wenn »ein seltsames Subjekt, bar jeder festen Identitit, fortwihrend auf
dem organlosen Kérper an der Seite der Wunschmaschinen umbher [...]J« irrt.*?
Nur auf dem Organisationsplan sind Formen — wie ein individuelles Subjekt —
lokalisierbar.* Mit dem Immanenzplan denken Deleuze und Guattari wie-
derum ein Werden, das entgegen Reprisentation und mimetischer Identitit
steht.** Denn hier sind »alle Arten des Werdens [sind] schon molekular. |[...]
Keine der beiden Analogieformen entspricht dem Werden, weder die Imitation
eines Subjekts noch die Proportionalitit einer Form«.* Es handelt sich um
eine »Involution« der Form, in der sie »aufgeldst wird, in der Zeiten und Ge-
schwindigkeiten befreit werden«.*® Mit Bezugnahme auf Pierre Boulez, John
Cage, Nathalie Sarraute und — im 19. Jahrhundert — auf Hélderlin, Kleist und
Nietzsche verbinden Deleuze und Guattari dieses »zehnte Plateau« explizit mit
der bildenden Kunst, Literatur und Musik der Moderne .«

et Ecrits, hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange,
Bd. 2: 1970-1975, Nr. 80, Frankfurt a.M. 2003, S. 93-122, hier S. 106.

31 | Deleuze, Guattari: »28. November 1974 - Wie schafft man sich einen organlosen
Korper«, a.a.0., S. 219; Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: »1730 — Intensiv-Werden,
Tier-Werden, Unwahrnehmbar-Werden ...«, in: dies.: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 317-
421, hier S. 367.

32 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophrenie
1 [L’Anti-CEdipe. Capitalisme et schizophrénie 1, 1972], Uibers. von Bernd Schwibs, Ber-
lin 1974, S. 24.

33 | Ebd.

34 | Skeet, Jason: »Becoming, in: Ardoin, Paul; Gontarski, S. E.; Mattison, Laci (Hg.),
Understanding Deleuze. Understanding Modernism, New York 2014, S. 253-254, hier
S. 254,

35 | Ebd.; Deleuze, Guattari: »1730 — Intensiv-Werden, Tier-Werden, Unwahrnehm-
bar-Werden ...«, a.a.0., S. 371.

36 | Ebd., S. 363; Shaw, John K.: »Plane of Immanence« in: Ardoin, Paul; Gontarski,
S. E.; Mattison, Laci (Hg.), Understanding Deleuze. Understanding Modernism, New
York 2014, S. 268-270, S. 269.

37 | Deleuze, Guattari: »1730 — Intensiv-Werden, Tier-Werden, Unwahrnehmbar-Wer-
den ...«, a.a.0., S. 363ff.; Shaw: »Plane of Inmanence«, a.a.0., S. 269.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kalt, warm, hybrid

DAs FIGURATIVE ALS KREISLAUF

Der Dualismus von Subjekt und Objekt prigte das cartesianische Korperden-
ken, gegen welches sich Spinoza wie Leibniz mit ihrem neuen Naturalismus
wendeten und er bestimmte auch die Darstellung des Menschen im kiinstleri-
schen Bild. Ist der Korper, wie Deleuze schreibt, »das Material der Figur«®® so
schligt sich auch die jeweilige Auffassung von Subjektivitit oder von der Be-
ziehung zwischen Subjekt und Objekt in der Abbildung des Korpers als Figur
nieder. Figuration kann wiederum als bildinterne Beziehung zwischen Maler
und Model*® oder auch durch einen Blick des Malers, wie von aufen, bestimmt
sein. Diirers Underweysung der Messung (1525) ist nicht nur als Model der Rela-
tion von betrachtendem Kérper zu betrachtetem Kérper und damit von Subjekt
und Objekt verstanden worden (Abb. 2). Zugleich steht es exemplarisch fiir das
klassische Dispositiv der Kérperdarstellung: Es zeigt die >Vermessung« und
den Vorgang der Abbildung des Korpers im als Zentralperspektive angelegten
Raum - einmal in Richtung des abgebildeten Zeichners auf sein Model; ein
weiteres Mal, diesen Vorgang bekriftigend und als Affirmation der Darstel-
lungstradition der Renaissance, in der Blickrichtung des Betrachters in den
dargestellten Raum.® Die Ubersetzung der dufleren Konturen des Kérpers
tiber die perspektivische Konstruktion erfolgt dabei auf der eingeschobenen
Projektionsfliche der Sehpyramide als das kiinstlerische Abbild des Koérpers.
Hier ist das Korpersubjekt ein darauf festgestelltes, eine (weibliche) Identitit
im durch den (minnlichen) Blick gegliederten, »homogenen« Raum.* Formal
wird diese Aufteilung der Komposition nach klassischen Prinzipien wie der Ab-
grenzung von Vorder- und Hintergrund unterstiitzt: durch die klare Konturzie-
hung um Koérper und Dinge oder die Wahl einer Farbperspektive, die Auftei-
lung der Schatten- und Lichtverhiltnisse nach innerbildlicher Kongruenz zur
Darstellung von Nihe und Ferne, die stimmige und proportionale Einbettung
der dargestellten Personen in den sie umgebenen Raum. Zusammengefasst
wird iiber diese formalen Faktoren das Verhiltnis von korperlicher Figur und
bildnerischem Grund als feststehende (riumliche) Anordnung austariert und

38 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon - Logik der Sensation [Logique de la Sensation.
Francis Bacon, 1981], libers. von Joseph Vogl, Miinchen 1995, S. 19.

39 | Z. B. Hildebrand-Schat, Viola: »Bildinterne Allianz. Zwischen Maler und Model, in:
Gassner, Hubertus (Hg.): Manet Sehen, Ausst.kat, Hamburg 2016, S. 69-81.

40 | Zu der Bedeutung dieses gewissermafien fotografischen »Darstellungsdisposi-
tivs« und im Folgenden fir Kdrperdarstellungen in der zeitgendssischen Kunst siehe
Weiss, Philipp: Kérper in Form. Bildwelten moderner Kérperkunst, Bielefeld 2010, S. 9.
41 | Ebd., S. 144. Exemplarisch zu diesen Zusammenh&ngen Panofsky, Erwin: »Die
Perspektive als symbolische Form« [1924/25], in: ders.: Aufsétze zu Grundfragen der
Kunstwissenschaft, hg. von Hariolf Oberer und Egon Verheyen, Berlin 1980, S. 99-166.

14.02.2026, 11:37:43.

17


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u8

Ann-Cathrin Drews

ist charakterisiert durch formale Abgrenzungen, die bildnerischen Konven-
tionen entsprechen.®

Wenn diese idealen Stabilititen und Anordnungen z.B. in bildnerischen
Werken des Surrealismus oder Dadaismus instabil werden, so geschieht das
Fragmentieren des vermeintlich >Ganzen< auch in Anerkennung der Korrela-
tion von Bild und Kérper. Ebenso wie der fragmentierte, surrealistische Kor-
per ist die Bildfliche durch Spiegelungen, Verzerrungen, Collagen oder andere
Mechanismen durchbrochen. So ist die »Relektiire des Konzepts der Repri-
sentation« auch als Infragestellung des Paradigmas der konstruierten >ganzenc
Korper verstanden worden, wie es von KiinstlerInnen in den 196oer bis 198oer
Jahren thematisiert wurde.® Auch auf der Ebene des kiinstlerischen Bildes
und seiner Zusammensetzung werden die Begehrensékonomien an die Rol-
le des Korpers als Ganzem, als Identifikationsméglichkeit mit Vollstindigkeit
und Essenz thematisiert. Grundlegend ist dabei die Relektiire formaler Aspek-
te, die die Verhiltnisse zwischen Raum, Grund und Figur, Fliche und Kontur,
Transparenz oder Opazitit akzentuieren.

Das Verhiltnis zwischen dieser Kérperlichkeit ohne feste Form und seiner
mdéglichen Bildlichkeit wird sowohl in Anti-Odipus als auch Tausend Plateaus
mehrfach durch den organlosen Koérper thematisiert, der als »deterritoriali-
siertes Feld«** gegen Territorialisierung und somit gegen Identitit und Repri-
sentation strebt und »spinozistischer« Kérper sei.* Eine nicht l6sbare Span-
nung besteht zwischen organisiertem Korper und organlosem Korper: »Den
Organmaschinen setzt der organlose Korper seine glatte, straffe und opake
Oberfliche entgegen, den verbundenen, vereinigten und wieder abgeschnitte-
nen Strdmen sein undifferenziertes, amorphes FlieRen.«* Der Organisation
widerstehend, riickt der organlose Kérper auf theoretischer Ebene — wie bereits

42 | Deleuze und Guattari beschreiben derartige euklidische Raumverhéltnisse als
»gekerbten« Raum und stellen diesem einen »glatten« Raum gegeniber, der nicht mehr
durch klassische Ubersichten oder Ordnungen von Subjekt und Objekt bestimmt wird.
Stattdessen werden die Anordnungen hier - verkiirzt gesagt - in flieRende Strdme lber-
fihrt. Deleuze, Gilles und Guattari, Felix: »1440 - Das Glatte und das Gekerbte«, in:
Deleuze, Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 657-693. Siehe hierzu auch Rolli, Marc:
»Bilder, Oberflachen und Tiefen. Uberlegungen zum Raum mit Kant und Deleuzes, in:
Alpsancar, Suzana; Gehring, Petra; Rolli Marc (Hg.): Raumprobleme. Philosophische
Perspektiven, Miinchen 2011, S. 105-121.

43 | Schade, Sigrid: »Kdrper - Zeichen - Geschlecht. Représentation«< zwischen Kultur,
Kérper und Wahrnehmunge, in: Schade, Sigrid; Hartel, Insa (Hg.): Kérper und Représen-
tation, Opladen 2002, S. 77-88, hier S. 82.

44 | Deleuze, Guattari: Anti-Odipus, a.a.0., S. 44.

45 | Ebd., S. 15.

46 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kalt, warm, hybrid

angefiihrt — in die Nihe des Immanenzplans und zugleich in die Nihe der
Konzeption des Trugbilds, das der metaphorischen Bezogenheit und damit der
Ordnung und Signifikation klassischer dualistischer Korperkonzepte entge-
gen steht. Schon in Differenz und Wiederholung hatte Deleuze mit Bezugnahme
auf Spinoza das Denken von der cartesianischen Analogie und Reprisentation
abgeldst. Deutlich wird in den beiden Binden von Schizophrenie und Kapitalis-
mus aber auch, dass es sich nicht um ein einfaches Ablosen handelt, denn die
Ebene der Reprisentation bedingt die Aktivititen der Maschine. Entsprechend
ist der organlose Kérper die Konsequenz des spezifischen Korperverstindnis-
ses bei Deleuze und Guattari.¥ Auch Antonin Artaud, von dem Deleuze und
Guattari hier ausgehen, schlug vor, den »Kérper dem Organismus zu entrei-
Ren« und betonte zugleich, man miisse »geniigend Organismus bewahren,
damit er [der Kérper, Anm. d. A.] sich bei jeder Morgendimmerung neuge-
stalten kann«.*® Diese grundlegende Spannung durchzieht Deleuzes Asthetik
und wird 1981 mit den Uberlegungen zum »Figuralen« in seinem Francis-Ba-
con-Buch zugespitzt: »Nicht alle figurativen Gegebenheiten diirfen verschwin-
den.«* Das Auflgsen reprisentativer Mechanismen, die Deterritorialisierung,
fungiert aufgrund von und eingebettet in Représentation und kann nur in Be-
zug auf diese sichtbar werden.*

Auch bei Fromanger hebt Deleuze malerische Prozesse der Anti-Repri-
sentation hervor, die an die gegebenen fotografischen Formen angedockt und
durch das Malen auf einer Projektion wie in einer neuen Ebene ineinander
eingebettet werden. Eine vormals dokumentarische Reprisentationsebene
und mit ihr — fiir Deleuze — das Phantasma, der Spiegel, der Tod stehen einer
dagegen strebenden, prozesshaften und malerischen Ebene der Lebenskraft
gegeniiber, die sich formal und motivisch in ersterer griindet und sie zugleich
in einen Immanenzplan fithrt.’! Deleuze betont zwei Kreisliufe: In den »Kreis-
lauf des (oder der) Fotos, das hier als Triger der Ware fungiert«® klinkt sich der
andere »Kreislauf ein, erobert das ganze Gemilde zuriick, reorganisiert es und
mischt die unterschiedenen Ebenen zu Ringen einer Spirale, die das Unterste

47 | Buchanan: »The Problem of the Body«, a.a.0., S. 74.

48 | Vgl. Deleuze, Guattari: »Wie schafft man sich einen organlosen Kérpere, a.a.0.,
S. 220.

49 | Deleuze: Francis Bacon - Logik der Sensation, a.a.0., S. 68. Zum »Figuralen«, ebd.,
S.9.

50 | Deleuze, Guattari: Anti-Odipus, a.a.0., S. 316. In Bezug auf Francis Bacons Fi-
guren zwischen Chaos und Ordnung stellt Deleuze die entscheidende Funktion des
»Diagramms« vor. Vgl. Deleuze: Francis Bacon - Logik der Sensation, a.a.0., hier bes.
S. 62-68.

51 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.0., hier S. 364.

52 | Ebd., S. 363.

14.02.2026, 11:37:43.

19


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Ann-Cathrin Drews

zuoberst kehrt, die Elemente in einem System simultaner Induktionen aufei-
nander einwirken lift [...]«.>

Von zentraler Bedeutung ist dabei Fromangers koloristischer Einsatz der
Farben als Verhiltnisse von Tonalititen.> Derart sind sie nicht an Signifka-
tion gekoppelt — »Griin ist nicht Hoffnung; das Gelb nicht Traurigkeit; das Rot
nicht Frohlichkeit« —, sondern sie sind Potentialititen von »Wirme und Kilte«
im Verhiltnis zueinander und bestimmen den Farbraum und als Intensititen
oder Energien.® Das Expressive weicht der »Modulation« durch Farbténe.>® In
seinem Buch zu Francis Bacon, Logik der Sensation (1981), wird Deleuze die
Farbe im Kolorismus als ein »variables Verhiltnis« verstehen, »von dem der
ganze Rest abhiingt.«’” Auch in Fromangers Gemilden ist Farbe als Materiali-
tit und Relation und zudem als eigentlicher »Kérper« der Gemaélde verstanden
worden.*® Von diesem Farbkérper geht das sMotivhafte< aus, wenn Fromanger
die einzelnen Bildbereiche in chromatischen Relationen zu der Hauptfarbe des
Gemildes ausmalt. Die monochrom ausgemalten oder in einem Ton schraf-
fierten Figuren auf oder in diesem bildnerischen Kérper kénnen als dessen
nebeneinandergesetzte — motivhafte — Ober-Flichen verstanden werden. In
vollig anderer Weise als in Deleuzes spiteren Betrachtungen zu Bacon werden
die Figuren auch bei Fromanger isoliert und in einen nicht-narrativen Bezug

53 | Ebd.

54 | Vgl. Ceysson, Bernard: »Gérard Fromanger, think/paint - paint/thinke, in: ders.,
Gérard Fromanger: rétrospective, 1962-2005, Ausst.-Kat., Paris 2005, S. 150-159,
hier: S. 151.

55 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.0., S. 359. Deleuze verweist zudem kurz
auf Marshall McLuhan. Insbesondere die Umkehrpunkte von dessen »heissen und kal-
ten Medien« erscheinen hier bedenkenswert fiir weitere Auseinandersetzungen. Vgl.
McLuhan, Marshall: Die magischen Kanéle. »Understanding Medias, iibers. von Meinrad
Amman, Hamburg 1970, hier bes. die Kapitel: »Heif3e Medien und kalte«, S. 31-42 und
»Die Umkehrung des liberheizten Mediums«, S. 42-48. Zur Farbe bei Fromanger siehe
zudem: Ceysson: »Gérard Fromanger, think/paint - paint/think«, a.a.0., S. 151 und zur
Farbe auerhalb der Signifikation bei Deleuze siehe Vogl, Joseph: »Schone gelbe Far-
be. Godard mit Deleuze«, in: Balke, Vogl: Gilles Deleuze. Fluchtlinien der Philosophie,
a.a.0., S. 252-265, bes. S. 253-258.

56 | Deleuze geht bei Fromanger nicht auf die Modulation ein, widmet ihr aber in seinem
Bacon Buch in Bezug auf Cézanne wie auch der Verdnderung der Modulation bei Van Gogh,
Gauguin und Bacon entscheidende Seiten. Vgl. Deleuze: Francis Bacon - Logik der Sensa-
tion, a.a.0., S. 84ff. und S. 89-93. Zum Kolorismus bei Bacon vgl. ebd., passim.

57 | Deleuze: Francis Bacon - Logik der Sensation, a.a.0., S. 85.

58 | Ceysson: »Gérard Fromanger, think/paint - paint/think«, a.a.0., hier S. 153. »The
colouris given, asits body.« Ebd., S. 154.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kalt, warm, hybrid

gesetzt.”® Die Bedeutung der Farben, ihrer Tonalititen und Relationen liegt in
ihrer Deformationskraft, mit der die fiir Deleuzes Asthetik entscheidende Sen-
sation tiber verschiedene motivhafte Bildbereiche, die »primire Figuration«
eines abgebildeten Subjekt und Objekt, hinweggeht.®® Deleuzes Asthetik des
Sinnlichen weist insofern bereits bei Fromanger einen intrinsischen Bezug
zum Korperdenken Deleuzes wie dem organlosen Korper und dessen spiterer
Formulierung als Immanenzebene auf.! Mit Bacon wird Deleuze zu prizise-
ren Artikulationen hinsichtlich der dargestellten Kérper, der »Struktur, Figur
und Kontur« und des »Figuralen« finden.

In dieser Spannung zwischen Reprisentation und Anti-Reprisentation der
Serie Le peintre et le modéle wird die Malerfigur, ihr Schatten, zum Scharnier
mit »zwei Funktionen, die die beschriebene Bewegung der Farbzirkulation
und zwischen Kérper und Farbfliche noch einmal zusammenfasst:

»regungslose paranoische plumpe Silhouette, die die Ware ebenso fixiert wie er von
dieser fixiert wird; aber auch mobiler Schizo-Schatten, auf standiger Wanderschaft in
Bezug aufsich selbst, derdie ganze Stufenleiter des Kalten und des Warmen durchlauft,
um das Kalte zu erwdrmen und das Warme abzukiihlen, eine unaufhérliche Reise an Ort
und Stelle.«53

Entsprechend versteht Deleuze trotz bildnerischer Isolation Fromangers Fi-
gur nicht als figurative Selbstidentitit, sondern als Erméglichung »der grofen
Konjunktionen des schwarzen Malers, der das Getrennte in sich einschliefRt
und die Verbindungen verteilt«.%* Diese Figur geht {iber ihre formalen Gren-
zen hinaus wie eine >gleitende« schwarze Fliche. Sie bewirkt auch tiber den
Rahmen hinweg eine Wiederholung von Bild zu Bild. Was Deleuze in seiner
Francis-Bacon-Lektiire fokussiert, gilt insofern schon fiir Fromangers Flichen-
spiele: »Die Individuierungen oder Formbildungen, die stattfinden, fithren

59 | Zu derartigen Beziehungen zwischen Figuren als »matters of fact« vgl. Deleuze:
Francis Bacon - Logik der Sensation, a.a.0., S. 10f.

60 | Ruf, Simon: Fluchtlinien der Kunst. Asthetik, Macht, Leben bei Gilles Deleuze,
Wiirzburg 2003, S. 74-75; Deleuze: Francis Bacon - Logik der Sensation, a.a.0., S. 28-
29. Zur Farbe als »Moglichkeite, die fiir Deleuze dhnlich wie der Sinn eines Satzes iiber
dessen Proposition hinausgeht, in Bezug auf Godard siehe Vogl: »Schdne gelbe Farbex,
a.a.0., hier S. 258.

61 | Zum Verhaltnis der Sensation und den provisorischen, virtuellen Organen als »In-
tensitatszonen« des organlosen Kdrpers wie auch deren Abgrenzung von einer phano-
menologischen Einheit, vgl. Ruf: Fluchtlinien der Kunst, a.a.0., S. 79f.

62 | Ebd., S. 25 sowie zum »Figuralen«S. 9.

63 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.0., S. 362.

64 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.

121


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Ann-Cathrin Drews

niemals zu einer vollstindigen SchlieRung der Form.«%®® Durch die Wieder-
holungen der Schaufenster wie der schwarzen Monochromie der Malerfigur,
als das im Vordergrund platzierte >Subjekt<, »gibt es hier keinen Spiegel fiir
niemanden«.%® Ebenso wie die Farben, die nichts »bedeuten«” und einzig auf-
grund ihrer warmen oder kalten Farbwirkung eingesetzt werden, ist dieses
Subjekt kein Reprisentant einer symbolischen Ordnung. Stattdessen schlieft
Deleuze Fromangers Figur an seine Kritik von Identitit und Essenz an, fir
die sein Korperbegriff steht. Er entdeckt in den Gemilden figurative Korper,
die tiberfithrt werden in bildnerische Beziige, die wiederum als Gefiige von
Farbwirkungen und Einzelfiguren, von vorderen und hinteren Bildbereichen
einen neuen Korper ergeben. Die Figuren geben dabei ihren Status als Re-
prisentanten von Subjekten auf, der sie identitir an jeweils einzelne Korper
gebunden hitte. Stattdessen bilden die monochromen Subjekte nun flichige
Randfiguren eines organlosen Korpers, der jetzt — gewissermafien — als neue
bildnerische Ebene fungiert.

FoucAuLTs BILDKORPER DER »PHOTOGENEN MALEREI«
IM KONTEXT DER MACHTTHEORIEN

Auch Foucaults Text zu Fromanger handelt von dem Zusammenspiel des Fo-
tografischen und Malerischen als farbigen Einfiigungen, die die gegebenen
Reprisentationen in das Gefiige einer ereignishaften Prozesshaftigkeit und
Vielfalt umwandeln.®® Die Ausstellung Le désir est partout in der Galerie Jeanne
Bucher zeigte neben einer Serie zu dem Motiv eines StraRenkehrers einzelne
Gemilde alltiglicher Straflen,- Markt- und Urlaubszenen oder von Fromangers
Chinareise. Thnen allen ist ein fotografischer Blick gemein, der durch Ober-,
Unter- oder Nahsichten auch im Gemailde sichtbar bleibt wie in Au bord de l'eau
(1974) oder Chez le boucher (1974) (Abb. 3-4).

Foucault bettet Fromangers Gemilde in drei Momente der Kunst- und
Bildgeschichte ein. Er beschreibt zunichst die Konstruktion von Bildern
in der Fotomalerei des 19. Jahrhunderts als »Wanderung und Verkehrung

65 | Balke, Friedrich: »Auf dem Rundgang. Bilder des Lebens bei Francis Bacon, Gilles
Deleuze und Martin Heidegger, in: Bliimle, Schafer: Struktur, Figur, Kontur. Abstraktion
in den Lebenswissenschaften, a.a.0., S. 317-338, hier S. 320.

66 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.0., hier S. 364.

67 | Ebd.

68 | Einige Beobachtungen in »Die photogene Malerei« wie das Erwdhnen von kalten
und warmen Farben, der Verweis auf die Ausstellung Le Peintre et le Modéle, die im
Zentrum Deleuzes Text stand, und Begriffe wie »erhitzen« oder »Zirkulation« legen nahe,
dass Foucault den Text von Deleuze kannte.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kalt, warm, hybrid

pperversion<«.®® Nach Foucault ist diese Freiheit des kiinstlerischen Bildes in
der geometrischen Abstraktion, wie auch in den zeitgenossischen kommer-
ziellen Presse- und Werbebildern verlorengegangen. Zentrale Frage ist daher:
»Wie kann man zu dem einstigen Spiel zuriickfinden? Wie kann man wieder
lernen, [...] andere Arten von Bildern anzufertigen?«’® Der kiinstlerische Hy-
perrealismus, die Pop Art schlage ein erneutes derartiges »Aufdocken auf die
endlose Zirkulation der Bilder«”! vor, das nicht nach den MaRstiben eines Ab-
bilds fungiere. Gérard Fromanger nimmt — bei Foucault wie bei Deleuze — eine
besondere Rolle ein, da er direkt auf die Projektion male und nicht wie andere
Maler eine exakte Skizze erhalten wolle, um eine »Form einzufangen«.”? So
stellen die Farben »mit ihren Unterschieden [...] Abstinde, Spannungen, Zen-
tren der Anziehung und der Abstoflung, hohe und tiefe Regionen und Poten-
tialunterschiede her«.”?

Die Rhetorik Foucaults fillt sowohl in Hinsicht auf Mechanismen der
Sichtbarkeit wie der Korper auf. Das »Gemailde-Ereignis« wird »fiir jeden
einzelnen Blick, der auf ihm ruht, Anlass zu einer unbegrenzten Serie neuer
Durchginge«.”* Mehr noch, ein »Volk von Gesten und Blicken, [...] reiflt zwi-
schen ihnen tausend mégliche Wege auf«.”” Zugleich betont Foucault, dass
Fromanger zufillige Fotos nutze, die daher »von nichts AuRerem beherrscht«
seien, sprich: ohne mimetischen Bezug.”® Nimmt der Maler dann dem Bild mit
dem Ausschalten der Projektion seinen »photographierten Triger«”” wird es
eine »von Tausend gegenwirtigen und zukiinftigen Auflenwelten bevolkerte
Malerei«.”® Nicht mehr ein einzelner, umfassender Blick erfasst also ein »>In-
nens, sondern der Blick als ein neues Auflen hilt Einzug und wirkt in dem Bild
vervielfiltigend.” So scheinen die bunten Flichen in den beiden Gemilden
En révolte d la prison de Toul (1974) (Abb. 5-6) das schwarz-weisse Dokumenta-
rische in einem neuen Bildgefiige zu aktivieren. Dafiir setzt Fromanger gezielt
die Ambivalenz zwischen der im Motiv verankertern Dachziegel und ihrer aus
dem Motiv hervorgehobenen abstrakten Streuung parallel zur Bildfliche ein.
Foucault betont entsprechend, es sei nicht die »Tiefe« der Fotografie, also die

69 | Foucault: »Die photogene Malerei (Prasentation)«, a.a.0., hier S. 872.
70 | Ebd., S. 875.

71 | Ebd., S. 876.
72 | Ebd., S. 877.
73 | Ebd., S. 877f.
74 | Ebd.

75 | Ebd., S. 878.
76 | Ebd., S. 876.
77 | Ebd., S. 878.
78 | Ebd.

79 | Ebd., S. 879f.

14.02.2026, 11:37:43.

123


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Ann-Cathrin Drews

Ebene der vormaligen Reprisentation, »der die Malerei unbekannte Geheim-
nisse entreifft«, sondern »eine Offnung der Photographie durch die Malerei,
die durch sie unbegrenzte Bilder aufruft und voriiberziehen lisst«.®

Foucault erldutert die Verfahren der Amateurkiinstler im 19. Jahrhundert,
das malerische Umgehen mit Fotografien wie auch Fromangers Gemalde als
»hybrid«, »androgyn« sowie mit Worten wie »Lust«, »Begehren«, »Transfor-
mation, »Identitit« oder als »Hermaphrodit«, und evoziert itber »Kraftlinien«
und »Zirkulation« ein strémendes tiber die Form Hinausgehen: »[Die Malerei]
bringt den schénen Hermaphroditen aus Klischee und Leinwand, sie bringt
das androgyne Bild hervor.«®' Ebenso wie zum Blick steht Foucaults Text daher
in einem deutlichen wie eigentiimlichen Verhiltnis mit dessen Denken der
Korper. Und dhnlich zu Deleuzes Text ldsst auch fiir Foucault ein »autonomer
Auftrieb des Bildes« das Subjekt an den Rand treten: Die Personen »zirkulie-
ren« wie die Malerei, der Maler hat »keinen Platz mehr«, sein Schatten ver-
schwindet.®? Und mit Blick auf das Freisetzen eines »Aufflattern von Farben«
in Fromangers Gemilde A I'Opéra de Versaille (1975)® — wohl unter Bezugnah-
me auf seine eigene Lektiire von Edouard Manets Un bar aux Folies-Bergere
(1881) — schliesst Foucault: »Manets Spiegel zerbirst«.8* (Abb. 7)

Foucaults Denken der Koérper ist zugleich immer auch ein Denken der
Formen der Macht und damit unterschiedlicher Formen der Sichtbarkeit ge-
wesen. Uber deren Koppelung kommen Kérper in einer gegebenen Episteme
zur Erscheinung. Die Veréffentlichung des Fromanger-Textes im Februar 1975
positioniert diesen an einem prignanten Ubergang in Foucaults Konzeptuali-
sierung der Macht als >Sichtbarmachung« der Kérper: zwischen korperlich-dis-
ziplinierenden — subjektivierenden wie produzierenden — Strafen in Uberwa-
chen und Strafen und der Bio-Macht als modernen Lebens-Macht-Technologien,
die auf das Leben zielen und mit dem ersten Band von Sexualitit und Wahrheit:
Der Wille zum Wissen 1976 angekiindigt werden.?

Der Sichtbarkeit und dem Tableau kommt in Uberwachen und Strafen
(1975) ebenso wie bereits in Die Geburt der Klinik (1963) bei der Ordnung der

80 | Foucault: »Die photogene Malerei«, a.a.0., S. 880.

81 | Ebd., S. 871 sowie passim.

82 | Mit dem »Schatten« bezieht sich Foucault auf die von Deleuze thematisierte Ge-
méldeserie Le peintre et le modéle. Ebd., S. 880.

83 | Dervollstiandige Gemaldetitel lautet A 'Opéra de Versaille. Portrait de Michel Bul-
teau, le plus grande poéte du monde.

84 | Ebd., S. 881. Foucault, Michel: Die Malerei von Manet [»La peinture de Manetg,
1971], libers. von Peter Gente, Berlin 1999, hier S. 42-47.

85 | So lasst sich auch erklaren, warum Foucault die Gemaélde der Gefangnisproteste
Fromangers in Touls zwar erwdhnt, aber nicht - wie man es erwarten kénnte - inhaltlich
problematisiert.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kalt, warm, hybrid

Korper und ihrer Verhaftung an ihre identitire Wahrheit eine besondere Rolle
zu. Die moderne Betrachtung des Kérpers geht aus von einer neuen, iiberaus
vielschichtigen >Transparenz«, die Foucault zum Fundament der modernen
institutionellen Strukturen und ihrer Wissensformen, explizit der Human-
wissenschaften, erklirt.®® Erfasst durch den Blick, wird der Kérper zum be-
trachteten Objekt des Wissens.¥” Und im Wissenstableau werden unter: »der
Oberfliche der Bilder [...] in der Tiefe die Kérper eingeschlossen.«® Die Dis-
ziplinarmacht dringt — so Foucault — in die Tiefe mit den »Vorkehrungen der
Scheidewand«® ein und die Disziplinen setzen »der inneren Widerstandskraft
der Vielfiltigkeit [...] das Verfahren der stetigen und individualisierenden Py-
ramide entgegen«.”® Die Macht, zunehmend »Wille zum Wissen«,” sammelt
»auf jedem Machtvorsprung [...] Wissen an und deckt an allen Oberflichen, an
denen Macht sich entfaltet, neue Erkenntnisgegenstinde auf«.? Sie ist nicht
mehr physisch um den Korper des Konigs zentriert und gegen den Korper des
zu Bestrafenden gerichtet. Sie dringt aber in eine andere Physis ein, bringt
»die Machtbeziehungen nicht oberhalb der Vielfiltigkeit ins Spiel [...], sondern
in deren eigenen Gewebe«.”” Im Miteinander der Kérper zielt die Macht zu-
dem auf »jene Niederung der ungeordneten Kérper mit ihren Einzelheiten

86 | Foucault, Michel: »Der Staub und die Wolke« [»La poussiere et le nuage«, 1980],
libers. von Hermann Kocyba, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bdnden. Dits et
Ecrits, hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Bd. 4:
1980-1988, Nr. 277, Frankfurta.M. 2003, S. 12-24, hier S. 23. Petra Gehring hat jlingst
eine zu einseitige, »visualistische« Interpretation des Panoptismus« hinterfragt und
stattdessen dessen »Nicht-Sichtigkeit« als »Wirkmodus und Effekt« betont. Mit Blick auf
Lesarten der Subjektivierung in Foucaults Werk betont sie zudem die Wichtigkeit, Uber-
wachen und Strafen in Zusammenhang mit Der Wille zu Wissen zu lesen. Vgl. Gehring,
Petra: »Das invertierte Auge. Panopticon und Panoptismuss, in: Rélli, Marc und Nigro,
Roberto (Hg.), Vierzig Jahre Uberwachen und Strafen. Zur Aktualitat der Foucault’schen
Machtanalyse, Bielefeld 2017, S. 21-41.

87 | Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefangnisses [Surveil-
ler et punir. La naissance de la prison, 1975], ibers. von Walter Seitter, Frankfurt a.M.
1977, S. 257

88 | Ebd., S. 278.
89 | Foucault: Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 281-282.
90 | Ebd.

91 | Hierzu Foucault, Michel: Sexualitdt und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen [Histoire
de la sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], Uibers. von Ulrich Raulff und Walter Seit-
ter, Frankfurta.M. 1977, S. 19.

92 | Foucault: Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 263.

93 | Ebd., S. 281-282.

14.02.2026, 11:37:43.

125


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Ann-Cathrin Drews

und vielfiltigen Bewegungen, mit ihren heterogenen Kriften und raumlichen
Beziehungen«®* — also auf ihre Anordnungen.

Dieser neue Machttypus ist nach Foucault »Physik einer beziehungsrei-
chen und vielfiltigen« Macht. Die Macht muss ebenso vielfiltig sein wie das,
was sie zu regeln sucht, ihre Mechanismen analysieren »Verteilungen, Ver-
schiebungen, Serien, Kombinationen«.”> Ein Charakteristikum ihrer Produk-
tivitdt ist aber auch: Je veristelter sie wird, desto mehr neue Gegenstinde und
Gegenmichte bringt sie hervor.”® Und gerade weil sie nicht nur verbietet und
bestraft, — so Foucault — kann sie nicht niedergerissen werden.” In Der Wille
zum Wissen schreibt er 1976 von einem weiteren »>Sichtbarmachen<im Kontext
des Sexualititsdispositivs, indem »sich Machtdispositive direkt an den Kérper
schalten — an Korper, Funktionen, physiologische Prozesse, Empfindungen,
Liiste«.” Diese Bio-Macht riickt in den Korper als Teilhaber im Sexualititsdis-
positiv, iiber den das Subjekt sich als eines einer bestimmten Wahrheit iden-
tifiziert. Die Macht zieht ein in das Selbstverhiltnis der Erfahrung der Liiste.
Und die Geschichte der Korper miisse daher betrachten, wie man dieses »Ma-
teriellste und Lebendigste an ihnen eingesetzt und besetzt hat.«*

Ein besonderes Beispiel fiir die Streuung und Vervielfiltigung dieser
Macht bis hin zu der Feststellung der Anomalie des Korpers wird Foucault
1978 in seinem Vorwort zu Der Fall Barbin beschreiben.'® Dessen Schicksal

94 | Ebd., S. 267f.

95 | Ebd., S. 281f. und S. 267f.

96 | Foucault, Michel: »Das Leben der infamen Menschen« [»La vie des hommes infa-
mes«, 1977], ibers. von Hans-Dieter Gondek, in Foucault: Schriften in vier Badnden, Bd.
3,a.a.0.,Nr. 198, S. 309-332, hier S. 329.

97 | Ebd.

98 | Foucault: Sexualitdt und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, a.a.0., S. 146. Das
Sexualitatsdispositiv organisiert nun die »Macht in ihren Zugriffen auf die Kérper, ihre
Materialitat, ihre Kréfte, ihre Energien, ihre Empfindungen, ihre Liiste«. Ebd., S. 148.
99 | Ebd., S. 146. Tatsachlich ist der Kérper im medizinischen Diskurs des 19. Jahrhun-
derts zunehmend als ein Kérper der Reize wie Liiste und somit der Oberflachen verstan-
den worden. Vgl. Sarasin: Reizbare Maschinen, a.a.0., S. 211ff. und S. 309ff. Foucaults
Forderung, »die Korper, die Liiste, die Wissen in ihrer Vielfaltigkeit und Widerstandsfa-
higkeit gegen die Zugriffe der Macht auszuspielen«, miisste auch in Bezug auf dieses
Verstandnis des Korpers problematisiert werden. Vgl. Foucault: Sexualitdt und Wahrheit
1: Der Wille zum Wissen, a.a.0., S. 148.

100 | »Die Frage nach dem »wahren Geschlecht., wie sie den Fall und den Text der Her-
culine Barbin hervorgetrieben hat, ist also Teil seines Dispositivs, d.h. einer Anordnung
von disparaten und heterogenen Elementen, von Wissensformen, Regeln, Techniken,
Machtverhéltnissen, die die Sexualitét als die geheime Wahrheit der Individuen zum
Sprechen bringt.« Schéaffner, Wolfgang und Vogl, Joseph: »Nachwort«, in: Foucault,

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kalt, warm, hybrid

ist Beispiel fiir das Andocken der Macht an die Liiste im Sexualititsdispositiv
der Bio-Politik. Hatte Herculine Barbin im »Clairobscur« der »discrétion«!
im klosterlichen Umfeld leben kénnen, so wird die juristisch-soziologische
Verpflichtung der Erklirung eines »wahren Geschlechts« als ihrer Identitit
und somit die Entscheidung tiber Gestaltung und Verlauf ihres Lebens ihr
Verhingnis — nicht nur aufgrund der Physiognomie des Korpers, sondern
in Ermangelung einer Entscheidungsmoglichkeit tiber den Umgang mit ih-
rem Korper.'® Indem nicht nur das Sichtbare, sondern ab dem Ende des 18.
Jahrhunderts auch das Empfinden zur Konstruktion dieses Korpers als einer
»kiinstlichen Einheit«® dient, ist dieser Kérper nicht mehr nur

»die evidente Kombination sichtbarer Oberflachen, die die Anatomie aufklappt und
beschreibt, er ist vielmehr hinter sich selbst zuriickgezogen und kommt in verdeckten
Merkmalen zur Erscheinung, die entweder noch ungegenwartig oder blof unsichtbar
sind, eine latente Existenzform verbirgen und der Natur abgerungen werden miissen.
Dieser Kdrper wird zweitens zum Ursprungsort einer diffusen, dunklen und dennoch
zwingenden Kausalitat, die die organischen Gegebenheiten in psychische und morali-
sche Qualitaten Ubersetzt und damit eine Korper-Schrift konstituiert, deren Exegese ei-
nen dichten Bedeutungsraum erschlieRt und den Kérper nach Innen verdoppelt [...]«.2%4

So zeigt der Hermaphrodit die Krise des anatomischen Kérpers an, indem er
eine unmittelbare »Korrelation zwischen anatomischen und psychologischen
Merkmalen« widerlegt.!®® Die hermaphroditischen, als neue >Kérperober-
flichen« verstandenen Empfindungen, sein Empfindungskorper, lassen sich
nicht mit dem verwissenschaftlichen, sichtbaren Kérper in Ubereinstimmung
bringen und bleiben vor allem unstimmig mit der Entscheidung der sciencia
sexualis iiber ein wahres Geschlecht. Eine >neue< Form, der Kérper des Homo-

sexuellen, kommt zur Erscheinung.1%

Michel: Uber Hermaphrodismus. Der Fall Barbin [Herculine Barbin dite Alexina B.,
1978], hg. von Wolfgang Schaffner und Joseph Vogl, Frankfurt a.M. 1998, S. 215-246,
S.218.

101 | Foucault, Michel: »Das wahre Geschlecht« [»Le vrai sexe, 19784«], in: ders.: Uber
Hermaphrodismus. Der Fall Barbin, a.a.0., S. 7-18, hier S. 14.

102 | Ebd.,, S. 8.

103 | Schéffner, Vogl: »Nachwort«, a.a.0., S. 223.

104 | Ebd., S. 224.

105 | Ebd., S. 215-246, S. 235f.

106 | Ebd., S. 237ff.

14.02.2026, 11:37:43.

127


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Ann-Cathrin Drews

Die TABLEAUS FROMANGERS ALS PoST-REPRASENTATION

Die Taxonomie, die wie im Fall der Herculine Barbin als Zeugnis epistemo-
logischen Wissens normierend wirkt, ist nur ein Verstindnis des Tableaus in
Foucaults Werk. Zugleich wichst dieses wissenschaftliche Tableau in allen
Schriften Foucaults aufgrund der Effekte der Macht auch tiber seinen eigenen
Rand hinaus, wie die »Streuung« oder »Vervielfiltigung«'?” anzeigen. Und die
Gemailde der modernen, postreprisentativen Malerei sind andere Tableaus:
Neuformulierungen ohne metaphysischen Tiefenbezug oder reprisentativen
Ordnungsansatz. Es ist gerade in Bezug auf Fromanger von grofler Bedeutung,
dass Foucault sich der Engfithrung von Fotografie als modernem Diskurs ei-
ner — auch — klassifizierenden Reprisentation durchaus bewusst war.'® So be-
nennt er sie in seinem spiteren Text zu Duane Michals »Denken, Fiithlen«
(1982) als »Metapher des Blicks« und ihre Relation zum Auge als »Gesetz«.!%
Insbesondere in Fromangers »photogenischem Dispositiv« wurde daher auch
eine Subjektivitit gelesen, »die sich der Subjektivierung durch den Blick ent-
windet, indem die Bilder aufhéren, Objekte zu sein, die man entsprechend
gewisser Regeln und Konventionen anschaut«. Sicherlich lisst Froman-
ger — nicht nur in Foucaults Verstindnis — die Malerei und ihre spielerischen
Effekte durch den ordnenden oder blickhaften Reprisentationsdiskurs eines
Gegebenen laufen. Dennoch bleibt einer einseitigen Lesart dieses Vorschlags
bei Foucault vorsichtig zu begegnen, denn er hat keine Subjektivitit ohne
>gewisse« Regeln gedacht. Aber Fromangers Gemilde lassen sich gerade in

107 | Ebd., S. 229.

108 | In Die Wahrheit und die juristischen Formen bezeichnet er die Fotografie als einen
der Diskurse, in dem die historischen Prozesse sichtbar werden. Foucault, Michel: Die
Wahrheit und die juristischen Formen [La verité et les formes juridiques, 1974/1995],
Uibers. von Michael Bischoff, Frankfurt a.M. 2003, S. 143.

109 | Foucault, Michel: »Duane Michals. Denken Fiihlen« [»La pensée. L'émotion,
1982], in: Foucault, Michel: Schriften invier Banden, Bd. 4: 1980-1988, a.a.0., Nr. 307,
Frankfurta.M. 2003, S. 294-302, S. 297.

110 | Holert, Tom: »Der Staub der Ereignisse und das Bad der Bilder. Foucault als Theo-
retiker dervisuellen Unkultur«, in: Honneth, Axel und Martin Saar (Hg.): Michel Foucault.
Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfurt a.M. 2003, S. 335-354, hier S. 353.

111 | Zu der Ambivalenz gerade in Hinblick auf Foucaults spate Asthetik der Existenz
haben sich viele Autoren gedufert. So spricht Deleuze von »fakultativen« Regeln. De-
leuze, Gilles: »Das Leben als Kunstwerk« (Gesprach mit Didier Eribon) [»La vie comme
ceuvre d’art«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen. Gesprdche und Interviews 1972-1990
[Pourparlers, 1972-1990], iibers. von Gustav Rofler, Frankfurt a.M. 1993, S. 136-
146, hier 142; sowie: Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986], ibers. von Hermann
Kocyba, Frankfurt a.M. 1992, S. 141. Philipp Sarasin erdrtert mit Foucault den Hygie-

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kalt, warm, hybrid

dieser Ambivalenz auch als faszinierende Zeugen fiir Foucaults zeitgleiches
wie zukiinftiges Denken des Bezugs von Subjektivitit und Korper verstehen,
und dies vor allem in Hinblick auf den Einsatz der Kérpermetaphern: Denn die
Bildnisse zeigen die machtvolle Streuung und die Vervielfiltigung des Blicks
ebenso wie das Entstehen einer Vielzahl neuer Bilder. Unterband die Vertika-
litit der Macht — wie Foucault in Uberwachen und Strafen schrieb — die hori-
zontalen Verbindungen, produzierte jede dieser Vertikalen eine Verbreitung
ihrer Gegenstinde — und auch der Mediziner schafft ein »intensives Wissen
der sexuellen Abweichung«.'

Zwei Jahre spiter, 1977, schreibt Foucault den Text »Das Leben der infa-
men Menschen« zu einer Sammlung von Diskursfragmenten. Den darin zum
Ausdruck kommenden unbedeutenden Leben solle ihre Intensitit wiederge-
geben werden, indem sie — so Foucault — nicht mit dem »Abstand des Blicks«
betrachtet werden, eines Blicks, der mit der Moderne das »Unstimmige« ver-
schwinden liesse.!® Zugleich erkennt er die Ambivalenz an, dass nur durch
die »Begegnung mit der Macht« {iberhaupt etwas von diesen Leben erzihlt
werden kann." Tatsichlich spricht das Nebeneinander bei Fromanger ebenso
von dieser Vielfalt der Macht oder Ermichtigung wie von ihren vervielfiltigen-
den Effekten, die nach Foucault in jedem Kriftefeld der Macht immer auch
eine — gewissermaflen entgegenstehende — Vielfalt als Hybriditit erzeugen.
Und Fromangers bildnerische Fassung dieser Hybriditit beruht vielleicht ge-
rade entscheidend auf dessen eigenem Verstindnis seiner Tableaus als korper-
licher, z.B. — wie er es beschrieben hat — als »Gesichter«, oder der gemalten
Linien als »Kardiogramme«.'> Als Maler, der nicht auf die Fotografie, sondern
in ihre Projektion malt, geht also auch Fromanger wie in einem — kérperli-
chen — Gewebe vor und arbeitet es von innen heraus um. Darauf beruht der
Eindruck eines fast gleichmiitigen — wie nicht verortbaren — Nebeneinanders
der bildnerischen Flichen. Es faltet vormalige Hierarchien von Malerei und
Fotografie ineinander. So wird jeder mimetische Ursprung in einen bildne-
rischen — wie Foucault schreibt — »Transit«' iiberfiithrt. Statt Riickbezug zu

nediskurs des 19. Jahrhunderts als »Normalisierungswissen«, das zugleich »Individua-
lisierungswissen« fiir die Korper der Subjekte ermoglicht habe. Vgl. Sarasin, Reizbare
Maschinen, a.a.0., S. 23f.

112 | Schéaffner, Vogl: »Nachwort«, a.a.0., hier: S. 232,

113 | Foucault: »Das Leben der infamen Menschen«, a.a.0., S. 313.

114 | Ebd., S. 315.

115 | Fromanger, Gérard und Chavanne, Blandine: Fromanger. Bastille-dérives, Ausst.
kat., Galerie Rive gauche, Paris 2008, S. 25 und S. 31ff.

116 | Foucault: »Die photogene Malerei«, a.a.0., S. 878f.

14.02.2026, 11:37:43.

129


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ann-Cathrin Drews

einer reprisentativen »Auferlichkeit« zu sein, aktiviert dann ein unbestimm-
bares »Auflen« im Gemilde und aus dem Innen eines Gemildes heraus neue
Bilder."”

Es ist vor diesem Hintergrund bezeichnend, dass Deleuze das Denken
Foucaults genau als solch einen »Einbruch eines Aulen« verstand.!® Hiervon
ausgehend kann abschlieflend ein weiterer, spiterer Moment des Korperden-
kens bei Foucault skizzenhaft bedacht werden, der durch die plurale Ereig-
nishaftigkeit des Fromanger-Textes und der Gemildegewebe angesprochen ist.
Denn ab den frithen 198oern — und insbesondere mit dem zweiten Band von
Sexualitdt und Wahrheit: Der Gebrauch der Liiste — hat Foucault bekannterweise
seine Auffassung, »die Korper und die Liiste« seien »Stiitzpunkt des Gegen-
angriffs«' gegen das Begehren als Fundament des Sexualititsdispositivs im
Rahmen der Geschichte des Subjekts — zugleich der Sexualitit wie der Wahr-
heit — auf die griechische Aphrodisia bezogen. Dabei wird die Idee eines ein-
zigen Korpers eines cartesianischen Subjekts von einem code-orientierten zu
einem ethischen Verstindnis tiberfiihrt:

»Denn da es ums Handeln geht, um Stilfragen zwischen den Kdrpern, um Regeln im Spiel
der Kérper, geht es stets um Relationen. Es geht nicht um ein Individuum, sondern um
Formen korperlichen Engagements - unter mehreren, deren persoénliche Rolle noch zur
Disposition steht. So entsteht eine Art Tableau. Das Tableau einer nicht um die sexuelle
Identitat zentrierten, sondern flachig verteilten, zu verschiedenen Typen von Sozialbe-
ziehungen gehorigen Normativitét.«120

Lassen wir uns darauf ein, diese Stile zudem als »Kompossibilitit«'?' zu ver-
stehen, kénnen sie auch als »lose miteinander verbundene Felder«'?? gedacht
werden. Sie bilden auch >ab<, was Foucault 1982 ein »affektives Gewebe« mit

117 | Hiermit folge ich der Differenz, die Deleuze fiir das Spatwerk Foucaults zwischen
AuRerlichkeit und AuBen anbringt. Vgl. Deleuze: Foucault, a.a.0., S. 120. Siehe auch die
Einleitung in diesem Band, S. 25.

118 | Ebd., S. 121f.

119 | Foucault: Sexualitat und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, a.a.0., S. 148.

120 | Gehring, Petra: »Spiel der Identitdten? Uber Michel Foucaults L'Usage des plai-
sirs«, in: Renn, Joachim und Straub, Jirgen (Hg.): Transitive Identitdt. Der Prozess-
charakter des modernen Selbst, Frankfurt a.M. 2002, S. 374-391, hier S. 378.

121 | Artiéres, Philippe; Bert, Jean Francgois; Potte-Bonneville, Mathieu und Revel, Ju-
dith: »Vorworte, in: dies. (Hg.): Michel Foucault. Die groSe Fremde. Zu Wahnsinn und
Literatur [La grande étrangére. A propos de littérature, 2013], libers. von Arne Klawitter
und Jonas Hock, Berlin 2015, S. 7-17, hier S. 16.

122 | Gehring: »Spiel der Identitaten?«, a.a.0., S. 378.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kalt, warm, hybrid

der »Freundschaft als Lebensform« bezeichnen wird.?* Dieses Gewebe ist mit
dem spezifischen historischen Sehen und Denken Foucaults verbunden. Denn
wie ein Mediziner dringt auch der Genealoge in die Tiefe der Geschichte ein,
um etwas Anderes, das singulire Leben hervorkommen zu lassen, Vielschich-
tigkeiten wie Diskontinuititen sichtbar zu machen.’?* In einem derartigen
Spiel der Felder und Flichen zeigen Korper und ihre Reprisentationen nicht
mehr die metaphysische Tiefe an, sondern zeigen sich, wie von Foucault in Der
Wille zum Wissen gewlinscht, als »die Korper, die Liiste, die Wissen in ihrer
Vielfiltigkeit und Widerstandsfihigkeit gegen die Zugriffe der Macht«.!®

In Fromangers Tableaus werden die Vervielfiltigung der Macht, die die
Unordnung der Korper in der Tiefe im Licht und an der Oberfliche individua-
lisiert, ebenso wie die Unstimmigkeiten historischer Kérper als singulire Exis-
tenzen und Intensititen wieder entdeckbar und in das Unstimmige eines bild-
nerischen Korpers iiberfithrt. Die Gemailde sprechen somit auch von Foucaults
Vorschlag, Geschichte neu zu denken, den er ausgehend von Nietzsche in Be-
zug auf die Vertikalitit des Korpers — der Geschichte als Korper — formuliert
hatte. In Foucaults Text »Die photogene Malerei« wirkt somit das Denken des
Unstimmigen ebenso wie der Wunsch sich von festen Gefiigen zu 16sen. Hatte
Foucault den Reprisentationsmodus des Tableaus in Die Geburt der Klinik als
Distanzierung und Verduferlichung eines Innen oder innerer Vorginge des
Kérpers anhand taxonomischer Darstellungsweisen veranschaulicht, ist das
Tableau der Malerei Fromangers ein Ort, in dem sich Wissen und Macht in
einem Prozess der Umschreibung zeigen konnen.

Ebenso wie Deleuze widmet sich somit auch Foucault einer quasi kérper-
lichen Hybriditit des Bildes und der Prozesshaftigkeit von Korperflichen.
Beide werden ihr Verstindnis der Korper, sowie deren Dynamiken von Be-
gehrensmaschinen oder Asthetik und Liisten in unterschiedlicher Weise in
den 1970ern weiter ausformulieren. In ihren Stellungnahmen zu Fromangers
Gemailden zeigen sich gleichwohl bedeutende Korrelationen. In diesen finden
Deleuze und Foucault kiinstlerische Vorschlige, die Kérperlichkeiten als Spiel
von Vorder- und Hintergrund oder innerbildlicher farbiger Beziehungen ar-
tikulieren, welche uiber die perspektivische Tiefe hinwegziehen. Mit diesen
Oberflichen werden die bildnerischen Hierarchien aufgeldst, die die figurative
Reprisentation von Kérpern im perspektivischen Bild verankern und insofern
an Identitdten binden.

123 | Foucault, Michel: »Freundschaft als Lebensform« [»De I'amitié comme mode de
vie«], in: ders.: Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits, Bd. 4, a.a.0., Nr. 293, Frank-
furta.M. 2003, S. 200-206, S. 205, und S. 203.

124 | Siehe hierzu die Einleitung in diesem Band, S. 29f.

125 | Foucault: Sexualitdt und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, a.a.0., S. 148.

14.02.2026, 11:37:43.

131


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 1: Gérard Fromanger, vier Gemalde der Serie Le peintre et le modéle
(1972). 0.1.: Rouge cadmium clair, 1972, Ol auf Leinwand, 150 x 200 cm. Foto: Claude
Gaspari; o.r.: Violet de Bayeux, 1972, Ol auf Leinwand, 150 x 200 cm.

Foto: Courtoisie Conseil en Art, BNP Paribas; u.l.: Violet d’Egypte, 1972, Ol auf
Leinwand, 150 x 200 cm; u.r.: Vert Veronése, 1972, Ol auf Leinwand, 150 x 200 cm.
Foto: Claude Gaspar. Aus: Sarah Wilson, The Visual World of French Theory, New
Haven: Yale University Press, 2010, S. 139.

Abbildung 2: Albrecht Diirer, Underweysung der Messung mit dem Zirckel und
Richtscheyt, 1525; Holzschnitt, Buchdruck, 7,5 x 21,5 cm. Kupferstichkabinett,
Staatliche Museen zu Berlin.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 3: Gérard Fromanger, Au bord de I'eau I, 1974, Ol auf
Leinwand, 100 x 100 cm, aus: La Peinture photogénique de Michel
Foucault, Paris: Le Point du Jour 2014, S. 38.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 4: Gérard Fromanger, Chez le boucher, 1974, 01 auf
Leinwand, 162 x 97 cm, aus: La Peinture photogénique de Michel
Foucault, Paris: Le Point du Jour, 2014, S. 36.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 G Y 4 T

Abbildungen 5-6: Gérard Fromanger, En révolte a la prison de Toul | und En révolte a la
prison de Toul I, 1974, aus: Sarah Wilson, Photogenic Painting. Gilles Deleuze, Michel
Foucault, Gérard Fromanger, London: Blackdog, 1999, S. 94.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 7: Gérard Fromanger, A I’Opéra de Versaille. Portrait de
Michel Bulteau, le plus grande poéte du monde, 1975, 0l auf Leinwand,
195 x 130 cm. Foto: Museum Boijmans van Beuningen, Rotterdam, aus:
Michel Gauthier, Gérard Fromanger, Paris, Centre Pompidue, Ausst.
kat., S. 69.

Fiir die Copyrights der Abb. 1, 3-10 mit freundlicher Genehmigung von
Gérard Fromanger.

14,02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fest der Bilder
Ubertragungen zwischen den Schriften von Michel Foucault

und postmoderner Kunst und Popularkultur

Anna Schober

WIEDERHOLTE NEUANFANGE UND BEHARRLICHKEITEN

In einem 1971 in der Zeitschrift Partisan Review verdffentlichten Gesprich hat
Michel Foucault festgehalten:

»Wir miissen unsere Rituale als das entlarven, was sie sind: als vollkommen willkiirliche
Dinge, die mit unserer biirgerlichen Lebensweise zusammenhéngen. Es ist gut - und das
ist das wahre Theater -, sie spielerisch und ironisch zu iberschreiten; es ist gut, unge-
waschen, bartig und mit langen Haaren daherzukommen; es ist gut, wie ein Madchen
auszusehen, obwohl man ein Junge ist (und umgekehrt). Wir miissen die Systeme, die
uns im Stillen lenken, »aufs Spiel« setzen, vorfiihren, verdndern und umstiirzen. Genau
das versuche ich in meiner Arbeit zu tun.«*

Hier kommt deutlich die zentrale Stofrichtung der Arbeit Foucaults zur Spra-
che, die Frage der Macht neu aufzuwerfen — als »Systeme, die uns im Stillen
lenken« —und ihr auf eine Weise zu begegnen, die spielerisch und ironisch ver-
fihrt und eher der zeitgendssischen Studentenbewegung und Alternativkultur
verhaftet zu sein scheint als etablierten, etwa biirgerlichen oder marxistischen
Gesellschaftskonzepten. Zugleich sind diese Bemerkungen der Argumentati-
on seiner frithen (literarischen) Texte? verwandt, in denen er eine exponierte
Praxis des Sprechens, Schreibens, Lesens, aber auch des Sich-Kleidens oder

1 | Foucault, Michel: »Gespréach mit J.K. Simon« [»Interview with J.K. Simon«, 1971],
ibers. von Michael Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bdnden/Dits et Ecrits, Bd. 2: 1970-
1975, hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Nr. 89, Frankfurta.M. 2003, S. 222-235.
2 | Zum Beispiel Foucault, Michel: »Zum Begriff der Ubertretung« [Préface & la trans-
gression, 1963], in: ders.: Schriften zur Literatur, ibers. von Karin von Hofer, Miinchen

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anna Schober

Sich-Schminkens anspricht, die sich auf eine Grenze des im jeweiligen Kon-
text Reprasentierbaren zubewegt bzw. versucht, mit den Mitteln des Sprechens
oder Zeigens {iber sie hinauszuweisen.

Kurz vor seinem Tod kam er jedoch zu einer anderen Einschitzung:

»Lange Zeit haben sich einige gedacht, dass die Strenge der sexuellen Gesetze, wie wir
sie kennen, fiir die sogenannten »kapitalistischen« Gesellschaften unabdingbar ist. Nun
hat sich die Aufhebung der Gesetze und die Verschiebung der Verbote leichter vollzo-
gen, als man geglaubt hatte (was anzuzeigen scheint, dass es mit ihrem Daseinsgrund
nicht so weit her war).«®

Weniger explizit auf Sexualitit bezogen, sondern eine allgemeine Einschit-
zung jingerer Entwicklungen verfolgend, hilt er in seinen sogenannten Gou-
vernementalititsvorlesungen Ende der 1970er Jahre dann fest:

»[Sie sehen], dass das, was am Horizont einer solchen Analyse erscheint, liberhaupt
nicht das Ideal oder das Projekt einer erschépfenden disziplinarischen Gesellschaftist.
[...] Im Gegenteil haben wirin diesem Horizont das Bild, die Idee oder das programmati-
sche Thema einer Gesellschaft, in der es eine Optimierung der Systeme von Unterschie-
den gébe, in der man Schwankungsprozessen freien Raum zugestehen wiirde, in der es
Toleranz gabe, die man den Individuen und den Praktiken von Minderheiten zugesteht.«*

In diesen jiingeren Beitrigen wird die differenzierende Uberschreitung, die er An-
fang der 19770er Jahre noch als revolutionir darstellt, als Bestandteil einer neuen
Form des Regierens nahegelegt, die gerade tiber ein Aufheben von Gesetzen und
Verboten und ein Optimieren des Systems der Unterschiede zu operieren scheint.

Diese Zitate spannen ein Werk auf, das, wie Axel Honneth festgehalten
hat, »vom Gestus des wiederholten, umstiirzlerischen Neuanfangs«® gekenn-

1974, S. 69-89. Dazu Gehring, Petra: Innen des AuBSen - AuBBen des Innen. Foucault.
Derrida. Lyotard, Miinchen 1994, S. 15f.

3 | Foucault, Michel: »Michel Foucault oder die Sorge um die Wahrheit (Interview)«, in:
Ewald, Francgois (Hg.): Pariser Gesprdche mit Michel Foucault, Gilles Deleuze, Georges
Dumezil, Fernand Braudel, Georges Duby, Paul Veyne, Frangois Furet und Roger Char-
tier, ibers. von Walter Seitter, Berlin 1989, S. 15-30, hier S. 24.

4 | Foucault, Michel: Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalitéat |l.
Vorlesungen am Collége de France (1978-1979) [Naissance de la biopolitique. Cours
au Collége de France, 1978-1979, 2004], hg. von Michel Sennelart, iibers. von Jiirgen
Schréder, Frankfurt a.M. 2006, S. 359.

5 | Honneth, Axel: »Foucault und die Humanwissenschaften. Zwischenbilanz einer Re-
zeption, in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz ei-
ner Rezeption. Frankfurter Foucault-Konferenz 2001, Frankfurta.M. 2003, S. 15-26.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fest der Bilder

zeichnet ist, d.h. Briiche eher betont als Kontinuititen. Dabei kreist Foucaults
Schreiben um einzelne Kernbegriffe, die nacheinander auftauchen und sich
ebenfalls tendenziell eher ablésen denn wechselseitig vertiefen: »Archiolo-
gie«, »Genealogie«, »Diskurs«, »Dispositiv«, »Subjektivation«, »Selbstaffirma-
tion«. Zugleich verschwindet etwa seit Archdologie des Wissens [L'archéologie du
savoir, 1969] die Beschiftigung mit dsthetischen Stilen und deren Méglichkeit,
ein Jenseits des Gegebenen zum Aufblitzen zu bringen, und Foucault wendet
sich vehement dem Inneren des historischen Raums, seiner Geordnetheit und
der in ihm auffindbaren Pluralitit von Diskursen und Modalititen von Sicht-
barkeit zu.®

Nichtsdestotrotz sind eine Reihe der zentralen historischen Schriften
Foucaults von Wahnsinn und Gesellschaft (1961) und Die Geburt der Klinik (1963)
tiber Uberwachen und Strafen (1975) und Der Wille zum Wissen. Sexualitit und
Wahrheit I (1976) bis zur nachtriglich als Geschichte der Gouvernementalitit I
und II (1989) publizierten, Ende der 1970er Jahre gehaltenen Vorlesungsreihe
von einer eigentiimlich beharrlich beibehaltenen Stofirichtung geprigt: Sie
zeigen alle mit Hilfe von Analysen der Dreiecksbeziehung zwischen Macht,
Wissen und Subjekt auf, dass mit den historischen Umbriichen seit der Auf-
klirung und den darauffolgenden liberal-demokratischen Gesellschaftsord-
nungen nicht Fortschritt, Vermehrung von Freiheit und Abnahme von Leid
einhergegangen sind, sondern allein historisch sich verindernde Muster kul-
tureller Anpassung festgestellt werden kénnen. Diese Untersuchungen laufen
stets darauf hinaus, dass den Mitgliedern dieser Gesellschaften immer neue
Zwinge auferlegt wurden, die sie in Prozeduren des Regierens einbinden und
nicht als »besser«, »befreiter« oder »emanzipierter« bewertet werden konnen,
sondern einfach als »anders«.” In Foucaults Sicht sind diese Zwinge durch
die Tradition der Aufklirung gewissermafien verschleiert. Sie miissen durch
eine historisch-archiologische bzw. genealogische »Analyse der Zivilisations-
tatsachen, die unsere Kultur charakterisieren«® erst aufgedeckt werden, eine
Analyse, die er immer wieder neu akzentuiert zu leisten versucht.

Demensprechend steht Michel Foucaults Werk, entgegen mancher Zu-
schreibungen und in einem Spannungsverhiltnis zur Rolle, die er selbstin der
Offentlichkeit eingenommen hat, in einem sehr widerspriichlichen Verhiltnis

6 | Vgl. Gehring: Innen des AuBen - AuSen des Innen, a.a.0., S. 50f.

7 | Insbesondere Richard Rorty weist darauf hin, dass Foucault die Zwénge, die libe-
ral-demokratische Gesellschaften ihren Mitgliedern auferlegen, nicht als Kompensa-
tion fir eine Verringerung von Leid sieht, die fiir diese Gesellschaften ebenfalls konsta-
tiert werden kdnnte - eine These, die er selbst hingegen vertritt. Siehe Rorty, Richard:
Contingency, Irony, and Solidarity, Cambridge u.a. 1989, S. 63f.

8 | Foucault, Michel: »Gesprach mit Paolo Caruso« [1967], in: ders.: Von der Subver-
sion des Wissens, hg. von Walter Seitter, Frankfurt a.M. 1987, S. 7-27, hier S. 13.

14.02.2026, 11:37:43.

139


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Anna Schober

zum Politischen. Einerseits prasentiert er Krifteverhiltnisse als Machtverhilt-
nisse, die gerade dann, wenn sie sichtbar, 6ffentlich prisent, umkampft, also
politisiert sind, mitimmer wieder neuen Prozeduren des Regierens verschrankt
auftreten. Insofern steht er jeder Form eines politischen >wir< skeptisch bis ab-
lehnend gegeniiber und bietet in den von ihm in seinen zentralen Schriften
dargestellten Macht-Wissen-Subjektkonstellationen auch keine Ansatzstellen
fiir ein solches politisches Agieren als >wir<. Andererseits sind manche seiner
Aussagen — vor allem solche, die neben seinen Hauptschriften, in Form von
Zeitkommentaren, in Vorlesungen, Interviews, Radio- oder Katalogbeitrigen
zu finden sind — von einem revolutioniren Pathos gekennzeichnet, wie es auch
das Eingangszitat, in welchem ein Umlenken der »Systeme, die uns im Stillen
lenken« beschworen wird, deutlich macht. Diese Widerspriichlichkeit kommt
ebenfalls in folgender Passage aus einem Interview mit Paul Rabinow zutage:

»dass ich mich in diesen Analysen auf kein »Wir« berufe - auf keines dieser »Wir, aus
denen der Konsensus, die Werte und die Traditionalit4t den Rahmen eines Denkens
bilden und die Bedingungen definieren, unter denen es bestatigt werden kann. Doch
das Problem besteht gerade darin herauszufinden, ob es wirklich angebracht ist, sich
innerhalb eines »Wir«zu platzieren, um die Prinzipien, die man anerkennt, und die Werte,
die man akzeptiert, geltend zu machen; [...] Das »Wircscheint mir somit nicht der Frage
vorausgehen zu diirfen; es kann bloR das vorlaufige Ergebnis [...] sein [...].«°

Die Linie zwischen dem ersten >wir¢, dessen Werte und Traditionen einem
erkennbaren Rahmen zugeordnet werden konnen und das zurtickgewiesen
wird, und dem zukiinftigen, neuen >wir, das sich ergeben wird und dariiber
hinaus nicht weiter bestimmt ist, zieht hier jedoch allein das Subjekt (das sie
eventuell verschiebt).’ Zugleich stellt Foucault hier in erster Linie die Kapa-
zitt dieses Subjekts, Prinzipien anzuerkennen und Werte zu akzeptieren, in
den Vordergrund.

9 | Foucault, Michel: »Polemik, Politik und Problematisierungen« [»Polémique, poli-
tique et problématisations«, 1984], iibers. von Hans-Dieter Gondek, in: ders.: Schriften
in vier Bdnden,/Dits et Ecrits, Bd. 4: 1980-1988, Nr. 342, S. 724-734, hier S. 728.

10 | Zum Beispiel in Bezug auf die Revolution im Iran, die Foucault 1978/79 ausfiihr-
lich kommentierte und protegierte, wobei erinsbesondere den islamistischen Fligel als
»neue Bewegung« und als Erwachen politischer Spiritualitat unterstitzte. Er hat diese
Einschatzung nie explizit revidiert, noch ist er auf diesbeziigliche Kritik eingegangen.
Die Verschiebung einer diesbeziiglichen Bewertung kommunizierte er allenfalls implizit,
da er sich nach 1979 nicht mehr 6ffentlich zum Iran &uerte. Dazu: Afary, John und An-
derson, Kevin B. (Hg.): Foucault and the Iranian Revolution: Gender and the Seductions
of Islamism, Chicago 2005, insbes. S. 69ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fest der Bilder

Damit ist ein weiterer, mit der Skepsis gegeniiber politischen Traditionen
verbundener Widerspruch genannt, auf den ebenfalls insbesondere Richard
Rorty in Zusammenhang mit Foucaults Werk hingewiesen hat. Denn einer-
seits zeigt dieser in seinen Schriften die Kontingenz des Subjekts als historisch
Gewordenes auf, andererseits kommt in manchen Texten — etwa dort, wo von
einem »unterworfenen Wissen« als »Blocke historischer Wissen«, gesprochen
wird, »die im Inneren funktionaler und systematischer Ensembles vorhanden
und zugleich verborgen waren und die die Kritik [...] wieder zum Vorschein
bringen konnte«! — wiederholt eine andere Auffassung ins Spiel. Dieses Spre-
chen von einem Wissen, das »seine Kraft nur der Schirfe verdankt, mit der es
zu allen umgebenden in Gegensatz tritt«,'? suggeriert, dass es irgendwo im
Inneren dieses Subjekts doch eine Art Residuum von Autonomie und ein Be-
gehren nach Selbst-Erschaffung gibe, das von der kulturellen, mit der Verge-
sellschaftung einhergehenden Anpassung und den Zwingen der Prozeduren
der Macht deformiert werden wiirde."

Diese Widerspriiche haben sich in breite Kreise der Rezeption der Texte
von Foucault hinein fortgesetzt. Sie haben paradoxerweise hiufig dazu ge-
fuhrt, dass, selbst wenn anerkannt wird, dass es in den Schriften Foucaults
keinen Ort gibt, von dem aus man sich herrschenden Machtkonstellationen
entgegenstellen kénnte, die Suche nach Moglichkeiten des politischen Wider-
stands auf die Ebene des Individuums verschoben wird."

Diese Rezeption nihrt sich auch davon, dass Foucault wiederholt in Zusam-
menhang mit dem Koérper und kérperbezogenem Agieren wie Sich-Schmin-
ken oder Sich-Kleiden utopische und zugleich lustvolle Praktiken anspricht,
die in den Sub- oder Jugendkulturen seit den 1960er Jahren ebenfalls ver-
starkt als »subversiv« wahrgenommen wurden. Der andere, utopisch besetzte
Korper ist dabei in den Schriften Foucaults immer wieder der androgyne,
der hermaphroditische Kérper. So spricht er, bezogen auf den Fall Herculine

11 | Foucault, Michel: »Vorlesung vom 7. Januar 1976« in: ders.: In Verteidigung der
Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France (1975-1976) [Il faut défendre la so-
ciété. Cours au Collége de France, 1975-1976, 1996], ibers. von Michaela Ott, Frank-
furta.M. 1999, S. 13-36, hier S. 21f.

12 | Ebd., S. 22.

13 | Demgegeniiber wendet Rorty ein: »Autonomy is not something which all human
beings have within them and which society can release by ceasing to repress them.« Des
Weiteren kdnne, so Rorty, eine solche Autonomie auch nicht in sozialen Institutionen
verkdrpert werden. Rorty: Contingency, Irony, and Solidarity, a.a.0., S. 65.

14 | Oft unter Bezug auf eine von Michel de Certeau geborgte Unterscheidung von
Strategien und Taktiken. Dazu siehe: Schober, Anna: Ironie, Montage, Verfremdung. As-
thetische Taktiken und die politische Gestalt der Demokratie, Miinchen 2009, insbes.
S. 345ff. Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik, Bielefeld 2008, S. 276f.

14.02.2026, 11:37:43.

141


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Anna Schober

Barbin, zum Beispiel von einer »intensive[n] Monosexualitit [...], die zarte
Liiste hervor|treibt], die die sexuelle Nicht-Identitit blofllegt und hervorruft,
wenn sie sich zwischen all diesen dhnlichen Kérpern verirrt«.®

Solche Textstellen treffen auf ein in der Rezeption tiberaus prisentes Be-
gehren nach Widersetzung. Spuren und beildufige Erwihnungen wie jene,
dass die Studenten und Studentinnen, die sich 1968 »wie Clochards kleiden«
oder »sich im Hoérsaal kiissen«, Elemente, die zum biirgerlichen System ge-
horen, parodieren wiirden,' werden als Hinweise auf mogliche Taktiken des
Widerstands angeeignet.”

Diese Lesart wird auch davon gestiitzt, dass die Rezeption der Texte
Foucaults zunichst, d.h. in den198oer und 199oer Jahren, nichtin den etablier-
ten akademischen Institutionen, sondern »im Untergrund einer ungeordneten
Vielfalt von informellen Lesezirkeln, autonomen Tutorien und randstindigen
Publikationen«'® vonstattenging. Diese sich selbst oft als >gegenkulturell< ver-
stehende Rezeption trug zu einer Verschiebung des Verstindnisses bei, wie die
Verschrinkung von Regieren, Wissen und Subjekt konzeptualisierbar sei. Die
Aussagen Foucaults wurden dabei in weiten Teilen dieser Rezeption so ausge-
legt, dass sich die Vorstellungen, das Subjekt sei im Handeln trotz Eingebun-
denheit in Machtkonstellationen von einer Art Kern von Autonomie bestimmt
und manche, vor allem &sthetische und kérperbezogene Taktiken konnten als
Mittel der politischen Transgression dienen,” ebenfalls verbreitet haben.

15 | Foucault, Michel: »Das wahre Geschlechte, {ibers. von Eva Erdmann und Annet-
te Wunschel, in: Uber Hermaphroditismus. Der Fall Barbin. Michel Foucault [Herculine
Barbin dite Alexine B, 1978], hg. von Wolfgang Schéffner und Joseph Vogl, Frankfurt
a.M. 1998, S. 7-18, hier S. 15.

16 | Foucault: »Gesprach mitJ. K. Simon«, a.a.0., S. 2341,

17 | Dies ist insbesondere auch in der Gender- und Queertheorie und damit verbun-
denen Subkulturen zu sehen, vermittelt (iber die Lektiire der Schriften Judith Butlers,
die Parodie als eine subversive Taktik in den Vordergrund geriickt hat. Butler, Judith:
Das Unbehagen der Geschlechter [Gender Trouble, 1990], ibers. von Katharina Menke,
Frankfurt a.M. 1991, insbes. S. 209f.

18 | Honneth: »Foucault und die Humanwissenschaften«, a.a.0., S. 19. Vgl. Felsch, Phi-
lipp, Der lange Sommer der Theorie. Geschichte einer Revolte. 1960-1990, Miinchen
2015, S. 139f.

19 | Diese immer wieder neu quer durch Moderne und Postmoderne »erfundene« Tra-
dition habe ich u.a. anhand von politisch-asthetischen Bewegungen der 1990er Jahre
untersucht, die als »neo-avantgardistisch« beschrieben werden koénnen. Vgl. Schober:
Ironie, Montage, Verfremdung, a.a.0.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fest der Bilder

DAsS SAGBARE UND DAS SICHTBARE

In seiner kurz nach dem Tod Michel Foucaults erschienenen Auseinanderset-
zung hat Gilles Deleuze sehr nachdriicklich darauf hingewiesen, dass in des-
sen Werk das Sagbare und das Sichtbare als zwei Arten von Mannigfaltigkei-
ten unterschieden sind. Sprechen ist, so Deleuze, fiir Foucault nicht dasselbe
wie Sehen.” In den von diesem untersuchten Zusammenhingen von Wissen,
Macht und Subjekt besteht Wissen in einem praktischen Einrichten, einem
Dispositiv, von Aussagen und Sichtbarkeiten. Zugleich versteht Foucault Krif-
teverhiltnisse als Machtverhiltnisse und er fragt danach, in welche Kriftever-
hiltnisse die jeweiligen Prozeduren des Wahren eingebunden sind, welche die
Positionen des Subjekts als Variablen dieser Sichtbarkeiten seien und welches
die Subjekte der Aussagen sind, die aus den jeweiligen aus Wortern, Sitzen
und Propositionen bestehenden Korpora extrahiert werden kénnen.?! Zusam-
men bilden das Sichtbare und das Sagbare also das Objekt der Epistemologie,
die zu erstellen Foucault sich aufmacht. Nichtdestotrotz sind die Sichtbarkei-
ten nicht auf die Aussagen zuriickfithrbar: Erstere wechseln ihre Modalitit,
wohingegen die Aussagen ihre Ordnung wechseln.?

Diese Unterscheidung bedeutet aber nicht, dass Foucault hier einem Dua-
lismus das Wort redet. Das Sagbare und das Sichtbare dienen eher als provi-
sorische Zuordnungen, die innerhalb eines Pluralismus existieren. Denn »die
Aussagen existierenc, so Deleuze, »nur in einer diskursiven Mannigfaltigkeit,
die Sichtbarkeiten in einer nicht-diskursiven Mannigfaltigkeit«, wobei sich
beide auf »eine dritte hin, eine Mannigfaltigkeit der Krifteverhiltnisse, der
Ubertragung«?® bzw. Affektion 6ffnen.

20 | Als Beispiel erwdhnt er, dass im 19. Jahrhundert die Masse der Bevdlkerung ver-
starkt offentlich in Erscheinung trat, zum Beispiel Uber 6ffentlich ausgetragene Ausei-
nandersetzungen, zugleich jedoch etwa die medizinischen Aussagen iiber Institutionen
wie das Geféngnis, das Hospital, die Schule und das Erziehungssystem oder die Fabrik
ebenfalls in neuer Weise Prédsenz erlangten. Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986],
Frankfurt a.M. 1987, S. 116f.; vgl. S. 50f., S. 70f.

21 | Ebd., S. 73 und S. 99ff.

22 | Ebd., S. 70. Zur Verénderung einer »Evidenz« als »Sensibilitdt« und »soziale Emp-
findsamkeit« und einem damit verbundenen Wandel von Ordnungskategorien in Bezug
auf Internierung Ende des 18. Jahrhunderts, als die Institution des Hdpital général,
in dem Verurteilte, auffallige Jugendliche, Vagabunden und Geisteskranke zusammen
festgehalten wurden, begann, Entriistung hervorzurufen, siehe: Foucault, Michel:
Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft [Fo-
lie et déraison. Histoire de la folie a I'dge classique, 1961], libers. von Ulrich Kdppen,
Frankfurt a.M. 1969, S. 79f.

23 | Deleuze: Foucault, a.a.0., S. 117.

14.02.2026, 11:37:43.

143


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Anna Schober

Dies bedeutet jedoch auch, dass die Sichtbarkeiten nicht einfach den
Diskursen subsumiert werden kénnen. Foucault stellt demgegeniiber die Ei-
gengesetzlichkeiten des Sehens und seine Beziehung zur Produktivitit des
Imagindren und zu Prozessen des Affizierens und Affiziert-Werdens in den
Vordergrund. Ja, er sieht, worauf nochmals Gilles Deleuze in seinem Foucault-
Buch aufmerksam macht, die Aussagen und Sichtbarkeiten zueinander gar in
einer Beziehung des Kampfes stehen.?*

Insofern ist es nicht verwunderlich, dass es in erster Linie die Sichtbarkei-
ten sind, die bei Foucault positiv utopisch besetzt werden. Auch dieser Aspekt
tritt deutlicher in den am Rand seines Werks entstehenden Beitrigen zutage
als in den Hauptschriften. Ein Beispiel dafiir ist ein Text, der in einem Ka-
talog des Malers Gérard Fromanger erschienen ist, der Mitglied der Groupe
d'information sur les prisons (GIP) war, die Foucault mitbegriindet hatte. In
Bezug auf die frithe Fotografie (etwa 1860 bis 1880) und deren Praxis, Ma-
lerei einzubeziehen und Technisches wie Amateurhaftes, Kunst und Illusion
zu mischen, beschreibt Foucault »Festspiele der Bilder«, eine »fiir alle offene,
gemeinschaftliche Praxis des Bildes«. Diese entwickle sich an der Grenze von
Malerei und Fotografie und sei getragen von einem »Wunsch nach dem Bild«
bzw. einer »Lust am Bild«.? Besonders fasziniert zeigt sich Foucault auch in
diesem Fall vom »schénen Hermaphroditen aus Klischee und Leinwand, [vom]
... androgyne[n] Bild.«*

Foucault hilt hier ein emphatisches Plidoyer fiir Bild, Schauspiel, Schein,
Anschein und Spiel. Er fragt: »Wie kann man wieder lernen, nicht einfach nur
die Bilder, die man uns aufzwingt, zu entschliisseln oder zu verkehren, son-
dern andere Arten von Bildern anzufertigen®« Zugleich setzt er die, wie er es
nennt, »Liebe zu den Bildern« auch in Gegensatz zur »Langeweile der Schrift
[Pécritureq« bzw. zu den »Privilegien des Signifikanten«.” Auf diese Weise
prasentiert er das Sichtbare als in Streit mit dem Sagbaren stehend und stellt es
zugleich als den beweglicheren, regelloseren (verriickterens), Lust-verhafteten

24 | Deleuze: Foucault, a.a.0., S. 95.

25 | Foucault, Michel: »Die photogene Malerei« [»La Peinture photogénique«, 1975],
ibers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bdnden. Dits et
Ecrits, Bd. 2, a.a.0., Nr. 150, S. 871-882, hier S. 874. Das Verwischen der Grenze zwi-
schen Malerei und Fotografie thematisiert Foucault auch in einem weiteren Essay, der
sich mit dem Werk von Duane Michals auseinandersetzt. Siehe Foucault, Michel: »Den-
ken, Fiihlen« [»La pensée, I'emotion«, 1982], ibers. von Michael Bischoff, in: Foucault,
Michel: Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits, Bd. 4, a.a.0., Nr. 307, S. 294-302, hier
S. 296.

26 | Foucault: »Die photogene Malerei«, a.a.0., S. 871.

27 | Ebd., S. 875.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fest der Bilder

Part dieser Auseinandersetzung dar, der einem positiv besetzten, zukiinftigen
Gemeinschaftlichen den Weg bahnt.

Wihrend die Rezeption der Schriften Foucaults in der Fotografie-Theorie
oder in den Bild- und Kulturwissenschaften bildhafte Reprisentation oft als
»Zurichtung« und »Belastung«®® der Mitglieder einer Gesellschaft themati-
siert hat, stellt der Autor selbst also in erster Linie eine populire »Lust am Bild«
sowie eine »verrtickte Flucht des Imaginiren« in den Vordergrund. Zugleich
bestimmt er das Sichtbare ganz generell als Einstiegsort, iiber den »in, mit
und entgegen den Michten des Bildes«* gespielt werden kénne — womit er in
eine positive Neubewertung des Asthetischen und Visuellen via Politisierung
einstimmt, wie sie seit 1968 verschiedenenorts beobachtet werden kann.*

Das also auch angesichts von Bildern generell an manchen Stellen deutlich
werdende umstiirzlerische Pathos verstirkte eine Rezeptionsgeschichte, die,
wie bereits dargelegt, von Widerspriichen und Ambivalenzen in Bezug auf die
Handlungsmacht Einzelner gekennzeichnet war. Solche Textstellen wurden
oft dahingehend interpretiert, dass zwar einerseits die Involvierung von Kunst
und populirer visueller Kultur in dominante Konstellationen von Macht und
Herrschaft aufgezeigt wurde, andererseits aber spezifische Arten und Weisen,
Bilder zu machen aus dem allgemeinen »Bad der Bilder« herausgelést und mit
dem Vermogen belegt wurden, subversiv zu wirken und bildhaft Kritik am Ge-
gebenen zu verkdrpern. Letzteres wurde dabei in erster Linie vom 4sthetischen

28 | Am deutlichsten geschieht dies bei John Tagg, der seinen Beitrag mit »Burden of
Representation« Gibertitelt. Siehe Tagg, John: The Burden of Representation. Essays on
Photographies and Histories, London 1988. Zur Gegenlaufigkeit der Betonung der dis-
kursiven Eingebundenheit von Bildern, die die Rezeption Foucaults in Kunstgeschichte
und Fotografie-Theorie dominiert, und Foucaults eigener Thematisierung der Sichtbar-
keiten siehe auch Stiegler, Bernd: »Michel Foucault und die Fotografie«, in: Gente, Pe-
ter (Hg.): Foucault und die Kiinste, Frankfurt a.M. 2004, S. 277-297. Anders als diese
Tendenz féllt etwa die Rezeption Georges Didi-Hubermans aus, der Michel Foucault u.a.
mit Sigmund Freud in Verbindung bringt. Der »Abgrund« zwischen Bild und Schrift sowie
die Lust am Bild werden zum Beispiel auch von Michele Cometa in den Vordergrund
der Betrachtung geriickt. Siehe Didi-Huberman, Georges: Die Erfindung der Hysterie:
Die photographische Klinik von Jean-Martin Charcot [Invention de I’hystérie. Charcot
et 'iconographie photographique de la Salpétriére, 1982], iibers. und mit einem Nach-
wortvon Silvia Henke, Martin Stengelin und Hubert Thiiring, Miinchen 1997; Michele Co-
meta: »Modi dell’ékphrasis in Foucault«, in: ders. und Vaccaro, Salvo (Hg.): Lo Sguardo
di Foucault, Rom 2007, S. 39-62.

29 | Foucault: »Die photogene Malerei«, a.a.0., S. 875.

30 | Vgl. Schober, Anna: The Cinema Makers. Public Life and the Exhibition of Diffe-
rence in South-Eastern and Central Europe since the 1960s, Bristol 2013, insbes.
S. 110ff.

14.02.2026, 11:37:43.

145


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anna Schober

Stil der Bilder abgeleitet und es wurde weniger darauf geachtet, wie diese vi-
suellen Gestaltungen rezipiert und 6ffentlich weiterverhandelt wurden. Das
plurale, konfliktvolle und von unvorhersehbaren, kontingenten Ereignis- und
Handlungsketten geprigte Sich-Ereignen von Offentlichkeit wurde auf diese
Weise tendenziell in eine dichotome Aufteilung in »Dispositive der Macht«
und »Gegenkultur« eingefroren — wobei in erster Linie dsthetisch-stilistische
Kriterien fiir eine solche Zuteilung geltend gemacht wurden. Verschrinkt
mit der oben genannten Vorstellung einer gewissen Autonomie des Subjekts
wurde dsthetisches Handeln als Moglichkeit des politischen Umgangs mit
Macht- und Herrschaftskonstellationen nachdriicklich in den Vordergrund ge-
riickt. Dabei wurde unter Verweis auf die Schriften Foucaults eine Taktik der
»Evenementalisierung« formuliert — verstanden in einer sehr lose bestimm-
ten Weise als »polymorphe Vervielfiltigung« wie auch als »Sensibilitit fiir das
(singulare, dsthetische) Ereignis« — und mit bestimmten isthetischen Stilen
verschmolzen.?! Oder Parodie wurde, etwa auch iiber die Schriften Judith But-
lers vermittelt, zu einer politisch-subversiven dsthetischen Handlungsweise
stilisiert.*? Oft werden aber einfach Arbeitsweisen einzelner Kunstschaffender
herausgegriffen und beispielsweise zu Praktiken einer »visuellen Unkultur«
erklirt, die Moglichkeiten aufzeigen, »sich den Zumutungen des Blicks und
der Sichtbarkeit zu widersetzen«.*

31 | Dazu etwa die verschiedenen, in einem Band versammelten Lektiiren des Films Auf
deranderen Seite (2007) von Fatih Akin, die alle in der einen oder anderen Weise »Eve-
nementalisierung« (»Zum-Ereignis-Machen«) als ein &sthetisches und politisches »Kon-
zept« verhandeln - womit sie jedoch gerade die Unkontrollierbarkeit und die Unvorher-
sehbarkeit der Rezeption auRer Acht lassen. Siehe Ezli, Ozkan (Hg.): Kultur als Ereignis.
Fatih Akins Film »Auf der anderen Seite« als transkulturelle Narration, Bielefeld 2010.
32 | Dazu siehe Schober: Ironie, Montage, Verfremdung, a.a.0., insbes. S. 196ff.

33 | Stellvertretend dafiir kann Tom Holerts Auseinandersetzung mit den Texten Michel
Foucaults genannt werden. Siehe Holert, Tom: »Der Staub der Ereignisse und das Bad
der Bilder«, in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz
einer Rezeption, a.a.0., S. 335-354, hier S. 343, S. 353. Der Autor erwdhnt neben ei-
ner»Theatralisierung der Machtverhéltnisse« und »Hybridisierung« an manchen Stellen
ebenfalls »Singularisierung« (événementialisation) als asthetische Méglichkeit eines
»Ins-Spiel-Bringens der Macht«. Ebd., insbes. S. 342f.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fest der Bilder

WECHSELSEITIGES AKTUALISIEREN (INTEGRIEREN UND
DIFFERENZIEREN) VON POSTMODERNER THEORIE UND KUNST

Gegen Ende seines Schaffens stellt Foucault eine Sorge um sich, ein »Sich-
durch-sich-selbst-Affizieren« in den Vordergrund und betont, dass dies auf
eine in erster Linie ethische und isthetische Dimension von Subjektivitit ver-
weise, die zwar in Konstellationen von Macht und produktiver Handhabung
von Wissen eingebunden, aber davon nicht abhingig sei.** Hier kommt sein
Vertrauen in eine gewisse Autonomie des Selbst, sein Glaube eher an das Sub-
jekt denn an das Kollektiv noch einmal nachdriicklich zum Vorschein.
Zugleich unterzieht er manche Thesen seiner fritheren Arbeitsphasen ei-
ner Revision, etwa wenn er als Horizont seiner Analyse der Gegenwart, wie
bereits eingangs zitiert, »das Bild, die Idee oder das programmatische Thema
einer Gesellschaft« skizziert, in der es eine »Optimierung der Systeme von
Unterschieden gibe, [...] in der es eine Toleranz gibe«* und vom »Beginn einer
grofRen krisenhaften Neueinschitzung des Problems der Regierung«*® spricht.
Foucaults Schreiben, seine 6ffentliche Persona und vor allem die bereits
angesprochenen Adaptionen seiner Schriften waren jedoch vielleicht in eine
solche Transformation von Gesellschaft hin zu einer, die die Systeme der Un-
terschiede optimiert und Toleranz mit einer neuen Form des Regierens verbin-
det, viel stirker involviert, als er es selbst wahrnehmen konnte. Zwar schreibt
Foucault in seinen bis Ende der 1970er Jahre entstehenden historiografischen
Hauptschriften in erster Linie tiber europiische Gesellschaften vom 17. bis
zum 19. Jahrhundert, nichtsdestotrotz hat er dabei stets auch eine Analyse der
eigenen Gegenwart im Visier. Die Disziplinierung und Normalisierung, die er
immer wieder anders akzentuiert problematisiert, bezieht sich so stets auch
auf die Anpassungsanforderungen der europiischen Hochmoderne, also von

34 | Siehe dazu Michel Foucault im Gesprach mit Paul Rabinow und Hubert Dreyfus:
»0n the Genealogy of Ethics: An Overview of Work in Progresse, in: Rabinow Paul (Hg.):
The Foucault Reader, New York 1984, S. 340-372. Vgl. Foucault, Michel: Die Sorge
um sich. Sexualitdt und Wahrheit 3 [Histoire de la sexualité 3: Le souci de soi, 1984],
ibers. von Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt a.M. 1989.

35 | Foucault: Die Geburt der Biopolitik, a.a.0., S. 359.

36 | Dazu Foucault: »Unter Regierung verstehe ich die Gesamtheit der Institutionen und
Praktiken, mittels derer man die Menschen lenkt, von der Verwaltung bis zur Erziehung.
Diese Gesamtheit von Prozeduren, Techniken, Methoden, welche die Lenkung der Men-
schen untereinander gewdahrleisten, scheint mir heute in die Krise geraten zu sein, und
zwar sowohl in der westlichen wie in der sozialistischen Welt.« Foucault, Michel: Der
Mensch ist ein Erfahrungstier (Gesprdch mit Ducio Trombadori), Gbers. von Horst Briih-
mann, mit einem Vorwort von Wilhelm Schmid, Frankfurt a.M. 1996, S. 118ff.

14.02.2026, 11:37:43.

147


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anna Schober

etwa den 1920er Jahren bis zur Postmoderne der 1980oer Jahre (mit Vorldufern
seit1968).7

Bestimmte Ziige seines Schreibens legten ein solches Umlegen von Thesen
auf die Gegenwart zudem sehr nahe. Dazu gehért zum einen das wiederhol-
te Problematisieren von Disziplinierung, Normalisierung oder einfach »Vor-
schriften«.’® Zum anderen regt auch das vor allem in Interviews auftretende
Beschworen des »Neueng, etwa als »neue« Formationen eines >wir< bzw. der
Subjektivitit,? eine solche Ubertragung an. Foucault selbst hat dieser Kon-
text-Gebundenheit seines Schreibens jedoch in erster Linie implizit iiber das
bereits erwihnte, oft emphatisch inszenierte Neupositionieren seines Schaf-
fens Rechnung getragen.

Poststrukturalistische Theorieangebote, die bei Michel Foucault, aber auch
bei Gilles Deleuze oder Jacques Lacan ihren Ausgang nahmen, avancierten
zunichst in den USA in den 198oer Jahren zu einer Art >Begleitmusik« aktu-
eller Kunst- und Kulturpraxis.*® Dabei wurden Foucaults Schriften vor allem
in Hinblick auf ein Hinterfragen von Macht in Verbindung mit Normierungs-
anforderungen, insbesondere bezogen auf den Kérper, sowie in Verbindung
mit der Durchsetzung eines neuen Subjektmodells rezipiert, das von einer
gewissen Autonomie der Wahl gekennzeichnet ist und stark tber istheti-
sches Handeln operiert. Dieses Subjektmodell kann, dhnlich wie die frithe

37 | Fraser, Nancy: »Von der Disziplinierung zur Flexibilisierung? Foucault im Spiegel
der Globalisierung«, in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault. Zwi-
schenbilanz einer Rezeption, a.a.0., S. 239-258, hier S. 239. Die von Fraser vorge-
schlagene zeitliche Einordnung von Foucault als Theoretiker des Fordismus, den sie
vom Ersten Weltkrieg bis 1989 situiert, ist jedoch nicht ganz iiberzeugend, da viele der
Transformationen, die sie als »postfordistisch« einstuft, bereits friherals 1989, seit der
Studentenbewegung greifbar werden. Eine Einbindung poststrukturalistischer Theorie
in die Herausbildung einer neuen, mit 1968 aufkommenden Subjektkultur der »Krea-
tivgesellschaft« hat dagegen Andreas Reckwitz herausgearbeitet. Siehe: Reckwitz,
Andreas: Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der biirgerlichen
Moderne zur Postmoderne, Weilerswist 2010, S. 441f,

38 | Selbst noch in Foucault: Die Sorge um sich, a.a.0., insbes. S. 306.

39 | Siehe dazu Michel Foucault im Gesprach mit Paul Rabinow: »Polemik, Politik und
Problematisierungen«, a.a.0., S. 728.

40 | Sarah Wilson nennt die Ausstellung Abject Art im Whitney Museum (1992) als
diesbeziigliche Zasur. Sie bringt diese Entwicklung fiir die Kunstwelt der USA u.a. auch
mit einer groBeren Verbreitung von professionalisierten Kunstschulen in Verbindung,
in denen die Auseinandersetzung mit Theorie und Philosophie grofere Wichtigkeit ge-
wann. Vgl. Wilson, Sarah: »Poststructuralism and Contemporary Art, Past, Present, Fu-
ture ...«, in: Jones, Amelia (Hg.): A Companion to Contemporary Art since 1945, Malden
2006, S. 424-449, hier S. 428.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fest der Bilder

Foucault-Rezeption, im Untergrund von sich als alternativ verstehenden Mili-
eus ausgemacht werden, erlangte seit den 1980oer Jahren jedoch langsam kul-
turelle Hegemonie.” Im Folgenden unterziehe ich Bildwelten, die aus einem
solchen Milieu der >Ansteckung« zwischen Kunst und Theorie hervorgegan-
gen sind, einer detaillierten Lektiire.

AKTUALISIERUNGEN |: DOPPELGESCHLECHTLICHE KORPER

Wechselseitige Ubertragungen zwischen poststrukturalistischer Theorie und
Kunst- und Kulturpraktiken werden insbesondere in Zusammenhang mit ei-
nem breiten Strang der Rezeption der Schriften Foucaults greifbar, der mit
dem Aufkommen der Gender Studies und einer damit verbundenen Gender-
und Queer-Subkultur zu beobachten ist. Zum Beispiel tiber die Lesart Judith
Butlers vermittelt, wurden in diesem Kontext Geschlechterregime als diszipli-
nire Festlegungen von Identititen begriffen, wobei das von Foucault in seinen
historiografischen Hauptschriften vorgebrachte Argument von der Produktivi-
tit der Macht als Hervorbringen normativer geschlechtlicher Identititen ver-
standen wurde, das sich disziplinirer Praktiken bedient.*

Parallel zu diesem Problematisieren von Geschlechternormen in den auf-
kommenden Gender Studies verbreitete sich eine (sub-)kulturelle und kiinst-
lerische Praxis,® die einzelne Elemente daraus aufgriff und diesen offent-
lich-sinnliche Prisenz verschaffte. Beispiele dafiir sind Graffiti-Schriftziige
wie »Kill Your Gender« oder »Gender Sucks«, aber auch »Gender Fuck Par-
ties«,** die sich seit den 199oer Jahren auch in Europa verstirkt verbreiteten.

41 | Reckwitz: Das hybride Subjekt, a.a.0., S. 455.

42 | Zur Rezeption Michel Foucaults in den Gender Studies siehe: Soiland, Tove: Luce
Irigarays Denken der sexuellen Differenz. Eine dritte Position im Streit zwischen Lacan
und den Historisten, Wien 2010, S. 37ff.

43 | Die Adaption poststrukturalistischer Theorie in Bezug auf Kérper und Geschlecht
in Produktionen visueller Kultur (bildender Kunst und Populéarkultur) seit den 1990er
Jahren untersuchte ich im Rahmen des Forschungsprojekts »Picturing Gender« (2009-
2011), gefordert von der EU im Rahmen des Programms Marie Curie Actions. Die Ergeb-
nisse dieses Projekts sind u.a. publiziert als Schober, Anna: »Picturing »Gender« Iconic
Figuration, Popularization, and the Contestation of a Key Discourse in the New Europex,
in: Zuev, Dennis und Nathansohn, Regev (Hg.): Sociology of the Visual Sphere, London
2013, S. 57-80; sowie in den Beitrdgen der Autorin in: Metamorphosen von Kultur und
Geschlecht: Genealogien, Praktiken, Imagination, hg. v. Andreas Langenohl und Anna
Schober, Miinchen 2016.

44 | »Genderfuck« als performative Taktik wurde zunachst formuliert in: Lonc, Chris-
topher: »Genderfuck and Its Delights [1974]«, in: Leyland, Winston: Gay Roots. Twenty

14.02.2026, 11:37:43.

149


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anna Schober

Manchmal gesellten sich dazu am Kérper getragene Sticker mit dem Schrift-
zug »Gender Trouble« — auch Titel von Judith Butlers bekanntestem Buch -,
Foucault-Graffiti wie der auf Hausfassaden und T-Shirts gleichermaflen zu
lesende Schriftzug »Foucault Was Right« oder auch Devotionalien wie Kaf-
feetassen mit einem Bild des Autors und dem Schriftzug »Do Not Obey«. Zu-
gleich brachten Festivals oder Ausstellungen, die neuen Identititsformationen
in Zusammenhang mit »Gender« und »Queer« gewidmet waren, vermehrt In-
szenierungen eines »Patchwork-Selbst« in Umlauf, das midnnlich und weiblich
konnotierte Korperteile emphatisch neu kombiniert — wobei die Bruchstellen
wie in einer Dada-Montage manchmal deutlich sichtbar blieben, manchmal
aber auch verwischt oder gar ganz zum Verschwinden gebracht wurden.®
Zugleich traten in der bildenden Kunst seit den 199oer Jahren ebenfalls
sehr hiufig Korperreprisentationen auf, in denen die von Foucault themati-
sierten utopischen oder androgynen Kérper-Imaginationen weitergesponnen
zu werden scheinen.*® Ein Beispiel dafiir sind Arbeiten des niederlindischen,
in den USA arbeitenden Kiinstlerpaars Inez van Lamsweerde & Vinoodh
Matadin. Frithe Arbeiten wie Marcel (Abb. 1, aus der Serie The Forest, 1995)
zeigen ein Zerschneiden, Neuzusammensetzen und Adaptieren von Bildern,
eine Art Montage. Das Kiinstlerpaar verarbeitet in ihnen Fotografien, die tiber
Photoshop digital nachbearbeitet werden — wobei sie auf einen Fundus von
menschlichen und kiinstlichen Korperteilen mit ganz unterschiedlichen Haut-
oberflichen zugreifen. Aber auch Bildhintergriinde, wie sie vorgefertigt auf
ImageBank zu finden sind, werden verwendet. Zugleich wird das Studio-Set-
ting, in dem die Modelle fotografiert werden, etwa von der Beleuchtung her, an
die »gefundenen« Bildhintergriinde angepasst.” Die verschiedenen Elemen-
te werden digital montiert und es entstehen Bilder, die »ganz« wirken, selbst
wenn der durch sie vermittelte Eindruck des Hyperrealistischen zugleich von
einem gewissen Unbehagen geprigt ist, das jedoch auch zu einem genaue-
ren Hinschauen verfithren kann. Dieses Unbehagen ist in besonderer Wei-
se mit der geschlechtlichen Zuordenbarkeit der hier reprisentierten Korper

Years of Gay Sunshine: An Anthology of Gay History, Sex, Politics, and Culture, San
Francisco 1991, S. 223-226.

45 | Schober: Picturing Gender, a.a.0., S. 66-74.

46 | Auch hier iibernehmen US-amerikanische Kunstschaffende, die eine Nahe zur
Gender- und Queer-Subkultur aufrechterhalten wie Catherine Opie oder Del LaGrace
Volcano eine Vorreiterrolle und erst in den 1990er Jahren breiten sich dhnliche Sujets
stérkerin den Mainstreambereich hinein aus.

47 | »Pretty Much Everything Else.c Inez Van Lamsweerde & Vinoodh Matadin in con-
versation with Glenn O'Brienc, in: Begleitheft zur Ausstellung Inez Van Lamsweerde &
Vinoodh Matadin »Pretty Much Everything.. Photographs 1985-2010, Foam Amsterdam
2010, ohne Seitenangabe.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fest der Bilder

verbunden, die sich der Einteilung in »minnlich/weiblich« stets ein Stiick weit
entziehen, selbst wenn solche Kategorien weiterhin prisent bleiben.

Auch jiingere Bildkreationen des Kiinstlerpaars wie Kate/Groom (2005),
Antony — Fantastic Man (2006, AbD. 3), ein Portrit des Musikers Antony He-
garty, The Gentlewoman (2010, Abb. 2) oder ein Portrit der Singerin Bjork
(2010) zeigen Einzelkorper — in Form von Portrits, Halbfigurportrits oder
Ganzkorperdarstellungen —, die ebenfalls wieder eine Ko-Prisenz minnlicher
und weiblicher Attribute aufweisen. Im Gegensatz zu den frithen Serien las-
sen diese jiingeren Bilder jedoch die Briiche und Nahtstellen zwischen dem
Minnlichen und Weiblichen deutlicher in Erscheinung treten. Zugleich sind
hier Versatzstiicke der dueren Erscheinung wie Wimpern aus Spitze oder ein
wild wuchernder Bart als eine Art surrealer Kommentar eingesetzt.

Solche Bilder verweisen uns weniger auf Innerlichkeit denn auf ein Auften
der Korper. Minnlich und weiblich erscheinen nicht als zwei gegensitzliche
Prinzipien, die in einem Sein vereinigt auftreten, wie es in Androgynititsvor-
stellungen des 19. Jahrhunderts tiblich war. Diese Arbeiten bieten uns eine
die Sinne ansprechende Sammlung von minnlichen und weiblichen sexuellen
Codes, die sich in der Rezeption wechselseitig eher verstirken, als dass sie sich
in Frage stellen oder eine dekonstruktive Lesart anregen wiirden.*®

Doppelgeschlechtliche Kérper, wie sie in den Post-Fotografien von Lams-
weerde & Matadin zu finden sind, haben in den letzten Jahren den Bereich
der Kunst im engeren Sinn verlassen und sind vermehrt auch in der Populir-
kultur anzutreffen.” Ein Beispiel dafiir ist ein 2011 von der italienischen Un-
terwiaschemarke Intimissimo fiir ihre Mannerkollektion verbreitetes Werbebild,
auf dem ein weibliches Modell mit langen, femininen Locken und laszivem
Blick in Minnerunterwische und in breitbeiniger, maskuliner Kérperhaltung
posiert (Abb. 4).%°

48 | Vgl. Straayer, Chris: Deviant Eyes, Deviant Bodies. Sexual Re-Orientations in Film
and Video, New York 1996, S. 88f. Vgl. Schober: Picturing Gender, a.a.0., S. 66.

49 | Auch Lamsweerde & Matadin arbeiten, indem sie Foto-Shootings fiir Modemaga-
zine durchfiihren oder Bilder produzieren, die als PR-Material (etwa fiir CD-Cover) fiir
Musiker eingesetzt werden kdnnen, an der Schnittstelle zwischen Kunst und Popkultur.
Nichtsdestotrotz werden ihre Produktionen tendenziell eher dem Kunstbereich zuge-
rechnet - ein Prozess, der auch iiber Ausstellungen, wie der 2011 im Foam (Fotomuse-
um Amsterdam) zu sehenden Schau, vermittelt wird.

50 | Weitere Beispiele einer doppelgeschlechtlichen Selbstinszenierung finden sich in
Bildern, die den dsterreichischen S&nger und Eurovision-Songcontest-Gewinner 2014
Thomas Neuwirth alias Conchita Wurst zeigen und auf denen er stets in betont femini-
nen Outfits und Posen und langhaarig zu sehen ist, wobei er diese Inszenierungen von
Weiblichkeit mit stolz prasentiertem, kurz gestutztem, dunklen Bart kombiniert. Diese

14.02.2026, 11:37:43.

151


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Anna Schober

Diesen Gestaltungen scheinen Foucaults »androgyne Bilder« sowie die von
ihm propagierte lustvolle Verschrinkung verschiedener Bildmedien aufzu-
nehmen, adaptieren beides jedoch hiufig mittels neuer Verfahren der digitalen
Bildproduktion. Ihnen unterliegt, wie auch den Rezeptionsstringen, in denen
die Betonung einer Autonomie des Handelns eng mit dsthetischen Taktiken
verschrinkt wird, stets dasselbe Subjektmodell.

Dieses Selbst™ ist nicht mehr wie das Subjekt der Angestelltenkultur der
Hochmoderne auf Anpassung und méglichst reibungslose Eingliederung in
Organisationen und Institutionen hin ausgerichtet. Es ist dagegen von einer
Suche nach einem intensiven Erleben des Aufleralltiglichen, nach Méglich-
keiten multipler Entfaltung des Ich sowie von einer {iber eine Asthetisierung
erfolgenden Politisierung bestimmt. An Stelle der Eindeutigkeit fixierter Iden-
titdten tritt die Fluiditat von Subjektstrukturen und damit verbunden die Ima-
gination einer Souverinitit der Wahl — insbesondere auch in Bezug auf iden-
titire Zuordnung.

Mit diesem postmodernen Subjekt verbindet sich eine Ideologie, in der die
Moglichkeit der Wahl sowie eine bestindige Neuausrichtbarkeit des Selbst und
seine immer wieder andere Eingliederbarkeit in oft kurzlebige Gemeinschaf-
ten betont werden — wobei sich diese Ideologie seit den 199oer Jahren unter
den Schlagworten »Flexibilisierung« und »Selbstverantwortung« auch ver-
stirkt als Anforderungen sogenannter »Post-Wohlfahrtsstaatgesellschaften«
jufert. Diese Subjektkultur ist damit Teil neuer hegemonialer Formationen,
die gegenwirtig auch als »neoliberal« bezeichnet werden.

Bildern, wie den von Lamsweerde & Matadin geschaffenen, schreibt die
Kunstwissenschaft oft die Rolle einer »Kritik« am bestehenden Regime der Ge-
schlechter zu. Dabei werden, wie bereits angesprochen, tiblicherweise Bildpro-
duktionen der Mainstreamkultur als disziplindre Zurichtungen von Kérpern
dargestellt und einzelne Arbeiten Kunstschaffender davon als kritisch oder gar
subversiv ausgenommen.’? Eine solche Zugangsweise lisst jedoch die oben

Selbstinszenierung wird von Fans imitiert - was ebenfalls wieder tiber Bilder zirkuliert
wird.

51 | Reckwitz: Das hybride Subjekt, a.a.0., S. 463ff.

52 | So konstatiert etwa Anja Buck angesichts der Bildwelten des Kiinstlerpaars Lams-
weerde & Matadin ein kritisches Unterlaufen der »Stabilitat der bindren Kategorien
»Manncund »Frau« und eine Visualisierung der »Unmaglichkeit, von Fixierungen auszu-
gehen, solche aufzurichten oder gar festzumachen«. Anja Buck: Bild- und Kérperkon-
struktionen bei Inez van Lamsweerde: Die Technologisierung von Bild und Kérper
im Spiegel der Post-Fotografie, Saarbriicken 2008, S. 56. Vgl. Rebentisch, Juliane:
»Cyborg is a State of Mind. Anmerkungen zu Inez van Lamsweerdes, in: Fabrikzeitung,
Nr. 102, Mai 1994, S. 4-6. Dazu kritisch auch Yvonne Volkart: Fluide Subjekte. Anpas-
sung und Widerspenstigkeit in der Medienkunst, Bielefeld 2006, S. 84, S. 91f.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fest der Bilder

angesprochenen Transformationen von Subjektkulturen seit den 1960er Jahren
unberticksichtigt und spaltet Bilder zudem in binirer Weise in Mittel diszipli-
nirer Zurichtung und in Instrumente der Kritik und Transgression auf.

Letzterem stehen nicht zuletzt auch die Einschitzungen der Kunstschaf-
fenden selbst entgegen. So sehen sich Lamsweerde & Matadin zum Beispiel
als »fanatic ImageBank eaters« und riicken eher die von Foucault zur Sprache
gebrachte »Lust am Bild« sowie die undisziplinierte Ubersetzung und Vermi-
schung von Malerei und Fotografie in den Vordergrund denn Kritik und De-
maskierung.”

Nimmt man jedoch die angesprochenen historischen Transformationen
seit den spiten 1960er Jahren wie ein an Foucault geschultes Verstindnis von
Bildern als lustbehaftete Sichtbarkeiten in eine Analyse dieser Bilder hinein,
dann erscheinen sie weniger als kritisch denn als in ambivalenter Weise in eben
diesen Wandel involviert. Sie reprisentieren neuartige Kérpergestaltungen, die
Begehren, Wiinsche und Angste in Zusammenhang mit den beschriebenen Ver-
inderungsprozessen figurieren. Zugleich sind sie aber auch selbst Agenten die-
ses Verinderungsprozesses, indem sie die Imagination anstofen, Faszination
schiiren, irritieren, Bisheriges zurtickweisen und dann und wann Aneignungen
hervorbringen oder Konflikte schiiren, also zu Streitfillen werden. Die immer
anders akzentuierte Kombination von vormals als mannlich und weiblich kon-
notierten Praktiken und Kompetenzen innerhalb eines Uni-Sex-Korpers ist Teil
dieses Umbruchprozesses und der mit ihm verbundenen Ideologien.

AKTUALISIERUNGEN II:
PREKARITAT UND SELBSTUNTERNEHMERTUM

Neben diesem Rezeptionsstrang, der eine Problematisierung von Gender
entfaltet, wurden die Schriften Foucaults vor allem in jiingerer Zeit hiufig
in Hinblick auf Kunstpraktiken rezipiert, die Prekaritit thematisieren. Unter
den damit befassten Kunstschaffenden ragt insbesondere Thomas Hirschhorn
heraus, der dem Autor in seinem 2004 im Palais de Tokyo in Paris durchge-
fuhrten Event 24 Stunden Foucault (24h Foucault, Abb. 5 u. 6) auch explizit ein
temporires Denkmal® gesetzt hat.

53 | Vgl. Vinoodh Matadin in: »Pretty Much Everything Else«, a.a.0. Zugleich betonen
Lamsweerde & Matadin die Authentizitdt der Portréts, die sie auch mit ihrer verfrem-
denden Arbeitsweise kreieren. Dazu die Kunstschaffenden: »l think we see ourselves
also more like a photographer of human beings than a fashion photographer or an artist.
[...] (VM) Yes, we are photographing human beings and their aspirations (IVL).« Ebd.

54 | Tempordre Monumente stellen eines der Arbeitsformate Hirschhorns dar. Ne-
ben 24 Stunden Foucault hat er auch ein Spinoza-Monument (1999), ein Deleuze-

14.02.2026, 11:37:43.

153


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Anna Schober

Fiir diese Veranstaltung kombinierte der Kiinstler Aktivitits- und Informa-
tionsformate, die er vielfach bereits in Zusammenhang mit fritheren Monu-
menten ausprobiert hatte: ein Auditorium, in dem Vortrige stattfanden, eine
Bibliothek bzw. ein Informationszentrum mit Schriften Foucaults (die vor Ort
ausgedruckt und fotokopiert werden konnten), eine Audio- und Video-Biblio-
thek mit Aufnahmen von und Dokumentationen iiber den Autor, eine Ausstel-
lung, das sogenannte Peter-Gente-Archiv und eine Bar, in der der ehemalige
Partner Foucaults, Daniel Defert, die Lieblingscocktails des Autors ausschenk-
te. Zusitzlich prisentierte ein Souvenirshop Foucault-Devotionalien und eine
eigens angefertigte Zeitung in simpler Schwarz-Weif3-Aufmachung verbreitete
zusitzliche Informationen.

Spektakulire Elemente dieser Schau waren etwa ein von Ketten umwickel-
tes Motorrad — von einer Fotokopie des Portrits Foucaults geschmiickt, wie sie
mehrfach in der Installation eingesetzt waren. Zugleich hielten mehrere Col-
lagen aus Elementen von Pornozeitschriften, die minnliche Geschlechtsteile
und sexuelle Handlungen zeigten, tiberdeutlich prisent, dass sich das Werk
Foucaults mit Sexualitdt auseinandersetzt.

Mehrheitlich teilt 24h Foucault jedoch mit verwandten Arbeiten des Kiinst-
lers das grundlegende Erscheinungsbild: deutlich sichtbar und massiv ein-
gesetztes braunes Verpackungsband, Kartonteile und Aluminiumfolie, mit
denen eine temporire Struktur im Palais befestigt wurde. Dazu kamen aus-
rangierte Polstermdbel, mit einfacher transparenter Plastikfolie tiberdeckt, so-
wie die fiir den Kinstler typischen, mit einem Filzschreiber handschriftlich
in Blockbuchstaben gemalten Aufschriften. Diese einfachen Materialien, die
die Installation dominieren, werden zusammen mit der behelfsmifligen Fer-
tigung der Displays vom Kiinstler selbst wie von der Kritik als Voraussetzung
dafiir gesehen, dass er Nicht-Kunstschaffende in die Verfertigung dieser Mo-
numente einbinden kann.*® Zugleich méchte Hirschhorn auf diese Weise eine

Monument (2000), ein Bataille-Monument (2002) und ein Gramsci-Monument (2013)
in Szene gesetzt. Diese Arbeiten sind von anderen flankiert, etwa Altaren und Kiosken,
die Hirschhorn zwischen ca. 1997 und 2002 angefertigt und ebenfalls fiir ihn wichti-
gen Kunstschaffenden gewidmet hat (die Altare waren Piet Mondrian, Otto Freundlich,
Ingeborg Bachmann und Raymond Carver gewidmet, die Kioske Ingeborg Bachmann,
Emmanuel Bove, Otto Freundlich, Fernand Léger, Emil Nolde, Meret Oppenheim, Ljubov
Popova und Robert Walser). Vgl. Dezeuze, Anna: Thomas Hirschhorn. Deleuze Monu-
ment, London 2014, S. 19f.

55 | Hirschhorn, Thomas: »Interview with Okwui Enwezor«, in: Thomas Hirschhorn:
Jumbo Spoons and Big Cake, Ausst.-kat., Art Institute of Chicago, Chicago 2000, S. 26-
35, hier S. 28. Vgl. Dezeuze: Thomas Hirschhorn, a.a.0., S. 41ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fest der Bilder

nicht einschiichternde Asthetik schaffen, die ein méglichst breites Publikum
anspricht.*®

Insbesondere in Bezug auf die Adaption idsthetischer Taktiken von unten
wird den Arbeiten Hirschhorns in der Kritik hiufig eine das Bestehende ra-
dikal herausfordernde Rolle zugeschrieben. Dabei wird einerseits ein apoka-
lyptischer Befund in Bezug auf die Gegenwart formuliert, etwa als »conditi-
on [...] from which any ambiguity has been extracted and that recognizes the
proto-totalitarian conditions of consumer culture«.” Davon setzten Kritiker
wie Benjamin H. D. Buchloh dann die Praxis Hirschhorns ab, indem dieser
»teilnehmende Radikalitit«*® zugeschrieben oder konstatiert wird, sie wiirde
eine »dialektische Allegorie zeitgendssischen Kults« anbieten.® Das braune
Klebeband oder die einfachen Kartons werden als »negative Readymades«®°
tituliert, die jedes andere Objekt, mit dem sie zusammentreffen, in ein ver-
gammeltes Ding verwandeln wiirden. Hal Foster dagegen interpretiert diese
Aneignung von Materialien und Fertigungsweisen »der Strafle« auch als Ak-
zentuierung einer »schwachen« Position, in der jedoch »an explosive force, a
kind of resistance« stecken wiirde.*!

Die solcherart vorgebrachte Bewertung und Kritik sieht jedoch wieder von
der Involvierung des Kiinstlers in zeitgendssische Umbriiche ab. Die seinen

56 | Dementsprechend leitet er dieses dsthetische Erscheinungsbild - neben kiinst-
lerischen und philosophischen Bezugspunkten - in erster Linie auch von Phdnomenen
der Massenkultur her ab: von einer Fanasthetik, wie sie Sportveranstaltungen eigen ist,
von der Asthetik politischer Demonstrationen oder von Praktiken, wie sie Bettler auf
der Strafle ausbilden. Hirschhorn, Thomas: »Philosophical Battery. Interview with Craig
Garrette, in: Flash Art, Nr. 238, Oktober 2004, S. 90-93. Zugleich verbinden Ereignisse
wie 24h Foucault jedoch Elemente einer individuellen Fandsthetik mit 6ffentlicher, mo-
numentaler Erinnerungskultur.

57 | Buchloh, H. D. Benjamin: »Detritus and Decrepitude: The Sculpture of Thomas
Hirschhorne, in: Oxford Art Journal 24, Nr. 2, 2001, S. 41-56, hier S. 46.

58 | Ebd.

59 | Buchloh spricht auch von »grotesque dialectics, [which] gave the viewer a sudden
insight into the conditions and consequences of the present where a totalising atopia
flared up with even greater menace«. Ebd., S. 49, S. 54.

60 | Ebd., S. 47.

61 | Foster bezieht sich hier auf Aussagen Hirschhorns. Ersterer formuliert weiter: »lt is
from beneath, he [Hirschhorn, A. S.] reminds us here, that subversion comes.« Foster,
Hal: »Towards a Grammar of Emergency, in: New Left Review, Nr. 68, Marz/April 2011,
S. 105-118, hier S. 111. Eine solche Orientierung »nach unten« kann jedoch auch als
Mittel der »Authentifizierung« dienen. Es bleibt ungewiss, ob durch eine solche Aus-
richtung der &sthetischen Erscheinungsform Ereignisse hin zum Anderen angestofen
werden.

14.02.2026, 11:37:43.

155


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anna Schober

Arbeiten bei aller Verschiebung und Herausforderung implizite Bejahung
postmoderner Subjektmodelle und Arbeitsformen wird in diesen Besprechun-
gen meist ganz ausgeblendet oder zumindest stark heruntergespielt. So kén-
nen zum Beispiel die handschriftlichen, mit Filzstift gesetzten Aufschriften
nicht einfach nur als Zuriickweisung, Dekonstruktion oder implizite Kritik an
der glatten Asthetik des kommerziellen Grafik-Designs interpretiert werden.®
Die den Schriftziigen eigene Handschriftlichkeit und Nicht-Professionalitit
sind auch als Ausweis der Leidenschaftlichkeit und des persénlichen Invol-
viertseins des sich hier verduflernden, kreativen Subjekts lesbar.

Zugleich verbinden sich die immer wieder eingesetzten, billigen Materia-
lien und die behelfsmifige Fertigung der Gestaltung nicht nur mit dem Pre-
kiren, verstanden als Unsicherheit, Ungewissheit und Selbst-Autorisierung,
sondern sie unterstreichen auch die auf den Moment bezogene Einpassung in
vorgegebene Strukturen und die stetige Moglichkeit, schnell ab- und anderswo
in neuer Verbindung aufgebaut zu werden. Thr wiederholter, exzessiver Einsatz
in immer anderen Arbeiten hebt sie in besonderer Weise hervor und macht
sie einerseits zu Objekten des profanen Zelebrierens des Prekdren, verstanden
vor allem auch als eine momenthafte, fragile, 4sthetische Gemeinschaft mit
anderen.® Zum anderen werden diese Materialien — das braune Klebeband,
der Karton und die Aluminiumfolie erwihnen die meisten Kritiken — und die
behelfsmifligen Fertigungsweisen auf diese Weise auch zu einer Art Marken-
zeichen eines Kiinstler-Unternehmers.

Zugleich hebt Hirschhorn selbst in Bezug auf die von ihm geschaffenen
Strukturen wiederholt Prisenz und Produktion, Verantwortlichkeit, Durchhal-
tevermogen und Konsequenz hervor. Er posiert zum Beispiel als Allrounder,®*
wozu sich noch weitere Rollen gesellen — etwa die des Arbeitergebers, Mana-
gers, PR-Agenten, 6ffentlichen Intellektuellen sowie die ihm von Kritikern und

62 | Vgl. Dezeuze: Thomas Hirschhorn, a.a.0., S. 41f. Benjamin Buchloh nennt dies auch
»Hirschhorn’s deconstruction of graphic design and typography as forces within the vi-
sual regimes of consumer culture«. Buchloh: »Detritus and Decrepitude«, a.a.0., S. 46.
63 | Dazu Hirschhorn: »l wantto [...] give a form - to the precarious. And to what’s won-
derful, important, the grace, the treasure, of the precarious: the precious value, the
importance of the instant, the importance of the moment, the awakened presence of
someone who dares to confront the precarious and its fragile, cruel, wild but free force.«
Hirschhorn, Thomas: »Théatre Précaire for»Ce Qui Vient«, in: Foster, Hal und Lee, Lisa
(Hg.): Critical Laboratory. The Writings of Thomas Hirschhorn, Cambridge, Mass. 2013,
S. 307-309, hier S. 307.

64 | Hirschhorn, Thomas und Ranciére, Jacques: »Conversations: Presupposition of the
Equality of Intelligences and Love of the Infinitude of Thought: An Electronic Conversa-
tion between Thomas Hirschhorn and Jacques Ranciére«, in: Foster und Lee (Hg.): Criti-
cal Laboratory, a.a.0., S. 371-380, hier S. 376.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fest der Bilder

Kritikerinnen zugesprochenen Aufgaben wie »leidenschaftlicher, 6ffentlicher
Pidagoge«® und »Wissenschaftler/Anthropologe«.®® In dieser Multiprisenz
verkorpert er die fiir die Postmoderne typische Erscheinungsform des krea-
tiven Selbstunternehmers, der in erster Linie auf Dienstleistungen setzt, eine
Vielzahl von Funktionen in einer Person ausiibt sowie diese je nach Kontext
anders akzentuiert und Arbeit zugleich als energievolles, lustbetontes wie von
Ausdauer und Beharrlichkeit gekennzeichnetes Innovationshandeln in Sze-
ne setzt. Dieses Arbeitsmodell, das selbst aus der urbanen Kulturindustrie
stammt,” wird von Hirschhorn gesteigert vorgefithrt und in Selbstzeugnissen
in Einzelaspekten akzentuiert,®® dabei jedoch mit einer Semantik des Sports
(»Durchhalten«) wie auch des Radikal-Politischen verschrinkt. Fiir Letzteres
wird dann unter anderen Bezugspunkten Michel Foucault wieder ganz explizit
herangezogen. So hilt der Kiinstler in Bezug auf den Philosophen fest: »I see
the work of Foucault as Art — I see and can touch its resistance! It allows me
to approach it, to seize it, to be active with it without understanding all of it.«*

In den erwihnten Kritiken ist es vor allem dieser Charakter kreativen
Selbstunternehmertums, der in den Analysen von Hirschhorns Arbeiten fast
zur Ginze ausgeklammert erscheint. Hier wird eher der Vorstellung einer
durch den Kiinstler mithervorgebrachten neuen Gesellschaft, jenseits der ak-
tuellen neoliberalen, Vorschub geleistet, ohne dass seine auf verschiedenen
Ebenen stattfindende Partizipation an derselben mit in den Blick kommt. Auf
diese Weise wird — dhnlich wie es in den erwidhnten Kritiken der Arbeiten
von Lamsweerde & Matadin der Fall ist — auch in diesen Lesarten nicht aus-
reichend herausgearbeitet, dass diese Arbeiten neben einem In-Gang-Setzen
der Imagination sowie einem Zuriickweisen, Umnutzen und Herausfordern
solche Entwicklungen auch mit hervorbringen bzw. Raum fiir diesbeziigliche
affirmierende Reprisentationen schaffen.

Man kann Foucaults Werk heute schwer diskutieren, ohne solche in sich
wieder ambivalenten Adaptionen bzw. die zwiespiltige Ubertragungen, die
Bilder aus seinen Arbeiten angestoflen haben, mitzuberticksichtigen. Das be-
deutet jedoch nicht, dass seine Schriften nicht immer wieder neu als Einstieg-
stellen fungieren konnen, um aktuelle Konstellationen von Macht, Wissen und

65 | Foster: »Towards a Grammar of Emergency«, a.a.0., S. 114,

66 | Insbesondere in Bezug auf die gegenwartige Strukturen von Kult. Vgl. Buchloh:
»Detritus and Decrepitude, a.a.0., S. 52.

67 | Reckwitz: Das hybride Subjekt, a.a.0., S. 500f.

68 | Hirschhorn, Thomas: »The Bijmer Spinoza-Festival«, in: Foster und Lee (Hg.): Criti-
cal Laboratory., a.a.0., S. 299-301.

69 | Hirschhorn, Thomas: »Letter to Elizabeth (Inventing My Own Terms)«, in: Foster und
Lee (Hg.): Critical Laboratory, a.a.0., S. 89-97, hier S. 96.

14.02.2026, 11:37:43.

157


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anna Schober

Subjekt mit frischem Auge, auch in Bezug auf ihre Genealogie, zu untersu-
chen und vielleicht sogar herauszufordern.

Dariiber hinaus erfolgen Politisierungsprozesse auch im gegenwirti-
gen post- oder spitmodernen Kontext nicht allein punktuell und individuell.
Die von kiinstlerischen Arbeiten wie jenen von Lamsweerde & Matadin oder
Hirschhorn aufgeworfenen Fragen und Elemente ihrer dsthetischen Erschei-
nungsformen charakterisieren auch breitere Bewegungen und Formationen
des Politischen — etwa die Alterglobalsierungs-, GLBT-, Prakaritits- oder Occu-
py-Bewegung. Diese halten — auch entgegen den noch im Spitwerk Foucauls
zirkulierenden Thesen beziiglich Normalisierung und Disziplinierung — pri-
sent, dass Politisierungsprozesse und ein Sich-Beteiligen an Demokratie auch
heute in sehr vielfiltiger Art und Weise auftreten und demokratisches Regie-
ren nicht als eine Art »proto-totalitire Maschine«” vorstellbar, sondern von
konstitutiver Unbestimmtheit geprigt ist.

70 | Weymans, Wim: »Der Staat als Produzent der Freiheit? Handlungsspielraum jen-
seits von Certeau und Foucaults, in: Coincidentia. Zeitschrift fiir europdische Geistes-
geschichte, Bd. 3/2,2012, S. 439-454, hier S. 443.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 1: Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, Marcel aus der Serie The
Forest, 1995, Foto: © Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, Courtesy Gagosian
Gallery.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 2: Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, The
Gentlewoman, 2010, Foto: © Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin,
Courtesy Gagosian Gallery.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 3: Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, Antony -
Fantastic Man, 2006, Foto: © Inezvan Lamsweerde & Vinoodh
Matadin, Courtesy Gagosian Gallery.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 4: Werbeplakat Intimissimo, 2011, Foto: © Anna Schober.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 5: Einblick in die Installation von Thomas Hirschhorn, 24h Foucault im
Palais de Tokyo, Paris, 2. - 3. Oktober 2004, Foto: © David Moulinet.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 6: Einblick in die Installation von Thomas Hirschhorn, 24h
Foucault im Palais de Tokyo, Paris, 2. - 3. Oktober 2004, Foto: © David
Moulinet.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Fremdkorper



https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

Monstrose Hybriden in der abendlandischen Kunst

Kerstin Borchhardt

MiSCHWESEN, MONSTER UND IHR PLATZ IN DER WELTORDNUNG:
EINE EINFUHRUNG

»Das Monster ist das, was das Unmogliche und das Verbotene kombiniert,!
postuliert Michel Foucault in seinen Vorlesungen Die Anormalen von 1975.
Diese zihlen bis heute zu den grundlegenden Werken der modernen »Mons-

ter-Theorie«,?

obwohl sie sich nur zu einem geringen Teil mit Monstrosi-
tits-Phinomenen beschiftigen. Foucaults eigentliches Anliegen in Die An-
ormalen war es, die gesellschaftliche Konstruktion von Anomalien in ihrem
Verhiltnis zu den Normierungsbestrebungen der Moderne und der staatlichen
Machtausiibung zu analysieren. Das Monster oder auch »Menschenmonster«
als deformierter Korper stellt in dieser Entwicklung?® nur eine von drei grofRen,
historisch aufeinander folgenden Anomalie-Formen in der abendlindischen
Kultur dar, die dem »zu bessernden Individuum«* und dem »masturbierenden
Kind« vorausgeht.® Trotz der eher knappen Ausfithrungen sind die wenigen
Aussagen Foucaults zum Monster im Spannungsfeld von Macht und Gesell-
schaft sehr prignant und liefern hervorragende Ansatzpunkte fiir weitere

Forschungen.

1 | Foucault, Michel: Die Anormalen. Vorlesungen am Collége de France (1974-1975)
[Les Anormaux. Cours au le Collége de France, 1974-1975], libers. von Michaela Ott
und Konrad Honsel, Frankfurt a.M. 2007, S. 85.

2 | Vgl. Geisenhansliike, Achim und Mein, Georg: Monstrése Ordnungen: Zur Typologie
und Asthetik des Anormalen, Bielefeld 2009.

3 | Vgl. ebd., S. 76.

4 | Vgl. ebd., S. 79f.

5 | Vgl. ebd., S. 81ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Kerstin Borchhardt

Eine der Schwierigkeiten bei der Untersuchung des »Monsters« resultiert aus
dem Terminus selbst, da er in der Forschung fiir sehr heterogene Erschei-
nungen verwendet wird und es bis heute keine allgemeinverbindliche Defini-
tion gibt.* Umso interessanter ist Foucaults pointierte Charakterisierung des
Monstrosen. Fiir ihn zeichnet es sich im Wesentlichen durch zwei Merkmale
aus, die — trotz aller Unterschiede — fiir zahlreiche Monstrosititsphdnomene
kennzeichnend sind: Zum ersten durch seine Liminalitit, das heifst den Bruch
und die Abweichung von den Gesetzmifligkeiten der Natur, und zum zweiten
durch die Doppelung dieses Gesetzesbruchs durch den Verstof gegen gétt-
liches oder ziviles Recht.” Dieser Gesetzesbruch muss nicht unbedingt vom
Monster durch sein Handeln verschuldet sein, sondern liegt bereits in seiner
es stigmatisierenden Liminalitit begriindet. Denn der liminale Charakter
macht die Anwendung von zivilem oder religiésem Recht — das fiir die Struk-
tur des staatlichen Sozialverbundes konstitutiv ist und sich immer auf gesetzte
Normen und Abgrenzungen bezieht — unméglich.® Somit bildet das Monster
fiir Foucault eine Art Auflenseiter, dessen alleinige Existenz die gesellschaft-
lich-juristische Ordnung bedroht. Eine besondere Form solcher liminal-krimi-
neller Monstren stellen fiir den Philosophen Hybrid-Bildungen aus Mensch
und Tier dar.

»Das Monster ist vom Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert, das uns hier beschéftigt, im
wesentlichen ein Mischwesen. Es ist das Mischwesen zweier Bereiche, des menschli-
chen und des animalischen: Der Mensch mit dem Stierkopf, der Mensch mit den Vo-
gelfifRen - lauter Monster. Es ist ein Mischgebilde aus zwei Arten, ein Mixtum zweier
Arten [...]. Folglich liberschreitet es die natiirlichen Grenzen, die Klassifikationen, die
Kategorientafeln und das Gesetz als Tafel: Genau darum geht es in der Monstrositat.«®

Derartige anthropozoomorphe Mischwesen waren nach Foucault vor allem
im Mittelalter der Inbegriff von Monstrositit und wurden in der Renais-
sance zunehmend von Missgeburten wie Doppelbildungen und im 17. und

6 | Vgl. Overthun, Rasmus: »Das Monstrdse und das Normale«, in: Geisenhansliike und
Mein: Monstrdse Ordnungen, a.a.0., S. 43-79, hier S. 47.

7 | Dabei soll nicht behauptet werden, dass das Phdnomen des Monstrésen mit seinen
vielfaltigen Hermeneutiken auf Foucaults Charakterisierung zu reduzieren ist. Sie stellt
lediglich einen von zahlreichen Deutungsansétzen dar, der allerdings speziell fiir den
Untersuchungsgegenstand dieses Artikels ein hervorragendes Werkzeug zur Analyse
bietet.

8 | Vgl. Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 76f., S. 86-88.

9 | Ebd., S. 86f. Foucault bezieht sich hier auf Martin, Ernest: Histoire des monstres
depuis I'antiquité jusqu’a nos jours, Paris 1880.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

18. Jahrhundert durch Hermaphroditen abgelost.® Auffillig ist dabei, dass
sich der Autor bei der Beschreibung von Mensch-Tiermonstern sehr kurz hilt.
Anders als bei den Ausfithrungen zur Missgeburt und zum Hermaphroditen
fugt er hier keine weiterfithrenden Fallbeispiele ein. Dies liegt wahrschein-
lich daran, dass er sich in erster Linie mit der Herausbildung der modernen
menschlichen Gesellschaft befasst und daher sein Interesse auf anthropo-
morphen Anomalien liegt. Zudem handelt es sich bei den von Foucault be-
schriebenen Mischlingen aus Menschen und anderen Spezies vorwiegend um
imaginire Geschopfe, die selbst nach dem heutigen Stand der angewandten
Naturwissenschaften wie der Gentechnik biologisch unméglich wiren. In der
Natur haben solche Wesen kaum Vorbilder, denn auch Fille von augenschein-
lichen Mensch-Tier-Hybriden durch Missbildungen, die aussehen, als wiirden
sie interspezielle Merkmale vereinen, sind zwar seit der Antike iiberliefert,
jedoch sehr selten. Beispiele solcher Uberlieferungen wiren z.B. die von Plu-
tarch beschriebene kentaurenartige Missgeburt einer Stute' oder der Fall der
sogenannten »Sirene von Ravenna« aus dem 16. Jahrhundert — einem Kind
mit Missbildungen, die an die Fliigel der mythischen Vogelfrauen erinnern.
Derartige anthropozoomorphe Wundergeburten oder Prodigien — die in Flug-
blittern sowie den naturgeschichtlichen Biichern von Ulisse Aldrovandi (1522-
1605) beschrieben und ausgeschmiickt wurden — vermochten es noch bis ins
17. Jahrhundert die Sensationslust der Leser zu befriedigen.”” Der Wahrheits-
gehalt der grotesken Darstellungen ist jedoch oft sehr zweifelhaft. Zahlreiche
solcher Monsterbeschreibungen erinnern eher an Mythen als an Dokumen-
tationen realer Begebenheiten. Tatsichlich ist das eigentliche Reich diverser
Mischwesen, wie des von Foucault erwihnten »Menschen mit dem Stierkopfx,
auch nicht die Natur, sondern die phantastische Welt der Mythologie. Darauf
geht er in seinen Ausfiithrungen allerdings nicht ein, wohingegen die Autorin
des Beitrags dieses Problemfeld im Folgenden genauer untersuchen mochte.
Ein solches Vorgehen mag die Frage aufwerfen, was eine Mytheninterpreta-
tion mit Foucaults philosophischen Analysen gesellschaftspolitischer Phino-
mene zu tun hat, da Mythen im populiren Verstindnis hiufig als unwahre
und obsolete Geschichten verstanden werden. Diese einseitige Deutung wird
jedoch weder der Heterogenitit der abendldndischen Mythenrezeption noch
der Relevanz des Mythischen fiir die menschliche Gesellschaft gerecht. Auf-
grund der Vielschichtigkeit des Mythos gibt es zahlreiche Definitionsversuche,

10 | Vgl. ebd., S. 86ff.

11 | Masciadri, Virgilio: Das Problem der Kentauren - Die Griechen und das Wunderba-
re, Zirich 2012, S. 16, www.symbolforschung.ch/files/pdf/Masciadri_Kentauren.pdf
(letzter Zugiff: 29.10.2014).

12 | Vgl. Fischer, Angela: Natur im Bild: Zeichnung und Naturerkenntnis bei Conrad
Gessner und Ulisse Aldrovandi, Berlin 2009, S. 118ff., S. 136ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Kerstin Borchhardt

bei denen die Schwerpunkte auf ganz unterschiedliche Facetten gelegt wer-
den.”® Die Verwendung der Termini »Mythos« und »mythisch« in diesem
Artikel referiert mafigeblich auf romantische, psychologische und struktu-
ralistische Traditionen der Mythendeutung. Auch bei diesen handelt es sich
um ein kaum tiberschaubares, heterogenes Konvolut an Theorien. Allerdings
haben sie eine Art kleinsten gemeinsamen Nenner, der darin besteht, dass
der Mythos hier nicht als defizitire, primitive und durch den Logos abgeloste
Bewusstseinsform," sondern als fruchtbare Grundlage der menschlichen Kul-
tur aufgefasst wird.’® Im Rahmen solcher Deutungen stellt er eine kreative,
isthetische Ausdrucksform dar, die mittels phantastischer Umformung und
der Uberhshung von persénlichen Erfahrungen in einen iiberpersénlichen
Kontext, intensive Lebenserfahrungen wirkmichtig zu kommunizieren und
sinnstiftende Erklarungsmuster fiir schwer fassbare, ambivalente Phinomene
zu finden versucht. Mischwesen aus Mensch und Tier eignen sich aufgrund

13 | Eine gute Einfiihrung in die aktuellen Mythostheorien und die unterschiedlichen
funktionalen Bestimmungen des Mythos findet sich in: Matuschek, Stefan und Jam-
me, Christoph: Handbuch der Mythologie, Darmstadt 2014, S. 11-52. Doch nicht nur
liber die Funktion des Mythos, sondern auch beziiglich der Bedeutung seiner einzelnen
Elemente, allen voran Text und Bild, herrscht in der Forschung Dissens. Vgl. dazu die
Einleitung von Walter Burkert in: Hofmann, Heinz: Antike Mythen in der europdischen
Tradition, Tibingen 1999, S. 11-26. Burkert ist der Meinung, dass der Mythos immer
an Narrativitat gekniipft sei. Diese These wird von Klaus Junker relativiert. Er betont die
Unverzichtbarkeit der Bildlichkeit in der mythischen Sprache sowie die Eigenqualitat
mythischer Darstellungen. Vgl. Junker, Klaus: Griechische Mythenbilder: Eine Einfiih-
rung in ihre Interpretation, Stuttgart 2005, S. 40ff.

14 | Diese aus der Tradition der Aufklarung erwachsene negative Deutung des Mythos
wurde im 20. Jahrhundert besonders durch die Theorien von Wilhelm Nestle populari-
siert. Vgl. Nestle, Wilhelm: Vom Mythos zum Logos: Die Selbstentfaltung des griechi-
schen Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates, Stuttgart 1975, S. 5ff.
15 | Dieser kleinste gemeinsame Nenner ist bis heute in zahlreichen, teilweise sehr
unterschiedlichen Theorien zum Mythos présent. Vgl. z.B. Moritz, Karl Phillip: Gétter-
lehre oder mythologische Dichtung der Alten [1795], in: ders.: Werke, Bd. 2: Reisen,
Schriften zur Kunst und Mythologie, hg. von Horst Glinther, Miinchen 1981, S. 611-
614; Campbell, Joseph: Der Heros in tausend Gestalten, ibers. von Karl Koehne, Berlin
2011, S. 403-409; Fihmann, Franz: Erfahrungen und Widerspriiche, Rostock 1975,
S. 174ff.; Boehm, Gottfried: »Bdcklins Mythen, in: Kern, Margit und Kirchner, Thomas
und Kohle, Hubertus (Hg.): Geschichte und Asthetik. Festschrift fiir Werner Busch zum
60. Geburtstag, Miinchen 2004, S. 411-420; Bent, Gebert: »Sinnwenden - Thesen und
Skizzen zu einer Archdologie tropologischer Mythoskonzepte«, in: Matuschek, Stefan
und Jamme, Christoph (Hg.): Die mythologische Differenz: Studien zur Mythos-Theorie,
Heidelberg 2009, S. 45-68.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

ihrer exaltierten phantastischen Gestalt besonders gut als wirkmichtige my-
thische Ausdrucksformen. Zweifellos erscheinen die Darstellungstraditionen
der Zwittergeschépfe oft ebenso polyvalent wie polymorph, doch impliziert
ihre kombinierte Gestalt — die gegen die gewohnte Alltagswahrnehmung ver-
stoRlt —in jedem Fall etwas Liminales, Auflergewohnliches und Regelwidriges.
Unabhingig von der ethischen oder ideologischen Wertung'® codiert das Misch-
wesen einen Verstof} gegen gesetzte Normen, da es bereits auf den ersten Blick
die physische Unterscheidbarkeit zwischen den Spezies unterminiert. An
dieser Stelle ist jedoch zu beachten, dass selbst solche offensichtlichen Spezi-
esgrenzen bzw. die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier nie losgeldst
von den sie bedingenden Weltbildern zu betrachten sind, weshalb die hybride
Gestalt oft noch weitere kulturelle Konzeptionen, wie etwa soziale Hierarchien
und Rollenbilder, reflektiert. Aufgrund ihres Potenzials zur ebenso reflexiven
wie dsthetisch-anschaulichen Auseinandersetzung mit der ambivalenten Er-
fahrungs- und Ideenwelt verwundert die hohe Prisenz hybrider Formen in den
kulturellen Uberlieferungen nicht. Auch wenn Foucault anthropozoomorphe
Kreuzungen in erster Linie als charakteristische Monstrosititskonzepte des
europiischen Mittelalters versteht,” sind sie weltweit ein fester Bestandteil der
Mythen zahlreicher Epochen und Kulturriume.'® Bereits in den Héhlenmale-
reien von Lascaux tummeln sich diverse hybride Formen, was dafiir spricht,
dass Mischwesen seit der prihistorischen Zeit ein wesentlicher Bestandteil
der menschlichen Ideenwelt sind. Trotz ihres gemeinsamen Ursprungs in den
Anfingen der Menschheitsgeschichte variieren die Zwittergeschopfe, die seit-
dem durch die verschiedensten Medien zahlreicher Kulturen geistern, in ihren
mannigfaltigen Formen und Bedeutungen erheblich. Die Reduktion aller Hy-
bridformen auf ein einzelnes Grundmuster wire daher eine sinnentstellende
hermeneutische Verengung.

Dennoch lassen sich bei vielen Mischwesen-Typen sowie in der Art ihrer
Tradierung bestimmte wiederkehrende Merkmale feststellen. Um diese soll
es im Folgenden gehen. Besonders priagend fiir die okzidentale Kunst sind die
verschiedenen Zwitterformen aus der griechisch-romischen Mythologie wie
Satyrn, Sphingen, Sirenen, Kentauren, Tritonen, Minotauren und Gorgonen.
Viele der Geschopfe gehen zwar auf noch iltere Formen aus dem dgyptischen

16 | Nicht alle Mischwesen dienen notwendigerweise nur der visuellen Bannung eines
»wilden Schreckenss, wie es Hans Blumenberg postuliert hat. Vgl. Blumenberg, Hans: Ar-
beit am Mythos, Frankfurt a.M. 2006, S. 73-76. Vgl. auch Borchhardt, Kerstin: Bdcklins
Bestiarium: Mischwesen in der modernen Malerei, Berlin 2017, S. 215-219.

17 | Vgl. Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 86.

18 | Vgl. dazu: Mode, Heinz: Fabeltiere und Ddmonen. Die Welt der phantastischen We-
sen, Leipzig 2005; South, Malcolm: Mythical and Fabulous Creatures: A Source Book
and Research Guide, Westport 1987.

14.02.2026, 11:37:43.

171


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Kerstin Borchhardt

oder mesopotamischen Kulturraum zuriick, allerdings sind seit der archai-
schen Zeit des antiken Griechenlands zahlreiche signifikante Texte und ein
grofRes Repertoire an bildlichen Mustern iiberliefert. Diese prigten sowohl die
Darstellungen in der antiken als auch in der nachantiken Kunst sowie die Vor-
stellungen tiber Mischwesen und ihren Platz in der Welt. Daher erachtet es die
Autorin fiir sinnvoll, den juridischen Aspekt von Mensch-Tierhybriden nicht —
wie Foucault es tat — erst ab dem Mittelalter zu untersuchen, sondern seine
Ideen retrospektiv auch auf antike Zwittergeschépfe anzuwenden. Foucaults
»Definition« des Monstrums als juridische Kategorie bietet dabei einen viel-
versprechenden Ansatzpunkt zur kontextuellen Erforschung diverser Hybri-
den. Denn die Funktion des anthropozoomorphen Mischwesens im Gefiige
der géttlichen und gesellschaftlichen Ordnung bildet einen zentralen Punkt
fiir sein Verstindnis, der bis jetzt in der Literatur aber nur wenig Beachtung
erfahren hat. In den folgenden Ausfithrungen sollen deshalb Denkanstof3e in
diese Richtung gegeben werden.

Inwieweit anthropozoomorphe Mischwesen bereits in der Antike die zwei
Monstrosititskriterien Foucaults — zum einen den Verstof} gegen die Natur
und zum anderen den VerstoR gegen gesellschaftliches oder géttliches Recht —
erfiillten, kann nicht pauschal gesagt, sondern muss eingehend anhand der
einzelnen Mischformen analysiert werden. Dass die Hybriden durch ihre syn-
thetische Gestalt, in der zwei disparate Arten kombiniert sind, dem ersten Kri-
terium entsprechen, ist offensichtlich. Die Frage, inwieweit dieser Normenver-
stofd auch als Rechtsbruch betrachtet werden kann, ist jedoch schwieriger zu
beantworten. Exemplarisch sollen deshalb drei Fallbeispiele angefiithrt werden,
die verschiedene Facetten dieses Problemfeldes beleuchten.

FALLBEISPIEL |. DER MINOTAURUS: EIN MONSTRUM
ZWISCHEN ZOOPHILIE UND GOTTLICHEM WILLEN

Foucault begriindete den Rechtsbruch folgendermafen:

»Worauf, auf welche Ursache verweist also das Monster als das Wesen, an welchem man
die Mischung zweier Bereiche ablesen kann und das in ein und demselben Wesen die
tierische und menschliche Spezies vereinigt? Auf eine Ubertretung des menschlichen
und des gottlichen Rechts, das heifit auf Unzucht zwischen den Erzeugern, zwischen ei-
nem Individuum der menschlichen Gattung und einem Tier. Das Monster steht in seiner
Mischnatur dafiir ein, da es eine sexuelle Beziehung zwischen einem Menschen und
einem Tier oder einer Frau und einem Tier gegeben hat. Das aber verweist auf den Bruch
des zivilen und religiosen Rechts.«®

19 | Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 87-88.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

Diese Feststellung mag fiir christlich geprigte Gesellschaften durchaus zutref-
fen, doch zeigt der Blick auf andere Zivilisationen, dass sexuelle Kontakte zwi-
schen Mensch und Tier zwar oft als problematisch,?® aber nicht notwendiger-
weise als kriminell gewertet wurden. Fiir das antike Griechenland lassen sich
keine generelle Aussagen tiber das Verhiltnis zur Zoophilie titigen, da sich in
den zahlreichen Stadtstaaten hochst unterschiedliche Rechtssysteme entwi-
ckelt hatten. Zudem erscheint die Quellenlage fragmentarisch, wobei doku-
mentarisch-historische und mythische Zeugnisse oft ineinander tibergehen.
Wie Alexandridis gezeigt hat, sind diverse populidre Mythen tiberliefert, die von
sexuellen Handlungen zwischen Menschen und anderen Spezies berichten.
Die Zoophilie fungiert dabei in einigen Erzihlungen, wie z.B. in der von »Leda
und der Schwan, als Liebesbeweis der Gétter,?! in anderen hingegen als gott-
liche Strafe.?? Der von Foucault beschriebene »Mensch mit dem Stierkopf«,
also der Minotaurus, ist ein mythisches Ungeheuer, das aus einer solch stra-
fenden Zoophilie hervorgegangen ist. Dies bedeutet allerdings weder, dass alle
mythischen interspeziellen Sexualkontakte monstrése Nachkommen gene-
riert haben, noch dass anthropozoomorphe Hybriditit generell als das Resultat
zoophiler Akte verstanden wurde. Im Gegenteil, geht in vielen Mythen die phy-
sische Gestalt von Mischwesen wie die der Satyrn, Sirenen oder der Medusa
auf sehr unterschiedliche Ursachen zuriick. Doch ungeachtet des Tatbestands
der Zoophilie codiert ihre Zwitternatur hiufig einen Rechtsbruch. Dieser be-
trifft weniger das zivile als vielmehr das gottliche Recht. Géttliches Recht ist
hier in erster Linie als Unterordnung der Menschen (und mythischer Wesen)
unter den Willen der Gétter zu verstehen. Da die géttlichen Entitdten in diver-
sen paganen Mythen als ordnungs- und gesetzgebende Wesenheiten insze-
niert werden, reprisentiert ihr Wille eine Weltordnung, die scheinbar tiber der
politisch-sozialen Ordnung der Menschen steht und ihre Legitimation daher
nicht aus der menschlichen Gesellschaft, sondern von einer michtigeren me-
taphysischen Instanz bezieht. Unter hermeneutischen Gesichtspunkten wird
jedoch sehr schnell deutlich, dass sich die »gottliche Ordnung« an vielen Stel-
len als eine zutiefst menschliche erweist, die durch soziale Beziehungen und
Hierarchien gekennzeichnet ist. Viele griechischen Mythen prisentieren die
Gotter auch nicht als vollkommene sondern als emotionale und launische

20 | Alexandridis, Annetta: »Wenn Gotter lieben, wenn Gotter strafen: Zur Ikonographie
der Zoophilie im griechischen Mythose, in: Alexandridis, Anetta und Wild, Markus und
Winkler-Horacek, Lorenz (Hg.): Mensch und Tier in der Antike: Grenzziehung und Grenz-
tberschreitung, Wiesbaden 2008, S. 285-311, hier S. 286.

21 | Vgl. ebd., S. 295ff.

22 | Vgl. ebd., S. 303.

14.02.2026, 11:37:43.

173


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Kerstin Borchhardt

Wesen.?* Thre Herrschaft iiber die Sterblichen sowie die Legitimation, die Welt-
ordnung zu stiften, verdanken sie in erster Linie ihrer {iberlegenen Macht, die
es ihnen erméglicht, menschlichen Ungehorsam zu strafen.?* Mit einer sol-
chen Macht ausgestattet, lenken gottliche Wesenheiten in den Mythen nicht
nur die Natur, sondern auch die Kultur und dartiber hinaus jeglichen Bereich
des menschlichen Lebens.?® Daher war in der Vorstellung der Anhiinger vieler
paganer Religionen das Gelingen eines jeden Unternehmens mafigeblich vom
Wohlwollen bestimmter Gottheiten abhingig. Trotz dieser totalitiren Schick-
salsbestimmung erschien der Mensch nicht vollkommen machtlos, denn er
konnte die Gotter durch Rituale, Gehorsam, Gebete und Opfer ihm gewogen
stimmen. Ritus und Mythos als Verbindungsstellen zwischen Mensch und
Gottheit waren dabei aufs Engste miteinander verkniipft und in grofle Teile der
griechischen Gesellschaften eingebunden.?® Dies zeigt sich z.B. daran, dass
eine bestimmte Gottheit mit ihren spezifischen Eigenschaften oft identitits-
stiftend fiir einen Stadtstaat war und sich ganze Volker sowie Herrscherge-
schlechter von Géttern, Halbgottern oder deren Giinstlingen genealogisch ab-
leiteten. So war beispielsweise Athen besonders (wenn auch bei Weitem nicht
ausschliefRlich) seiner namensgebenden Patronin Athena sowie deren Stief-
sohn als Stadtgriinder zugetan.” Aufgrund dieser konstituierten politischen
und genealogischen Verbindung des griechischen Pantheons zu den Men-
schen sowie der zutiefst menschlichen Eigenschaften zahlreicher Gétter kann
eine Nihe zu tatsichlichen Gesellschaftsstrukturen angenommen werden, die
durch mythopoeitische Umformung in eine metaphysisch iiberhohte Ebene
gesteigert wurde. Diese vermenschlichende Deutung der paganen Gottheiten
mag auf den ersten Blick sehr modern wirken, hat aber ihre Wurzeln bereits in
der Antike. Denn trotz der groflen Bedeutung der Religion fiir die Stadtstaaten,
belegen seit dem spiten 6. Jahrhundert v. Chr. die Schriften von rationalistisch
orientierten Philosophen wie Xenophanes von Kolophon, dass unter den
Intellektuellen zahlreiche Mythen kritisch hinterfragt und auf ihren

23 | Vgl. dazu die Einleitung von Vinzenz Brinkmann in: ders.: Launen des Olymp, Der
Mythos von Athena, Marsyas und Apoll, Ausst.-kat., Liebighaus Skulpturensammilung,
Frankfurta.M. 2008.

24 | Vgl. Knittimayer, Brigitte: Die attische Aristokratie und ihre Helden. Untersuchun-
gen zu Darstellungen des trojanischen Sagenkreises im 6. und friihen 5. Jahrhundert
v. Chr., Mérlenbach 1997 (=Archdologie und Geschichte, Bd. 7), S. 107.

25 | Vgl. Barinnger, Judith M.: Art, Myth and Ritual in Classical Greece, Cambridge
2008, S. 1ff.

26 | Vgl. ebd.

27 | Vgl. dazu Kasper-Putz, Irmgard: Die Géttin Athena im klassischen Athen: Athena
als Reprédsentantin des demokratischen Staates, Frankfurt a.M. 1990 (=Europdische
Hochschulschriften, Bd. 30), S. 35ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

Wahrheitsgehalt sowie ihre Urspriinge untersucht wurden.”® Eines der popu-
larsten Beispiele dafiir ist Euhemerus’ (340 bis 260 v. Chr.) Heilige Aufzeich-
nung, in der er konstatiert, dass viele Gotter auf grofRe Personlichkeiten der
Geschichte zuriickgehen, die aufgrund ihrer Taten von nachfolgenden Genera-
tionen als Gétter verehrt wurden.?’ Diese euhemeristische Deutung, nach der
mythische Geschichten auf historische Ereignisse und Persénlichkeiten zu-
riickgefithrt werden, beeinflusste auch die spitantike, mittelalterliche und
neuzeitliche Mytheninterpretation, wie z.B. Antoine Baniers Schrift La mytho-
logie et les fables expliquées par Uhistoire (1738-1740). Zahlreiche moderne Her-
meneutiken hingegen, wie der strukturalistische Ansatz von Claude Lé-
vi-Strauss in seiner Mythologica (1964-1971) oder der psychoanalytische Ansatz
von Sigmund Freuds Traumdeutung (1899), fiihren Mythen weniger auf kon-
krete historische Ereignisse, sondern primir auf grundlegende soziale und
psychische Paradigmen der menschlichen Existenz zuriick. In der Tradition
dieser Deutungen gehen zahlreiche Forscher heute davon aus, dass Mythen
auf einer sehr generellen Ebene Grundfragen menschlicher Handlungsweisen
und Weltsichten diskutieren.*® Einer solchen Lesart folgend kommt in der
Gott-Mensch-Hierarchie der griechischen Religionen wahrscheinlich die Idee
des Machtgefiiges zwischen einer als tiberméichtig anerkannten gottlichen
Weltordnung und den Menschen, die in ihr leben, zum Ausdruck, wobei der
Bruch dieser Ordnung Chaos und Strafen nach sich zieht.! Ein dhnliches
Machtgefiige herrschte ebenfalls in den einzelnen Stadtstaaten, in denen die
jeweiligen Herrschenden die als »g6ttlich« vorausgesetzte Ordnung als gesell-
schaftliches Regelsystem durch Politik sowie Kulthandlungen verwalteten und

28 | Vgl. dazu Masciadri: Das Problem der Kentauren, a.a.0. Gerade die mdgliche
Existenz von Mischwesen wie Kentauren und Chimé&ren wurde ab der Klassik bis in
die Spatantike von zahlreichen Philosophen, Mythographen, Wissenschaftlern und
Historikern - darunter auch Platon, Palaephatus, Diodor, Cicero, Lukrez sowie Gale-
nus - bestritten, und die Zwitterwesen wurden als Allegorien, Sinnestduschungen oder
mythopoethische Uberhéhungen von tatsachlichen Ereignissen interpretiert. Vgl. ebd.
S. 11-24. Dies anderte aber nichts an der Popularitat solcher Hybriden in der Kunst. Sie
blieben weiterhin ein unverzichtbarer Bestandteil zahlreicher Bildwerke, Dramen und
Dichtungen.

29 | Vgl. ebd. S. 21f. Diese philosophische Mythenkritik 16ste den Glauben an die My-
then jedoch nicht generell ab, sondern ist als Parallelphdnomen zu den paganen Reli-
gionen zu verstehen, die auch weiterhin die Kulte und Riten in den griechischen Stadt-
staaten bestimmten.

30 | Junker: Griechische Mythenbilder, a.a.0., S. 30ff.

31 | Zur Bedeutung von géttlichen Strafen fiir die griechische Kultur vgl. Knittimayer:
Die attische Aristokratie und ihre Helden, a.a.0., S. 107 sowie Brinkmann: Launen des
Olymp, a.a.0.

14.02.2026, 11:37:43.

175


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kerstin Borchhardt

VerstoRRe dagegen sanktionierten.’? Auch zahlreiche Mythen — sei es zur Erzie-
hung und/oder Abschreckung — berichten eindrucksvoll von den Strafen der
Gotter gegen ungehorsame Menschen. In diversen Geschichten fungieren
Verwandlungen in Mischwesen oder bosartige Hybriden als solche gottlichen
Strafen. Der Menschen fressende Minotaurus beispielsweise war die Strafe fiir
das kretische Koénigspaar Minos und Pasiphae. Minos hatte sich geweigert, ei-
nen prichtigen Stier an Poseidon zu opfern,* und Pasiphae verweigerte Aphro-
dite das Opfer.** Darauf verfluchten die Gétter die Konigin mit einer widerna-
turlichen Liebe zu dem Stier, deren Resultat das tierkopfige Ungeheuer war.
Der Minotaurus erschien dabei jedoch nicht als die Strafe fiir die Zoophilie®
der Konigin, sondern fiir den Ungehorsam des Kénigspaares gegeniiber den
Géttern.*® Sein monstréses Wesen spiegelt die aus diesem Ungehorsam resul-
tierende Pervertierung der natiirlich-géttlichen Ordnung wieder.”” Das zeigt
sich zum einen an der Gestalt des Minotaurus, dessen hybrider Kérper die
Merkmale von Mensch und Stier in widernatiirlicher Weise vereint, zum ande-
rem aber auch in seinem Verhalten, welches — egal ob man ihn als Mensch,
Stier oder beides zugleich betrachtet — nicht den biologischen und kulturellen
Normen entspricht. Rinder und Menschen sind soziale Wesen, die mit Artge-
nossen kommunizieren, kooperieren und (mal mehr oder weniger friedlich)
koexistieren. Der Minotaurus hingegen totet jeden, der in seine Nihe kommt,
weswegen er in einem Labyrinth eingesperrt und mit Blutopfern besinftigt
werden muss.*® Anderenfalls wiirde er die das soziale Leben regelnden Abma-
chungen und Normen sprengen. Ferner frisst er die ihm geopferten Men-
schen, was ihn als Halb-Mensch wenigstens teilweise zum Kannibalen und als
Halb-Stier zu einem gegenweltlichen Monster macht, da Rinder Herbivoren
sind und keine Menschen fressen, sondern umgekehrt, Kithe bzw. Stiere in

32 | Die enge Verbindung zwischen der alltglichen Politik zu den Gottheiten kommt
z.B. inden sogenannten »Urkunden-Reliefs«im klassischen Athen zum Ausdruck. Diese
zeigen die Gottin Athena nicht mehr im traditionellen mythischen Umfeld, sondern im
Kontext der Tagespolitik, wobei sie im Bereich politischer Entschliisse und der Interak-
tion mit anderen Stadtstaaten erscheint. Vgl. Kasper-Putz: Die Gottin Athena im klassi-
schen Athen, a.a.0., S. 35ff.

33 | Vgl. Campbell: Der Heros in tausend Gestalten, a.a.0., S. 26-28.

34 | Vgl. Hyginus: Fabulae - Eine Reise durch die wundersame Welt der Mythologie, hg.,
libers. und mit einem Vorwort von Lucius Annaeus Senecio, Berlin 2013, S. 123-127.
35 | Vgl. Lexandridis: Wenn Gétter lieben, wenn Gétter strafen, a.a.0., S. 303f.

36 | Vgl. South: Mythical and Fabulous Creatures, a.a.0., insbesondere das Kapitel
»The Minotaur«.

37 | Vgl. Campbell: Der Heros in tausend Gestalten, a.a.0., S. 26-28.

38 | Vgl. Klawes, Giinter (Hg.): Diodoros Historische Bibliothek, Wiesbaden 2014,
S.202-303.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

vielen Kulturen den Menschen als Nahrungsquelle und/oder Opfertiere die-
nen. Das widernattirliche Wesen des Minotaurus bezeugt somit eine Pervertie-
rung diverser Ordnungen, wodurch Leid und Chaos in die menschlichen
Gesellschaften gebracht werden. Seine Mischgestalt ist als Ausdruck dieser de-
struktiven Unordnung zu verstehen.

FaLLBEISPIEL Il. DIE SPHINX:
UMKEHRUNG DER GESCHLECHTERROLLEN

Auch die Mischgestalt vieler anderer Hybriden steht in den griechischen My-
then im Zusammenhang mit gottlichen Sanktionen und verweist daher auf
einen Bruch mit einer als iiberweltlich angenommenen Ordnung. So schreck-
lich wie der Minotaurus erschienen zwar bei Weitem nicht alle Zwitterge-
schopfe, dennoch wurde anthropozoomorphe Hybriditit hier offenbar in vie-
len Kontexten als problematisch und tendenziell bedrohlich empfunden. Dies
wird besonders in Bezug auf die Hybriden verschiedenen Geschlechts inte-
ressant. Seit der spiten archaischen Epoche dominiert in Texten und Bildern
bei zahlreichen Mischwesentypen mafigeblich ein Geschlecht. Viele der in der
bildenden Kunst besonders weit verbreiteten Zwittergeschopfe waren meis-
tens entweder minnlich, wie die Kentauren und Satyrn, oder weiblich, wie die
Sphinxen und Sirenen. Signifikant ist ebenfalls, dass minnliche und weibliche
Hybriditit in vielen Mythen offenbar unterschiedliche Wertungen erfuhr und
die weiblichen Mischwesen oft schrecklicher inszeniert wurden als die minn-
lichen.* Bereits an der Art ihrer Kombination lassen sich erhebliche Differen-
zen feststellen. Wihrend viele miannliche Mischwesen-Typen wie Satyrn und
Kentauren aus Menschen und domestizierten Pflanzenfressern kombiniert
sind, wurden weibliche Zwittergeschépfe oft mit Raubtiermerkmalen verbun-
den. So besitzen die Gorgonen Elemente von Schlangen, Sphinxen haben einen
Léwenkorper und die Harpyien sind zum Teil Greifvogel. Auch das thnen zuge-
schriebene Verhalten war duf8erst raubtierartig und menschenfeindlich.** Zwar
gab es auch bosartige miannliche Mischwesen wie den bereits beschriebenen

39 | Vgl. Moraw, Susanne: »Die Schdéne und das Biest: Weibliche Mischwesen in der
Spéatantike«, in: Alexandridis und Wild (Hg.): Mensch und Tier in der Antike, a.a.0.,
S. 165-175. Georg Morawietz weist zudem darauf hin, dass bei der Bestialitat der weib-
lichen Mischwesen vor allem die Verletzungen von Grenzen zwischen zivilisiertem und
barbarischem Verhalten eine Rolle spielen, wobei in jener monstrésen Weiblichkeit mit
verflihrerischen Frauenoberkdrpern und bestialischem Unterleib auch ein latent sexu-
elles Element mitschwingt. Vgl. Morawietz, Georg: Der gezdhmte Kentaur. Bedeutungs-
verdnderung der Kentaurenbilder in der Antike, Miinchen 2001, S. 33ff.

40 | Vgl. Moraw: »Die Schdone und das Biest«, a.a.0., S. 165-175.

14.02.2026, 11:37:43.

177


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kerstin Borchhardt

Minotaurus, grundsitzlich zeichneten sich viele andere >Hybriden-Minners,
allen voran die Satyrn und Kentauren, aber hiufiger durch gesellschaftlich
grenzwertiges Verhalten, z.B. durch tibermifige Lust, Trunkenheit oder
Schalkhaftigkeit, aus.* Sphinxen und Sirenen hatten es hingegen oft explizit
auf das Leben der Menschen abgesehen. Solche Unterschiede sprechen dafiir,
dass weibliche Hybriditit in der Antike offenbar als wesentlich bedrohlicher
empfunden wurde als die minnliche. Dabei ist es wahrscheinlich, dass die un-
terschiedlichen Charakteristika von ménnlichen und weiblichen Mischwesen
nicht losgelost von den verschiedenen Stellungen und Funktionen von Mann
und Frau in vielen antiken griechischen Zivilisationen zu verstehen sind. Vor
allem in den Staaten des attisch geprigten Raumes waren die Aufgabenberei-
che der Geschlechter meist strikt voneinander getrennt.” Damit einher ging
oft die Vorstellung von der Dominanz des Minnlichen iiber das Weibliche,
wobei Minner hiufig mehr Rechte und Freiheiten besaRen als Frauen.” Dem-
entsprechend wurden beiden auch verschiedene Tugenden zugeschrieben.
Entsprechend ihrer Hauptaufgabe als Ehefrau und Mutter galten bei Frauen
Fursorglichkeit, Folgsamkeit und Sanftheit** — denen die Raubtiermerkmale
zahlreicher Mischwesen widersprechen — als besonders wichtige weibliche
Qualitdten. Demgegeniiber wurden Macht und Stirke als vorwiegend minnli-
che Ideale verstanden. Ist ein weibliches Mischwesen wie die Sphinx hingegen
mit Raubtiermerkmalen ausgestattet, impliziert dies auch die physische Kraft
eines Raubtieres, durch die sie als mit Klauen ausgestatte »Halblowin« einem
menschlichen Mann bereits optisch weit tiberlegen ist.

Eine derartige Macht und Wildheit, verbunden mit der als hisslich emp-
fundenen, weiblichen Hybridgestalt, schien daher bei zahlreichen der zumeist
minnlichen Kiinstler und Dichter eine tendenziell problematische, unkon-
trollierbare und bedrohliche Form der Weiblichkeit zu veranschaulichen. Dies
zeigt sich bei der Sphinx aus Theben nicht nur durch ihre Gestalt, sondern
auch durch ihre tradierte Hintergrundgeschichte. Laut zahlreicher Mythen

41 | Vgl. Morawietz: Der gezdhmte Kentaur, a.a.0., S. 33ff.

42 | Vgl. die Einleitung in Alexandridis: Das Tier in der Antike, a.a.0.

43 | Vgl. Blundell, Sue: Woman in Ancient Greece, London 1995, S. 113ff. Vgl. auch
Schneider: Sphinx - Amazone - Médnade, a.a.0., S. 8-16.

44 | Dies galt vor allem fiir den attisch dominierten Raum. In anderen Stadtstaaten
wie in Sparta herrschten auch abweichende Frauenbilder, wobei Frauen zwar mitunter
mehr Rechte hatten, aber die Dominanz des Mannes erhalten blieb. Als eines der ein-
flussreichsten und ausfiihrlichsten Werke zur Stellung der Frau in antiken Zivilisationen
zahltnoch heute Pomeroy, Sarah B.: Frauenleben im klassischen Altertum [Goddesses,
Whores, Wives, and Slaves: Women in Classical Antiquity, 1984], Gibers. von Norbert F.
Mattheis, Stuttgart 1985.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

wurde sie der Stadt als Fluch fiir ein Verbrechen ihres Konigs gesandt.* Das
Monstrum wartete vor den Toren auf vorbeiziehende Jiinglinge und tétete die-
se, wenn sie dessen Ritsel nicht 16sen konnten. Erst Odipus machte dem Spuk
ein Ende, indem er die Unholdin nicht durch korperliche, sondern durch
geistige Uberlegenheit bezwang und somit die Ordnung wiederherstellte. Bis
in die heutige Zeit bot der Odipusmythos fiir zahlreiche bildende Kiinstler,
Schriftsteller und Psychologen Stoff zur Ausmalung und Weiterentwicklung.*¢
Dies bezeugen diverse Vasenmalereien und Gemmen seit dem 5. Jahrhundert
v. Chr., die das Motiv der Sphinx mit einem Jiingling zeigen. Teilweise ste-
chen hier auch unverkennbare sexuelle Anspielungen hervor. Denn hiufig hilt
die Sphinx den nackten Jugendlichen mit ihren Vorderklauen umschlungen,
wihren der Jingling mit deutlich gespreizten Beinen unter ihr liegt, sodass
sich ihre Geschlechtsteile (beinahe) berithren.” Diese Darstellungen weichen
insofern von der traditionellen Ikonografie des Liebesspiels zwischen Mann
und Frau im antiken Griechenland ab, als dass sich hier das weibliche Wesen
oberhalb befindet und die Initiative itbernimmt, wohingegen auf den meisten
anderen Darstellungen der Mann die tiberlegene, aktive und somit dominan-
te Rolle inne hat.”® Besonders bei solchen sexualisierten Bildern verweist die
aufhockende Sphinx auf eine Umkehrung und damit Pervertierung der an-
tiken geschlechtsspezifischen Rollen-Ordnung, da die Frau hier Macht iiber
den Mann bzw. den Jugendlichen als Mann im Werden gewinnt.” Des Weite-
ren ist es auf klassischen Kunstwerken ebenfalls nicht iiblich, dass eine Frau
derart intimen Kontakt mit einem Jugendlichen oder Knaben hat, sondern in

45 | Hyginus: Fabulae - Eine Reise durch die wundersame Welt der Mythologie, a.a.0.,
S. 135; Apollodor Bibliotheke: Gétter- und Heldensagen, hg., libers., kommentiert und
mit einem Vorwort von Paul Dréger, Dusseldorf, Ziirich 2005, S. 170-173.

46 | Vgl. dazu Demisch, Heinz: Die Sphinx: Geschichte ihrer Darstellung von den An-
féngen bis zur Gegenwart, Stuttgart 1977, S. 84ff, S. 98ff.; Vgl. auch die Beitrdge in
Malinowski, Bernadette und Wesche, Jorg und Wohlleben, Doreen (Hg.): Fragen an die
Sphinx. Kulturhermeneutik einer Chimére zwischen Mythos und Wissenschaft, Heidel-
berg 2011.

47 | Solche sexualisierten Interpretationen des Sphinx- oder Sirenenmotivs werden
haufig fir Erfindungen des 19. Jahrhunderts gehalten. Zahlreiche archdologische Un-
tersuchungen spéatestens seit den achtziger Jahren wie auch in den hier angefiihrten
Schriften von Morawietz, Padgett, Moraw und Schneider zeigen allerdings, dass diese
Idee schon auf die Antike selbst zuriickgeht. Eine der frihsten Ausfiihrungen dazu befin-
det sich in Koch-Harnack, Gundel: Knabenliebe und Tiergeschenke: Ihre Bedeutung im
péderastischen Erziehungssystem Athens, Berlin 1983, S. 213-214.

48 | Vgl. Reinsberg, Carola: Ehe, Hetdrentum und Knabenliebe im antiken Griechen-
land, Miinchen 1998, S. 117f., S. 137f.

49 | Vgl. Schneider: Sphinx - Amazone - Médnade, a.a.0., S. 29f.

14.02.2026, 11:37:43.

179


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Kerstin Borchhardt

der Regel mit einem erwachsenen Mann dargestellt wird. Im Gegensatz dazu
existieren jedoch zahlreiche erotische Darstellungen mit Mannern und Jun-
gen, in denen die in vielen antiken griechischen Gesellschaften anerkannte
Praxis der Piderastie gezeigt wird. Bei dieser bildete ein ilterer Mann einen
Knaben aus, beschenkte ihn groflziigig und nahm ihn oft auch als Liebha-
ber.®® In den sexualisierten Sphinx-Darstellungen tibernimmt das weibliche
Mischwesen die aktive Rolle, die bei den piderastischen Bildern dem erwach-
senen Mann zukommt — allerdings mit dem Unterschied, dass der Jugendliche
aus der Verbindung mit der Sphinx keinen Nutzen zieht, sondern sein Leben
t.5! Die Umkehrung der Geschlechterordnung erscheint hier — wenigs-
tens fiir die Knaben — als etwas duflerst Fatales und Todbringendes.

verlier

FALLBEISPIEL IIl. DER SATYR: ENTGRENZUNG UND LIMINALITAT
IN DER ANTIKEN UND NACHANTIKEN KUNST

Ahnlich wie es Foucault fiir das Mittelalter festgestellt hat, veranschaulichten
bereits in der Antike viele Mischwesen durch ihre Hybriditit einen Bruch
mit gesellschaftlich konstituierten gottlichen Ordnungen. Die oben ange-
fuhrten Beispiele von Minotaurus und Sphinx haben gezeigt, als wie bedroh-
lich und gefihrlich solche Gesetzesbriiche fiir die gesellschaftliche Ordnung
empfunden werden konnten. Allerdings hatte die Liminalitit diverser Zwit-
tergeschépfe schon im alten Griechenland oft auch eine andere Seite. Denn
zahlreiche Mischwesen versinnbildlichen nicht nur die Furcht der Menschen
vor den negativen Auswirkungen von Grenz- und Gesetzesbriichen, sondern
ebenso die Faszination an der daraus resultierenden Unordnung als Expe-
rimentierfeld fiir Gegenentwiirfe zu etablierten Ordnungssystemen. Eine
solche Faszination am Liminalen und Entgrenzenden ldsst sich nicht nur an
den antiken Mischformen, sondern auch an ihrer nachantiken Rezeptionsge-
schichte beobachten.

Dieses Problemfeld soll im letzten Abschnitt kurz angerissen werden, in-
dem die Autorin einige wichtige Stationen der ideengeschichtlichen Entwick-
lung der Gestalt des Satyrn in der abendlidndischen Kultur bis zur frithen Neu-
zeit aufzeigt. Der Terminus »Satyr« ist ein Sammelbegriff fiir eine Vielzahl
von Mischwesen, zu denen Geschopfe wie Pane, Faune und Silene gezihlt wer-
den.” Genaue Abgrenzungen sind bereits seit dem 5. Jahrhundert v. Chr. nicht

50 | Zur Knabenliebe vgl. Reinsberg: Ehe, Hetdrentum und Knabenliebe, a.a.0.,
S. 163-215.

51 | Vgl. Schneider: Sphinx - Amazone - Ménade, a.a.0., S. 29f.

52 | Herbig, Reinhardt: Pan der griechische Bocksgott. Versuch einer Monographie,
Frankfurta.M. 1949, S. 52ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

mehr moglich. Auch ihre Typologie konnte in der bildenden Kunst variie-
ren, und sie wurden entweder als kleine Minner mit Spitzohren und Pferde-
schwanz (manchmal auch Pferdehinterbeinen oder Hufen) oder als Kreuzung
aus Mensch und Ziege mit Bocksbeinen oder Bockskopf dargestellt.” Trotz der
Unterschiede zeichnen sich viele dieser Wesen durch dhnliche Verhaltenswei-
sen wie ihre Verbindung zur Natur, exzessive Lust, die Vorliebe fiir Wein und
Rausch sowie eine gewisse Schalkhaftigkeit aus. Sie gehoren zu den facetten-
reichsten Zwittergeschopfen, wobei gerade ihr liminaler Status zwischen den
Ordnungen fiir ihre funktionale Bestimmung von Bedeutung ist. Fiir diese
These spricht, dass die Satyrn bereits in der Antike Einzug in das Gefolge des
Dionysos hielten. Dionysos — der ambivalente Natur- und Weingott — wurde
in zahlreichen Mythen selbst als hochst liminale Figur inszeniert, die an der
Schwelle zwischen Natur und Kultur, Wildnis und Zivilisation, Fremdheit und
Vertrautheit sowie gesellschaftlich akzeptablen und inakzeptablen Verhalten
stand.’* Zahlreiche bildliche Darstellungen des Gottes zeigen seine durch Eks-
tase, Alkohol, Tanz, Musik sowie sexuelle Ausschweifungen gekennzeichnete
Triumphziige und betonen dadurch dessen liminalen Charakter.” Auch die
Satyrn waren ein fester Bestandteil solcher Triumphe, denn aufgrund ihrer
Doppelnatur eigneten sie sich fiir die Darstellungen grenzwertiger Ausschwei-
fungen besonders gut.*® Einerseits waren sie als Halbmenschen der mensch-
lichen Sprache begabt und konnten Musikinstrumente spielen, andererseits
zeichneten sie sich durch eine gewisse Dumpfheit und unkontrollierbare tie-
rische Instinkte wie einen {ibermifigen Sexualtrieb aus.”” Diesen lebten die
Satyrn nicht nur mit Minaden, sondern auch mit méannlichen und weiblichen
Ziegen oder Rehen aus.*® Bildwerke von menschlichen Triumph-Teilnehmern
im Koitus mit Tieren sind hingegen nicht tiberliefert, was dafiir spricht, dass
die Zwittergeschdpfe bevorzugt bei sexuellen Ausschweifungen und Exzessen
dargestellt wurden, die bei anthropomorphen Figuren vielleicht mehr Anstofs
erregt hitten.®® Es ist anzunehmen, dass die liminale Gestalt des Bockswe-
sens somit auch als kiinstlerisches Mittel fungierte, um dem Grenzwertigen

53 | Vgl. Padgett, Michael J.: The Centaur’s Smile: The Human Animal in Early Greek Art,
New Haven 2003, S. 28f.

54 | Vgl. Otto, Walter F.: Dionysos. Mythus und Kultus, 7. Auflage, mit einem Nachwort
von Alessandro Stavru, Frankfurt a.M. 2011, S. 87ff.

55 | Zu den schier unzhligen Deutungs- und Darstellungstradition vgl. die Beitréage
in: Schlesier, Renate: A Different God? Dionysos and Ancient Polytheism, Berlin 2011.

56 | Vgl. dazu: Morawietz: Der gezdhmte Kentaur, a.a.0.

57 | Vgl. Brommer, Frank: Satyrspiele - Bilder griechischer Vasen, Berlin 1959,
S.27-44.

58 | Vgl. Alexandridis: Wenn Gétter lieben, wenn Goétter strafen, a.a.0., S. 300f.

59 | vgl. ebd., S. 300.

14.02.2026, 11:37:43.

181


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Kerstin Borchhardt

und moralisch Bedenklichen eine bildliche Form zu geben. Im antiken Thea-
ter nahm der Satyr im nach ihm benannten Satyrspiel — das in Athen um
500 v. Chr. entwickelt wurde — ebenfalls eine wichtige und einzigartige Rolle
ein. Wie in den Tragédien wurden auch im Satyrspiel mythische Heldenge-
schichten erzihlt. Allerdings unterschied es sich in dem Punkt, dass ein Chor
von Satyrn als Reprisentant des Dionysischen auftrat, durch den die Stiicke
an den ausschweifenden Dionysoskult — aus dem die antike Dramendichtung
urspriinglich hervorgegangen war — riickgebunden werden sollten.®® Die Sa-
tyrn agierten hierbei als Vermittler zwischen Kunst und Kultus. Gleichzeitig
verliehen sie — da sie sich hiufig durch einen deftigen Humor auszeichneten —
den Dramen aber auch etwas sehr Irdisches und nur Allzumenschliches. Im
Gegensatz zu vielen anderen Figuren durften sich die Mischwesen vulgirer
Sprache bedienen, Witze machen oder sie spielten Streiche, indem sie z.B. ei-
nem schlafenden Herakles seine Keule stahlen und mit Odysseus um Wein
feilschten. Vasenbilder und Satyrspiel sprechen somit dafiir, dass die bocksar-
tigen Geschopfe in der antiken Kunst hiufig dazu genutzt wurden, liminales
Verhalten darzustellen und dadurch die Grenzen zwischen Kultur und Natur,
Kunstwerk und Kulthandlung sowie der irdischen und der gottlichen Sphire
zu transzendieren. Gleichzeitig machten sie somit auch die Zusammengeho-
rigkeit dieser scheinbar getrennten Sphiren deutlich.

Bei einem derart fulminanten Auftreten in der Antike wundert es nicht,
dass die Figur des Satyrn den Untergang der heidnischen Religionen »iiber-
lebte« und in das christliche Weltbild integriert wurde. Ebenso wie Kentauren
und Sirenen stand der Satyr, durch seine seltsame Gestalt sowie seine ihm
seit der Antike zugeschriebene Lust, in vielen mittelalterlichen Bestiarien
tiir eine Abwendung vom Ideal der korperlichen und moralischen Ebenbild-
lichkeit Gottes und damit fiir das Satanische schlechthin.® Allerdings — und
das ist bemerkenswert — erhielt er bereits seit dem ausgehenden christlichen
Mittelalter vereinzelt auch andere Facetten. Besonders in der Renaissance ge-
wann das Motiv des Satyrs im Kontext von Schuld, Erlésung und géttlicher
Ordnung in der bildenden Kunst immer mehr an Popularitit. Dabei wurden
vor allem im nordalpinen Raum durch die Darstellungen von Albrecht Diirer
und Jacopo de’ Barbari Stereotypen von Satyrn und »Wilden Mdnnern« — bei-
des haarige Wesen, die in der Natur hausen — miteinander vermischt.®* Beide

60 | Vgl. Lammle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, Heidelberg 2013, S. 31, S. 155ff.,
vgl. Brommer: Satyrspiele - Bilder griechischer Vasen, a.a.0., S. 27-44.

61 | Vgl. Hammer, Andreas: »Ordnung durch Un-Ordnung: Der Zusammenschluss von
Teufel und Monster in der mittelalterlichen Literatur«, in: Mein und Geisenhansliike:
Monstrése Ordnungen, a.a.0., S. 209-256, hier S. 213.

62 | Vgl. Frier Kaufman, Lynn: The Noble Savage, Satyrs and Satyr Families in Renais-
sance Art, Michigan 1979, S. 36ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

Mischwesentypen galten anfangs als Inbegriffe von gottloser Lust, erfuhren
allerdings im Laufe des 15. Jahrhunderts Umdeutungen zu »Edlen Wilden«,*
wobei einige »Wildlinge« sogar von tugendhaften Frauen gezihmt, zivilisiert
und in der christlichen Erlésungslehre unterwiesen wurden. Dies bezeugt
beispielsweise der heute in Basel aufbewahrte Bildteppich Tugendreiche Dame
zdhmt Wilden Mann (ca. 1470). Auf dem Spruchband - das die Figuren verbin-
det — ist zu lesen, dass der zottelige Kerl wild lebte, bis ihn die reine Liebe sei-
ner sittsamen Begleiterin zihmte.®* Geschichten von zivilisierten Satyrn gibt
es —nach Kenntnissen der Autorin — hingegen nicht. Aufgrund ihrer Mischge-
stalt, die noch mehr tierische Merkmale aufweist als der affenartige behaarte
»Wilde Mann, ist es fraglich, inwieweit dieses >Halbtier« tiberhaupt zivilisiert
werden kann. Allerdings war der Satyr in zahlreichen Kunstwerken des 15. und
16. Jahrhunderts auch tiberhaupt nicht mehr als Wesen konzipiert, das der
Zivilisierung bedurfte, um Erlosung zu erfahren. Da sich Intellektuelle und
Kiinstler zu dieser Zeit verstirkt mit antiken Texten und Kunstwerken ausei-
nandersetzten, wurde ihnen die urspriingliche Verbindung der Satyrn mit der
Natur und der dionysischen Ausgelassenheit wieder um so bewusster. Vor die-
sem Hintergrund wandelten sich die haarigen Zwittergeschopfe in den Kunst-
werken Albrecht Diirers (1471-1528) und Albrecht Altdorfers (ca. 1480-1538) zu
Reprisentanten eines vergangenen, besseren, paradiesischen oder arkadischen
Zeitalters. Im Kontext dieser Darstellungen hatten die Satyrn nie den Stinden-
fall der Menschen mitgemacht und lebten noch rein und unkorrumpiert in
Einheit mit Gott und der natiirlichen Ordnung.® Ein solches nostalgisches Na-
turbild, zu dessen Reprisentanten die bocksbeinigen Mischwesen in der Kunst
wurden, war wahrscheinlich ein Resultat der urbanen Entwicklung in der frii-
hen Neuzeit. In zahlreichen europiischen Ballungszentren von Niirnberg bis
Rom sammelten sich Menschen auf engstem Raum und unter niedrigsten
hygienischen Bedingungen. Zudem florierten dort nicht selten die Korrup-
tion sowie die Kriminalitit. Aus der Perspektive derartiger Lebensumstinde
wurde die Natur fiir viele Kiinstler anscheinend zum nostalgisch verklirten

63 | Vgl. ebd.

64 | Hierbei weist der »Wilde Mann« der friihen Renaissance schon Ahnlichkeiten mit
der Anomalieform auf, die Foucault fiir das 18. und 19. Jahrhundert als symptomatisch
bestimmt - ndmlich das »zu bessernde Individuum«, das auf der privaten Ebene gangi-
gen Normen angepasst werden soll. Im Gegensatz dazu ist die Zahmung des »Wilden
Mannes« jedoch nicht als privater Akt zu verstehen, sondern er bleibt selbst bei der
Zivilisierung durch die Frau im kosmologisch-gottlichen Kontext der Erlésung eingebun-
den. AuBerdem ist der neuzeitliche Wildling anders als das »zu bessernde Individuume
Foucaults, das eigentlich nicht gebessert werden kann, tatsdchlich zu zivilisieren. Vgl.
Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 86f.

65 | Vgl. ebd., S. 85.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kerstin Borchhardt

Sehnsuchtsort und mit der Hoffnung auf ein gerechtes, gottesfiirchtiges und
sorgloseres Leben verbunden. Im nordalpinen Raum waren zahlreiche Land-
schaftsdarstellungen mit Satyrn sehr stark von Ideen tiber den Garten Eden
und den Heilsgeschichtsgedanken geprigt. Kiinstler wie Albrecht Altdorfer
oder Urs Graf (ca. 1485-1528) arrangierten ihre Mischwesen in harmonisch
wirkenden Familien, die formal an das Motiv der Heiligen Familie auf der Rast
wihrend ihrer Flucht nach Agypten erinnern. Italienische Bildwerke wie die
Bronzen von Andrea Riccio (1471-1532)% orientierten sich hingegen mehr an
romisch-antiken Vorbildern. Ihre Satyrn standen ebenfalls fiir eine bessere al-
lerdings weniger paradiesische, sondern eher arkadische Zeit ein, in der die Se-
xualitit noch frei ausgelebt werden durfte.” In beiden Fillen wurden mensch-
liche Sehnsiichte nach Freiheit, Einfachheit und Gerechtigkeit auf ein hybrides
Wesen projiziert, das fiir eine utopisch idealisierte Vergangenheit und Kultur
einstand. Dadurch erschienen solche Renaissance-Satyrn als Bewahrer einer
urspriinglichen Weltordnung, von der der Mensch lingst entfernt war, und
das Verhiltnis zwischen Norm, Mensch und Monster wurde in sein Gegenteil
verkehrt. Nicht sich selbst, sondern den Menschen und seine zeitgendssische
Kultur wies der Satyr in Form eines positiven Gegenbildes als das eigentliche
Monster aus, das gegen die natiirlich-géttliche Ordnung verstéft. Diese heute
fast vergessene Deutung des Satyrn war nur eine von vielen seiner Rezeptionen
in der nachantiken Kunst. Sie wies, resultierend aus der Unzufriedenheit mit
der eigenen Gesellschaft, eher den Charakter eines kiinstlerischen Gedanken-
spiels auf, als das Bestreben, den Satyr als einen realen positiven Lebensent-
wurf zu etablieren. Dennoch erlebte eine dhnliche Lesart in der Kunst des 18.
bis 20. Jahrhunderts noch einmal ein fulminantes Aufleben.®®

66 | Zu Riccios Werken vgl. Alan, Denise: Andrea Riccio. Renaissance Master of Bron-
ze, Ausst.-kat., Frick Collection, New York 2008.

67 | Blume, Dieter: »Im Reich des Pans - Animistische Naturdeutung in der italieni-
schen Renaissancex, in: Beyer, Andreas und Prinz, Wolfram: Die Kunst und das Studium
der Naturvom 14. zum 16. Jahrhundert, Weinheim 1987, S. 253-276.

68 | Vgl. Borchhardt: Bdcklins Bestiarium: Mischwesen in der modernen Malerei,
a.a.0.,S.121-141.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

SCHLUSSBETRACHTUNG

Von der hier konstatierten Beobachtung ausgehend, lieRe sich die Figur des
Satyrs in der Kunst vor allem in den Werken Arnold Bocklins (1827-1901)% oder
Franz von Stucks (1863-1928)” eingehender untersuchen. Auch fiir eine voll-
stindigerer Erschliefung der anderen im Beitrag beschriebenen Hybriden wi-
ren dhnliche Untersuchungen zu ihrem Bedeutungswandel in der nachantiken
Rezeption durchzufiihren,” welche aber an dieser Stelle nicht geleistet werden
konnen. Allerdings wurde bereits an den einfithrenden Analysen deutlich,
wie wichtig die Einbindung der mythischen Hybriden in den weltanschauli-
chen Kontext ist, aus dem sie jeweils hervorgegangen sind. Zur Analyse dieses
kontextuellen Verbundes liefert Foucaults Charakterisierung des Monstrosen
als Doppelung eines Grenzbruches zum juridischen Gesetzesbruch ein viel-
versprechendes Werkzeug. Es kann helfen, die Bedeutungen und Funktionen
hybrider Formenbildungen im Mythos als wichtige Bestandteile normativer
und sinnstiftender Ordnungssysteme zu analysieren. Mythopoeithische Kon-
strukte wie Mischwesen erweisen sich dadurch nicht allein als Hirngespinste
oder eindimensionale Allegorien, sondern sie veranschaulichen die Versuche,
komplexen, abstrakten und ambivalenten Phinomenen aus der Lebenswelt die
greifbare Form eines konkreten Korpers zu geben. Die der Alltagswahrneh-
mung widersprechende und damit fremdartige Gestalt zahlreicher Zwitterge-
schopfe erscheint dabei als eine wirkmichtige visuelle Ausdrucksformel fiir
den problematischen Umgang der Menschen mit ihren eigenen - fiir die Ge-
sellschaft zwar konstitutiven aber gleichzeitig an vielen Stellen immer wieder
briichig werdenden — Ordnungssystemen.

69 | Zu Bocklins vielfaltigen Mischwesen vgl. ebd., S. 7ff.

70 | Vgl. Brandlhuber, Margot Th. (Hg.): Franz von Stuck: Meisterwerke der Malerei,
Ausst.-kat., Villa Stuck, Miinchen 2008, S. 111-114; vgl. zudem Siinderhauf, Ester
Sophia: »Franz von Stucks Antikenrezeption im Kontext der Zeit, in: Brandlhuber (Hg.):
Franz von Stuck, a.a.0., S. 156-177, hier S. 160ff.

71 | Zu modernen Panen, Satyrn und Faunen allgemein vgl. Herbig: Pan der griechische
Bocksgott, a.a.0., und Merivale, Patricia: Pan the Goat-God: His Myth in Modern Times,
Cambridge, Mass. 1969. Zur Sphinx vgl. Demisch: Die Sphinx, a.a.0. und die Beitrédge
in: Malinowski: Fragen an die Sphinx, a.a.0.; sowie Schneider: Sphinx - Amazone - M&-
nade, a.a.0., S. 29f.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Merleau-Ponty, Foucault, Deleuze: Thinking
the Lived, Utopic Body (without Organs)?!

Kyla Bruff

In »Utopian Body« (1966), Michel Foucault presents a complex conception of
the body informed by certain phenomenological ideas developed by Maurice
Merleau-Ponty. It is a conception that is both paradoxical and unique, inasmuch
as it is not found elsewhere in his oeuvre.? The utopic body is both here and not
here; in its utopic aspects, it always extends beyond its own conceived limits,
but at the same time remains a sealed, unified, experiencing entity. In this
essay, [ will first demonstrate that Foucault’s utopic body may be understood
as closely related to Merleau-Ponty’s appropriation of the lived body.* Second,
I will show that Merleau-Ponty’s lived body and Foucault’s utopic body can,
together with Gilles Deleuze and Félix Guattari’s Body without Organs (BwO),
collectively overcome the dichotomy between a purely utopic body (requiring no
actual basis in the real) and the physical, objective body. I conclude by showing
that whereas we (as embodied beings) live spatially in a real, concrete world, to-
gether, the utopic body — a healthy BwO — and the lived body can promote new,
creative ways of pushing the limits of possible experience.

1| | wish to thank Dr. Tobias Klass (Wuppertal), Dr. Georgy Chernavin (Moscow) and
Petr Kocourek, M.A. for their assistance in the development of this paper.

2 | Michel Foucault, »Le corps utopique,« in: Die Heterotopien. Der utopische Kérper
(Berlin: Surkamp, 2005), pp. 55-65; transl. by Lucia Allais, Caroline A. Jones and Arnold
Davidson under the title »Utopian Body« in: Sensorium: Embodied Experience, Tech-
nology and Contemporary Art, ed. Caroline A. Jones (Cambridge, Mass.: MIT press,
2006). Henceforth cited as »Utopian Body,« followed by French and then English
pagination.

3 | The »lived body« is referred to by Merleau-Ponty as /e corps vécu or corps propre,
and can be, in conjunction with Merleau-Ponty’s concept of flesh, understood as in-
terpreted out of Husserl’s Leib. See Emmanuel de Saint-Aubert, Du lien des étres aux
éléments de I’étre (Paris: Vrin, 2004), pp. 148-155.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Kyla Bruff

THE BoDy AND 1TS UTOPIAS

Foucault’s utopic body is a paradoxical entity; it is both open and closed, and al-
ways retains utopic (or virtual) elements. On the one hand, it is visible, opaque,
and a thing; and on the other, invisible, transparent and life. Although some of
my experiences imply a more intense involvement of my physical body (e.g.,
pain, sex), and thus seem to awaken certain parts of my body to me (e.g., my or-
gans), my body is nevertheless always open, as I am intertwined with the exter-
nal world and can have an infinite number of different interactions stimulated
by elements both of this (real) world and utopic (virtual or simulated) worlds.

A utopia, according to Foucault, is a (generally non-localizable) »place out-
side all places [...] where I will have a body without a body«*). Although a uto-
pia necessarily references experiences beyond our reality, such a creation must
bear a resemblance to how we, embodied, experience reality (if it were com-
pletely irrelevant to human life, it would cease to have meaning qua utopia).
Moreover, utopias never succeed in eliminating the body,’ for the body possesses
different types of utopias deep inside itself. These utopias include basements,
attics, obscure stays (séjours), and bright beaches, which, on my reading, repre-
sent the places-without-place in the body itself, which impose conditions on and
structure my perception and encounters of the world (e.g. my head, my mind,
my capacities of mobility and memory).® Such limitations restrict experience
and the types of utopias I can create, and this supports the claim that my exis-
tence in the world can never be reduced to the purely imaginary and utopic.

Foucault states, »There is no need for magic, for enchantment [...] for a soul,
nor a death, for me to be both transparent and opaque, visible and invisible, life
and thing. For me to be a utopia, it is enough that I be a body.«’ Thus, although
I am something invisible (e.g., a life, an identity or utopia), the body is both
origin and condition of my existence. Although my body is involved in the

4 | Foucault, »Utopian Body,« p. 56/p. 229.

5 | Utopias that seem to aim for the eradication of the body are identified as: utopias
of the incorporeal body (e.g., lands of fairies, pixies, genies, and magicians - lands
in which the body can be immortal), the lands of death (in which the transfiguration
or denial of the body occurs through the glorification or attempts at preservation and
prolongation of dead bodies), and the utopia of the great myth of the soul (the soul can
escape and purify the body, despite being lodged within the latter). See ibid., p. 56/
pp. 229-230.

6 | For example, my head is a »cave« open to the exterior world (rather than as purely
immanent to it); | see a continuous landscape when | look out of my eyes instead of a
divided or fragmented picture; if | try to look directly at the sun, its brightness blinds me
in an uncontrollable way.

7 | Ibid., p. 60/p. 231.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

development of my I, and I am grounded in and limited by my body (and can
become hyper-aware of certain parts of my body) — I am not my body. Nor,
however, can I ever escape my incarnation as the condition of all identities and
utopias, and as the principal actor in these utopias and the locus of their rele-
vance. Instead of allowing one to flee one’s body, utopias make it possible for
one to experiment with and change the life or identity within and corresponding
to the body. They thus offer the potential to reconfigure the body and modify its
relationship to different structures and identities, in unpredictable and creative
ways.

Despite its seemingly objective, universal physical characteristics such as its
parts, organs, shape and movements, the body as we come to know it is a priori
a lived body, an experiencing entity within the world, and is therefore not ob-
jectively comprehensible. Foucault identifies a great utopic rage that decays and
volatilizes the body,® and which may be characterized as the movement of var-
ious, potentially identity-forming factors. The body can never fully escape this
utopic rage and be considered objectively, although it paradoxically remains the
very condition of the existence of this rage. Although the latter can be destruc
tive, the body can also be taken over by utopic or imaginary dimensions, which
guide its activity and expression in ways that do not directly suppress desire, as
in the case of the dancer.’

THE Utopic Bopy IN LIGHT oOF MERLEAU-PONTY’S THEORY

As suggested above, Foucault’s utopic body is influenced by Merleau-Ponty’s
lived body, the experiencing body in which one lives, as differentiated from the
objective body. This implies that there exists neither an objective body cut off
from its environment, nor a body that would be an object for an I think or for a
constituting consciousness (that could ascribe it its intelligibility and reality).
Foucault’s utopic body may also be directly linked to Merleau-Ponty’s ana-
lyses of perception and imagination. Foucault suggests that things in the world
find their origins exterior to me, and they make their ways into my head in
the form of particular images or other manifestations, which in turn affect
the structure of my thoughts and the type of worlds or utopias I can imagine.
Accordingly, for both Merleau-Ponty and Foucault, different postulated worlds,
along with all imagined, possible beings, can exist only as variants of the world

8 | Ibid., p. 64/p. 233.

9 | The dancer’s body can outwardly manifest itself as a creative expression of the
specific (musical) utopic spaces in which it participates, in turn engendering different
experiences and possibilities of experience, and furthermore, new reflections.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Kyla Bruff

and of actual being (Merleau-Ponty’s Etre actuel).'® Moreover, our existence as
a lived body in this world is inseparable from our attempts to create ontologies
and extract essences. Even if one succeeds in eliminating inessential elements
of experience, one still cannot become disembodied or objectively discern the
ontological meaning of the concrete elements that remain" — throughout all
thinking, imagining, reasoning and analysis, we are necessarily embedded in
experience.”? For Merleau-Ponty and Foucault, activity at an invisible (imag-
ined, transparent, utopic, living, or ideal) level is thus always directly related to
the visible and to this world, as well as to the reality of the body. This body is the
condition of the possibility of all identities. However, identities and thoughts
cannot be reduced to the functions of the body and its processes; similarly, our
incarnation can never be fully experienced in one moment by an .

Therefore, regardless of the extent to which utopic powers may turn against
the body and invite us to live an increasingly virtual® existence, utopic worlds
can never be a substitute for the real world or render the body irrelevant. The
meaning of utopias exists only for us, embodied. Nevertheless, one’s experience
in the world may be modified through the imaginary and utopic or digitally coded
worlds.* The problems presented by the modern, digital, virtual possibilities

10 | This consideration of the imagination can also be analysed in the context of art
and the invisible. See the discussion of the imaginary as being at once near and far from
the actual in Merleau-Ponty, L'CEil et I’esprit (Paris: Gallimard, 1961), p. 24; transl. by
Michael B. Smith under the title »Eye and Mind,« in: The Merleau-Ponty Aesthetics Rea-
der: Philosophy and Painting (Evanston: Northwestern University Press, 1998), p. 126.
11 | To suspend time, body, and my thoughts to find that which necessarily belongs to
being »would deprive me of that very cohesion in depth [en épaisseur] of the world and
of Being without which the essence is subjective folly and arrogance.« Maurice Mer-
leau-Ponty, Le visible et I'invisible, ed. Claude Lefort (Paris: Gallimard, 1964), p. 148;
transl. by Alphonso Lingis under the title The Visible and the Invisible, ed. Claude Lefort
(Evanston: Northwestern University Press, 1968), p. 112. Henceforth The Visible and
the Invisible, followed by French and then English pagination.

12 | Merleau-Ponty accordingly argues that Husserl is unable to effectuate the move
from fact to essence through free variation by the imagination, and claims that idéation
(the formation of ideas) always occurs in a »space of existence, under the guarantee of
my duration,«ibid., p. 148/p. 111.

13 | Thetermvirtualis used here in a general sense, including the imaginary, the utopic
and the digital.

14 | For contemporary research on how »virtual worlds« affect reality, see the work of
Jeremy Bailenson at Stanford University.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

of our age exemplify both the irreducibility of the real and the benefits of the
virtual as a modifier of the actual.®

Furthermore, Foucault’s reflections on the nature of vision and touch,
which involve first-person accounts throughout the »Utopian Body,« may be
linked to Merleau-Ponty’s later ideas, in which the sensible is the originary in
which everything is. The general sensible becomes being in the primary sense;
perception, understood as our relationship to the world, things, and being, is
primarily in and of the sensible. Moreover, the perceivable nature of our bodies
is also inextricably related to our worldly existence.!® Therefore, reflection on
the body is necessarily secondary to sensual experience in a lived body, since
experience is pre-reflective and stimulates reflection. Foucault also demon-
strates that although I can never perceive my lived body in its entirety, expe-
riences of feeling and touch, and looking into a mirror, for example, can help
me to understand and feel the possibilities and limitations of the body as de-
fined and discovered through interaction — and subsequently, in a second mo-
ment, stimulate me to reflect.

MEeRLEAU-PONTY, FoucAuLT, HEIDEGGER AND ONTOLOGY

Merleau-Ponty’s interpretation of the lived body and Foucault’s utopic body
share a common ontological, yet non-foundational, heritage particularly in-
debted to Martin Heidegger and his response to Edmund Husserl. Hubert
Dreyfus and Paul Rabinow note that »Husserl’s transcendental phenomenolo-
gy gave rise to an existential counter-movement led by Heidegger in Germany
and Maurice Merleau-Ponty in France. Foucault was steeped in the thought of
both these existential phenomenologists.«7 Heidegger denies the possibility
of reducing our experience of being to an organizing, transcendental, Hus-
serlian ego or subject. Similarly, both Merleau-Ponty and Foucault oppose the

15 | See, for example, R. Kolotkin, M. Williams, C. Lloyd, E. Halford, »Does Loving an
Avatar Threaten Real Life Marriage,?« in: Journal For Virtual Worlds Research, Decem-
ber 5, 2012, http://journals.tdl.org/jvwr/index.php/jvwr/article/view/6296, (last ac-
cessed 25-4-2016). Conversely, for positive effects of the virtual on one’s existence
in a real, material world (in this case, regarding soldiers with PTSD), see Alexandra
Hemmerly-Brown, »DoD gives PTSD help »second life« in virtual reality,« in: U.S. Army
News, January 24,2011, www.army.mil/article/50751, (last accessed 25-4-2013).

16 | Vision occurs between the inside and outside of a perceiver; involving an inter-
twining of interiority and externality. See Merleau-Ponty, The Visible and the Invisible,
p. 171/pp. 130-131.

17 | Hubert L. Dreyfus and Paul Rabinow, Michel Foucault: Beyond Structuralism and
Hermeneutics, Second Edition (Chicago: The University of Chicago Press, 1983), p. xxi.

14.02.2026, 11:37:43.

191


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Kyla Bruff

establishment of an originary, founding consciousness or an autonomous,
transcendental subject in their conceptions of the incarnated subject-in-the-
world (Foucault nevertheless maintains a critical distance from the ontological
foundations of Heideggerian metaphysics).

However, such opposition does not imply a necessary postulation of know-
able, ontological grounds to explain our own existence. In this matter, Heideg-
ger demonstrates that we do not have direct access to Being [Sein] itself. In
On Time and Being (1962), he states: »To think Being explicitly requires us to
relinquish Being as the ground of beings in favor of the giving which prevails
concealed in unconcealment, that is, in favor of the It gives.«' Through the Es
gibt, Being, as we can comprehend it, is given as a gift for Heidegger, as the »un-
concealing of presencing.«' A similar critique of the search for such a know-
able, ontological basis is implied in Foucault’s The Birth of the Clinic (1963),%°
and in Merleau-Ponty’s indirect ontology and critique of Husserlian essence.”
In short, for Heidegger, Merleau-Ponty and Foucault, we cannot have direct
access to Being, and accordingly, the acquisition of a privileged knowledge or
the ultimate truth of the essence of all things is impossible. It is in this regard
that all three criticize the possibility of achieving genuine objectivity contexts
of metaphysics and contemporary science.

Being thus comes to be reflected upon or »known« by us only indirectly:
whether through its opening as presence, specific structures (e.g. of perception,
language), historical conditions, orders or knowledges. This entails a general

18 | Martin Heidegger, Time and Being [Zeit und Sein, 1962], transl. by Joan Stambaugh
(New York: Harper & Row, 1972), p. 6. »It gives« here is the translation of the German »Es
gibt,« which, it should be noted, is more idiomatically rendered in English as »There is.«
19 | Ibid. Heidegger explains more precisely that »[t]o think Being explicitly requires
us to relinquish Being as the ground of beings in favor of the giving which prevails con-
cealed in unconcealment, thatis, in favor of the It gives. As the gift of this It gives, Being
belongs to giving. As a gift, Beingis not expelled from giving. Being, presencing is trans-
muted. As allowing-to-presence, it belongs to unconcealing; as the gift of unconcealing
itis retained in the giving«.

20 | An ontological ground cannot be directly identified if all that we see (and know) is
conditioned by that which we can express. See the »Preface« to Michel Foucault, Nais-
sance de la Clinique (Paris: P.U.F., 1963), translated by A.M. Sheridan under the title
The Birth of the Clinic (London: Routledge, 2003). Henceforth cited as Naissance de la
clinique, followed by French and then English pagination.

21 | Merleau-Ponty accordingly states that the indirect method of ontology (Being in
beings - »'étre dans les étants«) is the only one that conforms to Being (The Visible and
the Invisible, p. 233/p. 179).

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

separation of Being from its representations or modalities of being.?> A mea-
ningful inquiry (into the body or being) must therefore examine that which is
beyond the visible or represented in a non-foundational way — the processes,
structures or conditions underlying the presence of being as das Seiende/l¢tant,
without claiming that the visible is either merely superficial or a representation
that directly corresponds with Being itself.

In his different presentations of the historical a priori,?* Foucault wavers be-
tween investigating that which is prior to and persists outside of our perception
and experience, and the structures of perception itself. The gradual shift from
an analysis primarily of perception (including questions regarding the relation
of the seen to the said) to an ontologico-linguistic inquiry can be tracked from
Foucault’s Birth of the Clinic to The Order of Things (1966), and, in a parallel
fashion, from Merleau-Ponty’s The Phenomenology of Perception (1945) to The
Visible and the Invisible (1964).

In The Birth of the Clinic, Foucault explores the relationship between the
sayable and the visible, in his search for the possibility of a discourse of dis-
ease through »the spatialization and verbalization of the pathological.«** He
traces this relationship through forms of the historical a priori, the final form
of which entails the surpassing of the invisible over the sayable. In an allusion
to the »Utopian Body,« the body is described as an »opaque mass,« a »tangible
space,«® whose reality and events can escape perception and linguistic expres-
sion (i.e., can evade the medical gaze). Foucault claims that speech and lan-
guage can affect perception; it follows that the realities of the body and disease
can become imperceptible to us once they fall outside the scope of the sayable.
Foucault’s emphasis on spatialization and his description of the historical a
priori as »a deep space, anterior to all perceptions« in The Birth of the Clinic?®

22 | On this point (in light of Heidegger) Béatrice Han demonstrates that although Fou-
caultin The Order of Things claims to be in search of that which makes representations
and knowledge possible in the epistemological order, »the preface clearly suggests
that this perspective should in fact be subordinated to a more »archaic« research, which
alone would make it possible to discover what determines the »mode of being« of the
knowable.« Béatrice Han, Foucault’s Critical Project: Between the Transcendental and
the Historical (Stanford: Stanford University Press, 2002), p. 57.

23 | It is beyond the limits of this essay to explore Foucault’s different presentations
of the historical a priori and their ontological significance (particularly in relation to
Heideggerian Being). However, broadly speaking, the historical a priori in Foucault’s
work may be generally understood as the a priori field of the historical conditions of
subjects, societal formations, and modes of being.

24 | Foucault, Naissance de la Clinique, p. viii/xi.

25 | Ibid., p. 123/p. 122.

26 | Ibid., p. 3/p. 5, my emphasis.

14.02.2026, 11:37:43.

193


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Kyla Bruff

seem to invite us to renounce perception in favor of analyses of space and ex-
ternality,” which reiterates the argument in the »Utopian Body« that certain
realities and phenomena of the body elude our individual understanding.

Despite the challenges of correlating Foucault’s analysis of the gaze in The
Birth of the Clinic with Merleau-Ponty’s perception-knowledge relationship, it
can be said that both thinkers investigate structures of perception and chal-
lenge objective knowledge. However, theories of perception are limited in their
explanations of the body in space, and Merleau-Ponty and Foucault must even-
tually extend their analyses to the realm of the ontological in a non-foundatio-
nal way. Beyond the gaze and perception, the body is involved in a real, spatial
externality, and navigates the world through places. We can therefore observe
a shift in Foucault’s early conception of the historical a priori towards (in Hei-
deggerian vocabulary) the consideration of the variable conditions of modes or
understandings of Being.

A subject’s development always occurs within a mode of being beyond
independent subjectivity and does not entail the reduction of experience to
thought.?® However, this rejection of the originary subject should be met with
a refutation of theories of absolute, metaphysical foundations, since at the same
time the conditions of the possibility of the subject are no longer strictly se-
parable from the subject herself.? Correspondingly, it may be argued that be-
neath visible, ascertainable organisation, discourse, and linguistic and societal
structures which condition the subject, there is, following the Heideggerian Es
gibt, a letting-be, a giving — an order for Foucault, at the origin of the presentation

27 | Han claims, however, that this specific Foucauldian anteriority is incompatible
with Merleau-Ponty’s thought (for he rejects the concept of an a priori), and highlights
the difficulty that the historical a priori here seems to be both prior to and at once to
presuppose its own founding content. The Birth of the Clinic thus perhaps suggests a
phenomenological theory of perception that it cannotitself uphold. See Han, Foucault’s
Critical Project, p. 50-51. Philippe Sabot similarly claims that in this text, Foucault ef-
fectuates both a phenomenology of perception and at once an anti-phenomenology of
perception. See Philippe Sabot, »Foucault et Merleau-Ponty: un dialogue impossible?,«
in: Les Etudes philosophiques 106/3 (2013), pp. 317-332, here p. 328.

28 | See Maurice Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception (Paris: Gallimard,
1945), p. vi, translated by Colin Smith under the title Phenomenology of Perception
(New York: Routledge, 2005), p. xi. Henceforth cited as »Phenomenology,« followed by
French and then English pagination.

29 | Han, Foucault’s Critical Project, pp. 14-17. Han suggests here that three different
interpretations of Foucault’s historical a priori may be represented by The Birth of the
Clinic, The Order of Things, and The Archeology of Knowledge, respectively.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

of Being in modes,* which underscores the necessity of investigating beyond
appearances, representation and Being (I’étant/das Seiende). This indirect,
non-foundational and ontological approach also alludes to The Birth of the Cli-
nic, in which the reversible nature of our perception of the world and the dis-
covery of »obscure masses« in the opaque body relate, according to Han, to
the impossibility of representing Being in itself and the emergence of a »new
empiricity,« »life« in The Order of Things.*! Furthermore, both of these works
analyze the relation between seeing and saying, the visible/represented and the
expressible, and language and things over time. Nevertheless, although Fou-
cault’s order seems to be a promising ontological concept, it appears unable to
supply the resources for a satisfactory explanation of phenomena such as incar-
nation; and this is demonstrated in the unclear, complex shift from The Birth
of the Clinic to The Order of Things: neither an investigation of the structures
of subjective perception nor an analysis of an ontological outside or concept of
Being/order can sufficiently explain embodied human life in the world; such
an explanation would require elements of both, along with reflections on lan-
guage and space.

Similar conclusions may be drawn in consideration of the analyses of per-
ception in The Phenomenology of Perception and the ontology of the flesh in
The Visible and the Invisible. The body, in both texts, retains »ontological prio-
rity,« since, as David Low explains, in lived experience »the body and the world
upon which it opens [...] sustain a field of stable meanings, meanings that are
then sublimated in the bodily gesture called speech.«*? Language, with the de-
pendency of its development and use upon embodied speakers, unifies ana-
lyses of perception and ontology. The reversibility between the perceiver and
the world as perceived occurs in language, which is a medium through which

30 | Han demonstrates that order, in the Preface of The Order of Things, can engender
the codes and discourses of our knowledge of being(s) (in language), and thus define
our modes of being (ultimately giving rise to order on the empirical level and to scien-
tific theories). See Han, Foucault’s Critical Project, p. 55. Foucault’s »naked« or »pure«
(»nue«) experience of this underlying order could thus be a reference to Heideggerian
ontological difference. See Michel Foucault, Les mots et les choses (Paris: Gallimard,
1966), p. 13, translated under the title The Order of Things (New York: Routledge, 2005,
p. xxiii); henceforth cited as The Order of Things, followed by French and then English
pagination; see also Han, Foucault’s Critical Project, pp. 59-60 for more on this topic.
Han also acknowledges challenges of the Foucault-Heidegger comparison (e.g., it is
impossible for Heidegger to directly identify a concept such as order with Being).

31 | Han, Foucault’s Critical Project, p. 51. This relationship is, however, limited in its
possibilities. Ibid., p. 52.

32 | Douglas Low, Merleau-Ponty’s Last Vision: A Proposal for the Completion of »The
Visible and the Invisible« (Evanston, lllin.: Northwestern University Press, 2000), p. 22.

14.02.2026, 11:37:43.

195


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kyla Bruff

the world acquires meaning as things become objects of perception for humans-
in-the-world.*® This brings us once again to the non-foundational, ontological
thesis, culminating in Merleau-Ponty’s concept of the »flesh«, which says that
existence comes first, and that reflection is secondary to perception.** Through
the flesh, the reversible, are expressed the intertwined relationships of body
and world, sensate and the sensible, visible and the invisible; blurring the sub-
ject-object distinction and enriching our understanding of the utopic body as
always in-between theories of ontology and perception.®

Merleau-Ponty thus initiates an overcoming of the split between the exis-
tence of the human understood in objective, realist terms and an autonomous,
originary, transcendental subject. He proposes a »third dimension«* beyond
the transcendental or empirical, between perceiving and the perceived.” Simi-
larly, Foucault, through his historical a prioris, writes the history of that which
»determines the reciprocal positions and the mutual play of the knowing sub-
ject and that which is to be known,«* and posits the utopic body as irreducible

33 | Perception also always involves an a-personal sensing of the world. Subsequently,
once the perceiver is understood as always in and of flesh - her body as both sensate
and sensible - the impossibility of discerning essences becomes clear (The Visible and
the Invisible, p. 149/p. 111).

34 | Foran account of a possible phenomenological approach to a non-essentialist on-
tology founded in real difference which entails a turn »to the reverse side or the lining of
being, to the invisible in and of the visible,« see Miguel de Beistegui, »Toward a Pheno-
menology of Difference?,«in: Researchin Phenomenology 30 (2000), pp. 54-70, here p. 6.
35 | See Merleau-Ponty, The Visible and the Invisible, p. 184/p. 142. The flesh is both
present and undisclosed, and exists neither purely as matter nor as spirit/ideality.

36 | This third dimension might be designated as the historical a priori, the vécu, gene-
ral sensibility, or the flesh. For more on this third dimension and the rejection of the
transcendental-empirical dichotomy (which is also challenged by Deleuze), see Sabot,
»Foucault et Merleau-Ponty,« p. 325.

37 | Ibid. In this third dimension, Sabot explains, »our activity and our passivity, our
autonomy and our dependence, cease to be contradictory,« as it »simultaneously deli-
vers its own conditions of transcendental possibilities.« Here, Sabotis quoting Merleau
Ponty, Parcours Il, 1951-1961 (Paris: Editions Verdier, 2000), p. 13. Sabot also draws
attention to the dimension of the vécu as presented in The Order of Things as »both the
space in which all empirical content are given to experience and the original form that
makes them possible in general and designates their primary roots.« (Compare Fou-
cault, The Order of Things, p. 332/p. 349). Foucault explains that the vécu provides a
»means of communication between the space of the body and the time of culture«. Ibid.,
p. 332/pp. 349-350, (English transl. Kyla Bruff).

38 | Han, Foucault’s Critical Project, p. 48. Han is quoting Foucault, Birth of the Clinic,
p. 139/p. 137.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

to originary conditions or state(s). Therefore, despite certain difficulties in
comparison,* the Merleau-Ponty-Foucault relationship shows that invisible ele-
ments on the level of »Being,« order, (a-personal) perception and/or language
open different modes or ways of being in which we live, embodied.

THE OPENING OF SPACE

Heidegger’s latter analyses of space can help us understand Foucault’s claim
that the body is always in a non-place, but still irreducibly exists as a perceiving,
experiencing body.* Dasein is spatial” and includes our dwelling in space in a
manner inexplicable in terms of transcendental subjectivity.” Giinter Figal ex-
plains that »to describe something in its spatiality means: to understand it from

39 | For example, the resolution of Merleau-Ponty’s postulation of an ontology of the
flesh (and its foundational claims) with the historically conditioned/conditioning, epis-
temic dimension of the historical a priori; and, as Sabot notes, the issue of whether
Foucault breaks with Merleau-Ponty by historicizing his »ontological resource,« making
it depend upon a »change in the »fundamental dispositions of knowledge« and reflec-
ting Merleau-Ponty’s failure to historically and critically contextualize man in a set of
discursive practices. Sabot also points to pertinent differences in the two thinkers’ con-
ceptions of the roots of the historical crisis of the human sciences. Sabot, »Foucault et
Merleau-Ponty,« p. 328 and p. 326, (English transl. Kyla Bruff).

40 | This discussion will help us contradict Sabot’s conclusion, namely, that it is per-
haps impossible to experience the utopic body, »because this body does not really ex-
ist, because it is not this utopic body, topically situated, that we can observe in the
mirror each morning, but it designates rather a utopic body or, better, a body-utopia
that »volatilizes« the space of the corps propre in the non-place of the utopia.« Ibid.,
p. 332, (English transl. Kyla Bruff).

41 | Da-sein has occasioned misinterpretations (MiBdeutungen, states Heidegger); it
cannot be simply literally translated as there(Da)-Being(sein), but must be thought of as
the French étre-le-la, in English, literally, the being-it-there. Heidegger further explains
in a letter to Jean Beaufret (23 November 1945), »Und le-1a ist gleich aletheia: Un-
verborgenheit-Offenheit« (»And the it-there is equal to aletheia: Unconcealment-Open-
ness«). In short, Dasein is spatial, but does not concern the question of »where?« for it
is the being-of-the-there. Martin Heidegger, Lettre sur ’humanisme, rev. ed., transl. by
Roger Munier (Paris: Editions Montaigne, 1964), pp. 180-185, here p. 182, (English
transl. Kyla Bruff).

42 | In texts such as Time and Being (1962) and Building Dwelling Thinking (1951),
the space of Dasein can no longer be ontologically understood out of temporality, as
was attempted in Being and Time (1927). For example, in Time and Being, we see the
creation of a pre-conditioned Being as an ontological field which engenders time-space

14.02.2026, 11:37:43.

197


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kyla Bruff

space and so to be attentive to that which does not appear [das Unscheinbare] in
the appearance.«* Spatiality involves the interplay of the invisible and the visi-
ble, the possible and the real, the »appearance and that which does not appear.«**
We must consequently attend to the inconspicuous in space to prevent the com-
plete closure of the body,* and to disclose its hidden possibilities, which may be
uncovered by the imagination and through the creation of utopias.*
Additionally, Heidegger’s mineness (Jemeinigkeit) as explored by Didier
Franck could also offer insight on the genesis of the embodied I. Franck ex-
plains that »mineness is the relationship of Dasein to its Being that renders pos-
sible the pronoun >I«; Dasein is »always mine, which means neither postulated
by me nor separated in an individualized I.«” Mineness does not refer to one
particular person — rather, it renders identities possible.*® It accordingly bears
commonalities with Merleau-Ponty’s non-personal dimension of perception.”

as an openness, which »exclusively and primarily provides the space in which space as
we usually know it can unfold« (Heidegger, Time and Being, p. 14).

43 | Gunter Figal, Martin Heidegger: Phdnomenologie der Freiheit, 3rd edn., Tiibingen:
Mohr Siebeck, 2013, p. 373. Original text: »Etwas in seiner Rdumlichkeit beschreiben,
das heifdt: es vom Raum her zu verstehen und so aufmerksam auf das Unscheinbare im
Erscheinenden zu sein.« (English transl. Kyla Bruff).

44 | |bid., original text: »das Spiel von Erscheinen und Unscheinbarem.« (English
transl. Kyla Bruff).

45 | Figal demonstrates that inquiring into the invisible can reveal information on the
process of becoming present or visible (»wie das, was erscheint, in seinem Erscheinen
moglich ist«. Figal, Martin Heidegger, p. 373).

46 | Inlight of Merleau-Ponty, the imagination may be described in the context of art as
»attention to the immanent, latent, hidden, or repressed hollows of the world, not nihi-
lation of the world in favor of not-being.« See Galen A. Johnson, »Structures and Paint-
ing: »Indirect Language and the Voices of Silenceq« in: The Merleau-Ponty Aesthetics
Reader: Philosophy and Painting, ed. Galen A. Johnson and Michael B. Smith, Evanston:
Northwestern University Press, 1993, p. 33

47 | Didier Franck, Heidegger et le probleme de I'espace (Paris: Editions de Minuit,
1986), p. 31. Original text: »Le Dasein est toujours mien,« cela veut dire ni posé par moi
ni séparé en un Je individualise.« (English transl. Kyla Bruff).

48 | Ibid., pp. 30-31. »Le Dasein est cet étant dont I'étre est toujours mien. [...] La mi-
enneté est le rapport du Dasein a son étre qui rend possible le pronom Je.«

49 | Merleau-Ponty states that »Every perception takes place in an atmosphere of ge-
nerality, and is presented to us anonymously. [...] Every time | experience a sensation, |
feel thatit concerns not my own being [...] but another self, which has already sided with
the world, which is already open to certain of its aspects, and synchronized with them.«
(Phenomenology, pp. 249-250/pp. 250-251). The analogy between Merleau-Pon-
tian and Heideggerian spatiality is thus described by Emmanuel de Saint Aubert as

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

Moreover, Dasein is neutralized, and is thus itself not anthropological, ethical
or sexual,® but represents the possibility of incarnated existence.” Ontologi-
cal, transcendental dispersion of Dasein is thus differentiated from its factical
dispersion in the flesh and sexuality in a manner analogous to the difference
between underlying order, and discourse or secondary order in The Order of
Things. Although I do not have space to develop it here, a spatial theory of the
process of factical dispersion (incarnation and sexualization) of being (that is
mine), with an emphasis on the role of language as a mediator between ana-
lyses of perception and ontology, and as opening spaces, could offer further
understanding of the incarnation of life.

In short, the body is neither definitively localizable nor imbued with eternal
meaning; but it is always here, through places, as life’s incarnation. Moreover,
despite the temptation to understand the utopic body as chiefly a representation
of the internal, phenomenological space of the individual,* it ought also to be
considered with its invisible structures and capacities (e.g. language, imagina-
tion, memory) as the basis of our relationship with space through places. In
so doing, the blurring of the borders between the inside and the outside of the
utopic body is highlighted, exposing the latter’s potential for enriching further
spatial and ontological considerations.

DELEUZE AND GUATTARI’S BoDY wiTHOUT ORGANS (BWO)

Gilles Deleuze’s ontology of difference may be critically approximated to the
theories of Heidegger, Merleau-Ponty and Foucault.* Merleau-Ponty’s concept
of the flesh as the element of the world (or the sensible itself) may be too limited
in its ontological potential for Deleuze.>* However, for both thinkers, difference

»undeniable« (indéniable). Compare Emmanuel de Saint Aubert, Vers une ontologie in-
directe (Paris: Vrin, 2006), p. 204.

50 | Franck, Heidegger, pp. 32-33.

51 | Ibid., p. 33.

52 | For more on this »internal space,« (respace du dedans«), consult Sabot, »Foucault
et Merleau-Ponty,« p. 330.

53 | As a thinker on the subject of difference, Deleuze praises Merleau-Ponty for follo-
wing, in The Visible and the Invisible, a »thoroughly Heideggerian inspiration [...] retur-
ning to an ontology of difference and questioning«; furthermore, Heidegger’s concept of
difference cannot »be subordinated to the Identical or the Equal«. See Gilles Deleuze,
Différence et Répétition (Paris: P.U.F. 1968), p. 90, translated by Paul Patton under the
title Difference and Repetition (New York: Columbia University Press, 1994), pp. 64-65.
54 | See Henry Somers-Hall, »Deleuze and Merleau-Ponty: Aesthetics of Difference,«
in: Symposium - The Canadian Journal of Continental Philosophy 10/1 (2006),

14.02.2026, 11:37:43.

199


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Kyla Bruff

persists without being subordinated to a transcendental subject, and the body
is explored within a philosophy of becoming.

The Body without Organs (BwO) of Gilles Deleuze and Félix Guattari con-
stantly pushes limits; it is an unreachable body inseparable from desire.> It
occupies a space and correlates to produced intensities.’® The three identified
kinds of BwOs correspond with three possibilities implicitly exposed by Fou-
cault concerning the relationship of the body with utopias. The first is the
idea of becoming a »pure and simple utopia,« that is, of existing without any
grounding in the physical body, and therefore no concrete locus of identity. This
corresponds with the empty, catatonic BwO. These BwOs are de-organized: all
virtual flows pass through them with no roots, direction or production — they
lack Deleuze’s and Guattari’s necessary rule of experimentation (i.e., injections
of caution and bearings within an organized body), and may throw themselves
into »suicidal collapse.«*” Foucault’s examples of individuals whose bodies be-
come the products of their own fantasies, as utopic powers turn against them,
resemble Deleuze and Guattari’s examples of this type of BwO. Experimenting
with desire, they open themselves completely and become chaotic, ever-fluctu-
ating BwOs, such as the schizo-, drugged and masochist bodies.*® Although
these bodies often successfully eradicate organs or certain functionalities of or-
gans (in other words, they displace the elements of the body that have fixed as-
criptions), they are empty or catatonic and become defeated, unable to become
bodies full of gaiety, ecstasy and dance (such as that of Foucault’s dancer).”

At the opposite end of the spectrum, Deleuze and Guattari describe the
cancerous BwO, which belongs to the organized strata and contains cance-
rous tissue that blocks circulation, chaos, madness, flow and liberation. It is
a fixed Body with Organs that maintains rigid, corresponding identities.*® In

pp. 213-222, here p. 220. Somers-Hall states, »Deleuze is not rejecting the notion of
the flesh, but instead is calling for the recognition that the element of the flesh is only
the world seen under one of its aspects.« Ibid., p. 219.

55 | Inthe BwO, we sleep and live our lives, fight, seek our place, experience emotions,
and love. See Gilles Deleuze and Félix Guattari, Mille Plateaux: Capitalisme et Schizo-
phrénie 2 (Paris: Editions de Minuit, 1980), p. 186, translated by Brian Massumi under
the title A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia 2 (Minneapolis, Minn.:
University of Minnesota Press, 1987), p. 150. Henceforth cited as A Thousand Plateaus,
followed by French and then English pagination.

56 | There are two different movements involved in BwOs: firstly, their construction,
and secondly, producing the corresponding intensities to fill them. Ibid., p. 189/p. 153.
57 | Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus, p. 199/p. 161.

58 | Ibid., p. 186/p. 152.

59 | Ibid., p. 187/p. 150. See also Foucault, »Utopian Body,« p. 63/p. 232.

60 | Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus, pp. 201-202/p. 163.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

Foucault’s terms, such individuals cease to create utopias, to experiment and
to develop themselves further. They are thus obstacles to their own emancipa-
tion from oppressive structures, for they are the defined subjects in matrices of
social relations unable to move or change. These cancerous BwOs include, in
Deleuzian terminology, bodies of subjectification on a stratum of significance
(which defines sense), precluding activity on any levels deeper than that of in-
dividuated subjects, along with the totalitarian and fascist BwOs, which block
experimentation and freedom.®!

Finally, the full or healthy BwO permits flux and alternative forms of orga-
nization without becoming fixed. Here, the organism is dismantled — instead
of upholding rigid subjectification, intensities flow, potentials of the body are
discovered, and structures that produce organ-ized, static meanings of the body
are disassembled.® In the context of Foucault’s work, this may be translated
into the implicit recognition in the »Utopian Body« that creative living succeeds
neither through a complete identification with the utopic, nor within the con-
fines of a rigid, enclosed body ascribed a single and set meaning. A positive re-
lationship between utopias and the body involves discovering the body’s poten-
tial beyond the dichotomy established at the beginning of »Utopian Body« (that
I live either in an organized, limited body or disembodied in a pure utopia).

Deleuze and Guattari offer instructions in A Thousand Plateaus (1980) on
how to develop bodily expression, or how to prevent utopic power from ne-
gatively limiting the body.®* Their imperatives express ways to open the body
without aiming to live purely utopically. Although Deleuze and Guattari advo-
cate dismantling identities and the self — and tearing consciousness away from
the subject — in a more extreme manner than Foucault,* they are not as radical
as often portrayed: they note that enough of the organism must be preserved
(i-e., bits of significance and subjectification)® to enable its self-reformation
and effective opposition to its systems. Their imperatives may thus be related
to Foucault’s later proposition to oppose bio-power by »connecting our current

61 | Ibid.

62 | »Dismantling the organism has never meant killing yourself, but rather opening the
body to connections that presuppose an entire assemblage, circuits, conjunctions, lev-
els and thresholds, passages and distributions of intensity.« See Deleuze and Guattari,
A Thousand Plateaus, p. 198/p. 160.

63 | Ibid., p. 199/p. 161.

64 | »[HJow can we unhook ourselves from the points of subjectification that secure
us, nail us down to a dominant reality? Tearing the conscious away from the subject in
orderto make it a means of exploration, tearing the unconscious away from significance
and interpretation in order to make it a veritable production: this is assuredly no more
or less difficult than tearing the body away from the organism.« Ibid., p. 198/p. 160.
65 | Ibid.

14.02.2026, 11:37:43.

201


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Kyla Bruff

style with our current discomfort and then by taking up marginal practices,
which have escaped or successfully resisted the spread of techno/bio-power.«*

FrRom MERLEAU-PONTY TO DELEUZE:
THE CREATIVE Bopy IN BECOMING

Although Deleuze’s, Guattari’s and Foucault’s negative references to phe-
nomenology and Merleau-Ponty provide grounds to be sceptical of the line I
have traced here,” the Merleau-Pontian lived body is nevertheless compatible
and comparable with the BwO.%® Although neither Foucault’s utopic body nor
Merleau-Ponty’s lived body can fully support Deleuze’s ontological concepts of
difference, intensity and affect, they, along with Deleuze and Guattari’s BwO,
surpass the subjective-objective dichotomy. The body becomes the intersection
point of the transcendental and the real, where our identities form and change
as we experiment within spaces.® It is also the precondition of identities and

66 | The utopic body/healthy BwO, as it engages with its environment in a creative
way, may have the potential to help us break free of our »drive to order and optimize
everything« (to stratify), thereby opposing oppressive structures, bodies of knowledge
and practices. In this sense, Dreyfus understands Foucault (along with Heidegger)
as philosophers of freedom. See Hubert L. Dreyfus, Being and Power: Heidegger and
Foucault, http://socrates.berkeley.edu/ ™ hdreyfus/html/paper_being.html, (last ac-
cessed 25-4-2016).

67 | In Francis Bacon: The Logic of Sensation, for example, Deleuze suggests a ne-
cessity to go beyond the lived body to understand the virtual. He suggests: »The phe-
nomenological hypothesis is perhaps insufficient [...] the lived body is still a paltry
thing in comparison with a more profound and almost unlivable Power.« Gilles Deleuze,
Francis Bacon - Logique de la sensation (Paris: La Différence, 1981), p. 33; transl. by
D. W. Smith under the title Francis Bacon: The Logic of Sensation (London: Continuum,
2002), p. 47.

68 | Corry Shores remarks on this compatibility and similarity, whilst also recognizing
that Merleau-Ponty’s lived body does not provide the same explanatory potential of the
body as the BwO, due to its incapability »of having intense phenomenal experiences,«
and because the BwO is only present at the limit or borders of the lived body. See Corry
Shores, »Body and World in Merleau-Ponty and Deleuze,« in: Studia Phaenomenologica:
Romanian Journal of Phenomenology 12 (2012), pp. 181-209, here p. 207. Also com-
pare Alain Beaulieu’s claim in Gilles Deleuze et la phénoménologie (Mons: Sils Maria,
2004) that Deleuze’s critique of phenomenology serves as a helpful contribution to the
latter rather than as an actual critique.

69 | Events happen in the BwO; it is the crossroads at which we can describe beco-
mings and events. Similarly, for Merleau-Ponty, the body is »the juncture itself of our

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

utopias. As the utopic body breaks free of stratification, things begin to be un-
derstood as being organized around it, since it creatively explores various modes
of operation and different possibilities within changing spatial environments.”

In conclusion, a fundamental, lived corporeality is at the root of our sub-
jective existence in the world, but this very incarnation presents paradoxical
elements that escape purely ontological, perspectival, real or transcendental
analyses. Furthermore, working to uphold a single, concrete, attributed notion
of identity associated with the body is harmful and restrictive to a discovery
of the body’s capabilities and potential (e.g., the cancerous BwO), just as erad-
icating all remnants of identity and living utopically (creating an empty BwO)
is dangerous and unproductive. A positive, dynamic relationship between
real, visible, bodily existence and ideal, utopic, subjective life may be achieved
through the creation of a healthy BwO, which is irreducible in its real existence
yet maintains a positive, affective relationship to its own imagined construc-
tions, utopias and memories. Furthermore, despite challenges in providing a
Foucauldian answer to certain phenomenological questions,” complimentary
resources can be found in Foucault, Merleau-Ponty, Deleuze and Guattari in
support of the thesis that through real experimentation and pushing the limits
of one’s body in spatial interactions (together with an expressive, utopic, creative
use of the imagination and memory), new capabilities and possibilities for the
body may emerge.

belonging to the world. It is the crossroads, the place of opening (lieu d’ouverture)
through which passes our interrogation of all that inhabits the world.« See Jean-Yves
Mercury, »Une étude phénoménologique du corps,« in: Approches de Merleau-Ponty
(Paris: L'Harmattan, 2001), pp. 11-26, here p. 16 (English transl. Kyla Bruff).

70 | In this direction, Todd May emphasizes the role of experimentation in order to be-
come a »political body, woven into the fabric of the world as a celebrator and as a chan-
ger« - a process which involves mindful attention to the modes of immanence of the
body in one’s own political and historical situation. See Todd May, »To change the world,
to celebrate life: Merleau-Ponty and Foucault on the body,« in: Philosophy & Social Crit-
icism, 31/5-6 (2005), pp. 517-531, here p. 529 and p. 531. For more on the possible
ontological links between Foucault and Merleau-Ponty regarding their approaches to
history, free of teleological presuppositions, the political, and the movement of change
and difference in the present (I'actualité), see Judith Revel, Foucault avec Merleau-
Ponty, Ontologie politique, présentisme et histoire (Paris: Vrin, 2015).

71 | For example, methodological questions concerning the lived body as a starting
point, and moreover, the possible universal structures or dispositions that precede the
body’s subjectification.

14.02.2026, 11:37:43.

203


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitat und Erfahrung

Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie

Jeanne Bindernagel

| DER ERFUNDENE KORPER:
MEeDIALE ENTWURFE DER HYSTERIE ALS
HERAUSFORDERUNG DES DELEUZESCHEN SCHREIBENS

Ein Beitrag zu Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie fokussiert gleich
zwei vermeintliche Nebenschauplitze in dessen Philosophie. Der erste wird
ersichtlich, wenn man die Hysterie als deren Gegenstand begreift, also als
ein Phinomen, an dem Deleuze seines philosophischen Denkens im Schreib-
prozess ansichtig wird. Eine derart wirksame Exemplariziit ist der Hysterie
bei Deleuze nur in vereinzelten Argumenten und Beschreibungen inne. Die
Begrifflichkeit taucht zwar in verschiedenen Phasen seines Schreibens auf,
ohne jedoch dessen explizites Thema zu werden. Sie behilt scheinbar den
Status einer erginzenden Deskription philosophischer Zusammenhinge und
hat einen assoziativen Wert, der seine Beziehung zu seiner isthetischen wie
historischen Herkunft nicht offenbart bzw. diese nicht zu benétigen scheint:
Masochismus, Drogenexperiment, Faschismus, Yoga' — die Hysterie ist eine
von vielen Benennungsoptionen fiir Kérperzustinde verstirkter, abweichen-
der Intensitit (in deren isthetischer Erfahrbarkeit) jenseits des Subjektiven
und Innerlichen. Trotz der am Detail bemerkbaren unterschiedlich komplexen
Verwendung durch Deleuze behalten die Begriffe in einer solchen reihenbil-
denden Form der Sammlung und Variation grundsitzlich etwas Beliebiges,
als sei ein derart verfasstes, vitales Leben einfach tiberall, in jedem a-normalen
Kérperzustand zu finden. Die Hysterie trifft diese Disqualifikation besonders

1 | Diese Aufzéhlung ist angelehnt an: Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Pla-
teaus. Kapitalismus und Schizophrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie
2,1980], iibers. von Gabriele Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 207.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Jeanne Bindernagel

hart, weil ihr, im Gegensatz etwa zum Masochismus? oder dem Schizoiden,?
keine eigene Untersuchung gewidmet wurde, welche die in ihr gegebene kom-
plexe Verschrinkung von sozialer und asthetischer Praxis sowie die damit ver-
bundene, ambivalente Bezugnahme auf etwaige psychoanalytische und kiinst-
lerische Vorginger der deleuzeschen Setzungen breiter ausfithren wiirde. Die
hier von mir unternommenen Uberlegungen zu Deleuzes Schreiben (von) der
Hysterie konnen entsprechend vor allem anhand ausgewihlter Textpassagen
entstehen, in denen sich vergleichbar komplexe Anlagen komprimiert bzw. an-
gedeutet finden. Die Analyse findet weniger an einem philosophisch komplex
formulierten Modell der Hysterie als vielmehr an einer Anlage eines solchen,
an einer groben Skizze oder einem einzelnen Aspekt der Modellbildung statt.

Gerade weil in dieser Form des Textes eine These anklingt, aber unaus-
gefiihrt bleibt oder wieder fallen gelassen wird, ist sie interessant. Denn hier
zeigt sich eine argumentative und isthetische Spannung oder sogar innere
Widerspriichlichkeit des Textes. Das Spezifische am deleuzeschen Begriff der
Hysterie ergibt sich also durch dessen Textpraxis, in der der zweite hier an-
visierte Nebenschauplatz seiner Philosophie benannt wird. Diese kann sich
durchaus zu dem in ihr formulierten, allgemeinen philosophischen Anspruch
der jeweiligen deleuzeschen Argumentation widerspruchsvoll verhalten, weil
sie das insistierende Moment* ihres Gegenstandes nicht tilgt. Eine entschei-
dende Rolle hierbei spielt konkret die Beziehung des Textes zu sowohl einer
Wissensgeschichte von der Hysterie als Krankheitsbild des 19. Jahrhunderts
als auch zu den sich von diesem ablsenden kiinstlerischen Zitationen des hys-
terischen Erscheinungsbilds. Zwischen diesen beiden nach Vereindeutigung
strebenden Extremen innerhalb des Hysteriediskurses und deren Behauptun-
gen oder Negierungen einer korperlich-materiellen Leidensgrundlage der Hys-
terie entsteht ein Dilemma des wissenschaftlich rezipierenden Umgangs mit
dem Korper. Auf dieses reagiert Deleuze vor allem mit der Form seines Textes,
die das jeweilige Nachdenken iiber die Hysterie als viel grundlegenderen Ent-
wurf von Medialitit vorstellt.

2 | Vgl. Deleuze, Gilles: »Sacher-Masoch und der Masochismus« [»Présentation de
Sacher-Masoch«, 1967], bers. von Gertrud Miiller, in: von Sacher-Masoch, Leopold:
Venus im Pelz, Frankfurt a.M. 1968, S. 156-281.

3 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophre-
nie 1 [L’Anti-CEdipe. Capitalisme et schizophrénie 1, 1972], ibers. von Bernd Schwibs,
Frankfurt a.M. 1974.

4 | Vgl. hierzu Deleuze: »Mdglicherweise liegt in jeder Frage, in jedem Problem wie in
ihrer Transzendenz beziiglich der Antworten, in ihrem Dréngen [insistance] Gber die L6-
sungen hinweg, in der Art, wie sie ihr eigenes Aufklaffen erhalten - méglicherweise liegt
darin zwangsldufig etwas Verriicktes.« Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Dif-
férence et Répétition, 1968], iibers. von Joseph Vogl, Miinchen 1992, S. 142f.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

Um diese Besonderheit herausstellen zu kénnen, beginnt mein Beitrag mit
einigen Uberlegungen zum Diskurs der Hysterie und besonders dem darin
virulenten Verstindnis des (fotografischen) Abbilds des Kérpers und dessen
Theatralitit. Georges Didi-Hubermans Studie Die Erfindung der Hysterie® von
1982 kann die Schwierigkeiten eines Schreibens (von) der Hysterie eingingig
zeigen. Sie werden im Folgenden an zwei Texten Gilles Deleuzes und — im
zweiten Fall — auch Félix Guattaris untersucht werden.

Die Hysterie wird in der Gegenwart zumeist als ein geradezu anachronisti-
scher Topos eingefiithrt. Wer zu einer Beschiftigung mit der Hysterie anset-
zen will, findet diese als radikal historisiertes Phinomen eingeordnet, dessen
klinische Relevanz sich selbst in der Vielheit und Uneindeutigkeit seiner an-
geblichen Erscheinungsformen sukzessive ad absurdum gefithrt hat und allein
retrospektiv als paradigmatische Verdichtung von erkenntnistheoretischen
Problematiken positivistischer Humanwissenschaften im 18. und 19. Jahrhun-
dert aussagekriftig bleibt. Die Qualifizierung der Hysterie als »Erfindungk,
die mafRgeblich durch Didi-Hubermans Uberlegungen wirkungsmichtig
wird, erscheint als die logische Zuspitzung dieser Verortung in der Vergan-
genheit. Sie schliefit dariiber hinaus aber auch an die dsthetischen Eigenheiten
des Erfindungsprozesses an und beschreibt die medialen Strukturen, die den
erfinderischen Akt am Kérper und des Korpers bedingten.

Didi-Huberman expliziert eine Loslosung der Hysterie aus den engen Gren-
zen eines naturwissenschaftlich-medizinischen Forschungsfeldes, die trotz
ihrer Wirksamkeit im historischen Diskurs uneingestanden blieb. Er macht
sie mithilfe der Kunstgeschichte einer breit aufgestellten Kulturwissenschaft
als transdisziplinirem Forschungsgegenstand zuginglich: In seiner Abhand-
lung fithrt er anhand von Bild- und Textmaterial — mafigeblich aus der Pariser
Salpetriére in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts — vor, unter welchen Be-
dingungen die Diagnose >Hysterie< zu einer emblematischen dieser Zeit wer-
den konnte. Sie reichte in ihrer Wirksambkeit weit iiber den medizinischen Dis-
kurs hinaus, als sie sich mit ikonografischen Praktiken der bildenden Kunst
und deren Rezeption verband und dabei den singuliren kranken Kérper in
die Reproduzierbarkeit moderner Abbildungstechniken einschrieb. Zentrales
Argument seiner Untersuchung ist die Verstrickung eines medizinisch-anato-
mischen Wissens iiber den menschlichen und in diesem Fall besonders den
weiblichen Korper mit dessen Reprisentation im Medium der Fotografie in de-
ren Referenz auf Malerei und Zeichnung. Alle angeblichen Erscheinungsfor-
men des Hysterischen, die véllig divergent und unterschiedlich determiniert

5 | Didi-Huberman, Georges: Die Erfindung der Hysterie. Die photographische Klinik
von Jean-Martin Charcot [L'Invention de I'hystérie. Charcot et Iiconographie photogra-
phique de la Salpétriere, 1982], iibers. von Silvia Henke u.a., Miinchen 1997.

14.02.2026, 11:37:43.

207


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Jeanne Bindernagel

sind, verbindet laut Didi-Huberman kaum mehr als eine intensive Visualitit.
Die Hysterie ist im wortlichen Sinne ein Krankheits-Bild, der sichtbare Ab-
druck oder Niederschlag einer scheinbar entzogenen Logik des Physischen, die
ausschlieRlich am fotografisch formierten Ersatzkorper realisiert wird.®

Entscheidend in diesem von Didi-Huberman umrissenen Prozess sind
zwei mediale Formen bzw. Praktiken, die in der historischen Situation mit
dem jungen Medium der Fotografie paktieren und die die methodische Uber-
fithrung der Untersuchung der Hysterie von der Medizin in den Bereich der
Asthetik legitimieren. Zum einen ist es das Tableau, anhand dessen Funk-
tionsweise die Suggestion von Souverinitit desjenigen beschreibbar wird, der
Zu- und Beschneidungen des Kérpers an dessen Bild — im Sinne von Vorstel-
lung und Abbildung — vornimmt und sich auferhalb, objektiv gegeniiber dem
von ihm selbst versinnbildlichten Prozess wihnt.

»Der pragnante Augenblick ist durchaus die Anwesenheit aller Abwesen-
heiten (Erinnerungen, Lektionen, Verheiffungen), in denen die Geschichte zu-
gleich intelligibel und begehrenswert wird«,” schreibt Roland Barthes zum Ta-
bleau, um die verfiithrerische Verdichtung von Erzihlung in einem scheinbar
ganzheitlichen Bild zu erfassen. Laut der Erfindungsthese betrifft diese Ver-
dichtung im Falle der Hysterie den medialen Prozess. In der visuellen Darstel-
lung der Hysterie wird die Entwicklung einer kunstgeschichtlichen Gattung
ersichtlich, also die des Tableaus selbst, das im Nachklang seiner Hochphase
in der Malerei des vorangegangenen Jahrhunderts nun in der Fotografie erneut
seiner Aussagekraft versichert wird. Im Zuge dieser erneuten Bedeutungszu-
schreibung an das Tableau ist es das Medium selbst, welches in einem selbstle-
gitimierenden Vorgang das Bild der und damit die Hysterie erschaftt.

Theatral ist an der Hysterie offensichtlich die soziale Situation, in welcher
die Bilderproduktion tatsichlich stattfand, wenn das hysterische >Modell« ih-
ren Anfall vor dem Publikum von Arzten und Fotografen ausfiihrte und so
zu den entscheidenden Verdichtungen der damit verbundenen Gesten fiir
die Kamera beitrug.® Rollenerwartungen und -einnahmen produzierten das
gewiinschte Material, dem seine Theatralitit im Sinne seiner >Gemachtheit<

6 | Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.0., S. 72.

7 | Barthes, Roland: »Diderot, Brecht, Eisenstein, in: ders.: Der entgegenkommende
und der stumpfe Sinn [L'obvie et I'obtus, 1964], ibers. von Dieter Hornig, Frankfurta.M.
1990, S. 94-105, hier S. 98.

Die Bezeichnung »Tableau« meint in Didi-Hubermans der franzdsischen Worthedeu-
tung entnommenen Argumenation oftmals den Kurzschluss zwischen der auf Sig-
nifikanz angelehnten Bildform des 18. Jahrhunderts mit dem Bildlichen im Aligemeinen
und nicht zuletzt auch dem Tabellarischen als Zusammenspiel von Vereinfachung und
Detailgenauigkeit. Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.0., S. 34.

8 | Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.0., S. 153f.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

fiir den Blick und angesichts des Blickenden aus heutiger Perspektive wiede-
rum anzusehen ist. Das hierin implizierte Theatralititsverstindnis tragt also,
metaphorisch und konkret betrachtet, deutliche Ziige von sozialer Restriktion
und dsthetischer Verstellung. Besonders im Kontext der Fotografie als Austra-
gungsort einer solchen Theatralitit wird so die Unterscheidung von Original
und Abbild evoziert, die auch Didi-Huberman mit Bezug auf Walther Benja-
min im Topos der »Aura<«® zur Debatte stellt:

»Im Gegensatz zu dem, was sie [die Fotografie] zu Beginn moglich machte, ndmlich das
einfache Herzeigen des Korpers als Bild, wollte sie Formalitat, Idealitdt und sogar Mo-
ralitat, alle drei im emphatischen Sinn, vorweisen; im gleichen Zug, wie sie die Kdrper
zeigte, feierte sie sie und wies sie einem sozialen und familidren Ritual zu. Sie widerleg-
te die Kdrper also - durch eine Art von Theatralitét.«1©

Doch die Entgegensetzung von primdrer Natiirlichkeit des Kérpers und se-
kundirer Artifizialitdt in theatraler Situativitit, die in Didi-Hubermans Dar-
stellung hier impliziert zu werden scheint, greift dessen eigenem Vorgehen
gegeniiber zu kurz: Er selbst hat in der Analyse der Erfundenheit des hysteri-
schen Korpers bereits dessen vermeintliche >Urspriinglichkeit< als nachtrig-
liche offengelegt und entzieht ihn somit jedem essenzialisierenden Zugriff.
Dieser innere Wiederspruch macht die Studie insofern besonders interessant,
als er auf das Dilemma verweist, das an derartigen historischen, medialen Ar-
tefakten einsichtig wird und das Didi-Huberman aber in seiner Studie nicht
explizit als deren wissenschaftliches Problem thematisiert. Das in einer derar-
tigen Vorstellung vom Theatralen im Gegenzug implizierte Verstindnis eines
unbearbeiteten, »echten< Kérpers ist der Gleichzeitigkeit von Erfindung und
Wiederlegung des Korpers geschuldet, die in den historischen Bildquellen als
deren Anliegen bzw. Funktionsweise eingefangen ist und zu der sich jede wis-
senschaftliche Analyse retrospektiv wiederum verhalten muss.

Das im (dirztlichen) Glauben an die Hysterie angelegte Phantasma unmit-
telbarer sensomotorischer Intensitit gibt sich angesichts des historischen Bild-
materials zu erkennen. Es kann in der Analyse medialer Wirkungsweisen —
etwa des Tableaus — enttarnt werden. Doch dies 16st nicht den Affekt auf, der
sich im gleichen Zuge durch die Eindriicklichkeit des Materials, durch den
Blick auf die sich im Schmerz windenden, schockverzerrten, erstarrten Leiber
fortwihrend einstellt. Gerade in ihrer Inszeniertheit verweisen die Fotogra-
fien auf das immense Leid, das in ihrem Entstehungszusammenhang pro-
duziert und verwendet wurde, auf eine auch jenseits von Natiirlichkeit nicht
obsolete Materialitit des Korperlichen, die sich in den Bildern als gewaltvoll

9 | Ebd., S. 74.
10 | Ebd., Herv.i.O.

14.02.2026, 11:37:43.

209


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Jeanne Bindernagel

zugerichtete andeutet. Weil das darin liegende korperliche Erleben der Hysteri-
kerinnen unzuginglich bleibt und eine schmerzhafte Leerstelle des Bildlichen
markiert, bleibt es ein notwendiger Teil eines von der gegenwirtigen dstheti-
schen Erfahrung am Bildmaterial geprigten Diskurses der Hysterie. In ihrer
Abwesenheit klagt sich die Bezugnahme auf die kérperliche Erfahrung der
Hysterie als unmdégliches Thema des Schreibens von ihr ein.

Somit wird die Theatermelancholie als Platzhalter dafiir verstehbar, dass
Didi-Hubermans Schreiben nicht ohne einen Hinweis auf den historischen
Korper auskommt. Gleichzeitig muss er es aber auch notwendig bei einem
Verweisen in das nicht Bestimmbare, unverfiigbar Vergangene belassen, um
keiner Erzihlung der angeblichen, historischen Tatbestinde zu erliegen, die
sich den leidenden Korper erneut im Interesse eines bestimmten Wissen-
schaftsverstindnisses einverleiben wiirde. Deutlich zeigt sich an diesem argu-
mentativen Umgang mit Theatralitit die diesem inhirente Behauptung einer
spezifischen medialen Wirkungsweise. Das den Erfindungsakt leitende und
bezeugende Medium obliegt ebenfalls einer notwendigen Inszenierung, die
»dem Theater< erst seine Funktionslogik zuspricht. Didi-Hubermans Studie
nimmt diese Setzung vor, indem sie das fiir den historischen Erfindungsakt
konstitutive Verhiltnis von bildlichem Erscheinen und der darin liegenden
Entzogenheit des Korpers als genuine Eigenschaft fiir das Theatrale behauptet.

Dieses diskursive Spannungsverhiltnis zwischen historisierender Analyse
und gegenwirtig-selbststindigem Entwurf eines Mediums der Hysterie prigt
deren Diskurs maf3geblich bis heute. Dabei ist Didi-Hubermans problemati-
sierende Konnotation von Theatralitit eher untypisch. Verschiedene Ansitze
erkennen dem darstellenden Anteil an der hysterischen Szene eine explizit po-
sitive Seite zu. Sie suchen im Zwang zur Verkdrperung spielerische Freiriume
einer Rollengestaltung besonders fiir die Hysterika gegeniiber ihrem Beobach-
ter auszumachen und sehen im Theatralen gerade die Chance gegeben, abseits
von den Ursprungslogiken, Kérper, Geschlecht und Machtstrukturen immer
anders »aufzufithren<. Solche Ansitze interessiert an der Szene der Hyste-
rie hauptsichlich deren Struktur von Aufrufung und Hingabe, die von ihrer
historischen Verortung losgelost auf verschiedene Kontexte tibertragen wer-
den kann und nicht zuletzt als Beschreibung von Blickbeziehungen verstan-
den wird, wie sie in den verschiedenen Theater- oder verwandten Situationen
der Kunstrezeption wiederum zur Verhandlung stehen. Hierin zeigt sich die
Hoffnung auf eine >Hysterie der Kunst« und ein in ihr liegendes Verstindnis

11 | Vgl. etwa Bronfen, Elisabeth: Das verknotete Subjekt. Hysterie in der Moderne [The
Knotted Subject: Hysteria and Its Discontents, 1997], iibers. von Nikolaus G. Schnei-
der, Berlin 1998; Bréton, André und Aragon, Louis: »Le Cinquantenaire de I'hystérie:
1878-1928«, in: dies. (Hg.): La Révolution Surrealiste. Collection Complete No Il, Paris
1928, S. 22-36.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

von einem Befreiungsschlag des Lebens aus den gewaltvollen Zwingen von
historisch verbiirgten Herrschaftsverhiltnissen. Doch diese rigorose Abset-
zungsbestrebung fuir die Hysterie von ihrem oben beschriebenen Dilemma
unzuginglicher Materialitit und Historizitiat des Kérpers steht weiterhin in ei-
ner unausgesprochenen Relation zu eben diesem. In Deleuzes Schreiben wird
diese Verbindung problematisiert.

Il DEeR FUHLBARE KORPER: INTROJEKTIONEN DER FIGURALEN
MALEREI FRANCIS BACONS

Logik der Sensation (1981), Deleuzes Abhandlung zur Malerei Francis Bacons,"
entstand ein Jahr vor Didi-Hubermans Band und befragt die Potenzialitit fi-
giirlicher Malerei, welche sich jenseits eines reprisentativen Modus ereignet
bzw. rezipiert werden kann. Die Untersuchung orientiert sich in einigen Text-
abschnitten eng an Gemilden Bacons und stellt sich als eine vertiefte, sich hin-
gebende Bildbetrachtung vor. Zur Behauptung einer diese Betrachtungshal-
tung provozierenden Bildintensitit setzt Deleuzes Text eine Korperlichkeit im
Gemilde. In der Begriffswahl der »Hysterie« stellt sich bezeichnenderweise
erneut die Frage nach der Konstituierung der Medialitit dieser Korperlichkeit
ebenso wie nach der Beziehung zu einer statthabenden Erfahrung auch au-
Rerhalb des Textes. Zunichst wirkt Deleuzes Umgang mit dem >hysterischen
Bildmaterial< affirmativ. Im Kapitel »Die Hysterie«'® nimmt Deleuze nicht nur
in Anschluss an Jean-Francois Lyotard™ die fiir seine Studie grundlegende Un-
terscheidung des Figurativ-Verkorpernden und des Figural-Prisentischen vor,
sondern bescheinigt Letzterer Korperlichkeit an der baconschen Figur einen
Ort des Vorkommens, ein ihr gemifles Sein:

»Die Figur ist exakt der organlose Kdrper [...]; der organlose Kérper ist Fleisch und Ner-
ven; eine Welle durchstromtihn und zeichnet Ebenen in ihn ein; die Sensation ist gleich-
sam das Zusammentreffen der Welle mit Kraften, die auf den Kérper einwirken, »affek-
tive Athletik¢, gehauchter Schrei; wenn sie derart auf den Kdrper bezogen ist, bleibt die
Sensation nicht ldnger reprasentativ; sie wird real [...].«*®

12 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon - Logik der Sensation [Francis Bacon - Logique de
la Sensation, 1981], iibers. von Joseph Vogl, Miinchen 1995.

13 | Ebd., S. 32.

14 | Lyotard, Jean-Francois: Die Analytik des Erhabenen. Kant-Lektionen [Le¢ons sur
I'analytique du sublime, 1991], ibers. von Christine Pries, Miinchen 1994.

15 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 32f. Auf das Konzept des organlosen Kor-
pers wird im folgenden Abschnitt ausfiihrlich eingegangen.

14.02.2026, 11:37:43.

211


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

Jeanne Bindernagel

Das hier beschriebene Dasein ist nicht als Verwirklichung der philosophischen
Idee im Sinne einer »Aktualisierung«’ dieser gedacht. Denn Deleuze selber
wiirde einen solchen Vorgang wegen dessen unumgéinglichen Reduktionismus
ablehnen. Vielmehr behauptet er hier in radikaler Weise eine Vorgefundenheit
intensiv wirksamer Krifte. Darin erméglicht die Situation ein Erblicken des
Evidenten und Prisenten jenseits der Reprisentation. Der hysterische Korper
bzw. der baconsche organlose Korper als Lokalisierung dieser Intensitit ist da-
bei nicht nur durch seine Eindringlichkeit im Bild gekennzeichnet, sondern
er geht seinen Betrachter wirkungsmichtig an, weil seine Lebendigkeit der
Verdichtungspunkt eines Affekts ist, der nie nur ihn betrifft, sondern immer
auch sein Gegeniiber meint. Deleuze interessiert sich also mit der Hysterie fiir
die Struktur der in ihr verhandelten Blickbeziehungen, die die tibergriffige
Gleichzeitigkeit von Blick und Pose umfasst und darin dem Hysteriker bzw.
dem Hysterischen eine Ubertragungsmacht zuspricht. Eben dieses Potenzial
ist an die medialen Eigenheiten der Malerei und des Gemaildes gekniipft. Der
Begrift Hysterie appliziert sich sowohl auf deren Techniken als auch auf die
ihres Gegenstandes, den figuralen Korper. Die Hysterie ist demzufolge eine
maichtige Intensitit, die Unterschiedslosigkeiten produziert. Zwischen einst-
malig getrennten Entititen werden Richtung, Kausalitit und Zeitlichkeit un-
Kklar, sie stehen einander gleichzeitig beherrschend und passiv gegentiber:

»Der Hysteriker ist derjenige, der seine Gegenwart aufzwingt, fiir den zugleich aber auch
die Dinge und Wesen gegenwartig, allzu gegenwartig sind und der jedem Ding und jedem
Wesen diesen Exzef} an Gegenwart ibertrégt. Es gibt also kaum einen Unterschied zwi-
schen dem Hysteriker, dem Hysterisierten, dem Hysterisierenden.«*”

Die Hysterie wird so zu einem Synonym exzessiver Gegenwirtigkeit der Zeit,
die sich auf ein ganzes Gefiige des Bildlichen — Maler, Modell, Sujet, Material
und Betrachter — iibertrigt. So verstanden bietet sie die Chance auf ein ent-
grenztes Erleben kérperlicher Intensitdt, die sich in der Kunst als real zeigt,
insofern sie — ohne sich in der sozialen Welt zu aktualisieren — in diese hinein-
zuwirken vermag. Diese dsthetische Erfahrung beschreibt Deleuze auf einer
ersten Ebene seines Textes.

Doch die dafiir notige Selbstidentifizierung des in die hysterische Szene-
rie eingeschriebenen Autors Gilles Deleuze stellt auch ein widerstindiges Mo-
ment in der Behauptung hysterischer Prisenz dar. Die unumgingliche und
als solche offensichtliche Doppelrolle des Schreibenden ist fiir die Frage nach

16 | Deleuze, Gilles: »Die Methode der Dramatisierung« [»La méthode de dramatisa-
tion«, 1967], in: Lapoujade, David (Hg.): Gilles Deleuze. Die einsame Insel und andere
Texte, ibers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2003, S. 139-170, hier S. 145.

17 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 35.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

der Theatralitit des Textes von besonderer Produktivitit: Einerseits gibt er
sich als Affizierter, als Teil des entstehenden »Empfindungsblocks«,'® dessen
einzig mogliche Aktivitit in der Hingabe an das Bild und die Krifte besteht.
Mindestens ebenso verlangt es ihm sein Gegenstand aber auch ab, eine solch«
wirksame Krifteszenerie zuallererst am Bild zu behaupten und deren Wirk-
samkeit sprachlich zu generieren. Dieser Doppelbewegung entsprechend, ist
auch der Status der Hysterie ausgesetzt und schwankt zwischen der (parado-
xen) Beschreibung von Unmittelbarkeit, mit der das Kraftvoll-Vitale im Bild
zur Einginglichkeit wird, und einem Sichtbar-Werden der damit verbundenen
Darstellungsstrategien im Schreiben. Besonders einsichtig wird diese innere
Spannung zwischen dem Inszenierten und dem Inszenierenden des Textes
gerade in der Bezugnahme auf die Tableaus des 19. Jahrhunderts, hinsichtlich
derer Deleuze eine »Analogie« zwischen Bacons figuralen Kérpern und dem
»Schaubild« der Hysterie« herstellt:

»Wenn man sich auf das »Schaubild« der Hysterie bezieht, wie es sich im 19. Jahrhun-
dertin der Psychiatrie und anderswo ausbildet, so findet man eine gewisse Anzahl von
Merkmalen, die Bacons Kdrper unablédssig mit Leben erfillen. Und zunéchst die be-
rihmten Kontrakturen und Paralysen, die Hyperdsthesien und Anésthesien, die assozi-
iert sind oder einander abwechseln, bald unveranderlich, bald wandernd sind, je nach
Vorbeiziehen der Nervenbewegung, je nach den Zonen, die sie besetzt oder von denen
sie sich zuriickzieht. Sodann die Phanomene von Prazipitation und Vorwegnahme und
demgegeniber die Phdnomene von Verspdtung (Hysteresis), von Nachtréglichkeit, je
nach den Oszillationen der vorauslaufenden oder verspateten Welle. Dann der transito-
rische Charakter der Organbestimmung, je nach den einwirkenden Kraften. Dann noch
die unmittelbare Wirkung dieser Krafte auf das Nervensystem, als ob der Hysteriker ein
Schlafwandler im Wachzustand, ein »Wachwandler« ware.«*°

Deleuze versucht sich an der gleichsamen Affirmation und Deformation der
medizinhistorischen Begrifflichkeiten, um das Kriterium der Analogie zur
Evidenz des Hysterischen im baconschen Bild zu leiten. In diesem Sinne
schreibt und wertet er den Hysteriker um und fokussiert die visuelle Auspra-
gung der Hysterie, ihre Bildlichkeit als Artifizialitit im doppelten Sinne. Doch
muss man diese Umschrift als Indifferenz gegeniiber der Komplexitit der
Hysterie zwischen medientheoretischer und historischer Fundierung lesen?
Deleuzes Hysteriker ist losgesagt, sogar abstrahiert vom Epistem des moder-
nen Menschen und von der lebensweltlichen Konfiguration der Klinik. De-
leuze setzt einen moglichen Hysteriker und geniefit in seinen Beschreibungen

18 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-
phie?, 1991], iibers. von Joseph Vogl, Frankfurt a.M. 2000, S. 192.
19 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 34.

14.02.2026, 11:37:43.

213


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Jeanne Bindernagel

dessen utopische Verfasstheit in der Gegenbewegung zur Ambivalenz des Ge-
waltvollen im Tableau als historischer Bezugsgrofle. Und dennoch muss fiir
Deleuze an dem zitierten Schaubild(typus) ein Problem bestehen bleiben, so
bemerkenswert und hilfreich es ihm als zu Beschreibendes erscheint und so
widerspruchsvoll seine Beschreibung ausfillt. Im Fortgang der zitierten Text-
passage ist an der betont kenntnisreichen Skizzierung des Hysterikers einer-
seits dessen Modellcharakter fiir die Erfahrbarkeit des Figuralen zu erkennen,
andererseits aber auch eine (sprachliche) Relationalitit und Affektivitit beziig-
lich der hysterischen Figur zu bemerken. Letztere wendet sich gegen die Funk-
tionalitit des Modellhaften:

»Schlielich ein ganz spezielles Gefiihl vom Innern des Korpers, weil eben der Korper
unterhalb des Organismus gefiihlt wird, weil transitorische Organe eben unterhalb der
Organisation der feststehenden Organe gefiihlt werden. Und mehr noch, dieser organlo-
se Korper und diese transitorischen Organe werden selbst gesehen werden, und zwar in
Phanomenen innerer oder duRerer Autoskopie«.«?°

Herausstellen an dieser Textpassage mochte ich das Moment bzw. Motiv der
Einfithlung in das Erleben des Hysterikers, wie der Autor es ihm unterstellt.
Deleuze scheint der Hysteriker als Prototyp jetzt so gewiss, dass er auf dessen
besonderes Wahrnehmungspotenzial verbindlich referieren und das Unge-
wohnliche voraussetzen kann. Doch je entschiedener die philosophische Ver-
sicherungsgeste am Bild, desto gewaltsamer die argumentative Zurichtung. Es
lasst sich hier ohne weiteren Theoretisierungsbedarf? erkennen, dass auch der
scheinbar empathische Akt einer als argumentative Strategie ausgewiesenen
Einfithlung unvermittelt in den einer Einverleibung zu kippen droht und —um
im Diskurs der Hysterie zu bleiben — als Besetzung des Anderen diesen nach
dem eigenen Begehren festschreibt. Dieses Risiko, das sich fiir die deleuzesche
Schreibweise ergibt, steht in Analogie zur Seherfahrung und theoriebildenden
Uberfrachtung des Tableaus des 19. Jahrhunderts. Deleuzes beschreibend-ein-
fihlende Variante des figuralen Hysterikers erscheint als Reaktion auf die
entzogene Sinnhaftigkeit des Bildes, auf die Kontingenz, die sich fiir die kor-
perlichen Gesten ergibt, wenn nicht linger Krankheit als ihre Ursichlichkeit
angenommen werden kann. Bleibt fiir Deleuzes Betrachtung allein ihre versto-
rende Eindringlichkeit bestehen, gibt er ihr eine Textform zwischen einer Bild-
beschreibung und einer von dieser ausgehenden, neuerlichen philosophischen
Bedeutsamkeitsbehauptung im Asthetischen. In diesem Spannungsverhiltnis

20 | Ebd.

21 | Begriff und Konzept der Einfihlung sind in der Theaterwissenschaft umfangreich
kritisiert worden. Theoriebildend mit Bezug auf: Brecht, Bertolt: Schriften zum Theater.
Uber eine nicht-aristotelische Dramatik, Frankfurt a.M. 1963.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

steht das verwunderliche einfiithlende Moment, das Gefahr liuft, eine weitere
Variante der Erfindung der Hysterie zu liefern, die begeistert die zugerichtete
Korperlichkeit in das eigene Denksystem integriert und darin iiberfrachtet.

Doch Deleuzes erstellte textliche Konstellation ist komplizierter und auch
produktiver: Die Einftihlung geschieht in einer Position des Entfremdet-seins,
oder genauer eines Fremd-werdens, weil es dem Autor im Moment scheinbar
grofiter Deckungsgleichheit mit seinem Gegenstand nicht »gelingt< bzw. sich
seine Schilderungsweise nicht dazu eignet, diesen tiberzeugend zu schreiben.
Die in ihrer Andersheit hervorgehobene Korperlichkeit bleibt beim Lesen un-
verstindlich, wirkt in ihrer Beschreibung kaum prizise, tritt allein als Abgren-
zungsgeste gegeniiber einer identitiren Kérperwahrnehmung hervor.”? Die
modellhaft so wichtige Nicht-Systematik des hysterischen Koérpers als organlo-
sem schligt hier um in eine unentschiedene, unwahrscheinliche lose Samm-
lung des Korperlichen, dessen »ganz spezielles Gefithl« sich zwar im letzten
Satz der Passage fiir die Zukunft verspricht, in Deleuzes Text aber nicht zur
Prisenz findet. Als hochgradig spezifisch angedeutet, bleibt das hysterische
Empfinden doch diffus in eine Reihung all seiner visuellen Aspekte verstrickt,
deren Faszinationswert so zwar hervorgehoben, deren philosophische Exemp-
larizitit aber auch mit jedem Aufzihlungsschritt uneinsichtiger und unwahr-
scheinlicher wird.

So lasst sich diese sprachliche Einfithlung mit einer anderen Begriffsent-
lehnung theatraler Techniken besser als Erprobung, als eine versuchsweise
Anniherung an einen eventuellen hysterischen Kérper verstehen. Mit dieser
Begrifflichkeit kann der Aktualisierung des Textes ein eigener Wert als Pra-
xis gegeben werden, die gegeniiber dem in ihr beschriebenen philosophischen
Kérperkonzept nicht unzutreffend und vereinnahmend agiert, sondern dessen
ethische Problematiken und verborgene Gewaltakte durchspielt und darin aus-
stellt. Diese Form der Umschrift von Tableau und Hysteriker wird dann auch
als eine Reaktion auf die Unmoglichkeit eines Schreibens der Hysterie einsich-
tig, das seine Quellen angemessen oder gar objektiv — also ohne Anerkennung
der eigenen medialen Formgebung — erfassen wollte. Der Text bezeugt einen
Korper, gerade weil dieser notwendig fehlt und weder als historisches noch
als dsthetisches Artefakt zu haben ist. Er lisst diesen Korper zu Wort kom-
men, dessen Schweigen genau darin so frappierend ist wie seine angebliche
Aussagekraft. So greift Deleuze tatsichlich eine entscheidende Eigenheit des
Tableaus der Hysterie auf und reflektiert es in einer Weise, die der drohenden
Melancholie Didi-Hubermans eine sich selbst im Unzureichenden gentigende
Theatralitit entgegensetzt. Den hysterischen Korper zu mimen, sein Erfiih-
len aus dessen Inneren heraus versuchsweise zu behaupten, ist insofern das

22 | Gemeint ist hier weniger die fiir den Hysteriker beschriebene Selbstentfremdung
als Identitéatskritik, sondern die Relation von Schrift und Gegenstand.

14.02.2026, 11:37:43.

215


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Jeanne Bindernagel

Gegenstiick zur Einverleibung. Es ist das Leihen eines Textkorpers bei dessen
historischen und &sthetischen Referenzen, der nicht mehr sein will als ein Text
in seinem Diskurs.

Diese Textkorperlichkeit hat dabei weitreichende Folgen, denn sie kann
ihre Funktion als Zeugenschaft gegeniiber der philosophischen These der Pri-
senz nicht erfiillen. Die Begrenzung auf die eigene Medialitit verrit mehr iiber
den unmdglichen Anspruch einer solchen Funktionalitit des Bildkérpers als
uiber das Potenzial der Hysterie fiir eine andere Erfahrung von Wirklichkeit.
Stark ist hingegen die idsthetische Erfahrung im Lesen des philosophischen
Textes, die dessen Innehalten gegeniiber der eigenen Deutungshoheit hervor-
treten ladsst.

111 DER ALLZU PRASENTE UND DER ABWESENDE KORPER:
THEATRALE ANLEIHEN IN GILLES DELEUZES UND
FELIX GUATTARIS NOTIZEN ZUM ORGANLOSEN KORPER

Wie weitreichend dieser Umgang mit dem eigenen Schreiben bei Deleuze
verstanden werden kann, zeigt ein weiterer Textausschnitt, der sich aus dem-
selben Begriffsrepertoire der Kérperqualifizierungen wie die ein Jahr spiter
erschienene Bacon-Studie speist. In dem Kapitel »Wie schafft man sich einen
organlosen Korper?« aus Deleuzes und Guattaris Tausend Plateaus®® kritisieren
die Autoren den Typus eines Organisationsprinzips, das seinen Einzelteilen
rigoros Zwecke zuordnet und durch diese funktionale Reduktion gehemmt
ist. Am Korper findet das Prinzip seine bedeutsamste Verortung. Denn so-
wohl in den ihn organisierenden Diskursen als auch in den Praktiken seiner
Darstellung und Verwendung ist der von Deleuze und Guattari negativ evo-
zierte Korper ein fremdbestimmter, den kulturellen Gesetzen von physischer
und psychischer Integritit versprochener Leib als Produktionsstitte von Sinn,
Agilitit, Sexualitit und Geschichtlichkeit. Ein organloser Kérper, kurz »oK«,**
ist fir Deleuze und Guattari das ersehnte Gegenmodell in entstrukturierter
Abweichung von dieser systematisch zurichtenden Ordnung. In diesem Text
gibt es ein dhnlich stark behauptendes Moment des Erfahrungspotenzials des
oK wie es in der Bacon-Studie auf der Ebene einer Philosophie der (Kérper-)
Krifte dem Figuralen zugesprochen wird. Doch noch deutlicher ist hier die
damit verbundene Vorstellung von der Prisenz des Kérpers — sowohl im Sinne
von dessen Intensitit wie auch Anwesenheit —, welche im Schreiben dessel-
ben konstruiert wird. Laut philosophischem Text steht der oK in einem Ver-
hiltnis der Bearbeitbarkeit zum menschlichen Kérper. Der organlose Kérper

23 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 205-228.
24 | Ebd., S. 206

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

muss — wie es der Titel der Textpassage deutlich vorgibt — sich erst geschaffen,
der unbestimmten franzosischen Wortwahl folgend, >gemacht< werden. In der
Anniherung an diesen Herstellungsprozess werden von Deleuze und Guattari
eine Reihe von Praktiken aus ihrem gemeinsamen dsthetisch-philosophischen
Gegenstandsbereich zitiert, die modellhaft an den oK heranreichen, ohne dass
dieser sich in einer von ihnen unumwunden verwirklichen wiirde. Hierzu ge-
hért auch die Hysterie.”> Besonders prisent ist dabei aber vor allem die Praxis
der Textproduktion. Die erste Beschreibung des oK entnehmen Deleuze und
Guattari William S. Burroughs Naked Lunch:

»Die kdrperlichen Verdnderungen waren zuerst langsam, dann sprang es vorwéarts in ein
schwarzes Fallen, stiirzte durch sein erschlaffendes Gewebe und wusch die menschli-
chen Ziige fort, [...] Sexualorgane spriefen {iberall ... das Rektum &ffnet, entleert und
schliefit sich ... der gesamte Organismus wechselt Farbe und Konsistenz, Angleichun-
gen im Bruchteil einer Sekunde ...«?®

Die Entnahme des organlosen Kérpers aus der Literatur ist bedeutungsvoll, da
sie sein Vorkommen gleich zu Beginn der philosophischen Ausfithrungen in
die Sprache verschiebt. Seine Behauptung zwischen textlicher Herstellungs-
anleitung, seinem >empirischen< Nachweis in der Kunst und seiner philoso-
phischen Relevanz belassen den organlosen Kérper in einer explizit unklaren
Existenzform, die vom Text in verschiedenen Varianten durchgespielt und er-
probt wird. Dabei weiden die Autoren die Vorstellung kultureller Formung und
Formbarkeit des Korpers sprachlich aus. Mit fast kindlicher Freude fiithren sie
eine zur Schaffung des oK geforderte Grenziiberschreitung in ihrer eigenen
Sprache vor:

»Zum masochistischen Kdrper: man kann ihn vom Schmerz aus nicht richtig verstehen,
eristin erster Linie eine Angelegenheit des oK; er 1&8t sich von seinem Sadisten oder
seiner Nutte die Augen, den Anus, die Harnrhre, die Briiste und die Nase zundhen, er
|aBt sich aufhdngen, um die Funktion der Organe zu stoppen, die Haut abziehen, als
ob die Organe an der Haut hingen, in den Arsch ficken und wiirgen, damit alles fest
verschlossen ist.«2’

Jenseits der Kategorien von Akzeptier- oder allein Machbarkeit, gibt sich die
Schilderung als ein Verhandlungsraum zwischen Phantasietitigkeit und Ma-
terialitit der Sprache zu erkennen - als eine Textpraxis, die ihre Narration

25 | Vgl. ebd., S. 207.

26 | Burroughs, William S.: Naked Lunch [1959], ibers. von Michael Kellner, Ziirich
2009, S. 8. Zitiert nach: Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 211.

27 | Ebd., S. 207, Herv.i.O.

14.02.2026, 11:37:43.

217


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Jeanne Bindernagel

des eigenen Gegenstandes unterminiert. Die Textpassage begrenzt sogar das
Medium Text selbst: Die masochistischen Praktiken finden nicht innerhalb
einer Erzihlung oder Fiktion des Textes statt, sondern werden als das, wovon
man gehort hat, in den Bereich des potenziell Moglichen verschoben. Der
Text beschreibt hier ein von ihm selbst ungesehenes Bild, iiber das er sich
im Schreiben selbst die Deutungshoheit entzieht. Diese Nicht-Fiktionalitit, die
aber auch keine Realitit sein kann und will, verlangt so nach einem weiteren
Medienwechsel, der zu der Referenz zurtickfiihrt, der Deleuze und Guattari
die Bezeichnung organloser Kérper entnehmen.

Die Schaffung eines organlosen Korpers datieren Deleuze und Guattari
auf den »28. November 1947«. An diesem Tag, so die Autoren, »erklirte Ar-
taud den Organen den Krieg«,”® indem der Theoretiker und Theatermacher in
einer kurz vor ihrer Ausstrahlung durch die franzésischen Medienanstalten
verbotenen Radiosendung seine résistance?® gegeniiber dem »Gottesgericht«*
in dessen Wirkungsmacht und Ausbreitung in seinem Korper verkiindete:
»Der Mensch ist krank, weil er schlecht konstruiert ist. Man muss sich dazu
entschlieflen, ihn blofRzulegen, um ihm diese Mikrobe abzukratzen, die ihn zu
Tode reizt: Gott und mit Gott seine Organe. Denn binden Sie mich, wenn Sie
wollen, aber es gibt nichts Sinnloseres als ein Organ.«*!

So erschallt Antonin Artauds krichzende Stimme {iber die Lautsprecher
des Radios. Er lallt und es schallt gegen das Kérperkonzept einer kapitalisti-
schen Produktionsstitte und Kriegsmaschine ebenso wie gegen die mit dem
ganzheitlichen Korper verbundene Vorstellung einer Subjektivitit, die den
Menschen mit seinem »winzigen Inneren«*? immer beschimt hinter dem ei-
genen Ideal zuriick bleiben lisst. Was Artaud aber mindestens ebenso verkiin-
det, ist die Medialitit seiner Stimme, aus deren Schreien und Verstummen die
Radiosendung ihre beunruhigende Wirkung bezieht. Es ist die Auffithrung
des Korpers in der Korperlosigkeit, das Radio als Theater ohne Biihne, in das

28 | Ebd., S. 206.

29 | Uberlegungen zu Artauds Schreiben angesichts der Erfahrung des Zweiten Welt-
kriegs und des Faschismus kdnnen hier nicht ausgefiihrt werden, ebenso bleibt die ex-
plizite Bezugnahme Deleuzes und Guattaris auf die Problematik des faschistischen oK
und dessen Tendenz zur (Selbst-)Vernichtung hier leider aufien vor. Vgl. hierzu Binder-
nagel, Jeanne: Von der Biihne zum Text. Theatrale Konstellationen zwischen Sigmund
Freud und Gilles Deleuze im Schreiben von Hysterie und Korper, 2014, unverdffentlichte
Dissertation, Leipzig.

30 | Artaud, Antonin: Schluss mit dem Gottesgericht. Das Theater der Grausamkeit.
Letzte Schriften zum Theater [Pour en finir avec le Jugement de Dieu, 1948], Uibers. von
Elena Kapralik, Miinchen 1980.

31 | Ebd.,, S. 28f.

32 | Ebd., S. 17.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

die Stimme als Erinnerung an einen Fremd-Kérper einbricht. Sie intensiviert
die Brisanz des Wechselspiels von Behauptung und Verlust des Koérpers als
Horerfahrung seiner materiellen Bedingungen: das Erheben der Stimme als
Gebundenheit an einen Resonanzkérper, in dessen Konkretion auch seine Ver-
letzlichkeit mitschwingt. Wenn diese Korperlichkeit hier keinen physischen
Raum einnimmt, so fordert sie ihn doch gedanklich ein, wenn Artaud seine
Vorstellung vom Gottesgericht immer wieder anhand konkreter historischer
sowie gegenwirtiger Umgangsweisen mit dem als krank stigmatisierten Kor-
per als dessen Verletzung und Verstiimmelung® beschreibt: »Denn binden Sie
mich, wenn sie wollen.«

Die strukturelle Verbindung zwischen Deleuzes und Artauds Inszenierun-
gen des Korpers ist hier entscheidend. Deleuze hat sich mit der Hysterie eine
begriffliche Bezugnahme auf das Theatrale geschaffen, die das philosophische
Denken zwischen setzend-darstellenden und dieser Prisentation entzogenen
Momenten seines Textes organisiert. Gemeinsam mit Guattari schirft er im
Entwurf des organlosen Korpers durch den Bezug auf Artauds Radiosendung
nun wiederum am Text den Kontrast zur Form der Auffithrung des prisenti-
schen Korpers. Er lisst dabei ein Theater des Abwesenden zum widerstindi-
gen Element der eigenen philosophischen Setzung werden. Die Referenzialitit
des organlosen (respektive hysterischen) Kérpers wird in diesem Sinne weni-
ger als assoziative Freiheit, als dsthetisch-gedankliches Spiel mit den eigenen
Begrifflichkeiten verstehbar denn als Umgangsweise mit einer fortwihrenden
Problematik des Schreibens des Kérpers. Diese ldsst sich nur in weiteren Ent-
wiirfen emanzipatorischer Kérperkrifte austragen und zeigen, denen der Text
die jeweilige Fraglichkeit eintrigt und sie auf ihre medialen Vorginger zu-
riickwirft. Artaud sowie Deleuze und Guattari kommentieren sich gegenseitig,
wenn sie durchaus das Reizvolle, den Haltungen des Korpers eine andere Be-
wegungsrichtung zu geben, das kérperlich-materielle Potenzial zu schreiben
und Akten der Gewalt eine gedankliche Wendung zu verleihen, im jeweiligen
Text aus- und durchspielen. Den Austragungsort dieser Erprobung markieren
sie aber auch als Grenze, wenn ein hier hergestellter Kérper nach dessen >Jen-
seits< fragen lisst und darin auf sein Leid erfahrendes (historisches) Double*
verweist.

33 | Gemeint ist etwa der Ausbruch der Pest in Marseille von 1720 oder auch die erste
Internierung Artauds und die Diagnose seiner Psychose im Jahr 1937.

34 | Artaud, Antonin: Das Theater und sein Double [Le Théatre et son double, 1938],
libers. von Gerd Henniger, Minchen 1996.

14.02.2026, 11:37:43.

219


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Between Bio(s) and Art

Intensities of Matter in Bioart

Agnieszka Anna Wotodzko

The particular presence in art of the body in all its various forms, highly con-
nected to the notion of its representation, began in the latter half of the 20th
century. Unfettered naked bodies, all kinds of bodily textures and fluids in
installations, performances and videos or photographs were to test the bound-
aries of the body - of the self. Called »carnal«!, such art seemed to follow the
phenomenological attempt to invest the body with a reliable cognitive power.2

Today, although carnal art still has its place in the most prestigious galleries
and museums and the body is one of the most popular subjects of numerous
academic publications, artists have begun to search for new forms of expres-
sion concerning the meaning of the body, beyond the body itself. Why am I
then writing about art that goes beyond the body in an article that is supposed
to delineate the notion of the body?

In order to understand the contemporary phenomenon of the art in ques-
tion, Gilles Deleuze’s and Félix Guattari’s notion of the body as an unfixed,
non-unified system may not only seem to give a valuable insight, but also gains
anew actuality when confronted with these art forms. As a body that is without
organs, in other words, without a hierarchical organisation, it is beyond the on-
tological distinction between beings. This means that to think about the body
is to move within forces and intensities that make no sense within such bina-
ries as organic/inorganic, sentient/insentient, human/non-human. By this ac-
count, Dorothea Olkowski called Deleuze’s and Gauttari’s approach to the body

1 | See, forinstance, Orlan, »Carnal Art Manifesto (1989),« in: Orlan. A Hybrid Body of
Artworks, ed. Simon Donger, Simon Shepherd and Orlan (New York: Routledge, 2010),
pp. 28-29.

2 | See, for instance, writings on the most influential phenomenologist of the 20th
century: Galen A. Johnson, ed., The Merleau-Ponty Aesthetics Reader: Philosophy and
Painting (lllinois: Northern University Press, 1993).

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Agnieszka Anna Wotodzko

»non-humanistic«.* To think about the human body in terms of its non-hu-
manity does not mean to think of it as something radically other or opposite to
the human; rather it allows us to rethink it in a non-anthropocentric way. The
non-humanity of the body means that the body is constructed through forces
and intensities that do not belong to humans alone; hence the human is not the
only carrier of agency and meaning. Rather, what we call the body is co-con-
stitutive of multiple exterior and interior agencies that belong simultaneously
to human and non-human bodies, organic and inorganic. Accordingly, art that
goes beyond the body and yet practices the body as intensities and forces of its
materiality will here be called bioart.

To examine art when considering Deleuze’s conception of the body is no-
thing new or extravagant. In fact, Deleuze, together with Guattari, mapped an
extensive rhizomatic path between philosophy, art, literature and architecture
in order to establish the distinctive line of their thought. According to Deleuze,
as Elizabeth Grosz has said, rather than alluding to mechanisms of representa-
tion, art captures dynamic sensations and forces, and through them it links the
body to the outside, with the cosmos, the non-human.* For Deleuze and Guat-
tari art opens thought to the non-human through these intensities mapped as
affects and percepts.® Although bioart’s preoccupation with living organisms
can be traced back to the beginning of the last century,® its emergence today

3 | Dorothea Olkowski, »Flows of Desire and the Body-Becoming,« in: Becomings: Ex-
plorations in Time, Memory, and Futures, ed. Elizabeth Grosz (Ithaca, NY: Cornell Uni-
versity Press, 1999), p. 99.

4 | Elizabeth Grosz, Chaos, Territory, Art. Deleuze and the Framing of the Earth (New
York: Columbia University Press, 2008), p. 3.

5 | See Gilles Deleuze and Félix Guattari, What is Philosophy? [Qu’est-ce que la philo-
sophie?, 1991], transl. by Hugh Tomlinson and Graham Burchell (New York: Columbia
University Press, 1994), p. 169; Deleuze elaborates in depth on the notion of affect
as a capacity of the body in his two books devoted to Spinoza: Spinoza: Practical Phi-
losophy [Spinoza: Philosophie pratique, 1970], transl. by Robert Hurley (San Francis-
co: City Lights Books, 1988); and Expressionism in Philosophy: Spinoza [Spinoza et la
probléme de I'expression, 1968] transl. by Martin Joughin (New York: Zone Books 1992,
5th reprint 2013). | discuss Deleuze’s notion of affectin art in more detail in Agnieszka
Anna Wotodzko, »Materiality of Affect. How Art Can Reveal the More Subtle Realities of
an Encounter, in: This Deleuzian Century: Art, Activism, Life, ed. Rosi Braidotti and Rick
Dolphijn (Amsterdam: Rodopi, 2015), pp. 169-184.

6 | Although artists were using living organisms in their art, such as plants and animals
as early as the 1930s and in the 1970s, what has today emerged under the name of
bioart is an artistic practice engaged with the living matter on the molecular level such
as bacteria, cells and DNA. For an introduction and the historical background to the

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Between Bio(s) and Art

lends the notion of Deleuze’s body a new importance, and demonstrates its
ethical and political implications.

In the following article, I will discuss bioart as an art form that undermines
the traditional distinction between biological and artistic media. In practice,
bioartists redefine the notion of the body, its materiality and the notion of life
in general. It is important to note that a traditional iconological approach would
miss the vitality and ambiguity of the experience of bioart. Bioart, rather than
remaining on the platform of representation, performs »on the level of an actu-
al intervention into living systems.«” I will therefore approach bioart in terms of
the intensities it generates and the implications it evokes for the contemporary
understanding of the body. Through an analysis of particular works of bioart, I
will also study Deleuze’s notion of the body as the highly urgent phenomenon
we are faced with.

WHAT DOES BIOART DO?

The definition of bio-art is disputed. This strange hybrid word went through di-
verse changes and may still be replaced by such terms as genetic art, transgenic
art, semi-living or biotech art.® Generally, the last term refers to an artistic prac-
tice which is engaged with life sciences by working on cells, tissue or DNA.? I
prefer to use the term bioart, since this keeps the particular tension between
the artistic and scientific tools that this art uses. By working with living, moist
materials in their artistic practices, bioartists apply methods of life sciences
in the field of the arts, expanding and redefining existing paradigms in both
fields.” Thus, instead of asking what bioart is, I will follow the Spinozian way

emergence of bioart and examples by well-known bioartists see George Gessert, Green
Light. Toward an Art of Evolution (Cambridge, MA: MIT Press, 2010).

7 | Monika Bakke, »Zoe-philic Desires: Wet Media Art and Beyond,« in: Parallax 14/3
(2008), pp. 21-34, here p. 21.

8 | Gessert, Green Light, p. 120.

9 | See the text available online of Jens Hauser, »Bio Art - Taxonomy of an Etymological
Monster,« in: Hybrid. Living in Paradox, Ars Electronica, 2005, http://90.146.8.18/en/
archives/festival_archive/festival_catalogs/festival_artikel.asp?iProjectiD=13286
(last accessed 4-4-2016).

10 | See an introduction to art and science collaboration in the context of the bioart
practice by Robert Zwijnenberg, »Preface. Art, the Life Science, and the Humanities:
In Search of a Relationship,«in: Art in the Age of Technoscience, Genetic Engineering,
Robotics, and Artificial Life in Contemporary Art, ed. Ingeborg Reichle, transl. by Gloria
Custance (Vienna: Springer-Verlag, 2009), pp. xv-xxxii; also Zwijnenberg’s article on
the urgency of collaborations between art and science that bioartists reveal: »A Two-

14.02.2026, 11:37:43.

223


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Agnieszka Anna Wotodzko

in Deleuze’s thinking and focus on what bioart actually does when dealing with
living matter.

One of the most famous bioart works was created by Oron Catts, a trained
designer, and Ionat Zurr, an artist. In 1996 they initiated an ongoing Tissue
Culture and Art Project (TC&A) that is now based in SymbioticA at the Univer-
sity of Western Australia. This artist-run research laboratory provides artists
and scientists with the opportunity for an interdisciplinary exchange when ex-
ploring the manipulation of life, which has become possible with new biotech-
nologies."" As Catts and Zurr state, their practice was inspired by the existing
biotechnological possibilities of living matter manipulation. They explain the
beginnings of their artistic research by referring to their fascination in actual
biotechnological practices, such as extracting cell material from an animal that
has been dead for a couple of hours, and the manner in which such cells can
be grown forever once they are commodified into particular cell lines.? While
there are wide ethical and legal questions involved, for Catts and Zurr it is cru-
cial that we lack a proper language to address the related questions concerning
the status or definition of life, and the ownership of the body and its commo-
dification. This lack of a discursive platform and the need for a redefinition of
what life is when it has itself become a commodified material, are the main
focus of their work.

Catts’ and Zurr’s The Semi-Living Worry Dolls were presented at the Ars
Electronica festival in Linz, Austria, in 2000. The Semi-Living Worry Dolls were
the first tissue-engineered sculptures to be presented in a gallery context. Catts
and Zurr explain that they created the modern version of the traditional Gua-
temalan Worry Dolls:

»The Guatemalan Indians teach their children an old story. When you have worries you
tell them to your dolls. At bedtime children are told to take one doll from the box for each
worry and share their worry with that doll. Overnight, the doll will solve their worries.
Remember, since there are only six dolls per box, you are only allowed six worries per
day.«13

headed Zebrafish,« in: Moebius Journal 1/1 (12. Dec., 2012), http://moebiusjournal.
org/pubs/14 (last accessed 4-4-2016).

11 | See the home page of the laboratory that is the part of the University of Western
Australia www.symbiotica.uwa.edu.au (last accessed 4-4-2016).

12 | Krzysztof Miekus, »Life as Raw Matter. Interview with Oron Catts and lonat Zurr,«
in: The Tissue Culture & Art Project (2. Aug. 2012), by CSW Laznia, www.laznia.pl/
wideo,3.html (last accessed 4-4-2016).

13 | See the TC&A project’s website, »The Semi-Living Worry Dolls.« See: http://
tcaproject.org/projects/worry-dolls (last accessed 4-4-2016).

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Between Bio(s) and Art

The dimensions of Catts’ and Zurr’s dolls are 10 x 7 x 5 mm. They were hand-
crafted out of degradable polymers (PGA and P4HB) and surgical sutures and
then sterilised and seeded with skin cells, muscle cells and bone tissue which
were grown over and into the polymers. During the growing process of the
tissue the polymers degraded.™ Catts and Zurr named this phenomenon of co-
dependence and reciprocal relationality of the artificial polymers with organic
tissue »partial life«. They thus coined the term for their sculptures: »semi-
]iViIlg«.

»The Semi-Living are sculpted from living and non-living materials, and are new entities
located at the fuzzy border between the living/non-living, grown/constructed, born/
manufactured, and object/subject. The Semi-Living relies on the vet/mechanic, the
farmer/artist or the nurturer/constructor to care for them. They are a new class of ob-
ject/being that is both similar and different from other human artefacts (human’s ex-
tended phenotype) such as selectively bred domestic plants and animals.«'®

This phenomenon of the semi-living as the expression of what Manuel De Lan-
da described as »the agency of non-organic life in our organic bodies,«'® has
become an expanded and persistent practice of Catts and Zurr. Experimenting
with how inorganic or insentient matter reciprocally relates to and influences
the porosity of what is being considered as living, the TC&A project has con-
stantly been posing new questions, experimenting with ethical and aesthetical
boundaries of living bodies.

Soon after The Semi-Living Worry Dolls the TC&A project presented the Pig
Wings (2000-2001). Using methods of tissue engineering, the artists made an
installation using living pig tissue taken from bone marrow stem cells to grow
three forms of different types of wings. Next, for Semi-Living Food: Disembod-
ied Cuisine (2003), they grew a meat stake out of frog skeletal muscle, without
necessitating the killing of the animal donor. In the exhibition the healthy li-
ving frogs were presented side by side with the living, growing meat. The show
ended with the cooking of the steak and its consumption, enabling the debate
on the ethical understanding of tissue culture to gain new intensity. Another
project, Victimless Leather (2004-2008), which consisted of growing living tis-
sue into a leather-like coat-shape form, undertook a similar problematisation
of the artists’ ironic and challenging attitude towards tissue culture and living

14 | See the technical explanation on the TC&A project’s website, http://tcaproject.
org/projects/worry-dolls (last accessed 4-4-2016).

15 | Oron Catts and lonat Zurr, »Are the Semi-Living Semi-Good or Semi-Evil?,« in:
Technoetic Arts: A Journal of Speculative Research 1/1 (2003), pp. 47-60, here p. 53.
16 | Manuel De Landa, »Inorganic Life,« in: Incorporations, eds. Sanford Kwinter and
Jonathan Crary (New York: Zone Books, 1992), pp. 129-167, here p. 153.

14.02.2026, 11:37:43.

225


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Agnieszka Anna Wotodzko

matter manipulation. Grown from a mix of human and mouse cells, fed with
embryonic calf serum, this bioart work not only practised the utopia of a sci-
ence without any victims, but also brought forward the agency of bodies with-
out identities, prompting legal questions and ethical concerns with regard to
bodies that lack fixed boundaries, species’ divisions and personhood.

Importantly, each of Catts’ and Zurr’s bioart projects is also a carefully or-
ganised space for the presentation and support of their living sculptures. Their
artwork is equipped with bioreactors — the artificial womb system that supports
and feeds the cells - in a sterile environment similar to a laboratory. As they
explain, »life is context-dependent, and living materials will therefore act and
respond through its milieus — in the sense that material is vital.«” They have
recently proposed a description of their practice in terms of a »secular vitalism«
which would challenge phenomenological as well as deterministic perspectives
on the body, allowing for the emergence of ontologically undifferentiated liv-
ing, non-living and semi-living bodies.'®

In that sense, I argue that bioart exercises Deleuze’s notion of the non-es-
sentialist vitality of the body, where disarticulation and experimentation are
practised. This means that the materiality of the body is understood as being
composed of relations and processes, dynamics and processes of folding, rather
than of fixed properties. In bioart’s practice thinking about the body lacks any
presupposition of a hierarchical distinction between bodies. Without sugges-
ting that there is no differentiation between bodies, the artists test the notion
of agency that can belong to any kind of body, sentient/insentient, organic/
inorganic, human/non-human. Such an experimental approach to the body in
bioart seems to resonate with Deleuze’s notion of the body, where there is no
ontological difference between bodies — they differ only in »the kind of affec-
tions that determine their effort to preserve in existence.«! In other words, the
difference consists of the kinds of affects, what the body can do, not what it is.
Therefore, the question of the body concerns the question of these affects and
intensities. To encounter the body in terms of its intensities brings our discus-
sion back to the level of sensation rather than that of strict laws and theoretical
abstraction. For Deleuze, intensities belong to the realm of presence; they are

17 | Catts and Zurr, »The Vitality of Matter and The Instrumentalisation of Life,« in: Ar-
chitectural Design 83/1 (2013), pp. 70-75, here p. 73.

18 | Ibid., p. 72.

19 | Deleuze, Expressionism in Philosophy, p. 258.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Between Bio(s) and Art

felt rather than thought.? They shape a move from the state of equilibrium
towards the state of experimentation with fixed habits and patterns.?!

Moreover, to attentively encounter the body within its dynamic intensity
is to be faced with its asymmetrical relations. Since for Deleuze the body does
not exist as a fixed individual, it is already a collective, and thus an ethical phe-
nomenon. It involves the environment as well as other entities in an intensive
relationality.?? Bioart as a particular form of dealing with the body’s often risky
relationality offers a unique chance to experience this ethical dimension, buil-
ding bodies’ vital intensities. However, as Catts and Zurr have suggested, such
a vitalism has a secular dimension. This secularity means that the understan-
ding of vitality goes beyond the essentialist tradition that conceptualised it as
a force — as something that passes through all beings to activate and to move
them. Rather, as secular, Catts’ and Zurr’s bioart practices a vitalism where
matter itself has power and agency. To understand this difference between se-
cular and essentialist vitalism, I will first elaborate on the particular notion
of life as it is practised in bioart, which, in turn, brings us to the question of
how Catts’ and Zurr’s bioart actualises the ethical and political implications for
Deleuze’s notion of the body.

PHILO-ZOE THROUGH THE BODY

Contemporary biotechnological possibilities and practices have reactivated the
discussion about the nature of life and the body. In particular the humanis-
tic division between nature/culture, human/non-human, living/dead is chal-
lenged today. In fact, as Joanna Zylinska observed, what we call the body, life,
or the human has already been influenced and shaped by life sciences, parti-
cularly since the discoveries of DNA.? Following Deleuze and Guattari, Zylins-
ka admits that mapping the sequences of this secret code made possible the
formation of the inter-species, the inter-national »community of belong-
ing.« It is already common knowledge that we share over go % of DNA with

20 | Joe Hughes, Deleuze’s Difference and Repetition. A Reader’s Guide (London: Con-
tinuum, 2009), p. 150.

21 | Deleuze, Difference and Repetition [Différence et Répétition, 1968], transl. by
Paul Patton (New York: Columbia University Press, 1994), p. 117; see also John Protevi,
Political Affect: Connecting the Social and the Somatic (Minneapolis: University of
Minnesota Press, 2009), pp. 107-108.

22 | Protevi, Political Affect, p. 109.

23 | Joanna Zylinska, »The Secret of Life. Bioethics between Corporeal and Corporate
Obligations,«in: Cultural Studies 21/1 (January 2007), pp. 95-117, here p. 96.

14.02.2026, 11:37:43.

227


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Agnieszka Anna Wotodzko

chimpanzees, and about 70 % with zebrafishes.?* In that sense, the discovery of
DNA and its cracking battle opened the possibility of pondering what Deleuze
and Guattari would call the de-Oedipalisation® of family ties, making way for
a consideration of bodies in terms of transversal relations but also in terms of
the non-essential notions of life.

Catts’ and Zurr’s »semi-living« sculptures can be said to be a symptom of
what Rosi Braidotti described as making life and living matter a subject and
agent of practice rather than a passive object.?® This focus on the agency of mat-
ter thus involves rethinking within the social and cultural theory the notion of
life, which has been significantly influenced by Ancient Greek understanding.
Referring to Aristotle, Giorgio Agamben reminds us that life was differentiated
into two separate terms: zoé as a simple »fact of living common to all living
beings« and bios as a »way of living proper to an individual or a group.«” In
this distinction, bios as the sphere of polis, where logos and language have its
domain, was the main focus of inquiry when discussing human life, its agency
and subjectivity. Zoé, on the other hand, denoted the sphere of non-human,
bodily nature. This implied that, even if humans share zoé with other beings,
it must be excluded from the sphere of social bios. On the grounds of this fun-
damental exclusion of non-human zoé from the sphere of human bios, Western
thought and politics is said to construct its relation to the non-human - to the
body — as the simple biological life, »disposable matter in the hands of the des-
potic force of unchecked power.«?

Overcoming the bios/zoé dichotomy would thus mean creating a new re-
lationship to the non-human through the body; and as Braidotti argues, this
capacity seems to be already embedded in the practices and discoveries of life
sciences: »Contemporary scientific practices have forced us to touch the bot-
tom of some inhumanity that connects to the human precisely in the imma-
nence of its bodily materialism.«** For Braidotti, this bios/zoé egalitarianism
of co-construction has deep ethico-political consequences. It gives way to a

24 | See, forinstance, Carl Zimmer, »Genes Are Us. And Them,« in: National Geographic
Magazine - NGM.com, http://ngm.nationalgeographic.com/2013/07/125-explore/
shared-genes (last accessed 4-4-2016).

25 | Zylinska, »The Secret of Life,« p. 106.

26 | Rosi Braidottti, »Locating Deleuze’s Eco-Philosophy between Bio/Zoe-Power and
Necro-Politics,« in: Rosi Braidotti, Claire Colebrook, Patrick Hanafin, eds., Deleuze and
Law: Forensic Futures (London: Palgrave Macmillan, 2009), pp. 76-116, here p. 97.

27 | Giorgio Agamben, Homo Sacer. Sovereign Power and Bare Life [Homo Sacer. Il po-
tere sovrano e la nuda vita, 1995], transl. by Daniel Heller-Roazen (Stanford: Stanford
University Press, 1998), p. 1.

28 | Rosi Braidotti, The Posthuman (Cambridge: Polity Press, 2013), p. 120.

29 | Braidotti, »Locating Deleuze’s Eco-Philosophy,« p. 98.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Between Bio(s) and Art

non-anthropocentric shift in thinking, which she calls »bio-centred egalitar-
ianism.«*°

Braidotti’s notion of life as zoé thus contrasts with Agamben’s radical dis-
tinction between bios and zoé. For Agamben, zoé as bare life is a threshold of
moral, social and cultural values. Zoé acts as a reminder of the bodily possibility
of humans to become dehumanised and de-personalised. Moreover, deprived
of bios as a linguistic, social and moral realm of human existence, zoé marks
the »human body’s capacity to be reduced to non-human.«* The state of trans-
formation as a result of the bios/zoé egalitarianism is thus a reductive phase.
Mapped by him as the beginning of modernism,* bios/zoé egalitarianism is
characterised as a time of decadence, revealing »the abyss of totalitarianism
that constructs conditions of human passivity.«** In other words, the lack of
separation between bios and zoé¢, which was crucial for Ancient Greek thought,
is presented by Agamben in the unflattering light of human regression to the
non-human.

Braidotti’s bioegalitarianism reflects rather what Deleuze and Guattari
referred to with the paradoxical term »inorganic live.«<** In his essays on life,
Deleuze argues that life is independent of a particular entity or a being,* and
he refers to his notion of life as being inorganic.’® As inorganic, intensive and
germinal, the body is alive because, rather than possessing or inhabiting life
and expressing life’s organisation, it is its difference.” For Deleuze, life is pure
difference. Such pure difference should not be understood as fixed distinctions
and oppositions — such as the bios and zoé dichotomy — but rather as an affirma-
tion of dynamism and intensity.

In Difference and Repetition (1968) Deleuze had already argued for the ne-
cessity of rethinking difference in a non-essentialist way. He diagnosed that
the current notion of difference needed a rescue plan from its subordination
to identity, resemblance, opposition and analogy. In other words, he argued for

30 | Rosi Braidotti, Transpositions. On Nomadic Ethics (Cambridge: Polity Press,
2006), p. 37.

31 | Ibid., p. 39.

32 | Agamben, Homo Sacer, p. 4.

33 | See Braidotti writing on Agamben in Braidotti, Transpositions, p. 39.

34 | Gilles Deleuze and Félix Guattari, A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizo-
phrenia 2 [Mille Plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980], transl. and pref. by
Brian Massumi (Minneapolis: University of Minnesota Press, 2005), p. 550.

35 | Gilles Deleuze, Pure Immanence. Essays on A Life, transl. by Anne Boyman (New
York: Zone Books, 2001), p. 26.

36 | Deleuze, Negotiations: 1972-1990 [Pourparlers 1972-1990, 1990], transl. by
Martin Joughin (New York: Columbia University Press, 1995), p. 143.

37 | Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus, p. 550.

14.02.2026, 11:37:43.

229


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Agnieszka Anna Wotodzko

the notion of difference in contrast to the philosophical dominion of identity,
which indicated that to think about difference meant to presuppose something
that differed from something else. In order to »think difference itself,«*® where
difference is not already subordinated to the notion of identity, he proposed the
concept of difference as affirmation.® He focused, rather than on a diversity
that operates on the level of phenomena of extensions and qualities of things,
on the origin by which phenomena are given, namely on intensities:

»Difference is not diversity. Diversity is given, but difference is that by which the given is
given, that by which the given is given as diverse. Difference is not phenomenon but the
noumenon closest to the phenomenon. [...] Every phenomenon refers to an inequality
by which it is conditioned. Every diversity and every change refers to a difference which
is its sufficient reason. Everything which happens and everything which appears is cor-
related with orders of differences: differences of level, temperature, pressure, tension,
potential, difference of intensity.«*°

Difference based on the relation of a negation subordinated to coherence and
identity is thus at the level of phenomena, as the spatial and qualitative dimen-
sion of things. It is the process of intensities, the pure affirmative difference
that drives them. As De Landa notices, such an affirmative notion of diffe-
rence has a transformative, productive dimension. It reveals difference as the
dynamic process of formation and creation behind the phenomena.” Unlike
Agamben’s doomed diagnosis of modern thought, where life as bios/zo0é oppo-
sition is built upon the presupposition of the fixed identity of its components,*
Braidotti follows Deleuze and opens a way to consider life itself — as affirmative
distribution of difference.®

In a way, bioart may thus be seen to support the bios/zoé dichotomy precise-
ly through its manipulation of living matter, treating the body as if it were a
passive material. It may be said that bioartists’ practice treats life as a »secret to
be cracked,« or revealed. One might say that bioart is far more related to the po-
litical and ethical policies of biogenetic corporations than one would want to ad-
mit. In their persistent manipulation of living matter, bioartists seem to enact
the bios/zoé dichotomy and in this way, repeat the blocking of life’s potential for

38 | Deleuze, Difference and Repetition, p. xv.

39 | Ibid., p. 52.

40 | Ibid., p. 222 (original emphasis).

41 | Manuel De Landa, Intensive Science and Virtual Philosophy (New York: Continuum,
2002), p. 4 and p. 60.

42 | Braidotti, »Locating Deleuze’s Eco-Philosophy,« pp. 104-105.

43 | Deleuze, Difference and Repetition, p. xix.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Between Bio(s) and Art

»non-biological, non-essentialist kinship.«* In order to understand how bioart
can nonetheless be understood in terms of a bios/zoé egalitarianist’s practice, it
is necessary to look closer at Deleuze’s notion of vitalism.

SECULAR VITALISM

Itis first of all crucial to stress that a focus on zoé as a non-human, trans-species
force does not imply to a vitalistic notion of life, so characteristic of 19th century
concepts of Lebensphilosophie. Deleuze’s vitalism may be understood with the
help of Claire Colebrook’s description as »passive vitalism«,* or what Braidotti
has called a »material vitalism«.*® The major concern shared by both thinkers
in their investigation of Deleuze’s vitalism is to distinguish it from histori-
cal vitalism, which they hold to support dualistic connotations. Although, as
Colebrook admits, this vitalism was at some point useful to feminist thought,
particularly because it questioned the metaphysics of the reason that construc-
ted the hierarchical opposition between mind and body in the first place, today
such vitalism cannot be conceptualised without proposing major changes. For
instance, the monism of vitalism, through its affirmation of life and its conno-
tations of fertility, production, growth and creativity upheld the metaphysics of
binary oppositions, prioritising all that is considered as active.”

This problem of dualism thus reflects the historical philosophical dilemma
of how distinct and contradictory elements can occupy the same sphere, for
instance in everyday experience. How can they relate to each other? In philoso-
phy, the solution led not only to discursive and axiological separation, but also
to the hierarchisation of these distinct elements.*® When Deleuze admits : »Ev-
erything I have written is vitalistic, at least [ hope it is,«* he not only refers to his
understanding of life as intensities, which he calls a »plane of immanence«
and which is the major focus of his philosophy. He also expresses an urge
to write, as if this touches upon the very presence of the pre-individualistic,

44 | Zylinska, »The Secret of Life,« p. 106.

45 | Claire Colebrook, Deleuze and the Meaning of Life (London, New York: Continuum,
2010), p. 7.

46 | Braidotti, The Posthuman, p. 56.

47 | Colebrook, »On not Becoming Man: the Materialist Politics of Unactualised Poten-
tial,« in: Stacy Alaimo and Susan J. Hekman, eds., Material Feminisms (Bloomington:
Indiana University Press, 2008), pp. 52-84.

48 | See Elisabeth Grosz, Volatile Bodies. Towards Corporeal Feminism (Bloomington:
Indiana University Press, 1994), pp. 3-6.

49 | Deleuze, Negotiations, p. 143.

14.02.2026, 11:37:43.

231


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Agnieszka Anna Wotodzko

non-categorical world of becoming.*® This vitalism is therefore distinguished
from other possible readings of vitalism, which Deleuze and Guattari have de-
scribed as »an Idea that acts, but is not.«*! Unlike this essential vitalism, which
needs an Idea, a subject as an active synthesiser that can categorise sensed
data,® Deleuze writes about life as absolute immanence — always indefinite and
unspecified.”® This means that not the idea of an active force, but the processes
of relations are at the centre of his vitalism.>*

Since for Deleuze there is no categorisation pre-existing the phenomena of
forces, art that captures these sensations can enable an encounter with them.
As a means of preserving affects and precepts, art becomes a »monument« for
Deleuze and Guattari.”® This monument does not contain any reference to the
past, as this would indeed evoke the representative character of art. Rather the
notion of monument calls art to the present.> The experience is based on affect
understood in terms of an embodied encounter that is transformative and sup-
ported by an unqualified sense of presence and realness.

Bioart, particularly, is based on such a non-verifiability. You cannot actually
determine whether what you perceive is alive, real or dangerous, or whether
something is biotechnologically engineered. At the same time, the assemblage
of technical and medical tools in the gallery space and artists — sometimes even
dressed in white coats — generates a sense of reality, and the lack of any essential
difference between art and life. All this shows that, as Robert Mitchell argues,
one’s perception and cognition cannot be definitely situated.”

In their practice, Catts and Zurr seem to be aware of the affective, rela-
tional character of matter and how matter is prone to dynamic changes and
influences. Their term, semi-living, embraces their approach to living matter
as an assemblage of things: tissue, polyester that degrades and makes possible
the growth of cells, bioreactors that support the cells and the vague presence
of a dead/alive donor from which still-living cells had been extracted. As such,
Catts’ and Zutt’s bioart co-constructs Deleuze’s notion of the body affective
and vivid relations with the non-human. More importantly, their art calls for

50 | See John Marks, Gilles Deleuze: Vitalism and Multiplicity (London: Pluto Press,
1998), p. 31.

51 | Deleuze and Guattari, What is Philosophy?, p. 213.

52 | Deleuze, Negotiations, p. 9.

53 | Deleuze, Pure Inmanence, pp. 26-27.

54 | Braidotti, The Posthuman, p. 56.

55 | Deleuze and Guattari, What is Philosophy?, p. 167.

56 | Ibid., pp. 166-167.

57 | Robert Mitchell, Bioart and the Vitality of Media (Seattle: University of Washington
Press, 2010), pp. 77-78.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Between Bio(s) and Art

attention to the body beyond the body, or to put it differently: bioart seeks the
intensities and affects of matter and not the fixed properties of bodies.

A striking example of a bioart which experiments with the assembled al-
liance of the non-human is the performance Que le cheval vive en moi (May
the Horse Live in Me, 2011)%® by the artistic duo Art Orienté Objet: Marion La-
val-Jeantet and Benoit Mangin. In preparation for this performance, which las-
ted for several months, Marion Laval-Jeantet injected horse immunoglobulins
into her blood system in order to develop a tolerance to the foreign animal blood
in her body. During the final performance at the Galerija Kapelica (Ljubljana,
Slovenia) in 20u the artist injected herself horse blood plasma. Due to the pre-
vious gradual and controlled preparation of her tolerance this injection did not
result in an anaphylactic shock — a bodily allergic reaction to a foreign chemi-
cal. However, because these extracted components of horse blood are closely
tied to the nervous system, the artist admitted that she experienced weakness,
nervousness and high sensitivity during the performance and for some weeks
afterwards. The performance ended with the artist on stilts imitating horse’s
limbs carrying out a communication ritual with a horse, during which her vul-
nerability and contamination became intertwined with the visible and audible
anxiety of the horse.

Keeping to their philosophical and ethical intentions and their aspiration to
overcome a sense of anthropocentrism, the artists exercised the impossibility
of overcoming the limits of one’s body. They staged an experiment with the
body’s control mechanisms and affects, which was based on the notion of sym-
biosis with another species. However, rather than focusing on enhancement
as a necessary element of symbiosis, the artists searched for the imbalance of
one’s body. Art Orienté Objet literally experimented with what the body can do
and what its affects are beyond hierarchisation and species’ separation.

Nevertheless, the work of Art Orienté Objet may be seen to some extent as
supporting the bios/zoé dichotomy in its manipulation of animal and human
bodies as if these were bare passive material. To some extent, Art Orienté Ob-
Jjet’s manipulative practice seems to continue to support not only the essential
boundaries between what can be considered as life but also, as Zylinska pointed
out, between those »who had the power to define, control or even own«*® the
secret of life and those who do not.*® In 1999 and 2000, for instance, Art Ori-
enté Objet while doing research with her partner Benoit Mangin at the Pasteur

58 | See the documentation of this performance on the website of Galerija Kapelica:
www.kapelica.org/index_en.html#event=541 (last accessed 4-4-2016).

59 | Zylinska, »The Secret of Life,« p. 101.

60 | Take, forinstance, contemporary biomarket of human gene patenting due to which
practice already one-fifth of the human genome has been patented. This means that
parts of our own genome are legally owned by companies and institutions as a result

14.02.2026, 11:37:43.

233


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Agnieszka Anna Wotodzko

Institute, for two years their experiment did not comply with the ethical poli-
cies of the institute. As the artist explains, despite the regular use of materials
derived from animals in the lab, their project was considered unnecessary and
even dangerous due to its artistic nature. However, from the moment that they
presented their diploma in psychology and thus embedded their artistic work
in the framework of their research on the psychological consequences of im-
mune diseases in 2000, the artists were given permission to conduct further
research.

Despite the institutional and discursive negotiations which forced the artists
not only to follow necessary protocols and structures but also to change their
initial ideas,® their work remained remarkably non-teleological and non-instru-
mental. The performance was not about representing scientific goals or pur-
suing some trans-human idea of the fixation of the body into a desired form.
After all, although monitored and under careful supervision of medical care,
the performance explored the impenetrability of the body and sought to expand
the body’s porosity. The artists seemed to draw attention to the notion of the
human as already post-human, beyond the fixed and given notion of the body,
reaching toward its intensive and relational dimension.

Finally, it is important to stress that this relationality is far from neutral.
Since Art Orienté Objet’s experiment examines relationality as a form of transis-
tasis — instead of searching for a convenient balance between bodies, it provokes
acceleration or destruction of bodies in the encounter. In that sense it suggests
an ethical, political and aesthetical task to maintain a homeostasis without,
however, aspiring to fixation and identification. This would mean developing
new forms of attentiveness for entities that are already emerging, and attentive-
ness for the equally rightful forms of life that have been regarded historically
to belong merely to the sphere of zoé. Attentiveness understood in this sense
would, moreover, focus on experimentation with these new materialities in a
way that respects the bios- zoé egalitarian realm of existence.

of their bio-prospecting or bio-piracy practice; see David Koepsell, Who Owns You? The
Corporate Gold Rush to Patent Your Genes (West Sussex: Wiley-Blackwell, 2009).

61 | An experiment with a panda was their initial idea. However, due to laws of the pro-
tection of engendered species, - they chose a horse as a one of the animals allowed for
the experimentation in the lab. See Marion Laval-Jeantet, »Self Animality,« in: Plastic,
3.06.2011, http://art-science.univ-parisl.fr/plastik/document.php?id=559 (last ac-
cessed 4-4-2016).

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Between Bio(s) and Art

CoNcLUSION

In their practice, the bioartists discussed here attentively explore what Deleuze
called the intensive notion of the non-essentialist materiality of the body, emer-
gent and pulsating. This means that instead of asking what the body is, bio-
artists explore rather what is does. Through the non-teleological methodology
of experimentation, they focus our attention on dynamic capacities of »living«
matter. It is crucial that this materialist vital force of the body generates dyna-
mic and risky encounters. The performance of Art Orienté Objet was a balance
between a harmful and an enriching experience. It demanded careful, long
preparation and adjustments in which the artist’s body could become accus-
tomed to being affected in order to be able to open up for a radically different
and transforming material intervention.

Similarly, the bioart works of Catts and Zurr function within a transforma-
tive dimension of relationality. Each of their semi-living works needs constant,
monitored care and feeding while on exhibition display. Thus, they incorpo-
rate feeding rituals into the every exhibition of their installations. Every day,
they would feed cells within the gallery space as if they were in a laboratory
environment. At the end of the exhibition they ran a killing ritual inviting the
audience to take partin the killing process. Everyone could touch the semi-living
sculptures, thereby carrying out a drastic invasive and contaminatory act that
resulted in the sculptures’ death.®? Accordingly, the artists embedded in their
practice what Deleuze understood as the affective attitude towards the body.
Driven by intensities and affects, the body’s capacities are not neutral: they may
increase, decrease or destroy the body.*® To a great extent, the artistic proposi-
tion of Catts and Zurr formulate an inevitable ethical position, forcing the au-
dience to encounter the body as a shared space of relationality. By incorporating
ethical and political implications in their practice, they actualise the notion of
the body in the context of contemporary biotechnological manipulation, forcing
us to consider a redefinition of the relation between life and the body that goes
beyond the bios/zoé dualism.

Effectively, Catts’ and Zurr’s bioart as well as Art Orienté Objet’s perfor-
mance allow one to consider and encounter the actual implications of life
driven by bios/zo€é egalitarianism. In its secular vitalism, bioart emerges as a
platform for bringing inhuman matter to human bodies and for releasing or-
ganised, passive matter into the flows of affective relationalities. Nevertheless,
one should not forget that bioart as artistic practice is still at the periphery of
academic attention: to scientists it appears suspicious, or it is instrumentalised

62 | Catts and Zurr, »Are the Semi-Living Semi-Good or Semi-Evil?,« pp. 54-55.
63 | See Brett Buchanan, Onto-Ethologies. The Animal Environments of Uexkiill, Hei-
degger, Merleau-Ponty, and Deleuze (New York: Suny Press, 2008), p. 159.

14.02.2026, 11:37:43.

235


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Agnieszka Anna Wotodzko

by scientists, whilst art critics and art historians alike generally reject these
new art forms. If art is resistance — as Deleuze understood it — bioart resists
canonical and identitarian fixations on many different levels. Most certainly, it
withstands the bios/zoé dichotomy, enabling one to encounter flows of intensive
matter.

64 | Deleuze, Negotiations, p. 174.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I11. Korper, Politik und Widerstand



https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neuentdeckung des Korpers

Foucaults Moderne, zwischen Klinik und Politik

Pierre Buhlmann

Der Kérper wird im Werk Michel Foucaults im Plural gedacht, ohne dass ein
vereinheitlichender Begriff gebildet werden kénnte.! Doch muss gleichzeitig
festgestellt werden, dass dieser Umstand nicht dariiber hinwegtduschen darf,
dass sich im foucaultschen Denken auch Beschreibungen historischer Singu-
larisierungen von Kérpern nachzeichnen lassen, die einer Betrachtung loh-
nen. Deshalb soll in diesem Text untersucht werden, wie die Moderne, aus der
Sicht Michel Foucaults, den Kérper als spezifisch von ihr Gedachtes hervor-
gebracht hat und wie gleichzeitig eben diese Konzeptualisierung des Korpers
die moderne Rationalitit nahezu in ihrer Ginze trigt. Der moderne Korper
erweist sich hierbei zirkuldr ebenso als Ursache einer Praxis wie auch als Er-
gebnis modernen Denkens. So verstanden kann er als eindringliches Beispiel
fur die Funktionsweisen der Epistemologie dienen, die Foucault vorschwebte.

Fiir die hier angestrebte Betrachtung sollen im Folgenden zuerst die ge-
nealogischen Werke Foucaults aus den 1970er Jahren besprochen werden, be-
vor seine archiologischen Werke aus den 1960er Jahren Betrachtung finden.
Diese Umstellung der Werkreihenfolge scheint notwendig, um ein umfassen-
des Verstindnis der Konstitutionsmechanismen der modernen Rationalitit zu
erhalten, so wie diese sich Ende des 18. Jahrhunderts herausbildet. Ein sol-
ches Vorgehen wird auch durch Foucaults Feststellungen in den zwei ersten
Vorlesungen des Jahres 1976 am Collége de France legitimiert:* Disparate

1 | Das stellt auch Arianna Sforzini auf den ersten Seiten ihres kiirzlich in Frankreich
erschienenen Buches unmissverstandlich fest, wenn sie schreibt: »Es gibt nicht einen
Begriff oder eine Wahrheit des Korpers, sondern vielmehr eine ganze Bandbreite, ein
Mosaik der von der Geschichte durchdrungenen oder Geschichte machenden Kérper.«
[0.d.A.]; Vgl. Sforzini, Arianna: Michel Foucault. Une pensée du corps, Paris 2014, S. 9.
2 | Die beiden Vorlesungen, die spéter auch in die Textsammlung Schriften in vier Ban-
den. Dits et Ecrits aufgenommen wurden, sind in Deutschland wohl zuerst erschienen
als Foucault, Michel: »Historisches Wissen der Kd&mpfe und Macht« (Vorlesung vom

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Pierre Buhlmann

Praktiken und Machtdispositive, die genealogisch zu untersuchen sind, brin-
gen demnach Wissen, das wiederum einer archiologischen Analyse zu unter-
ziehen ist, hervor. Somit sind Macht und Wissen nur zusammen zu denken,
da Wissen nie unabhingig von Macht bestehen kann. Auch die in den letzten
Jahren verdffentlichten Vorlesungen Michel Foucaults am College de France
legen es nahe, die foucaultschen Schriften entgegen ihrer Chronologie, dafiir
aber thematisch schliissig zu betrachten, um so eher ein Gesamtbild des Den-
kens Foucaults zu erhalten, das es erlaubt, die tiefgreifende Kontinuitit seines
Werkes aufzuzeigen.?

VON DER GEWISSENHAFTEN LIEBE zum DETAIL: DIE DISZIPLIN

Das Problem des Gefingnisses als moderner Bestrafungsmaschine, so geht es aus
Uberwachen und Strafen* hervor, muss notwendigerweise in das ungleich weitere
Feld der Disziplin, als das wichtigste Dispositiv der modernen Herrschaftsformen,
eingebettet werden. Dieser Umstand erklirt die langen Ausfithrungen hierzu in
Uberwachen und Strafen. Schon »das klassischle] Zeitalter«, so stellt Foucaultin die-
sem Zusammenhang fest, hatte den Kérper »als Gegenstand und Zielscheibe der
Macht« entdeckt.’ Es entwickelten sich Techniken, die es erlaubten, die produkti-
ven Krifte der Korper zu erhohen, bei gleichzeitiger Verringerung des Potenzials
dieser Krifte zum politischen Widerstand. Wie Foucault zeigt, wird dies durch die
spezifischen Mechanismen der Disziplin erreicht, die Macht und Kérper trennen.®
Die Techniken entspringen natiirlich nicht einer sie begriindenden Idee, sondern
sind in ihrer Entstehung — ganz im Gegenteil — das Resultat vieler kleiner, unzu-

7. Januar 1976) und »Recht der Souverdnitdt/Mechanismus der Disziplin« (Vorlesung
vom 14. Januar 1976), in: ders.: Dispositive der Macht. Michel Foucault. Uber Sexuali-
tat, Wissen und Wahrheit, mit einem Vorwort von Francois Ewald, Ubers. von Jutta Kranz,
Hans-Joachim Metzinger u.a., Berlin 1978, S. 55-95.

3 | Wofiir auch der Umstand spricht, dass Foucault schon Anfang der 1960er Jahre,
wahrend der Arbeit an Die Geburt der Klinik, auf das Panopticon Benthams gestofen
war, wie er selbst spéater berichtet hat. Vgl. Foucault, Michel: »Das Auge der Macht«
[»L'ceil du pouvoir«, 1977]«, libers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schrif-
ten in vier Banden. Dits et Ecrits, hg. von Daniel Defert und Frangois Ewald, Bd. 3: 1976-
1979, Frankfurt a.M. 2003, Nr. 195, S. 250-272, hier S. 250.

4 | Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefangnisses [Surveil-
ler et punir. La naisssance de la prison, 1975], iibers. von Walter Seitter, Berlin 1977.
5| Ebd., S. 174.

6 | Ebd., S. 177.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neuentdeckung des Kdrpers

sammenhingender Praktiken.” Diese unscheinbaren, sich gleichsam oftmals im
Untergrund entfaltenden Prozesse hatten dennoch eine tiefgreifende technologi-
sche Wirkung, da sie, so fasst Foucault zusammen, nichts weniger als den »Men-
schen des modernen Humanismus« hervorbrachten.® Daher soll im Folgenden
zunichst eine kurze Ubersicht iiber die Funktionsmechanismen der Disziplinen
gegeben werden. Denn sie waren, wie zu zeigen sein wird, auch bestimmend fur
die Moglichkeit der Formulierung der modernen natur- und humanwissenschaft-
lichen Ansitze, die diese Wissenschaften bis heute prigen.

Die Disziplin produziert eine neue, segmentierte Konzeption des Rau-
mes. Auch die Kérper werden dem neu erwachten Verlangen nach riumlicher
Ordnung unterworfen. Thnen werden Plitze zugeteilt, was im gleichen Zuge
die Moglichkeit eréffnet, die Kérper nunmehr zueinander in Beziehung zu
setzen.? Die Zeit wird ebenfalls disziplinarisch nutzbar gemacht: Bewegungs-
abldufe werden unterteilt, Korper hierbei in die sie zusammensetzenden Ele-
mente zerlegt. Erst die Einfithrung dieser Techniken schafft die Moglichkeit
zur Ausformung und zur Formulierung neuer Wissensformen. Durch die
neuartige Auffassung von Raumlichkeit entsteht ein »nutzbare[r] Rau[m]«, der
unter anderem zur Neustrukturierung der Krankenhiuser fithrt.° In diesem
Zusammenhang indert sich auch das Verstindnis vom Wesen des Korpers,

7 | Vgl. ebd., S. 177: »Die »Erfindung« dieser neuen politischen Anatomie ist nicht als
plétzliche Entdeckung zu verstehen. Sondern als eine Vielfalt von oft geringfiigigen,
verschiedenartigen und verstreuten Prozessen [...].« Als Beispiel sei nur die alte Frage
des christlichen »détail« angefiihrt, welche im Zusammenhang mit der Elaborierung der
Disziplin eine neue Verwendung finden wird. Vgl. ebd., S. 177-181.

8 | Ebd., S. 181. Man kann in diesem Zusammenhang auch auf folgendes Zitat Foucaults
beziiglich der Neuorganisierung der Krankenh&user verweisen: »Der entscheidende Faktor
dieser Veranderung war nicht die Suche nach einer positiven Einwirkung des Spitals auf
den Kranken oder die Krankheit sondern lediglich die Beseitigung der negativen Auswir-
kungen. [...] In diesem Sinne war das Spital eine standige Quelle 6konomischer und so-
zialer Unordnung.« Foucault, Michel: »Die Einbindung des Krankenhauses in die moderne
Technologie (Vortrag)« [»Incorporacién del hospital en la technologia moderna«,1978],
ibers. von Michael Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bdanden, Bd. 3, a.a.0., Nr. 229,
S. 644-660, hier S. 649-650. Das Beispiel zeigt deutlich, dass den Ereignissen und Prak-
tiken, die die tiefgreifenden Verdanderungeninnerhalb der Rationalitat bewirkt haben, nicht
notwendigerweise universalistisch-abstrakte humanistische Leitideen zugrunde lagen,
die das Postulat einer teleologischen Wissenschaftsgeschichte stiitzen kdnnten, sondern
dass diese Verdnderungen, im Gegenteil, induziert wurden durch gesellschaftspolitische
Beweggriinde bzw. neu auftretende oder sich verdndernde Herrschaftspraktiken.

9 | Ebd., S. 187. »Sie [die Disziplin] individualisiert die Kérper durch eine Lokalisierung, die
sie nicht verwurzelt, sondern in einem Netz von Relationen verteilt und zirkulieren 1a8t.«

10 | Ebd., S. 184. Foucault zitiert als Beispiel die Seekrankenhé&user.

14.02.2026, 11:37:43.

241


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Pierre Buhlmann

auf den die disziplinarischen Mafinahmen abzielen. Er erweist sich weniger
als Maschine, denn vielmehr als ein natiirlicher »Organismus«, gemif sei-
nem Funktionieren im Disziplinarkontext.™

Gleichzeitig ist es wichtig zu verstehen, dass der Zweck der Disziplin we-
niger in der Vereinheitlichung, als vielmehr in der Individualisierung besteht.
So schreibt Foucault unmissverstindlich: »[d]ie Disziplin >verfertigt< Individu-
en«.'? Das bedeutet mithin nichts anderes, als dass die Disziplin, mithilfe ihrer
gewissenhaften Dispositive, die Multiplizititen, auf die sie Anwendung findet,
rationalisiert. Dies geschieht natiirlich zuvorderst durch den so eindrucksvoll
von Foucault beschriebenen Blick.!® Disziplinieren ist zuallererst ein Sichtbar-
machen. Die Disziplinarmacht wiederum ist somit, iiber das Sichtbarmachen
hinaus, das Sehen. Denn Kérper oder Existenzen in ein Spiel der Sichtbar-
keiten einzufithren, bedeutet nichts anderes, als ein Spiel des Sehens und
Gesehenwerdens zu beginnen. Dies setzt natiirlich wiederum und vor allen
Dingen eine raumliche Konzeption der Disziplinarbeziehungen voraus. Denn
eine Sichtbarkeit ordnet sich erst einmal rdumlich an. Sie ist raumlich, bevor
sie zeitlich ist. Der Blick zielt so auf Objekte, legt sich auf sie, umfingt sie, und
erreicht erst durch diese vollstindige Umfassung ihre Transparenz, so dass er
sie durchbohren, erfassen und in Ginze durchdringen kann.

Die disziplinarische Individualisierung wird des Weiteren vorangetrieben
durch das zweite grofle Instrumentarium, das dieses Dispositiv beinhaltet,
und das durch die Rationalisierung des Blickes erzeugt wird: die Norm. Diese
auf die Korper verteilt zu haben, ist als die vielleicht gréfite Errungenschaft der
Disziplinarmacht anzusehen. Alles, was in die vollig offene, weil unbestimmte
Kategorie des Nicht-Konformen™ eingeordnet wird, findet sich nunmehr von
ihr verfolgt. Die Disziplin bringt somit eine erstaunliche Rationalititsebene
hervor, auf der Natiirliches und Juristisches eine sonderbare Partnerschaft ein-
gehen. Thr Raum wird von Regeln beherrscht, die zwar konventionell festgelegt
werden, die aber »auf beobachtbaren und natiirlichen Prozessen« griinden.
Selbst die Strafe bekommt in diesem System, so sie in Form der Ubung ver-
hingt wird, normalisierende Wirkung.®

All dies findet seine Vollendung im examen, der Priifung.” Die Priifung
entdeckt, mithilfe der Norm, zu der das Objekt in Beziehung gesetzt wird, des

11 | Ebd., S. 201.

12 | Ebd., S. 220.

13 | Vgl. ebd., S. 221.

14 | Vgl. ebd., S. 231. Foucault spricht von »alle[m], was nicht konform iste«.

15 | Ebd.

16 | Vgl. ebd., S. 232. Foucault schreibt in diesem Zusammenhang unmissversténd-
lich: »Richten ist Abrichten.«

17 | vgl. ebd., S. 236ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neuentdeckung des Kdrpers

Letzteren Wahrheit. So nétigt die Norm, und die Priifung unterwirft durch die
Macht ihrer Enthiillung, indem sie die Gesamtheit des Potenzials dieser dis-
ziplinarischen Technologie einbindet, und wandelt jedes Individuum in einen
cas, einen Fall. Von nun an wird in einem solchen Urteil nicht mehr aufge-
zeigt, was das untersuchte Individuum tut, sondern was es ist, was es war und
was dieses Individuum sein wird.’®

Die Disziplin, das stellt Foucault unumginglich fest, ist als Gesellschafts-
modell anzusehen. Dies kann anhand des Panopticons Benthams aufgezeigt
werden, in welchem sehen und gesehen werden nunmehr vollends vonein-
ander geldst sind.” Der Blick, bar jeglicher materiellen Notwendigkeit, wird
so zu einem quasi-transzendentalen Grund, auf dem alle Beziehungen der
Objekte notwendigerweise aufbauen miissen.?® Gleichzeitig ist dieser Blick
jedoch, seiner Natur gemif, immer auch eine erstaunliche Maschine zur Wis-
sensgenerierung. Uberall dort, wo er eingesetzt wird, sich auf die Kérper legt
und in sie vertieft, dort bildet er Wissen iiber diese Kérper aus. Doch scheint
auch Foucault selbst bald klargeworden zu sein, dass das Postulat einer nur
durch Disziplinarmafinahmen zusammengesetzten Gesellschaft alleine die
liberale Gesellschaftsentwicklung des 19. und 20. Jahrhunderts nicht befrie-
digend und erschopfend erkliren konnte. Wohl auch deshalb wird er in sei-
nem schon ein Jahr spiter erschienenen Werk Der Wille zum Wissen, das den
ersten Teil seiner Geschichte der Sexualitit bilden sollte,” das zur Disziplin
komplementire Konzept der bio-politique einfithren, auf das nun kurz einge-
gangen werden soll.

18 | Vgl. ebd., S. 246. Die tiefgreifenden Verdnderungen, die die Disziplinarmacht
bezliglich der (klassischen) juridischen Rationalitat induziert, werden deutlich, wenn
man die Bedeutungsverschiebungen des Begriffs des Falls vergleicht: »Der Fall ist nicht
mehr wie in der Kasuistik oder in der Jurisprudenz ein Ganzes von Umstanden, das eine
Tat qualifiziert und die Anwendung einer Regel modifizieren kann; sondern der Fall ist
das Individuum, wie man es beschreiben, abschatzen, messen, mit andern vergleichen
kann - und zwar in seiner Individualitat selbst [...].«

19 | Vgl. ebd., S. 277: »Eine Disziplinargesellschaft formiert sich also in der Bewegung,
die von den geschlossenen Disziplinen, einer Art gesellschaftlicher»Quaranténe¢, zum
endlos verallgemeinerungsfahigen Mechanismus des»Panoptismus«fiihrt.« Zum Panop-
ticon insb. ebd., S. 256ff.

20 | Denn nichts anderes kann doch die Feststellung bedeuten, dass das Subjekt, das
sich immer potenzielles Objekt dieses Blickes weif3, ohne je die Mdglichkeit zu haben,
dariiber Gewissheit zu erlangen, diesen Blick derart internalisieren wird, dass es sich
von sich aus immer schon im Vorhinein unterwerfen wird.

21 | Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualitdt und Wahrheit 1 [Histoire de
la sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], iibers. von Ulrich Raulff und Walter Seiter,
Frankfurt a.M. 1983.

14.02.2026, 11:37:43.

243


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

Pierre Buhlmann

LEBEN, UND STERBEN LASSEN

War es lange Zeit das Recht des Regenten, »sterben zu machen oder leben zu
lassen«, so wird sich dieses Recht fiir den modernen Staat umkehren in ein
Recht, »leben zu machen oder in den Tod zu stofen«.?? Dies kommt wohl auch
daher, dass die goéttlich-teleologische Kontinuitit abhanden gekommen ist.
Ohne diese >Meta-Finalitit« kann die nun vollstindig profanierte Herrschaft
sich nur noch auf das Leben konzentrieren, d.h. auf die existenzielle Bestands-
wahrung seiner Daseinsberechtigung, die der Tod dann notwendigerweise
nur noch erschiittern kann, ohne dass aus ihm selbst irgendeine Legitimation
erwachsen konnte. Einen tiefgreifenden Einfluss auf das Leben zu nehmen,
wird somit fiir jede politische Herrschaft eine unersetzliche und existenzielle
Aufgabe, auch weil der Staat, jeglicher gottlicher Legitimation beraubt, immer
neu zu instaurieren ist. Dies wird mithilfe zweier zueinander komplementirer
Technologien erreicht: den soeben beschriebenen Disziplinen (Foucault nennt
sie die »Anatomo-Politik des menschlichen Korpers«) und den »regulierende[n]
Kontrollen: Bio-Politik der Bevilkerung«.” Beide scheinen zusammen das aus-
zumachen, was Foucault als »Bio-Macht« bezeichnet hat.**

Diese tiefgreifenden Verinderungen haben zur Folge, dass das Leben,
historisch vielleicht zum ersten Mal in dieser konsequenten Sichtweise, als
Objekt von Herrschaft und Machteinfliissen in deren direkten Fokus riickt,?

22 | Ebd., S. 134, Herv.i.0.

23 | Ebd., S. 135, Herv.i.O.

24 | Vgl. ebd. Das ist wohl gerade der Unterschied zwischen »Bio-Politik« und »Bio-
Macht«: Die erste besteht aus technologischen Dispositiven, die die biologisch vitalen
Aspekte einer gegebenen Bevdlkerung beeinflussen resp. beherrschen sollen (vgl. ebd.
S. 138), wéhrend die zweite das aufeinander abgestimmte Spiel der Disziplinartech-
niken und der Bio-Politik bezeichnet, so dass das zur Ausiibung kommt, was man die
moderne Form der Herrschaft nennen kdnnte. Man muss Foucault in diesem Sinne ver-
stehen, wenn er von »verschiedenste[n] Techniken zur Unterwerfung der Kérper und zur
Kontrolle der Bevélkerungen« spricht, die, wie er sagt, »die Ara einer Bio-Macht« ein-
lauten (ebd., S. 167). Allerdings muss in diesem Zusammenhang auch erwdhnt werden,
dass Foucault selbst nicht immer eindeutig zwischen beiden Termini differenziert (s.a.
den hiervon abweichenden Gebrauch des Begriffs »Bio-Macht« in der ersten Vorlesung
von 1977-1978: Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalitét I. Sicherheit,
Territorium, Bevélkerung [Sécurité, territoire, population, Cours au Collége de France,
1977-1978], ubers. von Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen Schrdder, Frankfurt
a.M. 2004.

25 | Vgl. Foucault: Der Wille zum Wissen, a.a.0., S. 138-139. Tats&chlich bekommt
das Leben in der modernen Rationalitét eine grundlegende Rolle zugewiesen: »Wenn
sich die Frage des Menschen [...] gestellt hat, so liegt der Grund dafiir in dem neuen

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neuentdeckung des Kdrpers

was zugleich dazu fithrt, dass sich nicht nur neue Herrschaftsformen, sondern
auch neue Wissensformen bilden. Eben diese neuen Diskurse entwickeln das
neuartige Werkzeug, das sich bio-politisch neben dem althergebrachten Regi-
ment des Gesetzes positioniert: Die Norm, die bereits im Zusammenhang mit
den Disziplinen besprochen wurde, breitet erst im Zusammenspiel von Diszi-
plinen und Bio-Politik, ihr ganzes Zwangspotenzial aus. Sie ermdglicht eine
durchgehende Kontrolle durch eine Aneignung dessen, auf das sie bezogen ist,
indem sie dieses in seinen Leistungen und Potenzialen verstindlich macht. So
erreicht die Norm eine Verteilung des Lebenden »in einem Bereich von Wert
und Nutzen«.” Es entsteht eine normalisierende Gesellschaft, die gleichzeitig
das vorangegangene Postulat der Disziplinargesellschaft ersetzen kann. Die bei-
den Formen der Norm fungieren hierbei als direkte Bindeglieder zwischen
den bio-politischen und den disziplinaren Technologien. Erst an der Schnitt-
stelle der beiden Dispositive erreicht die moderne Herrschaftsform eine inte-
grale Inbesitznahme des Kérpers, indem sie nicht einfach nur Techniken auf
die Koérper anwendet, sondern sowohl auf »infra-korporelle< Regionen (dank
der Disziplinen und ihrer Funktionalisierung des Korpers), als auch auf >su-
pra-korporelle< Regionen (dank der Bio-Politik, die abzielt auf den Koérper in
seiner Erscheinung als Multiplizitit der Korper) einwirkt.

Die ENTDECKUNG DES MENSCHEN

Aus dem Vorangegangenen wird deutlich, dass man die im Zuge dieses Pro-
zesses der Machtausbildung in der normalisierenden Gesellschaft neu auftre-
tenden Wissenschaften als Zeichen einer neuen, von Grund auf originiren,
modernen Rationalitit verstehen muss, die einen klaren Bruch zur bis dato
bestehenden klassischen Rationalitit markiert. Daher kann man es fiir ange-
bracht, wenn nicht sogar fiir notwendig halten, an dieser Stelle zu den archio-
logischen Schriften Foucaults aus den 196o0er Jahren zuriickzugehen, da man
nur durch diesen Schritt ein umfassendes Verstindnis dartiber erlangen kann,
was in den Augen Foucaults die spezifischen Funktionsmechanismen der Ent-
stehung moderner Rationalitit in ihrer Ginze gewesen sind. Dabei stellt sich
heraus, dass das eben beschriebene Aufkommen der modernen Technologien
von Herrschaft einhergeht mit der Entdeckung, die Foucault in Die Ordnung

Verhéltnis zwischen der Geschichte und dem Leben: in der Doppelstellung des Lebens
zum einen auBerhalb der Geschichte als ihr biologisches Umfeld und zum andern inner-
halb der menschlichen Geschichtlichkeit, von deren Wissens- und Machttechniken sie
durchdrungen wird.«

26 | Ebd., S. 139.

14.02.2026, 11:37:43.

245


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Pierre Buhlmann

der Dinge” beschrieben hat. Denn genau zu diesem Zeitpunkt vollzieht sich
die >Geburt des Menschenc als gleichzeitig erkennendes und erkanntes Wesen.
Diese >Entdeckung« des Menschen erklirt sich aus der bis zu diesem Moment
gegebenen Unmédglichkeit, den Menschen in seinem Seinsmodus zu proble-
matisieren, da er bis dahin, so als wire er transparent, nur erkannt werden
konnte als der Ort, in dem Représentation und Sein zusammentreffen.?® In
dem Moment aber, in dem der Mensch gedacht, d.h. problematisiert werden
muss, ab dem Moment also, ab dem die Norm den Menschen als Objekt kons-
tituiert, entgleitet ihm auch unwiederbringlich, weil ihm duferlich werdend,
die reprisentationale Wahrheit, die ihn bis dahin ausgezeichnet hatte.”” Was
die Reprisentation ihm in der klassischen Rationalitit noch, als Gleiches unter
Gleichen, an ontischen Bestimmungen der Dinge vorhalten konnte, ist nun in
der neu entdeckten Tiefe der Dinge selbst untergegangen.*® In der Dimme-
rung der modernen Rationalitit entsteht so notwendigerweise die kantische
Kritik. Denn nur, indem er sich die direkte Betrachtung der Vorstellungen ver-
sagt, kann Kant trotzdem, nun gleichsam im Riicken der triigerischen Repra-
sentationen, zu den Bedingungen der Méglichkeit des Vorstellens gelangen.®!
So macht er das Subjekt, indem er nach dessen Vermogensgrenzen fragt,
gleichzeitig zu einem Objekt.

VoN DER WAHRHEIT EINER KLINIK

Diese Uberlegungen zu der epistemologischen Konstitution moderner Ratio-
nalitit machen bekannterweise den zweiten Teil des Buches Die Ordnung der
Dinge aus. Doch schon drei Jahre zuvor hatte Foucaultin Die Geburt der Klinik*?,
noch in Hinblick auf die Medizin, versucht, ein Beispiel fiir diese Neukonstitu-
ierung zu geben. Daher sollen nun einige wichtige Passagen dieses oftmals nur
im Schatten von Die Ordnung der Dinge gelesenen Buches untersucht werden.
Zunichst muss jedoch festgestellt werden, dass die Benutzung des Begriffs
»Klinik« in diesem Zusammenhang mehrdeutig ist, da es sich bei dem, um das

27 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archédologie der Humanwissen-
schaften [Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 1966],
ibers. von Ulrich Képpen, Frankfurt a.M. 1971.

28 | Vgl. ebd., S. 376.

29 | Vgl. ebd., S. 378.

30 | Vgl. ebd., S. 294-296.

31 | Vgl. ebd., S.298-299.

32 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Arch&ologie des é&rztlichen Blicks
[Naissance de la Clinique. Une archéologie du regard médical, 1963], libers. von Wal-
ter Seitter, Miinchen 1973.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neuentdeckung des Kdrpers

es hier gehen soll, strenggenommen um die anatomo-clinique handelt.” Diese
steht fiir Foucault bekanntlich am Ende der Neuordnung innerhalb dessen,
was man den modernen medizinischen Diskurs nennen kénnte. Es handelt
sich um den in Die Geburt der Klinik beschriebenen Prozess, im Zuge dessen
sich die klassische Medizin in eine moderne Wissenschaft wandelt. Hierbei
steht, ebenso wie bei der Entstehung des modernen Strafkomplexes und sicher
nicht zufillig, der sich herausbildende medizinische Blick im Mittelpunkt.

Es ist davon auszugehen, dass dieser Blick sich aus dem ordnenden diszip-
linaren Blick entwickelt hat, um dann den von Foucault beschriebenen, neuar-
tigen Ansatz in der medizinischen Theorie hervorzubringen.** Die Spezifizitit
dieses medizinischen Blickes ist, dass er eine von jeglicher Theorie bereinig-
te Offnung auf das unmittelbar Empirische sein soll, so dass er im Zuge des
Blickens die Ordnung der erblickten Dinge erfassen kann.*® Der Arzt soll in
diesem Dispositiv nur noch beobachten, so dass sein auf dem kranken Korper
ruhender Blick die Zeichen der Krankheit auffangen und zum Sprechen be-
wegen kann. Der klinische Blick setzt hierbei zwei Dinge voraus: den seriellen
Vergleich der Kranken und eine Zeit, die es der Krankheit erméglicht, ihre
Geschichte zu artikulieren. Auch der Umstand der Serialitdt als Grundbedin-
gung fiir die klinische Praxis ist als deutlicher Hinweis auf die Verankerung
dieser epistemischen Neuordnung im spiter von Michel Foucault beschriebe-
nen Disziplinardispositiv zu lesen.

Doch beldsst man es zunichst bei einer archiologischen Lektiire von Die
Geburt der Klinik, so muss festgestellt werden: In der Moderne muss der Blick
beinahe zwangsldufig erstens eine zentrale Rolle zugewiesen bekommen und
zweitens die Dinge abflachen, bis sie sich nur noch als sichtbare Oberfliche

33 | Ebd., S. 139. Die Klinik, mit ihrer Bevorzugung eines narrativen Blickes, musste
der Anatomie zwangslaufig feindselig gegeniiberstehen, da sich hier, in ihren Reinfor-
men, eine »Geschichtecund eine »Geografie« gegenlberstanden.

34 | Hierzu braucht wiederum nur verwiesen zu werden auf Foucault: »Die Einbindung
des Krankenhauses in die moderne Technologie (Vortrag)« [1978], a.a.0. Dieser Text
zeigt anschaulich, dass die Verdnderungen innerhalb des Krankenhauswesens, die zum
Ende des 18. Jahrhunderts die Ausbildung des klinischen Blickes bedingt haben, vor-
dergriindig ordnungspolitische Beweggriinde hatten. Somit kann davon ausgegangen
werden, dass die Neuordnung des Krankenhauses auf die Anwendung disziplinarischer
Praktiken zuriickzufihren ist.

35 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 123. Foucault spricht von einem »Wahr-
nehmungsakt [...], der auf einer Logik von Operationen beruht; [...] aber er ist frei von
jedem Eingriff, insofern diese Genese nur die Syntax der Sprache ist, welche die Dinge
in einem urspriinglichen Schweigen sprechen«.

14.02.2026, 11:37:43.

247


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Pierre Buhlmann

darbieten.’® Das war durch die Zwangslage bedingt, in der sich die Medizin
als positive Wissenschaft und nach der Scheidung von Vorstellungen und Sein
notwendig wiederfand. Dies bedeutete nimlich fiir sie, dass sie, um einen An-
spruch auf eine, wenn auch nur vermeintliche, Wahrheit aufrechterhalten zu
kénnen, ihre Objekte ausstatten musste mit transzendenten Charakteristika,
die es ermoglichten, den ihr eigenen Positivismus zu verifizieren, was gleich-
bedeutend heiflen musste, Volumen, als Nichteinsehbares, abzuschaffen. Und
vielleicht ist dies auch die Erklidrung fiir die Transformation der Klinik in eine
Anatomoklinik: Die Moglichkeit, die Wahrheit als Gewebefliche endlich in die
Materialitit des Kérpers, und so auch der Krankheit, zu legen.”

Nur so kann nimlich die Krankheit, von einem in der Klinik noch passiven
Akteur zu einem aktiven Subjekt werden, das selbst immer schon im Kérper
durchgreift und dessen Taten vom Arzt >nur noch< nachvollzogen werden miis-
sen. Deshalb ereifern sich die Anatomen auch derart, als sie die Pathologie ent-
decken. Denn erst diese gibt ihnen die Moglichkeit, die unzihligen, verzweig-
ten Funktions- und Aktionswege der Krankheit mit ihrem Blick in einer durch
den Tod plétzlich erstarrten Form einzufangen. Der tote Kérper erméglicht es
ihnen so, ihren Blick herabzusenken auf die versteckten Handlungsabliufe der
Krankheit, sie ans Licht zu bringen und ihnen eine Oberfliche zu verleihen,
die angeschaut und auf diese Weise erfasst werden kann. Hier entsteht die
Anatomoklinik: Als dritte Dimension zwischen einer historisierenden Klinik
und einer verriumlichenden anatomischen Pathologie.*®

DER NEUE, MODERNE ToD -
EINE INDIVIDUALISIERUNGSMASCHINE

Im Zuge dieses Prozesses dndert sich die Konzeption dessen, was der Tod ist,
grundlegend. Dies geschieht analog zu dem Status, den er aus bio-politischer
Sicht erhilt, nimlich, das immer schon im Leben grassierende Fundament
desselben zu sein. Dazu passt, dass durch das Aufbrechen des bis dahin un-
durchdringlichen Koérpers die Krankheit als solche grundsitzlich neu gedacht
wird. Sie ist nun nicht linger ein gleichsam von aufien in den Kérper eindrin-
gendes Element, das seine Zeichen auf ihm verteilt, sondern wird zu einem

36 | Vgl.ebd., S. 142. Als Beispiel kann schon dieser Satz dienen: »Bichats Auge ist das
Auge eines Klinikers, da es dem Fldchenblick ein absolutes epistemologisches Privileg
einrdumt.« Herv.i.0.

37 | Vgl. ebd., S. 143. Dort schreibt Foucault, dass »sich die pathologische Anatomie
zundchst als die endlich objektive, reale und unzweifelhafte Fundierung der Beschrei-
bung der Krankheiten [verstand]«.

38 | Vgl. ebd., S. 143-150.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neuentdeckung des Kdrpers

Teil des koérperlichen Funktionszusammenhangs.®® Das anatomoklinische
Denken bleibt in der Hinsicht tiefgreifend rdumlich, dass es zwar die patholo-
gischen Strukturen und Deformationen sucht und aufdeckt, diese aber nicht
mehr als die Krankheit begriindend ansieht, sondern lediglich als rdumlich
festlegend.*?

Beziiglich des Todes ist der diskursive Bruch jedoch noch fundamentaler.
Wurde der Tod bis in das 18. Jahrhundert hinein (und selbst noch bei den Kli-
nikern) als die absolute Grenze des Lebens und der Krankheit verstanden, wird
er nun zu einer simplen Trennlinie zwischen dem Leben und dem Sterben
des Organismus’; einem Sterben, das zudem die Moglichkeit bietet, Symptome
und Lisionen zusammen zu bringen. Der Tod als Ende wird ersetzt durch den
Tod als instrumentelle Trennung. Uberdies schleicht er sich dadurch in das
Leben ein, welchem er, als dessen Begrenzung, bis dahin vollig dufSerlich war.
Demgegeniiber wird der Tod nun, gleich einem Negativum, Platz nehmen in
der Mitte des Lebendigen.”

Hier erkennt man das Thema, das Foucault schon in seiner thése complé-
mentaire angesprochen hatte,* und das er in Die Ordnung der Dinge ausfiih-
ren wird: die der modernen Rationalitit inhirente Problematik, die Endlich-
keit und das Sein zusammen zu denken. Der Tod, als eklatantestes Zeichen
der Endlichkeit, die das menschliche Dasein begrenzt, wird hier gleichzeitig,
und eben durch das von ihm ausgedriickte absolute Prinzip, zu dem, was das
(menschliche) Leben in seiner Essenz erkliren kann.” Der Tod wird nun zum
»uniiberbietbare[n] von der Natur selbst vorgegebene[n] Modell«,** und der me-
dizinische Blick zu einem Blick, der durch die Betrachtung des Todes das

39 | Vgl. ebd., S. 150: »Die Krankheit ist nicht mehr eine pathologische Art, die sich in
den Korper einfiigt, wo das méglich ist; die Krankheit ist der krank gewordene Kérper
selber.« Foucault nennt dies das »pathologische Leben«. Ebd., S. 166.

40 | vgl. ebd., S. 154,

41 | Vgl. ebd., S. 155-156.

42 | Foucault, Michel: Genése et structure de I’Anthropologie de Kant, publ. unter dem
Titel Introduction a I’Anthropologie de Kant, hg. und mit einem Vorwort von Daniel De-
fert, Francgois Ewald und Frédéric Gros (Paris 2008); dt. erschienen als: Foucault, Mi-
chel: Einfiihrung in Kants Anthropologie, bers. von Ute Frietsch, mit einem Nachwort
von Andrea Hemminger, Frankfurt a.M. 2010.

43 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 158. So spricht Foucault vom »Privileg
seiner [des Todes] Zeitlosigkeit«, das »zum ersten Mal zu einem technischen Instru-
ment [wird], das die Wahrheit des Lebens und die Natur seines Leidens in den Griff
bekommte.

44 | Ebd., S. 158.

14.02.2026, 11:37:43.

249


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Pierre Buhlmann

Leben in seinem Sein erkliren kann.* Zeige mir deinen Tod, und ich erzihle
dir dein Leben. Die Endlichkeit, im klassischen Diskurs noch konzeptualisiert
als bloRRe, weil lediglich unvollkommene Inkohirenz zur die Welt bestimmen-
den Unendlichkeit, wird so gleichzeitig zur empirischen Unméglichkeit, die
ganze Tragweite der Dinge zu erfassen, und zur transzendentalen Méglichkeit,
dieses doch begrenzte menschliche Dasein, gerade in seiner Endlichkeit, zu
erkliren: »Die Nacht des Lebendigen weicht vor der Helligkeit des Todes.«*

Dieses empirisch-transzendentale Amalgam wird auch an dem Umstand
deutlich, dass sich der medizinische Blick, so die Feststellung Foucaults, ver-
doppelt: Es gibt einen lokalen beschrinkten Blick, der im Zusammenspiel mit
den anderen Sinnen sich jedes Mal an die Krankheit gleichsam herantastet,
aber demgegeniiber auch einen absoluten Blick, der alles iiberschaut, und so
den lokalen Blick immer erst begriinden kann.” Diese nun endgiiltige — weil
absolute — Hoheit des Blickes hat noch eine andere Auswirkung: Sie fiihrt
notwendigerweise zur Individualisierung der Krankheit und so des lebenden
Korpers. Erst das ermoglicht es nimlich dem absoluten Blick, sich aufrecht-
zuerhalten, trotz all der undurchsichtigen Erfahrungen, die der >beschrinkte<
Blick notwendigerweise macht. Wo das Gesehene und das Zu-Sehende ausein-
andergehen, da erscheinen die »individuellen Eigenschaften«.”® Nur durch die
Individualitit der Fille kann nimlich der empirische Zufall erklirt werden.
Deshalb muss festgestellt werden: »Es gibt nur individuelle Krankheit.«* An-
ders gesagt, gehen das Gesehene und die Sprache, die dieses beschreiben soll,
auseinander; versinkt das Gesehene so in einem Bereich des nur noch unzu-
reichend Beschreibbaren.>

Aufgrund der epistemologischen Instrumentalisierung des Todes wird die
Sprache notgedrungen, weil an der Grenze dessen, was sie vermag, individua-
lisiert. Das Individuum steht somit auch in Geburt der Klinik am Endpunkt der
modernen Rationalititskonstitution. Man muss diese These in eine Reihe stel-
len mit der von Philippe Sabot beschriebenen Grundthese, die aus Die Ordnung
der Dinge hervorgeht: dass nimlich die Moderne sich dadurch auszeichne, dass
in ihr die vorher bestehende Kontinuitit zwischen der Sprache und dem was

45 | Vgl. ebd., Foucault charakterisiert den Blick als den »eines Auges, das dem Tod ins
Auge gesehen hat: ein grofles, weifles, Leben zersetzendes Auge«.

46 | Ebd., S. 161.
47 | Ebd., S. 179.
48 | Ebd., S. 181.
49 | Ebd., S. 182.

50 | Vgl. ebd., S. 183. Deshalb stellt Foucault fest: »Entdecken bedeutet schlieflich
nicht mehr, untereiner Unordnung einen wesenhaften Zusammenhang zu entziffern [...].
Entdecken bedeutet, die Sprache in jenes Halbdunkel zu locken, wo der Blick keine Wor-
te mehr hat.« Herv.i.0.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neuentdeckung des Kdrpers

ist, abgebrochen sei. Der Mensch als Gedachtes, so beschreibt Sabot Foucaults
daraus resultierende These, sei entstanden genau an dieser Bruchlinie.”

So wird es moglich, nachzuvollziehen, was die Geburt der Klinik entste-
hen ldsst: den Menschen — anatomoklinisch — als menschlichen Korper. Dieser
Mensch kann hervorgebracht werden, weil sowohl Praktiken als auch politi-
sche Konstellationen sich geindert haben.> Es handelt sich um ein Wesen,
dessen Menschsein tiefgreifend dadurch bedingt ist, dass ihm, in der Kon-
zeption seiner selbst, eine vormals noch vorhandene metaphysische Hoffnung
verwehrt bleibt. Als paradoxes Bindeglied dieser epistemischen Zwickmiihle,
denn er ist gleichzeitig Grund dieses Verlustes ebenso wie Instrument der Ret-
tung hiervon, dient der Tod als ultimative Figur der menschlichen Endlichkeit.
Erst der Tod ermoglicht die Formulierung dieser Individualitit, die in ihm
gleichzeitig immer wieder die ihr eigentlich verwehrte Universalitit zu finden
hofft.> Was also hat man in den aufgeschnittenen Kérpern gesucht? Vielleicht
tatsichlich eine Spur dieses Ursprungs, der, wenn der Mensch erscheint, im-
mer schon fort ist.>* So wire dies ein leuchtendes Beispiel fiir den Versuch,

51 | Sabot, Philippe: Lire les mots et les choses, Paris 2006, S. 117ff. »Die These des
Buches [...] betrifft das Verhaltnis zwischen dem Sein der Sprache und dem Sein des
Menschen, oder, genauer ausgedriickt, die Bedingungen fiir das Erscheinen, im Bereich
des modernen Wissens und Denkens, der Figur des Menschen vor dem Hintergrund des
Verschwindens des Diskurses.« [U.d.A.]

52 | Vgl. Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 206. Dass die Bildung, aus archao-
logischer Sicht, aus der Disposition von Praktiken hervorgeht, wie er sie spaterin Uber-
wachen und Strafen und Der Wille zum Wissen beschrieben hat, das scheint Foucault
schon Anfang der 1960er Jahre gespirt zu haben. So lese man nur folgendes Zitat aus
der Conclusio: »Damit die klinische Erfahrung als Erkenntnisform méglich wurde, be-
durfte es einer Reorganisation des ganzen Spitalbereichs, einer neuen Definition der
Stellung des Kranken in der Gesellschaft und der Herstellung eines bestimmten Bezu-
ges zwischen der Fiirsorge und der Erfahrung, zwischen dem Helfen und dem Wissen;
man mufite den Kranken in einen kollektiven und homogenen Raum stellen.«

53 | Vgl. ebd., S. 208. So schreibt Foucault: »[D]as Individuum verdankt ihm [dem Tod]
einen Sinn, der bei ihm nicht stehen bleibt. Die Teilung, die der Tod bezeichnet, und die
Endlichkeit, deren Siegel er aufdriickt, kniipfen paradoxerweise die Universalitat der
Sprache an die zerbrechliche aber unersetzbare Form des Individuums.«

54 | Es handelt sich um dasselbe Problem wie das des impensé, des Ungedachten, das
Denken, ihm vorausgehend, immer schon trégt. So stellt auch Sabot, im Hinblick auf
das ontologische Problem, mit dem sich der historisch sich immer schon vorfindende
Mensch konfrontiert sieht, ein wenig enigmatisch fest: »Die urspriingliche Figur, in ge-
wisser Weise, das Ungedachte in zeitlicher Form.« [U.d.A.] Vgl. Sabot: Lire les mots et
les choses, a.a.0., S. 139. Dieser heideggerianische Gedanke soll verdeutlichen, dass
der Mensch seine ihn iberschreitende Zeitlichkeit niemals wird beherrschen kdénnen,

14.02.2026, 11:37:43.

251


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Pierre Buhlmann

das Sein, sowohl das eigene wie auch das der Krankheit, durch das materielle
Ergriinden des Kérpers als originierendem zu begreifen,® durch die (zugegebe-
nermafien hiufig recht improvisiert anmutende) Umgehung der Zeitlichkeit
des menschlichen Daseins im Tod, der diese Zeitlichkeit zugleich aufhebt und
transzendiert.*®

ANATOMISIERENDE WECHSELWIRKUNGEN ZWISCHEN KLINIK
UND PoLITIK

Man muss Foucault beim Wort nehmen, wenn er in der Conclusio der Geburt
der Klinik schreibt, dass die Medizin von grofiter Wichtigkeit fiir die Ausfor-
mulierung der Humanwissenschaften gewesen sei.” Denn die grundsitzliche
Neuordnung der Medizin lisst, und das vielleicht als erste, die neue anthro-
pologische Dimension der modernen Rationalitit klar hervortreten, eben weil
diese Dimensionierung durch eine neue, profane Praxis basierend auf der
menschlichen Endlichkeit geschieht. Wohl hat Foucault auch recht, wenn er
anfiithrt, dass sich hierdurch der Schritt vollzieht, der die Krankheit von der
»Metaphysik des Ubels«’® trennt. Doch dies, so muss man anfiigen, vielleicht
nur zu einem sehr hohen Preis, der mit einer anderen, neuartigen Metaphysik

und eben dadurch aus dieser Zeitlichkeit seinen Seinsmodus ableiten muss. Es scheint
einleuchtend, dass die Endlichkeit sozusagen notgedrungen mit positiven Potenzialen
aufgeladen werden musste, sobald der Weg des Unendlichen, eingegangen mit jedwe-
der metaphysischen Hoffnung, versperrt war.

55 | Vgl. ebd., S. 139.

56 | Vgl. Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 122. In diese Richtung kdnnten
schon Aussagen Foucaults in Kapitel VIl deuten. Dort erldutert er, zur Beschreibung des
klinischen Blicks: »[S]eine Fragen sind nur dann fundiert, wenn sie Antworten auf eine
Antwort ohne Frage sind - auf eine absolute Antwort, der kein Wort vorausgeht, da sie
das allererste Wort ist.« Er nennt dies das »Privileg eines uniiberholbaren Ursprungs«.
Es muss jedoch erwdhnt werden, dass an dieser Stelle wohl das gemeint ist, was man
die Ebene der modernen Unentscheidbarkeit nennen kdnnte, da hier der klinische Blick
noch als transzendentales Instrument dargestellt wird, wéhrend spater, wenn der Blick
einmal anatomisch geworden ist, die Transzendentalitat in die Dinge ibergegangen zu
sein scheint.

57 | Vgl. ebd., S. 208. »Von hier aus lasst sich die Bedeutung der Medizin fiir die Kons-
tituierung der Wissenschaften vom Menschen erkennen: eine Bedeutung, die nicht nur
methodologischer Artist, da sie das Sein des Menschen als Gegenstand positiven Wis-
sens betrifft.« Die grundlegende Wichtigkeit der Medizin hat somit wohl darin bestan-
den, eine positivistische Ontologie des Menschen zu formulieren.

58 | Ebd., S. 207.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neuentdeckung des Kdrpers

bezahlt wird, die wir wohl auch heute noch kaum zu tiberblicken vermégen.
So wird Foucault drei Jahre spiter in Die Ordnung der Dinge tiber die (kanti-
sche) Kritik als Bedingung zur Méglichkeit moderner Rationalitét schreiben,
dass die Kritik »die Moglichkeit einer anderen Metaphysik [er6ffnet], die zum
Gegenstand hat, auflerhalb der Reprisentation alles das zu erforschen, was
ihre Quelle und ihr Ursprung ist«.* So muss man sich wohl fragen, inwiefern
dieser biologische Anthropologismus in der Moderne nicht auch immer als
metaphysische Erklirung herhalten muss. Und vielleicht ist dergestalt der mo-
derne Mensch dem Mythos weit weniger entkommen, als er sich selbst gerne
eingestinde.

Doch noch etwas anderes ist bemerkenswert. Denn so wie man eine di-
rekte Linie zwischen Uberwachen und Strafen und Die Geburt der Klinik ziehen
kann, so muss man diese Linie bis zu den Vorlesungen des Jahres 1978 am
College de France® weiterdenken. Es ist kein Zufall, dass die anatomoklini-
sche Medizin den Problemen der Serie und des Milieus eine herausragende
Bedeutung zuschreibt, und dass eben diese Probleme, im Zusammenhang mit
dem neu aufkommenden Begriff der Sicherheit, auch in dieser Vorlesung im
Zentrum stehen.®! Es handelt sich bei beiden um dieselbe Rationalitit, und
somit um dieselben Fragestellungen. Serie und Milieu befinden sich in einem
epistemischen Kontext, deren binire Pole die Disziplinen und die Bio-Politik
bilden. Was die Klinik, auf Grundlage dieser Dispositive, im menschlichen
Kérper aufdeckt, das erschliefit die moderne staatliche Regierung auf dem Ni-
veau der zur gleichen Zeit entdeckten Bevolkerung.

In beiden Fillen handelt es sich also fundamental um dasselbe: die Ent-
deckung der >Natiirlichkeit menschlichen Daseins¢, deren Funktionsprozesse
dementsprechend unabhingig und nur eigenen Regeln unterworfen sind. So
kann man die in Die Geburt der Klinik beschriebenen Erkenntnisse, in direk-
ter Anlehnung an die Begrifflichkeit von Uberwachen und Strafen, als die Ent-
deckung und Artikulation eines Organismus-Kérpers lesen, dessen Naturalitit
dem vorgeschobenen und vermeintlichen Subjekt-Willen nicht nur entgleitet,
sondern ihn sogar unterliuft. Diese Art, den Kérper zu denken, ldsst eine vor-
geschaltete Ebene der Natiirlichkeit aufscheinen, die auch auf dem Analyseni-
veau der Bevilkerung, verstanden als eine durch vielfiltige Prozesse charakte-
risierte Menge von Individuen, analoge Anwendung findet. Daher rithrt nun
auch die Anforderung, an der sich seit dem Beginn der Moderne sowohl Wis-
senschaft wie Staat abarbeiten: ebendiese Prozesse in ihrer >Natiirlichkeit« zu

59 | Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.0., S. 299.

60 | Foucault: Geschichte der Gouvernementalitét I. Sicherheit, Territorium, Bevélke-
rung, a.a.0.

61 | Fir die Entdeckung des Milieus und das Problem der Serie vgl. ebd., »Vorlesung 1
vom 11. Januar 1978«, S. 13-52, und Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 200f.

14.02.2026, 11:37:43.

253


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Pierre Buhlmann

verstehen, um sie sodann beeinflussen zu kénnen. Und nur so kann man auch
die fundamentale Kritik Foucaults an den Humanwissenschaften verstehen.
Diese berufen sich gerne, dank der Naturalitit ihres Forschungsobjektes, auf
ihre Unabhingigkeit gegentiber regierender Macht, obwohl ihr ganzes Dasein
durch die epistemischen Bedingungen und Anforderungen ermdoglicht wird,
die ebendiese Art der Regierung erst erschafft.

Umso hinterhiltiger, weil vermeintlich unwiderlegbar, erscheint vor die-
sem Hintergrund, dass die ans Licht gebrachte Wahrheit, hier wie dort, eine
unmittelbar anmutende Wahrheit des Sehens ist. Und auch wenn konzeptuell
durchaus wichtige Unterschiede zwischen den in der Geburt der Klinik und den
in Uberwachen und Strafen beschriebenen Blicken bestehen, so kann man doch
in diesem Zusammenhang eine grofle Gemeinsamkeit ausmachen. Denn das
zentrale Element des klinischen Blickes besteht in der Erzeugung einer »un-
sichtbaren Sichtbarkeit«,%* deren zutiefst widerspriichlicher Gehalt schon im
Begrift selbst zutage tritt. Der panoptische Blick erzeugt einen dhnlich parado-
xen Effekt hinsichtlich der Wahrheit, die er durch die ihm eigenen Techniken,
und in erster Linie durch die Priifung, erschliefit. In beiden Fillen wird eine
Wahrheit behauptet, die zwar, da sie blof gesehene ist, dem Objekt selbst eigen
zu sein scheint, die tatsichlich jedoch nur aufgedeckt werden kann in einem
Sichtbarkeitsfeld. Dieses Feld nun erhebt aber gerade als Anspruch fiir sich,
genau das sichtbar zu machen, was im Tiefsten der Kérper, und somit fiir alle
eben unsichtbar verschiittet, schlummert: seien es Gewebelisionen, das Kri-
minell-, oder das Pervers-Sein. Das zeigt anschaulich, wie es mit der vorgeb-
lich einfachen humanwissenschaftlichen Wahrheit des scheinbar Offensicht-
lichen, weil offen Beschauten, bestellt ist. Demgegeniiber ist man geneigt mit
den Worten Maurice Blanchots zu antworten: »La vérité cofite cher.«*

ConcLusio

Es wird nun schlussendlich deutlich, wieso die Moderne als Zeitalter der Norm
angesehen werden kann. Wie dargelegt, ist die Norm das Instrument der In-
dividualisierung par excellence. Dies gilt auch fiir die in Die Geburt der Klinik
vorgestellte Rationalititskonstitution, auch wenn Foucault die Norm hier noch
nicht namentlich thematisiert. Doch ist sie die notwendig mitgedachte Losung
des zuvor beschriebenen Problems, das in dem Unterschied zwischen loka-
lem und absolutem Blick in der anatomoklinischen Medizin besteht. Auch die
am Beginn von Die Geburt der Klinik stehenden Ausfithrungen zur Epidemie

62 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 179.
63 | Blanchot, Maurice: Une voix venue d’ailleurs, Paris 2002, S. 127. Man kdnnte die-
sen Satzin etwa folgendermafien libersetzen: »Die Wahrheit ist nur teuer zu erkaufen.«

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neuentdeckung des Kdrpers

weisen in diese Richtung. So ist es wiederum kein Zufall, dass eben dieses
Problem der Epidemie in den Vorlesungen Sicherheit, Territorium, Bevélkerung
nochmals eingehend thematisiert wird. Hier artikuliert sich beispielhaft die
taktische Anderung vis-a-vis den klassischen und auch den disziplinarischen
Krankheitsfiguren wie der Pest und der Lepra. Bei der Epidemie wird nicht
mehr bindr zwischen Erkrankten und Gesunden unterschieden, sondern die
Gesamtheit der Bevolkerung in ihrer statistischen Sterblichkeit betrachtet.

Foucault folgt in diesem Zusammenhang den Analysen Georges Canguil-
hems. Dieser hatte ausgefiihrt, dass das Normale der Norm vorherginge, die
wiederum ihre Existenz nur einem vorausgesetzten Anderen, dem Anorma-
len, verdanke. Dariiber hinaus, so Canguilhem weiter, sei die Norm immer
arbitrdr (im Gegensatz zu den Naturgesetzen, die eine Wirkung zwingend
voraussetzen).** Hier zeigt sich ihre wirkliche Kraft, denn da die Norm nur
eine Priferenz artikuliert, hat sie als Gegenspieler nicht »das Indifferente,
sondern »das AbgestofRene, das Abscheuliche«.® Das verdeutlicht die Gewalt,
mit der die Norm die Multiplizitit, auf die sie Anwendung findet, besetzt. Der
moderne Korper aber ist nun einmal notwendigerweise ein normalisierter,
weil individualisierter, Kérper — ob humanwissenschaftlich oder regierungs-
politisch.

Die moderne Menschwerdung hat somit als zentralen Mittler immer den
Kérper, den aufgeschnittenen, geschundenen, natiirlichen, geziichtigten Kor-
per der unzihligen Praktiken, die in den Buichern Foucaults zwischen 1963
und 1976 untersucht werden. Deshalb ist es nur folgerichtig gewesen, dass sich
die an diese Werke anschlieflenden Gedanken Foucaults zur Ethik wiederum
zentral mit der kérperlichen Dimension ethischen Daseins beschiftigt haben,
sei es mit den Fragen der Liiste, der Diit, der Ertiichtigung oder des immer
notwendigen Einsatzes des Kérpers in die parrhesia.®® Denn der Kampf um die

64 | Vgl. Canguilhem, Georges: Das Normale und das Pathologische [Le normal et
le pathologique, 1966], ibers. von Monika Noll und Rolf Schubert, Miinchen 1974,
S. 163-164. Die Norm ist immer das Ergebnis eines Bestrebens zur Diskriminierung,
Bestreben, das eine Wahl zwischen einem Negativum und einem Positivum trifft. Erst
nach dieser Wahl kann die Norm, wie Canguilhem schreibt, als »Préferenz« gelten. Sie
bleibt somit immer einfache »Moglichkeite.

65 | Ebd., S. 164. »Das in einem bestimmten Wertungsbereich vom Bevorzugten Dif-
ferierende ist keineswegs das Indifferente, sondern das Abstofiende oder besser das
Abgestofiene, das Abscheuliche.« Ebd. So schliefit der die Norm einsetzende Willensakt
gleichzeitig auch das Anormale ein, das sich dergestalt nichtin einer bindren Beziehung
(wahr - falsch) befindet, sondern gefangen istin einer polaren Qualifizierung und somit
in einer Art Intensitatsbeurteilung.

66 | Zur Veranschaulichung sei hier nur ein Zitat aus Foucaults Berkeley-Vorlesungen
von 1983 angefiihrt: »[...] parrhesia ist eine verbale Tatigkeit, bei derder Sprecher seine

14.02.2026, 11:37:43.

255


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Pierre Buhlmann

Korper, der vor langer Zeit entbrannt ist und dessen Erwidhnung Uberwachen
und Strafen beschlieft, dauert unvermindert an.

All das veranschaulicht, warum man als abschlieRende Beurteilung der
dargelegten Gedanken Foucaults zu dem Schluss gelangen kann, dass dessen
hier behandelte Arbeiten als Aufforderung verstanden werden kénnen, begrift-
lich aus diesem von der Moderne festgelegten Kérper herauszubrechen; aus
seinen Schichten, seinem Organismus, aber auch aus den vielfiltigen physi-
schen Machtbeziehungen, in die er verwoben ist. Denn diese bleiben zwangs-
ldufig, in all ihrer metaphysischen Konfusion, und ohne einer wirklichen Kri-
tik unterzogen zu werden, konzeptuelle Kerker. Solange das Denken sich dem
Anthropologismus unterordnet, wird dem Koérper, den es denkt, notwendiger-
weise Gewalt angetan werden.

personliche Beziehung zur Wahrheit ausdriickt und sein Leben aufs Spiel setzt, weil er
das Wahrsprechen als eine Pflicht erkennt, um anderen Menschen (so wie sich selber)
zu helfen oder sie zu verbessern.« Foucault, Michel: Diskurs und Wahrheit: Die Proble-
matisierung der Parrhesia, Berlin 1996, S. 19. Schon hier wird deutlich, dass dieser Akt
des Wahrsprechens immer auch kdrperlich zu verstehen ist als Enthillung von Wahrheit,
die ihre Legitimation aus dem Einsatz des Kdrpers bezieht. Zu den Implikationen von
parrhesia und Kérper als Dramatisierung von Wahrheit s.a.: Sforzini: Michel Foucault.
Une pensée du corps, a.a.0., S. 101.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung
Die Spiritualitdt des Korpers bei Michel Foucault

und Gilles Deleuze

Jiirgen Gunia

»Der Korper ist ein Hebel fiir das Heil.
Aber wie? Wie gebraucht man ihn richtig?«
SIMONE WEIL: CAHIERS®

DiE REDE VON DER SPIRITUALITAT:
ZWISCHEN SUBJEKTIVIERUNG UND DESUBJEKTIVIERUNG

In den Schriften von Gilles Deleuze und Michel Foucault ist oft von Spiritua-
litit die Rede. Bei Deleuze eher beildufig; in Differenz und Wiederholung zum
Beispiel bezeichnet er die schopferische von sich selbst abweichende Wieder-
holung, die Grundbedingung ist fiir das Werden — verstanden als intensiver,
verlebendigender Prozess — als »spirituell«.? Beim >spiten< Foucault dagegen
trifft man auf eine geradezu programmatische Rede von der »Spiritualitit«.
Vor allem in seinen Vorlesungen iiber die Hermeneutik des Subjekts am College
de France (1981/82) ist im Hinblick auf bestimmte Ubungsprogramme, welche
eine »Umwandlung der Seinsweise des Subjekts durch sich selbst« bewirken,
von »Spiritualitit« bzw. »spiritualité« die Rede.® Foucault iibernimmt diesen

1 | Weil, Simone: Cahiers/Aufzeichnungen, hg. und ibers. von Elisabeth Edl und Wolf-
gang Matz, Bd. 4, Miinchen 1998, hier S. 292. (Danken mochte ich an dieser Stelle
den Herausgeberinnen dieses Bandes fiir ihre unendliche Geduld, Jutta Tloka fiir die
wertvollen theologischen Hinweise und S.G.K. wie immer fiir alles.)

2 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], iibers.
von Joseph Vogl, 2. korr. Aufl., Miinchen 1997, S. 43.

3 | »Spiritualité« wird in der deutschen Ausgabe mit »Geistigkeit« libersetzt, wobei
der franzdsische Originalterminus oftmals in Klammern hinzugefiigt ist. Vgl. Foucault,
Michel: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen am Collége de France (1981-82)
[L’herméneutique du sujet. Cours au Collége de France, 1981-1982], hg. von Frangois

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Jirgen Gunia

Begriff von dem Philosophen Pierre Hadot, mit dem er in den letzten Jah-
ren seines Lebens einen regen intellektuellen Austausch pflegte und dessen
Schriften tiber die antike, d.h. in erster Linie griechische Philosophie als Lebens-
form (1981) er in Hermeneutik des Subjekts ausfiihrlich zitiert.*

Zwar setzen sich Deleuze und Foucault getrennt voneinander mit dem
Begrift der Spiritualitit auseinander und ziehen dabei ganz unterschiedliche
philosophische und religiése Traditionen heran. Dennoch, so die These der
folgenden Erliuterungen, gewinnt in der wechselseitigen Beleuchtung beider
Philosophen ein Spiritualititskonzept an Tiefenschirfe, das sich durch zwei
Pole auszeichnet, die zum Beispiel auch fiir die Mystik als Ernstfall genuin
christlicher Spiritualitit ausschlaggebend sind: Das Neben- und Ineinander von
Erfahrung (im Sinne von Widerfahrnis) und Ubung, also von Epiphanie und
Exerzitium, von Gottesbegegnung und Frommigkeit. Lisst sich der erste Pol
modellhaft auf Deleuzes Emphase desubjektivierenden Werdens beziehen,
so der zweite auf Foucaults Selbsttechnik als Ensemble subjektkonstitutiver
Ubungen. Aus diesem Grunde sind die hier auf den einfachen Verfahrens-
nenner von Subjektivierung (Foucault) und Desubjektivierung (Deleuze) ge-
brachten Dimensionen ohne Weiteres als zwei Seiten einer Medaille anzuse-
hen, der man den Namen »Spiritualitit« geben kann.> Deleuze und Foucault
haben freilich einen gemeinsamen Ausgangspunkt: die Destruktion des

Ewald, Alessandro Fontana und Fréderic Gros, libers. von Ulrike Bokelmann, Frankfurt
a.M. 2004, S. 227.

4 | Hadot, Pierre: Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exerzitien der Weis-
heit [Excercices spirituels et philosophie antique, 1981], libers. von llsetraut Hadot
und Christiane Marsch, Frankfurt a.M. 2005. Ich vernachldssige hier die spezifische
Auspragung der politischen Spiritualitat, die Foucault anldsslich der iranischen Revo-
lution entwickelt. Vgl. hierzu Sarasin, Philip: Michel Foucault zur Einfiihrung, Hamburg
2005, S. 182ff. Bei Deleuze ist die Frage nach der Herkunft dieses Begriffs diffuser und
nicht eindeutig zu kldren. Wahrscheinlich verweist er auf Henri Bergson, der den Termi-
nus »spirituelle Energie« als Synonym fiir den »élan vital« nahegelegt hat und dessen
Lebensphilosophie groRen Einfluss auf Deleuze hatte. Vgl. Bergson, Henri: L'Energie
spirituelle. Essais et conférences, Paris 1919. Zur Spiritualitat Bergsons vgl. Violette,
René: La spiritualité de Bergson, Essai sur I'élaboration d’une philosophie spirituelle
dans I'eeuvre d’Henri Bergson, Toulouse 1968. Aufierdem ldsst sich die deleuzianische
Spiritualitat auf hermetische Denktraditionen zuriickfiihren. Vgl. Ramey, Joshua: The
Hermetic Deleuze. Philosophy and Spiritual Ordeal, Durham 2012.

5 | Subjektivitat hat fir Deleuze und fiir Foucault gleichermaen Performanz- und
Projektcharakter. Was Judith Butler in Anlehnung an Simone de Beauvoir iber die »Ka-
tegorie Frau« sagt, trifft in diesem Zusammenhang allgemein fiir Subjektivitat zu; es
handelt sich um »ein Werden und Konstruieren [...], von dem man nie rechtméafig sagen
kann, da es gerade beginnt oder zu Ende geht«. Butler, Judith: Das Unbehagen der

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

substanzbasierten, metaphysischen Subjekt-Begriffs zugunsten einer radikal
prozessual-konstruktivistischen, an Strukturen der Immanenz ausgerichte-
ten Sichtweise. All dies allerdings schliefit Divergenzen und Widerspriiche
nicht aus.®

Um Spiritualitit als komplexes und niemals ganz widerspruchsfreies
Wechselspiel von Subjektivierung und Desubjektivierung zu profilieren, wird
im Folgenden zunichst auf Begriffe wie »Geist« und »Seele« eingegangen,
die traditionell dem Korper entgegengesetzt sind und die sich Deleuze wie
Foucault auf spezifische Weise — d.h. unabhingig von der Instanz >Gott< und
der Institution >Kirche« — anverwandeln. Von hier aus werden die bereits er-
wihnten Aspekte der >Erfahrung« und >Ubung« aufgegriffen, um sie als ge-
nuin spirituelle Praktiken zu konkretisieren. Praktiken, die, wie anschlieflend
gezeigt werden wird, auf einem >kreativen< Selbstverhiltnis und medial auf
dem schriftbezogenen Verfahren eines »>Schreiblesens« basieren.

SPIRITUELLE VERKORPERUNGEN: DER WIND UND DAS GEHIRN

Spiritus ist ein Terminus, den man mit »Seele« ebenso wie mit »Geist« iiberset-
zen kann und der auf duRerst »heterogene Denktraditionen« verweist.” »Seele«
wie »Geist« prigen in ihrem vielfiltigen Bedeutungsspektrum die gesamte
Geschichte Europas. Und auch bei Deleuze und Foucault treten beide Begriffe
hiufig in Erscheinung, wobei dieser Riickgriff durchaus ritselhaft ist: Schlief3-
lich haben sie dazu beigetragen, den Korper, den groflen Antagonisten des

Geschlechter [Gender Trouble, 1990], iibers. von Kathrina Menke, Frankfurt a.M. 1991,
S. 60. Spiritualitat wére dann das bewusste Kultivieren des »Projekts Subjektivitate.

6 | Dass die philosophischen Ansétze von Deleuze und Foucault sich gegenseitig kom-
mentieren und erhellen, zeigt nicht zuletzt der vorliegende Band. Dariiber hinaus ver-
dankt dieser Beitrag zwei Monografien wichtige Impulse: Votsch, Mario: Organisieren
von Freiheit. Nomadische Praktiken im Kulturfeld, Wiesbaden 2010, sowie Redell, Petra
Carlsson: Mysticism as Revolt. Foucault, Deleuze and Theology Beyond Representa-
tion, Aurora 2014. Leider kann ich auf Foucaults Einlassungen zur »Pastoralmacht« nicht
eingehen. Diese konnen als Versuch angesehen werden, aufzuzeigen, wie die urspriing-
liche Widerstandigkeit hellenistischer Spiritualitdt vom Machtgefiige des friihneuzeit-
lichen Christentums aufgesogen wird. Vgl. Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium,
Bevilkerung. Geschichte der Gouvernementalitdt I. Vorlesungen am Collége de France
(1977-1978) [Sécurité, Territoire et Population. Cours au Collége de France, 1977-78],
ibers. von Claudia Brede-Konersmann und Jirgen Schroder, Frankfurt a.M. 2006.

7 | Wulf, Christoph: »Prdsenz und Absenz. Prozess und Struktur in der Geschichte der
Seele«, in: Juttemann, Gerd, und Sonntag, Michael und Wulf, Christoph (Hg.): Die Seele.
Ihre Geschichte im Abendland, Weinheim 1991, S. 5-12, hier S. 5.

14.02.2026, 11:37:43.

259


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Jirgen Gunia

spiritus, ins Interesse kulturwissenschaftlicher Fragestellungen zu riicken.?
Symptomatisch ist, dass Foucault sich mit seiner Rede von der Spiritualitit
zwar auf Hadot bezieht, zugleich aber dessen Privilegierung der Seele zuguns-
ten des Kérpers unterlduft.’ Deleuze und Foucault sind in diesem Sinne — in
der Nachfolge Friedrich Nietzsches — Anti-Cartesianer, wobei fiir Deleuze auch
die Philosophie Baruch de Spinozas von grofier Bedeutung ist.

Spinoza schreibt in seiner Ethik (1677) den Descartes-kritischen Satz, dem
zufolge »der Geist und der Korper ein und dasselbe Ding sind, das bald un-
ter dem Attribut Denken, bald unter dem Attribut Ausdehnung begriffen
wird«. Hieraus ergibt sich die groRe Aufmerksambkeit fiir das, »was der Kor-
per kann« — nimlich vieles, »woriiber sein Geist staunt«. Konkret kann der
»menschliche Kérper auf viele Weisen affiziert werden«.!® Dieses dem Kérper
zugeschriebene Vermogen, das man mit Begriffen des »Pathischen« und des
»Angesteckt-Werdens« umschreiben kann, ist fiir Deleuze derart relevant,™
dass er noch in seinem zweiten Kino-Buch Das Zeit-Bild (1985) darauf zuriick-
kommt. In diesem Zusammenhang stellt er etwa die Behauptung auf, es gelte,
»der Welt den Glauben zuriickzugeben. [...] Glauben heifét einzig und allein: an
den Kérper zu glauben [...]«."2

8 | So weist das Foucault Handbuch einen Eintrag zum »Korper« auf, das Foucault-Lexi-
kon immerhin einen zu »Korpertechnologien« - beide aber keinen zu »Geist« oder »See-
le«. Vgl. Kammler, Clemens u.a. (Hg.): Michel Foucault Handbuch, Stuttgart 2008.

9 | Vgl. hierzu Shusterman, Richard: »Somaesthetics and Care of the Self. The Case of
Foucaults, in: The Monist 83 (2000), H. 4, S. 530-551.

10 | Spinoza, Baruch de: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt [Ethica, ordine
geometrico demonstrata, 1677], neu ibers. und hg., mit einer Einleitung von Wolfgang
Bartuschat. 3. verb. Aufl., Hamburg 2010, S. 227, S. 229 und S. 223. Vg|. hierzu Béhler,
Arno: »Wissen wir, was ein Kérper kann?«, in: Béhler, Arno u.a. (Hg.): Wissen wir, was ein
Kdrper vermag? Rhizomatische Kdrper in Religion, Kunst, Philosophie, Bielefeld 2014,
S.233-252.

11 | Vgl. vor allem Deleuzes Biicher Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der
Philosophie [Spinoza et le probléme de I'expression, 1968], libers. von Ulrich Johan-
nes Schneider, Miinchen 1993, S. 191ff, und Spinoza. Praktische Philosophie [Spi-
noza - Philosophie practique, 1981], iibers. von Hedwig Lindner, Berlin 1988, S. 27ff.
Zur Affizierung als Ansteckung vgl. Busch, Kathrin: »Ansteckung und Widerfahrnis. Fir
eine Asthetik des Pathischene, in: »pathos«. Konturen eines kulturwissenschaftlichen
Grundbegriffs, Bielefeld 2007, S. 51-73.

12 | Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [Cinéma 2. L'image-temps, 1985], iibers. von
Klaus Englert, Frankfurt a.M. 1997, S. 225. Hierzu Friichtl, Josef: »Den Glauben an die
Welt fiktiv wieder herstellen. Zu einer These aus dem Kino-Buch von Gilles Deleuzex, in:
Koch, Gertrud und Voss, Christiane (Hg.): »Es ist, als ob«. Fiktionalitat in Philosophie,
Film- und Medienwissenschaft, Miinchen 2009, S. 13-26.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

»Seele« und »Geist« sind dabei ebenso wie der »Glaube« nicht als Bestand-
teile einer christlichen Konfession anzusehen. Die nachweisbaren religiésen
Beziige erscheinen meist vermischt mit einer genuin philosophischen Sicht-
weise. Geist (Seele) und Kérper bleiben jedoch innerhalb der an Oppositionen
orientierten abendlindischen Kultur zwei Seiten einer Sache, allerdings nicht
mehr im Sinne einer Korper-Geist-Hierarchie oder Leib-Seele-Dichotomie.
Das Verhiltnis wird vielmehr funktional-prozessual bestimmt. Als Beispiel
fur die sehr unterschiedliche Rede von der Seele kann auf Foucault verwiesen
werden. Ist die Seele in Uberwachen und Strafen (1975) nichts anderes als ein
Produkt der auf den Korper gerichteten Disziplinarmacht,® so firmiert sie fast
zehn Jahre spiter in Die Sorge um sich (1984), dem dritten Band von Sexualitit
und Wahrheit, als korperaffine Instanz, welche »den Kérper nach einem Ge-
setz« lenkt, »welches sein eigenes Gesetz ist«. Die Funktion der Seele ist jetzt
die der Lenkung; paradoxerweise aber lenkt sie nicht kraft der ihr eigenen,
iiberlegenen Position, sondern aufgrund der MafRgaben des Korpers. Zwei Jah-
re zuvor sprach Foucault noch von der Seele als »Aktivititsprinzip« und von
Selbstsorge als »Sorge um die Aktivitit, nicht die Sorge um die Seele als Sub-
stanz«.'® Als Prinzip scheint die Seele eine lenkende und zugleich immanen-
te Kraft zu sein, fur die es kein Jenseits des Korpers gibt. Moglicherweise ist
diese Folgerung voreilig, aber sie fiigt sich doch sehr gut zur »Geistigkeit< der
stoischen Selbstiibungen, wie sie in der Hermeneutik des Subjekts geschildert
werden. Der »Geist« wire somit als selbstbeziigliches Element zu verstehen,
mithin als spezifischer Wiederholungs-Effekt iibender Selbstkonstituierung.'

Bei Deleuze kommt der Konnex von Korper und Geist von ginzlich anderer
Seite ins Spiel. Genauer gesagt: im Wind. Immer wieder ist es der Wind, der
Auf- und Ausbriiche initiiert und so das Leben freisetzt: »Es ist der Wind, zu-
weilen sogar nur ein Luftzug aus dem Hinterhof, der uns bald davonstiirzen,

13 | Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefangnisses [Surveil-
ler et punir. La naissance de la prison, 1975], libers. von Walter Seitter, Frankfurt a.M.
1998, S. 42.

14 | Foucault, Michel: Die Sorge um sich. Sexualitdt und Wahrheit 3 [Histoire de la se-
xualité 3: Le souci de soi, 1984], iibers. von Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt
a.M. 1989, S. 176.

15 | Foucault, Michel: »Technologien des Selbst« [»Les techniques de soi«, 1982],
ibers. von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel, Schriften in vier Bdnden/Dits et
Ecrits, Bd. 4: 1980-1988, hg. von Daniel Defert und Frangois Ewald, Frankfurt a.M.
2005, Nr. 363, S. 966-999, S. 976.

16 | Zu diesem quasi vorhegelianischen Konzept des Geistes vgl. Horn, Christoph:
»Selbstbeziiglichkeit des Geistes bei Plotin und Augustinuse, in: Brachtendorf, Johan-
nes (Hg.): Gott und sein Bild. Augustins »De Trinitate« im Spiegel gegenwértiger For-
schung, Paderborn 2000, S. 81-103.

14.02.2026, 11:37:43.

261


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Jirgen Gunia

bald reglos stehen lift.«! Die Verwiesenheit des menschlichen Subjektes auf
den Wind, die Deleuze in den gemeinsam mit Claire Parnet verfassten Dialo-
gen (19777) hervorhebt, verdeutlicht jedoch nicht allein die Plstzlichkeit desub-
jektivierender Emergenz. Der Wind als »Partner leiblicher Kommunikation,
[...] der einen aufregt und unruhig macht«, durchweht ja bereits die biblischen
Texte, und zwar die alt- wie die neutestamentarischen.’® So heift es im Johan-
nes-Evangelium: »Der Wind blist, wo er will, und du horst sein Sausen wohl,
aber du weifdt nicht, woher er kommt und wohin er fihrt. So ist ein jeglicher,
der aus dem Geiste geboren ist.«!® Vor diesem Hintergrund ist die Rede vom
Wind keinesfalls nur metaphorisch zu verstehen. Sie impliziert vielmehr einen
prézisen spirituellen Sinn, verweist der Wind doch auf den Hauch, den Atem —
ruah, pneuma oder eben spiritus.?’ Natiirlich ist Deleuzes >Wind-Geist« nicht
der Geist Gottes: Vielmehr kann man davon ausgehen, dass es sich um den
Kérper-Geist kontingenter Wirkungen handelt.

Der Geist als Effekt prozessualer, sich selbst organisierender Strukturen,
wie er aus Foucaults Beschreibung antiker Selbstiitbungen hergeleitet werden
kann, ist bei Deleuze in einem konkreten menschlichen Organ zu entdecken:
dem Gehirn. Das Gehirn ist nicht nur dasjenige kérperliche Organ, das »Ein-
fluss[...] auf die Organisation des Geistes« hat; es ist gewissermaflen der Korper
dieser Organisation.?! Insofern kénnen Deleuze und Guattari in Was ist Philo-
sophie? (1991) in Anlehnung an Stéphane Mallarmé behaupten: »Das Gehirn
sagt Ich, aber Ich ist ein anderer.« Und: »Das Gehirn ist der Geist selbst.«*2 Das

17 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge [Dialogues, 1977], iibers. von Bernd
Schwibs, Frankfurt a.M. 1980, S. 81. Die Dialoge kdnnte man mit all den darin vorkom-
menden Uberlegungen zur Bibel (S. 50ff) oder zur Askese (S. 108) als die Schrift anse-
hen, in der sich die spirituelle Dimension der Philosophie von Deleuze am deutlichsten
zeigt. Nicht zuletzt aus diesem Grund werde ich mich im Folgenden wiederholt darauf
beziehen.

18 | Bohme, Gernot: »Das Wetter und die Gefiihle. Fiir eine Phdnomenologie des Wet-
ters«, in: Andermann, Kerstin und Eberlein, Undine (Hg.): Gefiihle als Atmosphéren.
Neue Phdnomenologie und philosophische Emotionstheorie, Berlin 2011, S. 153-166,
hier S. 165.

19 | Joh. 3,8. Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments,
nach der Ubersetzung Martin Luthers, Stuttgart 1967, S. 120.

20 | Vgl. Wenz, Gunther: Geist. Zum pneumatologischen Prozess altkirchlicher Lehrent-
wicklung, Gottingen 2011, S. 36f.

21 | Damasio, Antonio R.: Der Spinoza-Effekt. Wie Gefiihle unser Leben bestimmen
[Looking for Spinoza. Joy, Sorrow, and the Feeling Brain, 2003], iibers. von Hainer
Kober, Berlin 2011, S. 238.

22 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-
phie?, 1991], iibers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfurt a.M. 2000, S. 251,

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

Gehirn ist Geist. Das meint immer auch: Es verkorpert unendliche Differen-
zialitdt und prozessiert das Ineinander von Subjektivierung und Desubjektivie-
rung. In den Reflexionen iiber Geist und Gehirn wird so indirekt aufgegriffen,
was in den Dialogen in Bezug auf Spinoza iiber das Verhiltnis von Seele und
Kérper hervorgehoben wird: eine Kritik der »Pseudo-Uberlegenheit der Seele
tiber den Korper« zugunsten der Annahme einer komplexen Einheit — »Seele
und Korper existieren, beide bringen ein und dasselbe zum Ausdruck«.?

SPIRITUELLE PRAXIS: EXPERIMENTATION UND ENTRAINMENT

Die hier mit Deleuze und Foucault verfolgte Spiritualitit setzt, wenn nicht Spu-
ren einer Willensentscheidung, so doch eine als existenziell erfahrene Diskon-
tinuitit voraus, einen Riss, einen Bruch — also das, was Peter Sloterdijk »spiri-
tuelle Sezession« nennt und Burkhard Liebsch als ernstgenommene »Freiheit,
ein Anderer zu werdens, bezeichnet.** Mit Foucault kann hier zugleich auf
jene Haltung verwiesen werden, »nicht dermaflen regiert zu werden«.” Bei
Deleuze erscheint sie als Haltung, sich dessen »wiirdig zu erweisen, was ei-
nem geschieht, aus dem, was eintritt, etwas Frohliches und Geliebtes, einen
Schimmer, eine Begegnung, ein Ereignis, eine Geschwindigkeit, ein Werden
zu entbinden [...]«.%

Deleuze hat an verschiedenen Stellen seines (Euvres darauf hingewiesen,
dass dieses Werden durch eine intensive Erfahrung im Selbstversuch initiiert
werden kann und hat dafiir den Terminus »expérimentation« geprigt. In den
deutschen Ubersetzungen ist von »Experiment« oder von »Experimentieren«

Herv.i.0. Deleuze und Guattari beziehen sich in ihren Ausfiihrungen auf Steven Rose:
The Conscious Brain, New York 1975. Zum Zusammenhang von Neurowissenschaft und
Foucaults Begriff der »Biomacht« vgl. Kriiger, Hans-Peter: »Das Hirn im Kontext exzent-
rischer Positionierungen. Zur philosophischen Herausforderung der neurobiologischen
Hirnforschunge, in: Kriger, Hans-Peter (Hg.): Hirn als Subjekt? Philosophische Grenz-
fragen der Neurobiologie, Berlin 2007, S. 61-97.

23 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 68.

24 | Liebsch, Burkhard: »Das menschliche Selbst in Geschichte und Gegenwart.
Eine Bilanz der »Hermeneutik« Michel Foucaults«, in: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie
2 (2008), H. 1, S. 113-135; Sloterdijk, Peter: Du mufit dein Leben &ndern. Uber An-
thropotechnik, Frankfurta.M. 2009, S. 338ff. Sloterdijks Buch kann in weiten Teilen als
originelle Popularisierung von Foucaults Thesen gelesen werden.

25 | Foucault, Michel: Was ist Kritik? [Qu’est-ce que la critique?, 1978], libers. von
Walter Seitter, Berlin 1992, S. 12.

26 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 72.

14.02.2026, 11:37:43.

263


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Jirgen Gunia

die Rede,” wodurch jedoch die in expérimentation enthaltene Doppeldeutig-
keit von »Erfahrung« und »Versuch« verloren geht.”® Man kann sagen: Expéri-
mentation ist Desubjektivierung als Verfahren. Foucault hingegen bezeichnet
die transformative wie selbstkonstituierende Ubung in seinen Schriften der
1980er Jahre, in denen er sich intensiv mit der antiken und vor allem stoischen
Philosophie auseinandersetzt, als wichtigen Bestandteil der »Selbsttechnik«
bzw. »Sorge um sich« als apprentissage, excercise oder eben entrainement.”

Dass expérimentation und entrainment auf mehreren Ebenen miteinander
verzahnt sind, wird sichtbar, wenn Deleuze z.B. entschieden darauf hinweist,
dass es nicht geniige, sich im Selbstversuch von der Wucht einer Ausbruchs-
bewegung davontragen zu lassen, sondern dass gerade diese quer zu gewohn-
heitsmifligen Fixierungen verlaufende Bewegung »Arbeit [...] an uns selbst«
erfordere.®® Auch die von Deleuze so genannte »Fluchtlinie«*! zeichnet sich
durch ein bestimmtes Maf} an Konsequenz und Kohirenz aus. Es geht aus-
driicklich nicht um fliichtige Augenblicksassoziationen oder Tagtriume, also
um beliebige Zerstreuungen. Es geht um das Werden als fortwihrende Kon-
struktion dessen, was Deleuze »Konsistenz- oder Immanenzplan« nennt.*
Umgekehrt spricht Foucault in der Hermeneutik des Subjekts von der fortwih-
renden Bewihrung und Selbst-Erprobung. Dieses éprouvement erinnert stark
an Deleuzes expérimentation — auch wenn Foucault Immunisierungseffekte
meint, die in der stoischen Philosophie aus den Erfahrungen mit Widerfahr-
nischarakter hervorgehen sollen, also eine Art priventives >Stressimpfungs-
trainings, wihrend Deleuze unter Selbstversuch den schopferischen Umgang
mit Widerfahrnissen versteht.*

27 | Vgl. Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialogues, Malesherbes 2012, S. 59, und
Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 55.

28 | Vgl. die entsprechende Anmerkung des Ubersetzers in: Deleuze: Differenz und
Wiederholung, a.a.0., S. 84, Anm. 21. Auerdem Baugh, Bruce: »Experimentations, in:
Parr, Adrian (Hg.): The Deleuze Dictionary, Edinburgh 2010, S. 93-95.

29 | Foucault, Michel: »Uber sich selbst schreiben« [»L’écriture de soi«, 1983]«, iibers.
von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel, Schriften in vier Bdnden/Dits et Ecrits, Bd. 4,
a.a.0., Nr. 329, S. 503-521. Zu den unterschiedlichen Bezeichnungen und Dimensio-
nen des Ubungsbegriffs vgl. Menke, Christoph: »Zweierlei Ubung. Zum Verhéltnis von
sozialer Disziplinierung und dsthetischer Existenze, in: Honneth, Axel und Saar, Martin
(Hg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-Konfe-
renz 2001, Frankfurta.M. 2003, S. 283-299.

30 | Vgl. Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 149.

31| Vgl.z.B.ebd., S. 148.

32 | Vgl. ebd., S. 141.

33 | Foucault: Hermeneutik des Subjekts, a.a.0., S. 532ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

In diesen Techniken lisst sich eine spezifische Flucht nach vorn erkennen,
welche Deleuze und Foucault im Kontext ihrer Metaphysik-Kritik antreten. In
dem Mafe, in welchem Begriffe wie »Substanz« und »Reprisentation« abge-
lehnt werden, bieten sich neben Termini wie »Relationalitit«, »Funktionalitit«
und »Prozessualitit« aber auch »Emergenz«, »Feedback« und »Selbstorganisa-
tion« als Reformulierung an. Aus dieser etwas willkiirlichen Reihung vermag
man die Verwandtschaft beider Ansitze zu Prozesstheologie und Philosophie,
Systemtheorie und Konstruktivismus, Kybernetik und Pragmatismus, Chaos-
forschung und Neurobiologie zu ersehen. All diese Theorien thematisieren
jedoch nicht in vergleichbarem Mafle jenen kritisch-existenziellen Bruch, der
den Ansatz von Foucault und Deleuze in historische Nachbarschaft zu Michel
de Montaigne, Friedrich Nietzsche oder Robert Musil bringt.

SPIRITUELLE ASTHETIK: KREATIVITAT UND ALLTAG

Wie nun aber sehen expérimentation und entrainement konkret aus, vor allem,
wenn man sie von der Erfahrung der Diskontinuitit aus betrachtet? Auf der
Hand liegt, dass Deleuze immer wieder tiber den Konsum psychotroper Dro-
gen als sozusagen klassisch desubjektivierenden Selbstversuch nachgedacht
hat,** wihrend Foucault sich fiir stliche Meditationstechniken als Subjektivie-
rungsverfahren interessiert hat.* Letztlich aber ist das entscheidende Bezugs-
system fiir Deleuze und Foucault das der Kunst bzw. der Asthetik. Es tritt an
die Stelle des religiésen Bezugsfeldes. Spiritualitit baut somit auf einer zen-
tralen kiinstlerischen Grundvoraussetzung auf: der Kreativitit. Beide, Deleuze
und Foucault, versuchen, diese indirekt als Bestandteil der Alltagspraxis zu
etablieren. Dies bedeutet, dass Subjektivitit konsequent aus der Perspektive
eines kreativen Selbstverhiltnisses gedacht wird.

34 | Vgl. Deleuze, Gilles: Unterhandlungen 1972-1990 [Pourparlers 1972-1990,
1990], iibers. von Gustav Rofler, Frankfurt a.M. 1993, S. 22ff. In den Dialogen wird das
philosophische Projekt von Deleuze auch beschrieben als Versuch, »aus dem Alkohol
die Kraft, die er enthalt, herauszudestillieren, ohne zu trinken«. Deleuze und Parnet:
Dialoge, a.a.0., S. 61.

35 | Vgl. »Michel Foucault und das Zen: ein Aufenthalt in einem Zen-Tempel« [»Michel
Foucault et le zen: un séjour dans un temple zen«, 1978], iibers. von Jiirgen Schroder,
in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bdnden/Dits et Ecrits, Bd. 3: 1976-1979, hg. von
Daniel Defert und Frangois Ewald, Frankfurt a.M. 2003, Nr. 236, S. 776-782. Sympto-
matisch ist die Frage, die Foucault nach der Meditation dem Zen-Meister stellt: »Ist es
moglich, die Zen-Praxis von der Gesamtheit der Religion und der Praxis des Buddhismus
zu trennen?«, S. 779.

14.02.2026, 11:37:43.

265


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Jirgen Gunia

Der Soziologe Andreas Reckwitz hat das Dispositiv spitmoderner Kreati-
vitit in diesem Sinne rekonstruiert. Im Restimee seines Buches Die Erfindung
der Kreativitdt spitzt er diese auf zwei mogliche Formen zu: Die eine konkreti-
siert sich z.B. in Improvisationen, wie sie sich aus alltdglichen Situationen er-
geben kénnen, die andere zeigt sich in der Etablierung von auflergewshnlichen
Wiederholungsroutinen. Letztere bringt Reckwitz ausdriicklich mit Foucaults
Darstellung antiker Techniken der Selbstsorge in Verbindung, die andere mit
den Philosophien von Henri Bergson und Alfred North Whitehead — zwei An-
sitzen, die nicht zuletzt in ihrer vitalistischen Ausrichtung auf schopferische
Prozesse ohne Weiteres ankniipfbar sind an das Projekt von Deleuze.

Im Unterschied zur resiimierenden und verallgemeinernden Darlegung
von Reckwitz jedoch bleiben bei Deleuze und Foucault Asthetik und Kunst als
metaphorische Referenzpunkte der Argumentation erhalten. Bekannterma-
Ren will der spite Foucault die von ihm hervorgehobenen Selbsttechniken als
»Asthetik der Existenz« bzw. als »Ausarbeitung seines eigenen Lebens als ein
persénliches Kunstwerk« verstanden wissen.” In einem Gesprich mit Frangois
Ewald benennt er zudem als Ziel dieser Ausarbeitung, die »Schonheit seines
eigenen Lebens herauszubilden«.*® Was genau er unter »Schonheit« versteht,
bleibt dabei unklar. Wilhelm Schmidt schligt aus diesem Grund im Rekurs auf
antike Vorstellungen vor, die Schénheit der foucaultschen Lebenskunst als das
anzusehen, »was als bejahenswert erscheint«.’® Allerdings miisste man neben
der Affirmation unter Umstinden einen komplementiren Aspekt hinzuzie-
hen, der mit der Vorstellung der Schonheit einhergehen kann: ein bestimmtes
Maf an Stimmigkeit und Kohirenz.** Genau dies wird ja bei Foucault gerade
durch die Subjektivierungsiibungen hergestellt, denn sie produzieren als Prak-
tiken der Wiederholung immer auch Kohirenz- oder Isomorphie-Effekte.

Bei Deleuze tritt die dsthetische Dimension etwa in seinem Aufsatz Spi-
noza und wir (1978) hervor. Die Bewegung des Werdens, die sich aus dem von

36 | Reckwitz, Andreas: Die Erfindung der Kreativitdt. Zum Prozess gesellschaftlicher
Asthetisierung, Berlin 2013, S. 365, Anm. 83. Zum Bezug zu Whitehead vgl. z.B. Faber,
Roland und Stephenson, Andrea M. (Hg.): Secrets of Becoming. Negotiating Whitehead,
Deleuze and Butler, New York 2011.

37 | Foucault, Michel: »Eine Asthetik der Existenz« [»Une esthétique de I'existencec,
1984], iibers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Banden/
Dits et Ecrits, Bd. 4, a.a.0., Nr. 357, S. 902-909, hier S. 904f.

38 | Foucault, Michel: »Die Sorge um die Wahrheit« [»Le souci de la vérité«, 1984],
ibers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bdnden/Dits et
Ecrits, Bd. 4, a.a.0., Nr. 350, S. 823-836, hier S. 828.

39 | Schmidt, Wilhelm: Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung, Frankfurta.M.
1998, S. 168, Herv.i.0.

40 | Ebd., S. 252ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

Spinoza hergeleiteten Vermogen des Korpers ergibt, wird gedacht in einem &s-
thetischen Modell, und zwar dem Modell einer »musikalischen Komposition«
oder »melodischer Linien«.* Kompatibel mit dieser Art Musikalitit sind bei
Deleuze immer wieder auftretende Uberlegungen zum Konzept des Rhyth-
mus — einer »Faszinationsmetapher«, die notorisch auf das »Verhiltnis von
Wiederholung und Variation« verweist.” Und in der Tat gibt der Rhythmus
notwendigerweise ein Beispiel fiir das Ineinander von Differenz und Wieder-
holung in Deleuzes gleichnamiger Schrift ab.® Anders als bei Foucault hat
die konkrete, nichtmetaphorische Kunsterfahrung bei Deleuze einen hohen
spirituellen Stellenwert. Kunst (und Literatur) firmiert wie schon bei Nietzsche
als »das grofle Stimulans des Lebens«.** Sie hat also mehr oder weniger den
Rang psychedelischer Substanzen und steht somit dsthetikhistorisch eher im
Zusammenhang mit dem Erhabenen als mit dem Schénen.® Sich mit Kunst
auseinanderzusetzen heifét folglich, von ihr einen desubjektivierenden, expe-
rimentellen Gebrauch zu machen. Diesem Pragmatismus gemif, der jegli-
cher Reprisentationslogik entgegensteht, heifdt es dann auch in Proust und die
Zeichen (1964): »Das moderne Kunstwerk hat kein Sinnproblem, es hat einzig
ein Problem des Gebrauchs.« Fest stehe nur, dass Kunst eine Einheit vermit-
tele — »die Einheit zwischen einem immateriellen Zeichen und einer ginzlich
spirituellen Bedeutung«.*®

41 | Deleuze, Gilles: »Spinoza und wir« [»Spinoza et nous«, 1978], in: ders.: Spinoza.
Praktische Philosophie, a.a.0., S. 159-169, hier S. 164.

42 | Blumentrath, Hendrik u.a.: »Rhythmus und Moderne. Einleitung, in: Zeitschrift fiir
Kulturphilosophie 1 (2013), S. 7-13, hier S. 11f.

43 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 39ff.

44 | Nietzsche, Friedrich: Kritische Studienausgabe, Bd. 13: Nachgelassene Fragmen-
te 1887-1889, hg. von Girogio Colli und Mazzino Montinari, 2., durchges. Aufl., Miinchen
1988, S. 521.

45 | Zum Stellenwert des Erhabenen in der Philosophie von Deleuze vgl. Schaub,
Mirjam: Gilles Deleuze im Wunderland. Zeit- als Ereignisphilosophie, Miinchen 2003,
S. 92ff.

46 | Deleuze, Gilles: Proust und die Zeichen [Proust et les signes, 1964], iibers. von
Henriette Beese, Berlin 1993, S. 117 u. S. 36. Vgl. auch den Passus aus Differenz und
Wiederholung: »Das Kunstwerk verlafit das Gebiet der Reprasentation, umexperimen-
telle Erfahrung« zu werden [...].« Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 84.

14.02.2026, 11:37:43.

267


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Jirgen Gunia

SPIRITUELLE SCHRIFTLICHKEIT: LESEN, SCHREIBEN, TANZEN

Zusammenfassend kann man sagen, dass Spiritualitit ein Ineinander von
Ethik und Asthetik impliziert. Im folgenden Schritt soll diese ethisch-istheti-
sche Praxis von expérimentation und entrainement noch konkreter gefasst wer-
den. In Deleuzes Spinoza-Aufsatz wird bereits deutlich, dass sich der desub-
jektivierende Impuls — und damit die expérimentation — vorrangig an Texten
entziindet, mithin also an Lektiiren, die Deleuze als »affektive Lektiiren« oder,
an einem anderen Ort, als »Lektiiren der Intensitit« bezeichnet.¥ Im Vorder-
grund stehen oftmals kurze und somit tibersichtliche Stellen oder Sitze. Nicht
zufillig heiflt es im gemeinsam mit Guattari verfassten Rhizom-Text: »Findet
die Stellen in einem Buch, mit denen ihr etwas anfangen konnt!«*® Das ist der
drastisch antihermeneutische Imperativ einer intensiven, von einem korper-
basierten Affizierungsbegehren gesteuerten Lektiire. Eine derartige Lektiire
geht mit einer inneren Bewegung einher, die man sich am ehesten abermals
rhythmisch vorstellen kann, z.B. als dynamische Abfolge von »Schwingungen,
Rotationen, Drehungen, Gravitationen, Tinze[n] oder Spriinge[n]«.*

In Foucaults Vorlesungen zur Hermeneutik des Subjekts stehen ebenfalls
Sitze im Vordergrund, sie werden sogar klassifiziert: Es geht um Maximen
und Sentenzen. Mit diesen muss sich der Stoiker ausstatten; er muss sie, wenn
er sie benétigt, griffbereit haben, also auswendig konnen, um Angriffe auf
seine Integritit abzuwehren.* Das ethische Programm der antiken Selbstsorge
lasst sich selbst in einem einzigen »Grundsatz« — Foucault verwendet alterna-
tiv den Terminus »Sinnspruch« — benennen: »Man muss sich um sich selbst
sorgen.«>' Auch hier ist die Rezeption krperlich konnotiert, denn die damit
verbundene Ubung wird zu einer latent physischen: Foucault hebt hervor, dass
die Worte laut, also mithilfe der kérperlichen Prisenz der Stimme, auszuspre-
chen waren (in medienhistorischer Hinsicht eine Selbstverstindlichkeit).>?

47 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 169; Deleuze: Unterhandlungen, a.a.0., S. 18 u.
passim.

48 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Rhizom [Rhizome, 1976], {ibers. von Dagmar
Berger u.a., Berlin 1977, S. 40.

49 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 24. Ausfiihrlich zum »Expe-
rimental Reading«vgl. Baugh, Bruce: »How Deleuze Can Help Us Make Literature Worke,
in: Buchanan, lan und Marks, John (Hg.): Deleuze and Literature, Edinburgh 2000,
S. 34-56, hier S. 34ff.

50 | Foucault: Hermeneutik des Subjekts, a.a.0., S. 396.

51 | Ebd., S. 53.

52 | Ebd., S. 438. Zudem hebt bereits Seneca im 84. Brief an Lucillus die Analogie her-
vor, die zwischen geistiger und korperlicher Arbeit besteht, sodass das Erstere meta-
phorisch als Verdauungsprozess verstanden werden kann. Historisch gesehen wird das

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

Die Lektiiren, die Deleuze und Foucault im Blick haben, sind im Grunde
beides Lektiiren verlebendigender und gleichsam widerstindiger Intensitit.
Bereits erwdhnter Unterschied ist, dass die Lektiire bei Deleuze eine desub-
jektivierende und bei Foucault eine tendenziell subjektivierende Richtung ein-
schldgt. Fokussiert Foucault immer wieder die Verinnerlichung von Grundsit-
zen, so sind die Sitze und Stellen, die Deleuze im Blick hat, eher heterogener
Natur; es kénnen ebenfalls Sentenzen oder Aphorismen sein, aber auch poe-
tische Entwiirfe. In Logik des Sinns (1969) zitiert Deleuze beispielsweise den
Satz »Selbstverstindlich ist alles im Leben ein Prozefl des Niedergangs« aus
Francis Scott Fitzgeralds Bericht Der Knacks (1936).% Deleuze bezeichnet die-
sen Satz als »Hammerschlag« und nimmt ihn zum Ausgangspunkt fiir seine
Uberlegungen zum Ereignis, das als existenzieller >Riss< unverkennbar desub-
jektivierenden Charakter hat.>*

Mit den unterschiedlichen Richtungen von Desubjektivierung und Subjek-
tivierung geht ein besonderes Verhiltnis des Lesens zum Schreiben einher. Fiir
Deleuze hat das Schreiben den Charakter einer Mitschrift; es initiiert »expe-
rimentelle Prozesse« und dokumentiert diese zugleich als »Erfahrungsproto-
koll«.>> Damit befindet er sich in der Nihe avantgardistischer Schreibverfahren
der klassischen Moderne, also etwa der surrealistischen écriture automatique
oder der stream-of-consciousness-Techniken, bekannt geworden durch James
Joyce und Virginia Woolf, die Deleuze bewunderte. Die stoischen Schreibver-
fahren von Foucaults historischer Untersuchung resultieren dagegen in Flo-
rilegien oder in »hypomnemata«, Vorformen des modernen Journals. Beide
Formen dienen ihm zufolge nicht zur narrativen oder deskriptiven Selbst-
darstellung, sondern bilden in ihrem fragmentarischen Journalcharakter ein

Christentum die Topik des Lesens erheblich verfeinern. Die von den Benediktinern ent-
worfene »gottliche Lesunge, die lectio divina, basiert nicht nur auf einer differenzierten
Verfahrensweise des Lesens, sondern auch auf einem Ausbau der damit verbundenen
physiologischen, ja »gastronomischen Metaphorik«: Das intensive Lesen der biblischen
Schriftist demnach gleichzusetzen mit dem Schmecken, Verkosten, Verdauen und Wie-
derkduen des gottlichen Wortes. Vgl. Leclerq, Jean OSB: Wissenschaft und Gottverlan-
gen. Zur Mdnchstheologie des Mittelalters, Diisseldorf 1963, S. 84ff. Zur weiteren ge-
nuin biblischen Tradition dieser Metaphorik vgl. Manguel, Alberto: Eine Geschichte des
Lesens, Reinbek bei Hamburg 2000, S. 202f.

53 | Fitzgerald, Francis Scott: Der Knacks [The Crack-up, 1936], ibers. von Walter
Schiirenberg, Berlin 1984, S. 9.

54 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], Ubers. von Bernhard
Dieckmann, Frankfurta.M. 1993, S. 193.

55 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 56.

14.02.2026, 11:37:43.

269


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Jirgen Gunia

Archiv und damit den Ausgangspunkt fiir eine prozessuale, d.h. sich stindig
erneuernde Konstituierung des Subjekts.*

Dass das schreibende Lesen einen Aneignungsprozess meint, zeigt im Ub-
rigen, dass Foucault Senecas Empfehlung ernst nimmt, wonach man »weder
blof schreiben noch blof lesen« soll.”” Die enge Verklammerung von Rezep-
tion und Produktion reduziert die Differenz von Eigenem und Fremden und
lasst das stoische Subjekt zum Autor werden. Zugespitzt kénnte man gerade
behaupten: Subjektivierung heiflt Autorwerden.’® Das an romantische Poetik
erinnernde, operativ-experimentelle >Schreiblesen« ist insofern eine Praxis
oder besser eine Produktion, weil sich durch sie das Subjekt der Selbstsorge
als Autor seiner selbst konstituiert. Ein Autor freilich, der nichts anderes ist
als eine Momentaufnahme im Subjektivierungsprozess. Genau dieses indirek-
te Postulat des intensiven, desubjektivierend-subjektivierenden Schreiblesens
lisst das philosophische Projekt von Deleuze und Foucault allerdings obsolet
werden, dominiert doch nicht erst in der multimedial tiberfrachteten Postmo-
derne eher die »defensive Lektiire«.” Refugien der schriftbasierten expérimen-
tation und des entrainements existieren folglich in Restbestinden allenfalls im
Bereich der Literatur selbst oder an der Universitit, und dort in textzentrierten
Disziplinen wie der Theologie, der Philosophie und vor allem den einzelnen
Philologien. Allerdings nur dann, wenn neben der systemkonformen Heran-
bildung sogenannter Kompetenzen durch fachinterne Ubungsdidaktiken noch
das Moment der Selbsterfahrung und des Selbstversuchs stark gemacht wird.

56 | Hierzu Foucault, Michel: »Uber sich selbst schreibenx, a.a.0.

57 | Seneca, Lucius Annaeus: Philosophische Schriften. Vollstédndige Studienausgabe,
Bd. 4: Briefe an Lucilius, 2. Teil, Wiesbaden 2004, S. 20.

58 | Genau dies wird spater auch die benediktinische lectio divina nahelegen, wenn
freilich auch die christliche Glaubenswahrheit vollig andere Vorzeichen setzen wird. Vgl.
Schneider, Michael: »Lectio divina heute praktizieren«, in: Erbe und Auftrag. Monasti-
sche Welt 3 (2011), S. 277-289, hier S. 279.

59 | Weinrich, Harald: »Lesen - schneller Lesen - langsamer Lesen, in: Neue Rund-
schau 95 (1984), H. 3, S. 80-99, hier S. 81. In einem Interview zu Tausend Plateaus
beklagt sich Deleuze Uber den Buchmarkt, in dem sich Tausend Plateaus behaupten
musse: »Tausend Plateaus liefert Erkenntniseffekte; aber wie soll man es inmitten des
Rummels, der jede Woche ein neues Meisterwerk unserer Zeit »entdeckt., vorstellen,
ohne Meinungs- oder Stareffekte einzusetzen?« Deleuze: Unterhandlungen, a.a.0.,
S. 42.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Physiology versus Psychology

The Priest and the Biopolitics of Ressentiment

Sjoerd van Tuinen

Looking back on the Genealogy of Morals in Ecco Homo, Friedrich Nietzsche
claims that his book contained »the first psychology of the priest«.! This
should be understood in a dual sense as both the typology of the priest and the
priestly nature of psychology. First, the priest wages a war against aristocracy,
not through direct physical engagement but through psychological contagion
and seduction.? As Sigmund Freud allegedly said whilst travelling to America,
where he was to introduce psychoanalysis: »We are bringing them the plague.«
Second, psychology presupposes the gregarious organisation and moralising
mediation of the men of ressentiment which only the priest can bring about,
thus paving the way for the modern liberalist pacification of the loser as guilty
individual (if you were unsuccessful in the market, blame no-one but yourself).
Not only is psychology a typical method employed by the priest, the priest is
also typical of psychology: the priest is the psychologist par excellence, the very
sense and value of psychology’s will to power. As Gilles Deleuze and Félix Guat-
tari put it: »there never was but one psychology, that of the priest.<?> At once
sick and strong, servile and noble, the priest is the artist of the soul.*

Without a doubt, Michel Foucault and Deleuze are the most profound
authors to have continued Nietzsche’s genealogical inquiry into the priestly
origins of Western subjectivity and its interior core, the psyche. As early as
1946, in an essay inspired by Jean-Paul Sartre entitled »From Christ to the

1 | Friedrich Nietzsche, Ecce Homo. How To Become What You Are, transl. by Duncan
Large (Oxford: Oxford World’s Classics, 2007), Ill GM.

2 | Friedrich Nietzsche, On the Genealogy of Morality, transl. by Carol Diethe (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1994), Essay I-Ill, here | 7.

3 | Gilles Deleuze and Félix Guattari, Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophrenia 1,
transl. by Robert Hurley, Mark Seem and Helen Lane (Minneapolis: University of Minne-
sota Press, 1983), p. 111.

4 | Nietzsche, Genealogy of Morality, Il 15.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Sjoerd van Tuinen

Bourgeoisie,« Deleuze argued that with Christianity there begins a cult of
interiority, which capitalism would deepen by means of private property and
money.> After his treatment of the Nietzschean revolution in philosophy in
Nietzsche and Philosophy and the events of May '68, Deleuze rewrote, together
with Guattari in Anti-Oedipus, the Genealogy of Morals in terms of the uni-
versal history of capitalism and penned a fulminant polemic with that »last
priest«,® the psychoanalyst, only to culminate, in A Thousand Plateaus, Foucault
and What is Philosophy?, in a »geology of morals« which gets rid of the last
remnants of human subjectivity which may still have been constitutive of the
historical continuity of Nietzsche’s original genealogical method.

Similarly, and more or less simultaneously, Foucault attempted »a histo-
ry of the different modes by which, in our culture, human beings are made
subjects.«” Whether in his early archaeologies of knowledge practices or his
later genealogies of power relations and of technologies and aesthetic practices
of the self, his questioning of subjectivity is not concerned with morality but
with ethics and sovereignty. While this leaves out the Nietzschean problematic
of ressentiment or moral sickness, it nonetheless attributes a constant and es-
sential role to the priest or »pastor« as fulfilling a psychologising function in
Western dispositives of power and their particular regimes of truth.

After a short recapitulation of the Nietzschean typology of the priest, we
will follow Foucault in unfolding the pastoral function as an essential link be-
tween politics and biological and psychological life. By way of Deleuze, we will
then situate the forgetting of the priest in later discourses on ressentiment with-
in the context of contemporary biopolitics. If, as Nietzsche foresaw, modern
politics has become a struggle over the definition of life, what matters is first
of all the protection of the body from the mould of psychology as a privileged
mode of subjectivation. The critical problem of ressentiment and its clinical
transmutation into new forms of life at stake in the battle between the philoso-
pher and the priest as two radically opposed physicians of culture.

THE PRIEST AS ORGANISER OF RESSENTIMENT

According to Nietzsche, the »morality of customs« (Sittlichkeit der Sitte, the dis-
ciplining and domesticating practices of culture in its immeasurable histori-
cal extension) is constituted in principle, although hardly ever in fact, by the

5 | Seewww.raymondvandewiel.org/from_christ_to_the_bourgeoisie_translation.pdf
(last accessed 21-11-2014).

6 | Deleuze and Guattari, Anti-Oedipus, p. 112, p. 108 and p. 332.

7 | Michel Foucault, »The Subject and Power,« in: Power, Essential Works of Foucault.
1954-1984, ed. James D. Faubion (New York: The New Press, 2000), p. 326.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Physiology versus Psychology

spontaneous activity of nobles, while slaves are characterised by an unhealthy
»feeling of revenge« or ressentiment: that fixation of affects which occurs when
a »reaction ceases to be acted in order to become something felt (senti)«® and
expresses itself only in moral indignation over the actions of others. If this
typological difference between aristocrats and slaves is first of all a hierarchy
in principle, this is because in history it tends to be blurred, distorted or even
reversed by ressentiment, which fictionalises a threefold reversal of values: the
vengeful reversal according to which misfortune must be immediately and
symmetrically turned into fortune; the paralysing reversal by which compen-
sation is sought for impotence in imaginary action; and the normative reversal
by which the precarious promises of the other two reversals are consolidated as
unconditional and universally valid.’

But how does ressentiment become capable of this historical reversal of val-
ues, given the slaves’ essential inability to act? This is the genealogical question
par excellence and Nietzsche’s answer is highly original: the reversal of values is
due to the calculating genius of a third type, the priest. Only the priest is able
to organise ressentiment and thus lead the slave revolt in morality, which is the
moment when »ressentiment itself becomes creative and gives birth to values«!;
in other words, when it constitutes a global culture of its own in which weak-
ness turns into merit, baseness into humility, passivity into patience, or more
generally good into Evil and bad into Good. Indeed, from the genealogical point
of view, the priest is the most important type: without him it is not clear why
the whole of life would succumb to passivity. While ressentiment is the source
of slave morality, it takes an artist capable of giving an adaptive and regulative
form to passive matter for the fictional reversal of values to bring about real
effects and usher in the long history of a postponed and imaginary revenge."!

The role of the priest, according to Nietzsche, is that of a healer or redee-
mer who suffers from the same illness he is supposed to heal. Accordingly, the
priest is the »delicate animal«!? whose weakness leads him to withdraw from
direct physical battle with the strong, and to use only psychological concepts

8 | Deleuze, Nietzsche and Philosophy, p. 111.

9 | As Christoph Narholz has argued, the normative reversal makes the other two psy-
chological reversals relevant to the critique of metaphysics, but also more generally to
all discourse on legitimation. See Christoph Narholz, Die Politik des Schénen (Berlin:
Suhrkamp Verlag, 2012), pp. 35-38.

10 | Nietzsche, Genealogy of Morality, | 10.

11 | Friedrich Nietzsche, The Anti-Christ, In: The Anti-Christ, Ecce Homo, Twilight of
the Idols, and Other Writings, ed. by Aaron Ridley and Judith Norman, trans. by Judith
Norman, (New York: Cambridge University Press 2005), pp. 3-67. Deleuze, Nietzsche
and Philosophy, pp. 125-126.

12 | Nietzsche, Genealogy of Morality, Il 15.

14.02.2026, 11:37:43.

273


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Sjoerd van Tuinen

(soul, free will, God, bad conscience) and techniques (pity, confession, inter-
pretative authority, ascetics), which are the sign of an all-the-more ambitious
and all-the-more vicious desire for power, because they legitimate and conserve
an impotent form of life which, were it not for this spiritual revenge, would be
destined for physiological ruin. On the one hand, the priest is parasitical on
the outcome of the culture of the nobles, namely conscience, or »the capacity to
make promises«" inscribed in our bodies. There is no body politic, no compo-
sition of bodies in bigger sovereign unities, without the inhibition and interna-
lisation of animal instincts in the form of souls that suffer.* On the other hand,
the priest is both the accomplice of the ressentiment that follows from this latent
regime and its disseminator. His concepts all derive from the basic paralogism
of ressentiment which lies at the basis of all moral judgment, the fiction of a
force or subject »separated from what it can do, e. g. the projection of a bird of
prey that is free to act like a lamb and whose intentions are blameworthy if it
does not.”® But his procedure is to re-orient this projection in order to execute
the recrimination against the subject of ressentiment itself. Whereas the man of
ressentiment seeks the structural unity of a Doer behind the deed who might be
blamed for his action, the priest finds a Feeler behind ressentiment who must
be made conscious of his irrationality (»you are guilty of yourself«'®). In this
way, the outcome of the activity of the noble becomes the starting point for the
priest, while at the same time it acquires a new evaluation: conscience becomes
bad conscience. Pity is the preeminent means by which the priest protects his
lambs, both against the greed of the birds of prey (by seducing the latter to be-
come lambs as well and thus separate them from what they can do) and against
explosions of rancour within the herd itself (by redirecting the outward, re-
criminatory sense of ressentiment inwards).”

More than any other tradition of priesthood (shamanic, Buddhist, Judaic
etc.), Nietzsche credits Christianity with the consolidation of this paradoxical
victory of reactive over active forces. The priest triumphs over the noble, not
through an immediate composition of forces but through an indirect contagion
of souls. He establishes his power over his herd by giving each of its members a
new psychological depth. Indeed, for Nietzsche there is no culture of the spirit

t.18

or soul worthy of the name except that of the priest.!® Psychology is precise-

ly the way in which the priest gives meaning to the suffering from which he

13 | Ibid., Il 1.

14 | Ibid., Il 16-7.

15 | Deleuze, Nietzsche and Philosophy, pp. 122-124; Nietzsche, Genealogy of Mo-
rality, 1 13.

16 | Nietzsche, Genealogy of Morality, 11l 15.

17 | Ibid., 11l 13-15, 18.

18 | Ibid., I 7.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Physiology versus Psychology

simultaneously derives his power. He provides the sick with refined but addic-
tive defence mechanisms (Gefiihlsausschweifungen, especially against the feeling
of guilt”) which momentarily anaesthetise suffering, but in fact only stimulate
its proliferation and envelop us in reactionary sentiments. For whereas the noble
affirms suffering as the consequence of his own actions without internalising it,
the slave learns to see himself as the source of Evil (sin) and suffering as the nec
essary negation of his own secret desires (nihilism, or the will to nothingness).
From here on, nobles and slaves alike need to fear, denounce and repress their
own desire for power in order to live peacefully: we are all slaves now.

From PAsTORAL PoweR To BiopoLITICS TO PSYCHOPOLITICS

It is not difficult to find historical instantiations of the type of the priest. Under
the title »Dionysus versus the Crucified«, Nietzsche first shows how the Jewish
priest constitutes the typical condition of existence for the desire for power of
the Jewish people by interpreting their servility as a virtue sanctioned by a pun-
ishing and rewarding God.?® The despot and the priest both need the sadness
or suffering — affects that involve the diminution in the power of acting — of
their subjects and compensate them with a transcendent meaning. As Deleuze
and Guattari would later argue, every priest belongs to an »imperial-despotic
systeme«, where written signifiers are expressions of a hidden voice, whether of
the emperor or of God, requiring interpretation. The hermeneutical alliance of
priest and despot substitutes a fiction of revealed »truth« for efficacious expres-
sion, and subjugates the will (desire) to the reproduction of meaning under the
lawful rule of those who claim privileged access to its truth.?!

However, the truth of the Jewish priest is not yet a psychological one. For,
more than the Jewish priest, it is the Christian priest who is typical of Europe-
an culture, as it is he who teaches man’s will to desire its own repression, and
first of all the repression of its own vengefulness. He offers a system of inter-
pretation by which the meaning of individual confessions is uncovered at the
same time as the speaker is socialised as an individual who accepts, adapts to,
and identifies with the behavioural model of the metaphorical flock. By way of
the desire for truth, the priest thus introduces an asceticism or narcotics of life
which in modernity would be secularised in the Kantian ideal of the emancipa-
ted subject, capable of prescribing to himself the Law of Reason. Once it is freed

19 | Ibid., Il 15-20.

20 | Nietzsche, Genealogy of Morality, | 1-17.

21 | Gilles Deleuze and Félix Guattari, A Thousand Plateaus. Capitalism and Schizo-
phrenia 2, transl. by Brian Massumi (Minneapolis: University of Minnesota Press,
1987), pp. 114-135.

14.02.2026, 11:37:43.

275


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Sjoerd van Tuinen

from the power of the Church, subjectivity acquires the neurotic unity of priest
and believer, despot and subject, conquering and conquered slave (or Hegel and
Kojéve’s master and servant), in other words, the unity of the personal.?? It is at
this point of appearance of the new psychosocial type of modern man that the
psychologising function of the Christian priest is assumed through practices
such as psychoanalysis, which, as Deleuze and Guattari have shown, even after
the death of God continue to help us in interpreting the secret truth of our re-
pressed desire while simultaneously civilising it in accordance with the dominant
model of subjectivation of capitalist society, the triangular or Oedipal family.?*

Whereas Deleuze and Guattari, in their critique of psychoanalysis, stay
truest to Nietzsche in conceptual terms, Foucault stands alone when it comes
to historical detail. In Discipline and Punish, The Will to Knowledge and their
methodological justification in Nietzsche, History, Genealogy, Foucault takes up
Nietzsche’s cry that the origin of morality and of free and responsible indivi-
duals is not itself moral and free, but an infinite play of subjection to external
forces that are inscribed in our bodies and to the specific types of knowledge
that legitimate and inform these practices of power. Where Nietzsche conceives
of morality or culture as a body politic, Foucault is particularly interested in
mapping the »composition of forces« in the period between the late 18th and
early 2oth century: the political anatomy of disciplinary power involved in the
production of modern subjectivity in the fields of sexuality and delinquency —
the former long since the privileged domain of priestly power and the latter
traditionally coming under the control of the despot.

Discipline is the »art« by which the human body becomes useful as it be-
comes more obedient, and vice versa, without this leading to any sort of alie-
nation: »If economic exploitation separates the force and the product of labour,
let us say that disciplinary coercion establishes in the body the constricting
link between an increased aptitude and an increased domination.«** The privi-
leged technology of disciplinary power is the Panopticon, which locks us up in
a situation of general surveillance which we internalise and maintain by our-
selves as patients or delinquents. The first truly faceless and de-individualised
organisation of power in history, it is also the most individuating. Both subject
and object of power, the individual acquires an infinite knowledge of him- or
herself at the same time as (s)he acquires the techniques for self-measuring,
-controlling, and -improvement. Thus while the knowledge and power of disci-
pline have their point of application in the body, what they produce is the self.
Together they constitute what Nietzsche called the process of Einverseelung and

22 | Deleuze, Nietzsche and Philosophy, p. 87, pp. 93-94.

23 | Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus, pp. 154-155.

24 | Michel Foucault, Discipline and Punish. The Birth of the Prison, transl. by Alan
Sheridan (London: Penguin, 1991), p. 138.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Physiology versus Psychology

what Foucault calls assujettissement, the inscription of power relations in the
body in the form of the soul: a non-corporeal, discursive reality, which is none-
theless inconceivable without the discrete functioning of power assemblages.”

If the Nietzschean figure of the priest has disappeared from Foucault’s
analyses of disciplinary power, this is because his psychologising function has
been outsourced to the more anonymous political-technological architectonic
of the Panopticon. However, the political anatomy of docile but useful bodies is
insufficient for explaining the functioning of the modern state, as here the ex-
perience of freedom is fundamental. Even before the rise of disciplinary power
and its institutions of enclosure such as the hospital and the prison, from the
first great crisis of capitalism in the 16th century onward, there had gradually
appeared another, complementary mode of power which would acquire its full
scope and consistency in the 18th century. This »governmentality« is the care
of self and the government of others in an open environment full of aleatory
events. While discipline is applied to the individual body and its model of power
is that of war, governmentality applies to the population at large, and its model
of power is that of the government of men’s lives in quotidian detail. Com-
plementary to processes of identification and assujettissement, governmentality
provides conditions of subjectivation.?® It is in this context that Foucault, in his
research in the middle and late seventies, is quick to rediscover the Nietzschean
theme of »pastoral power« and its specific mode of psychologisation. Rather
than in the exercises of the army, the ancestor of modern governmentality is
found in monastic discipline, which is based on the more tender techniques of
individual care and dutiful guidance (conduit) of the shepherd over its flock of
free sheep.

Both disciplinary and pastoral forms of power may be defined as simulta-
neously totalising and individualising. But while discipline consists of a strictly
vertical relationship of obedience and utility of the individual subject to the
despot he serves — whether this is the traditional sovereign and his law-giving
power or the law internalised in the soul — pastoral government combines the
vertical relation to the priest with a horizontal relationship to the rest of the
social body (Omnes et Singulatim).” Based on subtle bonds of reciprocity be-
tween pastor and flock and distributed to the whole community, its aim is to
quiet hostilities within the herd.”® Belonging to a religion devoted to salvation,
its object is not just the sexual pervert or the criminal, but the troubled soul

25 | Foucault, Discipline and Punish, pp. 29-30.

26 | Michel Foucault, Security, Territory, Population. Lectures at the College de France,
1977-1978, transl. by Graham Burchell (New York: Picador), pp. 184-185.

27 | Foucault, »Subject and Power«, pp. 332-336. See further Foucault, »Omnis et Sin-
gulatim: Towards a Critique of »Political Reason«,« in: Power, pp. 298-325.

28 | Ibid., pp. 301-303.

14.02.2026, 11:37:43.

277


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Sjoerd van Tuinen

in general: the soul obsessed with its pernicious combination of avidity and
anguish, covetousness and culpability, in other words, with lack and sacrifice.
As inheritor of the ancient spiritual master of the pre-Christian, Mediterra-
nean East, especially the Hebraic relation between God and his people, Christi-
anity expands pastoral power in three ways: it offers guidance towards salvation
by means of an economy of faults and merits; it submits its individual subjects
to the law by means of moral prescriptions; and it directs and conducts them
by teaching a hidden, inner truth.?® Or in the words of Deleuze and Guattari,
power is organised around lack, law and signification: »The priest cast the triple
curse on desire: the negative law, the extrinsic rule, and the transcendent ide-
al.«*® Since it cannot be exercised without knowing the inside of people’s souls
and their desires, pastoral power firstly implies a conscience and the ability to
constantly examine and direct its inclinations (analytical identification). Since
Christianity is not a religion of the general law, but of God’s will for each indi-
vidual in particular it demands, secondly, total and limitless obedience of the
sheep to the pastor (assujettissement). And since the pastor can only care for the
care that others take of themselves if the other speaks the truth, this truth is,
thirdly, made available and intelligible through a hermeneutic understanding
of, and relation to, the soul (subjectivation). Thus, if the Jewish priest had al-
ready installed an exterior authority, in Christianity the soul and its experience
of freedom became the product of a new kind of hermeneutics that mediates
between authority and conscience through the incorporation of a technology
of self-examination and self-government inherited (and transformed) from
post-Socratic philosophy. Jerusalem and Athens, the shepherd-flock and the
city-citizen converge in a new pastoral type of power. It is based on the constant
care for individuals and their obedience and is combined with the particular
knowledge acquired through an internalisation of the despotic desire for truth.
Much more than both the traditional political power of the prince and mo-
dern disciplinary power, pastoral power is concerned with the worldly order of
everyday conduct.’® Foucault sometimes refers to Saint Francis de Sales’ In-
troduction to the Devout Life first published in 1609. Precisely at the moment
when political power is no longer modelled on the virtues and wisdom of the
sovereign and God’s rule of the world, but on the anonymity of the state appa-
ratus and the rational government of free individuals, the new, centralised state
begins to secularise and integrate the technologies of the self and individuation

29 | Foucault, Security, Territory, Population, pp. 123-190, pp. 183-185. For a good
summary, see Jeremy Carrette, »Foucault, Religion, and Pastoral Power,«in: A Compan-
ion to Foucault, ed. Christopher Falzon, Timothy O’Leary and Jana Sawicki (Oxford: Wiley
Blackwell, 2013), pp. 376-377.

30 | Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus, p. 154.

31 | Foucault, Security, Territory, Population, p. 154.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Physiology versus Psychology

of Christian pastoral power. Embodied by the mixed figure of the minister, the
shift in the relationship between religion and politics from church and state to
»pastorate and government«* is made possible by the Reformation and Count-
er-Reformation and their struggle over the correct manner of governing in the
Church. As a result, priests gained increasing power at a local level and caused
confessional technologies and codes of conduct to spread through society at
large.?® The history of the Church already featured a combination of political
and pastoral problems of dispersion, and a constant tension between ecclesias-
tic dogma and dissident forms of spirituality. From the 16th century onwards,
the police became the integrated solution to the tricky adjustment between po-
litical power wielded over legal subjects of state and pastoral power wielded
over free individuals.** The two kinds of exercising of power, represented by
despot and priest, converge in the general production and control of free indi-
viduals.* The pastor provided for salvation in the afterlife; now, the state seeks
man’s wordly happiness by regulating society and the moral quality of life. The
aim of the modern art of government, or state rationality freed from the mould
of administrative monarchy, as Foucault writes, is »to develop those elements
constitutive of individual’s lives in such a way that their development also fos-
ters the strength of the state.«*®* Combining economic and religious themes,
its main concern is the bio-economical health and security of the body politic
of floating populations, commercial networks, and technical innovations, and
as such it also constitutes the biopolitical core of the neoliberal welfare state.”’

The moment in the Middle Ages when early Christian technologies of pen-
ance became confessional is also the moment when the priest first acquired a
medical role (the administration of the proper satisfaction corresponding to
a sin in order to heal the patient suffering the effects of sin). It is true that,
with the appearance of the medical rationality of politics and governance (the
medizinische Polizei) at the end of the 18th century, the authority of the pastor
was replaced by the competence of the economist and the doctor. If, from the
17th century pastoral and Jean-Baptiste de la Salle’s concern for detail to auto-
biographical literature in 19th century, ours has nonetheless become a singular-
ly confessional society, this indicates that the intricate links between confession
and medicine have never really been broken. Psychoanalysis’ »talking cure«

32 | Ibid., p. 192.

33 | Ibid., p. 89, pp. 227-231. Michel Foucault, Abnormal. Lectures at the Collége de
France, 1974-1975, transl. by Graham Burchell (London, New York: Verso, 2003), p. 175.
34 | Foucault, »Omnes et Singulatim«, p. 307; Foucault, Security, Territory, Population,
pp. 191-226.

35 | Foucault, »Subject and Power«, p. 333.

36 | Foucault. »\Omnes et Singulatime«, op.cit., p. 322.

37 | Ibid.; Foucault, »Subject and Power, p. 307.

14.02.2026, 11:37:43.

279


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Sjoerd van Tuinen

was perhaps the first domain in which confessional procedures and psychiatric
medicalisation of sexuality were explicitly combined.*® But what all biopolitical
technologies of medical psychology share is that, unlike the psychiatric hospi-
tal or analytical session, they work in an open space centred around the family
as cornerstone of bourgeois society, where power functions not through meti-
culous composition, but by infinite contagion. Thus, while itself an apparatus
of security and prevention of the aleatory, such as the 18th century inoculation
campaigns against smallpox (as distinguished from the exclusion regime of
lepers and the incarceration regime against the plague), the process of biopoli-
tical medicalisation and psychologisation has no boundaries.*

Precisely at the moment when the Cartesian cogito became the transcen-
dental or universal model for the management of the freedom and rationality
of the individual, the demand for medical psychology became insatiable and
pastoral power dispersed into the complete governmentalisation of society. As
hermeneutics was replaced by analysis, the new confessor is no longer a spiri-
tual guide but a master of scientific discourse. In the name of liberation, we
now prefer a doctor to a spiritual guide and pity those who choose otherwise
for their lack of emancipation. Yet this last vestige of sovereignty at the same
time implies an infinite process of empirical psychologisation of all that re-
mains stubbornly irrational, such that, from kindergarten to elderly care, we are
turned into obedient students of psychological method and evidence, which
drains us from all political subjectivity. It is therefore not enough to say that
psychologists are the pastors and priests of our time, since everybody has be-
come his own psychologist. Indeed, while Christianity’s preoccupation with
self-knowledge still presupposed a spiritual practice and transformation of the
self, the Enlightenment would suppress any spirituality and thus finally alien-
ate truth from practical subjectivity.** For as Nietzsche already knew, scientific
knowledge as non-belief is also the last refuge of belief, just as the Cartesian
non-spirituality based on pure self-knowledge instead of self-transformation is
the degree-zero of spirituality.” Biopolitics defines and limits subjectivity by

38 | Wendy Grace, »Foucault and the Freudians,« in: A Companion to Foucault, ed.
Christopher Falzon, Timothy O’Leary and Jana Sawicki (Oxford: Wiley Blackwell, 2013),
pp. 226-242, esp. p. 230.

39 | Foucault, Security, Territory, Population, pp. 41-42, pp. 57-63.

40 | Michel Foucault, The Hermeneutics of the Subject. Lectures at the Collége de
France, 1981-1982, transl. by Graham Burchell (New York: Picador, 2005), pp. 17-19,
p. 26, pp. 190-191. Cf. Mark G. E. Kelly, »Foucault, Subjectivity, and Technologies of the
Self,«in: A Companion to Foucault, pp. 510-25, https://www.academia.edu/4267297/
Foucault_Subjectivity_and_Technologies_of_the_Self, (last accessed 7-8-2017).

41 | Friedrich Nietzsche, Beyond Good and Evil, transl. by Judith Norman (Cambridge:
Cambridge University Press, 2002), I.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Physiology versus Psychology

its relationship to its individual truth, while politics is reduced to the adminis-
tration of bio-economic life. In the first part of the History of Madness Foucault
therefore describes this new claim of politics on life, which begins at the end
of the 16th century, as the »Great confinement« of everything deemed unrea-
sonable.” Or as Deleuze and Guattari put it: »Oedipus is one of those things
that becomes all the more dangerous the less people believe in it; then the cops
are there to replace the high priests.«* What was once mild paternalism now
becomes a matter of continuous surveillance, medication and psycho-educa-
tion. In the scientifically constructed world, psychology is the concluding piece,
the necessary complementary truth to neuro-biology and economics and their
guiding ideal of completely desubjectivated knowledge.**

Contemporary biopolitics is psychopolitics, in which the pharmaceutical
sector, policy makers, the entertainment industry and the psy-sector increa-
singly rely on one another. From the Church to new discursive authorities such
as practitioners of neurocognitivism and all the mediagenic experts, teachers

42 | Michel Foucault, History of Madness, transl. by Jonathan Murphy and Jean Khalfa
(London, New York: Routledge), p. 77. As Edward F. McGushin, from whom | have bor-
rowed the analogy between biopolitics and the Great Confinement, has argued, religion
itself becomes a moralising force, such that the modern desacralisation of poverty and
instrumentalisation of charity is inseparable from the imperative to work. Edward F.
McGushin, Foucault’s Askesis. An Introduction to the Philosophical Life (Evanston IL:
Northwestern University Press, 2007), pp. 228-237.

43 | Deleuze and Guattari, Anti-Oedipus, p. 81.

44 | Jan de Vos, Psychologisering in tijden van globalisering. Een kritische analyse van psy-
chologie en psychologisering, (Leuven: Acco, 2011), pp. 186-187. While De Vos consistently
contrasts psychoanalysis as spiritual practice with medical psychology, Deleuze explains
the paradoxical popularity of psychoanalysis after May ‘68 by situating it squarely in terms
of the process of psychologisation, precisely because its popularity is based on contagion
outside the traditional institutions and even outside the family, where »[n]eurosis has ac-
quired its most frightening power, that of propagation by contagion: »| will not let go of you
until you have joined me in this condition.« See Gilles Deleuze and Claire Parnet, Dialogues
2, transl. by Hugh Tomlinson and Barbara Haberjam (New York: Columbia University Press,
1987), p. 83. He identifies three mechanisms of contagion of »psychoanalytic power«: the
recruitment of »patients« which no longer works by familial filiation, but by alliance (friends
telling you that »you ought to try it yourself!«), the juridical transition from a contractual
relationship to statutory fixity between analyst and analysand (while the psychiatrist deals
only with the clear cases of »madness«, the analyst deals with a whole psychopathology of
everyday life, from those who appear to be mad but are not exactly mad to those who are
mad but do not immediately appear to be so), and the transition from signified to signifier
(psychoanalysts are like journalists who create their own event, such that the consultation
room offers a better understanding of Oedipus than our parents’ bedroom). Ibid., pp. 82-87.

14.02.2026, 11:37:43.

281


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

Sjoerd van Tuinen

and trainers that accompany it, we are educated in private coping strategies
that define what seems doable within given bio-economical coordinates. At
the same time, these strategies publicly legitimate trauma. »Psychologization
is more than the design of alienation and discontent in contemporary global
culture. It is a part of the processes that create that very alienation and discon-
tent.«® Thus, from criminals asking for psychiatric guidance to war victims
learning to observe themselves and to the indebted man who lives in constant
distrust of himself and others, we are all obsessed with a psychology that forces
us to become the subject of our own desubjectivation and that precedes in an a
priori fashion any psychosocial or political role we might occupy. And did not
Deleuze and Guattari describe this situation already when writing about the
infinite Oedipalisation?*

PoLEMOLOGY: PHYSIOLOGY VERSUS PSYCHOLOGY

In an interview with Alain Badiou in 1965 entitled Philosophy and Psychology,
Foucault argues that psychology is not a science, but the »cultural form [...] with
which Western culture has been familiar for a long time, and in which there
emerged such things as confession, casuistry, dialogues, discourses, and argu-
mentations that could be articulated in certain milieus of the Middle Ages, love
courtships or whatnot in the mannered circles of the seventeenth century.«¥
All his later works on the hermeneutics of the self, pastoral power, and the
ministry of the body as flesh are already anticipated here: »Every psychology is
a pedagogy, all decipherment is a therapeutics: you cannot know without trans-
forming [sans transformer]«.*® Yet it is precisely with the onset of modernity, and
its privileging of psychology as the transcendental framework for spirituality in
general, that psychology’s transformative potential has become minimised and
locked up in empirically prescripted forms of subjectivity. Philosophy and the
human sciences, the transcendental and the empirical, converge in the psychol-
ogy of man’s reflection on his finite self, or in other words, in what Foucault
calls »anthropology«. The transformative passage through psychology has be-
come an »absolutely unavoidable and inevitable impasse« symptomatic of the
»anthropological slumber« in which both philosophy and the human sciences

45 | lbid., p. 19, p. 163.

46 | Deleuze and Guattari, Anti-Oedipus, p. 265.

47 | Michel Foucault, »Philosophy and Psychology,« in: Aesthetics, Method and Episte-
mology: Essential Works of Foucault, ed. James D. Faubion (New York: The New Press,
1998), p. 250.

48 | lbid., p. 255.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Physiology versus Psychology

are »put to sleep by one another«,” just as in the classical episteme critical
thought is kept asleep by the dogmatic slumber of the relationship between
man and God.

This impasse of psychology raises again the question of the possibility of a
critical transformation of subjectivity, a repoliticisation of psychology, perhaps
an active biopolitics®® — a question that takes us back to Nietzsche’s psychology
of the priest. Its empowering potential revolves around the problem of ressenti-
ment, a problem which before and after Nietzsche may have been of a positive
psychological nature, but, as I will demonstrate, should now be reclaimed for
a rather special, i.e. critical, polemical and — in any case — decidedly non-em-
pirical psychology. For why does Nietzsche call his work a »psychology of the
priest«, when in the Genealogy of Morals he had already argued first, that the
proper genealogical method — if it is to avoid the very perspective it seeks to cri-
ticise —had to be physiological rather than psychological; and second that social
organisation concerns an immanent composition of forces and not a transcen-
dent form.’! How does he distinguish himself from the priest whose typology
he prided himself in having unmasked?

The general aim of Ecce Homo, for Nietzsche, is to present himself as »a
psychologist without equals.«*? From the »psychology of tragedy« to the »psy-
chology of the professor,«*® he reinterprets his entire oeuvre under the banner
of psychology as a new image of philosophical thought. What makes him a psy-
chologist without equals, however, is that, at least from Human, All too Human
onwards, he consistently maintains that the only method of psychology, if it is
to keep a healthy distance from what it diagnoses, is »physiology, medicine, and
physics.«** For Nietzsche, psychology’s point of application is not the subcon-
scious feelings of the soul that we should somehow learn to become the subject
of, but the unconscious activity of the body. The psychologist is the »physician
of culture«, whose task is precisely to keep the body from falling prey to the
psychologising judgments of the passive.* In this way, Nietzsche makes a dis-
tinction between the perspectives of the good doctor and the bad doctor. While
the latter sees ressentiment as a psychological emotion, an illness of the soul that
should be fought with psychological means, only the former understands it as

49 | Ibid., p. 259.

50 | This is also the Leitmotiv of the various continuations of Foucault’s research into
the genealogy of contemporary biopolitics developed by Italian authors such as Giorgio
Agamben, Antonio Negri, Paolo Virno and Roberto Esposito.

51 | Nietzsche, Genealogy of Morality, | 17, Anmerkung.

52 | Nietzsche, Ecce Homo, Il 5.

53 | Ibid., [lI BT 3; Il UM 3.

54 | Ibid., Il HA 3.

55 | Nietzsche, Genealogy of Morality, 11l 14.

14.02.2026, 11:37:43.

283


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Sjoerd van Tuinen

a physiological constellation of forces or affects: a problem of our active capacity
of forgetting, in other words, a problem of the stomach.>

We should remember that the Genealogy of Morals is a polemic with priestly
modes of thought, and that it opens not simply by rejecting the books of other
psychologists such as Paul Rée or Eugen Dithring, who had already located the
source of Western morality in ressentiment, but by displacing their inquiry into the
origins of morality to the psychologists themselves.” It is their rancour, mistrust,
impotence, disappointments, ideals, habits, hatred and tastes, in other words, the
typical symptomatology of their desire for power, that Nietzsche is interested in.
By itself, the problem of ressentiment is not interesting. It becomes so only »on the
soil of this essentially dangerous form of human existence, the priestly form,«*®
as it is only through the priest that ressentiment becomes formative on a cultural
level and turns man into the >skin disease< of the earth.” By reclaiming the body
from psychology and for philosophy, Nietzsche thus enters into a direct contest
with the priest. If, for Nietzsche, the aim of philosophical psychology — or rather,
of a transcendental physiology which is also a »psychology of the cosmos«*® —is
to depsychologise, the priest works in the opposite direction. Whereas the for-
mer protects the healthy from the self-deceptive devaluation of life by the sick by
discerning the true cause of ressentiment in a physiological upset and by curbing
its senseless ravages in a body politic or community of justice, the latter merely
protects the weak against the strong, since he is himself inspired by ressentiment,
such that it suffices to treat only its effects.® Psychology, in this sense, is the most
adequate manifestation of the spirit of revenge and the degeneration of the body
politic. Deleuze sums it up nicely: »Ressentiment is not part of psychology but the
whole of our psychology, without knowing it, is a part of ressentiment.«*

THE PsycHoPoLITICS OF RESSENTIMENT

The problem of ressentiment thus constitutes the very polemos that separates the
philosopher and the priest as radically incommensurable perspectives of clinical
evaluation. Their conflict cannot be settled in terms of a final truth. Plausibility is

56 | Ibid., Il 16.
57 | Ibid., I 1.
58 | Ibid., 1 6.

59 | Friedrich Nietzsche, Thus Spoke Zarathustra: A Book for All and None, ed. by Adri-
an del Caro and Robert B. Pippon, transl. by Adrian del Caro, (Cambridge, New York:
Cambridge University Press, 2006), p. 103.

60 | Gilles, Deleuze, Pure Immanence (New York: Zone Books, 2001), p. 75.

61 | Nietzsche, Genealogy of Morality, Ill 14.

62 | Deleuze, Nietzsche and Philosophy, p. 34.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Physiology versus Psychology

disconnected from truth as soon as truth becomes a moral, i.e., universal or abso-
lute aim in itself. For then it is itself already marked by the sign of ressentiment: it
is the truth of the slave who denies the irreducible difference between higher and
lower standpoints: »[D]ifference,« after all, »breeds hatred.«®

The problem with most established approaches to ressentiment is precisely
their psychologising denial of a physiological difference. The »untimely« and
»extra-moral« originality of Nietzsche lies in his emphasis on the genealogical
necessity of millennia of slow cultural preparation and consolidation of ressenti-
ment in the Judaic-Christian priest-culture before culminating in the egalitarian
morality characteristic of modern democracies. Most later approaches, by con-
trast, reverse the causality between ressentiment and democracy into a more direct
and determinate but also more circumstantial relation: if Christianity were still
capable of mediating ressentiment (after all, in Christ we are all equal), it would
become explosive only in the egalitarian cultivation of the frustration of the dis-
advantaged over the persistence of inequality. Instead of the progenitor of mo-
dernity, then, the culture of ressentiment would be its child, since ressentiment is
now seen as the consequence of the modern culture of envy and indignation over
withheld justice. This inverted perspective on ressentiment enables those coming
after Nietzsche to either deny (Max Weber, Max Scheler, René Girard, Charles
Taylor) or ignore (John Rawls, Ronald Dworkin, Marc Angenot, Marc Ferro) the
priestly nature of every culture of ressentiment. One should wonder, however,
whether their perspective is not itself indistinguishable from precisely that of the
priest and the general process of psychologisation. Does not the very diversity of
philosophical positions represented by the aforementioned writers prove that it
has become common sense to use the notion of ressentiment, and isn't it precisely
this kind of psychological common sense that has traded in the polemical sense
of the concept of ressentiment for the kind of calm and impartial rationality that
Nietzsche would certainly have criticised as »moral«?

In fact, one should not be surprised about this paradoxical moralisation of
the discourse on ressentiment. As a coping strategy, psychology not only gives
meaning or form to our private suffering, it thrives on it. What the aforemen-
tioned authors have in common is a depoliticisation of the concept of ressentiment
which fits seamlessly into the biopolitics of contemporary empirical psychology
and neurosciences, which focus on the emotions of private individuals instead of
on political affects. Within the general framework of anthropology, this depoliti-
cisation may even pretend to be the completion of the critical project begun by
Immanuel Kant, but now drawing on all sorts of psychological, economical, an-
thropological and biological sources while denying, if necessary, its own psychol-
ogising and individuating functions. The empirical facts may vary but the formal
psychology of ressentiment still reigns supreme. The reversal of values remains in

63 | Friedrich Nietzsche, Beyond Good and Evil, p. 263.

14.02.2026, 11:37:43.

285


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Sjoerd van Tuinen

place and merely changes in nuance, due to an apparent lack of necessity (instead
of the evaluation of misfortune, we get the evaluation of happiness) and a sup-
posedly enlightened and emancipated orientation (instead of some other-worldly
compensation, it is desired here on earth).** The political problem is clear: know-
ing that our subjectivity is determined by ressentiment is by no means sufficient
to overcome it. At best, we will feel offended by our own powerlessness; at worst,
we will feel guilty of ourselves. Either way, we become patients, which means
that we are locked up in a passive relation to ourselves. Lack and castration are
internalised and become constituents for our self-identity, now defined by fatigue
and neurosis. »[L]ife itself is a biological impairment for which medication, psy-
cho-education and frameworks for adaptation are appropriate.«®

In summary, the problem with today’s critique of ressentiment is that it likes
to think of itself as critical, but without the transcendental, let alone the inven-
tion of new perspectives of valuation. In this manner, it betrays an inversion
of Nietzsche’s original genealogical difference, which now appears only from
the perspective of reactive forces that limit active force and that are already
controlled by the spirit of the negative. The desire for justice itself — and as a
consequence all political desire and struggle — is seen topsy-turvy, as an ideo-
logical mask for the insatiable revenge of the Schlechthinweggekommenen. For
this reason, Nietzsche himself had already warned that ressentiment can never
be the beginning of justice, and that every idea of justice should imply a cruel
indifference to ressentiment.’® If he nonetheless has a need for the concept of
ressentiment, this is precisely because of his struggle with those who base their
power and their conception of justice on it.

From PsycHopoLiTICS TO PoLITICS

If the highest caste is at the same time the clerical caste that chooses a title for
its overall description that calls its priestly function to mind, this does not con-
stitute an exception to the rule that the concept of political superiority always

64 | As Christoph Narholz has shown, the criticism of ressentiment itself becomes ressen-
timental as soon as it absolutises empirical knowledge against metaphysics or ideology
and thus repeats the formal movement of ressentiment. The vengeful reversal now turns
the hatred of the fortunate towards the weak who impersonate our own feared misfortune.
The paralyzing reversal now demands some kind of auto-suggestive violence to compen-
sate for the fact that we are never rational enough to control all our actions all the time.
And the normative reversal now teaches us that any conception of universality beyond the
simple human right to happiness must be fought. (Narholz, Politik des Schénen, pp. 20-21)
65 | De Vos, Psychologisering in tijden van globalisering, p. 46, p. 149.

66 | Nietzsche, Genealogy of Morality, Il 11.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Physiology versus Psychology

resolves itself into the concept of psychological superiority (although this may
be the occasion giving rise to exceptions).”

All psychology begins as psychopolitics and as a typical form of politics it
remains inseparable from a body politic. An active biopolitics, a new setting of
priorities becomes feasible only at the level of the body. As Foucault writes, con-
trasting Deleuze and Guattari’s critique of the paralogisms of psychoanalysis
from the perspective of a materialist psychiatry in Anti-Oedipus with pastoral
morality: »The Christian moralists sought out the traces of the flesh lodged
deep within the soul. Deleuze and Guattari, for their part, pursue the slightest
traces of fascism in the body. Paying a modest tribute to Saint Francis de Sales,
one might say that Anti-Oedipus is an Introduction to the Non-Fascist Life.«%®

At the level of the body, ressentiment is no longer an irrational pathology
that we must somehow be made conscious of. On the contrary, it becomes the
object of a political care of the self: »Psychology, or rather the only bearable
psychology, is politics, because I am forever creating human relationships with
myself. There is no psychology, but rather a politics of the self.«®® Contrary to
being a matter of moral psychologisation, the real problem of ressentiment is
that of explaining and overcoming the subjective identification with impotence
as a prison we choose to live in. The political alternative lies not between revo-
lutionary hatred and counterrevolutionary remorse. Rather than judging over
an emancipatory stance by reducing it to some self-discrediting ressentiment,
the true question of a political psychology is: Why do we often fight for our own
slavery as if it were our beatitude? In fact, it is only here that a genealogical
approach becomes indispensable and that a focus on the passions need not nec-
essarily facilitate the moral self-gratification of the democratic Right, but could
also provide the practical conditions for a liberating politics. Ressentiment may
well be a psychic phenomenon, but it becomes interesting only at the level of
culture. To re-politicise psychology is to highlight subjectivity not on the level
of the individual soul but on the level of the collective body. Let us therefore
conclude with a battle cry: »We have to reinvent the field of health, and invent a
political medicine based on forms-of-life.«”

67 | Nietzsche, Genealogy of Morality, | 6.

68 | Deleuze and Guattari, Anti-Oedipus, p. xiii. (Original emphasis).

69 | Deleuze, Gilles, »Pericles and Verdi: The Philosophy of Francois Chatelet,« in:
Opera Quarterly 21 (2005) pp. 716-725, here p. 717.

70 | Tigqun, Introduction to Civil War, transl. by Alexander R. Galloway and Jason E.
Smith (Los Angeles: Semiotext(e): 2010), p. 185.

14.02.2026, 11:37:43.

287


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesicht, Kopf, Korper: Eine politische Karte

Katharina D. Martin

Als sich die Bilder der Punkband Pussy Riot im Internet verbreiteten, war dies
nicht allein Teil einer 6ffentlichen Auffithrung, sondern ebenso Zeugnis einer
militanten Anonymitit. Bekanntheit erlangte die aktivistische Band vor allem
durch ihre illegale Performance »Pussy Riot-Punk Prayer«,' in der Christ-Er-
loser-Kathedrale in Moskau, am 21. Februar 2012.% Fiinf junge Frauen, drmel-
frei gekleidet, aber mit grell farbigen Sturmmasken getarnt, stiirmten den, im
Allgemeinen fiir die Offentlichkeit unzuginglichen, Altarbereich. Dort pri-
sentierten sie, laut singend und wild tanzend, eine Melange zwischen Punk-
Rock-Riff und traditionellem orthodoxem Gesang.® Diese Performance ist als
kiinstlerischer Aktivismus Teil einer politischen Karte und beispielhaft fiir die
folgende Untersuchung, in der die topologischen Zusammenhinge zwischen
Gesicht, Kopf und Koérper erértert werden. Im Kontext dieser Zusammenhin-
ge wird dem Staat und dessen mikropolitischer Dimension besondere Beach-
tung geschenkt. Angestrebt ist die Erstellung eines Fragments einer groferen,
thematischen Karte bzw. einer »theoretisch fundierte[n] und politisch infor-
mierte[n] Lektiire des Gegenwirtigen«.* Dabei wird eine »epistemische und
ethische Verantwortung« als affirmativer Impuls vorausgesetzt.’ Ich stiitze
mich hier auf Gilles Deleuzes und Félix Guattaris Thesen und betrachte die

1 | Eine montierte Videodokumentation der Performance, unterlegt mit Sound des voll-
standigen Liedes, istim Internet zuganglich: https://www.youtube.com/watch?v=ALS-
92bigdTY (letzter Zugriff: 16.01.2016).

2 | Bernstein, Anya: »An Inadvertent Sacrifice: Body Politics and Sovereign Power in the
Pussy Riot Affaire, in: Critical Inquiry 40, Nr. 1, Chicago 2013, S. 220-241, hier S. 220.
3 | Ebd.

4 | Braidotti, Rosi: Posthumanismus: Leben jenseits des Menschen [The Posthuman,
2013], aus dem Engl. iibers. von Thomas Laugstien, Frankfurt a.M. 2014, S. 167.

5 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Katharina D. Martin

Kartografie nicht als Reproduktion eines geografischen Raumes, sondern als
eine Konstruktion, also als ein »Karte machen«.®

DAs GESICHT

Deleuze und Guattari erliutern das Gesicht als eine lokale Korperoberfliche
und keineswegs als Teil des Korpers und seiner Intensititen. Gesicht, das ist
die Schnittstelle und der Ort, an dem die Schichten der Signifikanz und der
Subjektivierung zusammenfallen.” Die helle Gesichtsfliche mit dunklen Au-
gen und dunklen Offnungen ist Teil eines semiotischen Systems weile Wand/
schwarzes Loch. Codierung und Signifikanz benétigen die weifle Wand als
Projektions- und Resonanzfliche, auf der sie ihre Zeichen sichtbar einschrei-
ben kénnen. Das schwarze Loch der Subjektivierung wiederum ist der Ort, an
dem sich das Bewusstsein und die Passion niederlassen.® Somit betrifft die
Frage des Gesichts unterschiedliche Semiotiken, welche sich im Spektrum ei-
ner Landschaft zeigen. Die signifikante Gesichtsformation ist dabei zunichst
als Oberfliche und Code zu verstehen. Das Gesicht als solches ist Individua-
tion — und erst im Nachhinein individuell. Gegeben ist das »dimensionslose
schwarze Loch und die formlose weifle Wand«, welche sich langsam mit Hilfe
der abstrakten Maschine zu einem Code, sprich zu einem Gesicht, verdichten.’
Eine abstrakte Maschine, so Deleuze, ist die Karte der Kriftebeziehungen und
Dichteverhiltnisse. Sie »[...] ist gleichsam die Ursache der konkreten Anord-
nungen, die deren Beziehungen herstellen; und diese Krifteverhiltnisse ver-
laufen >nicht oberhalbs, sondern im Geflecht der Anordnungen selbst, die sie
produzieren«.”® Die abstrakte Maschine ist weder semiotisch noch physisch,
sondern diagrammatisch verfasst. Sie wirkt durch Funktion und ist konstitu-
ierend innerhalb des Gefiiges von Ausdrucks- und Inhaltsformen. Dabei ist
sie selber unabhingig von den Formen und Substanzen sowie den Ausdrii-
cken und Inhalten, welche sie verbreitet."! Die Maschine zur Erschaffung des

6 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Rhizom [Rhizom. Introduction, 1976], aus dem
Franz. iibers. von Dagmar Berger und Clemens-Carl Haerle u.a., Berlin 1977, S. 20f.

7 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-
phrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980], aus dem Franz. iibers.
von Gabriele Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 230-233.

8 | Ebd., S. 230.

9 | Ebd., S. 231.

10 | Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986], aus dem Franz. iibers. von Hermann
Kocyba, Frankfurta.M. 1992, S. 56.

11 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 195.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesicht, Kopf, Kérper: Eine politische Karte

Gesichts kreiert neue Realitit” und erzeugt aus »verinderbaren Kombinati-

onen« und mit Hilfe eines »Riderwerkes«® konkrete Gesichter. Sie formiert
aus Binarititen und Bi-Univozititen das Gesicht, indem sie »beliebig geformte
Inhalte in eine einzige Ausdrucksform« bringt.* Genau an dieser Stelle ma-
chen Deleuze und Guattari die Herrschaft spezifischer Machtgefiige aus. Zum
einen gibt es das despotische Gefiige auf Seiten der Signifikanz, zum anderen
handelt es sich bei der Subjektivierung auch immer um ein autoritires Gefiige.
Diese zwei unterschiedlichen Semiotiken zeigen sich in gemischter Form und
fordern einen Imperialismus zu Tage, dessen Ziel es ist, Alternativen auszu-
l6schen.”® Ein Symptom dieser Vorginge ist die starke Aufwertung der Spra-
che, welche zur ausschlieRlichen Ausdrucksform erhoben wurde, wihrend
dem korperlichen Ausdruck vermindert Beachtung geschenkt wurde: »Zu den
verschiedenen Zeiten kam es zugunsten einer Semiotik der Signifikanz und
der Subjektivierung zu einem allgemeinen Zusammenbruch aller heteroge-
nen, polyvoken und primitiven Semiotiken, die mit ganz unterschiedlichen
Substanzen und Ausdrucksformen umgingen.«'® Das Gesicht formalisiert den
Ausdruck und wird insofern ein Zeichenregime. Diese Formalisierung bildet
eine Semiotik, welche nach Deleuze und Guattari nur innerhalb ihrer Zusam-
menhinge zu betrachten ist. Begriindet liegt dies in der stetigen Vermischung
von Inhalts- und Ausdrucksform, denn die Inhaltsform der Zeichen ist auch
immer von Gesichtsausdriicken begleitet. Das Gesicht lisst die signifikanten
Zeichen senden und empfangen; es steht im Zentrum der Signifikanz.” Den-
noch ist es nicht nur eine Codierung, vielmehr ist der Code ein Element einer
ganzen Gesichtslandschaft und durch seine Verbindung mit dem Kérper ist
Gesicht zugleich Oberfliche und Areal des Ausdrucks: »Das Gesicht ist or-
gantragende Nervenschicht, die den Hauptteil ihrer allgemeinen Beweglich-
keit aufgegeben hat und die nach Belieben alle Arten lokaler Bewegungen, die
der Korper sonst verborgen hilt, aufnimmt oder ausdriickt.«'® Die Gesicht-
haftigkeit ist auf die Ausdruckssubstanz angewiesen, um die formale Redun-
danz und signifikante Einschreibung vorzunehmen. Dabei wird der Ausdruck
vom Signifikanten immer wieder reterritorialisiert: Jeder Gesichtsausdruck

12 | Zepke, Stephen: Art as Abstract Machine: Ontology and Aesthetics in Deleuze and
Guattari, New York 2005, S. 3.
13 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 231.

14 | Ebd., S. 246.
15 | Ebd., S. 249.
16 | Ebd., S. 247.

17 | Ebd,, S. 156, S. 160.

18 | Deleuze, Gilles: Das Bewegungs-Bild. Kino | [Cinéma I. L'image-mouvement,
1983], aus dem Franz. iibers. von Ulrich Christians und Ulrike Bokelmann, Frankfurt
a.M. 1997, S. 124,

14.02.2026, 11:37:43.

291


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Katharina D. Martin

wird zum Gesicht.” Selbst dann, wenn die Zeichen in ihrer Bedeutung nicht
geklart werden kénnen, verweisen sie immer noch auf andere Zeichen und
konstituieren somit die Kette eines despotischen Zeichenregimes.?® Deleuze
und Guattari gehen sogar soweit und deuten »Signifikanz und Interpretati-
onswahn« als »Krankheiten der Erde oder der Haut« und als »grundlegende
Neurose des Menschen«.” Im Gegensatz dazu beschreiben sie auch andere
Semiotiken, bei denen es keine Reduzierung auf die Gesichthaftigkeit gibt. So
findet sich zum Beispiel in der primitiven, prasignifikanten Semiotik eine >na-
turliche< Codierung.”? Wenn es innerhalb dieser Semiotik eine inhaltliche Ab-
straktion gibt, dann dient diese einem »Pluralismus oder einer Polyvozitit von
Ausdrucksformen, die jede Machtiibernahme des Signifikanten verhindern
und Ausdruckformen bewahren« kann.?® Grundsitzlich ist keine Semiotik an
einem geschichtlichen Moment oder an einem spezifischen Volk festzuma-
chen, dennoch lassen sich situative Zeichenregime ausmachen.*

Bei der Semiotik des Gesichts wirken immer »die zwei Pole von reflek-
tierender Oberfliche und die intensiven Mikrobewegungen«.”® Der Tic im
Gesichtsfeld, also die plétzliche und schnelle Bewegung einzelner Muskeln
ohne erkennbare Funktion, ist beispielhaft dafiir und verweist auf die Ausei-
nandersetzung zwischen einem entfliehenden Gesichtsmerkmal und der sou-
verinititsgesteuerten Organisation.”® Deleuze zitiert hier die Portritmalerei
als Beispiel fiir solche koexistenten Pole. Fragmentierte, gebrochene Linien,
sowie Formen und Farben sind die Elemente einer korperlichen Landschaft.
Das Gesicht hingegen tritt hervor mit Hilfe »einer ringsum verlaufenden
Randlinie, die Nase, Mund, Lidspalten und sogar Bart und Barett umfihrt«
und »die Erscheinungsfliche des Gesichts« bildet.” In dieser mehrfachen
Semiotik zeigt sich das »Problem Landschaft-Gesicht«,?® bei dem Deleuze und
Guattari die folgenden drei Zustinde unterscheiden: Zum Ersten gibt es eine
Semiotik der Kérperlichkeit, welche sich durch Silhouetten, Farben und Linien

19 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 160.

20 | Ebd., S. 157.

21 | Ebd,, S. 160.

22 | Ebd., S. 163-165. Deleuze und Guattari sprechen von vier Semiotiken, und sie ver-
weisen damit auf eine, von ihnen willkiirlich begrenzte Liste von Zeichenregimen: Die
signifikante Semiotik, die primitive, prasignifikante Semiotik, die nomadische, kontra-
signifikante Semiotik, und das postsignifikante, subjektivierende Regime.

23 | Ebd., S. 163.

24 | Ebd., S. 165.

25 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.0., S. 124,

26 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 258.

27 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.0., S. 124.

28 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 410, Herv. i.0.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesicht, Kopf, Kérper: Eine politische Karte

ausdriickt, und die den Kopf als Teil des Koérpers betont. Zum Zweiten exis-
tiert die Organisation des Gesichts mit Hilfe der Codierung von weifler Wand
und schwarzem Loch. Der dritte Zustand zeigt sich im Besonderen in der
Semiotik der Malerei. Gemeint ist hier eine Art Biolyse und Formauflésung
des Gesichts. Bei dieser Auflssung bzw. Neuformung von Gesichtern handelt
es sich um den Ubergang zu einer Kopf-Kérper-Einheit und um eine Deterri-
torialisierung des Gesichts.?

Die KorF-KORPER-EINHEIT

Einer der drei unterschiedenen Zustinde beim Problem Landschaft-Gesicht
steht im direkten Zusammenhang mit dem Korper und der Kérperlichkeit.
Deleuze und Guattari differenzieren deutlich das Gesicht vom Kopf. Letzterer
gehort zum gesamten Organismus und zur Mehrdimensionalitit des Korpers,
wobei er einen Teil des Kopf-Kérper-Systems bildet.** Die intensive Kopf-Kér-
per-Einheit besitzt kein Gesicht, steht aber mit den Semiotiken der Gesichts-
landschaft in Verbindung:

»Der Korperist Figur, nicht Struktur. Umgekehrtist die Figur als Kdrper nicht Gesicht und
hat nicht einmal ein Gesicht. Sie hat einen Kopf, weil der Kopf wesentlicher Bestandteil
des Korpers ist. [...] Denn das Gesicht ist eine strukturierte raumliche Organisation, die
den Kopf iiberzieht, wahrend der Kopf ein Anhang des Korpers ist, selbst wenn er dessen
Spitze darstellt.«3!

Der Kopf, der gemeinsam mit dem Koérper nicht Struktur, sondern ein figiir-
liches System bildet, hat sich in der politischen Geschichte als eine besondere
Transferzone erwiesen. Eine Zerstiickelung dieser Anordnung durch eine Ent-
hauptung, hat schon in »der antiken Mythologie eine ganz besondere Position
markiert: nimlich die Stelle des Ubergangs von der vitalen Macht zur zombifi-
zierten Souverinitit«.*? Der Kopf lanciert den Ahnenkult und die Heiligenver-
ehrung; der Schrumpfkopf der »Kopfjigergesellschaften« diente als »Art der
Energiespeicherung« und war »eine frithe Form von Verschriftlichung und
Archivierung von Vorstellungen«.* Wenn der Kopf vom Kérper getrennt wird,

29 | Ebd.

30 | Ebd., S.242,S.233.

31 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation [Francis Bacon - Logique de la
sensation, 1981], aus dem Franz. iibers. von Joseph Vogl, Miinchen 1995, S. 19.

32 | QRT Leiner, Markus Konradin (Hg.): Tekknologic Tekknowledge Tekgnosis. Ein The-
oremix, Berlin 1999, S 66.

33 | Ebd., S. 68.

14.02.2026, 11:37:43.

293


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294

Katharina D. Martin

dient er zur Archivierung der Signifikanz und wird dabei zur Ginze Gesicht
und Zeichen. Auch in der feudalen Biirokratie markierte die Enthauptung eine
»Differenz, Spur und Kerbe«.>* In der Geschichte des abgehackten Kopfes »be-
gegnet uns fiir jede Gesellschaftsform ein souverdnes Haupt als Grundstein
eines symbolischen Verweissystems«.*

In »Die Képfe der Politik«* stellt Foucault heraus, dass die Kénige keine
»Gesichter< hatten, vielmehr waren ihre Korper gesichtslose Triger der Macht.
Die Zeichen der kéniglichen Herrschaft wurden ohne spezifischen Ausdruck
vor allem physisch eingeschrieben. Wichtig waren nicht die Details des konig-
lichen Gesichts, sondern die Verkorperung der Macht durch die Einprigung
in das Material:

»Die Herrschaft funktionierte im Zeichen, in der in das Metall, den Stein oder das Wachs
eingegrabenen Marke; der Kdrper des Konigs gravierte sich ein. Die Politik wiederum
funktioniert im Ausdruck: weicher oder harter Mund, arrogante, vulgére, obszéne Nase,
glatzkdpfige und kantige Stirn, die von ihr ausgesandten Gesichter zeigen, entdecken,
verraten oder verbergen.«3’

Entsprechend verlor wihrend der Franzosischen Revolution der enthauptete
Konig nicht nur seinen Kopf, sondern ebenso seinen Kérper. Gesichtsausdruck
hingegen wirkt politisch, da zusétzliche Inhalte projiziert werden. Das Verhilt-
nis von Gesicht und Kopf erldutert Foucault am Beispiel der politischen Zeich-
nung. Dabei unterscheidet er die Wirkweise der eindimensionalen Karikatur
und der portrait-charge, also dem mehrfach aufgeladenen Portrait. Letzteres
durchdringt die Projektionsfliche und tritt in die Tiefe des Schidels ein. Durch
»markante Hervorhebung, Aushéhlung« und »einer Bearbeitung von innen
heraus« werden die Geheimnisse des Michtigen entbl6ft. Die charge enthiillt
ein »Gewimmel von Elend und Tod« sowie die »Uberfiille der Geschichte«.*®
Das Gesicht wird durchwiihlt und vergrébert; Augenhohlen werden zu Bom-
benkratern und Falten zu Stacheldrahtstreifen.’® Die Karikatur hingegen lisst
»all die Zuckungen aus dem Drauflen ins Innere eingehen«, wobei der Kopf
zur aufgeladenen Figur und zum Symbol gewandelt wird: »Weltportrait und

34 | Ebd., S. 66.

35 | Ebd., S. 67.

36 | Foucault, Michel: »Die Kdpfe der Politik« [»Les tétes de la politique«, 1976], libers.
von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bdnden: Dits et Ecrits,
hg. von Daniel Defert und Frangois Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Bd. 3: 1976-
1979, Frankfurt a.M. 2003, S. 14-18, hier S. 15.

37 | Foucault: »Die Kopfe der Politik¢, a.a.0., S. 15.

38 | Ebd.

39 | Ebd., S. 16f.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesicht, Kopf, Kérper: Eine politische Karte

Erdkarte, geschichtliche Gestalt, Kopf eines Volkes oder Kopf einer Klasse oder
Kopf einer Schlacht.«*® Foucault unterscheidet demnach zwei Techniken: Ein-
mal die Aufladung und Ubercodierung des gesamten Kopfes, andererseits die
raumliche Durchdringung und Verformung des Kopfes. In der Kombination
beider Techniken, so Foucault, tritt die »extreme Spannung der politischen
Zeichnung« hervor.*

Der Kopf ist somit auch bei Foucault Verbundstelle und ein Ort, an dem
sich die Intensitit des Korpers mit der Semiotik des Systems weifle Wand/
schwarzes Loch verkettet. Er ist Projektionsfliche und besitzt Offnungen, wel-
che die Macht der Entgrenzung aufweisen. So sind Mund und Augenhéhlen
Locher, durch die die intensiven Bewegungen des Kérpers entweichen kon-
nen.*” Fiir Deleuze ist der Kopf darum auch nicht als geistlos zu bezeichnen,
sondern er ist im Gegenteil der Ort, an dem sich die (Tier-)Geister platzieren
kénnen.® Er bietet traditionell die Fliche fiir Masken und verbunden mit Spi-
ritualitit kénnen diese Masken zu produktiven Vermittlern werden. Obwohl
hiufig mit Gesichtern ausgestattet, sind sie in der Lage, die Kopf-Kérper-Ein-
heit als Gefiige zu stirken. Im Riickblick auf primitive Gesellschaften, deren
Semiotik nicht signifikant, sondern vielschichtig, kollektiv und kérperlich war,
konnen wir der Maske zudem eine besondere Teilhabe an der Decodierung des
Gesichtes zuschreiben. Wir finden dort die Maske im Verbund mit Bewegung,
Musik und kérperlichen Eingriffen — wie Titowierungen und Markierungen
der Haut. Dabei handelt es sich um eine Deterritorialisierungsbewegung und
Arten des Tier-Werdens.* Aber diese traditionelle Weise der Umschreibung des
Gesichts verliert sich mit dem Wechsel der Gesellschaftsformen. »[Die] Kérper
werden diszipliniert [...] und man macht Jagd auf die verschiedenen Arten des
Tier-Werdens.«* Masken an sich haben keine »einheitlich festgelegte Funk-
tion«, denn »entweder sichert die Maske, wie in den primitiven Semiotiken, die
Zugehorigkeit des Kopfes zum Korper« oder »sie sichert im Gegenteil die Er-
richtung, die Uberhshung des Gesichts, die Schaffung eines Gesichts fiir Kopf
und Korper«.*® Ein solcher Effekt der Einschreibung eines Gesichts auf dem

40 | Ebd., S. 16.

41 | Ebd., S. 18.

42 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 22. Zu Deleuze und Bacon, den Kréften
des Korpers und der Frage der Entgrenzung siehe Krause, Ralf: »Menschen - Kdrper -
Sensationen, Deleuze zur Malerei von Francis Bacone, in: Balke, Friedrich und Rélli,
Marc (Hg.): Philosophie und Nicht-Philosophie. Gilles Deleuze - Aktuelle Diskussionen,
Bielefeld 2011, S. 255-273.

43 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 19.

44 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 242.

45 | Ebd., S. 248.

46 | Ebd., S. 249.

14.02.2026, 11:37:43.

295


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296

Katharina D. Martin

Kérper findet immer dann statt, wenn die Signifikanz sich tiber die Kérper
legt. So wirken zum Beispiel Uniformen dhnlich wie die Maske: Sie sind in
der Lage, die Kérper mit einem Gesicht auszustatten.” Kérperteile und Dinge
kénnen entsprechend codiert und tibercodiert werden, denn die »Erschaffung
des Gesichts geht nicht nach der Ahnlichkeit vor, sondern nach Proportions-
verhiltnissen«.”® Der Code der Maschine erschafft keine urspriingliche Ahn-
lichkeit, sondern allein eine durch Analogien hergestellte Ahnlichkeit.*” Die
Produktion der Maschine ist ein unbewusster und selbst maschineller Vor-
gang, der den ganzen Korper durchliuft und auf ihm neue Koordinaten bil-
det.>® Deutlich macht Deleuze dies in seiner Analyse der GroRaufnahme im
Film, die er dem Gesicht gleichsetzt. Eine Standuhr, in mehrfacher GroRauf-
nahme gezeigt, ist eine »reflektierende und reflektierte Einheit«.> Wie im Gesicht
werden in der Groflaufnahme zwei Pole vereint: Ein diminuierter Bewegungs-
impuls und eine signifikante Einschreibung. Die Standuhr sieht nicht wie ein
Gesicht aus — und doch ist sie ein Gesicht.

»Immer dann, wenn wir an etwas die zwei Pole von reflektierender Oberflache und in-
tensiven Mikrobewegungen entdecken, konnen wir sagen: Die Sache ist wie ein Gesicht
(visage) behandelt worden, ihr wird »ins Gesicht gesehen« (envisagée), oder vielmehr,
sie hat ein »Gesicht bekommen« (visagéifiée), und nun starrt sie uns an (dévisage), sie
betrachtet uns ..., auch wenn sie nicht wie ein Gesicht aussieht, etwa wie die GroBauf-
nahme einer Standuhr.«52

Die abstrakte Maschine ist fihig, den Dingen Gesichter zu codieren und Aus-
druck systemisch anzuordnen. Deleuze und Guattari betonen: »Das Gesicht
ist eine starke Organisation.«** Eine Auflésung dieser Organisation stellt eine
andauernde Herausforderung dar.

47 | Ebd., S. 248.

48 | Ebd., S. 234.

49 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 71.

50 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 234.
51 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.0., S. 123f., Herv. i.0.
52 | Ebd., S. 124.

53 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 258.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesicht, Kopf, Kérper: Eine politische Karte

DER StAAT

Die Organisation des Gesichts hat eine besondere Konnotation: »Das Gesicht
ist Politik.«** So formulieren es Deleuze und Guattari und betonen damit die
politische Relevanz ihrer Texte zur Gesichtsmaschine. Das Gesicht und die
Kopf-Korper-Einheit bilden ein Scharnier zwischen dem Konzept der abstrak-
ten Maschine, ihrer politischen Dimension und dem Staat bzw. der Gesell-
schaftsordnung. Fiir Deleuze, mit oder ohne Guattari, ist die Neubewertung
von Bedingung und Folge ein elementarer Ansatz fiir das Verstindnis von
Prozessen. Dies trifft auch im Fall des Gesichts zu. Das Gesicht steht nicht
evolutionir in Verbindung mit dem Korper, sondern es ist gemacht. Es ist pri-
mir nicht individuell, sondern unterliegt einer Individuation. Erst die abstrak-
te Maschine codiert das Schwarz auf Weifl und bringt das Gesicht als eine
Einheit hervor.® In Tausend Plateaus stolen wir in der Analyse des Staatsappa-
rats ebenfalls auf eine Neubewertung der Kausalititsverhiltnisse. Auftakt ist
hier die Frage: »Was war zuerst da?«*® Es folgt eine Argumentation gegen ein
historisches, marxistisches und archiologisches Verstindnis des imperialen
Staates. Der Staat ist nicht die Folge schon bestehender Produktivkrifte, die
es ermoglichen, die erste »Megamaschine« in Gang zu setzen, sondern er hat
sich direkt im Milieu der Sammler und Jiger erschaffen.” Kausalitit ist hier
nichtin einem linearen und determinierenden Sinne zu begreifen, sondern als
Quasi-Kausalitit. Eine solche Quasi-Kausalitit findet sich auch beim Gesicht:
Zuerst gibt es ein Gefiige despotischer Macht, dann beginnt die abstrakte Ma-
schine zu arbeiten, was die Individuation des Gesichts hervorruft.>®

Zum Verstindnis der politischen Philosophie von Deleuze und Guatta-
ri hilft ein Blick auf die verschiedenen Aspekte gesellschaftlicher Ordnung.
Unterschieden wird zwischen den biniren Codes und den festen Segmenten
des Staates und der mit beweglichen Segmenten und mit mehreren Zentren
ausgestatteten primitiven Gesellschaft. Diese Differenzierung ist wesentlich
fur das Konzept von Gesellschaft als eine Anordnung molarer und moleku-
larer Krifte. Die harten Segmente, wie Familie, Beruf, Schule oder Militir,
erhalten sich durch eine rigide Kanalisierung von Strémen und sind Ausdruck
molarer Krifte innerhalb der Gesellschaftsordnung.® Die ungleich flexibleren
Segmentarititslinien sind molekulare Strome, die in der Lage sind, irreversible

54 | Ebd., S. 249.

55 | Ebd. und S. 594ff.

56 | Ebd., S. 592, Herv. i.0.

57 | Ebd., S. 594ff.

58 | Ebd., S. 249.

59 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge [Dialogues, 1977], aus dem Franz.
lbers. von Bernd Schwibs, Frankfurt a.M. 1980, S. 135.

14.02.2026, 11:37:43.

297


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298

Katharina D. Martin

Prozesse hervorzurufen. Sie sind nicht persénlichen oder individuellen Typs,
sondern durchziehen Einzelwesen als auch Gesellschaften und kennzeichnen
sich durch Umwege und Verinderungen.®® Mit einer Hommage an Gabriel
Tarde lehnen Deleuze und Guattari ihre Mikropolitik an seine Mikrosoziolo-
gie an. Fur Tarde existierten nicht nur die groffen iibercodierten, im Allge-
meinen binidren Vorstellungen. Er interessierte sich fiir die Materie, die sich
unkontrolliert und in den Zwischenrdumen der Gesellschaftsschichten bildet,
wie die kleinen Gegensitze, Nachahmungen und Erfindungen.® Bei solchen
Mikrobewegungen handelt es sich um molekulare Krifte, welche sich aus Be-
gehren und Uberzeugung zusammenfiigen. Es sind die mit Quanten durch-
setzten, im Werden befindlichen Strome, welche immer wieder zum Segment
zuriickflieRen. Die koexistenten makropolitischen Krifte sind hingegen durch
dualistische Pole gekennzeichnet und in ihrer zirkuliren Ausrichtung zent-
riert. Jeder Staat setzt sich aus solchen molaren Kriften zusammen, wobei die
abstrakte Maschine die sich verhirtenden Segmente produziert. Diese hetero-
genen Elemente sind verwoben. So ruft beispielsweise die molare Organisation
selbst die subexistenten, molekularen Stréme hervor.® Sich der makropoliti-
schen Staatsformationen zu entziehen, erfolgt nicht durch politische Veran-
staltungen im groflem Stil, sondern durch die Verschiebung der Fluchtlinien
im molekularen Bereich. Wichtig fiir das Verstindnis von Decodierungs- und
Deterritorialisierungsbewegungen ist daher die Unterscheidung zwischen der
unbeweglichen Linie bzw. dem starren Segment als molarem Anteil des Staa-
tes und der aus Begehren und Uberzeugungen zusammengesetzten Quan-
tenstromung. Linien konstituieren Formen und Segmente, wobei Deleuze
drei unterschiedliche Beschaffenheiten unterscheidet. Es gibt sduberlich ge-
gliederte und schneidende Linien harter Segmentaritit, sowie molekulare, be-
wegliche Linien von Strémen und Schwellen. Die dritte Art der Linie, die als
Fluchtlinie und Zelerititslinie bezeichnet wird, ist die Linie mit der stirksten
Neigung.® Sie verlduft quer durch die Segmente und iiber die Schwellen hin-
weg. Diese unterschiedlich beschaffenen Linien koexistieren in grofier Anzahl
und untereinander verschrinkt. Und was Deleuze als Mikropolitik oder Karto-
grafie bezeichnet, ist das »Studium dieser Linien in den Gruppen und in den
Individuen«.%*

Deleuze und Guattari beziehen sich in ihren politischen Analysen auf
die primitive Kopfmaschine und die binire Gesichtsmaschine.® Das Gesicht

60 | Ebd.

61 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 298.
62 | Ebd., S. 292ff.

63 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 135f.

64 | Ebd., S. 136.

65 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, S. 244.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesicht, Kopf, Kérper: Eine politische Karte

ist — dhnlich wie der Staat — Teil eines biniren Codes mit festen Linien. Die
primitive, polyvoke Kopf-Korper-Einheit ist noch nicht auf ein einziges Zen-
trum ausgerichtet und hat, wie die pristaatlichen Gesellschaften, bewegliche
Segmente. Tatsichlich lassen sich in der Formation des Staates, dhnlich wie
schon im Gesicht, die zwei Pole von reflektierender Oberfliche und intensi-
ven Mikrobewegungen entdecken.®® Bei dieser Gesichtshaftigkeit erfolgt eine
Codierung, Bezeichnung und Festschreibung tiber intensive Mikrobewegun-
gen hinweg. Mikropolitik, das ist die Aktivierung der intensiven Bewegungen,
welche sich durch organische Offnungen einen Weg durch das Geflecht der
codierten Struktur bahnen. Die deleuze-guattarische Mikropolitik ist als eine
Achse zu begreifen, auf der es gilt, das Minoritirwerden als ethisch-politische
und identititsbildende Fihigkeit zu erkennen.”” »Der Begriff der Minoritdt mit
seinen musikalischen, literarischen, sprachlichen, aber auch juristischen und
politischen Beziigen ist sehr komplex. Minoritit und Majoritit sind nicht nur
in quantitativer Weise entgegengesetzt. Majoritit impliziert eine Ausdrucks-
oder Inhaltskonstante, die so etwas wie ein Maf3stab ist, anhand dessen sie be-
wertet wird.«®® So ist zum Beispiel der »europiische-weifle-Mann« eine Kons-
tante und Majoritit, auch wenn »er weniger zahlreich ist als Miicken, Kinder,
Frauen, Schwarze, Bauern, Homosexuelle etc.«.® Das Majoritire ist ein homo-
genes und konstantes System, wihrend die Minorititen heterogene Subsyste-
me bilden. Wenn man im Sinne von Deleuze und Guattari iiber Mikropolitik
spricht, ist man gezwungen, das Werden des Einzelnen als universelle Gestalt
und affirmatives Prinzip anzuerkennen. Ausschlaggebend ist die Qualitit als
nicht-destruktive Kriegsmaschine, unvorhersehbare und kontingente, aber
stets historisch datierbare, geographisch situierbare Gefiige zu vervielfiltigen.
Es handelt sich nicht um das Aufbegehren der Unterlegenen und Unterdriick-
ten oder den Versuch, gesellschaftliche Verinderungen zu erzwingen. Ebenso
wenig gemeint ist die von Judith Butler stark gemachte performative Hand-
lung, denn die von den minoritiren Gruppen wiederholten Aussagen, also das
wiederholende Agieren neuer Identititsmodelle mit dem Ziel diese in eine
bestehende Ordnung einzuschreiben, verbleibt auf der machttheoretischen
Ebene.” Stattdessen geht es Deleuze und Guattari um eine nicht-dualistische
Widerstindigkeit der Minoritit. Gemeint ist hier also eine Minoritit, welche
sich nicht durch Quantitit bestimmt, sondern durch die Abweichung von der

66 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.0., S. 124,

67 | Antonioli, Manola: »Fluchtlinien des Politischen: Uber mikropolitische Gefiige und
das Minoritdr-Werdene, in: Krause, Ralf und Rélli, Marc: Mikropolitik: Eine Einfiihrung
in die politische Philosophie von Gilles Deleuze und Félix Guattari, Wien 2010, S. 7-25.
68 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 147, Herv. i.0.

69 | Ebd.

70 | Krause und Roélli: Mikropolitik, a.a.0., S 88f.

14.02.2026, 11:37:43.

299


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300

Katharina D. Martin

implizierten Konstante der Majoritit. Es dreht sich nicht um den Vorsatz »die
Majoritit zu erringenc, vielmehr steht »das Werden von Jedermann« im Zent-
rum eines autonomen politischen Bewusstseins.” Ralf Krause und Marc Rélli
sehen in der mikropolitischen Ausrichtung der Philosophie ein reichhaltiges
Arbeitsfeld der Analyse, Kritik und politischen Aktivierung.”?

Den Beginn einer konstanten Majoritit notieren Deleuze und Guattari im
»Jahr Null«.” Mit Christus wurde das Gesicht des weifen, westlichen Mannes
als Gradmesser erschaffen, und dabei ist dieses Gesicht weder individuell
noch ist es archetypisch oder universell. Durch die normative Codierung der
abstrakten Maschine wurden beliebig geformte Inhalte in eine einzige Aus-
drucksform gebracht. Der Schwarze, die Frau, der Araber sind die zwangsldufig
mitproduzierten Abweichungen, denen allerdings die Moglichkeit eines An-
ders-Seins abgesprochen wird. Fiir Deleuze und Guattari gibt es im Rassismus
kein AuRensein, sondern nur die Assimilation.” Die gemessene Abweichung
im Verhiltnis zum minnlichen, weiffen, christlichen Gesicht produziert kein
Auflerhalb oder Anderssein, sondern ist allein der Ausdruck des Einfangens:
»Der Rassismus entdeckt nie die Partikel des Anderen, sondern verbreitet Wel-
len des Gleichen bis zur Ausrottung dessen, was sich nicht identifizieren lisst
(oder sich nur mit einem bestimmten Abweichungsgrad identifizieren l4sst).«”®
Wenn das Gesicht von Christus in allen erdenklichen Formen, Farben und
Positionen abgebildet wurde, dann aus dem Grunde der Vereinnahmung. Mit
diesem Gesicht bildet sich die Schnittstelle fiir ein Dispositiv, also ein Netz po-
litischer Strategien. Die immerwihrend aktive Maschine sortiert die Gesichter,
produziert Chiffrierung und ist damit auch sensibel fiir individuelle Abwei-
chungen. Dabei sorgt sie fiir die sofortige Neucodierung und eine am Zentrum
ausgerichtete Einreihung. Die Maschine ist »Programmierer von Normaliti-
ten« und arbeitet an der bestindigen Gleichmachung und einer ghettohaften
Tolerierung von Verschiedenheit.”® Aus diesem Grunde ist das Anders-Werden
der Kern einer subversiven Komponente innerhalb stark segmentierter Ge-
fuge. Es lasst sich jedoch nicht verhindern, dass die Anomalien beim Riick-
fluss in die Segmente immer einer Neucodierung der abstrakten Maschine

71 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 147f.

72 | Krause und Rélli: Mikropolitik, a.a.0., S. 142.

73 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 230ff.

74 | Arnaud Villani bezeichnet Deleuze als Denker der Konjunktionen, der Immanenz
und des Einschlusses. Vgl. Villani, Arnaud: »Deleuze and the Greeks: An Essay on Pole-
mosophys, in: Boundas, Constatin V. und Sotiris, Panagiotis (Hg.): Gilles Deleuze and
Félix Guattari - Refrains of Freedom, Deleuze Studies, Volume 10, Nr. 3, Edinburgh
2016, S. 417-425.

75 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 245.

76 | Ebd., S. 244,

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesicht, Kopf, Kérper: Eine politische Karte

unterliegen. Die Abnormitit wird in ihrer Differenz identifiziert und zwangs-
laufig in die bestehende Ordnung eingebettet. Das Problem Landschafi-Gesicht
und die Gesichthaftigkeit sind in zweifacher Form Teile der politischen Karte.
Zum einen produziert die abstrakte Maschine den Gesichtscode und damit
den fiir die Normproduktion innerhalb der Gesellschaft verantwortlichen Sig-
nifikanten. Zum anderen liegt die Schlussfolgerung nahe, dass der Staat als
Geflige mit molarer Organisation und molekularen Strémen selbst Gesicht hat.

Die MASKEN UND DIE KORPER VON Pussy Riot

Innerhalb der vermischten Schichten des Gesichts bildet sich ein ganz spezi-
elles Dispositiv. Ein Dispositiv, so erklirt Deleuze, bringt immer eine Menge
von Taktiken, Funktionsweisen und strategischen Positionen mit sich.”” Der
Code der abstrakten Maschine, das Gesicht bzw. der Staat, lisst sich nicht dau-
erhaft auflésen und die von Deleuze und Guattari beschriebenen Intensititen
zwischen den starren Segmenten des Staates sind allein als Mikrobewegungen
wahrzunehmen. Dennoch lisst sich aus zwei Griinden argumentieren, dass
eine Decodierung und Neueinschreibung mit Hilfe einer Maske Mikrobewe-
gungen zwischen den starren Segmenten des Staates hervorzurufen vermag.
Vorausgesetzt wird die Annahme, dass Minorititen »aktiv umgestaltend auf
die makropolitischen Formationen und die molaren sozio-6konomischen Pro-
zesse einwirken« kénnen.”® Deleuze und Guattari formulieren es wie folgt:
»Wenn das Gesicht Politik ist, dann ist auch das Auflésen des Gesichts eine
Politik, die wirkliches Werden nach sich zieht [...]. Das Gesicht auflgsen ist
das gleiche, wie die Wand des Signifikanten zu durchbrechen oder aus dem
schwarzen Loch der Subjektivitit herauszukommen.«” Zur Befreiung der Ge-
sichtsmerkmale eignet sich allerdings keine Riickkehr zum primitiven Kopfals
Teil einer prasignifikativen Semiotik. Eher bedarf es der Merkmale des Bildli-
chen und Musikalischen, welche in neuen Kombinationen hervorgebracht wer-
den miissen.® Mit der experimentalen Kunst findet sich eine Ausdrucksform,
die solche neuen Kombinationen und Erfahrungen ermdéglicht. Kunst wird in
diesem Sinne konstruktiv verstanden. Sie ist eine produktive Maschine und
Gestalterin von Erlebnissen, die untrennbar mit der Realitit verbunden sind.®
Pussy Riots kiinstlerischer und vor allem auch kérperlicher Akt war konsti-
tutiv fiir die Neuverkettung von Affekt und Zeichen. Die Frauen haben mit

77 | Deleuze: Foucault, a.a.0., S. 56.

78 | Antonioli: »Fluchtlinien des Politischen«, a.a.0., S. 25.
79 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 258.
80 | Ebd., S. 260.

81 | Zepke: Art as Abstract Machine, a.a.0., S. 3.

14.02.2026, 11:37:43.

301


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302

Katharina D. Martin

ihrer Auffithrung eine physische und gesichtslose Kopf-Korper-Einheit inner-
halb eines patriarchalischen Raumes verortet. Die Aktion erregte grofes natio-
nales und internationales Aufsehen, vor allem nachdem drei der Mitglieder
von Pussy Riot identifiziert und inhaftiert wurden. Die 6ffentliche Diskussion
innerhalb der russischen Gesellschaft depolitisierte die Aktion. Trotz vieler
Widerspriiche war man(n) sich einig dariiber, dass eine angemessene Strafe
vor allem die Korper der Frauen zu treffen habe.®? Nicht nur von Teilen der
Bevolkerung, sondern auch von bekannten Journalisten und Intellektuellen
bis hin zur politischen Linken wurden patriarchalische Strafszenarien entwor-
fen. Der Fernsehmoderator Maksim Shevchenko schrieb: »I think Orthodox
women should catch and flog these little bitches with birch rods. Let them also
have a >performance«.«? Boris Nemtsov, ein Oppositionspolitiker und Vorsit-
zender der Putin-kritischen, liberal-demokratischen Koalition, stellte klar: »If
I was working for this church, I would first call the TV crews and then undress
them, cover them with feathers and honey, shave their heads, and kick them out
to the freezing cold in front of the cameras.«® Der einflussreiche, konservative
Intellektuelle Egor Kholmogorov kommentierte: »If I could get my way, I would
spank these girls and let them go.«%5 Und Gennadii Ziuganov, Vorsitzender der
Russisch Kommunistischen Partei erklirte: »I would take a good leather belt,
give them a good spanking, and then send them back to their children and pa-
rents. This would be a good administrative punishment for them.«*¢ Die sich
ansonsten oppositionell gegeniiberstehenden Politiker verwandelten gemein-
sam eine an sich politische Diskussion in einen Diskurs {iber den weiblichen
Korper.¥” So fand der Aspekt des sexualisierten Koérpers auch Ausdruck in den
politischen Zeichnungen zum Thema:

»Various kitsch images of the women also appeared online. One of these was a drawing
of the three women with exposed breasts being burned at the stake under the gaze of
Putin, Patriarch Kirill, Reverend Vsevolod Chaplin, and Judge Marina Syrova. Another
featured a stylized icon of Tolokonnikova as the Virgin Mary with baby Jesus wearing

82 | Bernstein: »An Inadvertent Sacrifice«, a.a.0., S. 224ff.

83 | Ebd., S. 224.
84 | Ebd.
85 | Ebd.
86 | Ebd.

87 | Ebd., S. 233. Der Text des Punk-Gebets hat eindeutig politische Konnotation:
»Black robe, golden epaulettes [/] All parishioners crawl to bow [/] The phantom of
liberty isin heaven [/] Gay-pride sent to Siberia in chains [/] The head of the KGB, their
chief saint, [/] Leads protesters to prison under escort [/] In order not to offend His
Holiness [/] Women must give birth and love [/] Virgin Mary, Mother of God, become a
feminist [...].«

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesicht, Kopf, Kérper: Eine politische Karte

a bondage mask and a dog collar with a large chain hanging from her neck, her halo
traced by barbed wire. The sympathies of these particularimage makers lay on the side
of Pussy Riot, yet the sexualized gaze to which the three female bodies were subjected
bore striking similarities across sociopolitical boundaries.«38

Die Verurteilung zu zwei Jahren Frauenarbeitslager wegen »Rowdytum]s]
und religidsem Hass« bezeugt diesen Diskurs.?® Die Zusammenhinge zwi-
schen der Korperlichkeit der Aktion selbst und dem korperlichen Aspekt der
(strafrechtlichen) Folgen wurde bisher, auch in der positiven Rezeption, nicht
niher diskutiert.”® Teilweise lisst sich die Betonung der Korperlichkeit bei
der Pussy Riot Performance auf die Maskierung der Gesichter zuriickfiih-
ren. Fiir einen kurzen Moment waren ihre Gesichter nurmehr Képfe, noch
ohne signifikante Einschreibungen. Und auch wenn eine solch kurzweili-
ge Deterritorialisierung wie eine verlorene >Schlacht« erscheint,” beférderte
der Erfolg der Pussy-Riot-Maske die Hervorbringung eines neuen Gesichts.
Wihrend des laufenden Strafverfahrens verbreiteten sich nicht allein kari-
kierte und sexualisierte Korperabbildungen der jungen Frauen, sondern
ebenso Fotografien der maskierten Pussy Riot Gruppe. Die farbige Maske
wurde zum Gesicht der jungen Frau im Widerstand zur patriarchalischen
Ordnung Russlands. Neben zahlreichen Solidarititsbekundungen in den
sozialen Netzwerken verbreiteten sich auf Blogs und Webseiten die Bilder
von farbig maskierten Koépfen. Innerhalb Russlands reagierten viele darauf
mit dem Wunsch, den Delinquentinnen die Unterlegenheit ihrer Kérper auf
schmerzvolle Weise in Erinnerung zu rufen und ihnen auf diese Weise ihr
Pussy-Riot-Gesicht zu nehmen.”

Fiir die Kunst als abstrakte Maschine bedarf es einer ethischen Dimen-
sion und einer kritischen Deterritorialisierung bei der die Ausdrucksform
mit dem Erlebnis zusammenfillt.”® Das Punk-Gebet und dessen Folgen sind
ein Ereignis und eine Zickzack-Bewegung. Der Gesichtsauflsung folgte eine
direkte Recodierung und das >neue Gesicht< wurde in kiirzester Zeit in die

88 | Ebd., S. 225.

89 | Ebd., S. 221. Anya Bernstein gibt eine Analyse der historischen Hintergriinde des
russischen Strafsystems, welches bis ins 19. Jahrhundert hinein zahlreiche korperliche
Strafen auch fiir Frauen vorsah. Bernstein nimmtin ihrem Text Bezug auf die kérperliche
und feministische Dimension der Pussy Riot Verhandlungen.

90 | Ebd.

91 | Braidotti, Rosi und Dolphijn, Rick: »Deleuze’s Philosophy and the Art of Life, Or:
What does Pussy Riot Know?«, in: dies. (Hg.): This Deleuzian Century. Art, Activism, Life,
Leiden 2014, S. 13-36, hier S. 34.

92 | Bernstein: »An Inadvertent Sacrifice«, a.a.0., S. 221.

93 | Zepke: Art as Abstract Machine, a.a.0., S. 8, S. 42.

14.02.2026, 11:37:43.

303


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 Katharina D. Martin

herrschende Ordnung integriert. Dennoch, mit ihren maskierten Gesichtern
und tanzenden Korpern, bewirkten Pussy Riot, auf unvorhersehbare Art und
Weise, historisch situierte Wellen innerhalb der starren Segmente der gegen-
wirtigen Gesellschaftsordnung.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

Tuberkulose und Vitalitat

Christoph Dittrich

»In Charlie Chaplins schiefem Gesicht
steckte mehr wesentliche Schénheit
als es je sie in dem Valentinos gab.«
D. H. Lawrence?!

Wenn Gilles Deleuze eine Scholie aus Baruch de Spinozas Ethik zur kurzen
Frage »Was kann ein Koérper?« kontrahiert, setzt er einen seiner Akzente auf
die wesentliche Bestimmung der Modi als Vermégensgrade. Pioniercharakter
bei deren Vermessung kommt, laut Deleuze, den Stoikern zu, die in einer Ab-
weichung vom griechischen Gleichgewicht der »Umrissgrenze« und »Guss-
form« ihr Augenmerk weg vom Rand einer Form auf sich ausbreitende Korper
und Handlungen, auf die Vermogensgrenze legen. Sie definieren jedwedes
durch eine »kontrahierte Anstrengung, die sie tonos nennen, durch eine bidi-
rektionale Spannung des alles durchziehenden Lebensprinzips, welche die als
dynamische Einheiten verstandenen Einzeldinge zusammenhilt.? Eben diese
pneumatische Spannung gilt es zu sehen: »Wenn ihr diese Art Kontraktion,

1 | Lawrence, David Herbert: Sex, Literature and Censorship, hg. von Harry Moore, Lon-
don 1955, S. 123.

2 | Vgl. Jedan, Christoph: »Tonos, in: Horn, Christoph und Rapp, Christof (Hg.): Wér-
terbuch der antiken Philosophie, Miinchen 2002, S. 450; Trappe, Tobias und Mainber-
ger, Sabine und Kaiser-EI-Safti, Margret: »Spannung, in: Ritter, Joachim und Griinder,
Karlfried (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Darmstadt 1995, S. 1282-
1300; weiterhin Deleuze, Gilles: »Vorlesung zu Spinoza am 17.02.1981«, http://www2.
univ-paris8.fr/deleuze (letzter Zugriff: 23.03.2016). Sédmtliche mit Datum angegebe-
nen Zitate stammen aus Deleuzes Vorlesungen zu Spinoza (2. Dez. 1980 - 24. Mérz
1981) und zur Malerei La peinture et la question des concepts (Marz - Juni 1981) an
der Universitat Paris VIIl. Sie werden nach den in den franzdsischen Transkriptionen
genannten Seiten zitiert.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306

Christoph Dittrich

die embryonale Kraft, die in dem Ding steckt, nicht findet, so kennt ihr das
Ding nicht. Dies wird Spinoza mit dem Ausdruck >Was kann ein Kérper?« wie-
der aufgreifen.«* Wie verschieden von einer Gussform oder einer Umrissgren-
ze diese Auffassung ist, erliutert Deleuze anhand der Reichweite, der Kraft
und Handlung eines Samens: »Ein in eine Mauer gefallener Sonnenblumen-
same ist fihig, diese Mauer zu sprengen.«* Zu dieser Konzeption einer dyna-
mischen, mitunter explosiven Grenze gelangten die stoischen Denker durch
eine Fokussierung auf das Leben, das sich in seiner Bewegtheit gerade nicht
durch Umrisse und Gussformen fassen lasse. Bestimmend fiir die Reichweite
eines Individuums ist die Vitalitit in ihm, nicht seine Form oder Funktion.
»Was kann ein Korper?«, heiflt somit auch: Wie viel Lebenskraft steckt in ihm
bzw. durchstrémt ihn? In der Ontologie Spinozas fungiert der Vermdgensgrad,
sobald ein Modus zur Existenz gelangt, als conatus, als Bestreben in der Exis-
tenz zu verharren. Das Vermogen weist aufgrund der nach auflen gesfineten
Verfasstheit der endlichen Modi eine gewisse, begrenzte, Dehnbarkeit auf, die
sich unweigerlich in stirkenden oder schwichenden Wirkungen von Begeg-
nungen ausdriickt, so dass der conatus zur Erhaltung der eigenen Existenz
und zur Vermdgenssteigerung hinstrebt. Aus dieser Elastizitit, der Tendenz
und dem Zustand des Vermogens leiten sich zwei ethische Intuitionen ab: eine
wesentliche Enteignung und Entfremdung der Modi, die von dem getrennt
sind, was sie konnen, sowie die Aufgabe »[b]is zur Grenze dessen zu gehen,
was man kann«.’ Das Projekt der Ethik besteht aus einer Gewinnung und aus
einer maximalen Ausschépfung von Lebenskraft.

Entsprechend steht fiir Deleuze das ganze Unterfangen des Schreibens in
einem Zusammenhang von Gesundheit und Krankheit. Thm gilt der Schrift-
steller nicht als Patient, sondern als Arzt, auch seiner selbst, da er meist eine
eher kleine statt {ippige Gesundheit besitzt, die jedoch besondere Visionen
des Lebens gestattet und iiber das Vermogen verfiigt, das Leben aus seinen
menschlichen Einschliefungen ausbrechen zu lassen. Die kleine Gesundheit
der tuberkul6sen Trinitit: Spinoza, Deleuze und D. H. Lawrence. Gerade Law-
rence kann dieses befreite, befreiende Leben sehen. Er entwirft organisch de-
fekte Korper jenseits von Schonheitsidealen, die »aber dennoch von der intensi-
ven Vitalitit durchstromt werden, die den Organen trotzt und den Organismus
auflgst«.® Und wer entspriche dem, was Deleuze zum Miserabilismus Bacons

3 | Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 17.02.1981«, a.a.0.

4 | Ebd.

5 | Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie [Spino-
za et le probléme de I'expression, 1969], iibers. von Ulrich Johannes Schneider, Miin-
chen 1993, S. 238.

6 | Deleuze, Gilles: Kritik und Klinik [Critique et clinique, 1993], libers. von Joseph
Vogl und K. D. Schacht, Frankfurt a.M. 2000, besonders Kapitel 6, S. 178; vgl. ebd.,

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

geschrieben hat, besser als Lawrence? Von der Idee einer diesseitigen Aufer-
stehung im Fleisch heimgesucht, spricht er mehr als jeder andere »im Namen
eines hochst intensiven Lebens, fiir ein noch intensiveres Leben«,” schreibt um
sein Leben. Und er lebt auch so, berichtet Aldous Huxley: »Fiir Lawrence war
die Existenz eine unaufhérliche Genesungszeit: es war, als wiirde er jeden Tag
seines Lebens wie nach einer tédlichen Krankheit wiedergeboren.«®

Zur moglichen Stirkung des Lebens gehort die Diagnostik seiner Schwi-
chung, seiner Einschliefungen. Eine spinozistische Typologie® etwa unter-
scheidet trotz der Konstante duflerer Auslésung Krankheiten, die duflere
Verhiltnisse eines Kérpers lidieren, von solchen, die innere beschidigen. Im
Fall der Reaktionskrankheiten ist die duflere Unterscheidungsfihigkeit beein-
trichtigt, der Umgang mit dem Auflen gelingt nicht mehr. Dies gilt ebenso im
Fall der Stoffwechsel- oder Kommunikationskrankheiten, die zwar weniger die
Distinktion von Auflerem beeintrichtigen, dafiir die Verarbeitung von Auf-
genommenem verhindern, da die einzelnen Verhiltnisse eines Kérpers sich
untereinander nicht mehr verstindigen konnen. Die Welt ist entzogen. Spi-
nozas therapeutische Intuition, das Vermégen maximal zu steigern und aus-
zutiben, fiihrt, wie Friedrich Nietzsches Kritik des Nihilismus, zum Versuch
einer Riickgewinnung der Welt.'® Deren vorgingigen Verlust, einen Diebstahl,
beklagt Deleuze, denn das Band zwischen Mensch und Welt sei in der Moder-
ne gerissen. Am meisten fehle ein Glaube an die Welt, um die Trennung vom
eigenen Vermogen durch den Menschen zu iiberwinden. Zu seiner Charak-
terisierung zieht Deleuze exakt jene stoischen Begriffe heran, die bereits zur
Bestimmung einer dynamischen Grenze dienten: »Wir miissen an den Korper
glauben, jedoch im Sinne eines Lebenskeims, eines Samenkorns, das die Pflas-
tersteine aufsprengt, das sich unter dem heiligen Grabtuch [...] bewahrt hat.«!
Genau diese Diagnostik einer Trennung von der Welt sowie dem Projekt ihrer
Wiedergewinnung widmet sich Lawrence, {iber den Deleuze zwar kein eigenes

S. 14. ZurBesonderheit von Deleuzes Vitalismus, zum anorganischen Leben und zu des-
sen Bildlosigkeit vgl. Zourabichvili, Francois: Le vocabulaire de Deleuze, Paris 2003,
S. 84-89.

7 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation [Francis Bacon - Logique de la
sensation, 1981], ibers. von Joseph Vogl, Miinchen 1995, S. 42.

8 | Huxley, Aldous: »Einleitungs, in: Lawrence, David Herbert, Briefe [Letters, 1932],
libers. von Elisabeth Schnack, Ziirich 1979, S. 9-50, hier S. 44.

9 | Vgl. Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 06.01.1981, a.a.0.

10 | Vgl. Deleuze, Gilles: Die einsame Insel. Texte und Gesprache von 1953-1974 [L’ile
déserte et autres textes. Textes et entretiens 1953-1974, 2002], hg. von David Lapou-
jade, Ubers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2003, S. 175.

11 | Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [L'image-temps. Cinéma 2, 1985], iibers. von
Klaus Englert, Frankfurt a.M. 1997, S. 226.

14.02.2026, 11:37:43.

307


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Christoph Dittrich

Buch geschrieben, jedoch Fanny Deleuzes Ubersetzung von Apocalypse her-
ausgegeben und eingeleitet hat — ein spiter zentraler Text von Kritik und Klinik
(1993).12 Doch nicht nur dieser verleiht René Schérers Befund, Lawrence sei fiir
Deleuze einer der groRen Denker seiner Zeit gewesen, seine Berechtigung.!®
Deleuze selbst rit zur Lektiire Lawrences, denn diese erlaube ein besonderes
Verstindnis Spinozas. Sie kann zu verstehen und zu fithlen geben, weshalb
die Trennung vom Vermégen ein »Verrat am Universum«™ ist. Praktisch gibt
Lawrence auf der entscheidenden Ebene der Existenzweisen Antwort auf die
Frage, mit der Deleuze seine Spinoza-Vorlesungen abschliefit: »Wie leben die
Menschen, die sich Pantheisten nennen?«® Wie kniipft Lawrence welches
Band zur Welt?

KREUZIGUNG

Neben dem Kommentar zur Johannesoffenbarung bezieht sich Deleuze, der
Lawrence in seinem Werk sehr hiufig, doch meist in kurzen Andeutungen,
heranzieht, bevorzugt auf einen zweiten, verwandten Text, dem er Pracht und
Grofle bescheinigt: Introduction to these paintings (1929). Obwohl Vincent van
Gogh als derjenige Maler angesehen wird, der ihn als Schriftsteller am Nach-
haltigsten beeinflusste, ist dieser Essay, den Lawrence als Einfithrung in die
Malerei und in eigene Gemailde verfasste, Paul Cézanne zugeeignet, welchen
er zur interessantesten Gestalt der modernen Malerei kiirt. Entscheidend fiir
diese Wertschitzung ist der Grund, der Lawrence hierzu bewog: Cézannes
Ausnahmestellung griindet weniger in seinen Errungenschaften als in sei-
nem Weg und Kampf. Sein Ringen richtet sich auf die Riickgewinnung von

12 | Lawrence, David Herbert: Apocalypse [Apocalypse, 1929], iibers. von Fanny De-
leuze, Paris 1978. Die erste Verdffentlichung nennt Gilles und Fanny Deleuze als Au-
toren der Einleitung. Spétere Versionen nennen nur Gilles Deleuze. Fir den 2006 ver-
offentlichten Film Lady Chatterley et ’'homme des bois von Pascale Ferran hat Fanny
Deleuze zusammen mit ihrem Sohn Julien Lawrences Dialoge neu lUbersetzt und ist in
der Rolle der Tante Eva fiir einen Moment im Bild zu sehen.

13 | Zur Bedeutung Lawrences fiir Deleuze vgl. Schérer, René: »Homo tantum. Das Un-
personliche: Eine Politik«, in: Nancy, Jean-Luc und Schérer, René: Quvertiiren. Texte
zu Gilles Deleuze, zusammengestellt und {ibers. von Christoph Dittrich, Berlin 2008,
S. 7-29, hier S. 27; sowie Deleuze, Gilles: Schizophrenie und Gesellschaft. Texte und
Gespradche von 1975-1995 [Deux régimes de fous. Textes et entretiens 1975-1995],
hg. von Daniel Lapoujade, Ubers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2005, S. 126.
14 | Gilles Deleuze: Spinoza. Praktische Philosophie [Spinoza. Philosophie pratique,
1981], Ubers. von Hedwig Linden, Berlin 1988, S. 21.

15 | Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 24.03.1981«, a.a.0.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

lebendigem Kontakt und Austausch, er wollte die »Substanz einmal mehr mit
intuitivem Tastsinn beriihren«.’® Diese Beriithrung fillt so schwer, da sie dem
Verlauf der Kulturgeschichte und der Verfassung von Cézannes wie Lawrences
Gegenwart widerstrebt.

So starke — instinktive — Abneigung Lawrence der Bibel gegeniiber be-
kundet, so sehr ist er andererseits ihren Bildern verpflichtet, die er bentitzt,
um das Unertrigliche seiner Zeit zu begreifen. Die Geschichte, in deren Lauf
der Mensch zur Berithrung der Welt unfihig geworden sei, ist »die Ekel er-
regende, abstoende Geschichte der Kreuzigung des zeugenden Kérpers zur
Verherrlichung des Geistes, des mentalen Bewusstseins«.”” Diese Kreuzigung
kennt einen Zeremonienmeister, Platon. So verwundert es nicht, dass Lawren-
ce immer wieder an vorsokratische Motive ankniipft und Deleuze ihn mit
Nietzsche zu einem, nur durch einen Bindestrich getrennten, Doppelautoren
verschmilzt.”® Die Erkrankung des Kérpers kommt bei Lawrence einer lang-
wierigen Exekution gleich. Ist der zeugende Korper ans Kreuz geschlagen,
beraubt sich der Mensch selbst und bringt sich um einen elementaren Bereich
seines Daseins und seines Vermogens, denn nach Lawrence »hdngen viele
seiner tiefsten Instinkte und der Fluss seiner Intuition von seinem sexuellen
und zeugenden Sein ab«.” Die Kreuzigung verstiimmelt somit die sinnhaften
Austauschbeziehungen und die menschlichen Seelenvermégen durch eine
Organisation des Korpers, deren Vorgehen in Begriffen der Amputation, Kast-
ration und Blockierung aber auch der Kanalisation und Kontrolle beschrieben
wird. Die Beeintrichtigung des Welt-Bezugs zeigt sich als Schwichung der
Intuition und der Instinkte, derer wir jedoch zutiefst bediirften. Denn fiir
Lawrence ist das wahre Bewusstsein nicht mental, sondern intuitiv. Doch das
Intuitionsvermdgen, das alleine befihigt, mit Physischem, Substanziellem
und Lebendigem in unmittelbare Verbindung zu treten, verortet er auf dem
Hiigel Golgota. Folglich wissen wir nicht, welche emotionalen Reaktionen un-
seren Begegnungen adidquat sind, woraus die »grofle Beklemmung, die Ner-
vositit der Menschheit«,? herriihrt. Unsere Fihigkeit zu physischer Kommu-
nikation liegt siechend danieder. Stattdessen werden wir von mentalen Ideen

16 | Lawrence, David Herbert: »Introduction to these paintings«, in: ders.: D. H. Law-
rence’s Paintings, hg. von Keith Sagar, London 2003, S. 83-136, hier S. 125.

17 | Ebd., S. 114.

18 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0., S. 62.

19 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.0., S. 91. Vgl. Lawrence: Sex, Li-
terature and Censorship, a.a.0., S. 122: »Sex ist die Wurzel, deren Blattwerk Intuition
und deren Blite Schonheit ist. [...] Was kdnnte, beispielsweise, einen giftigeren Hass
auf Sex aufweisen als die Freud’sche Psychoanalyse?« Die Verkimmerung dieser drei-
faltigen Pflanze zeigt die »ungesunde Verfassung der Korperpolitik«. Ebd., S. 206.

20 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.0., S. 92.

14.02.2026, 11:37:43.

309


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310

Christoph Dittrich

beherrscht und begegnen uns gegenseitig wie Ideen, nicht wie Lebewesen aus
Fleisch und Blut. Durch die metaphysische Verneinung der Instinkte werden
die intuitiven Beziige durchtrennt, der Mensch isoliert. Die menschlichen Be-
gegnungen werden zu Zombie-Treffen, denn »wir sind alle kalt geworden«.?!
So sehr ermangelt der Mensch in dieser Diagnose der Vitalitit, dass er — einer
leeren Hiille gleich — leblos geboren wird und von den anderen wie von sich
selbst als irreal erlebt wird. Wenn auch nicht ohne Hoffnung, so stellt Law-
rence den Totenschein aus: Die Kreuzigung des instinktiv-intuitiven Korpers
ist vollbracht.

Seine jahrhundertelange Zerstérung arbeitet mit Schrecken: Der Kérper
ist Objekt und Ausléser von Angst. Aus Furcht wird er ebenso unterdriickt
wie physisches Gewahrsein. Auf lange Sicht prangert Lawrence das Christen-
tum und die sokratische Philosophie an. Im engeren Raster diagnostiziert er,
der vergiftende Tumor der lihmenden Angst sei im elisabethanischen Eng-
land durch das Auftreten der Syphilis verstirkt und die Hatz auf Instinkte
und Intuitionen intensiviert worden. Untermalt wird diese stets von ernsten
Worten der Moral, die fiir die Unterdriickung der Instinkte eine Belohnung in
Aussicht stellen: »Lasst uns niemals vergessen, dass die moderne Moralitit in
Hassgefiihlen wurzelt, in einem tiefen, bésen Hass auf den instinktiven, intu-
itiven, zeugenden Koérper.«*? Die entsprechende Aushshlung der Kérper und
die Schematisierung ihrer Bewegungen hielt Lawrence fiir sehr erfolgreich
und fir die ihm zeitgendssischen Lebens- und Produktionsweisen duflerst
niitzlich, denn so »wurden die Massen gefangen und zum Industrialismus
versklavt, bevor sie es iiberhaupt merkten«.?

Statt physisch zu kommunizieren, ist der so zugerichtete Kérper nur zu in-
adiquaten Verhiltnissen fihig. Seine Reaktionen bestehen aus vorgefertigten,
mentalen Konzepten oder sie bleiben aus, denn er ist entweder in Unempfind-
lichkeit erstarrt, bleibt unbeteiligt oder aber er wird in Ermangelung der Intu-
ition mit geistigen Vorstellungen zu nervésen Reaktionen stimuliert. Die ais-
thesis ist jedenfalls beschidigt, vor allem auch in den Spielarten des Genusses,
denen Lawrence masturbatorisches Vorgehen vorhilt. Die Verkiimmerung der
physischen Wahrnehmung der Welt untergribt geradezu die Voraussetzun-
gen jeder kreativen wie kiinstlerischen Titigkeit, insofern jeder Schépfungs-
akt das volle Bewusstsein beansprucht. Grofle Werke verdanken sich in allen

21 | Ebd.

22 | Ebd., S. 95.

23 | Ebd., S. 96. Lawrences Verhéltnis zu industrieller Arbeitsorganisation war immer
ein deutliches: »Millionen von Hamstern, die in Millionen Hamsterrddern im Kreis ren-
nen. Die reinste Farce ist das.« Lawrence, David Herbert: Der Untergang der Pequod.
Studien zur klassischen amerikanischen Literatur [Studies in Classic American Litera-
ture, 1923], ibers. von Werner Richter, Wien 1992, S. 36.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

Bereichen einem gelungenen Zusammenspiel — keiner Gleichheit — von In-
stinkten, Intuitionen, Geist und Intellekt. Im Fall der von der Wahrnehmung
substanzieller Kérper bestimmten bildenden Kiinste bedarf es in erster Linie
der Imagination. Gerade diese aber ist laut Lawrences Diagnose seiner Umwelt
vergiftet, ist sie doch jenes Bewusstsein, in dem der intuitive Weltzugang vor-
herrscht. Wer diesen verleugnet, auf ihn verzichtet und seiner entbehrt, ver-
zichtet darauf, die Welt zu berithren. Was bleibt etwa dem Kunstkritiker, der
von seinen Intuitionen und seiner Imagination abgetrennt ist? Es bleibt ein
mentales Ego, das sich in der Erkenntnis signifikanter Formen so sehr an sich
selbst erfreuen kann, dass es angesichts von Wiedererkanntem in dsthetische
Ekstase auszubrechen vermag. Gelten Lawrences signifikante Formen bereits
als Verfehlung im Bereich der Kunst, so sind von ihnen ausgeldste dsthetische
Ekstasen doppelt verfehlte Versuche der Selbsterhchung der Kritiker, die den
Korper mit zerebralen Formeln stimulieren. Letztlich trifft das Ego so nur auf
sich selbst, was nicht verwundert, denn es »schliefét sich selbst ab und streicht
das Innere der Winde himmelblau, und denkt es wire im Himmel«.?*

Vom physischen Leben der Dinge abgeschnitten und ins mentale, selbst-
bewusste Ich eingeschlossen, steht der Kiinstler unweigerlich vor einer tiber-
vollen, nicht vor einer leeren Leinwand. Gefiillt ist sie mit Bildern aus seinem
Kopf, mit subjektiven wie objektiven Klischees. Bevor der Malakt beginnen
kann, muss folglich die Leinwand gereinigt werden. Lawrence bestimmt ein
Klischee dabei als »abgeniitzte Erinnerung, die keine emotionale oder intuiti-
ve Wurzel mehr hat, und eine Gewohnheit geworden ist«.”® Cézannes wahre
GrofRe besteht demzufolge gerade in seinem Kampf gegen die Klischees, gegen
jene »Pest der Kunst«,?® die sich ihm in Form vorgefertigter Ausdriicke per-
manent aufdringt. Diese erschwert es ihm, in Kontakt mit seinem Motiv zu
kommen, und lisst ihn stattdessen die Wirklichkeit meist nach Schablonen
und vorgefassten Stereotypen formen.

Diese Problematik der Klischees und der mentalen Verstellung der Welt hat
sich seit Cézannes und Lawrences Zeiten sicherlich verschirft, ihre Analyse
nimmt an Aktualitit nicht ab. Die Bilder um und in uns vervielfiltigen sich,
sie existieren nicht nur auf Bildschirmen und Leinwinden, sondern schwirren
durch die Liifte, nisten sich in Képfen wie Werken ein. Selbst eine Befreiung
von den Klischees kann durch Wiederholungen, Schulbildungen und die Ar-
beit der Kritiker wieder ins Klischee zuriickfallen. Doch in tiefster Hinsicht ist
in der Malerei jede zerebrale Idee bereits ein iibergestiilptes Klischee. Es ist,

24 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.0., S. 109.

25 | Ebd., S. 122.

26 | Cézanne, Paul: Uber die Kunst. Gespréche mit Gasquet und Briefe [Gasquet, Jo-
achim: Cézanne - Ce qu’il m'a dit, 1926], hg. von Walter Hess, iibers. von Elsa Glaser,
Hamburg 1957, S. 15.

14.02.2026, 11:37:43.

31


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312

Christoph Dittrich

als wire mit der Alleinherrschaft der mentalen Begriffe und des entsprechen-
den Bewusstseins eine Leinwand zwischen Mensch und Welt, Mensch und
Leben errichtet, die von unzihligen vorgefertigten Klischees bevolkert wird.
Der Kampf Cézannes gegen die Pest der Malerei ist ein Ringen um intuitive
Wahrnehmung und lebendige Imagination. Hiufig gelingt ihm das eine trotz
des anderen nicht, er richtet die Klischees zwar {ibel zu, befreien kann er sich
allein dadurch jedoch nicht.” Insofern die Reinigung der Leinwand und die
Eréffnung eines Zugangs zu Intuitionen und zur Imagination eine Offnung
der Welt bedeutet, richtet sich Cézannes Auseinandersetzung mit Stereotypen
nicht nur auf das Verhiltnis zu seinen Motiven, sondern betrifft seinen Be-
zug zum Leben, zu den Korpern und zu seinem Koérper. Einerseits mochte
er sich selbst aus der kleinen himmelblauen Zelle seines Egos entlassen und
zu intuitiver Erkenntnis der Dinge gelangen. Hierzu gehdort jedoch auch, dass
Cézanne sein Kérper in vollem Vermogen sein mochte: zeugender Kérper. Die
wirkliche Existenz substanzieller Korper wollte er malerisch erfassen — und
dies war ihm nicht vollig verwehrt. Seinem Versuch jedoch, er selbst in sei-
nem Zeugungskorper zu sein und die Welt zu bertihren, bescheinigt Lawrence
auferhalb der Kunst weitgehendes Scheitern. Doch das schmilert Cézannes
Eroberung nicht: »Nach einem verzweifelten Kampf von 40 Jahren gelang es
ihm [...] einen Apfel zu erkennen; und [...] eine oder zwei Vasen. Das war alles,
was er erreichte. Es sieht nach wenig aus, und er starb verbittert. Es zdhlt aber
der erste Schritt, und Cézannes Apfel ist [...] wichtiger als Platons Idee.«?

Die Tragweite dieses Schritts hin zur physischen Welt ist fiir Lawrence
deshalb kaum zu ermessen, da er als Anniherung an die wirkliche, objektive
Substanz das erste ernsthafte Anzeichen seit Jahrtausenden dafiir sei, dass
jemand der Materie titige Existenz zuspricht. Jemand Ebenbiirtiges sieht er
nicht. Dennoch blieb Cézanne von vielem getrennt, getrennter als er es wollte.
Malte er Frauen, so erkannte er exklusiv ihr Apfelelement, eine etwas inte-
gralere Schau auf sie war ihm verwehrt. Die emotionale Verbitterung konnte
nicht ausbleiben, da er, was sein Leben betraf, niemals »zur titigen Beriihrung«
gelangte. Das Klischee behielt die Uberhand: »Wie nicht misanthropisch sein,
wenn Minner und Frauen fir dich einfach nur Klischees sind, und du Kli-
schees hasst?«** Obwohl das Unterfangen, im Fleisch wiederzuerstehen, also
auch scheitert, ein entscheidender Schritt ist getan, der Apfel rollt den Stein
vom Grabtor, und Cézanne tiberschreitet die vorherrschende Organisation der

27 | Vgl. Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 56; Deleuze: »Vorlesung zu La peinture
et la question des concepts am 07.04.1981«, a.a.0. und Lawrence: »Introduction to
these paintings«, a.a.0., S. 123.

28 | Lawrence, »Introduction to these paintings«, a.a.0., S. 113 [Ubersetzung dieses
Zitats aus: Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 55].

29 | Ebd., S. 130.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

Wahrnehmung. Den Kunstkritikern nach Cézanne mag es zwar gelungen
sein, seine Apfel an institutionellen Altiren als Klischees zu verehren — die
Auferstehung auszusetzen —, in seinen Stillleben fand er zur physischen Kom-
munikation und zur intuitiv-instinktiven Bertthrung des Lebens und war so
als Maler in seinem zeugenden Korper er selbst. Mindestens im Fall mancher
Stillleben sowie der Apfelseite seiner Frau ist ihm nicht weniger gelungen als
sich »in der Natur [zu] verlieren, mit ihr wieder zu keimen«.*

APOKALYPSE

Die Verkiimmerung des sinnlichen Weltbezugs, der >Merk- und Wirkzeuges,
prangert Lawrence auch in seiner letzten Schrift zur Offenbarung des Johan-
nes von Patmos an. Deleuze findet in diesem Kommentar zur prototypischen
Schrift der Moral und des Gerichtssystems eine Bestitigung: Die Apokalypse
ist ebenso aktuell wie Lawrence, dessen Kommentar mit Spinoza und Nietz-
sche in eine explizite, wenn auch offene, genealogische Linie gestellt wird. Die
Trennung des Menschen von der Welt und damit auch von seinem Vermogen
steht erneut im Fokus, da eben sie Sinn und Zweck der biblischen Prophezei-
ung darstellt.’! Dabei ist diese gleichzeitig Produkt einer bereits begonnenen
Trennung, ist ein Werkzeug, das diese auf eine neue Ebene hebt, und auf ge-
wisse Weise ist sie selbst Beschreibung dieser Trennung. Denn fiir Lawrence
besteht die Sonderstellung der Johannesoffenbarung darin, dass sie sowohl
aus heidnischen, jiidischen als auch christlichen Schichten besteht, wobei frii-
here Schichten der spitesten instrumentell dienen. Die heidnische Welt wird
nicht stillschweigend verabschiedet, sondern sie wird nochmals zusammen-
gerufen, um sie letztmalig zur Erzeugung von Effekten zu gebrauchen. Denn
der ganze Kosmos muss zerstort werden, damit die letzte und endgiiltige Herr-
schaft des Neuen Jerusalems erstehen kann. Um Rom restlos untergehen zu
lassen, wird aus Griinden der Nachhaltigkeit die ganze Welt gerichtet und zer-
stort. Johannes von Patmos bringt die heidnischen Lebenssymbole und damit
die lebendigen Verbindungen der kosmischen Lebenskrifte zur Auffithrung,
um sie zur Erzeugung von Plagen und als meteorologisch-astronomische Ge-
schosse zu gebrauchen, deren Uberbleibsel im Schwefelsee der Holle verrotten
werden. Damit inszeniert er die Trennung von der Welt als Zerstérung des
Kosmos. Seine Offenbarung schreibt sich aber auch in ein bereits weit fortge-
schrittenes Projekt der Trennung ein: die Verleugnung und Verstiimmelung
des fleischlichen Menschen und seines sinnlichen Bewusstseins, die spiter
Cézanne eine intuitive Erkenntnis weitgehend verbauen sollte. Wie gesehen,

30 | Cézanne: Uber die Kunst, a.a.0., S. 27.
31 | Vgl. Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0., S. 69 und S. 53.

14.02.2026, 11:37:43.

313


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314

Christoph Dittrich

attestiert Lawrence dieser Unternehmung groflen Erfolg: Die modernen Men-
schen seien alle halbtot, ihre Kérper unversorgte Hungerleider. Das Attest wird
nun jedoch erweitert: Mit der Beschneidung der Empfinglichkeit ist die Ver-
bindung der Menschen zu den kosmischen Lebenskriften abgebrochen. Uns
ist der Kosmos verlorengegangen, »weil wir die kommunizierende Verbindung
mit ihm aufgegeben haben«,** weil unser Solarplexus nicht mehr reagiert. Das
sinnliche Gewahren und Sinnes-Bewusstsein, dessen Verlust auch anlisslich
Cézannes beklagt wurde, wird somit als tiefe Wissensform der altertiimlichen,
heidnischen Kulturen charakterisiert. Lawrence datiert den Anfang vom Ende:
Mit dem Auftritt Sokrates” wird aus dem Leben eine Idee und aus dem Kos-
mos Mechanik. Zeitgleich mit der auf Naturbeherrschung und -kontrolle ab-
zielenden Philosophie gewinnen neue Bilder eines Lebens und einer Strafe
nach dem Tod an Bedeutung. Das Leben spielt sich in einem toten Kosmos
ab und die Hoffnung richtet sich nun auf jenseitiges Zuckerbrot. Alle neuen
»Religionen waren Religionen des toten Korpers und der hinausgeschobenen
Belohnung: eschatologisch, um ein Lieblingswort der Philosophen zu gebrau-
chen«.** Widmete sich die Religion vor dem Judenchristentum der Huldigung
und der Erkenntnis von Vitalitit, so richtet sie sich nun auf den Tod, auf post-
mortale Belohnungen und Strafen. Religion wird zur Wissenschaft der aufge-
schobenen Bestimmung — und der Beschrinkung im Leben, der Verarmung
des Diesseits. Der Mensch ist nur tot géttlich: »Er darf keine Goéttlichkeit im
Fleische erlangen.«**

Fiir Lawrence ist dies zweifellos ein Verrat am Menschen, insofern dessen
Aufgabe darin besteht, im Fleisch gottlich zu sein. Soweit zu gehen, wie man
kann, so viel Lebenskraft wie moglich in sich zu sammeln, gilt als Richtlinie
aller Lebewesen, doch kommt dem Menschen das Privileg ihres Vergessens
zu, der Verrat am Universum: »[FJiir den Menschen, genau wie fiir Blume,
Tier und Vogel, ist es der grofdte Triumph, hochste Lebendigkeit zu erlangen
[...]- Was immer die Ungeborenen und die Toten auch wissen mdgen, sie ken-
nen nicht die Schénheit und das Wunder, im Fleische lebendig zu sein.«*
Das aktuelle, wenn auch zeitlich begrenzte, und méglichst prichtige Leben
im Fleisch ist der eigentliche, doch verdringte Bereich menschlicher Existenz.
Weshalb aber wird der Vitalitit nicht mehr die frithere Verehrung zuteil, und
sie selbst misstrauenswiirdig? Dies geschieht, weil die neue Ordnung eine
Herrschaft der Ohnmichtigen ist. Die Schwachen, vor denen Nietzsche die
Starken beschiitzen wollte, misstrauen jeder Kraft, eben weil sie schwach sind.

32 | Lawrence, David Herbert: Die Apokalypse [Apocalypse, 1929], libers. von Axel
Monte, Disseldorf 2000, S. 51.

33 | Ebd. [Ubersetzung durch den Verfasser verandert].

34 | Ebd., S.93.

35 | Ebd., S. 156.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

Babylon, die Grofle mdchte Johannes von Patmos zerstort sehen, weil er ihr
Schoénheit und Geniisse neidet. Selbst zu diesen unfihig, sollen sie auch nie-
mandem sonst zukommen. Dies sichert die Zerstérung ab. Lawrence zeichnet
ein Portrit von Neidhammeln: »Wie liebend gerne hitten die Apokalyptiker
aus ihrem Becher getrunken! Da sie es nicht vermochten, zerschlugen sie ihn
mit Freuden!«*® Trotz aller Superlative in seinem Werk schwebt Johannes da-
mit eine Angleichung auf niedrigem Niveau vor. Wozu er unfihig ist, soll auch
niemand anderem moglich sein. Eben das entlarvt Lawrence, Kenner und Ob-
jekt vieler Spielarten des Klassenhasses, als Regel der Mediokren. Niemand
soll mehr haben als sie. Aus Sorge um den personlichen Rang und aus der
geheimen Gewissheit schwach zu sein, sind wir »fest entschlossen, dafl kein
Mensch wie die Sonne voller Kraft strahlen soll, da er uns sicherlich iiberstrah-
len wiirde«.” Dieses re-aktive Ressentiment bei gleichzeitiger Selbstverherr-
lichung der Schwachen, findet in der Apokalypse ein Ventil: das Projekt des
letzten Gerichts und der Bestrafung. Zumindest diesen sadistischen Freuden
konnen die Erlosten fronen. Ihnen wird es gegénnt, die Schrecken der Strafen
zu schauen, und seltsame Freuden zu empfinden, die sie ethologisch typologi-
sieren. So denkt etwa auch Thomas von Aquin, dass die Schau der Strafen die
himmlischen Freuden vergréfert, die Dankbarkeit gegeniiber Gott steigert.*®
Einer derartigen leid- und neidgenihrten Freude kann Lawrence nichts Po-
sitives abgewinnen. Der Neid liegt auch dem Rachefeldzug der Offenbarung
zugrunde, nicht nur als Verstirkung der Freude, sondern als deren unum-
gingliche Voraussetzung. Die Erldsten kénnen »nicht gliicklich sein, ohne
zu wissen, dafl ihre Feinde in der Hoélle ungliicklich sind«, sie miissen »ihre

36 | Ebd., S. 117.

37 | Ebd., S. 50.

38 | Vgl. Thomas von Aquin: Summa Theologiae, 1ll, 94, 1 (Supplementum). Diese
quaestio ist aufgenommen in Agambens Angelologie des Thomas von Aquin (Agamben,
Giorgio: Die Beamten des Himmels. Uber Engel, gefolgt von der Angelologie des Tho-
mas von Aquin, hg. und iibers. von Andreas Hiepko, Frankfurt a.M. 2007, S. 148) und
wird von Nietzsche in der Genealogie der Moral, |, §15 zitiert. Vgl. Nietzsche, Friedrich:
Zur Genealogie der Moral, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin 1968,
S. 299. Es ist duferst wahrscheinlich, dass Nietzsche diese Stelle nicht bei Thomas
selbst gefunden hat, sondern in einer Studie zur europdischen Aufklarung, denn sein
Zitat entspricht der dortigen Paraphrasierung. Vgl. Hartpole Lecky, William Edward: Ge-
schichte des Ursprungs und Einflusses der Aufkldrung in Europa [History of the Rise and
Influence of the Spirit of Rationalism in Europe, 1865], ibers. von Heimann Jolowicz,
1. Bd., Leipzig 1868, S. 248f. inkl. Fn. 2.

14.02.2026, 11:37:43.

315


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christoph Dittrich

Selbstherrlichkeit am Ungliick der anderen messen«.* Die Rache, nach der
die Schwachen unterm Altar lechzen, soll als ultimatives Gericht durchgesetzt
werden.

Darin zeigt sich Johannes’ mehrdeutiges Verhiltnis zur Macht: Einerseits
verabscheut er sie in Form des rémischen Reichs und Kaisers zutiefst und wird
von dieser Wut getrieben, andererseits ertriumt er eine endgiiltige Ubernah-
me der Herrschaft durch die Seinen. Seine Strategie gegen die Macht liuft
auf ihre Vervielfiltigung hinaus, die simtliche Flecken des Universums um-
fassen soll: ein Gerichtssystem mit unbeschrinkter Befugnis. Johannes wirft
dem verhassten Rom nicht den sehr wohl zu kritisierenden Despotismus vor,
den Lawrence fiir nicht weniger lebensverneinend hilt als die Religionen des
Todes. Die Rémer raubten ja den von Lawrence verehrten Etruskern die Vita-
litat. Thr Imperium und die Apokalypse sind eigentlich verwandte Projekte,
die Lawrence, was den Schutz der Starken vor den Schwachen angeht, pessi-
mistisch stimmen: »Es scheint fast, als ob es der Widersetzlichkeit gegen das
Leben, der Anmaflung und Uberheblichkeit, wie die Rémer sie kannten — ei-
ner Kraft, die notwendig moralisch ist oder die Moral als Deckmantel fiir ihre
innere Verwerflichkeit mit sich fithrt —, immer gelidnge das natiirliche Blithen
des Lebens zu zerstéren.«*® Nicht diese Zerstérungen beanstandet Johannes,
nicht sie werden Rom angekreidet; »man wirft Rom-Babylon vor, eine Rebel-
lin zu sein [..] und Aufstindische [...] zu beherbergen! Vernichten, und zwar
einen anonymen, auswechselbaren Feind«.” Die Zerstérung kann dann als
Werkzeug der Gerechtigkeit gelten, was sich die Apokalypse, bedacht darauf
eine endlose Herrschaft zu griinden, nachhaltig zu Herzen nimmt. Damit der
Fall Babylons endgtiltig ist, muss die Zerstérung total sein. Dies ist der tiefere
Grund, weshalb Johannes von Patmos auf heidnische Schichten zuriickkommt
und, im Gegensatz zum Schweigen anderer biblischer Schriften, deren Kos-
mos zur Auffithrung bringt. Er tut dies auf instrumentelle Weise, auf dass die-
ser Rom unter seinem Schutt begrabe. So kann die neue Herrschaft die letzte
sein und ihre Festung himmlisch. Der Kosmos ist hier nur Mittel zum Zweck
der endgiiltigen Vernichtung und deren Unumkehrbarkeit.

Das letzte Gericht verabscheut Lawrence jedoch nicht nur seiner Gewalt
wegen. Das Heim der Seeligen scheint ihm nicht attraktiver oder nicht weni-
ger abstoflend als die Hollenqualen. Beide, Plage und Ruhm, plant die Lehre
der letzten Dinge bis ins Kleinste voraus. Sie legt jeden Schritt des Endes fest,

39 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 105 und Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0.,
S. 58. Spinoza definiert Neid als Hass, der sich als Freude am Leid und Trauer liber das
Gliick der anderen zeigt.

40 | Lawrence, David Herbert: Etruskische Orte [Etruscan Places, 1932], libers. von
Oswald von Nostitz, Berlin 2009, S. 86f.

41 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0., S. 63.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

nichts Neues mehr am Horizont, der keiner mehr ist. In diesem liickenlosen
Plan des neuen Jerusalems sah Deleuze die Modernitit der Apokalypse, eine
wenig anziehende Moderne, solange man ein wenig bei Verstand sei: Hinter
jedem Programm einer »strahlende[n] Festung« wie »der militidrisch-indust-
riellen Planung des absoluten Weltstaates« konne man eine Vernichtung der
Welt »und die Jagd auf einen beliebigen Feind«** erahnen. Wie grofl Lawrences
Widerwille und Ekel angesichts der Lebensfeindlichkeit der apokalyptischen
Erlosungsstrategie ausfillt, wird deutlich, wenn er die botanischen Freuden
entlarvt, die den Erlésten nach der restlosen Zerstérung der Tiere und Pflan-
zen der Welt zukommen: »Wie abscheulich ist ihr Neues Jerusalem, wo die
Blumen niemals welken, sondern in ewiger Gleichheit blithen! Wie spiefig das
ist, nichtwelkende Blumen zu haben!«*®

ETRUSKISCH LEBEN

Lawrences Kommentar bezieht sich nicht weniger auf die Zukunft als Kaf-
ka, der die anklopfenden Krifte aufzuspiiren suchte. Sein Unzeitgemifes be-
steht gleichzeitig in einem Riickgriff auf Vergangenes und Vergessenes. Die
Offenbarung fasziniert ihn gerade dann, wenn sie die alten kosmischen Le-
benssymbole gebraucht. In diesen Momenten zeigt sie, dass die Trennung des
Menschen von der Welt und sich selbst eine Trennung vom Verméogen leben-
digen Austauschs ist, welches Lawrence kosmisch versteht. Die Lebenskrif-
te des Kosmos werden zum letzten Mal zusammengerufen, um zerstort zu
werden. Die in der Offenbarung inszenierte Exekution iibersetzt, dass der
Mensch in einem toten Kosmos zu leben hat, insofern er seine Beziehungen
zu ihm selbst abgebrochen hat und im Augenblick weiter abbricht. Damit steht
die Apokalypse symptomatisch fiir Lawrences Diagnose mehrtausendjihri-
ger Kulturentwicklung. Hinter der modernen Arroganz, simtliche Kulturen
aufler Griechen, Rémern, Juden und sich selbst als riickstindig zu bezeich-
nen, steht eine »Welt der *Neufrechheit«,** in der der frohlich empfindsame
Verstand und das Wissen der Naturreligionen verlorenen gegangen sei, auch
die Kultur der Etrusker um 700-300 v. Chr. Dieser brachte Lawrence tiefste
Ehrfurcht entgegen, da »sie die Strémung eines starken andersartigen Lebens
uiberflutete, die sich von der seichten Stromung unserer Gegenwart unterschei-
det«.® Der Mensch irrt, wenn er selbstverherrlichend glaubt, er sei selbst nicht
Teil der Natur. Fiir Lawrence wie die Etrusker steht fest, dass der Kosmos ein

42 | Ebd., S. 64.
43 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 148.
44 | Ebd., S. 69.

45 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.0., S. 86.

14.02.2026, 11:37:43.

317


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christoph Dittrich

lebendiger und beseelter Korper ist, dessen Teil wir sind, und zu dem und des-
sen anderen Teilen wir lebenswichtige Beziehungen unterhalten. Genau diese
wiirden geleugnet und gekappt — zu einem hohen Preis, der mit Lebensinten-
sitit zu bezahlen ist. Verschiittet ist der lebendige Kontakt von Blut und Sonne,
Mond und Nerven. Lawrence war iiberzeugt, dass jenseits des neuronalen und
personlichen Bewusstseins, jenseits »des Miills der persénlichen Gefiihle und
Ideen« eine Kommunikation als »lodernder Austausch«* von Licht und Leben
zwischen ihm und der géttlichen Sonne mdoglich ist.

Deleuze nihert Lawrences Verhiltnis zur Sonne in seiner letzten Lehrver-
anstaltung zu Spinoza an dessen Gottes- und Wesenserkenntnis in der dritten
Gattung an. Beide hitten zu einer intrinsischen Distinktion zwischen sich
selbst, der Sonne und den Dingen gefunden, und beide konnten, da sie sich
als Teil der Substanz begreifen — als Vermdgensgrad und als Teil des belebten
Kosmos — behaupten, sie und die Sonne seien Gott.” Doch des Menschen An-
bindung an die Lebenskrifte ist erkaltet und unterbrochen, weshalb Lawrence
zu seiner Riickgewinnung neue Sensibilitit fordert, damit der Mensch sich
der und die Welt zu 6ffnen vermag: »Das weite Feld des Widerhalls, das in
uns brachliegt, muf wiederbelebt werden. [...] Uns fehlt [...] die Sonne in uns
und der Mond in uns. Wir kénnen die Sonne in uns nicht erlangen, indem
wir wie Schweine nackt am Strand liegen.«*® Das mechanische Empfangen
determinierender Wirkungen geniigt nicht, ebenso wenig wie Spinozas erste
Erkenntnisgattung der Sinneseindriicke, Vorstellungen und Meinungen. Die
intuitive Erkenntnis impliziert ein praktisches Verstindnis von Verhiltnis-
komposition und Rhythmik* und nur iiber dieses kann die intrinsische Dis-
tinktion erreicht werden. Auch Lawrence besteht bei aller Feindschaft zur mo-
dernen Wissenschaft darauf, dass das >Sonnen-Selbst« nicht voraussetzungslos
zu erwecken sei. Zur Orientierung dienen die Etrusker, die Spinozas ethische
Intuitionen scheinbar bereits geahnt hatten: »Hinter all dem Tanz stand eine
Schau und eine Wissenschaft vom Leben, eine Auffassung vom Kosmos, die

46 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 51. Vgl. die Erzahlung »Sonne [Sun]«, in:
ders.: Die Frau, die davonritt. Erzdhlungen, ibers. von Elisabeth Schnack, Zirich 1975,
S. 28-57.

47 | Vgl. Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 24.03.1981«, a.a.0.

48 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 54. Man kann Lawrence in Anlehnung an Félix
Guattari sicherlich als Okosophen bezeichnen, insofern er sich um die mentale, soziale
und kosmische Okologie sorgt. Vgl. Guattari, Félix: Die drei Okologien [Les trois éco-
logies, 1989], hg. von Peter Engelmann, tbers. von Alec A. Schaerer, Wien 1994 und
Schérer, René: L'écosophie de Charles Fourier. Deux textes inédits, Paris 2001.

49 | Zum Rhythmus zwischen Musik und Ethologie vgl. Borghi, Simone: La casa e il cos-
mo. Il ritornello e la musica nel pensiero di Deleuze e Guattari, Verona 2008.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lawrence, ein Etrusker

bewirkte, daff Menschen ihre Fihigkeiten ausschépften.«*® Thre Aufgabe, sich
inmitten der Lebenskrifte um mehr Vitalitit zu bemiihen, bedarf der Feinfiih-
ligkeit, Aufmerksamkeit und sicherlich auch eines Wissens um Stréme und
Kompositionen.

Die Neugestaltung eines adiquaten Weltbezugs kann nur gelingen, wenn
die moderne Marotte, sich als Ich und Ego zu denken, abgelegt wiirde. Die
Menschen sperren sich in ihr vermeintliches Selbst, und sie sperren sich auch
gegenseitig ein, durch ihre auf Identifikation hinauslaufende Liebe. Ohne le-
bendige Beziehung zur Sonne kennen die blutleeren Gespenster der Moder-
ne nichts als ihr persénliches Ego: »[m]ickrige kleine personliche Errettung,
mickrige Moral statt kosmischer Pracht.«’' Das Ich steht somit den Beziehun-
gen entgegen, seine Liebe lauft auf Identifikation und Verschmelzung hinaus.
So sehr Lawrence die Dichtung Walt Whitmans und dessen Konzeption der
Seele als »Wanderer auf der endlosen Strafe«® schitzte, er wirft ihm eine Ver-
wechslung vor. Wiren Whitman Mitgefiithl und christliche Liebe nicht durch-
einander geraten, hitte er erkannt, dass die Uberschreitung des Egos durch
Sympathien und Antipathien geschieht, nicht durch Verschmelzung und Auf-
opferung. Die christliche Liebe gilt nicht als Gegenmittel zur Zerstérungswut,
beide schliefden das Leben im Ich ein, Jesus und Johannes von Patmos »sind
zwei Seiten einer Medaille«.”* Wihrend der eine gibt, ohne zu nehmen, nimmt
der andere, ohne zu geben. Beide gemeinsam stehen der fleischlichen Aufer-
stehung des Mannes, der gestorben war, als doppeltes Hindernis entgegen,
dem er in der Szene des noli me tangere zu entgehen sucht.> Die Kritik an der
Offenbarung fithrt somit nicht zu einer pazifistischen Alternative, sondern
zu einer doppelten Entkopplung von einer vermeintlich exklusiven Dualitit.
Zwar weist die Seele »die Kriegstreiber ab, weil sie den Krieg mit dem Kampf
verwechseln, sie weist aber auch diejenigen ab, die auf den Kampf verzichten,
weil sie ihn mit dem Krieg verwechseln«.> Beide bleiben im Ich eingeschlos-
sen, schlieffen sich gegenseitig ein, und was fiir Lawrence entscheidend ist,
sie beenden den Kampf, und er schlieft sie durch ein Weder-noch aus. Sie
verzichten einerseits auf ihr Vermdgen, andererseits verwechseln sie es mit der
Moglichkeit der Vernichtung. Johannes von Patmos wird trotz all seiner rohen

50 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.0., S. 87.

51 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 49.

52 | Lawrence: Der Untergang der Pequod, a.a.0., S. 236.

53 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 149.

54 | Vgl. Lawrence, David Herbert: »Der Mann, der gestorben war« [»The Man Who
Died«, 1929], in: ders.: Gesammelte Erzdhlungen und Kurzromane, Bd. Il, hg. von Dani-
el Keel und Daniel Kampa, iibers. von Elisabeth Schnack, Ziirich 2007, S. 446-521, hier
S. 462-467; sowie Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0., S. 70.

55 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.0., S. 72.

14.02.2026, 11:37:43.

319


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320

Christoph Dittrich

Gewalt in Lawrences Typologie als schwach verortet. Wie die Figur des Tyran-
nen bei Nietzsche und Spinoza glaubt er, »dass der Wille die Macht als ein Ma-
ximum an Herrschaft oder Gewalt will. Nietzsche und Lawrence werden hierin
den niedrigsten Grad des Willens zur Macht sehen, seine Krankheit«.’® An
beiden vorbei, an Kriegstreibern und Pazifisten gleichermaflen, miisste eine
Fluchtlinie fithren, der es gelingen konnte, die lebendigen Verbindungen des
Menschen neu zu kniipfen, und somit die Trennung von sich und der Welt zu
iiberwinden, so dass er sein Vermdgen ausschopfen kann. Zwar gibt es auch
fur Lawrence keine Moglichkeit, riickwirts zu gehen, aber der zu erkunden-
de Weg, der ihm vorschwebt und an den falschen Alternativen vorbeifithren
miisste, orientiert sich doch am Leben der Etrusker, die, obwohl sie von den
Rémern zerstort wurden, diesen an Vitalitit iiberlegen waren. An ihrer Freude
und Affirmation richtet sich Lawrence aus: »Wir sollten vor Verziickung tan-
zen, da wir lebendig und im Fleische sind und Teil des lebendigen und leib-
haftigen Kosmos. Ich bin Teil der Sonne.«*” Fiir diese Verziickung wire nétig,
den Lebenskeim unter den Mumien der Moderne wiederzuentdecken. Eben
dies ist Lawrences Projekt und es ist der Grund, weshalb ihm die Kunst der
Etrusker so aufergewshnlich erschien. Thm sind Ethik und Asthetik, Leben
und Kunst so sehr verwoben, dass ein Werk, das im Stile der Rémer auf ewige
Dauer zielt, unmenschlich ist. In dieser Bescheidenheit kam die etruskische
Kunst weiter als die romische, insofern es ihr auf malerische Weise gelang, die
Krifte des Lebens, die bewegte, bewegende dynamis spermatiké einzufangen.
Fiir Lawrence, der sie jenseits des Ichs zu sehen wusste, stand fest, dass die
Zukunft etruskisch tanzen solle:

»Die Feinheit der etruskischen Malerei beruht [...] auf dem wunderbar suggestiven Rand
ihrer Figuren. Er ist nicht umrissen. Erist nicht, was wir»Zeichnung«nennen. Er besteht
aus den flieRenden Konturen, in denen der Kdrper pldtzlich aufhért und in die Atmo-
sphére libergeht. Der etruskische Kiinstler scheintlebende Dinge gesehen zu haben, die
[...] zu ihrer eigenen Oberflache ausstromten.«58

56 | Deleuze: Die einsame Insel, a.a.0., S. 181. Eine Verbindung zur Machtkritik der
beiden Imperative, die das Rhizom und Foucaults Vorwort zum Anti-Odipus abschlie-
Ren, scheint jedoch von Lawrences Machtverstandnis aus nicht méglich, auch wenn er
den Bezug zur Macht in und auer uns problematisiert und 1928 zur Einsicht gelangt,
die »Fiihrer-cum-Gefolgsmann-Beziehung« sei langweilig, er habe sie grindlich satt.
Vgl. Lawrence: Briefe, a.a.0., S. 284.

57 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.0., S. 156.

58 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.0., S. 114. Vgl. auch Lawrence: Sex, Literature
and Censorship, a.a.0., S. 112ff.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kampfende Korper
auf den Bihnen Michel Foucaults*

Arianna Sforzini

Im Werk Foucaults ist der Korper ein nicht wegzudenkender, vielgestaltiger
Protagonist: als gedffneter Leichnam auf dem Obduktionstisch von Marie
Francois Xavier Bichat, als zerstiickelter Kérper Robert-Francois Damiens, als
unterworfener Korper des disziplinierten Arbeiters, der mit dem Getriebe der
Produktion wie verbunden ist, oder als parrhesiastischer, verstorender Korper
des Kynikers in der Offentlichkeit, der mit der Wahrheit, die er sagt, eins wird.
Foucaults gesamtes Schreiben von Die Geburt der Klinik! bis zu Die Sorge um
sich? etabliert eine Geschichte der Korper: medizinierte, disziplinierte, bestraf-
te, sexualisierte und regierte Kérper — auch durch sich selbst regierte, subjek-
tivierte. All diese Geschichten ergeben jedoch keine Philosophie oder Theorie
des Korpers, da Foucault keine eindeutige Bestimmung des Konzepts Korper
vorschligt. Es gibt keine foucaultsche Geschichte des Korpers, eines einma-
ligen Konzepts, einer einmaligen Natur des Korpers, sondern Genealogien,
die die Existenz vielfiltiger und heterogener Korper offenbaren, aber auch das
geschichtliche Aufkommen zuvor unbekannter Kérper. Unser Kérper, der als
das Selbstverstindlichste und Konstanteste unserer Geschichte erscheinen
konnte, als letzter und unveriduflerlicher materieller Kern unserer >Naturs, hat
in Wirklichkeit selbst eine Geschichte, die sich nicht etwa aus dem Wissen

* | Ich nehme hier die Ausfiihrungen der Kapitel Il »Désirs et plaisirs. Le corps de la
contre-attaque« (S. 65-74) und IV »Les batailles des corps« (S. 119-143) meines Buchs
Michel Foucault. Une pensée du corps, (Paris 2014) auf, die ich fiir diese deutsche Er-
stiibersetzung an einigen Stellen erganzt habe. (Arianna Sforzini: Michel Foucault. Une
penseé du corps, Paris 2014, S. 65-74, S. 119-153, © PUF, 2014).

1 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik [Naissance de la Clinique, 1963], iibers. von
Walter Seitter, Miinchen 1973.

2 | Foucault, Michel: Die Sorge um sich. Sexualitdt und Wahrheit 3 [Histoire de la se-
xualité 3: Le souci de soi, 1984], {ibers. von Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt
a.M. 1989.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322

Arianna Sforzini

oder den Praktiken tiber die Kérper zusammensetzt, sondern aus den Verin-
derungen eben jener Kérper, die umgekehrt den Gegenstand des Wissens und
der Praktiken bilden.

Die Wirklichkeit der Kérper entspricht vor allem einer mehrdimensionalen,
aber singularisierenden Materialitit, einer anonymen, aber erfindungsreichen
Historizitit, die stets gegen die Dominanz des Abstrakten und Universellen
ankdmpft. Stindig iberbordet der Korper das Subjekt in seinen Fihigkeiten
zu geordneten Synthesen. Er ist das Disparate der Seele, ihre Zuflucht. Der
Korper verwirklicht und widersteht. Beobachtet, gesteuert oder aber auf die
Probe gestellt, bringt er unterschiedliche, den Diskursen (Wissen oder Weis-
heiten) eigene Wahrheitsspiele zur Existenz. Doch mit diversen Strategien wi-
dersteht er ihnen auch: wenn er etwa durch Ubertreibung oder Inszenierung
die Verifizierungen umstiirzt; wenn er durch Simulation oder Wiederholung
Konformititsanspriiche umgeht oder zerstért; wenn er bebend und schreiend
die Forderungen des Macht-Wissen-Komplexes anprangert; wenn er durch
Zurschaustellung und Skandal die Bitte um das Wahrsprechen abwehrt. Die
Dynamiken des Kérpers umfassen eine kritische Macht, die ein wesentlicher
Antrieb in der durch Foucault umgesetzten genealogischen Geschichte ist.

Jener Singularisierungskraft méchte ich in dem vorliegenden Text nachge-
hen. In seinen historischen Analysen stellt Foucault den Korper hiufig als idea-
len Ort des Aufstandes vor. Er findet die Krifte des politischen Widerstands in
den Tiefen der konkreten Existenz, in den Dynamiken der Behauptung und
der kérperlichen wie materiellen Dramatisierung. Die Schlussfolgerung in
Der Wille zum Wissen ist in diesem Punkt berithmt und hochproblematisch:
»Gegen das Sexualititsdispositiv kann der Stiitzpunkt des Gegenangriffs nicht
das Sex-Begehren sein, sondern die Kérper und die Liiste.«* Diese Verankerung
des Widerstands in »die Koérper und die Liiste« leuchtet indes nicht unmittel-
bar ein. Man darf sich fragen, mit welchem Recht und mit welcher Kraft die
Korper den Aufstand wagen: Verbirgt sich im Korper ein Element, ein Wesen,
das moglicherweise den Machttechniken entkommt? Welche Instanz im Le-
ben der Korper konnte der Unterwerfung und der Normalisierung der Kor-
per selbst Widerstand leisten? Wo lisst sich, wenn doch jeder Kérper immer
historisch determiniert und besetzt ist, eine Kraft zum »Gegenangriff« mo-
bilisieren? Fast kénnte man einen heimlichen Spinozismus bei Foucault ver-
muten, auf dessen Grundlage der Kérper eine unterirdische und ausdauernde

3 | Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualitdt und Wahrheit | [Histoire de la
sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], libers. von Ulrich Raulff und Walter Seitter,
Frankfurt a.M. 1983, S. 151 (Hervorhebung Arianna Sforzini).

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

ontologische Kraft offenbarte. Sind also die Korper die eigentlichen und irre-
duziblen Schauspieler im philosophischen und politischen Theater Foucaults?

Es ist nicht falsch zu sagen, dass Foucault zwischen einem radikalen Kon-
struktivismus und der Annahme einer widerspenstigen und widerstindigen
Immanenz schwankt. Die foucaultsche Genealogie scheint bisweilen an eine
geradezu vitalistische Ontologie zu appelieren, die aus der Existenz das immer
schon jenseitige oder vielmehr diesseitige Gegebene der Machtkonstellationen
macht, und die gegen diese immer Elemente des Ungehorsams reaktivieren
kann. Man kann aber auch vorsichtiger argumentieren. Denn die Materialitit
der Koérper nicht ausradieren zu wollen, sich nicht damit abzufinden, alles in
der Wahrheit der Macht aufgehen zu lassen, bedeutet nicht zwangsliufig das
Anerkennen einer umfassenden Ontologie. Fiir Foucault geht es stets darum,
eine nicht-essentielle und nicht-metaphysische Geschichte der Widerstinde
und der Kérper zu schaffen. Foucaults Genealogien konstituieren weder eine
Philosophie des Korpers noch eine Philosophie der Freiheit in Bezug auf die
Macht: Sie bilden vielmehr philosophische Theater der Kimpfe — ganz konkrete,
physische und kérperliche Kimpfe zwischen historischen Bestimmungen und
freier Selbstbehauptung. Foucault duflert sich diesbeziiglich sehr aufschluss-
reich in einem unverdffentlichten Textauszug iiber die Frage des Korpers und
seine Invarianten:

»Ich weifd nicht, wie man die Frage, ob im menschlichen Organismus transkulturelle bio-
logische Invarianten enthalten sind, negativ beantworten kann. Aufgrund der Wahl der
Methode, ist es selbstverstandlich mein Problem zu wissen, bis zu welchem Punkt sich
die Analyse der geschichtlichen Formen ausweiten 1&sst, anstatt zu versuchen, den Be-
reich der biologischen Determinierungen soweit wie méglich auszudehnen. Die histori-
sche Exkavierung soll nicht zeigen, wie stark wir an [diese Determinierungen] gebunden

4 | Judith Butler sollte in all diesen Punkten in einen Dialog mit Foucaults Diskurs tiber
die Macht treten. Sie griff seinen Immanentismus als eine verpasste Gelegenheit an
und argumentierte, er habe nicht den Mut besessen, die Entwirfe der Genealogie der
Macht bis zum Ende zu verfolgen: ihre historisch-politischen Dynamiken, Normen und
Diskurse, die ihre Gegenstande formen und in Bezug auf die es keine Exterioritat gibt;
ihre Formen des Widerstands, die sich in jener Innerlichkeit der Sprache und Macht aus-
bilden. Vgl. insbesondere Butler, Judith: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen
des Geschlechts [1993], libers. von Katrin Woérdemann, Frankfurt a.M. 1997; sowie die
Beitrdge Butler, Judith: »Foucault and the Paradox of Bodily Inscription«, in: The Jour-
nal of Philosophy 86, Nr. 11, Nov. 1989, S. 601-607; Butler, Judith: »Revisiting Bodies
and Pleasuress, in: Theory, Culture & Society April 16, Nr. 2, 1999, S. 11-20; Butler,
Judith: »Noch einmal: Korper und Macht« [2001], in: Honneth, Axel und Saar, Martin
(Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfurt a.M. 2003, S. 52-67.

14.02.2026, 11:37:43.

323


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324

Arianna Sforzini

sind, sondern wie stark das, was wir als invariant begreifen, tatsachlich verbunden ist
mit der Einmaligkeit einer Situation oder Praxis.«®

Stets miissen Foucaults Behauptungen historisch rekontextualisiert, als die Er-
richtung lauter Biihnen gelesen werden, die die wesentlichen problematischen
Kerne fiir unsere, im Spiegel der Gegenwart gelesene Geschichte, zum Spielen
bringen. Es gibt keinen essenziellen Widerstand (und ebenso keine Immanenz).
Deshalb ist der Widerstand jedoch nicht weniger wirksam oder greifbar. Es
gilt also, die von Foucault inszenierten Auftritte der widerstindigen Kérper im
Einzelnen zu betrachten: ihre Strategien, ihre Fihigkeiten, sowie die Erfah-
rungen, zu denen sie uns auffordern.

EINE »NEUE POLITISCHE IMAGINATION«.
DER utoPISCHE KORPER

Zum besseren Verstindnis jener zentralen Problematiken kénnen wir den Ra-
diovortrag »Der utopische Korper« heranziehen, den Foucault am 7. Dezember
1966 auf France-Culture hilt. In einem Tonfall und Stil, die das phinomeno-
logische® Vorgehen nachahmen, stellt Foucault die zwei Konzepte von Kérper

5 | Schachtel LV, Nachlass Foucault, Bibliothéque nationale de France. Sehr wahr-
scheinlich handelt es sich (das Manuskript ist undatiert) um eine Reihe von Antwor-
ten, die Foucault fir ein amerikanisches Publikum vorbereitet hatte, das ihn Anfang
der 1980er Jahre - moglicherweise in Berkeley - zur Arch&ologie und insbesondere zu
seiner Archdologie des Wissens befragte.

6 | Bei mehreren Textpassagen handelt es sich um indirekte Zitate von Edmund
Husserl und Maurice Merleau-Ponty (dessen Vorlesungen Foucault wéhrend seiner
Studienjahre an der Ecole normale supérieure de Paris horte). Foucault bezieht sich
besonders auf Husserls Ausdruck vom Leib als »Nullpunkt« der Welt (»Der Leib nun hat
fiir sein Ich die einzigartige Auszeichnung, dass er den Nullpunkt all dieser Orientie-
rungen in sich tragt.« Husserl, Edmund: Ideen zur einer reinen Phdnomenologie und
phdnomenologischen Philosophie, Zweites Buch: Phdnomenologische Untersuchun-
gen zur Konstitution (=Band IV der Husserliana-Ausgabe), Den Haag 1952, S. 158),
sowie auf die verschiedenen Analysen der kdrperlichen Erfahrung in Merleau-Pontys
Ph&nomenologie der Wahrnehmung (vgl. z.B.: »Denn wenn es wahr ist, dad ich meines
Leibes bewuft bin im Durchgang durch die Welt, daf er, im Mittelpunkt der Welt selbst
unerfaft, es ist, dem alle Gegenstande ihr Gesicht zukehren, so ist es aus demselben
Grunde nicht minder wahr, dafl mein Leib der Angelpunkt der Welt ist: ich weif, dafd die
Gegensténde viele Gesichter haben, da ich um sie herumgehen kdnnte, und insofern
binich der Welt bewufit durch das Mittel des Leibes.« Merleau-Ponty, Maurice: Phdno-
menologie der Wahrnehmung [1945], libers. von Rudolf Boehm, Berlin 1966, S. 106).

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

und Utopie zunichst als unversohnliche dar. Denn der Kérper sei wohl eine
»gnadenlose Utopie [...], der Ort, von dem es kein Entrinnen gibt, an den ich
verdammt bin«.” Seine unausweichliche Endlichkeit, seine endgiiltige Schwer-
kraft, die Unméoglichkeit, mich in meinen Bewegungen, meiner Arbeit und
selbst im Schlaf von ihm zu trennen, besiegeln meine strukturelle Unfihig-
keit, woanders zu sein als in ihm. In diesem Sinne ist der Kérper das genaue
Gegenteil des Ortes ohne Ort der Utopie. Die hochste aller Utopien wire dem-
nach der Traum, keinen Koérper zu haben — »ein korperlose[r] Kérper«.® Die-
ses Heraustreten aus dem Korper kann sich in Kérpern niederschlagen, die
wie im Mirchen tiber Zauberkrifte verfiigen, oder aber in fast entmateriali-
sierten und verklirten Korpern derer, die im Reich der Toten leben und auf
fritheren Totenmasken dargestellt sind. In diesem Sinne kann die Seele als
Vollendung der abendlindischen Korperutopien gelten: das reine und unbe-
stechliche eigene Doppel, eine von der schmutzigen sterblichen Materialitit
der Korperlichkeit befreite Innerlichkeit. Im Grunde ist die Seele nichts ande-
res als »mein leuchtender, gereinigter, tugendhafter, lebendiger, beweglicher,
warmer frischer Kérper. Mein glatter, kastrierter Korper, rund wie ein Stiick
Seife«.” Das kérperlose »Gefingnis des Korpers«'® aus Uberwachen und Stra-
fen kommt hier als eine Art Traum, als nebelhaftes Doppel zum Ausdruck,
das sich tiber das Elend unserer Welt erhebt. Die Seele ist wie das essenzielle
Andere des Korpers.

Es ist indes nicht einfach, die Wirklichkeit des Korpers zu vergessen, zu-
mal sie auch utopische Virtualititen aufweist. Ist der Korper nicht eine »[fan-
tastische] Architektur«?™ Er ist der Raum der undurchdringlichen Orte, der
versteckten Tiefen (das Ritsel der im Kopf entstehenden Bilder und Gedan-
ken). Vor allem ist er Bewegung und Energie, so wenig auf sein eigenes Sein
begrenzt. »Nichts ist weniger Ding als er. Der Korper lauft, handelt, lebt, be-
gehrt, lisst sich widerstandslos von all meinen Absichten durchdringen.«'

Diese Anspielungen werden indes von Foucault einem ganz anderen analytischen An-
satzunterworfen, demzufolge die Kérperlichkeit, auBerhalb jeglicher essenzialistischen
Ontologie, dazu beféhigt, aus sich selbst herauszugehen, sich zu verleugnen und sich
folglich zu verédndern.

7 | Foucault, Michel: »Der utopische Kdrper«, in: ders.: Die Heterotopien. Der utopische
Kdrper. Zwei Radiovortrdge [Les hétérotopies, Le corps utopique, 1966], iibers. von
Michael Bischoff, Berlin 2014, S. 23-36, hier S. 25-26.

8 | Foucault, »Der utopische Korper, a.a.0., hier S. 26.

9 | Ebd., S. 28.

10 | Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefangnisses [Surveil-
ler et punir. La naisssance de la prison, 1975], iibers. von Walter Seitter, Berlin 1977.
11 | Foucault, »Der utopische Kérper«, a.a.0., hier S. 30.

12 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.

325


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326

Arianna Sforzini

Letztlich kénnen die Utopien nur vom Korper ausgehen. Der »utopische Kor-
per«, oder besser »heterotopische«!® Kérper, ist imstande, in unterschiedlicher
Gestalt zu erscheinen, seine Zeit und seinen Raum zu sirrealisierens, seine
Welten zu verwandeln. Die Masken, Titowierungen, die Schminke, aber auch
Drogen und mystische Trancen, generell alle Rituale und Korperkiinste — von
uiberlieferten Tinzen zu zeitgendssischen Performances — sind Ausdruck die-
ser Wandlungsfihigkeit des Kérpers. Der Kérper ist »stets anderswo, er ist mit
simtlichen >Anderswo« der Welt verbunden«.'*

Der Kérper regt an und speist das Verlangen nach Utopien. Und es ist an
diesem Punkt, dass der phinomenologische Blick fiir Foucault schlieRlich un-
zureichend wird. Zwar ist mein Kérper »der Nullpunkt der Welt«," die Quelle
meines Verhiltnisses zur Welt, er kann jedoch in seiner utopischen Virtualitit
auf keine stabile Substanz reduziert werden. Er ist im Gegenteil das, was sich
jeder essenzialistischen Festlegung entzieht. Der Korper hat die Fahigkeit, im
Zentrum seiner Gegenwart und seiner Prisenz, die unerwartete Kontingenz
der unvorhersehbaren Alterititen zu entwerfen. Er ist eine »grofe utopische
Raserei«,'® der Ort der »simtlichen »>Anderswo< der Welt«, das Theater eines
wirbelnden Spiels zwischen Notwendigkeit und Freiheit.

In diesem Text aus den 1960er Jahren signalisieren der Kérper und seine
unruhige Materialitit die Fihigkeit, das klassisch-philosophische Subjekt, die
vereinheitlichende Synthese der Darstellungen, zu hinterfragen. Foucault soll-
te in seinem gesamten Werk immer wieder versuchen, diese ent-unterwerfende
und ent-individualisierende Virtualitit des Korpers in diversen tatsichlichen
Revolten wiederzufinden. So erforscht er praktische Widerstinde, die stets von
der »utopischen Raserei« der Kérper getragen werden und versehen sind mit
der Kapazitit, eine »neue politische Vorstellung«” heraufzubeschworen. Im
Folgenden sollen drei Beispiele fiir solche >widerstindigen< Kérper prisentiert

13 | Vgl. Foucault, Michel: »Die Heterotopien« [»Les hétérotopies«, 1966], Radiovortrag
vom 21. Dezember 1966 auf France-Culture, in: ders.: Die Heterotopien. Der utopische
Korper, a.a.0., S. 7-22. Eine neue Fassung war unter dem Titel »Von anderen Rdumen«
[»Des espaces autres«] am 14. M&rz 1967 zu horen. Vgl. Michel Foucault: »Von anderen
Raumen« [»Des espaces autres«, 1967], libers. von Michael Bischoff, in: ders.: Schrif-
ten in vier Bdnden. Dits et Ecrits, Bd. 4: 1980-1988, Frankfurt a.M. 2005, S. 931- 942.
14 | Foucault: »Der utopische Kdrper«, a.a.0., hier S. 34.

15 | Ebd.

16 | Ebd., S. 35.

17 | Foucault, Michel: »Methodologie zur Erkenntnis der Welt: Wie man sich vom Mar-
xismus befreien kann« [La méthodologie pour la connaissance du monde: comment se
débarasser du marxisme«, 1978], iibers. von Jiirgen Schrdder, in: ders.: Schriften in vier
Bénden. Dits et Ecrits, Bd. 3: 1975-1977, Frankfurt a.M. 2003, Nr. 235, S. 748-775,
hier S. 752.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

werden: der Kérper der Hysterikerin, der wahnsinnige Verifizierungen neuro-
logischer Schemata inszeniert; der Kérper der Besessenen, der so empfindsam
ist, dass er mit Konvulsionen auf die Suggestionen der Beichtviter reagieren
kann; der Korper des Kynikers, der in seiner Existenz den Skandal der Wahr-
heit verwirklicht. In all diesen Fillen offenbart sich der Kérper angesichts der
gesellschaftlichen Identitits- und Wahrheitsverpflichtungen als Werkzeug ei-
nes unbestimmten Aufbegehrens.

DIE VERIFIZIERENDE SIMULATION. DER HYSTERISCHE KORPER

In seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie™® konstatiert Foucault, dass die
Psychiatrie des 19. Jahrhunderts ein problematisches Verhiltnis zu ihrer eige-
nen Wahrheit unterhilt. Die Anstaltsstruktur beruht auf abstrakten Prinzipien
der klassifikatorischen oder anatomischen Wahrheiten der Geisteskrankheit.
Die psychiatrische Anstalt ist ein disziplinarischer Raum, der vollig mit dem
Korper des Irrenarztes als Mittelpunkt und Quelle tibereinstimmt. »Die An-
stalt ist der Korper des Psychiaters, der verlingert, ausgedehnt, iibertragen
wird auf die Dimensionen einer Einrichtung, ausgeweitet bis zu dem Punkt,
an dem seine Macht ausgetiibt wird, als sei jeder Teil der Anstalt ein Teil seines
eigenen Korpers [...].« Die Pfleger sind seine Augen, die Anstaltswinde seine
Arme. Das psychiatrische Wissen ist nur die ferne Garantie dieser Uber-Macht
eines Korpers in Bezug auf einen anderen. Dem Irrenarzt ist nicht daran ge-
legen, die Wahrheit des Wahnsinns zu beweisen, sondern sie in und iiber die
Korper zu verwirklichen.

Unter diesen Umstinden verwundert es nicht, dass das Hauptproblem der
Psychiatrie die Simulation ist, durch die der Irrenarzt gezwungen ist, sich die
Frage nach Ort und Produktion von Wahrheit, nach der Wahrheit seiner ei-
genen Wissenschaft erneut zu stellen. Unter »Simulation« darf man jedoch
keine einfache Hochstapelei oder Verkleidung verstehen, die die medizinische
Wahrheit unangetastet lieRe. Im Falle der Psychiatrie wird die Liige zur pa-
radoxen Bekriftigung der Wahrheit, der Wahnsinn zum authentischen Aus-
druck der fehlenden Krankheit. Der Simulierende ist durch die Tatsache selbst
dass er die Symptome simuliert, eine wahrer Kranker, ein wahrer >Irrers, aber
die Wahrheit seiner Krankheit besteht in der Tatsache, dass es kein >wirkli-
ches<Zeichen der organischen Pathologie gibt: Der wahre Wahnsinn geschieht
durch die fiktive, fingierte, >gespielte«< Krankheit. Die Anstaltssimulation ist

18 | Foucault, Michel: Die Macht der Psychiatrie. Vorlesungen am Collége de France
(1973-1974) [Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collége de France, 1973-1974], iibers.
von Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen Schrdder, Frankfurt a.M. 2005.

19 | Ebd., S. 261.

14.02.2026, 11:37:43.

327


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328

Arianna Sforzini

»die Art und Weise, in welcher der Wahnsinn den Wahnsinn simuliert, [...] die
Art und Weise, in der ein echtes Symptom eine gewisse Art zu liigen ist, die
Art und Weise, in der ein falsche Symptom eine Art darstellt, wirklich krank
zu sein.«*® Es gibt jedoch eine spezielle >Krankheits, die in der grenzenlosen
Fihigkeit zu bestehen scheint, ihre Symptome zu erfinden oder zu iibertreiben
und wahre Leiden zu inszenieren: die Hysterie, die wohl weniger die Simula-
tion einer Krankheit als umgekehrt die Krankheit der Simulation ist. Diese lan-
ge den Frauen >vorbehaltene« Pathologie (so lange man sie einer Fehlfunktion
der Gebirmutter zuschrieb),? sollte im 19. Jahrhundert in den Experimenten
Jean-Martin Charcots die Konfrontation der Psychiatrie mit der Realitit ihrer
Wahrheit ermoglichen. Gegen den allmichtigen, beschiitzenden und entfrem-
denden Korper des Psychiaters erhebt sich ein anderer Kérper, der ihn in das
komplexe Spiel der Illusion der (wissenschaftlichen) Wahrheit und der Realitit
der (pathologischen) Liige entfithrt. Dies ist der heuchlerische und leidende,
gehorsame und manipulatorische Kérper der Hysterikerinnen: »Aber dass eine
Frau ihren Korper liigen machen kann! Wie sollte die Medizin weiter ehrlich
praktiziert werden, wenn die Kérper selbst zu liigen anfangen?«?

Die Hysterie (mit ihrem Pariser Theater, dem Krankenhaus La Salpétriere)
schreibt mit dem, »was man einen groflen Simulantenaufstand nennen kénn-
te«,? durch die Experimente Charcots und des Doktors Georget von 1821%* bis
in die 188o0er Jahre das Kapitel der subversiven Anfechtung in der Geschichte
der Psychiatrie. Eine im Ubrigen gréftenteils uniiberlegte Anfechtung, da es
sich weder um ein genau definiertes politisches Programm noch um eine orga-
nisierte Revolte handelt. Sie stellt jedoch durchaus eine im Kérper der Hysteri-
kerin vor sich gehende Herausforderung des psychiatrischen Wissens dar: Thre
Kapriolen, Spriinge und Klagen sind im Rahmen der groflen und ausgelasse-
nen Spontaneitit der Korper als Taktiken und aufrithrerische Strategien zu

20 | Ebd., S. 197-198.

21 | Obwohl diese Zuordung von Charcot zuriickgewiesen wird, der durchaus auch
ménnliche Hysteriker fiir méglich hélt, bleibt die Hysterie im Wesentlichen eine Frauen-
krankheit - und der hysterische Kdrper ein rebellierender Frauenkdrper. Aus diesem
Grund istim Folgenden nur von Hysterikerinnen die Rede.

22 | Didi-Huberman, Georges: Erfindung der Hysterie. Die photographische Klinik von
Jean-Martin Charcot [1982], iibers. von Siliva Henke u.a., Miinchen 1997, S. 88.

23 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., S. 201.

24 | Der Psychiater Etienne Georget unternimmt 1821 an der Salpétriére Somnambu-
lismus-Versuche an zwei Frauen, Pétronille und Manoury (genannt »Braguette«), die un-
aufhérlich die Vorrichtungen unterlaufen. Vgl. dazu Georget, Etienne: De la physiologie
du systéme nerveux, et spécialement du cerveau, Bd. |, 1. Teil, 2. Abschnitt, Kap. 3
(»Veille et sommeil, réves, cauchemar, somnambulisme naturel, et somnambulisme ma-
gnétique«), Paris 1821, S. 267-301.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

verstehen. Bei Charcots Hysterikerinnen in der Salpétriére handelt es sich nicht
um eine epistemische Verirrung, sie sind Verkérperungen »der Konfrontation,
der gegenseitigen EinschlieRung, des Aufstellens von spiegelbildlichen Fallen,
der Investition und Gegeninvestition, der Versuch, bei den Arzten und Hyste-
rikern, Kontrolle zu gewinnen«.” Die Hysterie bezeichnet den Augenblick der
ausbrechenden Opposition der Korper gegen die graue Wissenschaft der See-
len: »[...] und insofern sollten wir die Hysteriker als die wahren Aktivisten der
Antipsychiatrie willkommen heiflen«.?® Diese Konfrontation erklirt sich fiir
Foucault aus dem Aufkommen des neurologischen Koérpers in der Medizin.
Der von Charcot beschriebene Korper der neuen neurologischen Wissenschaft
konstruiert sich in Foucaults Analyse um ein Stimulus-Antwort-Schema, das
an das Stimulus-Wirkungs-Schema der modernen Medizin erinnert (>Ich klop-
fe auf die Brust und horche auf die dadurch ausgeloste Wirkung.<). Der neuro-
logische Korper ist ein durch funktionelle Stimuli des Arztes selber erregter
Korper, dessen Antworten allerdings objektiv und durch Liige oder Simulation
nicht beeinflussbar scheinen: »Gehen Sie! Strecken Sie Ihr Bein aus! Strecken
Sie die Hand aus! [...]«¥” — und angesichts des Korpers notiert und registriert
der Arzt dessen unwillkiirliche Bewegungen.

Dieser neuen Untersuchung unterzieht Charcot nun auch die Hysterie,
die er aus dem Sumpf der simulierenden oder sexuellen Wahnvorstellungen
befreien und, ausgehend von Befehlen an ihren Korper, als ernsthafte neuro-
logische Krankheit beschreiben will. Daraus ergeben sich gleich zwei Vortei-
le: Der Neurologe vervollstindigt seinen Katalog und gliedert seinem neuen
Machtbereich alte, bisher falsch eingeordnete Krankheitsbilder ein, wihrend
die Hysterikerin erstmals in ihrer Geschichte zu einer >echten< Kranken
avanciert. Die wissenschaftliche Beschreibung Charcots der hysteria major
in der Salpétriére in den Jahren 1870-1880 muss jedoch eher als erbitterter
Kampf denn als gelassene Erstellung untadeliger klinischer Tabellen begrif-
fen werden. Denn auf das medizinische Engagement antworten »die grofen
Manéver der Hysterie«.?® Damit die Hysterikerin ihre Wiirde als »echte< Kran-
ke genieflen kann, muss sie in erster Linie ein kohirentes und komplettes
»symptomatologische[s] Szenario«* darbieten: ein Ensemble priziser Symp-
tome und tibersichtlicher Phasen wihrend der Krisen, die eine zuverlissige
Diagnose erméglichen. Nun wird die Nachfrage nach den Symptomen er-
fullt, sogar zu sehr: Die Hysterikerin iiberbietet sich auf verstérende Weise
selbst. Sie gibt auf ihrem Korper mehr zu lesen als das, was der Neurologe

25 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., hier S. 447.

26 | Ebd., S. 366.
27 | Ebd., S. 439.
28 | Ebd., S. 447.

29 | Ebd., S. 448.

14.02.2026, 11:37:43.

329


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330

Arianna Sforzini

verlangt und vervielfacht ihre Reaktionsméglichkeiten auf beunruhigende
Weise (vgl. etwa die 17.083 Krisen bei Charcots Patientin Habill innerhalb
von zwei Wochen),*® so dass die akribische Klassifizierung-Systematisierung
plétzlich tibertreten wird. Die Hysterikerinnen lassen in ihre Antwort auf die
medizinischen Befehle einen stummen (denn nur der Kérper spricht), aber
verdichtigen, da tiberbordenden Triumph einflieRen. Wenn der Neurologe
sagt: »Gehorche meinen Befehlen, schweige, und dein Kérper wird antwor-
ten [...]«,*! entgeht der >Korper-Automats, der ihm antwortet, jedem mechani-
schen Kontrollversuch.

Insofern ist Charcot gezwungen, die Krankenhaus-Hysterikerin um ein
paar >natiirliche< Hysterikerinnen zu erginzen: Er versucht, die in der Sal-
pétriere beschriebenen Symptome auflerhalb des Asyls zu finden, vergleicht
sie mit anderen Krankheiten und anderen Symptomen, die ohne medizini-
sches Eingreifen entstehen. Bestimmte Traumatisierte oder Unfallkranke zei-
gen zum Teil die gleichen neurologischen Symptome (Lihmungserscheinun-
gen ohne anatomische Verletzung, Empfindungslosigkeiten etc.), die von den
Hysterikerinnen nachgemacht werden konnen. Ein ambivalentes Spiel: Man
bittet die Hysterikerin, die neurologische Bedeutung eines Symptoms durch
ihre Fihigkeit zu bezeugen, es kiinstlich in ihrem eigenen Korper auszuls-
sen. Und so wird die Hysterikerin zu einer »Marionette«* der Wahrheit: ein
Korper, der tiber seinen Kunstgriff die natiirliche Wahrheit der Krankheit be-
stitigt. Aber indem Charcot den Hysterikerinnen die Rolle einer »Instanz der
Wahrheit zwischen der Krankheit und der Liige«** anvertraut, begibt er sich
in ihre Abhingigkeit. Zur Lust am Symptom gesellt sich die Lust, zu Gebiete-
rinnen tiber die Wahrheit erklirt worden zu sein, so dass ihr symptomatischer
Erfindungsreichtum nicht ab-, sondern zunimmt; ihre Kérper antworten dem-
entsprechend: »[W]enn die Stérungen der Hysterikerin auf Befehl und mit
solcher Grofzuigigkeit und solcher Quantitit, mit solchem Gehorsam und
zugleich mit einem solchen Machthunger reproduziert werden, ist das dann
nicht der Beweis dafiir, daf alles nur fabriziert ist?«**

Eine dritte medizinische Mafinahme, die Erforschung des Traumas, un-
terstreicht in aller Deutlichkeit die hysterische Macht der Tduschung. Da der
Lisionssitz der Hysterie anhand der pathologischen Anatomie unmoglich
festzustellen ist, sucht Charcot nach einem Korrelat fiir die Lision, einem

30 | Vgl. Charcot, Jean-Martin: Legons du mardi a la Salpétriere. Policlinique 1888-
1889, Vorlesungsnotizen der Herren Blin, Charcot, H. Colin, »Vorlesung IV, Poliklinik,
Dienstag, 13. November 1888: »Attaque de sommeil hystérique«, Paris 1889, S. 68.
31 | Foucault, Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., hier S. 442,

32 | Ebd., S. 451.

33 | Ebd., S. 458.

34 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

Ereignis, das dem funktionellen Korper der Hysterikerin méglicherweise sei-
ne nervliche Anfilligkeit aufgeprigt hat: ein Trauma. Wie aber konnte er bei
seinen Patientinnen in der Salpétriere das Ursprungstrauma ausfindig ma-
chen? Indem er sie unter Hypnose nach ihrer Ausgangsgeschichte befragte.
Angesichts dieser Anforderung und letzten Mafnahme zur »Einkreisung«®
der Kranken antworten die Hysterikerinnen mit dem unversiegbaren Roman
ihrer Sexualitit, obwohl man eher auf den Bericht von schweren Stiirzen oder
heftigen Erschiitterungen gefasst war. Charcot war von Anfang an darum be-
miiht gewesen, die Hysterie zu entsexualisieren, um sie wissenschaftlich und
glaubwiirdig zu machen. Die sexuelle Atiologie war dafiir verantwortlich, dass
sie in medizinischer Hinsicht permanent disqualifiziert wurde. Wihrend fort-
an eigentlich nur noch von Riickenmark und Nervenenden die Rede sein sollte,
zerrte die Hysterikerin ausgerechnet ihren sexuellen Korper auf die Bithne der
Salpétriére, um das nunmehr ins Licherliche abgleitende neurologische Kons-
trukt um die Hysterie bloRzustellen. Womdoglich war es die Erotik des konvuli-
sierenden Korpers, die von Anfang an den faszinierten Korper des Neurologen
in ihren Bann zog. »Diese grolen Bacchanalien, diese sexuelle Pantomime«*®
der Hysterikerinnen ist die letzte strategische Gegenantwort, die in der Ge-
schichte der Psychiatrie, der Psychologie und der Humanwissenschaften einen
neuen Abschnitt einliuten. »Ein neuer Korper erscheint; [...] der sexuelle Kor-
per.«<*’ Und Freud, damit einverstanden, diesen Kérper zu medizinieren, kann
Charcots Nachfolge antreten.

»Indem sie die Tore der Anstalt mit Gewalt 6ffneten, aufhorten, verriickt zu sein, um
krank zu werden und sich schlieflich bei einem richtigen Arzt, das heifit bei einem
Neurologen, einfanden, dem sie wirklich funktionelle Symptome lieferten, haben die
Hysterikerinnen zu ihrem groBten Vergniigen, aber zweifellos auch zu unserem gréfiten
Ungliick, der Medizin Gewalt iiber die Sexualitit verliehen.«38

Abgesehen von einer gewissen antipsychoanalytischen Ironie auf Seiten
Foucaults, arbeitet die von ihm neu interpretierte Geschichte der Hysterie
also drei Eigenschaften der Korper als Orte eines Wahrheitskampfes heraus:
Sie sind die Instanzen der Antwort, der Verifizierung und der Verdnderung.
Der kimpfende Korper antwortet auf eine Macht durch seine Stellungen und
Haltungen, die diese nachahmen und anprangern. Er verifiziert sie mit einer
iibertriebenen Folgsamkeit, die die Wahrheit der Zwinge, die ihn beherrschen,

35 | Ebd., S. 19.
36 | Ebd., S. 467.
37 | Ebd., S. 468.

38 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.

331


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332

Arianna Sforzini

zum Vorschein bringt. Und so verindert er sie, indem er sie zu einem immer
wieder neu angestoflenen Spiel aus Strategien und Gegen-Taktiken zwingt.

Die KAMPFE DER ZUSTIMMUNG. DER BESESSENE KORPER

Vor allem ab den Jahren 1630-1640 avanciert das 17. Jahrhundert zum Zeitalter
der groflen Besessenheiten — von Marseille bis Loudun und von Louviers bis
Auxonne sind zahlreiche Fille bekannt. Eine wahre Volkskrankheit, bei der es

sich nach Foucault®

nicht um eine Reaktivierung fritherer Aberglauben oder
einen pathologischen Ausdruck der von der Gegenreform bewirkten geistigen
Instabilitit handelt. Sie sei vielmehr ein »Umschlagpunkt jener Christiani-
sierungswelle und der Widerstandsherd« in »der politischen Geschichte des
Kérpers«.*

Um die dimonische Besessenheit als Konstrukt eines >Widerstandsher-
des< kimpfender Korper* zu begreifen, macht Foucault eine Unterscheidung
zu einem anderen, oft als verwandt angesehenen geschichtlichen Phinomen:
dem Hexentum. Gewiss tberlappen sich die Phinomene von Besessenheit
und Hexentum so stark, dass der Anschein einer geschichtlichen Kontinuitit
entstehen kann. Doch in Wahrheit bilden sie zwei gesonderte Antworten auf
zwel unterschiedliche Machtstrategien, denen zwei Korperpolitiken entspre-
chen: den Korper des Paktes (corps-pacte) der Hexe auf der Grundlage eines be-
wussten Vertrags mit dem Teufel und den Kérper des Theaters (corps-thédtre)*
der Besessenen, der von den perversen Vorschligen des Beichtvaters und dem
heimlichen Wohlgefallen am Eindringen des Teufels durchzogen und frag-
mentiert wird.

Nach Foucault zeugt das Hexentum vom Uberleben heidnischer Glaubens-
inhalte in lindlichen und isolierten Regionen, wo die archaischen Kulturen

39 | Vgl. Foucault, Michel: Die Anormalen. Vorlesung am Collége de France 1974-1975
[Les Anormaux. Cours au College de France, 1974-1975], iibers. von Michela Ott und
Konrad Honsel, Frankfurt a.M. 2007, S. 260-299, hier S. 264ff.

40 | Ebd., S. 278.

41 | Wie bereits im Falle der Hysterie ist die statistische Haufigkeit der Frauen bei den
Fallen von Hexentum und Besessenheit so eindeutig, dass man sie trotz vereinzelter
Hexer und mannlicher Besessener als »weibliche« Formen widerstandiger Korper ein-
ordnen kann.

42 | Die franzosischen Formulierungen corps-pacte und corps-théatre stammen von
der Autorin Arianna Sforzini. Fiir die Unterscheidungen zwischen Hexerei und Besessen-
heit bzw. zwischen den Kdrpern der Hexen und der Besessenen als Kérpern des Paktes
und des Theaters siehe Foucault: Die Anormalen, a.a.0., hier insbesondere S. 268ff.
und S. 274ff (Anmerkung der Herausgeberinnen.).

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

seit der Antike so gut wie unangetastet geblieben waren. Die mit der forcierten
Verbreitung des Christentums im 15. Jahrhundert konfrontierte Hexe (eine
»>schlechte Christing, eine Frau am Rande der Gesellschaft und des gemein-
schaftlichen Lebens) sollte in ihrem Korper den Widerstand gegen die Ausdeh-
nung der kirchlichen Macht katalysieren. Dieser Widerstand stiitzt sich aufein
juristisches Modell, und Foucault beschreibt die Hexe als Rechtssubjekt. Sie
schliefit den gegenseitigen Pakt mit dem Teufel aus freien Stiicken: Sie beteiligt
sich am Sabbat und macht sich dem Satan zu Diensten, der ihr im Gegenzug
seine Unterstlitzung und seine Krifte zur Verfiigung stellt. Folglich verfiigt
der Korper der Hexe tiber die Stigmata des teuflischen Paktes: Jene berithm-
ten Stellen der Unempfindlichkeit, an denen Luzifer seine Anhinger erkennt
und die den Inquisitoren und Richtern als Beweise ihrer Anklage dienen.

Bei den diversen Fillen von Bessenheit kommen hingegen unterschied-
liche Mechanismen zur Anwendung. Wir befinden uns in groflen Stidten in
der Nihe der Kirchen, insbesondere in Kléstern, wo die neuen, von der Ge-
genreformation oktroyierten Praktiken der Beichte und der Gewissensleitung
eingehend und regelmiflig praktiziert werden. Die Besessenheit bildet eine
explosive Antwort auf jene Macht, die in wiederholten Verhéren die Lust und
das Verlangen der Frauen zu ergriinden versucht. Die Kirche proklamiert das
erschopfende Gestindnis der Gedanken, Verlangen und sexuellen Begehren,
um mithilfe eines wahren Diskurses in der Ich-Form die Wahrheit ihrer eige-
nen Libido auszuleuchten. Und so sehen sich die Gewissensleiter von liister-
nen Korpern umzingelt, sich plétzlich fiir das Eindringen eines anderen Meis-
ters empfinglich zeigend, den die Beichtviter durch ihr insistierendes Fragen
selbst heraufbeschwért haben: der Dimon, der in den Tiefen der Kérper nistet.
Das juristische Modell des im Hexentum tiiblichen Pakts wird, so Foucault,
durch das physiologische Modell einer unbestimmten Durchdringung ersetzt.
Der Teufel bemichtigt sich des Korpers der Besessenen durch eine langsame
Vereinnahmung ihrer Empfindungen, Wahrnehmungen und Wiinsche, um
ihm seine eigenen Gefiihle einzufléffen. Dem fiir das Hexentum bezeichnen-
den beidseitigen Vertrag zwischen Hexe und Teufel folgt nun ein Dreiecks-
verhiltnis zwischen dem Teufel, der Besessenen (meist eine Nonne) und dem
Beichtvater beziehungsweise dem Gewissensleiter.

Besagtes Dreiecksverhiltnis verkompliziert sich allerdings durch zusétz-
liche Verdoppelungseffekte. Der Beichtvater kann in der Tat zwei Rollen ver-
kérpern: die des guten oder des schlechten Gewissensleiters, die des erlosen-
den Exorzisten oder des versteckten Hexers, der das Eindringen des Teufels
beférdert.”® Der Korper der Besessenen ist selbst der Ort einer Verdoppelung

43 | Zu den beriihmtesten Féllen zahlt Urbain Grandier, Priester in Loudun, der ange-
klagt war, ganze Legionen von Teufeln in die Kdrper der Ursulinen geschickt und sich
nachts selbst in ihre Betten geschlichen zu haben. Er wurde am 18. August 1643 bei

14.02.2026, 11:37:43.

333


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334

Arianna Sforzini

oder vielmehr einer unbestimmten Fragmentierung. Er ist ein wahres »phy-
siologisch-theologisches Theater«** der Zerrissenheiten und Kimpfe, das von
dem Korper eines Anderen durchzogen, von einem Reigen aus Empfindun-
gen, Qualen, Verlangen und Kriften durchdrungen wird, den die Besessene
in der schwindelerregenden Intensitit einer ekstatischen und unziichtigen
Hingabe erlebt. Foucaults Analysen zufolge wire es tatsichlich unzutreffend
zu behaupten, dass die Besessene dem Eindringen des Teufels im Prinzip nie
zugestimmt hitte. Die Vereinnahmung vollzieht sich gegen ihren ausdriickli-
chen Willen und ohne expliziten Vertrag. Trotzdem existiert dartiber hinaus
immer auch ein subtiles Spiel der heimlichen Selbstgefilligkeit, das mit einer
impliziten Billigung des dimonischen Anderen einhergeht, in der die Grenzen
des Willentlichen und Unwillentlichen verschwimmen. Der besessene Korper
wird kontinuierlich vom Beben eines moralischen Schmerzes erschiittert, der
mit einer fleischlichen Lust zusammenfillt, mit der furchtbaren Besessenheit
durch den Anderen, die doch zugleich lustvolle Selbst-Enteignung ist. »Bei der
Besessenbheit [...] ist der Wille mit allen Doppeldeutigkeiten des Begehrens be-
frachtet. Der Wille will und will auch wieder nicht.«*

Der besessene Korper ist also nicht mehr der einfache Verwahrer der Merk-
male eines ersten Paktes. Das Zeichen der Besessenheit ist »die plastische und
sichtbare Form des Kampfes im Korper der Besessenen«:*® die Konvulsion,
eine Mischung aus Schreien, schmerzhafter Unruhe, erotischem Aufbiumen,
obszoén-blasphemischen Gesten und verstérendem Beben. Dem Zwang, die
intimsten geheimen Regungen ihres Korpers und ihrer Lust zu duflern, wi-
dersetzt sich die Besessene mit dem brutalen Vertigo eines leeren Sprechens
und eines mit seinen blasphemischen Gesten signifizierenden Korpers, mit
dem unfreiwilligen und aufbegehrenden Schrei eines Kérpers, der die Regel
des verlangten Schuld-Diskurses in der Ich-Form mit einer anderen Sprache
umgeht. Das Problem, das sich fortan der kirchlichen Macht stellt, lautet: »Wie
kann man diese groRangelegte diskursive Erfassung und diese grofangelegte
Erforschung des Fleisches weiter verfolgen«,” ohne in den tritben Siimpfen
des Widerstandes zu versinken, die sich die konvulsiven Koérper als Antwort
angeeignet haben. Dafiir muss die Kirche allgemeine Strategien ins Feld fiih-
ren, die Foucault als »die groRen Anti-Konvulsiva«*® bezeichnet: einen inter-

lebendigem Leibe verbrannt. Vgl. zu dieser Foucault wohlbekannten Affare das Stan-
dardwerk von de Certeau, Michel: La Possession de Loudun, Paris 1970 (Neuauflage

Paris 1980).

44 | Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 276.
45 | Ebd., S. 272.

46 | Ebd., S. 276.

47 | Ebd., S. 282.

48 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

nen MiRigungsmechanismus; das Ausl6sen einer externen Verschiebung und
schlieflich die Anwendung disziplinarischer Techniken.

Zunichst darf die Beichte keinen Anreiz zur Stinde konstituieren: Sie darf
nicht Versuchung fiir den Priester oder Beichtenden werden noch eine Lust,
die Schwichen des Fleisches zu erzihlen oder ihnen zuzuhéren. Der »innere
Moderator« der Gestindnisprozeduren orientiert sich an einer »Regel der Dis-
kretion«,* beschrinkt sich auf ein behutsames Aufzihlen. All diese Vorsichts-
mafinahmen schlagen sich in einer entsprechenden Vorrichtung nieder: Der
Beichtvater zieht sich hinter ein Gitter in einen abgelegenen, dunklen Raum
zuriick und darf dem Buffertigen nicht in die Augen sehen. Wir haben es hier
mit der doppelt widerspriichlichen Aufforderung zu tun, so wenig wie moglich
zu sagen, um aus dem Anderen alles herauszulocken, gleichzeitig aber dieses
Alles-Sagen zu mifigen, da sich sowohl in die penetrante Befragung als auch
in selbstgefillige Antworten siindige Verlockungen einschleichen kénnten.

Zweitens wird die Kirche versuchen, die konvulsivischen Auerungen, die
ihren Mechanismen der Macht und des Wahrsagens Widerstand leisten, aus
ihrer Institution zu verbannen. Zu diesem Zweck nimmt sie eine entschei-
dende Entkoppelung zwischen »Fleisch« und »Konvulsion« vor: Wahrend das
Fleisch das bevorzugte Feld fiir Gestindnis und Gewissensleitung ist, wird
die Konvulsion in sakraler Hinsicht disqualifiziert und auf ein rein medizi-
nisches Phinomen reduziert. Die aufrithrerischen Krifte der Besessenheit
machen diesen Machttransfer unumginglich, auch wenn klar ist, dass diese
Kompetenziibertragung schnell zu Problemen fiithren sollte, da sie dem laizis-
tischen Macht/Wissen die Pforten der Kloster 6ffnete und den Zugriff auf die
»Moralphysiologie des Fleisches«*° erlaubte, die bis dato der christlichen Pasto-
ralmacht vorbehalten war. Foucault ist im Ubrigen der Ansicht, dass sich erst
tiber die medizinische Inanspruchnahme der Konvulsionen eine Medizin der
Nervenkrankheiten herausbilden konnte.’! Damit war der zuckende, empfind-
same und gefihrliche Korper der Frau endgiiltig ins Abseits beférdert worden.

Ein drittes Anti-Konvulsivum sollte schlieRlich in der Ubernahme der dis-
ziplinarischen Mechanismen durch die Kirche bestehen, die sich im 17. Jahr-
hundert in erzieherischen Einrichtungen, Kasernen, Krankenhiusern und
Gefingnissen niederschlugen. Da die Gefahr der Konvulsion vom Begeh-
renskérper ausgeht, wird er unter Zuhilfenahme bereits bewdhrter Mafinah-
men tiberwacht. Die Anwendung disziplinarischer Vorrichtungen (getrennte

49 | Ebd., S. 282-283.

50 | Ebd., S. 252.

51 | Die Kirche ihrerseits sollte die Frommigkeitsbekundungen entmaterialisieren. Ab
dem 19. Jahrhundert treten an Stelle der (ddmonischen oder mystischen) Besessenhei-
ten die auf jeglichen Kérperkontakt verzichtenden, wunderbaren Muttergottes-Erschei-
nungen mit vorpubertdren Kindern als Protagonisten.

14.02.2026, 11:37:43.

335


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336

Arianna Sforzini

Schlafzimmer, strenge Verfiigungen, Klassifizierungen etc.) in Priestersemi-
naren, Gymnasien oder Ordensgemeinschaften erlauben eine gewissenhafte
Kontrolle der Kérper und ihrer Sexualitit, um die Bedrohungen des Fleisches
zu entschirfen. »Im Korper also, in der Nacht und dem ihr angemessenen
Aufzug, also im Nachtgewand, also im Bett und akkurat zwischen den Lein-
tiichern«®® versucht die Kirche, die auslésenden Mechanismen fleischlicher
Stérungen zu neutralisieren.

Die Fille von Bessenheiten im 17. Jahrhundert konstituieren also nach
Foucault den Ausdruck einer Konfrontation von Machtformen und Wahrhei-
ten. In ihrer Geschichte finden sich erneut die drei, bereits in Bezug auf die
Hysterie im 19. Jahrhundert hervorgehobenen Merkmale der kimpfenden
Korper. In diesem Fall sind die besessenen Kérper wiederum eine Antwort
auf die aufdringliche Praxis der Gewissensleitung. Es handelt sich um eine
taktische Verschiebung der Zielscheiben dieser Machtform auf die von einem
zweideutigen Willen iiberlagerten Korper. Diese Antwort stellt, allerdings auf
umgekehrte Weise, weiterhin die Frage nach der Wahrheit. Die Konvulsion
ist an den Zwang gebunden, iiber sich selbst die Wahrheit sagen zu miissen,
und stellt dessen verzerrte Wiederholung oder gar verdoppelte Verifizierungs-
instanz dar. Das vom Beichtvater verlangte Gestindnis kann so zu einer Falle
werden, die das gesamte Wahrheitskonstrukt um das Fleisch zu unterlaufen
droht und zu einer Neuformulierung zwingt. Insofern sind die besessenen
Korper auch ein Element der Veridnderung. Sie er6ffnen unbekannte Wege und
neue Kampffelder.

»AKTIVISMUS IN EINEM OFFENEN MILIEU«.
DER KYNISCHE KORPER

Foucaults Analyse des Kynismus in der zweiten Hilfte von Der Mut zur
Wahrheit (seine letzte Vorlesung am Collége de France, 1984)%* widmet sich
eingehend der widerstindigen und kimpferischen Bedeutung des in eine
Wahrheitspraxis eingebundenen Kérpers. Dabei ist der Kynismus ein kaum
erforschtes, geschweige denn anerkanntes Randphinomen der antiken Philo-
sophie. Foucault jedoch sieht in ihm das Ausdrucksfeld einer wichtigen Pro-
blematisierung: der des echten Lebens im Sinne des bios als sicht- und greif-
bare Verkérperung des Wahren, als »Plastik des Wahrheit«.”* Der Kyniker

52 | Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 298.

53 | Foucault, Michel: Der Mut zur Wahrheit. Vorlesungen am Collége de France (1983-
1984) [Courage de la verité. Cours au College de France, 1983-1984], iibers. von Jiir-
gen Schroder, Berlin 2012.

54 | Ebd., S. 405.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

beschreibt sich selbst als Mann der parrhesia, des Wahrsprechens. Er macht
den Mut zur Wahrheit zu Inhalt und Form seiner Existenz. Diese Existenz
umfasst wesentliche Aspekte, die sie — verglichen mit anderen Verhaltenswei-
sen des philosophischen Lebens — spezifisch kennzeichnen. Fiir den Kyniker
geht es nicht einfach nur darum, sein Leben erlernten logoi entsprechen zu
lassen: In der Praxis (ergon) und im Diskurs (logos) soll »die Wahrheit gewis-
sermaflen in seinem eigenen Koérper Gestalt annehme[n]«,> soll der Kérper
das lebendige Zeugnis der Wahrheit sein. Den Kyniker erkennt man zudem
eher an seiner Lebensform als am Inhalt seiner Diskurse: Nomadenleben, ver-
schlissene Kleider, nachlissiges und verdrecktes AuReres, Attribute wie Man-
tel, Schultertasche und Stock, Bart und langes Haar, blof3e Fiifle. Diese Gesten
und Haltungen des Korpers sind indes keine einfachen Erkennungszeichen,
sondern notwendige Bedingungen fiir die parrhesia und die philosophische
Existenz, sodass die kynische askesis bisweilen sogar als blofes Ergebnis der
korperlichen Elemente und Ubungen gelten konnte.*® In, auf und mit seinem
Koérper realisiert der Kyniker die Anspriiche der antiken Ethik wie Einfachheit,
Unabhingigkeit, Verachtung der Konventionen und Selbstbestimmtheit. Er ist
»wie die sichtbare Statue der Wahrheit [...]: das eigentliche Sein des Wahren,
das durch den Kérper sichtbar gemacht wird«.”

Aber was macht dieser Ubergang mit der Wahrheit, was wird aus ihr, wenn
sie ihr Element nicht mehr im logos, sondern im bios findet? Wie ldsst sich eine
Wahrheitspraxis begreifen, die sich in diesem Mafle im Leben verwirklicht,
anstatt ihm Regeln vorzuschreiben? Welche Form und welche Kraft nimmt
jener Korper an, der mehr ist als der indirekte Ausdruck, die Manifestation der
Wahrheit in der Existenz? Nun, jene Ubertragung der Wahrheit vom logos auf
den Korper und auf den bios verleiht ihm eine Grimassen schneidende, in ihrer
Radikalitit skandalése Haltung. Foucault verfolgt eben jenen Verinderungs-
prozess und zeigt, wie unertriglich die Wahrheit wird, sobald sie im Korper des
Kynikers und nicht mehr im Diskurs des Weisen aufgehoben ist. Und er arbei-
tet, vorwiegend auf die Texte Platons gestiitzt, vier herkémmliche Bedeutun-
gen der Wahrheit (aletheia) heraus, die vier philosophischen Existenzformen
entsprechen. Vier Bedeutungen, mit denen ein »wahres Leben« beschrieben
werden kann: Transparenz, Lauterkeit, Gradlinigkeit, Selbstgentigsamkeit. Ein
wahres Leben ist zunichst unverborgen und unverschleiert: ein Leben ohne
Liige und Verstellung, das seine &ffentliche Zurschaustellung nicht fiirchtet.
Dariiber hinaus ist es ein Leben ohne Vermischung mit etwas anderem, das
von den Tumulten der Leidenschaften befreit ist und nur lautere Werte kennt

55 | Ebd., S. 229.

56 | Goulet-Cazé, Marie-Odile: L’Ascése cynique, Paris 1986 (2. Auflage 2001), vor
allem S. 195-222.

57 | Foucault: Der Mut zur Wahrheit, a.a.0., S. 400.

14.02.2026, 11:37:43.

337


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338

Arianna Sforzini

(es folgt ohne Laster dem Guten, huldigt einer von egoistischer Freude gerei-
nigten Gerechtigkeit usw.). Das dritte Merkmal der Wahrheit ist die Gradli-
nigkeit, die den Philosophen zu einem »gradlinigen Leben« im Einklang mit
den Gesetzen veranlasst. Und schliefllich geniigt ein Leben in Wahrheit sich
selbst. Der Philosoph fiihrt eine unabhingige, selbstbestimmte Existenz, die
das Individuum gegen die Unwigbarkeiten des Schicksals feit.>®

Der Kynismus stellt diese herkémmlichen Eigenschaften des wahren Le-
bens nicht infrage. Er iibernimmt sie und wendet sie buchstiblich an, sozusa-
gen mit einer korperlichen Buchstdblichkeit. Da ein Leben in Wahrheit das Licht
nicht fiirchten muss, macht der Kyniker den offentlichen Raum zum aus-
schlielichen Ort seiner Existenz. Der Kyniker schlift und isst auf der Strafe,
hat in aller Offentlichkeit Geschlechtsverkehr oder onaniert. Seine Existenz
stellt sich uneingeschrankt zur Schau, bis sich die Transparenz in Scham-
losigkeit verkehrt, in der alle gesellschaftliche Masken und Hintergedanken
zugunsten des Korpers in seiner schockierenden Nacktheit fallengelassen
werden.

Die Kyniker kehren auch das Thema des unvermischten Lebens um, indem
sie ein Leben fiihren, das sich von allem entledigen will, was nicht absolut
notwendig ist und nur auf nutzlose Konventionen oder tiberfliissige Bequem-
lichkeit zurtickzufiihren ist. Die Unabhingigkeit, das Unvermischte, erscheint
als Armut, die sich als Prozess einer unendlichen Erleichterung versteht: nicht
nur »eine wirkliche, materielle, physische Armut. Die kynische Armut ist wirk-
lich, aktiv und unbegrenzt«.> Noch in der groRten Bediirftigkeit muss weiter
nach dem Verzichtbaren gesucht und gegebenenfalls eine raue, unbehagliche
Existenz akzeptiert werden. Das reine, radikalisierte Leben des Philosophen
verkehrt sich in ein abstoflendes, ja entehrendes. Doch mit der Entbl6fung
seines Korpers besagt der Kyniker, dass das wahre Elend bei den Konformisten
und Etablierten zu suchen ist, simtlich Sklaven der Bequemlichkeit und der
offentlichen Meinung, die ihren Gewissheiten und Errungenschaften unter-
worfen sind.

Mit ihrer Vorstellung vom wahren Leben als Gradlinigkeit unterstreichen
die Kyniker die grundlegende Ambivalenz, die sich hinter dem Konzept des
»Gesetzes«< verbirgt. Auch sie sind bereit, den Gesetzen zu folgen, allerdings
weniger den angreifbaren, unbestindigen der polis als den unverinderlichen
Gesetzen der Natur, der spréden Tiernatur. Der Kyniker sucht sich beim
Hund, dem Tintenfisch oder der Schnecke Verhaltensvorbilder und gewinnt
im Hithnerstall wichtige Lebenserkenntnisse. Fiir ihn bedeutet, ein »gradli-
niges« Leben zu fithren und »der Natur zu folgen«, die Familie abzulehnen,
die freie Liebe zu proklamieren, Inzest oder Anthropophagie zuzulassen. Das

58 | Zu diesen vier Punkten vgl. ebd., S. 285ff.
59 | Ebd., S. 334.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

Tierhafte ist jedoch jenseits der Provokation keine immanente Gegebenbheit,
der es sich anzupassen gilt. Es ist Bestandteil einer Priifung, einer ethischen
Anstrengung (die Grenzen von Mut und Erschopfung verschieben, sich abhir-
ten), ein »Stein des Anstofles«, mit dem den wohltuenden Philosophien des
Naturgesetzes begegnet werden kann.

Schlieflich bewerten die Kyniker das selbstbestimmte Leben des Weisen
neu. Wihrend fast alle philosophischen Schulen der griechischen und rémi-
schen Welt das ethische Ideal der Erfiillung in einer umfassenden Selbstver-
fugung ansiedeln, behauptet der Kyniker, diese grenzenlose Selbstbestimmt-
heit erreicht zu haben. Der Kyniker ist ein Konig, er ist der absolute Konig,
dessen Reich weder vom Vermégen, noch von der Geburt, von Reichtiimern
oder der Macht der Waffen abhingt. So verkiindet Diogenes an Alexander,*® er
sei mehr Konig als dieser und stilisiert sich zum Koénig der Konige, da er als
Kyniker seinen Kérper und seine Leidenschaften kontrolliert; seine Gleichgiil-
tigkeit gegeniiber den Risiken der Welt geht so weit, dass er nicht beirrt oder
beeinflusst werden kann. Ein Konig des Spottes, ein ironischer Konig, der den
tatsdchlichen, siamtlich frither oder spiter vom Umsturz bedrohten Kénigrei-
chen die endgiiltige Uberlegenheit seines Grinsens entgegenhilt. Als Kénig
des Elends muss er weder tiber Subjekte noch tiber Lindereien gebieten, seine
Aufgabe besteht vielmehr darin, zu bellen und zu beifen (der Begriff »Kynis-
mus« stammt vom griechischen xdwv/kovde fiir »Hund«): bellen, um stérende
Wahrheiten, die niemand héren will, in Erinnerung zu rufen; beiflen, weil die
Wahrheit verletzt und schmerzt. Der Kyniker weif3, dass die Wahrheit womdg-
lich vor allem das ist, was man nicht zu denken ertrigt. Aus diesem Grund
hilt er in seinem Kampf gegen die Heuchelei der Welt alle dazu an, sich mit
ihr auseinanderzusetzen. Zu diesem Zweck fithrt er ein »Leben des Kampfes
gegen sich und fiir sich, gegen die anderen und fiir die anderen«.!

Foucaults ausfiihrliche Analyse des »wahren Lebens« und seiner kyni-
schen Verformung eréffnet zwei wichtige Perspektiven in Bezug auf die Kor-
perfrage. In den kynischen Wahrheitspraktiken erscheint der Kérper zunichst
als Element der Dramatisierung. Der Kynismus realisiert die philosophischen
Wahrheitswerte mithilfe ihrer 6ffentlichen Verkorperung und Inszenierung.
Spontan wirkt diese Dramatisierung eher als Infragestellung denn als ein-
fache Darlegung der Wahrheit als solcher. In ihrer korperlichen Entfaltung
werden die iiberlieferten Wahrheitsvorstellungen mit ihrer {ibertriebenen,
unertriglichen Verdoppelung konfrontiert. Die Philosophen vermdgen sich

60 | Dion Chrysostomos: »Discours IV: Sur la royauté«, in: Les Cyniques grecs. Frag-
ments et témoignages, hg. und in das Franzdsische lbersetzt von L. Paquet, Ottawa
1975 (Neuauflage Paris 1992, S. 249-277); Diogenes Laertius: Vie, doctrines et sen-
tences des philosophes illustres, a.a.0., Buch VI, § 32, § 38, § 60, S. 18, S. 20, S. 29.
61 | Foucault: Mut zur Wahrheit, a.a.0, S. 369.

14.02.2026, 11:37:43.

339


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340

Arianna Sforzini

in den schamlosen Korpern nicht mehr wiederzuerkennen: Sie scheinen ihre
Grundsitze zu illustrieren, stellen aber im Gegenteil deren Grenzen und Wi-
derspriiche blofl. Wie Foucault schreibt, spielen die kynischen Kérper »gewis-
sermaflen die Rolle eines zerbrochenen Spiegels«.®* Die entsubjektivierende
Bedeutung des duplizierenden Kérpers, die Foucault bereits Anfang der 1960er
Jahre erarbeitet hatte, erscheint bei den Kynikern in Form einer paradoxen Sor-
ge um sich und die anderen, als spektakulire und verwirrende Wiederholung
des Wahren. Auch die zweite Bedeutung des Wahrheitskorpers ergibt sich aus
der kérperlichen Dramatisierung des wahren Lebens. Der kynische Korper ist
Verwandlungsmacht: Er macht das Wahrheitsleben zu einem anderen Leben.
Wie ausgefiihrt wurde, verzerrt der Korper des Kynikers die Wahrheit. Doch
diese Veranderung enthilt auch ein Versprechen: das einer Verwandlung der
Welten und Existenzen. Das kynische Unternehmen entspringt nicht nur ein-
fach dem Gefallen an der Provokation, es méchte aufwecken, Gewissen wach-
riitteln, neue Verlangen nach unbekannten Welten bewirken. Fiir Foucault
spinnt der Kynismus ein wunderbares Band zwischen dem Wahrheitskorper
und dem Willen zur Veridnderung des Wirklichen: »Es gibt keine Einsetzung
der Wahrheit ohne eine wesentliche Setzung der Andersheit; die Wahrheit ist
nie dasselbe.«*® Der wahre Kérper des Kynikers appelliert an den Aufbau einer
anderen Welt.

Der kynische Korper rekapituliert folglich die drei, bereits wiederholt er-
wihnten Merkmale der kimpfenden Korper: Antwort/Gegensatz, Verifizie-
rung/Falsifizierung, Widerstand/Verinderung. Dabei sind sie irreduzibel
auf die hysterischen oder besessenen Korper. Sie alleine entstammen einer
willentlichen, freien Praxis, eines bewusst aufgebauten »kimpferischen« Ver-
hiltnisses zu sich und den anderen, die allerdings ein »Aktivismus in einem
offenen Milieu« ist.** Der kynische Kérper verkiindet eine ebenso unerhérte
wie unertrigliche Lehre, heute wie vor fiinfundzwanzig Jahrhunderten: nim-
lich »dass nur ein kleiner Teil der Wahrheit fiir denjenigen notwendig ist, der
wahrhaft leben will«.®® Es bedurfte des nackten, in seiner Grimassen schnei-
denden Schamlosigkeit zur Schau gestellten Korpers des Kynikers, damit wir
hinzuhéren gezwungen sind.

Das Abenteuer der explosiven, unanstindigen, rohen Korper (die Grimas-
sen der Kyniker, die Konvulsionen der Besessenen, die Krisen der Hysterike-
rin) wird von Foucault als deren grofRe Rache, als radikaler Widerstand gegen
die gingigen Wahrheitspolitiken dargestellt. Es ist der Glanz der abscheulichen
Kérper, die mit ihrer nackten und gewalttitigen Niedrigkeit, aber auch mit

62 | Ebd., S. 302.
63 | Ebd., S. 438.
64 | Ebd., S. 370.

65 | Ebd., S. 251.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

ihrer Darstellungskraft die Autoritit der »Ordnung des Diskurses«®® anfech-
ten. Diese Revolte von unten lisst Mehreres begreifen. Zunichst einmal, dass
die grofRen politischen Schlachten nicht nur als ein Pochen auf unsere Rechte
ausgefochten werden, sondern auch als Erfindung der Kérper einerseits und
als Erfahrung des Unertriglichen andererseits — auf einer unverziiglich kon-
kreteren Ebene als einer nur abstrakten und intellektuellen Empérung ange-
sichts der Ungerechtigkeiten. Man konnte fast von einem (nicht-vitalistischen)
Spinozismus Foucaults sprechen: die politischen Méglichkeiten der Kérper zu
Gehor zu bringen (das, was ein Korper ertragen, aber auch an Widerstand ent-
falten kann, wenn man in ihm die Wahrheit der anderen vollenden will). Der
angeborene Ungehorsam der Korper erlaubt jedoch auch, Foucaults Ontologie
der Wahrheit zu verstehen: Die Wahrheit existiert nur im und durch den Kor-
per; durch ihre Verkdrperung im Korper jedoch verwirklicht sie sich niemals
umfassend und eindeutig. Sie 16st vielmehr Kimpfe aus und beschwort Ver-
kleidungen herauf. Foucaults Anti-Hegelianismus bedeutet: Die Wahrheit kann
sich unméglich nicht verkérpern, doch jene Verkérperung fiithrt zu einer Dra-
matisierung und Verdnderung, die ihr Wesen erschiittert. Der Kérper muss
als Instanz einer anti-dialektischen Verwirklichung verstanden werden. Die
Wahrheit im und durch den Kérper bewirkt einen Unterschied, eine Ironie,
einen Riss: ein Spiel, das ein politisches Spiel ist. Der Kérper befindet sich als
Gegebenes immer schon jenseits seiner selbst: »iiberschiissige« Stirke, aufbe-
gehrende und brechende Kraft. Foucaults Philosophie ist ein heterotopisches
Spiel quer durch die Geschichte, das verstanden werden kénnte als ein groRes
Theater der Korper. Die Wirklichkeit gewinnt ihren Sinn fiir Foucault nur aus-
gehend von der Szene der Korper, die die verschiedenen Spiele der Wahrheit
verwirklichen, sie nachahmen, karikieren, verkliren und anfechten.

66 | Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses [L'ordre du discours, 1970], libers.
von Walter Seitter, Frankfurt a.M. 1997.

14.02.2026, 11:37:43.

341


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Korper und unkorperliche Effekte



https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte
Der Korper und das unkdrperliche Ereignis im Denken

von Gilles Deleuze

Angelika Seppi

Spitestens seit den 198cer Jahren ist im Zuge der vermehrten Kritik am car-
tesianischen Denken und dem rationalistischen Modell ein weitreichender
Paradigmenwandel in den Geistes- und Kulturwissenschaften festzustellen,
der sich unter das Schlagwort der »Wiederkehr des Korpers« stellen lisst.!
Dabei vollzieht sich die viel beschworene Wiederkehr des Korpers unter zwei
gegensitzlichen Vorzeichen: Unter dem Vorzeichen des cultural turn wird der
Korper als historisches Produkt vielfiltiger kultureller Ein- und Beschreibun-
gen wiederentdeckt, unter dem Vorzeichen des natural/material turn dagegen
als letztes Bindeglied zur (sogenannten) Natur, als letzter Realititsgarant, als
Konkretes inmitten des Abstrakten, als Festes und Geschlossenes inmitten der
allgemeinen diskursiven Verfliissigung.? Weder der einen, noch der anderen
Position zurechenbar, manifestiert sich der Kérper in den Schriften von Gilles
Deleuze (und Félix Guattari) auf der Ebene seiner Aktualitit zwar als histori-
sches Produkt innerhalb einer (immer auch) diskursiven Bedeutungsordnung,
die Aktualisierung selbst verweist aber auf eine nicht zu reduzierende Ebene
der Virtualitit, die sich gegen jegliche Einrahmung — in welches Zeichenre-
gime auch immer — sperrt. Als Scharnier zwischen Aktualitit und Virtualitit
widersetzt sich der Kérper sowohl der Reduktion auf seine historisch-signifi-
kativen Komponenten als auch seiner Naturalisierung und sprengt in seinem
Widerstand die althergebrachten Dichotomien von Natur und Kultur, von Ma-
terie und Geist, auf denen die genannten Reduktionen fuflen.

Wenn sich die folgenden Bemerkungen den Kérpern und den unkorperli-
chen Ereignissen im Denken von Gilles Deleuze zuwenden, so verfolgen sie

1 | Kemper, Dietmar und Wulf, Christoph: Die Wiederkehr des Kérpers, Frankfurt a.M.
1982.
2 | Schroer, Markus (Hg.): Soziologie des Kdrpers, Frankfurt a.M. 2005, S. 22.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346

Angelika Seppi

dabei ein nicht-dialektisches, materialistisches Denken, das sich von klassisch
materialistischen Positionen insofern unterscheidet, als das Prinzip der Nega-
tion zuriickgewiesen und der Versuch unternommen wird, sich auferhalb der
herkémmlichen bindren Logik von Materie und Geist, von Wirklichkeit und
Idealitit zu positionieren.? In Ankniipfung an Deleuze, aber auch an Jacques
Derrida, ist damit der Versuch gewagt, ein Denken aufierhalb jener Logik zu
entwerfen, »die Wirklichkeit (prisent, aktuell, empirisch, lebendig — oder nicht)
und Idealitit (regulative oder absolute Nicht-Prisenz) unterscheidet oder ein-
ander gegeniiberstellt«.* Der Versuchung eines solchen Denkens stattgebend,
wird im Folgenden in erster Linie der ontologischen und epistemologischen Di-
mension der Neubestimmung des Verhiltnisses von Kérper und unkérperli-
chem Ereignis nachgegangen, die in den Arbeiten Deleuzes zu finden ist. In
Anlehnung an die Stoiker entfaltet Deleuze in der Logik des Sinns die zweifache
Reihe der Kérper und Dingzustinde einerseits, der unkorperlichen Ereignis-
se andererseits. Wihrend die Kérper und Dingzustinde in einer kosmischen
Gegenwart existieren, stehen die Ereignisse als Oberflichenwirkungen fiir ein
Auflersein, fiir ein Unkorperliches, das im eigentlichen Sinne nicht existiert,
sondern insistiert oder subsistiert. Damit ist das Sein nicht linger der hochs-
te Begriff, »[...] sondern Etwas, aliquid, insofern es das Sein und das Nicht-
sein, die Existenzen und die Insistenzen subsumiert«.’ In ontologischer und
epistemologischer Hinsicht zielt die Neubestimmung des Verhiltnisses von
Kérper und unkérperlichem Ereignis auf eine Umkehrung des Platonismus.®
Thre Dringlichkeit bezieht sich aber auf die ethische Dimension, in Hinsicht
auf eine zukiinftige Ethik, deren Imperativ darin bestiinde, sich des Ereignis-
ses als wiirdig zu erweisen: »dessen wiirdig werden, was uns zustofit, darin
also das Ereignis wollen und freilegen, der Sohn seiner eigenen Ereignisse und

3 | Zur ndheren Charakterisierung eines nicht-dialektischen Materialismus vgl. den
Beitrag von Cheah, Pheng: »Nondialectical Materialism«, in: Coole, Diana und Frost,
Samantha (Hg.): New Materialisms: Ontology, Agency, and Politics, Durham 2010,
S.70-92.

4 | Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die
neue Internationale [Spectres de Marx, 1993], libers. von Susanne Liidemann, Frank-
furta.M. 2004, S. 93-94.

5 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], iibers. von Bernhard
Dieckmann, Frankfurt a.M. 1993, S. 22.

6 | Gerade in Hinsicht auf eine Umkehrung des Platonismus wird Deleuzes Betonung
der Autonomie derimmateriellen, unkérperlichen Wirkungen oder Ereignisse als keines-
falls widerspriichliche, sondern als notwendige Bedingung einer Philosophie der Mate-
rie und des Kdrpers auszuweisen sein.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

dadurch neugeboren werden, sich abermals eine Geburt verschaffen, mit der
eigenen fleischlichen Geburt brechen«.”

EVENTUM TANTUM

Sich des Ereignisses als wiirdig zu erweisen, dessen wiirdig werden, was uns
zustoflt, darin also das Ereignis wollen und freilegen: »Uns« ist hier stets die-
ser oder jener spezifische Korper, der da ist, hier und jetzt, an diesem Ort, zu
dieser Zeit, wihrend »das Ereignis«, dessen sich dieser oder jener spezifische
Korper als wiirdig zu erweisen hat, von einem ginzlich anderen Ort und einer
ganzlich anderen Zeit auf uns kommt. Wie die Wunde im Werk von Joe Bous-
quets, gibt es das Ereignis schon vor diesem oder jenem aktuellen Kérper, vor
mir, um von mir verkérpert zu werden.® Dessen wiirdig zu werden, was uns
zustdRt, setzt zunichst eine Offnung voraus, fiir das, was kommt, »fiir das Er-
eignis«, das man nach Derrida »nicht als solches erwarten und also auch nicht
im Voraus erkennen kann, fiir das Ereignis als das Fremde selbst, fiir jeman-
den [ihn oder sie], fiir den man im Eingedenken der Hoffnung immer einen
Platz freihalten muf [...].«<° Das Ereignis, das es immer schon vor uns gab, ist
zugleich an eine irreduzible Zukiinftigkeit gebunden: an die Singularitit des-
sen, das in der Zukunft in aller nicht antizipierbaren Andersheit ankommen
wird. Das Ereignis geht mitunter nie zur Ginze in dem auf, was gegenwirtig
eintritt. Thm ist vielmehr eine wesentlich doppelte Struktur zu eigen, die sich
nicht nur der Gegenwart entzieht, sondern diese als in sich selbst unidentische
und ungegenwirtige ausweist:

»In jedem Ereignis gibt es den gegenwértigen Augenblick der Verwirklichung, jenen, in
dem das Ereignis sich in einem Dingzustand, einem Individuum, einer Person verkdrpert
und den man mit der Aussage bezeichnet: Nun ist der Augenblick gekommen; und die
Zukunft und die Vergangenheit des Ereignisses sind nur in Funktion dieser definitiven
Gegenwart, vom Standpunkt desjenigen aus beurteilbar, der letztere verkdrpert. An-
dererseits aber gibt es die Zukunft und die Vergangenheit des Ereignisses an sich, das
jeder Gegenwart ausweicht, weil es von den Begrenzungen eines Dingzustandes frei,
weil es unpersdnlich und préindividuell, neutral, weder allgemein noch besonders ist,
eventum tantum [...].«*°

7 | Ebd., S. 187.

8 | Deleuze bezieht sich auf das Werk Joe Bousquets in Hinsicht auf die darin ausge-
tragene Auseinandersetzung mit den Themen der Verwundung, des Ereignisses und der
Sprache. Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 186.

9 | Derrida: Marx’ Gespenster, a.a.0., S. 96f.

10 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 189.

14.02.2026, 11:37:43.

347


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348

Angelika Seppi

Der zweifachen Reihe von Kérper und unkorperlichem Ereignis entsprechen
Deleuze zufolge zwei komplementire Lesarten der Zeit. In Hinsicht auf die
Korper und Dingzustinde manifestiert sich die Zeit als Chronos, als kosmi-
sche Gegenwart, die das Weltganze umfasst. In Hinsicht auf die unkdorper-
lichen Ereignisse dagegen insistiert die Zeit als Aon, als reiner Infinitiv, als
reines Werden, »das sich bis ins Unendliche in Vergangenheit und Zukunft
teilt und dabei stets der Gegenwart ausweicht«." Entsprechend den beiden Les-
arten der Zeit sind die Idealitit oder Virtualitit des Ereignisses und die Wirk-
lichkeit oder Aktualitit des Korpers als einander komplementir zu denken.
Die Idealitit oder Virtualitit des Ereignisses und seine Zeit, Aon, finden sich
der Wirklichkeit oder Aktualitit des Korpers und seiner Zeit, Chronos, gerade
nicht als transzendentale Instanz gegeniibergestellt. Die Idealitit oder Virtua-
litit des Ereignisses insistieren oder subsistieren vielmehr in der Wirklichkeit
oder Aktualitit des Korpers selbst, in der Aktualitit des Korpers, den es als
Quasi-Ursache, als Operateur des Ereignisses zu denken gilt."? In Hinsicht auf
die wesentliche Doppelstruktur des Ereignisses ist der Versuch, den Korper
als Quasi-Ursache, als Operateur des Ereignisses zu bedenken, an die Heraus-
forderung gebunden, mit der idealen, mechanischen oder dialektischen Oppo-
sition zwischen Wirklichem und Nichtwirklichem, zwischen Gegenwirtigem
und Nichtgegenwirtigem, zwischen Chronos und Aon zu brechen und damit
mit dem Konzept einer allgemeinen, aus der sukzessiven Verkettung gegen-
wirtiger Augenblicke bestehenden Zeitlichkeit selbst.”* Insoweit es den Korper
jenseits der Opposition zwischen Wirklichem und Nichtwirklichem, zwischen
Gegenwirtigen und Nichtgegenwirtigen, zwischen Chronos und Aon zu er-
wigen gilt, wird er als Grenzginger seines eigenen Vermégens in den Blick ge-
nommen, eines Vermogens, das vielleicht in nichts anderem besteht, als sein
Vermdgen im Empfang des Ereignisses zu erweitern, um auf diese Weise und
in einem radikalen Sinn ein anderer Kérper zu werden.

BRUCHZAHLEN UND INKOMMENSURABLE GROSSEN

In Deleuzes Dialogen mit Claire Parnet heifdt es:

»Das Werden ist eine Geographie, das sind Richtungen und Verlaufe, Eingange und Aus-
gange. Es gibt ein Frau-Werden, das nichtin den Frauen aufgeht, nichtin deren Zukunft

und nicht in deren Vergangenheit, und in dieses Werden missen Frauen eintreten, um
aus ihrer Vergangenheit und ihrer Zukunft, ihrer Geschichte, herauszutreten. Es gibt ein

11 | Ebd., S. 19f.
12 | vgl. ebd., S. 186.
13 | Vgl. Derrida: Marx’ Gespenster, a.a.0., S. 103.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

Revolutiondr-Werden, das nicht identisch ist mit der Zukunft der Revolution und das
nicht zwangsldufig durch die und in den Militanten sich abspielt. Es gibt ein Philoso-
phie-Werden, das nichts gemein hat mit einer Geschichte der Philosophie, das vielmehr
durch jene und in jenen vor sich geht, welche die Philosophiegeschichte nicht einzuord-
nen vermag.«'4

Muss es demnach nicht auch ein Kérper-Werden geben, das sich nicht auf die
Vergangenheit, nicht auf die Gegenwart und noch nicht einmal auf die Zu-
kunft eines Korpers reduzieren lisst? Der werdende, geografisch-kartografi-
sche Korper wird im Denken Deleuzes (und Guattaris) in Anlehnung an An-
tonin Artaud als organloser Kérper entworfen, als intensive, priindividuelle
und materielle Realitit, die dem individuiierten und organisierten Kérper vo-
rausgeht.”® Den im europiischen Denken vorherrschenden organizistischen
oder mechanizistischen Korperbildern, setzten Deleuze (und Guattari) ein
maschinelles Konzept des Koérpers entgegen, das mit der hierarchischen, teleo-
logischen und transzendentalen Organisation der Organe, wie sie der Begriff
des Organismus impliziert, ebenso bricht wie mit dem Determinismus me-
chanistischer Zuginge. Der sogenannte organlose Korper ist auf der Ebene
einer noch nicht strukturierten, formlosen Materie situiert und kennt und
bedarf keines transzendentalen, Einheit stiftenden Prinzips: »Der Korper ist
der Korper/er ist allein/und braucht keine Organe/der Korper ist niemals ein
Organismus/die Organismen sind die Feinde des Kérpers.«® Ausgehend von
der im Anti-Odipus unternommenen Schizoanalyse, laden uns Deleuze und
Guattari dazu ein, Korper zu erwigen, die sich nicht auf den Organismus
und nicht auf das Bewusstsein reduzieren lassen: Korper, auf denen sich der
Organismus, wie auf einem noch weithin unerforschten, grenzenlosen Terri-
torium ausbreitet, um dieses nach und nach zu kolonisieren, zu vermessen,
in Herrschafts- und Zustindigkeitsbereiche aufzuteilen, in Schichten zu glie-
dern — zu stratifizieren. Die Herausforderung des Denkens Deleuzes besteht
nun gerade darin, die Stratifizierung — ein Prozess, der, wie es in Tausend Pla-
teaus heifdt, »unter manchen Aspekten sehr niitzlich, unter vielen anderen aber

14 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge [Dialogues, 1977], iibers. von Bernd
Schwibs, Frankfurt a.M. 1980, S. 9f.

15 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schi-
zophrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980], libers. von Gabriele
Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 205-229.

16 | Deleuze zitiert hier aus: Artaud, Antonin: »Supp0ts et supplicationse, in: 84,
Nr. 5/6 (Sonderausgabe Antonin Artaud), 1948, zit.n. Deleuze, Gilles und Guattari,
Félix: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophrenie 1 [L’Anti-CEdipe. Capitalisme et
schizophrénie 1, 1972], iibers. von Bernd Schwibs, Frankfurt a.M. 1977, S. 15.

14.02.2026, 11:37:43.

349


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350

Angelika Seppi

bedauerlich war [...]«" — als einen immanenten Prozess zu denken. Die drei
Deleuze zufolge wesentlichen Strata — die chemo-physische, die organische
und die anthropomorphe bzw. alloplastische Schicht, samt Organismus und
Bewusstsein — fallen eben nicht aus irgend einem Auflen kommend, tiber den
organlosen Korper der Erde her, um sich diesem zu unterwerfen und gefiigig
zu machen.” Es ist der organlose Korper selbst, der den Prozessen der Strati-
fizierung und Territorialisierung stattgibt, und es ist ein und derselbe Korper,
der diese Schichten und Territorien unterwandert, Fluchtlinien zieht, Prozes-
sen der Verkettung Raum gibt, in denen sich Kérper an Korper anschlieflen, in
denen sich diese Kérper mit jenen Korpern verketten, um aus dem kolonisier-
ten Korper wieder »ein Vermdgen zu machen, das sich nicht auf den Organis-
mus reduziert« und um aus dem Sprechen, Schreiben und Denken seinerseits
»ein Vermoégen zu machen, das sich nicht auf das Bewusstsein reduziert«.”
»Die kleinste reale Einheit«, lesen wir in den Dialogen mit Claire Parnet,
»ist nicht das Wort, nicht die Idee oder der Begriff und nicht der Signifikant, es
ist die Verkettung.«* »Es gibt eine Spinoza-Verkettung«, sagt Deleuze, »Seele
und Korper, Verhiltnisse, Begegnungen, Vermdogen, affiziert zu werden, Affek-
te, die dieses Vermogen ausfiillen, Trauer und Freude, die diese Affekte niher
bestimmen. Philosophie wird hier zur Kunst der Verkettung.«*! Es gibt eine
Deleuze-Verkettung, sagen wir, maschinelle Verkettungen des Begehrens,
kollektive Verkettungen der AuRerungen, divergente Serien, tausend Plateaus,
organlose Korper, Meuten, Banden, Populationen, Perzepte, Affekte, Arten des
Werdens, Tier-Werden, Frau-Werden, Unsichtbar-Werden. Philosophie wird
hier zur Kunst der Linie, Fluchtlinie, die den Organismus und das Bewusst-
sein gleichermaflen flieht. Warum diese Insistenz, den Organismus und das
Bewusstsein zu fliehen? Erstens, weil der Organismus und das Bewusstsein
die Korper, ihr Sprechen, Schreiben und Denken einsperren und sie von ih-
rem Begehren und ihrem Vermégen abschneiden, und zweitens, weil sie uns
ein Bild der Welt aufdriicken, mag es auch ein transzendentales sein, das uns
bestindig an der Welt selbst vorbeischauen lisst. Im fiinften Kapitel von Dif-
ferenz und Wiederholung fithrt Deleuze aus, inwieweit der imaginire Schirm,
durch den wir alles Gegebene wahrnehmen, irreduzibel ist. Demnach ist uns
das Gegebene als Verschiedenes gegeben, nicht aber die Differenz, durch die
uns das Gegebene gegeben ist: »Die Welt ist stets einem >Rest< gleichzuset-
zen, und das Reale in der Welt kann nur in Form von Bruchzahlen oder gar
inkommensurablen Gréflen gedacht werden. Jedes Phinomen verweist auf die

17 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 60.
18 | Vgl. zu den drei wesentlichen Schichten ebd., S. 696.
19 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 69.

20 | Ebd., S. 59.

21 | Ebd,, S. 69.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

Ungleichung, die es bedingt, jede Verschiedenheit, jede Verinderung verweist
auf eine Differenz, die deren zureichenden Grund darstellt.«** Zureichender
Grund der Verinderung kann die Differenz allerdings nur insoweit sein, als
sie danach strebt, sich in der Ausdehnung und unter der Qualitit, denen sie
stattgibt, zu verneinen und zu tilgen.? Die Korper selbst aber fiigen sich nie-
mals zur Ginze in das Bild, das wir uns von ihnen machen, sie lassen sich nie-
mals zur Ginze von ihrem Begehren und ihrem Vermogen abschneiden. Sie
bleiben hartnickig zugleich der Ebene des Organismus und des Bewusstseins
zugewandt, oder allgemeiner, der Ebene ihrer Aktualitit, als auch der Ebene
des sogenannten organlosen Korpers, der Ebene der Virtualitit. Das Virtuelle
muss sogar, wie es in Differenz und Wiederholung heifdt, »als ein strikt dem
Realobjekt zugehoriger Teil definiert werden — als ob das Objekt einen seiner
Teile im Virtuellen hitte und darin wie in einer objektiven Dimension einge-
lassen wire«.?

Auf der Ebene ihrer Aktualitit sprechen wir von den Korpern als diskreten
Individuen mit bestimmten Eigenschaften, von vermessenen Territorien und
determinierten Zyklen, von metrischen Rdumen und chronologischen Zeiten,
vom gesunden Menschenverstand und seinen Aufteilungen. Auf der Ebene
ihrer Virtualitit dagegen sprechen wir von einer Multiplizitit mit n Dimensi-
onen, von unpersénlichen, priindividuellen Singularititen, die den n-dimen-
sionalen Raum bevélkern, von differenziellen Elementen und deren Verhilt-
nissen, von nicht-metrischen Riumen und Zeiten. Die Ebene der Virtualitit,
als strikt dem Realobjekt zugehoriger Teil, bildet zugleich dessen duflerste
Grenze, sein Auflen, das, wie Deleuze in seinem Buch zu Foucault schreibt,
keine erstarrte Grenze ist, sondern »eine bewegliche Materie, belebt von peris-
taltischen Bewegungen, von Falten und Faltungen, die ein Innen bilden: nicht
etwas anderes als das Aufen, sondern genau das Innen des Auen«.? Als In-
nen des Auflen liegt der aktuelle Kérper nicht jenseits der Virtualitit, sondern
ist das von ihr implizierte, und die Virtualitit, das Auflen, die Materie in ihren
peristaltischen Bewegungen, in ihrer Geschwindigkeit, ihren Kontraktionen
und fluktuierenden Verkettungen, hort nicht auf, an das Innen zu rithren und
dessen vermeintliche Geschlossenheit und Ordnung zu unterwandern. Die ak-
tuellen Korper, als an dieser Grenze konstituierte, sind zugleich das Produkt
und die lebendigen Agenten des Verhiltnisses von Aktualitit und Virtualitit

22 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968],
Ubers. von Joseph Vogl, Miinchen 2007, S. 281.

23 | Vgl. ebd., S. 283.

24 | Ebd., S. 264.

25 | Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault 1986], libers. von Hermann Kocyba, Frankfurt
a.M. 2013, S. 134f.

14.02.2026, 11:37:43.

351


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352

Angelika Seppi

und als solche mit dem Vermdégen versehen, die Ordnung der Dinge zu stéren
und den Bewegungen des Werdens Raum zu geben.

WiE HERUM? WIE HERUM?

Wenn es eine Konstante der Korper Deleuzes gibt, dann die, dass die Korper
stets in das Problem oder Paradox des Werdens eingelassen sind. Von Parme-
nides an, besteht das Problem oder Paradox des Werdens in seiner vermeintli-
chen Unvereinbarkeit mit dem Sein. Gegeben seien zwei Qualititen, das Jin-
gere und das Altere, die immer vorwirtsschreitend, notwendig in das ihnen
Entgegengesetzte fortschreiten und so das Entgegengesetzte voneinander wer-
den: »das Jiingere nimlich ilter als das Altere und das Altere jiinger als das
Jungere; geworden sein aber kdnnen sie es niemals. Denn wiren sie es gewor-
den: so wiirden sie es nicht mehr (werden), sondern wiren es.«* Das Paradox
des Werdens wird von Deleuze in der Logik des Sinns dahingehend zunichst
als Identitit beider Sinnrichtungen zugleich bestimmt: des Jiingeren und des
Alteren, des Kiinftigen und des Vergangenen, des Mehr und des Weniger, des
Aktiven und des Passiven, der Ursache und der Wirkung.? Als mafRloses Ver-
riickt-Werden, als Unbegrenzt-Werden, das sich bis ins Unendliche in Ver-
gangenheit und Zukunft teilt, weicht das Werden der Gegenwart stets aus
und ist als unendlich teilbares Ereignis »ewiglich das, was sich gerade ereig-
net hat, und das, was sich gleich ereignen wird, doch niemals das, was sich
ereignet [...]«.”® Ausgehend vom Paradox des Werdens, entwickelt Deleuze in
der Logik des Sinns eine Reihe von paradoxen Serien, die in ihrer Gesamtheit
die Theorie des Sinns selbst bilden sollen.

Als Versuch eines logischen und psychoanalytischen Romans sind die Pro-
tagonisten der Logik des Sinns Lewis Carroll, dem Deleuze die erste grofle Un-
tersuchung und Inszenierung der Sinnparadoxa zuschreibt, sowie die Stoiker,
die im Bruch mit der platonisch-aristotelischen Philosophie ein neues Bild des
Denkens einfiihren, das in Deleuzes Augen eng an die paradoxe Beschaffen-
heit des Sinns gekntipft ist. Mit Lewis Carroll wird die erste Serie der Paradoxa,
»Vom reinen Werden, anhand der Abenteuer Alices und den diese Abenteuer
konstituierenden Umkehrungen exemplifiziert: »Umkehrung des Wachsens
und Schrumpfens: >Wie herum? Wie herum?« fragt Alice, ahnend, daR es stets
gleichzeitig in beide Richtungen zugleich geht [...]. Umkehrung von gestern

26 | Platon: Sdmtliche Werke in zehn Bédnden, Bd. VIII: Parmenides, hg. von Karlheinz
Hiilser, iibers. von Friedrich Schleiermacher, erg. durch Ubers. von Franz Susemihi,
Frankfurta.M. 1991, S. 297, 155a.

27 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 17.

28 | Ebd., S. 24.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

und morgen, wobei dem Gegenwirtigen stets ausgewichen wird: >Gestern und
morgen Marmelade, niemals aber heute.« Umkehrung des Mehr und Weniger:
Finf Nichte sind fiinfmal wirmer als eine einzige, »aber sie diirften aus dem
gleichen Grund auch fiinfmal kilter sein.«?®

Die zweite Serie der Paradoxa des Sinns, »Von den Oberflichenwirkun-
gen«, geht von der stoischen Unterscheidung zwischen den Kérpern in der
Tiefe und den unkéorperlichen Wirkungen oder Ereignissen an der Oberfliche
aus. Die Korper in ihren Strebungen, ihren physischen Qualititen, ihren Be-
zeichnungen, ihren Aktionen und Passionen und den ihnen entsprechenden
Dingzustinden werden als Mischungen zwischen Kérpern definiert, die auf
eine Ureinheit aller Kérper zuriickverweisen und einer kosmischen Gegen-
wart angehoren. Wihrend in dieser kosmischen Gegenwart alle Kérper wech-
selseitig Ursachen fiireinander sind, gehéren die von den Ursachen ausgehen-
den Wirkungen einer ginzlich anderen Ordnung an:

»Diese Wirkungen sind nicht Kérper, sondern im eigentlichen Sinn »Unkdrperliche«. Es
handelt sich nicht um physische Qualitdten oder Eigenschaften, sondern um logische
oder dialektische Attribute. Es handelt sich nicht um Dinge oder Dingzusténde, sondern
um Ereignisse. Man kann nicht sagen, daf sie existieren, sondern eher, dafl sie sub-
sistieren oder insistieren, da sie iiber jenes Mindestmaf an Sein verfligen, das all dem
zukommt, was kein Ding, was nicht-existierende Entitat ist.«30

Die stoischen Oberflichenwirkungen lassen sich im Gegensatz zu den Kor-
pern an keiner Gegenwart und an keinem Sein festmachen. In der Lesart De-
leuzes werden sie insoweit zu einem Synonym fiir das Werden selbst, als das
Werden als unkérperliche, immaterielle Wirkung kérperlich-materieller Ursa-
chen konzipiert wird.

Die Tiefe der Korper ist so als ein Gemisch und Gemenge von Kérpern
konzipiert, die ineinander eindringen und koexistieren, Mischungen, die die
Quantitits- und Qualititszustinde der Korper und Dingzustinde bestimmen:
»die Dimension einer Gesamtheit, oder eben das Rotglithende des Eisens,
das Griin eines Baumes«.* Zu glithen oder zu griinen aber, zu wachsen oder
zu schrumpfen, zu schneiden oder zerschnitten zu werden, sind selbst keine
Dingzustinde oder Mischungen in der Tiefe der Kérper, sondern unkérperli-
che Ereignisse an der Oberfliche, die sich an kein Sein und kein Maf halten.
Was von der Tiefe der Kérper an die Oberfliche steigt, ist ein mafloses Ver-
riickt-Werden, ein Unbegrenzt-Werden. Wihrend im Platonismus die Ideen als
Inbegriffe des Seins dafiir Sorge tragen, das Werden zu mifigen, steht die

29 | Ebd., S. 17.
30 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 19.
31 | Ebd,, S. 21.

14.02.2026, 11:37:43.

353


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354

Angelika Seppi

stoische Erfindung der Oberflichenwirkungen fiir ein Bild des Denkens, das
dem reinen Sein ohne Werden, ein reines Werden ohne Sein gegentiberstellt.
Die Logik des Sinns ist unter anderem der Versuch, dieses bei den Stoikern
angelegte Bild des Denkens zu entwickeln und zwar hinsichtlich der Genese
des Sinns, die Deleuze in eine statische, logische und ontologische Genese ei-
nerseits, in eine dynamische Genese andererseits zerlegt.** So entwickelt die
Logik des Sinns das Bild eines Denkens, in dem alles in den Tiefen der Korper,
im lirmenden Unsinn beginnt, indem aber zugleich alles, was geschieht, an
der Oberfliche geschieht. Die Oberflichenwirkungen werden als Ereignis des
Sinns zum Ereignis schlechthin: Das Ereignis, das Werden, ist der Sinn selbst,
»insofern er sich von den Dingzustinden abhebt oder unterscheidet, die ihn
herstellen und in denen er sich verwirklicht«.*

SEHEN SIE DIESES EI?

Wie sich der Sinn, das Ereignis, das Werden, von den Dingzustinden abhebt,
wie die Oberfliche selbst hergestellt wird, wie das unkérperliche Ereignis aus
den Korperzustinden resultiert, ist das Thema der dynamischen Genese des
Sinns. Hinsichtlich der statischen Genese, der logischen gleichwie der onto-
logischen, war Deleuze bereits von der Unterschiedenheit der Korper in der
Tiefe und der Oberflichenereignisse ausgegangen. Thnen entsprach die erste
grofle Dualitit zwischen den Kérpern als einander wechselseitigen Ursachen
einerseits und den Ereignissen als unkorperlichen Wirkungen andererseits.
Sofern die unkorperlichen Ereignisse als Sinnereignisse definiert werden, als
logische oder dialektische Attribute, sind sie an die Sitze gebunden, die sie
zum Ausdruck bringen. Der Dualitit zwischen Kérpern und unkérperlichen
Ereignissen entspricht damit die Dualitdt zwischen den Dingen und den Sit-
zen: essen oder reden, »bits of things« oder »bits of Shakespeare«.** Essen, ein
Happen von Dingen, schreibt Deleuze in der vierten Serie der Paradoxa des
Sinns, »ist das Modell der Operation der Korper, der Typus ihrer Mischungen
in der Tiefe, ihrer Aktion und Passion, ihrer Art und Weise, ineinander zu exis-
tieren«.*® Sprechen, ein Happen von Worten, dagegen »ist die Bewegung der
Oberfliche, der idealen Attribute oder unkérperlichen Ereignisse.«*® Als ele-
mentare disjunktive Reihe kehrt die Dualitit von »essen« und »sprechen« in

32 | Zur statischen ontologischen und logischen Genese des Sinns vgl. ebd., S. 143-
162. Zur dynamischen Genese des Sinns vgl. ebd., S. 231-250.

33 | Ebd., S. 260.
34 | Vgl. ebd., S. 43.
35 | Ebd.

36 | Ebd.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

den spiteren Arbeiten von Deleuze unter verschiedenen Vorzeichen wieder: in
Tausend Plateaus in der zweifachen Gliederung von Inhalt und Ausdruck, im
Buch zu Foucault in der zweifachen Ordnung von Sichtbarem und Sagbarem.*”
In der Falte zwischen den beiden komplementiren und nichtsdestotrotz streng
disjunktiven Reihen erscheint das Ereignis als Zeichen, um von einem Kérper
in Empfang genommen zu werden, der damit seinerseits zur Geburtsstitte
des Sinns wird. Solange die Zeichen nicht in eine Oberflichenorganisation
eintreten, bleiben sie ohne Sinn.*® Aus der Perspektive der statischen Genese
waren »essen« und »sprechen« als zwei durch das Ereignis bereits getrennte
und artikulierte Serien angegangen worden. In Hinsicht auf die dynamische
Genese des Sinns stellt sich dagegen die Frage, wie sich »sprechen« und »es-
sen« tatsichlich voneinander 16sen, wie das unkorperliche Ereignis tatsichlich
aus den Korperzustinden resultiert, wie wir vom lirmenden Unsinn in der
Tiefe der Kérper zur Herstellung der Oberflichen gelangen.*

In der Logik des Sinns wird die dynamische Genese des Sinns in der gleich-
zeitigen Anlehnung an und Abgrenzung von den psychoanalytischen Kon-
zepten der Oralitit und Sexualitit entwickelt. Meine Bemerkungen dagegen
schlagen eine andere Richtung ein. Sie stellen die Frage nach der dynamischen
Genese des Sinns in die Problematik der »empirisch-transzendentalen Redu-
plizierung«, an der sich laut Michael Foucault die Philosophie seit Kant die
Zihne ausbeift.*® Als >unerwiinschte Nebenwirkung« der umfassenden Ana-
Iytik der Endlichkeit, die nach Foucault die allgemeine diskursive Ordnung
bestimmt, die ausgehend vom 19. Jahrhundert die klassisch-reprisentative
Episteme ablost, steht die empirisch-transzendentale Reduplizierung fiir das
Paradox einer Logik der Erkenntnisproduktion, der gemifl die empirischen
Inhalte der Erkenntnis zugleich die Bedingungen der Erkenntnis selbst liefern

37 | Vgl. Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 64-67 sowie Deleuze:
Foucault, a.a.0., S. 57. Die Ordnung des Sichtbaren Idsst sich dabei nicht auf den Seh-
sinn und dessen Eindriicke beschrédnken, sondern umfasst das weite Feld mikrosko-
pischer und makroskopischer Affektionen und Perzeptionen im Allgemeinen, wahrend
die Ordnung des Sagbaren die vier Dimensionen des Satzes umfasst: die Bezeichnung
(Beziehung des Satzes zu einem dufleren Datum), die Manifestation (Beziehung des
Satzes zum sprechenden Subjekt), die Bedeutung (Beziehung des Satzes, der Worter
des Satzes zu universellen oder allgemeinen Begriffen) und schlielich den Sinn (das
Ausgedriickte des Satzes, reines Ereignis, das im Satz insistiert oder subsistiert). Zu
den vier Dimensionen des Satzes vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 29-43.

38 | Ebd., S. 137.

39 | Ebd., S. 231.

40 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Arch&ologie der Humanwissen-
schaften [Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 1966],
Ubers. von Ulrich Kdppen, Frankfurt a.M. 1974, S. 389.

14.02.2026, 11:37:43.

355


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356

Angelika Seppi

miissen.” Dieser paradoxen Logik gemif wird der Produktionsprozess stets
nach dem Modell des Produkts, der Grund stets nach dem Modell des zu Be-
griindenden, das Werden stets nach dem Modell des Seins gedacht und damit
notwendig verfehlt. Hinsichtlich ihrer philosophischen Genealogie wird die
empirisch-transzendentale Reduplizierung von Foucault und Deleuze glei-
chermaflen an Kants kritische Revolution zuriickgebunden. Deleuze zufolge
bestand diese im Wesentlichen darin, den legitimen vom illegitimen, transzen-
denten Gebrauch der Vermdgen zu unterscheiden.” Dariiber, dass Kant in
seiner Kritik tiber den Ausschluss des illegitimen Gebrauchs der Vermdgen
nicht hinausgehe, der Gemeinsinn und die gute Natur des Denkens weiter-
hin als unhinterfragte Voraussetzungen fungierten, verbleibe er innerhalb
des reprisentativen Bild des Denkens.” Das reprisentative Bild des Denkens
vermag es in Deleuzes Augen nicht, mit dem Gemeinsinn zu brechen und
begniige sich folglich damit, »eine lediglich empirische Ubung in einem Bild
des als >urspriinglich« dargestellten Denkens ins Transzendentale zu heben«.**
Als allgemeinstes Prinzip der Reprisentation fungiert das >Ich denkes, von
Kant bis Husserl und dariiber hinaus, als jenes empirische Vorbild, das ins
Transzendentale gehoben wird. Dass es sich dabei eben um nicht mehr als eine
Reduplizierung des Empirischen handelt, liegt fiir Deleuze auf der Hand.®
Wie also, lautet die von Deleuze unermiidlich gestellte Frage, kann die empi-
risch-transzendentale Reduplizierung vermieden werden?

Mit einem Ei. »Sehen Sie dieses Ei?«, fragt Diderot in einem Gesprich mit
d’Alembert. »Mit ihm bringt man sidmtliche theologischen Schulen und alle
Tempel der Welt zum Einsturz.«*® Welches Ei? Das FEi als nicht geformte, nicht
stratifizierte Materie, die einen bestimmten Raum — spatium und nicht exten-
sio — bis zu einem bestimmten Grad besetzt, entsprechend der Intensititen, die
es passieren lisst, die es produziert und verteilt. Das Ei als intensive Matrix:
das Intensitits-Ei.¥ Das Intensitiits-Ei, sei es das mythologisch-kosmische Ei
der Dogon, das als Motto dem sechsten Kapitel von Tausend Plateaus

41 | Vgl. zur Analytik der Endlichkeit ebd., S. 377-384.

42 | Vgl. Deleuze, Gilles: Kants kritische Philosophie [La philosophie critique de Kant,
1966], iibers. von Mira Kéller, Berlin 1990, S. 24-29, S. 60-65.

43 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 178-179.

44 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 129.

45 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 180 sowie Deleuze: Logik des
Sinns, a.a.0., S. 138.

46 | Diderot, Denis: »Fortsetzung einer Unterhaltung zwischen d’Alembert und Diderot«
[»La suite d’un entretien entre M. d’Alembert et M. Diderot«, 1769], in: ders.: Philoso-
phische Schriften, hg. von und mit einem Nachwort von Alexander Becker, libers. von
Theodor Liicke, Frankfurt a.M. 2013, S. 78-93, hier S. 87.

47 | Vgl. Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 210.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

vorangestellt ist, sei es das befruchtete, biologische Ei, das bereits in Differenz
und Wiederholung als Bild fiir die dynamische Genese des Aktuellen fungiert,
bezeichnet immer eine intensive Realitit.*® Eine Realitit, die sich in keine im
Voraus determinierte extensionale oder qualitative Aufteilung figt, eine Reali-
tit, aus der sich Extensionen — raumliche Strukturen — und Qualititen — quali-
tative Differenzen — zu allererst entwickeln: »Tiefer als die aktuellen Qualititen
und Ausdehnungen, als die aktuellen Arten und Teile liegen die raum-zeitli-
chen Dynamiken. Sie sind es, die aktualisieren und differenzieren. Man muf$
sie fiir jedes Gebiet verzeichnen, obwohl sie gewdhnlich durch bereits gebildete
Ausdehnungen und Qualititen verdeckt sind.«*

Das befruchtete Ei, das sich in den frithesten Entwicklungsphasen haupt-
sichlich iiber chemische Gradienten und Polarititen definiert und sowohl
rdumlich als auch qualitativ unterbestimmt ist, dient Deleuze immer wieder
als paradigmatisches Beispiel fiir jene intensiven, raum-zeitlichen Dynami-
ken, die jeder extensionalen und qualitativen Aufteilung vorausgehen. Der
riumlich-qualitativen Bestimmung des befruchteten Eis etwa gehen Prozesse
der Zellverkettung und Zellmigration voraus, die keinen metrischen Raum
voraussetzen, sondern lediglich lokale Interaktionen, die zu engen oder losen
Verkettungen zwischen Zellen sowie zwischen den Zellen und ihrer extra-zel-
lulidren Matrix fithren. Enge Verkettungen, aus denen sich die Prozesse der
Faltung und Invagination ergeben und die eine Vielfalt dreidimensionaler
Strukturen hervorbringen. Lose Verkettungen, die zu zelluliren Migrationen
fuihren, die ganze Kollektive von Zellen an neue Orte bewegen, wo sie sich mit
anderen Kollektiven verketten kénnen. Wohin aber die Zellverbinde migrieren
und welche extensiven Strukturen und Grenzen geformt werden, ist von inten-
siven, nicht-linearen Feedbackrelationen abhingig, die weder an eine exakte
Anzahl noch an eine exakte Position der Zellen gebunden sind. Analoges gilt
fur die qualitative Differenzierung: Die Entwicklungspotenz der embryona-
len Stammzellen ist zunichst pluripotent, d.h., die embryonalen Stammzel-
len kénnen zu jedem der unterschiedlichen, méglichen Zelltypen werden, die
ein erwachsenes Individuum charakterisieren. Die Einschrinkung der Pluri-
potenzialitit der Zelle ergibt sich erst iber einen komplizierten, seinerseits

48 | Vgl. ebd., S. 205, S. 210, S. 224 sowie Deleuze: Differenz und Wiederholung,
a.a.0., S. 273. Die Dogon sind eine westafrikanische Volksgruppe, in deren mythologi-
schen Schopfungsberichten das Welten-Ei eine zentrale Stellung einnimmt. In ihren Ver-
weisen auf die Dogon beziehen sich Deleuze und Guattari auf Griaule, Marcel: Schwarze
Genesis. Ein afrikanischer Schépfungsbericht, ibers. von Janheinz Jahn, Freiburg 1970.
49 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 271.

14.02.2026, 11:37:43.

357


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358

Angelika Seppi

intensiven Austauschprozess chemischer Signale zwischen verschiedenen Zel-
len und Zellkollektiven.>

Die intensive oder virtuelle Realitit des Eis, die komplexen raum-zeitlichen
Dynamiken, die rdumliche Strukturen und Qualititen erst differenzieren und
aktualisieren, sind ihrerseits keineswegs undifferenziert oder unbestimmt.
Thre Differenziertheit und Bestimmtheit dufert sich allerdings nicht in ex-
tensiven Groflen, sondern in intensiven: Achsen und Vektoren, Intensititsgra-
den und -schwellen, dynamischen Tendenzen und Migrationen, Umgruppie-
rungen und Nachbarschaftszonen. »Das Ei ist das reine Intensititsmilieu,
schreiben Deleuze und Guattari in Tausend Plateaus.”® »Die Welt insgesamt
ist ein Ei«, schreibt Deleuze in Differenz und Wiederholung.>? »Die Welt insge-
samt« heiflt dann, die Welt als intensives, pluripotentes, offenes Ganzes, das
sich eben nicht nach dem Vorbild eines Organismus zusammenschliefit. Im
Gegenteil, der Organismus verkorpert bestimmte Aktualisierungen der Plu-
ripotenzialitit der Welt und bleibt auf Letztere hin immer mehr oder weniger
gedffnet. »Die Welt insgesamt« heifdt auch, dass alle Formen des Lebendigen
als Differenzierungen einer gemeinsamen Ebene reiner Intensitit zu beden-
ken sind: ein virtueller Kompositionsplan fiir alle Formen des Lebendigen,
die als Variationen und Modulationen, eine stets vorgingige, praindividuelle
und prisubjektive, materielle Intensitit aktualisieren. Der virtuelle Komposi-
tionsplan, der als ein Netz priindividueller Singularititen aufgefasst wird, ist
Deleuzes Antwort auf die Problematik der empirisch-transzendentalen Redu-
plizierung. Gegen Kant und Hussetl, deren Kritik »sich damit begniigt, in den
Charakteristika des Empirischen das Transzendentale nachzuahmenx, steht
der virtuelle Kompositionsplan fiir ein von jeder empirischen Nachahmung
befreites, transzendentales Feld.” Von jeder empirischen Nachahmung befreit,
heifét fiir Deleuze vor allem eines: befreit vom >Ich denke« als allgemeinstem
Prinzip der Reprisentation.>* An seine Stelle tritt das Intensitits-Ei, das in De-
leuzes Denken die paradigmatische Figur des larvalen Subjekts einnimmt.>
Als intensives, informelles Geflecht von Materie ist es in der Lage, groRe

50 | Vgl. DeLanda, Manuel: Intensive Science and Virtual Philosophy, London 2002,
S. 55-58.

51 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 224.

52 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 273.

53 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 129. Vgl. auch Rogozinski, Jacob: »Ohnmach-
ten (Zwischen Nietzsche und Kant)«, in: Balke, Friedrich und Vogl, Joseph: Gilles De-
leuze - Fluchtlinien der Philosophie, Miinchen 1996, S. 80-93, hier S. 87.

54 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 180.

55 | Zum larvenhaften Subjekt vgl. ebd., S. 110.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

Modifikationen zu ertragen und eine Vielzahl von Formen zu aktualisieren.>
Die Bewegungen, Faltungen und Torsionen, die seine Aktualitit konstituieren,
verweisen auf eine raum-zeitliche Dramatisierung, auf eine Differenziation/
zierung, aus der das Individuum und sein >Ich denke« erst hervorgehen. Der
in Differenz und Wiederholung geprigte Begriff der Differenziation/zierung
erfullt dabei die doppelte Funktion, zugleich die Verfassung der Differenzial-
verhiltnisse in der virtuellen Mannigfaltigkeit anzuzeigen als auch die Verfas-
sung der qualitativen und extensiven Reihen, in denen sich Erstere durch ihre
Differenzierung aktualisieren.” Der Aktualisierungsprozess selbst hat seine
Determinante in der Intensitit: »Die Intensitit ist es, die die Determinante
im Aktualisierungsprozef darstellt. Die Intensitit ist es, die dramatisiert. Sie
ist es, die sich unmittelbar in den raum-zeitlichen Basisdynamiken ausdriickt
und ein in der Idee >nicht-distinktes< Differentialverhiltnis bestimmt, sich in
einer distinkten Qualitit und einer unterschiedenen Ausdehnung zu verkér-
pern.«*® Die Individuation verlduft fiir Deleuze damit nicht von einem mégli-
chen, universellen Abstrakten hin zu einem realen, besonderen Individuum,
sondern vom problematischen oder idealen Virtuellen zu seinen multiplen
Aktualisierungen. Nicht das Mogliche und das Reale, sondern das Virtuelle
und seine Aktualisierung, die beide gleichermaflen real sind, bilden somit das
Koordinatensystem des werdenden Korpers.

Die Frage, mit der wir uns dem Ei zu- und von der Logik des Sinns abgewen-
det haben, war die nach den Kérpern in der Tiefe. Die Korper in der Tiefe, in
ihrer Differenz zu den Ereignissen an der Oberfliche, sind aus den bisherigen
Uberlegungen folgernd, mit der Ebene der Virtualitit selbst gleichzusetzen.
Diese Ebene der Virtualitit ist mithin als dezidiert materiell verfasste zu den-
ken. Wenn die Kérper in der Tiefe der Ebene der Virtualitit entsprechen, der
Materie selbst in ihren peristaltischen Bewegungen, was sind dann die Ereig-
nisse an der Oberfliche? Die Ereignisse an der Oberfliche sind zunichst die
Ereignisse, die die Oberfliche iiberhaupt erst herstellen, die die Aktualitit her-
stellen, ohne in dem Aktuellen, ohne in dem Hergestellten aufzugehen: »]...]
reine, unerschiitterlich-unkoérperliche Ereignisse auf der Oberfliche der Phi-
nomene, reine Infinitive, von denen man nicht einmal zweifelsfrei sagen kann,
daf sie sind, die teilhaben an dem, was uns umgibt, was ist: >r6tens, >griinens,
>schneidens, >sterbens, >lieben<.«*® Und wohin gehéren die aktuellen Kérper?
Die aktuellen Korper, als Operateure des Ereignisses, gehoren zugleich der
Ebene der Aktualitit als auch der Ebene der Virtualitit an und zwar insofern,

56 | Vgl. Sauvagnargues, Anne: Deleuze. Del animal al arte [Deleuze. De I'animal a
I'art, 2004], Gbers. von Irene Agoff, Buenos Aires 2006, S. 47.

57 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 310.

58 | Ebd.

59 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 70.

14.02.2026, 11:37:43.

359


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360

Angelika Seppi

als das Virtuelle von Deleuze als ein strikt dem Realobjekt zugehoriger Teil de-
finiert wird. Die Virtualitit, die Kérper in der Tiefe, der organlose Kérper, die
eiszeitliche Erde des Prof. Challenger, ist die Materie, die immer unter diesem
oder jenem Intensititsgrad den Raum erfullt, und die Oberflichenereignisse
machen diese Grade aus, diese Intensititen, die ausgehend von der Materie als
Nullintensitit das Reale im Raum hervorbringen.®® Ginge es zu weit, zu sagen,
dass in einem ganz bestimmten Sinn nichts existiert, als die kosmische Gegen-
wart der Korper in der Tiefe? Nichts, als die Materie, in ihren peristaltischen
Bewegungen und raum-zeitlichen Dynamiken, die unaufhdérlich Effekte frei-
setzt, die gerade nicht existieren, sondern vielmehr insistieren oder subsistieren
und die Oberfliche dieses universellen Korpers herstellen und organisieren.
Und an der Oberfliche? Ein Maskenball, Trugbilder — soweit das Auge reicht.
Weit davon entfernt, das Trugbild als bloBe Illusion abzutun, muss ihm vollste
Realitit zugesprochen werden. Als Synonym fiir das Ereignis des Sinns und
damit fiir das Werden selbst, ist das Trugbild die werdende, changierende, per-
meable Haut des Korpers der Erde selbst: »Harlekinmantel, der vollstindig ist
und Liicken hat«.®! Die ganze Schwierigkeit besteht also darin, die Tiefe der
Korper und die Ereignisse an der Oberfliche zusammen zu denken: Denn die
Tiefe der Korper liegt nicht tiefer als die Oberfliche, das Tiefste nimlich, zitiert
Deleuze den schénen Satz Paul Valérys, »das Tiefste, das ist die Haut«.®

60 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Odipus, a.a.0., S. 421.
61 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 326.
62 | Paul Valéry zit.n. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 26.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bodies-Language:
Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

Guillaume Collett

THOUGHT-BEING

It is important to remember that at no point did Deleuze argue for the preem-
inence of the body over thought, or prioritise being over thinking. Deleuze’s
avowed univocal ontology requires us ultimately to neutralise the equivocity
of being and thinking, but not by subsuming them under an overarching con-
ception of the One transcending them both, such as we find in Alain Badiou’s
Neo-Platonic Deleuze.! If univocity means anything in Deleuze’s ontology, it is
first and foremost a univocity of difference, a univocity of nothing else than the
very difference between being and thinking, a difference which (un-)grounds
them both by prioritising the difference between them over either being or
thinking taken separately.? If they may be said to be one, it is only to the extent
that they are perpetually bridging the uncollapsible distance between them by
means of an »instantaneous exchange«? or a process of »weaving.«*

1 | Alain Badiou, Deleuze: The Clamor of Being, transl. by Louise Burchill (Minneapolis:
University of Minnesota Press, 1999).

2 | While Deleuze speaks in the 1960s of univocal being, he makes it clear that we
should not conflate it with ontology qua the study of being, tout court: »Philosophy
merges with ontology, but ontology merges with the univocity of Being« (Gilles Deleuze,
The Logic of Sense (London: Continuum, 2004), p. 205), which we must deduce is thus
differentin kind from ontology, and indeed Deleuze speaks at times of the »Univocity of
sense« (Deleuze, Logic of Sense, p. 286) rather than of being.

3 | Gilles Deleuze and Félix Guattari, What is Philosophy?, transl. by Graham Birchill
und Hugh Tomlinson (London: Verso, 1994), p. 38.

4 | Deleuze and Guattari, What is Philosophy?, p. 38; Gilles Deleuze, Foucault, transl.
by Sean Hand (London: Continuum, 2006), p. 92. This is an explicit allusion to the
Platonic and Neo-Platonic weaving of the intelligible and the sensible, for instance

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362

Guillaume Collett

For Deleuze, being and thinking, the body and thought, are continuously
engaged in a relation of equality and even reversibility, as he suggests in What is
Philosophy?, despite being and continuing to be radically heterogeneous dimen-
sions. In this text, the »plane of immanence«® — which is the phrase Deleuze
will use to frame this difference towards the end of his career — is presented
as a two-sided »reversible« fold of thought-nature, a plane that co-articulates
Notis and Physis, the image of thought and the matter or substance of being.°
Thought cannot be immanent to a full and self-complete nature, for this would
be to hypostasise nature as a transcendent Being that precedes and is capable
of existing independently of thought’s constructive and productive force. Like-
wise, unless thought is freed from the transcendent forms of the Subject and
the Ego, and unless it is re-located to a completely impersonal transcendental
field animated by non-human forces and relations of force, thought’s constitu-
tive power over the world remains merely phenomenal rather than ontological.”

Hence for Deleuze, immanence is the proper object of philosophy since it
distinguishes itself, on the one hand, from the Being of onto-theology and, on
the other hand, from the Thinking of anthropology. Philosophy is neither an-
thropology nor theology; rather it is what we might call the onto-logical study of

as found in Plotinus. See also Gilles Deleuze, Expressionism in Philosophy: Spinoza,
transl. by Martin Joughin (New York: Zone Books, 1992), pp. 174-176.

5 | Deleuze and Guattari, What is Philosophy?, Ch. 2.

6 | Ibid., p. 38. In Chapter 5 of this text, Deleuze and Guattari contend that at the level
of materiality, and at the level of fixed images tied to propositional concepts, thinking
and being, respectively subsist as distinct powers by being held in a relation of dual-
ism (logically, that of denotation, constituting what they call the »plane of reference«);
whereas when articulated immanently (on a philosophical »plane of immanence«), be-
ing nbecomes«in-corporeal and thinking loses its image, merging with (or »becoming«)
the in-corporeal thought-being it expresses.

7 | As Montebello putsit, Physis for Deleuze is insubstantial and it can only be thought,
even though it is entirely real rather than merely ideal (Pierre Montebello, Deleuze. La
passion de la pensée (Paris: Vrin, 2008), p. 23.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

immanence qua equal articulation or disjunctive synthesis® of being-thinking.’
This is why immanence has only ever been immanent to itself, immanence as
such. This allows us to bypass the need to ascribe to Deleuze either the position
of materialism or idealism, since his project is aimed precisely at overcoming
such a binary opposition. Furthermore, it requires us to stop describing Deleuze
as a realist insofar as we understand the term as naively pointing to a full,
self-organising positivity of Nature, the Real as self-consistent in and of itself,
a self-generating matter-energy, and so on. If there is any vitalism in Deleuze’s
work, it is only insofar as nature is constructed by non-human thought.

It is particularly important to bear in mind the above in the context of a
volume on Deleuze, Foucault, and the body. This is because I maintain that the
body — while not prior to thought — is nonetheless the very site where being and
thinking co-articulate to produce a plane of immanence. For instance, in his
chapter on logic in What is Philosophy?, Deleuze states that every state of affairs
is connected to and separated from its own limit, as the referent of a proposi-
tion, thanks to »a body, a lived,« which has the capacity to bring the state of af-
fairs in contact with its own virtual potential, namely counter-actualised events
which populate the plane of immanence.”® This generative function of the body,
its role as the site of the fold of thought-being, is even more explicitin The Logic
of Sense, where Deleuze goes to great lengths to describe precisely how the body
can carry out such a task (namely produce sense), using a psychoanalytic and
quasi-structuralist framework."

8 | Deleuze mobilises his notion of the disjunctive synthesis in Difference and Repeti-
tion in order to conceptualise univocity without identity and thus without the primacy
of the One. The many (difference) is synthesised disjunctively through a numerically
single repetition, which itself divides into its formally distinct constituent differences or
repetitive instances. This is applied more directly to the question of immanence in The
Logic of Sense, from which we may arguably derive the plane of immanence as the uni-
vocal articulation of thinking and being without a One, ora Many (ora Two). See Deleuze,
Difference and Repetition, transl. by P. Patton (London: Continuum, 2008), esp. Ch. 2;
and Deleuze, Logic of Sense, pp. 35-37.

9 | Zourabichvili has also strongly opposed an ontological interpretation of Deleuze’s
work, considering him rather as a kind of ontological logician. Frangois Zourabichvi-
li, Deleuze: Une philosophie de I'événement (Paris: Presses Universitaires de France,
1994); Frangois Zourabichvili, Le vocabulaire de Deleuze (Paris: Ellipses, 2003).

10 | Deleuze and Guattari, What is Philosophy?, p. 156.

11 | Drawing on the work of the post-Lacanian Serge Leclaire, Deleuze argues in this
1969 text that the unconscious body articulates with the conscious mind according
to structuralist principles roughly analogous to the signifier’s relation to the signified.
Being the site of nonsensical yet proto-linguistically-structured sense-impressions or
bodily affections, the body is thereby in a privileged position to articulate between

14.02.2026, 11:37:43.

363


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364

Guillaume Collett

In the following, I will show that this holds true for Deleuze’s 1986 book
Foucault, a text which forms a late trilogy with The Fold? and What is Philo-
sophy?, all three of which build in their own ways on Deleuze’s The Logic of
Sense from 1969. While I will refer to Foucault’s own texts, and although most
of Deleuze’s interpretive claims are to some extent textually supported, I will
mainly focus in this chapter on how Deleuze integrates Foucault’s work into his
own ontological project. Commenting on the validity of such an integration lies
outside the scope of my analysis, though a cursory glance at Foucault’s work
makes it clear that he would have rejected most of Deleuze’s overt ontologisa-
tion of his own more subtly nuanced and concealed ontological claims.

Having said that, I will focus particularly in the following on the interesting
parallels one finds during the 1960s between Deleuze’s ontological project — as
ultimately oriented towards a thinking of immanence — and Foucault’s own
deliberations on the question of non/relationality, particularly as they concern
the articulation of the sayable and the visible in The Order of Things (1960). I
will also draw attention to the way in which both thinkers attempt to use force
or power to understand how non/relationality curves into itself to express a
relation of a deeper sort, which has in both cases an intimate tie to the body as
the seat of this curving-in of non/relationality.

The intellectual context of the 1960s is indeed highly instructive when as-
sessing the roots of both Deleuze’s and Foucault’s work. During much of the
late 1960s, Deleuze’s project of attempting to reach a point beyond the dualism
of thinking and being, without resorting to a transcendent or substantialist
conception of the One, is couched in terms of the »disjunctive synthesis« or
non-relation® of bodies and language, words and things. In this sense, and
despite its being re-fashioned by him in his works from this period, we must
actually privilege French 1960s structuralism when evaluating Deleuze’s early

corporeal actions and passions, on the one hand, and on the other linguistically ex-
pressed incorporeal »sense-events« (Deleuze’s re-working of the Saussurian »sign« as
unity of signifier and signified).

12 | Gilles Deleuze, The Fold. Leibniz and the Baroque, transl. by Tom Conley (London:
Continuum, 1993).

13 | For Deleuze (commenting on Foucault), a non-relation is still a relation, and po-
tentially even one of a »deeper« sort (Deleuze, Foucault, p. 53). Here Deleuze refers
to Foucault’s This is Not a Pipe?, transl. by J. Harkness (Berkeley: University of Cali-
fornia Press), p. 36, in which the latter shows that »the little thin band, colourless and
neutral«, which separates the figure of the pipe from the statement, forms what Fou-
cault - alluding to Blanchot (Deleuze tells us on this page) - calls a »non-relation«. Itis
a non-relation to the extent that the statement (»This is not a pipe«), the drawing, and
the connective or designative »this«, all diverge from the common form of the pipe (they
»cannot find a place to meet« as Foucault puts it). Ibid.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

philosophy, and even his more enduring understanding of immanence. In par-
ticular, structuralism’s intensification of the tension between thought and ex-
perience provided a way out of the then dominant phenomenological tradition.

Deleuze’s critique of phenomenology remains fairly consistent from The
Logic of Sense to his Foucault and What is Philosophy?; in all of these texts,
phenomenology is considered to fail because its two central figures, Edmund
Husserl and Martin Heidegger, both end up falling back onto one side of the
being-thinking dualism we have been discussing. Husserl’s phenomenology
sets itself the task of analysing the phenomenon, and thus remains at the level
of thinking, although it powerfully re-works this level as constitutive of the phe-
nomenal world, inheriting Emmanuel Kant’s legacy.” Conversely, for Deleuze,
Heidegger remains at the level of Being, and at the level of Being’s power over
thinking, despite himself reworking the sense of Being as something which
only reveals itself in thought and through the act of questioning.” Since Being
is avowedly distinct from its worldly, ontic manifestations, it remains ultimate-
ly transcendent in relation to thinking, as an irrecoverable Origin.!®

Despite both failing to reach the Deleuzian conception of immanence,
though in diametrically opposed ways, Husserl and Heidegger are nonethe-
less significant influences on Deleuze. Husserl’s emphasis on the articulation
of thinking and phenomenal being, and Heidegger’s novel attempts to consid-
er the relation of ontological Being and thinking prefigure Deleuze’s own at-
tempts to examine the being-thinking relation outside the forms of Man and
God. Husserl highlights thought’s constitutive power, though this is only a
power over the phenomenon and not the noumenon, to the extent that Husserl’s
phenomenological reduction bars him from speaking directly about ontology.
Conversely, after Heidegger, the relation of thinking and ontological Being
will never be understood in the same way. Deleuze himself is an indirect heir
to this new conception of the being-thinking relation, to the extent that for
Deleuze, just as for Heidegger, we can no longer separate ontology from the

14 | Fora good starting point, see Edmund Husserl, Ideas: General Introduction to Pure
Phenomenology, transl. by B. Gibson (London: Routledge, 2012).

15 | Forreferences to the sense of Being, see for instance Martin Heidegger, Being and
Time, transl. by J. Macquarrie and E. Robinson (London: Wiley-Blackwell, 1978).

16 | We can say that in Heidegger, Being and thinking co-articulate by means of a tran-
scendental Being itself transcendent to thinking. For a condensed critique of Heideg-
ger’'s conception of the fold (ontological difference), see Deleuze, Difference and Re-
petition, pp. 77-79; see also Deleuze, Logic of Sense, pp. 83-84, for a critique of the
notion that sense derives from a lost (and transcendent) »Origin«, which Montebello
argues is an allusion to Heidegger. See Montebello, Deleuze, pp. 49-50.

14.02.2026, 11:37:43.

365


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

366

Guillaume Collett

»question« of being, which is inseparable from the question: »what is thin-
king?«;” — though, as I have mentioned, Deleuze aims to take Heidegger’s work
further towards immanence by rendering thinking and being absolutely equal
in regards to one another.

While structuralists such as Claude Lévi-Strauss unequivocally prioritised
formal linguistic systems over experience, one finds a tension internal to struc-
turalism between pure linguistic formalism and a linguistic formalism already
tainted by experience.’® Indeed this can be traced at least as far back as Jean
Hyppolite’s work on the productive tension between thought and experience or
between logic and existence, to allude to his influential book in 1952, which was
a major influence on both Deleuze and Foucault.” Structuralism arguably pro-
vided a way for Deleuze and Foucault to inherit phenomenology’s tightening
up of the being-thinking relation without having to accept the way it conceived
of this relation, and we can recognise this inheritance in their shared emphasis
on the non-relation between bodies and language.?’ Along with structuralism,
we must also add a final decisive influence on Deleuze and Foucault, namely

17 | For an interesting discussion of the persistence of this theme in Deleuze’s work,
see Benoit Dillet, »What is Called Thinking?: When Deleuze walks along Heideggerian
Paths,«in: Deleuze Studies/2, 2013.

18 | One finds this tension throughout the pages of the 1960s journal Cahiers pour
I'analyse, forinstance in the debate between Serge Leclaire and Jacques-Alain Miller on
the status of the Lacanian »letter«, or between Jacques Derrida and Lévi-Strauss on the
origin of writing. See Peter Hallward and Knox. Peden, eds., Concept and Form, in two
volumes (London: Verso Books, 2012).

19 | It was partly Hyppolite’s aim in Logic and Existence - by staging a productive di-
alogue between Hegel and Heidegger (albeit ultimately contra phenomenology) - to
envision complete immanence through the notion of sense, whereby there is nothing
behind sense which could ontologically account for it. Sense is thus its own ground:
»The only secret [...] is that there is no secretq, there is nothing behind the curtain (i.e.
behind sense). See Jean Hyppolite, Logic and Existence, transl. by L. Lawlor (New York:
State University of New York Press, 1997), p. 90; see also Deleuze, Foucault, p. 47: »[...]
behind the curtain there is nothing to see [...]«

20 | We can see this forinstance in Deleuze’s and Foucault’s shared interestin the work
of Pierre Klossowski - in »Klossowski or bodies-language«, from the Appendices of The
Logic of Sense, where Deleuze considers Klossowski’s work to attest to the »disjunc-
tive articulation« (p. 321) of bodies and language. In »La prose d’Actéon,« in: Nouvelle
Revue Frangaise, March 1964, Foucault understands Klossowski’s work in terms of
a play of doubles (of sight and language), which we can understand in terms of this
non-relation (cf. footnote 13).

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

Friedrich Nietzsche, whose theory of non-human force could be used as a cor-
rective to phenomenology’s overemphasis on the Ego or Subject.?!

DELEuUzE’S FoucAuLT

I will now turn to Deleuze’s reading of Foucault in his 1986 monograph.?
Deleuze uses the term »knowledge-being« — closely allied with his own
thought-being from What is Philosophy? — in his discussion of Foucault’s works
from the 1960s. The term points to an attempt at articulating the ontology
that would correspond to Foucault’s conception of archaeology.” Drawing
on Foucault’s own scattered references to a being of language in The Order of
Things (1960) and in The Archaeology of Knowledge (1969), Deleuze claims that
for Foucault, knowledge must be understood in terms of two autonomous yet
communicating forms: on the one hand, we have language-being, comprised of
statements which have only themselves as their referents, rather than denota-
ble things; and on the other hand, we have light-being, with its own »actions and
passions« or »multisensorial complexes,« to quote Deleuze.**

While language »>contains< words, phrases and propositions,« the Fou-
caultian concept of »statement« is not reducible to any of these.? In The Archae-
ology of Knowledge, Foucault gives the example of »no one heard«, and contrasts
it with »it is true that no one heard.«* Neither the propositional form nor the
grammar sheds light on the difference in level involved in these statements.
One statement reports on a state of affairs while the other is about this report

21 | We can see Deleuze using Nietzsche contra the Heideggerian conception of man,
in spite of Heidegger's famous anti-humanist »Letter on Humanisme, in such texts as
Nietzsche and Philosophy, transl. by H. Tomlinson (London: Continuum, 2006), p. 204,
n.31. See M. Heidegger, Basic Writings: Martin Heidegger, transl. by D. F. Krell (London:
Routledge, 2010), pp. 141-182.

22 | While referring below to both Deleuze’s and Foucault’s texts, in this chapter | will
not however seek to challenge Deleuze’s interpretation of Foucault, which amounts to
an explicit ontologisation - along the lines of Deleuze’s ontological commitments - of
claims made by Foucault of which the ontological status is usually far more elusive and
unarticulated than one would think when reading Deleuze. This is clear for one from
the addition of «-being« to all the key Foucaultian concepts discussed by Deleuze in
his book (knowledge-being, language-being, light-being, power-being, and self-being).
23 | See previous footnote.

24 | Deleuze, Foucault, p. 48, pp. 50-51.

25 | Ibid., p. 51.

26 | Michel Foucault, The Archaeology of Knowledge, transl. by A. M. Sheridan Smith
(London: Routledge, 2002 [1969]), p. 91.

14.02.2026, 11:37:43.

367


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368

Guillaume Collett

and comments on it, and as such the difference in the pragmatic effect on the
world both statements have is ignored by other types of linguistic analysis. The
Foucauldian concept of statement does not require a subject, and so distin-
guishes itself from speech act theory, which relies on the subjective intentions
of the speaker.

We can derive a sense of the ontology involved in his notion of statement
by looking at another example from The Archaeology of Knowledge. Foucault
states that, while in terms of logic one can say that the proposition »the golden
mountain« lacks a referent, since such an object is impossible, if we approach
it as a statement it does indeed have its own referent and reality, namely the
imaginary object in question.” This imaginary object relates to a real, histori-
cally conditioned imagination with its own potential effects on the world,” and
so, once again, the ontology involved here can only be understood at the level of
a pragmatics of statements. Furthermore, Foucault claims in The Archaeology
of Knowledge that a statement has a material part, which is the singular and
a-subjective act of producing it, as well as the material in which it is inscribed
or materialised.” While a statement cannot, however, be fully reduced to ma-
teriality, nor identified with an enunciating subject or speech act, it nonethe-
less has this a-subjective material part which prevents it from being reduced to
language considered in its ideal dimension. As Foucault puts it, a statement is
neither entirely linguistic nor material

Instead, statements only enter into relations with other statements, if
(re)acting exclusively on »visibilities,« which correspond to what Deleuze calls
»light-being.«*! A visibility is itself not reducible to objects or things, which
must be broken open to reveal their visibilities. Here Deleuze is drawing partly

27 | Ibid., pp. 101-102. One can find such a flat ontology in the recent work of specula-
tive realist Tristan Garcia, see his Forme et objet: Un traité des choses (Paris: Presses
Universitaires de France, 2011).

28 | Similarly, in his reconstruction of structuralism entitled »How Do We Recognise
Structuralism?«, Deleuze writes that the »symbolic« register displaces the opposition
real/imaginary, in favour of a new type of reality which we can see is amenable to his
conception of immanence. Gilles Deleuze, Desert Islands and Other Texts, 1953-1974,
transl. by M. Taormina (London: Semiotext(e), 2004), pp. 170-192.

29 | Foucault, The Archaeology of Knowledge, pp. 112-114.

30 | Ibid., pp. 112-113.

31 | Thisterm appears throughout The Order of Things and other works by Foucault from
the 1960s, butitis arguably only Deleuze who thoroughly systematises this term, along
with language-being, by pairing visibilities and statements, giving rise to a parallel-
ism or non-causal correspondence between the two series. As for Deleuze’s term light-
being, this functions as an explicit ontologisation of Foucault’s numerous references to
light throughout the 1960s.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

on the chapter entitled »The Surface of Things,« from Raymond Roussel (Death
and the Labyrinth),*? in which Foucault speaks of the surface of things as an
infinite visibility or celestial light that in a way precedes language. Foucault
says that light is equally visible everywhere, and thus on the surface of things
it is impossible to make out anything without the prohibitive, or »proscriptive,«
function of words.*® Words prohibiting certain objects, acts, and so on, con-
tained in light, introduce into this blinding surface of pre-discursive light a
structure of differential shading, individuating visibilities through the opposi-
tion established in light between that which is prescribed and proscribed.

As Deleuze puts it, »light contains objects but not visibilities«** — light it-
self is invisible since being equally visible everywhere, it is specifically visible
nowhere. Words are needed to curtail the infinite and indeterminate visibility
of this surface of light, thus rendering it visible as such. Hence visibilities are
capable of being determined only by statements, even if statements themselves,
as determining forms, cannot be determining and thus function as statements
without these visibilities as determinable forms.® In short, although they have
nothing to do with objects or things, statements must nonetheless draw on
visibilities to provide their content.

Any simple opposition between word and thing must be replaced, in con-
formity with Deleuze’s own understanding of immanence, by the non-relation
or disjunctive synthesis of statements and visibilities. Statements and visibilities —
which together form knowledge — can only be fully determined in relation to
one another, even while they are considered as completely autonomous. A state-
ment neither signifies a concept nor denotes an object, and refers only to other
statements; yet statements are organised in relation to a particular historical
epoch. Furthermore, they enter into necessary relations with one another, due
only to singular material forms — such as written texts — capable of cutting
figures out of light. The irony of Foucault’s title, Les mots et les choses, is that the

32 | Michel Foucault, Death and the Labyrinth, transl. by C. Ruas (London: Continuum,
2004), pp. 99-124,

33 | Ibid., p. 105. This is partly aimed as an attack on the phenomenological and inten-
tional conception of visibility, where the visible depends on either a transcendental Ego
(as in Husserl), Other (as in Sartre, contra Husserl), or Being uncovered through inter-
pretation (as in Heidegger). Indeed, Foucault conceives that it is possible to consider
the existence of a light »for no one,« or »a visibility separate from being seen« (ibid.,
pp. 107-108) (the last of which is aimed directly at Sartre). We will see below how, for
Deleuze, Foucault’s work also rejects the Heideggerian conception of intentionality as
a fold of being-thinking, by replacing interpretation with bodily practices (as developed
throughout Foucault’s genealogical work from the 1970s-80s).

34 | Deleuze, Foucault, p. 51.

35 | Ibid., p. 52.

14.02.2026, 11:37:43.

369


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

370

Guillaume Collett

exceedingly vague duality of words and things, is precisely not what the book
focuses on; rather its true subject is the in-between space reducible to neither,
yet needing both in a non-binary and equal articulation.

Foucault admits at the end of his Archaeology of Knowledge that his book is
itself only a discourse on discourses.*® He accepts that it remains bound to the
horizon of knowledge and that it is thus incapable of pointing outside itself to
its Outside — even if this is an Outside perhaps only ever relative to particular
historical epochs. At least for Deleuze, the Outside in Foucault points to the
field of forces and relations of force and, for Deleuze, this is why the author of
The Archaeology of Knowledge needed to start the next phase of his research into
power (his »genealogical« period), so as to arrive at the ground of his archaeolo-
gy. Indeed, the very term »genealogy« comes from On the Genealogy of Morals,”
in which Nietzsche seeks to trace modern conceptions of morality back to their
origin in bodily practices, such as incisions directly imprinted on the body, as
structured by power relations.*®

For Deleuze, this new phase provides the means of understanding how the
non-relation of knowledge-being can nonetheless be understood as a relation
of a »deeper sort«, and produce what may be described from Deleuze’s per-
spective as a monistic plane of immanence overcoming this apparent dualism.
Deleuze describes the Foucauldian conception of power as a »mole«: it is both
blind and dumb, it cannot see nor speak, but for this very reason, it makes it
possible for us to see and speak within a historical system of knowledge, or
episteme.* Here Foucault’s debt to Roussel and the linguistic turn more gen-
erally is supplemented, in Deleuze’s reading, by this second influence, Nietz-
sche’s theory of force.

For Deleuze, at the limit of Heidegger’s ontological fold of thinking-being —
or Foucault’s fold of knowledge-being — there is a need to rediscover Nietzsche’s
field of forces and relations of force, as that which underlies them and accounts
for the articulation of the fold’s two halves.** Force is the Outside of Being,

36 | Foucault, The Archaeology of Knowledge, p. 220.

37 | Friedrich Nietzsche, On the Genealogy of Morals, transl. by M. A. Scarpitti (Lon-
don: Penguin Classics, 2013).

38 | Foucault makes this link very explicitin his programmatic 1971 lecture »Nietzsche,
Genealogy, History«, in which he makes clear his debt to Nietzsche. See Michel Fou-
cault, »Nietzsche, Genealogy, History,«in: Language, Counter-Memory, Practice, transl.
by D. F. Bouchard and S. Simon (New York: Cornell University Press, 1980), pp. 139-164.
39 | Deleuze, Foucault, p. 68. He adds to this: »Seeing and Speaking are always al-
ready completely caught up within power relations which they presuppose and actua-
lize«. Ibid., p. 69.

40 | The reference to Nietzsche is important for Foucault, because it is precisely in
terms of a genealogy of the subject of phenomenology that this next phase of research

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

which Heidegger had failed to reach.” To the extent that being, for Nietzsche,
amounts to an ever-shifting landscape of forces and relations of force; and in-
sofar as these forces take on consistency — in Deleuze’s reading of Nietzsche —
only through the thought of the return of active types,* Nietzsche can be seen to
provide the solution to problems inherent to Heidegger: rather than an Origin
waiting to be recovered, Being is now, in Deleuze’s Nietzsche, identical to the
selection and the return of active forces.

We find this discussed at length in the second chapter of Nietzsche and
Philosophy. What Deleuze here terms ontological »being«* — but which is re-
ally thought-being — is produced in the present (or even, rather, in the future*),
despite still being in Nietzsche, as in Heidegger, as the return of ontological
being. This is because, in Deleuze’s reading of Nietzsche, ontological being (or
rather onto-logical thought-being) is identical to the return (in thought) of what
we can summarily call ontic forces, namely active ones; it is not the merely
partial recovery in thought of an originary and distant Being distinct from its
ontic, worldly manifestations. For Deleuze, the chief feature of active forces is
that they return, unlike reactive ones. Accordingly, for him, ontological being
is identical to the return or selection of active types,® a selection that occurs
by means of thought, hence thought as such is »the thought of the eternal

was initially framed - in short, Foucault asked: where does this subject emerge from,
what relations of power and bodily practices inform it? See Foucault, »Nietzsche, Ge-
nealogy, History«.

41 | In both Deleuze and Foucault we can identify a Nietzsche-Heidegger hybrid at
work. Deleuze insists that if Foucault believed himself to be ultimately Heideggerian,
rather than Nietzschean, he nonetheless had to go by way of Nietzsche to fully under-
stand Heidegger, and not vice versa. Be that as it may, we can arguably locate here the
key differend separating Deleuze and Foucault, insofar as Deleuze’s Nietzsche - while
undoubtedly informed by Heidegger - would always take priority. See Deleuze, Foucault,
p. 93; and p. 123, n. 33, where Deleuze notes that Foucault admitted this to Les Nou-
velles at the end of his life in 1984.

42 | See Deleuze, Nietzsche and Philosophy, Ch. 2, »Active and Reactive,« pp. 36-67.
43 | Ibid., pp. 66-67. Deleuze makes the connection with Heidegger more explicit in
The Logic of Sense, though it is already there in Nietzsche and Philosophy, writing that
univocity (or the eternal return - see Deleuze, The Logic of Sense, p. 204) »wrests Being
from beings in order to bring it to all of them at once, and to make it fall upon them for
all times, ibid., p. 206.

44 | In Difference and Repetition, Deleuze will equate the eternal return with the future;
see Deleuze, Difference and Repetition, p. 113.

45 | Ibid., p. 66.

14.02.2026, 11:37:43.

371


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

372

Guillaume Collett

return«.*® This means that the distinction between the ontic and the ontologi-
cal in Deleuze’s Nietzsche is retained but folded into thought-being as nothing
less than the return in thought of active forces.

Furthermore, the body is given a fundamental role in this production since,
in Deleuze’s Nietzsche, we are dealing with forces and relations of force di-
rectly imprinting themselves on the body (which is itself a metastable complex
of interacting forces”). While it is thought (namely the thought of the eternal
return of active forces) which sorts forces into active and reactive types, it is
into the body that thought plunges to find its content, the body being as it were
the link between thought and force. If we want to follow this Deleuzian line of
interpretation, we must contrast Nietzsche’s philosophy, where thought and the
body both together equally and actively produce ontological being (=selection
or return),”® with Heidegger’s, where thought merely recovers or unveils it, and
for whom the »body phenomenon« remained »the most difficult problem« in
philosophy.®

Returning to Deleuze’s analysis of Foucault’s work, power — or relations
of force — is that which makes knowledge possible, while also being itself rela-
tive to — i.e. constructed by — particular regimes of knowledge (or rather pow-
er-knowledge). On the one hand, the model of a non-relation between seeing
and speaking is accounted for by power, as the blind and dumb mole, which
makes knowledge possible. The visible, defined earlier as multisensorial com-
plexes composed of actions and passions, must now be understood more deeply
as differential relations of force; the sayable must be viewed as that which brings
together certain relations of force with others, integrating these differential re-
lations and actualising visibilities as singularities.>® What allows the visible to
act on the sayable, and what allows the sayable to react on the visible, is precisely
power. On the other hand, however, the relations of force from which pow-
er is inseparable are themselves conditioned by systems of historically-bound
knowledge, or rather by »diagrams« of force relations flush with the real.*!

46 | See for example Deleuze, Nietzsche and Philosophy, p. 41. This in turn is connect-
ed to Deleuze’s claim that, in Nietzsche, »To think is to send out a dicethrow, ibid.,
p. 30, which Deleuze views, contra Mallarmé (ibid., p. 31), as affirming chance rather
than necessity - or more accurately it is an affirmation of necessity within absolute
chance. Ibid., p. 30; see also pp. 23-35.

47 | Ibid., p. 37.

48 | Ibid., p. 66.

49 | Quoted in Slavoj Zizek, Organs without Bodies: On Deleuze and Consequences
(London: Routledge, 2003), p. 93.

50 | See Deleuze, Foucault, pp. 63-69.

51 | Ibid. The diagram, in Foucault and Deleuze, is therefore the genealogical transfor-
mation of the archaeological statement.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

The body - this siphon between forces inhabiting the dimension of corpo-
reality and thought as that which thinks the nexus of forces surrounding it — is
hence given a real experience of the Outside, namely of force and relations of
force; though this Outside is necessarily folded into regimes of power-knowl-
edge. This means that the body can only have an experience of a real or of an
Outside relative to thought, or relative to series of statements or rather chains of
diagrams. Nonetheless, this relative Outside is also, at least for Deleuze, noth-
ing less than thought-being or immanence. Thus, the body has access to the
Outside precisely insofar as the body and thought are reversible, since thought
and the body both equally generate power-knowledge by folding the Outside
into a historical epoch.

In order to articulate this point regarding the topological position of the
body with regards to knowledge and power, Deleuze resurrects another Niet-
zschean (or adapted-Nietzschean) concept, which we have already touched on,
that of the affirmation of chance. In Nietzsche and Philosophy, Deleuze system-
atises Nietzsche’s references to the dice throw in Thus Spoke Zarathustra as a
general model for thought, as the thought of the return of active forces con-
ceived, in short, in terms of probabilistic induction.** Firstly, to the extent that
diagrams, unlike statements, must be understood in terms of the integration
and putting into series of differential relations of force, they can be seen as
operating »like a Markov chain«, which is to say »at random. However, under
extrinsic conditions laid down by the previous draw«,” an example of which is
the attempt, increasingly less likely to succeed, to throw one hundred sixes in
a row. Deleuze takes this from Discipline and Punish, where Foucault, quoting
Nietzsche, writes »the iron hand of necessity throwing the dice of chance«.>*
Secondly, since the Outside might be called Chance,* the folding of the Outside
through the use of diagrams is identical to probabilistic structuring.

This brings us to a yet more fundamental problem, and one even more
central to the problem of the body, which we have space here only to sum-
marise. This is the third figure of Being which Deleuze locates in Foucault’s
work, deeper than knowledge-being, and deeper still than power-being, name-
ly what he calls »self-being«.’® Self-being, which Deleuze locates in the third
volume of Foucault’s History of Sexuality, points to processes of subjectivation
occurring by means of the body (the subtitle of the unpublished fourth vol-
ume may be translated literally as »the confessions of the flesh«). For Deleuze,

52 | Deleuze, Nietzsche and Philosophy, pp. 23-35.

53 | Deleuze, Foucault, p. 71.

54 | Foucault quoted in Deleuze, ibid., p. 71.

55 | See Deleuze, ibid., p. 96, p. 125, n. 47. Here Deleuze draws on suggestions to this
effect made by Foucaultin The Order of Things, which invoke Nietzsche and Mallarmé.
56 | Ibid., p. 94.

14.02.2026, 11:37:43.

373


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

374

Guillaume Collett

subjectivation is inseparable from »folding«, and there are four folds which
crystallise all of Foucault’s previous research: (1) the fold of the material part of
ourselves (the body or desire), (2) the fold of the relation between forces (pow-
er), (3) the fold of the relation of truth to our being (knowledge), (4) the fold of
the outside (power-knowledge), which is the fold as such.”” Singular selves are
determined by »the places crossed by the fold«,*® i.e. by the way bodies and de-
sires articulate the audio-visual disjunction.® The self is nothing else than the
»void« of the non-relation between the sayable and the visible, albeit one filled
by knowledge-, power-, and subject-effects the empty place of the non-relation
gives rise t0.%

To conclude, for Foucault, in Deleuze’s reading, language, and discursive
and non-discursive formations more generally, may be said to come together
with relations of force to give them the form specific to their historical epoch.
Intensifying the opposition between thinking or language, on the one hand,
and being or bodies and their relations of force on the other hand, in the end
only brings them infinitely closer (yet without ever touching). In Deleuze and
Foucault, the non-relation of being and thinking, or of bodies and language, is
what assures their ontological unity, due to an element — namely immanence in
Deleuze and power-knowledge in Foucault® — which belongs to neither series
yet which is also their ground, a ground produced by and in a way excluded
from what it grounds.

57 | Ibid., p. 86.
58 | Ibid., p. 94.
59 | Ibid., pp. 98-99.
60 | Ibid., p. 99.

61 | Or, more specifically, the fold of the Outside as produced by bodily subjects.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

Zum Konzept des Korpers nach Leibniz, Borges und Deleuze

Marc Rélli

Das Thema des Kérpers verhandelt Deleuze ausfithrlich im Zuge seiner Ausei-
nandersetzung mit dem Philosophen Gottfried Wilhelm Leibniz.! Dabei kann
er auf die Leibniz-Rezeption des argentinischen Schriftstellers Jorge Luis Bor-
ges zuriickgreifen. Zwischen beiden stellt er eine Verbindung her — im Sin-
ne einer phantastischen Metaphysik oder einer metaphysischen Phantastik,
die fiktive und reale Momente als untrennbare herausstellt. Nicht allein ist
Leibniz durch seine Titigkeit im Schlossgarten von Herrenhausen, wo er die
Kurfiirstin Sophie bei der Gartenplanung unterstiitzt, mit dem Labyrinth des
franzésischen Barockgartens vertraut.? Zudem liegt das virtuelle Labyrinth der
unendlichen Méglichkeiten im Innersten seiner Philosophie.

Ein kleines Textfragment aus der Kriminalgeschichte »Der Garten der Pfa-
de, die sich verzweigen« macht es anschaulich. Es ist von Borges verfasst —und
wird von Deleuze mehrfach (in unterschiedlicher Linge) zitiert.? In der lings-
ten Version lautet es:

»In allen erdichteten Werken entscheidet sich ein Mensch angesichts verschiedener
Moglichkeiten fiir eine und eliminiert die anderen; im Werk des schier unentwirrbaren
Ts'ui Pén entscheidet er sich - gleichzeitig - fiir alle. Er erschafft so verschiedene Zu-
kiinfte, verschiedene Zeiten, die ebenfalls auswuchern und sich verzweigen. Daher die
Widerspriiche im Roman. Fang (sagen wir) hiitet ein Geheimnis; ein Unbekannter klopft
an seine Tir; Fang beschliefit, ihn zu toten. Natirlich gibt es verschiedene mdgliche

1 | Vgl. Deleuze, Gilles: Die Falte. Leibniz und der Barock [Le pli. Leibniz et le baroque,
1988], iibers. von Ulrich J. Schneider, Frankfurt a.M. 1996, S. 137-226.

2 | Vgl. Bredekamp, Horst: Leibniz und die Revolution der Gartenkunst. Herrenhausen,
Versailles und die Philosophie der Blétter, Berlin 2012.

3 | Vgl. Borges, Jorge Luis: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen« [»El jardin de
senderos que se bifurcan«, 1941], in: ders.: Werke, Bd. 5: Fiktionen [Ficciones 1944],
Ubers. von Karl A. Horst u.a., Frankfurta.M. 1992, S. 77-89.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

376

Marc Rolli

Losungen. Fang kann den Eindringling téten, der Eindringling kann Fang toten; beide
kénnen davonkommen, beide kdnnen sterben und so weiter. Im Werk von Ts’ui Pén kom-
men samtliche Losungen vor; jede ist der Ausgangspunkt weiterer Verzweigungen.«*

Die verschiedenen Losungen schliefRen sich gegenseitig aus, allerdings nur in
der Realitit (und in den meisten »erdichteten Werken), nicht in einem sin-
guldren und originell-spekulativen Werk der phantastischen Literatur. (Auch
nicht unbedingt in einem Film wie Tom Tykwers Lola rennt.) Mit dieser Aus-
kunft konnte man sich zufriedengeben, wenn es die Verbindung zur Meta-
physik nicht geben wiirde. Die gibt es allerdings — und sie geleitet in die Zeit
des Barock und in die Metaphysik von Leibniz hinein. Kurz gesagt, wird im
Begrift der Kompossibilitit — priziser noch: im Schreckbild der Inkompossibi-
litdt — eben die narratologische Identititsfigur problematisiert, die in Borges’
Text so phantastisch zersplittert. Als ob es in der metaphysisch verstandenen
Wirklichkeit der Dinge liegen wiirde, dass gleichzeitig ganz unterschiedliche
Moglichkeiten der Auflésung einer Situation realisiert werden.

Im Folgenden werde ich zunichst erldutern, wie die Problematik der Kom-
possibilitit — und damit zugleich diejenige der pristabilierten Harmonie der
besten aller méglichen Welten — mit derjenigen des Korpers zusammenhingt.
In einem weiteren Schritt werden die Uberlegungen zum Kérper mit Hilfe
des Begriffs der Perzeption konkretisiert. Auf dieser Grundlage wird Deleuzes
Fokussierung auf das Problem des kérperlichen Ausdrucks nachvollziehbar.
Zuletzt komme ich auf einige Eigenarten der zeitphilosophisch inspirierten
Wiederholung des leibnizschen Systems zu sprechen, die Deleuze entlang des
Themas der Individuation vollzieht.

In dem bertthmten Schlussteil der Théodicée begegnet Theodorus im Traum
der Goéttin Pallas Athene — in einem »Palast von unvorstellbarem Glanz und
von ungeheurer Gréfe«.® Es handelt sich um den »palais des destinées« oder
den »Palast der Lose des Lebens« (nach Herrings Ubersetzung). Er enthilt

4 | Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen, a.a.0., S. 86. Vgl. die Zitate
in Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], iibers.
von Joseph Vogl, Miinchen 1992, S. 154; Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [Cinéma
2. l'image temps, 1985], libers. von Klaus Englert, Frankfurt a.M. 1997, S. 174; De-
leuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], (ibers. von Bernhard Dieckmann,
Frankfurta.M. 1993, S. 149; Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 103.

5 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: Philosophische Schriften, Bd. 2.2.: Die Theodizee. Von
der Giite Gottes, der Freiheit des Menschen und dem Ursprung des Ubels [Essais de

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

nicht nur Darstellungen dessen, was wirklich geschieht, »sondern auch alles
dessen, was méglich ist«.® Noch vor der Erschaffung der Welt hat Jupiter aus
der Vielzahl méglicher Welten die beste von allen ausgesucht und zur Existenz
bestimmt. Pallas erklart:

»Ich brauche nurzu gebieten, und wir werden eine Welt sehen, die mein Vater erschaffen
konnte, und darin wird alles enthalten sein, was man nur begehren kann; und auf diese
Weise kann man auch erfahren, was eintreten wiirde, wenn diese oder jene Moglichkeit
existieren sollte. Wenn die dabei gestellten Bedingungen nicht bestimmt genug sind, so
werden sich so viele untereinander verschiedene Welten zeigen, wie man nur will, und
die alle dieselbe Frage in verschiedener Weise und auf jede mdgliche Art beantworten.
[...] In gleicher Weise kannst du dir nun eine geregelte Folge von Welten vorstellen, die
alle einzig den Fall enthalten, um den es sich handelt, und dessen Umsténde und Folgen
mannigfach verdndern.«’

Wie in einer Theatervorstellung (oder einer filmischen Abfolge von Schnapp-
schiissen) wird Theodorus mit den mdoglichen Leben des Sextus Tarquinius
konfrontiert: »Sextusse jeder Art und in unzihligen Gestalten.«® Leibniz greift
hier eine Fragestellung aus Lorenzo Vallas Dialog De libero arbitrio (1439) auf.’
Valla machte (gegen Boéthius) deutlich, dass das géttliche (apollinische) Vor-
herwissen die menschliche Freiheit durchaus nicht beeintrichtigt. Er kommt
lediglich dort nicht weiter, wo (Jupiters) Schopfungsakte die Vorsehung be-
stimmen — und damit die Natur des Sextus festschreiben kénnen.” An diesem
Punkt setzt Leibniz den Dialog (zwischen Antonius und Laurentius) fort, in-
dem er den Theodorus im Traum in den »Palast der Schicksale«, wie ich »pa-
lais des destinées« iibersetzen wiirde, fithrt." Dort erkennt Theodorus, dass
die vielen méglichen gliicklichen Sextusse (im Unterschied zu dem wirklichen
und frevlerischen) nicht mit der besten aller méglichen Welten kompossibel

Théodicée sur la bonté de dieu, la liberté de 'homme et I'origine du mal, 1710], hg. u.
ibers. von Herbert Herring, Frankfurt a.M. 1996, S. 261.

6 | Leibniz: Theodizee, a.a.0., S. 261.

7 | Ebd., S.261-263.

8 | Ebd., S. 263.

9 | Valla, Lorenzo: »De libero arbitrio«, in: Radetti, Giorgio (Hg.): Lorenzo Valla: Scritti
filosofici e religiosi, Florenz 1953, S. 283-375.

10 | »[...] sondern man fragt, warum er [Gott] sie [die Dinge] so anordnet, warum er den
einen verstockt macht und mit dem anderen Erbarmen hat.« Leibniz: Theodizee, a.a.0.,
S. 257.

11 | Gegen Valla fiihrt Leibniz explizit an, »daf3 er den Knoten zerhaut und die Vorsehung
unter dem Namen Jupiters, den er nahezu zum Urheber der Siinde macht, zu verdammen
scheint«. Ebd., S. 259.

14.02.2026, 11:37:43.

377


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

378

Marc Rolli

sind. Wenn Gott aber ein gerechter Gott sein soll, dann muss er die beste der
moglichen Welten auswihlen.”? Es ist also keineswegs gesichert, dass die bes-
te aller moglichen Welten besonders gut geraten ist. Sicher ist nur, dass die
anderen moglichen Welten weniger gut geraten sind. Denn begrenzt wird das
Wirkliche durch das, was moglich ist — und nicht alles ist moéglich im Sinne
der Kompossibilitit."® Auferdem hat nicht Gott den wirklichen Sextus bése
gemacht. Er hat ihn nur »aus der Region der Moglichkeiten in die Region der
wirklichen Wesen tiberfithrt«.”* Sextus steht es bis zu einem gewissen Grade
frei, so oder anders zu handeln.” Entscheidend ist daher die individuelle Sub-
stanz des wirklichen Sextus, die nicht mit den anderen der méoglichen Sextus-
se identisch ist. Denn die dhnlichen Sextusse der nur mdglichen, nicht aber
realisierten Welten, haben nicht all das in sich, was der wirkliche Sextus »in
sich trigt, ohne dafl man es bemerkt, und folglich auch nicht alles das, was
ihm noch widerfahren wird«.'® Verstindlich wird dieser Aspekt der Geschich-
te, wenn man den Begriff der individuellen Substanz — und damit auch das
Problem des Korpers — genauer fasst.

Wie schon bei Spinoza liegt auch bei Leibniz in den Uberlegungen zum
Substanzbegriff ein quasi anticartesianischer Impuls, der im Begriff des »Aus-
drucks« — und damit am Kérper — festgemacht werden kann.” Zunichst lasst
sich sagen, dass Leibniz der Reduktion des Kérperlichen auf die Ausgedehntheit

12 | »Hatte hier Jupiter einen Sextus, der in Korinth gliicklich oder Kénig von Thrakien
ware, an seine Stelle gesetzt, so wiirde es nicht mehr diese Welt sein. Und doch mufite
er diese Welt wéahlen, die alle anderen an Vollkommenheit {ibertrifft und die Spitze der
Pyramide bildet.« Ebd., S. 267.

13 | »Non omne possibile ad existentiam pervenit.« - »Und wenn auch Gott [...] mit Not-
wendigkeit das Beste wahlt, so wird dennoch darum das Beste nicht notwendig sein.«
Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Zum Begriff der Mglichkeit« [»De contingentia«, ca. 1686-
1689], in: ders.: Philosophische Schriften, Bd. 1: Kleine Schriften zur Metaphysik, hg.
u. ibers. v. Hans H. Holz, Frankfurt a.M. 2000, S. 185 und S. 187.

14 | Leibniz: Theodizee, a.a.0., S. 267.

15 | Jupiter kennt den Sextus besser als der sich selbst, weshalb er ihm raten kann,
nicht nach Rom zu gehen. »Da nun Sextus sich nicht zu einem so grofen Opfer entschlie-
Ben konnte, verlie® er den Tempel und iiberlieB sich seinem Schicksal.« Ebd., S. 259.
16 | Ebd., S. 263. »Du wirst darauf bestehen: du wirst beklagen kdnnen, warum Gott
dir nicht mehr Krafte gegeben hat. Ich antworte: wenn er das getan héatte, so wérest du
nichtdu, denn dann héatte er nichtdich, sondern ein anderes Geschdpf hervorgebracht.«
Leibniz: »Zum Begriff der Moglichkeit«, a.a.0., S. 189.

17 | Vgl. Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie
[Spinoza et le probléme de I'expression 1968], iibers. von Ulrich J. Schneider, Miinchen
1993, S. 20-21.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

der Dinge widerspricht.”® Das ist das groe Thema in der Unterhaltung zwi-
schen Philarete und Ariste.” Im Neuen System (1695) wird gesagt, dass zur Kli-
rung des Begriffs der kérperlichen Substanz »die Betrachtung der ausgedehn-
ten Masse [masse étendue] allein nicht ausreicht, und dafl man noch den Begriff
der Kraft [notion de la force] anwenden muf«.?’ Damit erdffnet Leibniz einen
grofen Themenbereich: Zum einen nimmt er auf das Infinitesimalkalkiil und
auf die physikalische Dynamik Bezug, zum anderen kommt er auf den scho-
lastischen Begriff der substanziellen Form zuriick. Kurz: »Man konnte sie [die
individuellen Substanzen; Anm. d. Verf.] metaphysische Punkte nennen: sie
haben etwas Lebendiges [quelque chose de vital], eine Art Perzeption, und die
mathematischen Punkte sind ihre Gesichtspunkte, um das Universum auszu-
driicken.«*! Sie allein sind die wahren, d.h. unteilbaren ontologischen Einhei-
ten, »ohne sie gibe es nichts Wirkliches, da es ohne [sie] keine Vielheit gibe«.??
Es handelt sich bei ihnen um (seelisch) organisierte Korper, die als Automaten
oder géttliche Maschinen der Natur (im Unterschied zu den Produkten der
menschlichen Kunstfertigkeit) »eine wahrhaft unendliche Zahl von Organen
besitzen«.?

Die mit diesen wenigen Sitzen angesprochene Kritik der cartesianischen
Physiologie wird von Leibniz auf das Problem der Kérper-Seele-Kausalrelati-
on ausgedehnt und miindet dann in sein Konzept der Monaden, sofern »jede
Substanz [...] das ganze All [...] auf ihre Weise ausdriickt«.* Denn es bleibt
im Rahmen der cartesianischen Schule ginzlich unverstindlich, wie es mog-
lich sein sollte, dass der Korper etwas in der Seele bewirkt und umgekehrt.

18 | Vgl. Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Metaphysische Abhandlung« [»Discours de méta-
physique«], in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 49-172, hier S. 109ff.

19 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Unterhaltung zwischen Philarete und Ariste« [»Entre-
tien de Philarete et d’Ariste«]«, in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0.,
S. 324-363.

20 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Das neue Systems, in: ders.: Kleine Schriften zur Me-
taphysik, a.a.0., S. 191-320, hier S. 203. Vgl. ebd., S. 199. Vgl. auch Leibniz: »Metaphy-
sische Abhandlung«, a.a.0., S. 83ff., S. 111.

21 | Leibniz: »Das neue System«, a.a.0., S. 215.

22 | Ebd., S. 217.

23 | Ebd., S. 230. »Eine natiirliche Maschine bleibt auch in ihren kleinsten Teilen Ma-
schine, und sie bleibt, was mehr ist, immer diese selbe Maschine«, weil sie sich nur
umwandelt, aber nicht entsteht und vergeht. Ebd., S. 213-215. Tats&chlich sieht Leibniz
in den Forschungen Swammerdams, Leeuwenhoeks oder Malpighis zur Préformations-
lehre einen Beweis fiir seine These, »dafl die konstitutiven Formen der Substanzen mit
der Welt geschaffen worden waren und daf sie immer bestehen«. Ebd., S. 207.

24 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlunge«, a.a.0., S. 77-79.

14.02.2026, 11:37:43.

379


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

380

Marc Rolli

Die Anstrengungen Malebranches — die Entwicklung des »Systems der
Gelegenheitsursachen« — machen das nur zu deutlich. Wenn nimlich gilt,
dass es »keinen wirklichen Einfluf} einer geschaffenen Substanz auf eine an-
dere geben kann« und alle »Wirklichkeiten durch Gottes Kraft stindig erzeugt
werden«, so muss konsequenterweise gefolgert werden, »dafl Gott die Seele
oder jede wirkliche Einheit dieser Art von Anfang an so geschaffen hat, daf ihr
durch eine vollkommene Spontaneitit in Anbetracht ihrer selbst und doch in
vollkommener Ubereinstimmung mit den Dingen aufer ihr alles aus ihrem ei-
genen Grunde entstehen muf«.?> Leibniz spricht von »inneren Perzeptionenc,
die der Seele kraftihres expressiven und individuellen Wesens zugehétren, weil
sie »das ganze Universum auf ihre Weise und gemif einem bestimmten Ge-
sichtspunkt genau ausdriickt« — d.h. eine »Welt fiir sich«, die unabhingig ist
von jedem Einfluss anderer Geschopfe.?® Das allein bewirkt eine vollkommene
Ubereinstimmung der Substanzen und begriindet ihre »geregelte gegenseitige
Beziehung« und damit auch »die Verbindung von Seele und Kérper«.” Fiir
Leibniz liegt darin ein neuer (und iiberraschend klarer) Gottesbeweis.

Im Discours de Métaphysique wird die Substanz des Korpers [la substance du
corps] von GroRe, Gestalt und Bewegung unterschieden, sofern diese Begriffe
»etwas Imaginires«, d.h. auf die Perzeptionen Relatives, enthalten.?® Damit ist
gesagt, dass aufgrund der Vorstellung duflerlich vorhandener (und aufeinan-
der einwirkender) Dinge eine subjektive Relation gegeben ist, die verhindert,
dass die genannten Eigenschaften der Ausdehnung eine Substanz bilden.”
Korper benétigen daher ein anderes Prinzip der Identitit, um zu bestehen.
Weil Gott alle Aspekte der Welt auf jede mogliche Art und Weise betrachtet, ist
das »Ergebnis jeder Ansicht des Weltalls, das von einem gewissen Standpunkt
aus betrachtet wird, eine Substanz, die das »Weltall in Ubereinstimmung mit
dieser Ansicht ausdriickt«.** Es handelt sich jedenfalls dann um eine Substanz,

25 | Leibniz: »Das neue System¢, a.a.0., S. 219.

26 | Vgl. ebd. »Da jeder Geist, unabhdngig von jedem anderen Geschopf, wie eine sich
selbst geniigende Welt fiir sich ist, die das Unendliche einschlieft und das Universum
ausdrickt, ist er ebenso dauernd, ebenso existent und ebenso absolut wie das Univer-
sum der Geschdpfe selbst.« Ebd., S. 223.

27 | Ebd., S. 221.

28 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlunge«, a.a.0., S. 85.

29 | Ebenso lehnt es auch Spinoza ab, den Begriff der Substanz von einer Relation des
Vorstellens abhéngig zu machen. Zwar akzeptiert er einen Dualismus von Ausdehnung
und Denken, aber erverlagert ihn auf die Ebene der Attribute. Beide Attribute beziehen
sich auf eine Substanz, die - im Hinblick auf ein Denken des Kdrpers - von zentraler
Bedeutung ist. Vgl. dazu Rélli, Marc: »Spinoza gegen Descartese, in: Béhler, Arno u.a.
(Hg.): Wissen wir, was ein Kérper vermag?, Bielefeld 2014, S. 95-115.

30 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0., S. 93, S. 95.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

wenn Gott beschliefit, »seinen Gedanken zu verwirklichen«.*! In den Perzep-
tionen liegt also das Substanzielle des Korpers, d.h. in seinem perspektivisch
bestimmten Ausdruck der ganzen Welt.*? Leibniz spricht an dieser Stelle von
einer virtuellen (nicht bereits explizierten, sondern impliziten) Seinsweise
[in-esse] der Pradikate in einem Subjekt, sofern in der Natur einer individuellen
Substanz alles enthalten ist, was ihr rechtmifig zugeschrieben werden kann.
Wer daher in der Lage ist, die singulire Diesheit oder »haecceitas Alexanders«
des Groflen zu erkennen, der erkennt zugleich den Seinsgrund aller Pridikate,
die von ihm wahrhaft ausgesagt werden konnen. »Wenn man so die Verkntip-
fung der Dinge recht bedenkt, kann man sagen, dafl es zu jeder Zeit in der
Seele Alexanders Uberreste dessen gab, was ihm zugestoen ist und Zeichen
dessen, was ihm noch zustofen wiirde und sogar Spuren von allem, was sich
im Weltall ereignet.«*

Im Begriff der »individuellen Substanz« sind also die kontingenten — im
Unterschied zu den identischen — Wahrheiten inkludiert, sofern er alles ein-
schlieRt, was ihr zustofen kann.** Wihrend diese dem Satz des Widerspruchs
unterliegen und rein analytisch ableitbar sind — wie etwa die nominalen Er-
klirungen, die einzelne Pridikate einem Subjekt zuschreiben —, sind jene
fur uns lediglich a posteriori erkennbar und verstricken uns in eine endlose

31 | Ebd,, S. 95.

32 | Vgl. die Rekonstruktion der »zwei Etagen« in Deleuzes Leibniz-Buch, die zeigt, wie
Korperund Seele durch eine Relation der Zugehdrigkeit miteinander verbunden werden.
Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 162ff. »Dafd die Kdrper realisieren, heiflt nicht, daf} sie real
sind: sie werden es, soweit das, wasin der Seele aktual ist ([...] die Perzeption) etwas im
Kdrperrealisiert. Nicht der Kérper wird realisiert, im Koérper wird realisiert, was aktual in
der Seele perzipiertist.« Ebd., S. 196. Siehe zu dieser Thematik auch van Tuinen, Sjoerd:
»Leibniz und die Psychophysik des Gehirnse, in: Balke, Friedrich und Rélli, Marc (Hg.):
Philosophie und Nicht-Philosophie, Bielefeld 2011, S. 291-314.

33 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0., S. 77. Das breite Themenfeld von
Vorahnungen bis zu Intuitionen I&sst sich hier metaphysisch verorten - wenn z.B. Woy-
zeck von einer Tat ergriffen ist, die ihm bevorsteht und die zu grof fir ihn ist, oder wenn
Ishmael in Moby Dick dem Quasi-Propheten Elia begegnet, bevor er an Bord der Pequod
gent.

34 | »So sind alle unsere Erscheinungen, das heifit alles, was uns jemals zustofen
kann, nur die Folgen unseres Seins.« Ebd., S. 95. Parallel zur Unterscheidung der iden-
tischen und kontingenten Wahrheiten spricht Leibniz auch von der »Unterscheidung der
(notwendigen und sicheren) Verkniipfungen« sowie von verités de raisonnement und
von verités de fait (Vernunftwahrheiten und Tatsachenwahrheiten). Vgl. ebd., S. 89f.
und Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Die Prinzipien der Philosophie oder die Monadologie«,
in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 439-483, hier S. 453.

14.02.2026, 11:37:43.

381


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

382

Marc Rolli

Aufeinanderfolge von Griinden.*® Denn nichts geschieht ohne Grund — oder
vielmehr geschieht genau das, »dessen Seinsgrund der gréfRere ist«.’® Es wer-
den also Dinge geschehen, die nicht notwendig sind, sofern »ihr Gegensatz
méglich ist«, auch wenn sie keinesfalls grundlos geschehen.” Zwar strebt alles
Mogliche nach Existenz Jomne possibile exigit existere], aber nicht alles Mogliche
existiert: Das Prinzip des zureichenden Grundes macht es nachvollziehbar,
dass nur die Dinge existieren, die auf die vollkommenste Weise existieren.*®
Fiir alle quasi zufilligen Begebenheiten lassen sich Griinde angeben, warum
sie eher so als anders stattfinden. Thre Notwendigkeit aber l4sst sich nicht de-
monstrieren, da ihr Gegenteil nichts Unmoégliches bedeutet.

Mit der Perzeption findet Leibniz ein »inneres Prinzip«, das die »Vielheit in
der Einheit« [une multitude dans I'unité] — und damit die Kontinuitit eines Ver-
inderungsprozesses, dem die geschaffenen Monaden unterworfen sind — er-
klarlich macht.* Thr Begriff macht es moglich, das Spontane und die Ordnung
ebenso zu integrieren wie die Inklusion des Weltalls und die Auszeichnung
einer situierten Existenz. Sie markiert einen roten Faden im Labyrinth der Mo-
nadologie, indem sie verdeutlicht, wie Monaden eine Welt in sich einschlieflen,
die sie doch unter bestimmten Blickwinkeln zum Ausdruck bringen. Die Per-
zeption darf nicht mit der Wahrnehmung [apperception] verwechselt werden.*

35 | Vgl. Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0., S. 75 und Deleuze: Logik des
Sinns, a.a.0., S. 145f. »Weil wir den wahren formalen Grund der Existenz nichtin jedem
besonderen Falle erkennen kdnnen, da das einen Fortgang ins Unendliche einschliefit,
geniigt es uns daher, dafl wir die kontingente Wahrheit a posteriori, ndmlich durch Er-
fahrungen erkennen.« Leibniz: »Zum Begriff der Moglichkeit«, a.a.0., S. 183.

36 | Ebd., S. 185. »[...] jenes von Gott unserem Geist eingepflanzte Prinzip, daf nichts
ohne Grund geschieht und unter entgegengesetzten Dingen immer das geschieht, was
mehr Grund hat.« Ebd.

37 | Hieraus erklart sich nach Leibniz der Fortbestand der menschlichen Freiheit: vgl.
Leibniz: »Metaphysische Abhandlunge, a.a.0., S. 85-93: Es ist zwar »gewiss«, dass Pe-
trus »den Herrn« verleugnen wird, aber es ist nicht notwendig: »und wenn er das Gegen-
teil getan héatte, so wére es nicht unmoglich gewesen«. Ebd., S. 89.

38 | Vgl. Leibniz: »Zum Begriff der Mdglichkeit«, a.a.0., S. 185, S. 177f. »Es war den-
noch bisher den Menschen unbekannt, woraus die Unmdglichkeit des Zusammenbeste-
hens verschiedener Dinge entsteht [...].« (Org.: »lllud tamen adhuc hominibus ignotum
est, unde oriaturincompossibilitas diversorum [...].«), ebd., S. 178f.

39 | Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 443, S. 445, §§ 10ff.

40 | Vgl. ebd., S. 445, § 14.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

Sie bezieht sich nicht auf Gegenstinde, die von aufen auf sie einwirken — und
sie spielt sich nicht allein im Bewusstsein [conscience] ab. Daher ist auch die
cartesianische Regression auf das scholastische Vorurteil zu vermeiden, das
meint, »es gibe ginzlich vom Leibe getrennte Seelen« [le prejugé scholastique
des Ames entierement separée].*!

Deleuze formuliert diese Differenz wie folgt: »Das Dunkle in uns gibt es
nicht deshalb, weil wir einen Korper haben, weil es in uns Dunkles gibt: die
cartesianische physische Induktion ersetzt Leibniz durch eine moralische De-
duktion des Korpers.«* Nicht der Kérper erklirt die geistige Konfusion. Er ist
vielmehr erforderlich oder notwendig, weil der Grund des Geistes an sich fins-
ter ist. In ihm spiegeln sich die Schatten der anderen Monaden, die zu der
Welt gehoren, die sich in ihm zum Ausdruck bringt. Dieser Sachverhalt kann
auch psychologisch oder wahrnehmungstheoretisch erliutert werden: »Weil
die Welt nicht aulerhalb der Monaden existiert, die sie ausdriicken, ist sie in
jeder von ihnen in Form von Perzeptionen [...] eingeschlossen.«* Jede Monade
besitzt ein Gebiet klaren Ausdrucks, das sich von einer Menge kleiner, dunk-
ler und verworrener Perzeptionen unterscheidet. In den Briefen an Arnauld
(April 1687) wird betont, dass das klar Ausgedriickte in einem »Verhiltnis zu
meinem Korper« steht, sofern nur die Dinge wahrnehmbar sind, die sich in
meiner Nihe befinden.* Und in der Metaphysischen Abhandlung steht zu lesen:

»Wir haben gesagt, daf alles, was der Seele und jeder Substanz zustofit, eine Folge
ihres Begriffes ist; so beinhaltet die Idee selbst oder das Wesen der Seele, daf alle ihre
Erscheinungen oder Perzeptionen ihr spontan aus ihrer eigenen Natur erwachsen mis-
sen, und zwar gerade auf solche Weise, daf} sie von sich aus dem entsprechen, was sich
im ganzen Weltall, auf ganz besondere und vollkommene Weise aber das, was sich im
Korper, mit dem sie behaftet ist, ereignet, weil die Seele auf bestimmte Art und fiir eine
bestimmte Zeit den Zustand des Weltalls geméaf den Beziehungen der anderen Kdrper
zu ihrem eigenen ausdriickt.«*®

41 | Ebd.

42 | Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 139.

43 | Ebd., S. 140-141.

44 | Vgl. Goldenbaum, Ursula (Hg.): G.W. Leibniz. Philosophische Schriften und Briefe
1683-1687, Berlin 1992, S. 313ff. »Die Theorie der kleinen Perzeptionen stiitzt sich
somit auf zwei Griinde: einen metaphysischen Grund, nach dem jede perzipierende Mo-
nade eine unendliche Welt ausdriickt, die sie einschliefit; einen psychologischen Grund,
nach dem jede bewufte Perzeption unendlich viele kleine Perzeptionen impliziert, die
sie vorbereiten, zusammensetzen oder ihr folgen.« Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 142.
45 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0., S. 151, S. 153.

14.02.2026, 11:37:43.

383


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

384

Marc Rolli

Damit ist fiir Leibniz erklirt, wie die Verbindung zwischen Kérper und Seele
beschaffen ist oder was es heifdt, »einen Kérper [zu] haben«.*® Sofern es un-
moglich ist, auf alles gleichzeitig zu achten, findet sich in jeder klaren Wahr-
nehmung eine verworrene Empfindung. Denn alle Kérper stehen in Relatio-
nen zueinander und unsere Sinne beziehen sich auf alles. Auf diesen Aspekt
der Sache verweist Borges in seiner bereits zitierten Erzahlung gleich zweimal,
wenn er Hsi P’éngs Empfindung eines »unsichtbaren, ungreifbaren Gewim-
mels« in dessen »dunklen Kérper« beschreibt, eine »unzugingliche, tief sit-
zende Erregung, die einmal einen »vorausdeutenden« und einmal einen alp-
traumartigen, die Zeitordnung durcheinander bringenden Charakter hat.” Ein
von Leibniz mehrfach verwendetes Beispiel fiir die kleinen Perzeptionen ist
das Meeresrauschen: »Das verhilt sich fast so, wie das verworrene Gemurmel,
das diejenigen horen, die sich dem Meeresstrand nihern, [und das] von der
Hiufung der unzihligen Wellen [herstammt] die sich zuriickstoRen.«*® Zwar
wird jede einzelne Welle perzipiert, aber weil sie sich nicht zu einer bewussten
Wahrnehmung zusammensetzen, bleibt eine unterschiedslose Vielzahl klei-
ner Perzeptionen erhalten, die uns gleichsam betiubt.*

In der Monadologie prasentiert Leibniz denselben Gedankengang noch ein-
mal, nachdem er zuvor das Prinzip der Perzeption eingefiihrt hat.* Wiederum
spielt der Korper eine zentrale Rolle. Gegen Pierre Bayle wird argumentiert,
dass es nichts gibt, das die Monaden hinderte, die ganze Welt auszudriicken.”!
Zwar erstrecken sie sich auf das Ganze nur in verworrener Weise, aber sie
unterscheiden sich doch »durch den Grad der deutlichen Perzeptionen, der
bestimmt ist durch die Dinge, »die entweder die nichstliegenden oder [...] die
groften sind«.’? Oder anders gewendet, »verspiiren alle Kérper alles, was sich
im Universum ereignet«, denn alles hingt mit allem zusammen, weshalb
»derjenige, der alles sieht, in jedem das lesen [kann], was tiberall geschieht und
sogar das, was geschehen ist oder geschehen wird«.*® Die geschaffenen Seelen
hingegen kénnen in sich nur das lesen, was sich in ihnen deutlich darstellt; sie

46 | Ebd., S. 153. Vgl. Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 137.

47 | Vgl. Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen«, a.a.0., S. 87, S. 89.

48 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0., S. 153. Vgl. dazu das Vorwort zu
Leibniz, Gottfried Wilhelm: Philosophische Schriften, Bd. 3.1.: Neue Abhandlungen
iiber den menschlichen Verstand, hg. u. Ubers. von Wolfgang v. Engelhardt u. Hans H.
Holz, Frankfurt a.M. 2000, insbesondere S. XXIff.

49 | Vgl. Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 449, § 21.

50 | Ebd., S. 443ff., §§ 10-23.

51 | Ebd., S. 465, § 60.

52 | Ebd., S. 467, § 60. Vgl. auch Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 146-147.

53 | Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 467, § 61. Fichte hat diesen Gedanken im Sin-
ne einer (leibnizianisch anmutenden) Grundlegung der modernen Naturphilosophie

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

kénnen »nicht alle ihre Falten mit einem Schlage auseinanderwickeln, denn
sie gehen bis ins Unendliche«.>* In einer spinozistisch anmutenden Wendung
wird noch ergédnzt, dass diese Monaden, auch wenn sie das ganze Universum
ausdriicken, »auf deutlichste Weise den Koérper dar[stellen], mit dem sie beson-
ders verbunden sind [est affecté]« — schliefilich stellt die Seele das Ganze dar, so-
fern sie den Korper darstellt, den sie hat, der wiederum »auf Grund der Verbin-
dung der gesamten Materie im erfiillten Raum« das Universum ausdriickt.”
Halten wir fest: Die konsequente Linie, mit der Leibniz das Thema des Kor-
pers verfolgt, bricht mit den dominierenden Traditionen der neuzeitlich-mo-
dernen »Schulphilosophie«. Dabei handelt es sich nicht zuletzt um Fragen, die
auch fiir Deleuze wichtig sind und seine intensive Leibniz-Rezeption erkliren.
An erster Stelle konnte man hier auf die Schwierigkeiten zu sprechen kom-
men, die mit der Tradition der Bewusstseinsphilosophie (von Descartes tiber
Kant bis zu Husserl) und den korrelativen Dualismen von Geist und Kérper
verbunden werden. Mit dem Begriff der Perzeption entwickelt Leibniz eine
Moglichkeit, die metaphysisch unerkldrlichen Kausalverhiltnisse zwischen
den Substanzen zu unterlaufen, indem er ihren quasi intentionalen Gegen-
standsbezug ebenso problematisiert wie ihre Relativitit auf ein urspriingliches
Bewusstsein. »Und darin haben sich die Cartesianer sehr geirrt, daR sie die
Perzeptionen, die man nicht wahrnimmt, fiir nichts zihlten.«*® Sonst hitten
sie bemerken kénnen, dass sich eine bewusste Wahrnehmung aus kleinen,
weder objektiv bewirkten, noch subjektiv bereits angeeigneten Perzeptionen
zusammensetzt.”” Fiir Deleuze verbindet sich mit dieser Sichtweise eine Um-
arbeitung der von Kant so genannten »transzendentalen Asthetik«, sofern es
keine »transzendenten« Entititen gibt, die vor der Erfahrung gegeben sind und
diese allererst moglich machen: Dinge, Daten, Bewusstsein, reine Formen der
Anschauung. Im Gegenteil: Eine Erfahrung bildet sich heraus im Zuge der

popularisiert. Vgl. Fichte, Johann Gottlieb: Die Bestimmung des Menschen [1800],
Hamburg 2000, S. 5-35, hierv.a. S. 19.

54 | Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 467, § 61.

55 | Ebd., S. 467, S. 469, § 62. Vgl. Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.0.,
S. 97-99.

56 | Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 445, § 14.

57 | »Im strengen Sinne [...] gibt es nun keinen dufleren Grund, der auf uns wirkt, ausge-
nommen Gott allein [...]. Daraus folgt, dafl es keinen anderen dufieren Gegenstand gibt,
der unsere Seele beriihrt und der unmittelbar unsere Perzeption wachruft. So haben wir
in unserer Seele die Ideen aller Dinge nur vermdge der dauernden Einwirkung Gottes
aufuns, das heifit, weil jede Wirkung ihre Ursache ausdriickt.« Leibniz: »Metaphysische
Abhandlung«, a.a.0., S. 135, S. 137.

14.02.2026, 11:37:43.

385


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

386

Marc Rolli

Differenzialverhiltnisse und reziproken Synthesen, welche die kleinen Perzep-
tionen miteinander eingehen.*®

Damit verbindet sich zweitens eine Neudefinition der Wahrheitskriterien.
Die Klarheit und Deutlichkeit, die fiir Monaden erreichbar ist, ist per se eine
perspektivisch begrenzte, die notwendig auf verworrene Perzeptionen bezogen
bleibt. Die Ausarbeitung dieser Zusammenhinge fillt in den Bereich einer
Philosophie des Ausdrucks, welche neuartige Relationen zwischen dem Impli-
ziten und dem Expliziten, dem Intensiven und dem Extensiven, dem Virtuel-
len und dem Aktuellen oder auch zwischen Divergenzen und Konvergenzen
etabliert. Bei Leibniz gibt es eine Welt, die als Ausdrucksinhalt aller Monaden
dieselbe ist, auch wenn diese nur einen begrenzten Ausschnitt klar — und das
meiste andere verworren — ausdriicken. Nimmt man die Uberlegungen zum
Automatismus der Perzeption hier auf, so kénnte man sagen, dass die Welt
in den Monaden als virtuelle Mannigfaltigkeit kleiner Perzeptionen insistiert,
von denen sie einige aussondert und in ein Verhiltnis setzt, aus welchem ex-
klusive, d.h. jeweils monadenspezifische, Perzeptionen hervorgehen. »Denn
es gehort zum Klaren, aus dem Dunklen herauszutreten, wie durch einen Fil-
ter hindurch [...].«<*° Diese Filter entsprechen singuliren Punkten differenziel-
ler Verhiltnisse, die Zentren der Implikation oder Umbhiillung anzeigen, die
durch Individuen verwirklicht oder ausgedriickt werden.

58 | Vgl. Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 143-144. Immer wieder fallt der Name von Salo-
mon Maimon, wenn es bei Deleuze darum geht, einen von Leibniz inspirierten Weg des
Postkantianismus einzuschlagen. »Die Raum-Zeit hért auf, ein rein Gegebenes zu sein,
um Gesamtheit oder Nexus der Differentialverhaltnisse im Subjekt zu werden, und der
Gegenstand selbst hort auf, ein empirisch Gegebenes zu sein, um das Produkt jener Ver-
haltnisse in der bewufiten Perzeption zu werden.« Ebd., S. 145 und Deleuze: Differenz
und Wiederholung, a.a.0., S. 223-224,

59 | Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 147. Man kdnnte diese Filter durch Individuations-
faktoren bestimmen, die z.B. in der Tierpsychologie Singularitdten definieren, die das
Bemerkenswerte vom Gewdhnlichen oder Unauffallig-Vagen der Inmanenz-Welt unter-
scheidet. Die Zecke besitzt nach von Uexkill, den Deleuze hier zitiert, drei Singulari-
t&ten: »Perzeption des Lichts, Geruchs-Perzeption der Beute, taktile Perzeption des
besten Orts. Der ganze Rest der ungeheuren Natur, die die Zecke gleichwohl ausdriickt,
ist nur Benommenheit, Staubwolke dunkler und nichtintegrierter kleiner Perzeptionen.«
Ebd., S. 150.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

In den Texten der spiten 196oer Jahre verhandelt Deleuze diese Themen der
Perzeption und des Ausdrucks bei Leibniz unter der Uberschrift der »Indivi-
duation«. Einschligig sind hier die 16. und 24. Serie der Paradoxa in der Logik
des Sinns und der letzte Abschnitt im fiinften Kapitel aus Differenz und Wieder-
holung.*® Hinzu kommt eine kritische Darstellung der sogenannten »unendli-
chen Reprisentation« der leibnizschen Metaphysik.®! An ihr lisst sich ablesen,
in welcher Weise das begriffliche Gertist dieser Philosophie verschoben oder
umgebaut werden muss, um zu verhindern, dass es in sich zusammenfillt.
Ebenso wie Hegel wird auch Leibniz vorgeworfen, das Unendliche vom Endli-
chen »unter den Bedingungen der Reprisentation« auszusagen.®? Damit ist ge-
sagt, dass Differenz und Wiederholung auf einen Grund (oder ein subjektives
Wesen) zuriickgefiihrt werden, der das Prinzip der Identitit reprisentiert.®® Er
selektiert die beste aller moglichen Welten, d.h. er schliefit aus, dass inkom-
possible Welten existieren oder macht die Konvergenz zur Bedingung ihrer
Existenz.

»Das bedeutet, daf sich fiirjede Welt eine Reihe, die in Umgebung eines ausgezeichne-
ten Punktes konvergiert, in alle Richtungen in anderen Reihen fortzusetzen vermag, die
inder Umgebung anderer Punkte konvergieren, wobei sich im Gegenteil die Inkompossi-
bilitdt der Welten in der Nachbarschaft von Punkten definiert, die die erhaltenen Reihen
voneinander divergieren lassen wiirden.«54

Die Konvergenz der Serien definiert die Kompossibilitat als »Regel einer Welt-
synthese« — und es gibt nur die eine Welt, die von allen Monaden ausgedriickt
wird.® Divergieren die Serien, so beginnt eine andere Welt, die mit der ersten
inkompossibel und damit unvereinbar ist. Ebenso gilt fiir Leibniz, dass ein
Individuum in einer Welt einen »Konvergenzkreis« darstellt, sofern es diese
eine Welt gemifl den vorausgesetzten seriellen Konvergenzregeln ausdriickt.*
Anders gesagt, verschmilzt das Ausgedriickte (die Welt) nicht mit seinem

60 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 143-152 und Deleuze: Differenz und Wie-
derholung, a.a.0., S. 308-328.

61 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 66-76.

62 | Ebd., S. 69.

63 | »Darum istin der unendlichen Repréasentation das Delirium nichts als ein falsches
vorgeformtes Delirium, das nirgends die Ruhe oder die Heiterkeit des Identischen
stort.« Ebd., S. 76.

64 | Ebd., S. 74.

65 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 145.

66 | Vgl. ebd., S. 143.

14.02.2026, 11:37:43.

387


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

388

Marc Rolli

Ausdruck: Gott hat eben nicht den Siinder Adam geschaffen, sondern die Welt,
in der Adam siindigt. Die Individuen unterscheiden sich vom Kontinuum der
Singularititen, das sie in wechselnden Abstufungen umbhiillen.

Diese Unterscheidung erméglicht es Deleuze, ausgehend von Leibniz, zwi-
schen analytischen und synthetischen Pridikaten von Individuen zu differen-
zieren.” Auf der einen Seite steht ein Adam, der immer schon gesiindigt hat,
dessen Stinder-Sein Teil der Bestimmung seiner Identitit ist. Er hat zu jedem
Zeitpunkt seines Lebens seine gesamte Lebensgeschichte inkorporiert — und
ist deshalb dieser Adam und kein anderer. Auf der anderen Seite steht die
unbestimmte Person Adam = X, die in einer problematischen Situation — die
Schlange offeriert den Apfel, Sextus hort das Orakel, Fang hiitet ein Geheim-
nis — mit einer Vielzahl unterschiedlicher Welten konfrontiert wird, die ihr
ebenso viele Moglichkeiten er6ffnen. Adam siindigt hier aus freien Stiicken, er
hitte auch anders handeln konnen. Ein und dasselbe Problem kann danach auf
unterschiedliche Weise, in unterschiedlichen Welten, gelost werden.

»Anstatt daf jede Welt analytisches Pradikat von in Serien beschriebenen Individuen
ist, sind es die inkompossiblen Welten, die die synthetischen Prédikate von Personen
darstellen, die unter Bezug auf disjunktive Synthesen definiert werden.«%8

Unschwer ist zu erkennen, dass Deleuze die Kompossibilititsthese — und da-
mit das Konvergenzprinzip der Serien — fallen lisst.” Und doch macht er im
Hinblick auf die synthetischen Pridikate von einigen Voraussetzungen der
leibnizschen Individualititstheorie Gebrauch. Wie ist das méglich? Ich den-
ke, dass Leibniz den Begriff der Kompossibilitit vor allem einfiihrt, um das
Theodizee-Problem zu bewiltigen. Dieses Problem existiert fiir Deleuze nicht.
Zudem verbindet sich mit dem Begriff die Absicherung einer kosmologischen
Totalitdt, die die Vielzahl der Monaden und ihrer Korper miteinander auf al-
len Existenzebenen verbindet. Auch dieser Aspekt des Begriffs lisst sich his-
torisch situieren. Im Kern steht aber mehr auf dem Spiel: die Kohirenz eines
Denkens, das sich modifiziert, wenn es mit dem Problem der Zeit konfrontiert
wird. Deleuze unternimmt eine zeitphilosophisch motivierte Revision und Re-
konstruktion des leibnizschen Systems — das also trotz der damit verbundenen
Zumutungen nicht vollends auseinanderbricht. Auch Borges kommt auf die-
sen Punkt in seiner Erzihlung zu sprechen, wenn er den Sinologen erkliren
lasst, dass das eigentliche Thema Ts'ui Péns »das abgriindige Problem der

67 | Vgl. ebd., S. 146, S. 150.

68 | Ebd., S. 150.

69 | »Nichts kann uns ndmlich daran hindern, die Inkompossibilia als zu ein und der-
selben Welt, die inkompossiblen Welten als zu ein und demselben Universum gehorig zu
betrachten.« Deleuze: Das Zeit-Bild, a.a.0., S. 174,

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

Zeit« gewesen sei.”® Die scheinbar getrennten Dinge — hier das Buch, dort das
Labyrinth — verbinden sich in der Zeit, die sich unendlich verzweigt: »ein Laby-
rinth aus Zeit«.”! Sie ist ein virtuell Unbestimmtes, das sich niemals expliziert;
ein permanentes Thema, das im Text niemals Erwihnung findet.”> Offen kon-
statiert Deleuze, dass Leibniz »aus der Divergenz kein Objekt der Bejahung«
zu machen wusste.”? Er hat der aleatorischen Verteilung der Singularititen
nicht genug Zufall eingefloft. Auch darauf verweist Borges:

»Wenn die Lotterie eine Verstarkung des Zufalls, eine periodische Ergieung des Cha-
0s in den Kosmos ist, miifite dann nicht der Zufall gerechterweise in alle Etappen der
Ziehung EinlaR finden, nicht nur in eine einzige? Ist es nicht lacherlich, dafl der Zufall
irgendwessen Tod verfligt, dafl aber die Umsténde dieses Tods [...] nicht dem Zufall un-
terworfen sind? [...] In Wirklichkeit ist die Zahl der Ziehungen unendlich. Kein Entscheid
ist endgiiltig, alle verzweigen sich in andere. Die Unwissenden sind der Meinung, daf}
unendliche Ziehungen eine unendliche Zeit erfordern; in Wahrheit braucht die Zeit nur
unendlich teilbar zu sein.«™*

Selbst wenn es daher Leibniz gelingt, mit dem Begriff der Kompossibilitit »als
erster grofler Theoretiker« das Terrain der »alogischen Unvereinbarkeiten«
(bzw. Vereinbarkeiten) und Ereignisse zu betreten — »denn was er kompossibel
und inkompossibel nennt, 14#t sich nicht auf das Identische und das Wider-
spriichliche reduzieren, die ausschliefllich das Mégliche und das Unmogliche
beherrschen« — so formuliert er doch mit ihm eine »Bedingung der Abge-
schlossenheit«.” Fiir Leibniz begriinden die Reihen der kontingenten (oder
sicheren) Verkniipfungen die Pridikate einer individuellen substanziellen
Form, wihrend sie nach Deleuze nicht im Wesen einer Person konvergieren.
Leibniz macht von der Divergenz nur einen exkludierenden Gebrauch. »Doch
das ist nur insoweit zulissig, als die Ereignisse bereits unter der Hypothese

70 | Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen«, a.a.0., S. 87.

71 | Ebd., S. 84.

72 | »Ein Wort immer auszulassen, sich mit untauglichen Metaphern und offenkundi-
gen Umschreibungen zu helfen, ist vielleicht die betonteste Art, darauf hinzudeuten.
[...] Im Unterschied zu Newton oder Schopenhauer hat Ihr Ahne nicht an eine gleichfor-
mige, absolute Zeit geglaubt. Er glaubte an unendliche Zeitreihen, an ein wachsendes,
schwindelerregendes Netz auseinander- und zueinanderstrebender und paralleler Zei-
ten. Dieses Webmuster aus Zeiten [...] umfafit alle Moglichkeiten. [...] Die Zeit verzweigt
sich besténdig zahllosen Zukiinften entgegen.« Ebd., S. 88.

73 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 148.

74 | Borges, Jorge Luis: »Die Lotterie in Babylong, in: ders.: Fiktionen, a.a.0., S. 53-60,
hierS. 57-58. Vgl. dazu Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 154.

75 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 213 und Deleuze: Die Falte, a.a.0., S. 134.

14.02.2026, 11:37:43.

389


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

390

Marc Rolli

eines Gottes erfafRt werden.«’ Wird diese Hypothese aufgegeben, muss die Di-
vergenz der Serien nicht mehr als »negative Ausschlufiregel« verstanden wer-
den, welche besagt, dass »die Ereignisse inkompossibel, unvereinbar sind«.””
Stattdessen kann die Divergenz bejaht werden, die zwei Serien als unterschied-
liche und durch ihren Unterschied aufeinander bezieht. Es fillt dann nicht
linger einem metaphysischen Postulat zu, die Dinge und Vorkommnisse in
eine Beziehung zueinander zu setzen, weil sie alle zu einer Welt gehoren. Viel-
mehr beziehen sie sich aufeinander in Prozessen wechselseitigen Affizierens,
die sich im Prinzip auf alles Mogliche ausdehnen, auch wenn sie im Einzelnen
weiterhin empirisch zu verfolgen sind.”® Das Inkompossible erscheint als ein
Kommunikationsmedium der Ereignisse, die sich verzweigen, und die nicht
linger die personliche Identitit zusammensetzen oder stabilisieren, sondern
diese unentwegt dezentrieren und einer Welt aussetzen, die aus einer Man-
nigfaltigkeit unvereinbarer Perspektiven zusammengeflickt ist.”” »Die Diver-
genz der bejahten Serien bildet einen >Chaosmos< und keine Welt mehr; der
sie durchquerende Zufallspunkt bildet ein Gegen-Ich und kein Ich mehr; die
als Synthese gesetzte Disjunktion tauscht ihr theologisches Prinzip gegen ein
diabolisches Prinzip ein.«® Nichts ist von ihm ausgenommen, das virtuelle
Paradox zirkuliert zwischen simtlichen Reihen auf einer »unerbittlichen, ge-
raden Linie« (Aon), ebenso gerade wie die einzige Linie des griechischen Laby-
rinths, von dem Borges erzihlt. Bei ihm verspricht der Mérder seinem Opfer
dieses Labyrinth: »fiir das nichste Mal, daR ich Sie téte«, in der Zukunft —und
in allen weiteren mdglichen Leben.® Auf dieser Linie verschiebt sich stets der

76 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 214.

77 | Ebd.

78 | Vgl. damit die pragmatische Versohnung, die Leibnizzwischen der praktischen und
der metaphysischen Redeweise anvisiert und die es ermdglicht, davon zu sprechen,
»dafd die Substanzen sich gegenseitig behindern oder begrenzen«. Leibniz: »Metaphysi-
sche Abhandlung«, a.a.0., S. 95-101.

79 | Leibniz erklart den Perspektivismus der Monaden mit dem Beispiel einer Stadt,
die von verschiedenen Seiten aus verschieden betrachtet wird und doch stets diesel-
be bleibt. Vgl. Leibniz: Monadologie, a.a.0., S. 465, §57. Dagegen macht Deleuze mit
Nietzsche geltend, dass die Identitat einer Stadt in der Vielzahl der méglichen Perspek-
tiven zerfallt. Ihre Identitat ist lediglich virtuell, indem die differentiellen Perspektiven
liber ihre Differenz kommunizieren. Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 216.

80 | Ebd., S. 219.

81 | »Fiir das ndchste Mal, daf ich Sie tote, antwortete Scharlach, »verspreche ich Ih-
nen dieses Labyrinth, das aus einer einzigen geraden Linie besteht, und das unsichtbar,
unaufhdrlich ist.«« Borges, Jorge Luis: »Der Tod und der Kompaf«, in: ders.: Fiktionen,
a.a.0.,S. 117-130, hier S. 130.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

Augenblick, der die Ereignisse »in noch bevorstehende und schon geschehene
teilt«.®?

Mit der Einfithrung der Zeit als irreduzibles Ereignis wird es moglich,
disjunktive Serien als kompossible zu begreifen und das Verhiltnis zwischen
dem Wirklichen und dem Mdglichen zu veridndern. Fiir Leibniz sind die még-
lichen Welten zunichst einmal keine wirklichen Welten. Es bleibt allein dem
Schopfergott tiberlassen, das Mogliche auszuwihlen und zu realisieren. Und
von der realen Welt unterscheidet sich alles, was nicht mit ihr kompossibel oder
vereinbar ist. Die Relationen zwischen den Monaden sind bestimmt durch ih-
ren gemeinsamen Bezug auf die eine Welt, die sie je unterschiedlich, aus un-
terschiedlichen Blickwinkeln und mit unterschiedlichen Interessensgebieten
und Titigkeitsfeldern ausdriicken. Sofern das Ausgedriickte nicht auflerhalb
des Ausdrucks existiert, das kosmologische Identititspostulat aber aufgegeben
werden musste, verwandeln sich die individuellen Perspektiven in singulire
Weltperspektiven, die nicht von vornherein in ihrem Weltbezug zusammen-
fallen oder miteinander harmonieren.

»Wir betrachten ein Erfahrungsfeld, das nicht mehr im Verhé&ltnis zu einem Ich, sondern
im Verhdltnis zu einem bloBen »es gibt ...« als reale Welt angesehen wird. Es gibt, zu
einem bestimmten Moment, eine stille und in sich ruhende Welt. Pl6tzlich taucht ein
angsterfiilltes Gesicht auf, das nach etwas jenseits des Feldes blickt. Der Andere er-
scheint hier weder als Subjekt noch als Objekt, sondern - was etwas ganz anderes ist -
als eine mogliche Welt, als die Mdglichkeit einer grauenerregenden Welt.«3

Mit dieser Idee, den Anderen »als Ausdruck einer moglichen Welt« zu defi-
nieren, beendet Deleuze den Hauptteil von Differenz und Wiederholung und
er beginnt damit die Erlduterung philosophischer Begriffe in Was ist Philo-
sophie?®* Die Idee stammt offensichtlich von Leibniz, verindert aber den be-
grifflichen Bezugsrahmen grundlegend. »Jener Begriff des Anderen verweist
auf Leibniz zuriick, auf die moglichen Welten bei Leibniz und auf die Mona-
de als Ausdruck von Welt; allerdings ist dies nicht dasselbe Problem, da das
jeweils Mdogliche bei Leibniz nicht in der realen Welt existiert.«®> Man ver-
steht, warum Deleuze grofRen Wert darauf legt, dass das Ausgedriickte »[fiir
uns] noch keine Existenz auflerhalb dessen besitzt, wodurch es ausgedriickt
wird«, denn es handelt sich hier um eine mégliche, nicht explizierte Welt, die
nicht dieselbe Welt ist, die wir kennen und in der wir uns schlafwandlerisch

82 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 220.

83 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-
phie?, 1991], iibers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfurta.M. 1996, S. 22-23.
84 | Vgl. ebd., S. 21ff., Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 327.

85 | Deleuze und Guattari: Was ist Philosophie?, a.a.0., S. 23.

14.02.2026, 11:37:43.

391


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

392

Marc Rolli

bewegen.® »Man betrachte ein entsetztes Gesicht (unter Erfahrungsbedin-
gungen, bei denen ich die Griinde dieses Entsetzens nicht sehe, nicht emp-
finde). Dieses Gesicht driickt eine mogliche Welt aus — die grauenerregende
Welt.«*” Ebenso verhilt es sich, wenn wir uns verlieben. »Es gibt keine Liebe,
die nicht mit der Offenbarung einer moglichen Welt als solcher beginnt, ei-
ner Welt, die im Anderen, der sie ausdriickt, eingewickelt wird.«® Die mog-
liche Welt ist nicht real — und doch existiert sie: wie ein Virtuelles, das nicht
unabhingig sein kann von einem Aktuellen, in dem es sich ausdriickt.

Die »Struktur des Anderen« oder der »Andere a priori« ist die Bedingung
der Moglichkeit oder des Moglichen, der Existenz moglicher Welten, des Auf-
tauchens einer Welt im Status des nicht-realisierten Implizierten. Alles Wirk-
liche ist wie von einem Nebel des Moglichen umgeben — und unsere »Mdog-
lichkeiten sind stets die Anderen, die sich als korperlich expressive Wesen
konstituieren und damit eine Welt zum Ausdruck bringen, die fur uns zu-
nichst nur unklar und verworren wahrzunehmen ist.®? Nicht deshalb verwor-
ren, weil sie lediglich eine uns fremde Perspektive auf dieselbe Welt einnimmt,
sondern weil sie uns in eine Welt hineinzieht, die sich von der unsrigen unter-
scheidet.”

An diesem Punkt konnte man die klassische Logik der Steigerung (z.B.
der Handlungsmacht und Affektfihigkeit nach Spinoza) — oder den Gedanken
vom Prinzip des zureichenden Grundes, der in die Auswahl der besten der
moglichen Welten eingeht (nach Leibniz) — in verwandelter Form aufgreifen.
Indem die Moglichkeiten, die uns die Anderen bieten, in ihren impliziten Wer-
ten erhalten bleiben — sofern sie eben nicht expliziert werden in Ubereinstim-
mung mit den Konvergenzregeln unserer beschrinkten Lebenswelten — kann
es gelingen, »unsere Welt zu vervielfachen, indem sie mit all dem Ausgedriick-
ten bevolkert wird, das nicht auRerhalb seines jeweiligen Ausdrucks exis-
tiert«.”! Fiir Deleuze liegt in der Assoziation der Kérper, die sich wechselsei-

86 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 327.

87 | Ebd., S. 326.

88 | Ebd., S. 327.

89 | Vgl. ebd., S. 326.

90 | »Das Gesicht Albertines driickte das Amalgam aus Strand und Meereswogen aus:
»Won welcher unbekannten Welt schied sie mich?« Die ganze Geschichte dieser exem-
plarischen Liebe ist die langwierige Explikation mdglicher Welten, die durch Albertine
ausgedriickt werden, eine Explikation, durch die sie sich bald in ein betérendes Subjekt,
bald in ein enttduschendes Objekt verwandelt.« Ebd., S. 327.

91 | Ebd. »Aus dem Mund des Anderen verleihen die Worter dem Maglichen als solchem
die Stellung einer Realitéat. [...] Es ist die Rolle der Sprache in Abhdngigkeit von Impli-
kationswerten oder Umhillungszentren, die ihrihre Machtin den Systemen mit interner
Resonanz verleiht.« Ebd., S. 327-328.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Im Labyrinth der Zeit

tig Freude verschaffen und damit das Vermégen zu affizieren und affiziert zu
werden erweitern, eine Weise der Verkniipfung vor, die vor dem Hintergrund
der erwdhnten Struktur des Anderen (im Sinne der Erméglichungsbedingung
moglicher Welten) erfolgt, indem sie dem Prinzip der Divergenz der seriellen
Verkettung den Primat vor dem der Konvergenz einrdumt.

»Der Andere ist eine mogliche Welt, wie sie in einem Gesicht, das sie aus-
driickt, existiert und in einer Sprache wirksam wird, die ihr Realitit verleiht.«”
Damit ist gesagt, dass das Mogliche existiert oder mogliche Welten, weil es
Korper gibt, die sie ausdriicken, und weil es Begriffe gibt, in denen sie gedacht
werden konnen. Es spielt keine Rolle, ob man sagt, dass inkompossible Ereig-
nisse zu einer Welt gehoren — oder aber divergente Serien (unterschiedlicher
moglicher Welten) kompossibel, miteinander moglich sind. Im Denken wird —
mit dem Begriff des Anderen — eine Struktur entworfen, die Sprach- und Zeit-
riume eréffnet und »den Ubergang von einer Welt zur anderen garantiert«.”
Ohne ein entsprechendes Denken wiirden »wir fortwihrend gegen die Dinge
[stofRen], da das Mdogliche nun verschwunden ist«.** Wie Leibniz sagt, fungiert
die philosophische Methode als ein Faden im Labyrinth.”® Ohne ihn verirrt
man sich, weil man sich nicht im Denken orientieren kann.

Ist Deleuze der Ansicht, dass der ein Geheimnis hiitende Fang den Ein-
dringling sowohl niederstreckt als auch von ihm niedergestreckt wird? So
wie die moglichen Welten des Sextus gleichzeitig nebeneinander bestehen,
wenngleich sie nicht verwirklicht werden? Sind das nicht die inkompossiblen,
sich gegenseitig ausschliefenden Begebenheiten? Oder will Deleuze mit der
Bejahung voneinander divergierender Serien nicht sagen, dass es keine ein-
heitliche Wirklichkeit und keine einheitliche Wahrheit gibt? Und wird nicht
die Zeit ins Spiel gebracht — nicht im Sinne einer linearen Anordnung kom-
possibler sukzessiver Ereignisse, sondern im Sinne einer neuen Aleatorik der
empirischen Verkniipfungen und kontingenten Wahrheiten? Verindert Berg-
sons pyramidale durée, die eine reine Vergangenheit mit sich fiihrt, Leibniz’
pyramidalen Aufbau der moglichen Welten, die an der duflersten Spitze in die
Wirklichkeit iibergeht?%

Sextus, Adam, Fang — sie alle vagabundieren (virtuell) durch den Garten
der Pfade, die sich verzweigen, und sind mit moglichen Welten konfrontiert,
die sie nicht in ihre Welt integrieren kénnen. Sie konnen sich aber mit ihnen
assoziieren, zur Freude oder zum Verdruss der Beteiligten. Dabei ist jede Be-
gebenheit, jeder Vorfall und jedes Geschehnis einer Vielzahl von Perspektiven

92 | Deleuze und Guattari: Was ist Philosophie?, a.a.0., S. 23.
93 | Ebd., S. 25.

94 | Ebd.

95 | Leibniz: »Das neue System«, a.a.0., S. 197.

96 | Vgl. Leibniz: Theodizee, a.a.0., S. 265-267.

14.02.2026, 11:37:43.

393


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

394

Marc Rolli

unterworfen, die sich in der Zeit laufend verschieben, iiberkreuzen, verindern.
Nichts bleibt, was es war — alles wird in Wiederholungen laufend deformiert
oder gewinnt neue Gestalt, so dass ein Gegenstand maximal die Konnexion
seiner eigenen Metamorphosen ist.” In jedem Moment fallen die Wiirfel
neu — die Vergangenheit schichtet sich um; es entstehen neue Weisen, sie zu
erzdhlen — in Bezug auf eine Zukunft, die sich gleichzeitig verdndert. Das vir-
tuell Mogliche begleitet jede aktuelle Erfahrung, lisst sich aber nur in der Zeit
entfalten, so dass sich divergierende, inkompossible Moglichkeiten als mogli-
che Erzihlweisen eines Geschehens ergeben, die simultan in einem Augen-
blick enthalten sind. Erst im Verlauf der Zeit kénnen sie aktualisiert werden —
in einem Verlauf, der unaufhaltsam ist und stetig einen blinden Fleck in sich
trigt, ein Problem, das unlosbar zirkuliert, sofern es formal auf eine logische
Form der Zeit bezogen ist.

»Dies ist Borges’ Antwort auf Leibniz: die gerade Linie [...] als Labyrinth der Zeit, ist
zugleich die Linie, die sich verzweigt [oder im Zickzack verluft; Anm. d. Verf.] und nicht
aufhort, sich zu verzweigen, wenn sie die inkompossiblen Gegenwarten durchlduft und
auf die nicht notwendigerweise wahren Vergangenheiten zuriickkommt. Daraus entwi-
ckelt sich ein neuer Status der Erzdhlhandlung: sie hort auf, wahrhaftig zu sein, ndmlich
das Wahre anzustreben, und setzt sich im wesentlichen als falschend. Es geht dabei
nicht etwa um den Grundsatz »Jedem seine Wahrheit, um eine den Inhalt betreffende
Variabilitat. Eine Macht des Falschen substituiert und verdréngt die Form des Wahren,
weil sie die Gleichzeitigkeit der inkompossiblen Gegenwarten [...] setzt.«%8

97 | In Anlehnung an Serres beschreibt Deleuze den barocken Perspektivismus wie
folgt: »Dieser »Perspektivismus« war keinesfalls durch die Variation der dueren Ge-
sichtspunkte bedingt, unter denen ein als invariabel angenommener Gegenstand
betrachtet wurde [...]. Hier dagegen war der Gesichtspunkt konstant, aber er war den
verschiedenen Gegenstanden innerlich, die sich von nun an als Verwandlung ein und
derselben im Werden begriffenen Sache darstellten.« Deleuze: Das Zeit-Bild, a.a.0.,
S. 190.

98 | Ebd., S. 174. Nach Deleuze handelt es sich hier um die kristalline Erz&hlform des
neuen Films, der mit der Form des Wahren und der Identit4t des Ich bricht und statt-
dessen lediglich die Félscher zur Schau stellt, »ihr Gleiten vom einen zum anderen, die
Verwandlungen der einen in den anderen«. Ebd., S. 178. »Was bleibt? Es bleiben die
Korper, die Kréfte [...].« Ebd., S. 185.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zu den Autorinnen und Autoren

Jeanne Bindernagel ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Deutschen Hy-
giene-Museum Dresden sowie Lehrbeauftragte am Institut fiir Theaterwissen-
schaft der Universitit Leipzig.

Claudia Bliimle ist Professorin fiir Geschichte und Theorie der Form am In-
stitut fiir Kunst- und Bildgeschichte und am Exzellenzcluster »Bild Wissen
Gestaltung« der Humboldt-Universitit zu Berlin.

Kerstin Borchhardt ist wissenschaftliche Assistentin am Institut fiir Kunstge-
schichte der Universitit Leipzig.

Irene Breuer ist Lehrbeauftragte fiir Theoretische Philosophie und Phinome-
nologie an der Bergischen Universitit Wuppertal.

Kyla Bruff ist PhD Studentin der Philosophie und wissenschaftliche Mitarbei-
terin an der Memorial University in Neufundland in Kanada.

Pierre Buhlmann ist wissenschaftlicher Mitarbeiter des Laboratoire d’Excellen-
ce Structurations des Mondes Sociaux (SMS) an der Université Toulouse — Jean
Jaures.

Guillaume Collett ist Research Fellow am Centre for Critical Thought an der
University of Kent.

Christoph Dittrich studierte Philosophie, Soziologie und Politikwissenschaft
in Wiirzburg, Poitiers und Neuchétel und promovierte in Kéln.

Ann-Cathrin Drews ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Fachbereich Ge-
schichte und Theorie der Form im Institut fiir Kunst- und Bildgeschichte und
am Exzellenzcluster »Bild Wissen Gestaltung« der Humboldt-Universitit zu
Berlin.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

396

Innen - Auflen - Anders

Jirgen Gunia ist wissenschaftlicher Mitarbeiter in der Stellung eines Stu-
dienrats im Hochschuldienst am Germanistischen Institut der Westfilischen
Wilhelms-Universitit Miinster.

Jadwiga Kamola ist wissenschaftliche Assistentin in der Generaldirektion
und am Museum fiir Fotografie der Staatlichen Museen zu Berlin sowie asso-
ziiertes Mitglied des Clusters Asia and Europe in a Global Context an der Rup-
recht-Karls-Universitit Heidelberg.

Katharina D. Martin ist Dozentin fiir Philosophie und Bildtheorie an der AKI
ArtEZ Akademie fiir Kunst und Design Enschede sowie assoziiertes Mitglied
am Exzellenzcluster »Bild Wissen Gestaltung« der Humboldt-Universitit zu
Berlin.

Marc Rolli ist Professor fiir Philosophie an der Hochschule fiir Grafik und
Buchkunst in Leipzig.

Angelika Seppi ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Exzellenzcluster »Bild
Wissen Gestaltung« sowie am Institut fir Kunst- und Bildgeschichte der
Humboldt-Universitit zu Berlin.

Arianna Sforzini ist Postdoctoral Fellow am Institute for Cultural Inquiry Berlin
und assoziierte Forscherin an der Bibliothéque nationale de France.

Anna Schober ist Professorin fiir Visuelle Kultur am Institut fir Medien- und
Kommunikationswissenschaften der Alpen-Adria-Universitit Klagenfurt.

Sjoerd van Tuinen ist Assistant Professor fiir Philosophie an der Erasmus Uni-
versitit Rotterdam und Koordinator des dortigen Centre for Art and Philosophy.

Agnieszka A. Wotodzko ist PhD Studentin der Cultural Disciplines an der Lei-
den University und Leiterin des Bio Art Research Programme 2017-2018 an der
AKI ArtEZ Akademie fiir Kunst und Design Enschede.

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Bjorn Vedder
Neue Freunde
Uber Freundschaft in Zeiten von Facebook

Mé&rz 2017, 200 S., kart.

22,99 € (DE), 978-3-8376-3868-4

E-Book

PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Jirgen Manemann

Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europder in den Krieg?

2015, 136 S, kart.

14,99 € (DE), 978-3-8376-3324-5

E-Book

PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi

Fiir eine neue Kunst der Aufmerksamkeit
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart.

22,99 € (DE), 978-3-8376-3175-3

E-Book

PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Franck Fischbach

Manifest fiir eine Sozialphilosophie

(aus dem Franzésischen iibersetzt von Lilian Peter,
mit einem Nachwort

von Thomas Bedorf und Kurt Rottgers)

2016, 160 S., kart.

24,99 € (DE), 978-3-8376-3244-6

E-Book

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0

Claus Dierksmeier
Qualitative Freiheit
Selbsthestimmung in weltbiirgerlicher Verantwortung

2016, 456 S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-3477-8

E-Book

PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Karl Hepfer

Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 S, kart.

24,99 € (DE), 978-3-8376-3102-9

E-Book

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3102-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 11:37:43.


https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Dank
	Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault. Eine Einführung
	I. Körper und Bild
	Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze. Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Gemälden von Francis Bacon
	Aus dem Dunkel ins Licht. Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahnsinns1
	Defekte Körper, intakte Bilder. Michel Foucaults Die Geburt der Klinik
	Kalt, warm, hybrid. Körperkonzepte in den Texten Gilles Deleuzes und Michel Foucaults zu den Gemälden Gérard Fromangers1
	Das Fest der Bilder. Übertragungen zwischen den Schriften von Michel Foucault und postmoderner Kunst und Populärkultur

	II. Fremdkörper
	Liminal and Criminal. Monströse Hybriden in der abendländischen Kunst
	Merleau-Ponty, Foucault, Deleuze: Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)
	Zum Dilemma von Materialität und Erfahrung. Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie
	Between Bio(s) and Art. Intensities of Matter in Bioart

	III. Körper, Politik und Widerstand
	Neuentdeckung des Körpers. Foucaults Moderne, zwischen Klinik und Politik
	Selbstversuch und Übung. Die Spiritualität des Körpers bei Michel Foucault und Gilles Deleuze
	Physiology versus Psychology. The Priest and the Biopolitics of Ressentiment
	Gesicht, Kopf, Körper: Eine politische Karte
	Lawrence, ein Etrusker. Tuberkulose und Vitalität
	Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

	IV. Körper und unkörperliche Effekte
	Lärmender Unsinn und Oberflächeneffekte. Der Körper und das unkörperliche Ereignis im Denken von Gilles Deleuze
	Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault
	Im Labyrinth der Zeit. Zum Konzept des Körpers nach Leibniz, Borges und Deleuze

	Zu den Autorinnen und Autoren

