
https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews, Katharina D. Martin (Hg.)
Innen – Außen – Anders

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 

               
 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews, Katharina D. Martin (Hg.)

Innen – Außen – Anders
Körper im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

               

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefördert durch das Exzellenzcluster Bild Wissen Gestaltung und die Humboldt-
Universität zu Berlin
 
[Logos im K-Ordner]
  

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
https://dnb.dnb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Ann-Cathrin Drews, Katharina D. Martin (Hg.)

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat: Rainer Hörmann
Übersetzung des Textes von Arianna Sforzini aus dem Franz.: Nicola Denis
Satz: Datagrafix
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3575-1
PDF-ISBN 978-3-8394-3575-5
EPUB-ISBN 978-3-7328-3575-1
https://doi.org/10.14361/9783839435755
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Dank  |  9

Topologien des Körpers im Werk von Deleuze und Michel Foucault 
Eine Einführung
Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin  |  11

I. Körper und Bild

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis 
und methexis bei Gilles Deleuze 
Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Gemälden von Francis Bacon
Irene Breuer  |  51

Aus dem Dunkel ins Licht 
Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahnsinns
Claudia Blümle  |  69

Defekte Körper, intakte Bilder  
Michel Foucaults Die Geburt der Klinik
Jadwiga Kamola  |  99

Kalt, warm, hybrid 
Körperkonzepte in den Texten Gilles Deleuzes und Michel Foucaults 
zu den Gemälden Gérard Fromangers
Ann-Cathrin Drews  |  111

Das Fest der Bilder 
Über tragungen zwischen den Schrif ten von Michel Foucault und 
postmoderner Kunst und Populärkultur
Anna Schober  |  137

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Fremdkörper

Liminal and Criminal 
Monströse Hybriden in der abendländischen Kunst
Kerstin Borchhardt  |  167

Merleau-Ponty, Foucault, Deleuze: 
Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)
Kyla Bruff  |  187

Zum Dilemma von Materialität und Erfahrung 
Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie
Jeanne Bindernagel  |  205

Between Bio(s) and Art 
Intensities of Matter in Bioar t
Agnieszka Anna Wołodźko  |  221

III. Körper, Politik und Widerstand

Neuentdeckung des Körpers 
Foucaults Moderne, zwischen Klinik und Polit ik
Pierre Buhlmann  |  239

Selbstversuch und Übung 
Die Spir itualität des Körpers bei Michel Foucault und Gilles Deleuze
Jürgen Gunia  |  257

Physiolog y versus Psycholog y 
The Priest and the Biopolit ics of Ressentiment
Sjoerd van Tuinen  |  271

Gesicht, Kopf, Körper: Eine politische Karte
Katharina D. Martin  |  289

Lawrence, ein Etrusker 
Tuberkulose und Vitalität
Christoph Dittrich  |  305

Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults
Arianna Sforzini  |  321

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Körper und unkörperliche Effek te

Lärmender Unsinn und Oberflächeneffekte 
Der Körper und das unkörperliche Ereignis im Denken von Gilles Deleuze
Angelika Seppi  |  345

Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault
Guillaume Collett  |  361

Im Labyrinth der Zeit 
Zum Konzept des Körpers nach Leibniz, Borges und Deleuze
Marc Rölli  |  375

Zu den Autorinnen und Autoren  |  395

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dank

In Gesprächen mit Prof. Dr. Claudia Blümle an der Kunstakademie Münster 
stellte sich uns die Frage nach Formen philosophischer wie künstlerischer 
Körperlichkeiten, wobei sich unsere Überlegungen bald auf die Verhandlung 
dieses spezifischen Aspekts in Gilles Deleuzes und Michel Foucaults Schrif-
ten konzentrierten. Wir danken Prof. Dr. Gerd Blum für die Anregung, im 
Rahmen eines Lehrauftrags im Wintersemester 2013/2014 an der Kunstakade-
mie Münster mit Studierenden der Akademie wie auch der Universität Müns-
ter erste Ideen zu diesem Thema zu vertiefen. Die internationale Konferenz 
Innen – Außen – Anders. Körper im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault, 
die wir an der Kunstakademie Münster im November 2013 organisierten, er-
weiterte die Diskussion in Richtung unterschiedlicher Disziplinen. Prof. Dr. 
Petra Gehring danken wir für den anregenden Austausch zu Fragen des Kör-
pers bei Deleuze und Foucault mit Blick auf ihre eigenen umfassenden Schrif-
ten und zur Denkfigur des »Innen« und »Außen« während der Konferenztage. 
Allen Vortragenden und AutorenInnen möchten wir unseren Dank für ihre 
Beiträge aussprechen. 

Der Kunstakademie Münster danken für die ideelle und finanzielle Un-
terstützung vor allem durch das Engagement der Gleichstellungsbeauftragten 
Prof. Irene Hohenbüchler. Elena Höckmann, Till Julian Huss, Sabine Huzikie-
wiz, Lioba Knape und Jan Rischke sind wir für ihre Hilfe während der Kon-
ferenztage sehr verbunden. Dem Exzellenzcluster Bild Wissen Gestaltung der 
Humboldt-Universität zu Berlin sowie dem Lehrstuhl Geschichte und Theorie 
der Form an der Humboldt-Universität zu Berlin gilt unser großer Dank für die 
finanzielle Ermöglichung dieser Publikation. Dem Verlag Presses Universi-
taires de France und Arianna Sforzini danken wir, dass wir ein entscheidendes 
Kapitel ihres 2014 erschienenen Buches Michel Foucault. Une pensée du corps 
erstmalig auf Deutsch übersetzen und in diesem Rahmen veröffentlichen dür-
fen. Nicola Denis gebührt unser Dank für ihre kompetente Übersetzung und 
Unterstützung bei allen sprachlichen Rückfragen und Rainer Hörmann für 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Innen – Außen – Anders

sein Lektorat des Manuskripts und für seine große Geduld mit dem Langzeit-
projekt der »Deleuze-Foucault-Körper«. Beim transcript Verlag danken wir Ka-
tharina Wierichs für die unkomplizierte und angenehme Zusammenarbeit.

Unser herzlicher Dank gilt insbesondere Prof. Dr. Claudia Blümle für ih-
ren großartigen Einsatz seit Beginn des Projekts, der es uns auch ermöglicht, 
den vorliegenden Band nun zu veröffentlichen.

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin
Berlin und Rotterdam, Juni 2017

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Topologien des Körpers im Werk 
von Deleuze und Michel Foucault 
Eine Einführung

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

R äume des Denkens: Gilles Deleuze und Michel Foucault

Gilles Deleuze und Michel Foucault befassten sich beide mit Machtdispositiven, 
der Auflösung von abstrakten Universalien und der Rolle von Körpern im Spiel 
von Subjektivierungen.1 Bemerkenswerterweise schlugen sie immer wieder 

1 | Zu inhaltlichen Bezügen zwischen Deleuze und Foucault siehe folgende Sekundär-

literatur: Balke, Friedrich: »Gilles Deleuze«, in: Kammler, Clemens u.a. (Hg.): Michel 

Foucault. Handbuch, Stuttgart 2008, S.  190-192; Braidotti, Rosi: »Fils de la meme 

épistémè: Foucault et Deleuze«, in: Les Cahiers du GRIF, Nr.  34, 1986, S.  133-138; 

Grace Wendy: »›Faux Amis‹: Foucault and Deleuze on Sexuality and Desire«, in: Critical 

Inquiry 36, Nr. 1, Herbst 2009, S. 52-79; Grace, Wendy: »Foucault and Deleuze: Making 

a Dif ference with Nietzsche«, in: Foucault Studies, Nr. 17, April 2014, S. 99-116; Krause, 

Ralf und Rölli, Marc: »Die Subjektivierung der Macht. Zu Begehren und Lust bei Gilles 

Deleuze und Michel Foucault«, in: Kadi, Ulrike und Unter thurner, Gerhard (Hg.): Sinn 

macht Unbewusstes. Unbewusstes macht Sinn, Würzburg 2005, S. 192-229; Macherey, 

Pierre: »Foucault avec Deleuze. Le retour éternel du vrai«, in: Revue de synthèse, Nr. 2, 

April-Juni 1987, S. 277-285; Revel, Judith: »Foucault, lecteur de Deleuze: De l’écart à 

la dif férence«, in: Critique, Nr. 591-592, August-September 1996, S.  727-735; sowie 

die Beiträge in: Foucault and Deleuze, Foucault Studies, Sonderheft, April 2014, Nr. 

17 (Sammelband zur Konferenz: »Between Deleuze and Foucault«, Purdue University, 

2012). Jüngst erschienen ist: Morar, Nicolae; Nail, Thomas und Smith, Daniel W. (Hg.): 

Between Deleuze und Foucault, Edinburgh 2016. 

�Weiterhin sind folgende Passagen in den Biografien aufschlussreich: Eribon, Didier: Mi-

chel Foucault. Eine Biographie, übers. von Hans-Horst Henschen, Frankfur t a.M. 1991, 

insb. der dritte Teil »Politischer Aktivist und Professor am Collège de France«, S. 285-

481, vor allem S.  360ff., S.  407-416, S.  438ff.; Macey, David: The Lives of Michel 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin12

neue Achsen für ihr Denken vor – insbesondere in Hinblick auf ihre Subjektent-
würfe außerhalb eines Identitätsbegriffs, wie der französische Philosoph Pierre 
Klossowski 1972 betonte.2 Und als Michel Foucault 1984 verstarb, hob Deleuze 
während einer Ansprache vor dem Krankenhaus Salpêtrière in Paris besonders 
dessen denkerische Wandlungsfähigkeit hervor.3 Zu diesem Zeitpunkt war 
bereits seit sieben Jahren der intellektuelle Weg der beiden Philosophen in der 
Öffentlichkeit kein gemeinsamer mehr gewesen. Punktueller Anlass hierfür 
war die Auslieferung des deutschen RAF-Anwalts Klaus Croissant im Novem-
ber 1977 durch französische Behörden an die BRD.4 Zwar protestierten Deleuze 
und Foucault beide gegen diese, hatten aber eine unterschiedliche Auffassung 
der Ausrichtung der Proteste.5 Ihr intensiver Austausch der 1960er und 1970er 

Foucault, London 1993, S. 152ff.; Marks, John: »Foucault«, in: ders.: Deleuze. Vitalism 

and Multiplicity, London 1998, S. 108-122; Dosse, François: Intersecting Lives. Gilles 

Deleuze and Félix Guattari, übers. von Deborah Glassman, New York 2011, insbesonde-

re das Kapitel »Deleuze and Foucault. A Philosophical Friendship«, S. 306-330.

2 | Hierzu Foucault: »Man frage mich nicht, wer ich bin, und man sage mir nicht, ich 

solle der gleiche bleiben.« Foucault, Michel: Archäologie des Wissens [L’Archéologie 

du savoir, 1969], übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1981, S.  30; Klossowski, 

Pierre: »Digression à partir d’un portrait apocryphe«, in: L’Arc, Nr. 49, 1972, S. 11; für 

den Verweis auf Klossowski in diesem Zusammenhang vgl. auch das Kapitel von Marks: 

Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 108.

3 | Deleuze zitier te hier eine längere Passage aus Foucaults Der Gebrauch der Lüste, 

a.a.O., S. 15f. Vgl. auch Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S. 536f.

4 | Hierzu und zu den folgenden Ausführungen vgl. z.B. Eribon: Foucault, a.a.O., 

S. 371ff; Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 109f.

5 | Foucault unterzeichnete eine Petition, die Deutschland als »Polizeidiktatur« be-

zeichnete, nicht. Vgl. Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S.  372f. Ebenfalls dazu: Defer t, 

Daniel: »Zeittafel«, übers. von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel: Schriften in vier 

Bänden. Dits et Écrits, hg. von Daniel Defer t und François Ewald, Mitarbeit von Jacques 

Lagrange, Bd. 1: 1954-1969, Frankfur t a.M. 2001, S. 15-105, hier S. 20f., S. 23, S. 30. 

Siehe weiterhin Foucaults Berichte: Foucault, Michel: »Wird Klaus Croissant ausge-

liefer t?« [»Va-t-on extrader Klaus Croissant?«, 1977]«, übers. von Michael Bischoff, 

in: ders.: Schriften in vier Bänden. Dits et Écrits, hg. von Daniel Defer t und François 

Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Bd.  3: 1976-1979, Frankfur t a.M. 2003, 

Nr. 210, S.  468-474, hier S.  469 und S.  472. Zu Foucaults Er fahrungen mit der Poli-

zei in Deutschland während seines Berlinaufenthalts siehe weiterhin Felsch, Philipp: 

»Foucault und die Terroristen«, in: ders.: Der lange Sommer der Theorie. Geschichte ei-

ner Revolte 1960-1990, München 2015, S. 135-148, hier S. 145-146; Foucault, Michel: 

»Wir fühlten uns als schmutzige Spezie« [»Nous nous sommes sentis comme une sale 

espèce«, 1977], übers. von Jürgen Schröder, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd. 3, 

a.a.O., Nr. 217, S. 534-538.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Topologien des Körpers im Werk von Deleuze und Michel Foucault 13

Jahre verebbte und sie sahen sich nicht mehr.6 Gleichzeitig blieb Foucault dabei, 
Deleuze sei der »einzige philosophische Geist in Frankreich«.7 Deleuze äußerte 
später, Foucault hätte in den letzten Jahren nur mit seinen engsten Weggefähr-
ten zusammen sein wollen.8 Tatsächlich gehörte er zu den wenigen, die Foucault 
im Juni 1984 noch einmal sehen wollte, auch wenn es dazu nicht mehr kam.9

Nach ihrem ersten Zusammentreffen 1962 war ein engerer inhaltlicher 
Kontakt über die Aufgabe entstanden, die französische Neuedition der Nietz-
sche Gesamtausgabe zu übernehmen.  Sowohl Deleuze als auch Foucault 10

hatten sich zu diesem Zeitpunkt nachhaltig mit dessen Schriften befasst. Die 
Wirkung Nietzsches auf beide ist bekannt und überaus deutlich in ihrem Den-
ken von Körpern und Körperlichkeiten wie auch in ihrer Auseinandersetzung 
mit Pierre Klossowskis Werk.11 Gerade die Bedeutung des Körpers in Nietz-
sches Werk stieß im 20. Jahrhundert Umbrüche in der französischen Philo-
sophie und Ästhetik an.12 Deleuze hatte Nietzsche und die Philosophie (1962)13 

6 | Ebenso wird häufig die unterschiedliche Haltung gegenüber der Gruppe der Neuen 

Philosophen, denen Foucault kurzzeitig angehörte, für das Auseinanderdrif ten von De-

leuze und Foucault angeführt. Vgl. Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S. 372-373; Marks: 

Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 110.

7 | Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S. 375.

8 | Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 110; Deleuze, Gilles: »Die 

Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen« (Gespräch mit Robert Maggiori) [»Fendre les 

choses, fendre les mots«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen. Gespräche und Interviews 

1972-1990 [Pourparlers, 1972-1990], übers. von Gustav Roßler, Frankfur t a.M. 1993, 

S. 121-135, hier S. 121.

9 | Vgl. u.a. Eribon, Michel Foucault, a.a.O., S.  375. Für weitere Einschätzungen vgl. 

auch Dosse: »Deleuze and Foucault«, a.a.O., S.  306-330; Macey, David: The Lives of 

Michel Foucault, London 1993, passim; Marks: »Foucault«, a.a.O.

10 | Vgl. Dosse: »Deleuze and Foucault«, a.a.O., S. 307.

11 | Vgl.: Deleuze, Gilles: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Körpers« [»Pierre 

Klossowski ou les Corps Langages«, 1965], übers. von Sigrid v. Massenbach, in: Spra-

chen des Körpers, Marginalien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin 1979, S. 39-52; 

Foucault, Michel: »Die Prosa Aktaions« [»La Prose d’Actéon«, 1964], übers. von Sigrid 

v. Massenbach, in: Sprachen des Körpers, a.a.O., S. 25-38. Zu Deleuze, Foucault und 

Nietzsche vgl. weiterhin Grace: »Foucault and Deleuze. Making a Dif ference with Nietz-

sche«, a.a.O., S. 99-116.

12 | Vgl. z.B. Hamacher, Werner: Nietzsche aus Frankreich. Essays von Georges 

Bataille, Maurice Blanchot, Jacques Derrida, Michel Foucault, Pierre Klossowski, Berlin 

2003.

13 | Deleuze, Gilles: Nietzsche und die Philosophie [Nietzsche et la philosophie, 

1962], übers. von Bernd Schwibs, Hamburg 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

transcript
Notiz
Marked festgelegt von transcript

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin14

veröffentlicht sowie 1965 ein weiteres Buch zu Nietzsche.14 Foucaults Ausei-
nandersetzung war noch nicht derartig sichtbar, ist aber deutlich belegt an-
hand der handschriftlichen Notizen seiner Nietzsche Lektüre in den frühen 
1950er Jahren.15 Deleuze wie Foucault nehmen 1964 an dem in Royaumont 
veranstalteten Kolloquium über Nietzsche teil.16 Für Foucault bietet sich da-
mit die Gelegenheit zur Veröffentlichung eines ersten Textes über Nietzsche: 
»Freud, Nietzsche, Marx«.17 Das kurze sachliche Vorwort wiederum, das sie zu 
der Neuauflage der Nietzsche Edition schrieben, wie auch ein Gespräch anläss-
lich der Publikation der Ausgabe verraten nichts über den enormen Einfluss 
des deutschen Denkers auf ihr eigenes Werk und noch weniger über mögliche 
Kreuzungspunkte ihres Denkens.18 

14 | Deleuze, Gilles: Nietzsche. Ein Lesebuch von Gilles Deleuze [Nietzsche, sa vie, 

son œuvre: avec un exposé de sa philosophie, 1965], übers. von Ronald Voullié, Berlin 

1979.

15 | Die Notizen sind in den Archiven der Bibliothèque national de France einsehbar. 

Für Belege der frühen Nietzsche- und Heidegger-Lektüre vgl. zudem Defer t: »Zeittafel«, 

a.a.O., S. 20ff. Tatsächlich hatte Foucault bereits 1954 einen bisher nicht publizier ten 

Text zu Nietzsche geschrieben, auf der Rückseite des Typoskripts zu Maladie mentale et 

personnalité: »Es gibt drei verwandte Er fahrungen: Traum, Rausch und Wahnsinn«. Vgl. 

ebd., S. 26.

16 | Dosse, »Deleuze and Foucault«, a.a.O., S.  307. An dem von Dosse ebenfalls er-

wähnten Kolloquium in Cerisy Nietzsche aujourd’hui nahm Deleuze teil. Siehe auch die 

von Deleuze herausgegebenen Konferenzbeiträge zu Royaumont: Deleuze, Gilles (Hg.): 

Nietzsche. Cahiers de Royaumont, Paris 1966 (mit den Beiträgen von Deleuze und 

Foucault).

17 | Foucault, Michel: »Freud, Nietzsche, Marx« [1964], übers. von Michael Bischoff, 

in: Foucault: Schriften in vier Bänden, Bd. 1, a.a.O., S. 727-743; ders.: »Nietzsche, die 

Genealogie, die Historie« [»Nietzsche, la génealogie, l’histoire« 1971], übers. Michael 

Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bänden. Dits et Écrits, Bd. 2: 1970-1976, hg. von 

Daniel Defer t, Francois Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Frankfur t a.M. 2002, 

Nr. 84, S. 166-191.

18 | Deleuze, Gilles und Foucault, Michel: »Allgemeine Einführung« [»Introduction 

générale«, F. Nietzsche, Œuvres philosophiques completes, 1967], übers. von Michael 

Bischoff, in: Foucault: Schriften in vier Bänden, Bd.  1, a.a.O., S.  723-726; Foucault, 

Michel: »Michel Focuault und Gilles Deleuze möchten Nietzsche sein wahres Gesicht 

zurückgeben (Gespräch mit C. Jannoud)« [»Michel Foucault et Gilles Deleuze veulent 

rendre à Nietzsche son vrai visage«, 1966], übers. von Michael Bischoff, in: ebd., Nr. 

41, S. 708-711.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    15

Ab Ende der 1960er Jahre ging kaum eine Schrift des einen unbemerkt 
an dem anderen vorbei.19 Die Rezensionen in Critique und im Nouvel Obser-
vateur zeigen die intellektuelle Bewunderung, die beide füreinander hegten – 
z.B. Foucault: »er [der Anti-Ödipus] stachelt uns an, weiterzugehen.«20 Bereits 
1963 hatte Deleuze über Foucaults Raymond Roussel (1963) geschrieben und in 
»Raymond Roussel oder der horror vacui« Foucaults »poetische[r] und philo-
sophische[r] Kraft« beschrieben, die er als »wichtige Etappe« in Hinblick auf 
Foucaults Werk zwischen »Sprache, Blick, Tod und Wahnsinn« bezeichnet.21 
1966 folgte über Die Ordnung der Dinge der Artikel »Der Mensch, eine zwei-
felhafte Existenz« und markiert Deleuzes Anerkennung von Foucaults »Meis-
terschaft, von einem so neuartigen Ton, daß der Leser in dieser Reflexion über 
die Geschichte das Herannahen einer neuen Denkweise spürt« noch stärker:22 
»Auf die Frage: Was gibt es Neues in der Philosophie? liefern Foucaults Bücher 
die beste, die lebendigste, auch die überzeugendste Antwort«.23 

Foucault ›antwortet‹ 1969, nach der Arbeit an der Nietzsche-Edition, im 
Nouvel Observateur mit »Ariadne hat sich erhängt« auf Differenz und Wiederho-
lung (1968) als »das einzigartigste, das andersartigste« Buch: »Das Denken ist 
kein offener Blick mehr auf klare und in ihrer Identität eindeutig fixierte For-
men; es ist Gebärde, Sprung, Tanz, äußerster Abstand, gespannte Dunkelheit. 
Das ist das Ende der Philosophie (jener der Vorstellung).«24 Und: »Nun können 

19 | Siehe hierzu ausführlich Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S.  368f.; weiterhin: 

Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S.  108-122; das Vorwort von 

François Ewald, das der deutschen Veröffentlichung von Gilles Deleuzes Notizen voran-

gestellt ist: Deleuze, Gilles: »Begehren und Lust [1977]«, in: Balke, Friedrich und Vogl, 

Joseph (Hg.): Gilles Deleuze. Fluchtlinien der Philosophie, übers. von Joseph Vogl, Mün-

chen 1995, S.  230-240; Krause und Rölli: »Die Subjektivierung der Macht…«, a.a.O.; 

Balke: »Gilles Deleuze«, a.a.O.; Braidotti: »Fils de la meme épistémè«, a.a.O.

20 | Foucault, Michel: »Vorwort zu Capitalism and Schizophrenia 1: Anti-Ödipus 

[1977]«, übers. von Hans Dieter Gondek, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd.  3, 

a.a.O., Nr. 189, S. 176-180, hier S. 178.

21 | Deleuze, Gilles: »Raymond Roussel oder der horror vacui« [»Raymond Roussel ou 

l’horreur du vide«, 1963], in: ders.: Die einsame Insel. Texte und Gespräche von 1953 

bis 1974 [L’île déserte et autres textes. Textes et entretiens 1953-1974, 2002], hg. von 

David Lapoujade, übers. von Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 2003, S. 107-110 (deut-

sche Übersetzung dieses Textes von Henning Schmidgen, 1966).

22 | Deleuze, Gilles: »Der Mensch, eine zweifelhafte Existenz« [»L’homme, une exis

tence douteuse«, 1966], in: ders.: Die einsame Insel, a.a.O., S. 133-138, hier S. 133.

23 | Ebd., S. 138.

24 | Foucault, Michel: »Ariadne hat sich erhängt« [»Ariane s’est pendue«, 1969], übers. 

von Michael Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd. 1, a.a.O., S. 975-979, hier 

S. 978.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin16

wir Unterschied und Wiederholung denken.«25 In »Theatrum Philosophicum«, 
im November 1970 in Critique publiziert, spricht Foucault schließlich von ei-
nem »Deleuzianischen Zeitalter[s]«.26 Deleuze wird diese Formulierung spä-
ter mit den Worten aufnehmen, damit sei vermutlich gemeint gewesen, er sei 
der »naivste« der Philosophen einer ganzen Generation gewesen, die sich mit 
Themen wie Vielheit, Differenz, Wiederholung befasst hatte: »Vielleicht wollte 
Foucault das sagen: Ich war nicht der beste, aber der naivste, so etwas wie eine 
art brut, wenn man so sagen kann; nicht der tiefste, aber der unschuldigste 
(am wenigsten schuldig, ›Philosophie zu betreiben‹).«27 Und es ist tatsächlich 
diese Art Brut des Denkens als ein Denken der freien Differenz ohne Subjekt 
und Objekt, die nicht nur in Form der Rezension von Deleuzes Büchern ihren 
Platz in Foucaults Werk einnimmt. Stattdessen kann diese Besprechung von 
Differenz und Wiederholung wie Die Logik des Sinns (1969) zugleich als ein ganz 
entscheidender Wendepunkt in Foucaults eigenem Oeuvre markiert werden.28

»Ein neuer Archivar«, Deleuzes Besprechung von Die Archäologie des Wis-
sens (1970),29 hebt die »Positivität« und »Topologie der Aussagen« bei Foucault 
hervor, als eine »Diagonale […], auf der sich der Archivar-Archäologe zu be-
wegen hat«.30 Er attestiert Foucault eine »neue Pragmatik« und eine durch 
die Bindung von Aussagen an Milieus entworfene »Theorie einer politischen 
Philosophie«.31 1972 wird das Gespräch zwischen Deleuze und Foucault über 
den »neuen« Intellektuellen stattfinden, der sich über lokales Engagement aus-
zeichnet – wie es beide im Rahmen der von Foucault mitbegründeten Groupe 
d’information sur les prisons zu dieser Zeit ausüben.32 Im gleichen Jahr bezieht 
Deleuze sich gemeinsam mit Félix Guattari in Anti-Ödipus auf Foucault: Sie 

25 | Ebd.

26 | Foucault, Michel: »Theatrum Philosophicum« [1970], übers. von Michael Bischoff, 

in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd. 2, a.a.O., Nr. 80, S. 93-122.

27 | Deleuze, »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., S. 129.

28 | Revel, Judith: »Foucault, Lecteur de Deleuze«, a.a.O., S. 727. Deleuze selber sieht 

Foucaults Raymond Roussel als eine Publikation an, in der Foucault die von ihm in Dif-

ferenz und Wiederholung vorgeschlagenen Themen bereits bedacht hätte. Vgl. Deleuze, 

Gilles, »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., hier S.  130. Foucault, 

Michel: Raymond Roussel [1963], übers. von Renate Hörisch-Helligrath, Frankfur t a.M. 

1989. 

29 | Deleuze, Gilles: »Ein neuer Archivar« [»Un nouvel archiviste«, 1970], in: ders.: 

Foucault [1986], übers. von Herman Kocyba, Frankfur t a.M. 2013, S. 9-36.

30 | Ebd., S. 12 und S. 36.

31 | Ebd., S. 20.

32 | Deleuze, Gilles und Foucault, Michel: »Die Intellektuellen und die Macht« [»Les In-

tellectuels et le pouvoir«, 1972], übers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault: Schriften 

in vier Bänden, Bd. 2, a.a.O., Nr. 106, S. 382-393, hier S. 383.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    17

heben Formen der Produktion gegenüber der Repression als einzige Vorstel-
lung der Macht über ein Subjekt hervor33 und beziehen sich auf Foucaults 
Analyse der Familie als kleinsten gemeinsamen Nenner der Macht in der 
Moderne.34 Und anlässlich der Veröffentlichung des Anti-Ödipus äußern sie: 
»Wir haben nicht dieselbe Methode, aber wir haben den Eindruck, daß wir an 
allen möglichen Punkten, die uns wesentlich scheinen, auf Wege treffen, die 
er [Foucault] zuerst gebahnt hat.«35 Mit der Besprechung von Überwachen und 
Strafen (1975), »Ein neuer Kartograph«, formuliert Deleuze Anschlusspunkte 
an eigene Begriffe, wie den des Diagramms oder der abstrakten Maschine, 
markiert aber auch den Wandel in Foucaults Werk zur Machttheorie:36 »Die 
Geschichte der Formen, das Archiv, wird durch ein Werden der Kräfte, ein 
Diagramm verdoppelt«.37 Dass diese Machtform als Diagramm für Deleuze 
»Darstellung von Kräfteverhältnissen«38 ist, wird er in einigen Interviews 
1986 wie auch in den drei Texten, die 1986 zusammengefasst als zweiter Teil 

33 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie 

1 [L’Anti-Œdipe. Capitalisme et schizophrenie 1], übers. von Bernd Schwibs, Frankfur t 

a.M. 1977, S. 36.

34 | Ebd., S. 62-63; Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Die Geschichte des 

Wahnsinns im klassischen Zeitalter [Folie et Déraison. Histoire de la folie à l’âge clas-

sique, 1961], übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1973, S. 512f.

35 | Gilles Deleuze und Félix Guattari, »Gespräch über Anti-Ödipus« (mit Catherine 

Backès-Clément), frz. veröffentlicht in: L’Arc, Nr. 49, 1972; dt. in: dies., Unterhandlun-

gen 1972-1990 [Pourparlers 1972-1990, 1990], übers. von Gustav Roßler, Frankfur t 

a.M. 2014, S. 25-40, hier S. 38.

36 | Zu diesen Einschnitten bei Foucault und ihrer Rezeption durch Deleuze vgl. Mache-

rey: »Foucault avec Deleuze«, a.a.O., hier S. 278. Macherey betont, dass der zweite Teil 

des Buches »Topologie: Anders Denken« auch die Betrachtungen der früheren Rezen

sionen Deleuzes zu Archäologie des Wissens und Überwachen und Strafen neu situier t. 

Zur Macht als Maschinerie und Diagramm bei Foucault vgl. Foucault: Überwachen und 

Strafen, a.a.O., z.B. S.  229 und S.  264; Deleuze: »Kein Schrif tsteller. Ein neuer Kar-

tograph« [»Écrivain non: un nouveau cartographe«, 1975], in: ders.: Foucault, a.a.O., 

S. 37-66, hier S. 58. Zum Diagramm bei Deleuze in Bezug auf Bacon und bei Foucault, 

vgl. Ruf, Simon: Fluchtlinien der Kunst. Ästhetik, Macht, Leben bei Gilles Deleuze, Würz-

burg 2003, S. 118-148.

37 | Deleuze, Gilles: »Kein Schrif tsteller. Ein neuer Kartograph«, a.a.O., hier S. 65. Aus-

führlicher zu dem Übergang von Archäologie des Wissens zu Überwachen und Strafen, 

ebd., S. 49.

38 | Ebd., S. 55.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin18

»Topologie – Anders denken« in dem Band Foucault veröffentlicht wurden, auf-
nehmen.39

Tatsächlich wird das 1977 begonnene Schweigen neben der Unstimmig-
keit über die Auslieferung Klaus Croissants auch darauf zurückgeführt, dass 
Deleuze und Foucault inhaltlich unterschiedliche Wege gingen.40 Deleuze at-
testierte Foucault zudem eine ›Krise‹ nach dem Erscheinen von Der Wille zum 
Wissen (1976), denn dieser habe sich in seine eigene Machttheorie verstrickt.41 
Er wird dies später auch als den Grund für das publizistische Schweigen 
Foucaults ab 1976 auffassen.42 Foucaults 1977 veröffentlichter Text »Das Leben 
der infamen Menschen« wiederum versteht Deleuze sowohl als Ausdruck von 
Foucaults Krise als auch als »Meisterwerk«.43 Die »infamen Leben«, die un-
bedeutenden Existenzen, kommen für einen Moment in Berührung mit der 
Macht und somit im Diskurs zur Erscheinung. Anders als berühmte Legen-
den führen sie in der Dramatik dieses kurzen Textfragments ihr Leben als 
geradezu körperlich-existenzielle Momente oder Intensitäten auf.44 Foucaults 

39 | Vgl. Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., S. 130ff.; De-

leuze: »Das Leben als Kunstwerk« (Gespräch mit Didier Eribon) [»La vie comme œuvre 

d’ar t«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen, a.a.O., S. 136-146, hier S. 141ff. Die Kapitel 

von Deleuze in dem Teil »Topologie: ›Anders denken‹« lauten: »Die Schichten oder histo-

rischen Formationen: Das Sichtbare und das Sagbare (Wissen)«, S. 69-98; »Die Stra-

tegien oder das Nicht-Geschichtete: Das Denken des Außen (Macht)«, S. 99-130; »Die 

Faltungen oder das Innen des Denkens (Subjektivierung)«, S. 131-172.

40 | Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S. 370.

41 | Vgl. hierzu z.B. Deleuze: »Das Leben als Kunstwerk«, a.a.O., S. 142.

42 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., S. 134.

43 | Deleuze: »Ein Porträt Foucaults« (Gespräch mit Claire Parnet, 1986) [»Un portrait 

de Foucault«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen, a.a.O., S. 147-171, hier S. 156; ders.: 

»Die Dinge aufbrechen. die Worte aufbrechen«, a.a.O., S.  130. Foucaults »Das Leben 

der infamen Menschen« war eigentlich als Einleitung vorgesehen für die Reihe Les vies 

parallèles bei Gallimard  – ursprünglich als Anthologie zu Foucaults im Kontext von 

Wahnsinn und Gesellschaft begonnen Recherchen in den Archiven des Hôpital général 

sowie der Bastille. 1978 erschien in dieser Reihe Foucaults Buch zu Herculine Barbin 

[Herculine Barbin dite Alexina B.]. Vgl. Foucault: »Das Leben der infamen Menschen« 

[»La vie des hommes infames«, 1977], übers. von Hans-Dieter Gondek, in Foucault: 

Schriften in vier Bänden, Bd. 3, a.a.O., Nr. 198, S.  309-332. Zusammen mit Arlette 

Farge veröffentlichte Foucault 1982 außerdem Familiäre Konflikte. Die »Lettres de 

cachet« [Le Désordre des familles, présentation de Lettres de cachet des Archives de 

la Bastille, 1982], übers. von Chris E. Paschold und Albert Gier, Frankfur t a.M. 1989.

44 | Deleuze: »Ein Porträt Foucaults«, a.a.O., S.  156; vgl. auch Gehring, Petra: »Kör-

per«, in: dies.: Michel Foucault. Die Philosophie im Archiv, Frankfur t a.M. 2004, S. 81. 

Maria Muhle hebt das exzessive Moment und die Gegenmacht des Infamen hervor in 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    19

Beschreibung dieser Fragmente, mit der die unbedeutenden Leben übermit-
telt werden, lassen auch an Deleuzes Intensitäten, Ereignisse und an die Aus-
führungen zur »minoritären Literatur« denken, die er zusammen mit Félix 
Guattari in dem 1975 erschienenen Kafka. Für eine kleine Literatur dargelegt 
hatte.45 Deren »Deterritorialisierung der Sprache« ist als Schaffen eines Zu-
sammenhangs zwischen dem Individuellen und Politischen im Schreiben 
als einer Potenzialität verstanden worden.46 Auch Foucaults »literarischer 
Effekt«,47 der die infamen Leben blitzartig sichtbar und geltend macht, bewirkt 
diesen Brückenschlag. Und die Kontingenz der infamen Leben, von Deleuze 
als eine »erstaunliche Theorie«48 Foucaults bezeichnet, ist zudem in Nähe zu 
Mannigfaltigkeit und Kontingenz des Lebens in Deleuzes Denken der leibni-
zianischen Falte gebracht worden.49 Aus Deleuzes Sicht fehlte Foucault 1977 
gerade »etwas ›Mögliches‹«, das »jenseits der Macht liegt«,50 »weil die Linie 
aufhört oder es ihm nicht gelingt, sie zu ›überschreiten‹, weil er über keine 
Fluchtlinie verfügt«.51 Foucault spräche in »Die infamen Leben« die Grenzen 
seines eigenen Machtdenkens an.52 Verknüpft mit der Frage nach Möglichkeiten 

ihrer Erör terung des Plebs als Nicht-Klassifizierbarem: Vgl. Muhle, Maria: »›Il y a de 

la plèbe‹ Das Infame zwischen Disziplinen und Biopolitik«, in: Rölli, Marc und Nigro, 

Roberto (Hg.): Vierzig Jahre Überwachen und Strafen. Zur Aktualität der Foucault’schen 

Machtanalyse, Bielefeld 2017, S. 95-109.

45 | Sie zeichnet sich dadurch aus, dass sie »sich einer großen Sprache bedient«, um 

sie zu deterritorialisieren – d.h., der Gebrauch der Sprache selber verändert diese, wo-

bei das Individuelle und das Politische miteinander verbunden werden. Deleuze und 

Guattari: Kafka: Für eine kleine Literatur [Kafka. Pour une littérature mineure, 1975], 

übers. von Burkhart Kroeber, Frankfur t a.M. 1976, S. 24 u. S. 27; Christian Jäger, Mino-

ritäre Literatur: Das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel prager- und sudetendeut-

scher Werke, Wiesbaden 2005, S. 17. 

46 | Vgl. Jäger: Minoritäre Literatur, a.a.O., S. 17.

47 | So schreibt John Marks in Bezug auf Foucaults infame Leben: »Foucault creates a 

literary effect.« Vgl. Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., hier S. 120.

48 | Deleuze: »Ein Porträt Foucaults«, a.a.O., S. 155.

49 | Hierzu Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 120f. John Marks 

beschreibt, dass Deleuze Foucaults Text als Vorankündigung des Konzepts der Falte 

nimmt und dass es die Subjektivierungen der Griechen sein werden, die Foucaults Werk 

für Deleuze in die Nähe seines eigenen Werks rücken. Ebd., S.  120 u. S.  111. Siehe 

auch das Kapitel »Die Faltungen oder das Innen des Denkens (Subjektivierungen)«, in: 

Deleuze: Foucault, a.a.O., hier insb. S. 131.

50 | Deleuze: »Ein Porträt Foucaults«, a.a.O., S. 158.

51 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., hier S. 134.

52 | Deleuze: »Das Leben als Kunstwerk«, a.a.O., hier S.  142; Deleuze: »Ein Por trät 

Foucaults«, a.a.O., S.  158. Diese Stelle ist bei Deleuze etwas verändert übersetzt 

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin20

aus dieser Sackgasse des Machtdenkens zu gelangen, versteht Deleuze sein 
Konzept des Begehrens, welches er Foucaults Vorschlägen zu den Lüsten 
in dessen Geschichte der Sexualität gegenüberstellt. In den Notizen, die er 
Foucault 1977 unter dem Titel »Begehren und Lust« über François Ewald zu-
kommen ließ,53 erläutert er ihre unterschiedlichen Verständnisse der Konzepte 
von Begehren und Lust im Verhältnis zu ihren Machtkonzeptionen.54 Während 
für Foucault Begehren als Mangel und insofern machtkonform gedacht wird, 
stellt es für Deleuze die Immanenz des Lebens selber dar. Daraus ergeben sich 
grundlegend unterschiedliche Einschätzungen hinsichtlich der Frage mögli-
cher oder notwendiger Widerstände als auch hinsichtlich der Lösungen für 
die von Deleuze bei Foucault gestellte Frage nach dem »Möglichen«, wie über 
die Macht hinauszudenken wäre.55 In gewissem Sinne umgekehrt zu Foucault 
gehen Deleuzes Fluchtlinien, Deterritorialisierungen und Wunschgefüge den 
Machtgefügen voraus.56 Und da in diesem heterogenen Feld alles ständig De-
territorialisierungen ausgesetzt ist, stellt sich für Deleuze das Problem des Wi-
derstands nicht in gleicher Weise wie für Foucault.57 Die aus Sicht Deleuzes 
für Foucaults Werk notwendige »dritte Dimension« sieht er schließlich in den 
Subjektivierungen, die Foucault ab Ende der 1970er bis in die 1980er Jahre 
erarbeiten wird: »Genau das haben für Foucault die Griechen erfunden. Nicht 
mehr wie beim Wissen geht es um bestimmte Formen, auch nicht um zwin-
gende Regeln, wie bei der Macht: es handelt sich um fakultative Regeln, […] die 
zugleich ethisch und ästhetisch sind und Existenzweisen oder Lebensstile bil-
den […].«58 In Hinblick auf die These einer zunehmenden Divergenz zentraler 

und findet sich in Foucaults Text »Das Leben der infamen Menschen«, a.a.O., S.  315-

316. Tatsächlich kann diese Frage bei Foucault auch rhetorisch gelesen werden, denn 

Foucault erör ter t, dass diese Leben nur im Zusammenstoß mit der Macht bestehen.

53 | Deleuze: »Begehren und Lust«, a.a.O., S. 230.

54 | Ebd.; sowie Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 118.

55 | Ebd., S.  120. Vgl. die ausführlichen Problematisierungen hierzu bei Krause und 

Rölli: »Die Subjektivierung der Macht…«, a.a.O., insbes. S.  203-206; Grace: »›Faux 

Amis‹«, a.a.O., S. 52-75; Morar, Nicolae und Gracieuse, Marjorie: »Against the Incompa-

tibility Thesis: A Rather Dif ferent Reading of the Desire-Pleasure Problem«, in: 

�Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault, a.a.O., S. 232-246.

56 | Deleuze: »Begehren und Lust«, a.a.O., S. 236.

57 | Demgegenüber gehört Lust für Deleuze gerade auf die Seite der Stratifikationen 

und unterbricht den Prozess des immanenten Begehrens. Vgl. Deleuze: »Begehren 

und Lust«, a.a.O., S. 236f; hierzu auch Smith, W. Daniel: »Two Concepts of Resistance: 

Foucault and Deleuze«, in: Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault, 

a.a.O., S. 264-282.

58 | Deleuze: »Das Leben als Kunstwerk«, a.a.O., hier S.  142 (Herv. i.O.). Zur Proble-

matisierung einer deleuzschen Lesart Foucaults siehe Gros, Frédéric: »A Metaphysical 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    21

Aspekte des Denkens von Deleuze und Foucault in den 1970er Jahren ist präg-
nant, dass Foucault Aspekte, die sein Spätwerk prägen werden, auch in Deleu-
zes und Guattaris Anti-Ödipus hervorhob. Dies verdeutlicht sein anerkennen-
des Vorwort im Januar 1977 in der amerikanischen Ausgabe von Anti-Ödipus. 
Foucault kürt den Band nicht nur als »Einführung in das nicht-faschistische Le-
ben«, sondern versteht zudem Deleuzes und Guattaris politische Aktion als 
eine notwendigerweise »nomadenhafte« und »produktive«, deren Ziel »Entin-
dividualisierung« sein müsse.59 Damit bringt Foucault Anti-Ödipus zum einen 
in Verbindung mit Grundthesen in Überwachen und Strafen (1975), denn die 
Architektur des Panopticons übt Macht aus, indem sie individualisiert.60 Zum 
anderen sind es zwei ganz entscheidende Aspekte seines Denkens der Zeit 
um 1976,61 die Foucault in dem Vorwort anführt: Einmal schreibt er von der 
Einschreibung der Macht in das Fleisch des Körpers durch christliche Mora-
listen und erkennt zweitens Anti-Ödipus als »Ethik« und »Buch eines Lebens-
stils« an, das wie eine »ars erotica« zu lesen sei.62 Mit diesen für sein Spätwerk 
grundlegenden Aspekten befasste sich Foucault seit 1975. Ausgehend von der 
Pastoralmacht und dem Übergehen der christlichen Wahrheitssuche in das 
Fleisch des Beichtenden beschrieb er zur gleichen Zeit eine Art Gegenüber-
stellung von sciencia sexualis und ars erotica und stellt mit der Arbeit an der 
»Geschichte des Begehrenssubjekts«63 vor, dass für die »antike Erotik etwas 
ungetrennt [ist], das schon das christliche Mittelalter moralisch und physisch 

Fiction«, aus dem Franz. übers. von Samantha Bankston, in: Morar, Nail und Smith: Bet-

ween Deleuze und Foucault, a.a.O., S. 128-136 und Sauvagnargues, Anne: »Becoming 

and History: Deleuze’s Reading of Foucault«, aus dem Franz. übers. von Alex Feldman, 

in: Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault, a.a.O., S. 174-199.

59 | Foucault bezieht sich hier auch auf Franz von Sales (Philoteia. Oder Einleitung Zum 

Andächtigen Leben, Hildesheim 1699). Foucault: »Vorwort zu Anti-Oedipus. Capitalism 

and Schizophrenia [1977]«, a.a.O., hier S. 178-179 (Hervorh. i. O.).

60 | Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [Surveil-

ler et punir. La naissance de la prison, 1975], übers. von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 

1977, S. 181ff. Zur Lesart eines, über die Funktionalität der Sichtbarkeit hinausgehen-

den, panoptischen Wirkmechanismus siehe den aktuellen Beitrag von Gehring, Petra: 

»Das invertier te Auge, Panopticon und Panoptismus«, in: Rölli und Nigro: Vierzig Jahre 

Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 21-41.

61 | Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S. 371. Tatsächlich befassten sich Foucaults Vor-

lesungen bereits seit 1975 (z.B. am 25. Februar 1975) mit »der christlichen Qualifizie-

rung des Leibes als Fleisch«. Vgl. Defer t: »Zeittafel«, a.a.O., S. 71.

62 | Foucault: »Vorwort zu Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophrenia«, a.a.O., 

S. 178f.

63 | Foucault: Der Gebrauch der Lüste, a.a.O., S. 12.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin22

trennt. Körperselbst und Selbst gehören zusammen«.64 Die Lebensstile in der 
griechischen Antike las Foucault dabei z.B. als kollektive Formen gegenüber 
den individualisierten Formen der Moderne.65 

Deleuze hat in dem 1990 erschienenen Text »Postskriptum über die Kon-
trollgesellschaften«66 die Funktionalität der Disziplinarmacht mit ihren regu-
lierenden Milieus nochmals erläutert, um den Wandel zur Kontrollgesellschaft 
zu markieren. Ihm zu Folge bildeten sich seit den 1970er Jahren verstreute und 
endlos wirkende Machtmechanismen, die den Einzelnen vom Individuum in 
ein ›Dividuum‹ verwandelten. Der Frage, inwiefern sich Individualisierung so-
wie dezentrale Machteinschreibungen der Kontrollgesellschaften auflösen las-
sen, begegnet Deleuze explizit in seinem letzten, 1995 publizierten Text »Die 
Immanenz: ein Leben …«.67 Für Deleuze sind es die Singulariäten, an denen 
sich eine Diesheit erkennen lässt, die sich vom individuellen, persönlichen 
Leben gelöst haben. Exemplarisch steht hier der Augenblick zwischen Leben 
und Tod, in dem sich unabhängig von Subjektivität und Objektivität ein zeit-
loses Ereignis aktualisiert und als Immanenz und ein Leben hervortritt.68 In 
den Überlegungen zum organlosen Körper als Immanenzebene hat Deleuze 
gemeinsam mit Guattari den Körper selbst als möglichen Ort von Singularität 
und Ereignis erörtert. Dabei wird eine Quasi-Kausalität vorausgesetzt, bei der 
sich die a priori Kondition und das sich nährende Ziel des eigenen Widerstan-
des gegenseitig bedingen.69 Basierend auf demselben Prinzip erklärt sich die 
Konsolidierung von Milieus, wobei sich Mitte und Umwelt in ihrer Festigung 
und Konstitution bedingen.70 Die Subjektformationen sind niemals losgelöst 

64 | Gehring, Petra: »Körper«, a.a.O., hier S. 103. Siehe hierzu auch den folgenden Ab-

schnitt »Körper im Werk von Michel Foucault« in dieser Einführung.

65 | Zur Bedeutung des Kollektivs bei Foucault, insbesondere im Spätwerk, vgl. 

Gehring, Petra: »Spiel der Identitäten. Über Michel Foucaults ›L’usage des plaisirs‹«, in: 

Renn, Joachim und Straub, Jürgen (Hg.): Transitorische Identität. Der Prozesscharakter 

des modernen Selbst, Frankfur t a.M. 2002, S. 374-391.

66 | Deleuze, Gilles: »Postskriptum über die Kontrollgesellschaften« [»Post-scriptum 

sur les sociétés de contrôle«, 1990] in: ders.: Unterhandlungen, a.a.O., S. 254-262.

67 | Deleuze, Gilles: »Die Immanenz: ein Leben …« [»L’Immanence: une vie«, 1995], 

übers. von Joseph Vogl, in: Balke, Friedrich und Vogl, Joseph: Gilles Deleuze. Flucht

linien der Philosophie, München 1996, S. 29-33.

68 | Ebd., S. 31.

69 | Vgl. Kylie Message, »Body without Organs«, in: Parr, Adrian: A Deleuze Dictionary, 

Edinburgh 2005 (Neuauflage 2007), S. 37-39, hier S. 38 und S. 39.

70 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-

phrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980] übers. von Gabriele 

Ricke und Ronald Voullié, Berlin 2010, S.  427ff. Zur Quasi-Kausalität des Milieus sie-

he Simondon, Gilbert: Die Existenzweise technischer Objekte [Du mode d’existence 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    23

von ihrer Umwelt, sondern notwendig immer eingebunden in (soziale) Sys-
teme und unterschiedlichste Schichten anderer Milieus. In diesem Rahmen 
eines Eingebettetseins und unter Anerkennung der Frage des sozialen Milieus 
setzt Foucault in seinem Spätwerk an, Subjektformungen zu beschreiben, die 
er in der Antike vorfindet und die immer im Kontext der »fakultativen Regeln« 
ihrer Umgebung bestehen.71 Das Konzept eines Milieus als Anerkennung ei-
ner beweglichen und produktiven Anordnung der Umwelt findet sich somit im 
Werk beider Denker.

Aufgrund der aktuellen Aufarbeitung des an die Bibliothèque national 
de France übergegangenen Nachlasses von Michel Foucault wie auch einer 
mittlerweile ganzen Reihe zur Verfügung stehender Dokumente von Gilles 
Deleuze hat die zeitgenössische Deleuze- und Foucaultforschung in jüngster 
Zeit neue Züge angenommen.72 Dies findet Ausdruck in der fortwährenden 
Herausgabe bisher unpublizierter Vorlesungen Michel Foucaults in Frank-
reich und Deutschland, jüngst erschienenen Monografien und Sammelbän-
den wie Vierzig Jahre Überwachen und Strafen Zur Aktualität der Foucault’schen 
Machtanalyse herausgegeben von Marc Rölli und Roberto Nigro (2017) oder 
dem Band Between Foucault and Deleuze (2016), der von Nicolae Morar, Thomas 
Nail und Daniel W. Smith herausgegeben wurde und zudem das internationale 
Interesse anzeigt, Foucault und Deleuze erstmalig in umfassender Form in 
ihren Bezügen zueinander zu lesen.73 

Die vorliegende Monografie widmet sich der spezifischen Fragestellung 
nach den Übereinstimmungen und Widersprüchlickeiten in Deleuzes und 
Foucaults Denken im Bezug zum Körper und Körperlichkeiten. Gerade vor 
dem Hintergrund ihrer biografischen und inhaltlichen Wegkreuzungen war 
die Frage, in welchem Zusammenhang die Machtdispositive zum Körper ste-
hen, für Deleuze wie für Foucault zentral.74 Die tatsächliche Materialität wie 
auch die literarische, ästhetische und politische Wirksamkeit von Körpern und 

des objets techniques, 1958], hg. von Claus Pias und Joseph Vogl, übers. von Michael 

Cuntz, Zürich 2012, S. 51.

71 | Dieses neue Subjekt fasst Machery als ein Innen des gefalteten Außen auf. Vgl. 

Macherey: »Foucault avec Deleuze…«, a.a.O., hier S. 282.

72 | So hat die Bibliothèque national de France 2011 Deleuzes Vorlesungen von 1985-

86 über Michel Foucault online veröffentlicht unter: gallica.bnf.fr.

73 | Rölli und Nigro: Vierzig Jahre Überwachen und Strafen. Zur Aktualität der 

Foucault’schen Machtanalyse, Bielefeld 2017; Morar, Nicolae; und Nail, Thomas und 

Smith, Daniel W. (Hg.): Between Deleuze und Foucault, Edinburgh 2016. Weiterhin 

erschienen jüngst zu Focuault: Revel, Judith: Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie 

politique, présentisme et histoire, Paris 2015  und Scott, David (Hg.): Understanding 

Foucault, understanding Modernism, New York, 2017. 

74 | Vgl. Deleuze: »Begehren und Lust«, a.a.O., S. 238.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin24

Formen der Körperlichkeit bilden in ihrem Denken eine besondere Schnitt-
stelle im Bezug zur Macht und Ästhetik, zu Minoritäten und infamen Leben, 
zur Kompossibilität wie auch zu der Frage von Begehren und Lust. Da bei-
de Autoren topologischen Ansätzen nachgingen, bilden die Begriffe »Innen«, 
»Außen« und »Anders« geeignete Anknüpfungspunkte, sich ihrem Denken 
zu nähern.75 In ihren Schriften sind Körper gleichzeitig Schaltflächen, Analy-
seobjekte und kontingente Möglichkeiten, die zwischen historischen Ansprü-
chen und spekulativen Entwürfen oszillieren. 

Andere Körper im Werk von Michel Foucault

Michel Foucaults Werk ist durchdrungen von Spielarten des Innen und Au-
ßen, ohne dass diese als metaphysische Instanzen wirkmächtig werden – sei es 
als abgegrenztes Außen der Dinge oder naturalisierte Innerlichkeit eines Sub-
jekts.76 Bereits Foucaults frühe Ausführungen der 1960er Jahre zur Literatur 
handeln von derart nicht feststellbaren sprachlich-literarischen Zusammen-
hängen des Innen und Außen.77 Bei George Bataille z.B. findet Foucault das 
Außen als Erfahrung einer sprachlich an sich nicht fassbaren Überschreitung. 
An ihre Grenzen geführt, wird Sprache zunehmend selber thematisiert. Sich 
derart spiegelnd, beherbergt sie im Inneren ein ständiges Doppel. Das Außen 
ist somit konstruiert in der literarischen Sprache. Gerade dadurch findet in die-
ser wiederum nicht – wie zu vermuten sein könnte – ein Vorgang der Verinner-
lichung, sondern ein »Übergang ins ›Außen‹« statt wie Foucault insbesondere 
mit Blick auf Maurice Blanchot konstatiert.78 Dieser frühen literaturontologi-
schen Auseinandersetzung folgt Foucaults Markierung eines Innenraums der 
Sprache, der 1969 mit Die Archäologie des Wissens das Innen des diskursiven 
Archivs bezeichnen wird.79 Die Tatsache der Sprache als a priori wird insofern 

75 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., hier S. 126.

76 | Gehring, Petra: Innen des Außen  – Außen des Innen. Foucault, Derrida, Lyotard, 

München 1994, insbesondere S. 7 und S. 10.

77 | Insbesondere: Foucault, Michel: »Vorrede zur Überschreitung« (1963); »Die Spra-

che, unendlich« (1963); »Das Denken des Außen« (1966); vgl. auch Gehring: Innen des 

Außen – Außen des Innen, a.a.O., S. 43ff.

78 | Foucault: »Das Denken des Außen« [»La pensée du dehors«, 1966], in: ders.: Von 

der Subversion des Wissens, hg. und übers. von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 1987, 

S.  46-68, S.  47. In Bezug auf diesen Text betont Petra Gehring die Bedeutung des 

Schreibprozesses als weitere literarische Wendung des Außen bei Foucault. Gehring: 

Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., S. 27f.

79 | Foucault, Michel: Die Archäologie des Wissens, a.a.O. Zum Innen und Außen der 

Sprache und Literatur: Gehring: Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., hier insbe-

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    25

als Äußerlichkeit aufgefasst, in der sich die Aussagen ohne die Innerlichkeit 
eines begründenden Subjekt-Bewusstseins »ausbreiten«.80 Jede Handhabung 
von Sprache findet nur in diesem Innen des Diskurses statt, der zugleich »ein 
Raum der Äußerlichkeit, in dem sich ein Netz von unterschiedlichen Plätzen 
entfaltet« ist, denn die Diskurse bleiben sich aufgrund ihrer Pluralität in die-
sem abgesteckten Innen äußerlich.81 

An anderen Stellen markieren Begriffe des Außen und Innen bei Foucault 
Übergänge und Einfaltungen, wie beispielsweise bei der Beschreibung des Nar-
renschiffs in Wahnsinn und Gesellschaft (1961): Die Ausgeschlossenen, Kranken 
oder Irren werden außerhalb der Stadt gleichzeitig »eingeschlossen«.82 Auch 
die Markierungen von Grenzen – wie in den Instanzen der unterschiedlichen 
körperlichen Bestrafungen in Überwachen und Strafen, den Konstruktionen 
des Wahnsinns als einem ›Anderen‹ der Vernunft in Wahnsinn und Gesell-
schaft (1961) oder des Kranken und Anormalen in den Vorlesungen Die Macht 
der Psychiatrie (1973-74) oder Die Anormalen (1974-75) – handeln von dem sich 
ständig diskursiv erneuernden Bezug zwischen Innen und Außen als Stadien 
des Offenen und Geschlossenen, in diesem Fall als historisch sich ändernde 
(Konstruktionen von) Normativitäten.83 Schlussendlich folgen Foucaults Vor-
schläge zu Formen der Macht als verinnerlichten Äußerlichkeiten und Formen 
des Wissens als veräußerlichten Innerlichkeiten (die Innerlichkeit des Subjekts 
wird mit Die Archäologie des Wissens dem Außen der Sprache übergeben) ei-
ner Topologie, einem ständigen Verhältnis, gedacht als Außen des Innen oder 
Innen des Außen.84 Foucaults Beschreibungen von Architekturen – wie dem 
Panopticon in Überwachen und Strafen  – nehmen die körperlich-räumliche 

sondere S. 20-62; ferner Klawitter, Arne: »Schrif ten zur Literatur«, in: Kammler, Clemens 

u.a. (Hg.): Michel Foucault Handbuch, Stuttgart 2008, S.  105-117; sowie Klawitter, 

Arne: »Foucaults Ontologie der Literatur«, in: Ar tières, Bert, Potte-Bonneville und Revel: 

Michel Foucault. Die große Fremde. Zu Wahnsinn und Literatur, a.a.O, S. 187-206.

80 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S.  81. Die Inner- und Äußerlichkeiten, die das Werk 

Foucaults durchziehen, sind von Gilles Deleuze in seinem Band zu Foucault hervorge-

hoben worden, wobei er zwischen Äußerlichkeit als »Form« (wie in Die Archäologie des 

Wissens) und einem Außen als »Kraft« unterscheidet. Letztere besteht in Beziehungen 

und im Werden. Ebd., S. 120.

81 | Foucault: Die Archäologie des Wissens, a.a.O., hier S. 82 und S. 108.

82 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 29.

83 | Foucault: Überwachen und Strafen, a.a.O.; Foucault, Michel: Die Macht der Psy

chiatrie [Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collège de France, 1973-74], hg. von 

Jacques Lagrange, übers. von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder, Frank-

fur t a.M. 2005; Foucault, Michel: Die Anormalen [Les Anormaux. Cours au Collège de 

France, 1974-75], übers. von Michaela Ott, Frankfur t a.M. 2003.

84 | Gehring: Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., passim.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin26

Dimension dieses Verhältnisses auf. Betont wird weniger das Einsperren an 
sich, sondern eine davon abgeleitete, gewissermaßen »äußerliche Funktion«, 
wie das Parzellieren, welches die räumlichen Trennungen der Einzelnen auf 
horizontaler Ebene bewirkt und diese somit zugleich individualisiert.85 Ver-
kehrungen von Innen und Außen bestimmen weiterhin Foucaults bekannte 
bildhafte Evokationen der Macht dieser Architektur, die »in das Körperinnere« 
übergeht und den Körper wie von innen »auskleidet«86 oder der »Seele als Ge-
fängnis des Körpers«.87 Demgegenüber sind die Heterotopien als Gegenräume 
offene Orte, die »uns jedoch immer nur draußen« lassen.88 Darüberhinaus 
ist auf die gegensätzlichen Innen- und Außenseiten im Werk Foucaults sel-
ber hingewiesen worden, in welchem die großen historischen Untersuchun-
gen der 1960er Jahre das Einschließen der Anderen zeigen, während die Be-
stimmungen des »Außen« zur gleichen Zeit in den »peripherischen« Texten 
Foucaults – unter anderem zur Literatur – auftauchen.89 Anhand des Aufein-
anderbeziehens dieser ›Räumlichkeiten‹ kennzeichnet Foucault auch hier das 
jeweilige Sein des Innen und Außen als Anderes des Anderen – zu verstehen 
nicht als ein »manifest Anderes, sondern ein Außen des Innen«.90

Dem Körper kommt im gesamten Werk Foucaults eine besondere Rolle als 
Vermittler dieser Bestimmungen von innen und außen zu. Mit dem noch stark 
phänomenologisch geprägten Radiovortrag »Der utopische Körper« (1966) ist 
er als Ort des (gewissermaßen innen gelagerten) Ichs bezeichnet.91 Die Ein-
schreibungen der Identitäten und daraus resultierende Andersheiten in Die 

85 | Deleuze: Foucault, a.a.O., hier S. 85. Zur Funktion des Panoptismus über die Kon-

trollfunktion des Blicks hinaus siehe auch Gehring: »Das invertier te Auge, Panopticon 

und Panoptismus«, a.a.O., S. 21-41.

86 | Siebenpfeif fer, Hanna: »Körper«, in: Kammler u.a. (Hg.): Michel Foucault Hand-

buch, a.a.O., S. 266-277, hier S. 268.

87 | Foucault: Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 42.

88 | Foucault, Michel: »Die Heterotopien« [»Les hétérotopies«, 6. Dez. 1966], in: ders.: 

Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge, hg. von Daniel Defer t, 

übers. von Michael Bischoff, Frankfur t a.M. 2005, S. 7-22, hier S. 18.

89 | Hierzu Revel, Judith: »La pensée ver ticale: une éthique de la problématisation«, 

in: Gros, Frédéric (Hg.): Foucault. Le courage de la vérité, Paris 2012, S.  63-86, hier 

insb. S.  70f. Erwähnenswert ist die zeitgleiche Publikation von Die Geburt der Klinik 

und Raymond Roussel 1963. Letztere hatte Foucault nach Beenden von Die Geburt der 

Klinik begonnen. Hierzu detaillier t Didier Éribon: »Die Öffnung der Leichname«, in: ders.: 

Michel Foucault, a.a.O., S. 225-240.

90 | Gehring: Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., hier S. 11 und S. 29. 

91 | Foucault, Michel: »Der utopische Körper« [»Le corps utopique«, 21.  Dez. 1966]«, 

in: Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge, a.a.O., S.  23-36. Zur 

Phänomenologie in Michel Foucaults Werk siehe insbesondere Judith Revels kürzlich 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    27

Geburt der Klinik (1963) und den weiteren historischen Studien der 1970er Jah-
re markieren Körper als wie von außen »machtdurchformte Phänomene«,92 
als durch Diskurse gemachte Sichtbarkeiten im Feld des Sichtbaren, der gege-
benen Episteme. Und natürlich hat Foucault sein gesamtes Werk 1976 in dem 
ersten Band von Sexualität und Wahrheit auch verstanden als ein Denken und 
eine »›Geschichte des Körpers‹ und der Art und Weise, in der man das Mate-
riellste und Lebendigste an ihnen eingesetzt und besetzt hat«.93 Die Themen 
Wissen, Macht und Subjekt sind vor allen Dingen über Körper und Räume 
sowie die zwischen ihnen bestehenden Bezüge artikulier- und erfahrbar. Und 
so hat Foucault in deutlicher Analogie zu den obigen Aufzählungen der In-
nen- und Äußerlichkeiten nicht nur leibliche Körper beschrieben  – kranke, 
gemarterte, bestrafte Körper, hysterische und wahnsinnige Körper, anormale 

erschienenes Buch Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie politique, présentisme et 

histoire, Paris 2015.

92 | Gehring: Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O, hier S. 77.

93 | Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen [Histoire de 

la sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seitter, 

Frankfur t a.M. 1977, S. 146; Sforzini, Arianna: Michel Foucault. Une pensée du corps, 

Paris 2014. Auch andere Autoren haben auf die Rolle des Körpers in Foucaults Den-

ken hingewiesen: Gehring, Petra: »Körper«, a.a.O.; Bert, Jean-François: »La contribution 

foucauldienne à une historicisation du corps«, in: Corps: comment écrire le corps, 2006, 

Nr. 1, S. 53-61; Bert, Jean-François: »Rationalisation et histoire des corps dans le par-

cours de Michel Foucault«, in: Cicchini, Marco und Porret, Michel (Hg.): Les Sphères du 

pénal avec Michel Foucault, Lausanne 2007, S. 29-43; Potte-Bonneville, Mathieu: »Les 

corps de Michel Foucault«, Cahiers philosophiques 3, Nr. 130, 2012, S. 72-94; Sarasin, 

Philipp: »Epilog: Foucaults Körper. Die hygienische Sorge um sich und der phantasma-

tische Kern moderner Subjektivität«, in: ders.: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte 

des Körpers 1765-1914, Frankfur t a.M. 2001, S. 452-465; Schneider, Ulrich Johannes: 

»Michel Foucault – Der Körper und die Körper«, in: Alloa, Emmanuel und Bedorf, Thomas 

(u.a.): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualität eines Konzepts, Tübingen 2012, S. 260-

272. Siehe ebenso Butler, Judith: »Foucault and the Paradox of Bodily Inscription«, in: 

The Journal of Philosophy 86, Nr.  11, Nov. 1989, S.  601-607; Butler: »Noch einmal: 

Körper und Macht« [1999], in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault. 

Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfur ter Foucault Konferenz 2001, Frankfur t a.M. 

2003, S. 52-67; Butler: »Revisiting Bodies and Pleasures«, in: Theory, Culture & Society 

16, Nr. 2, 1999, S. 11-20 sowie ihre Kapitel: »Subjektivation, Widerstand. Bedeutungs-

verschiebung. Zwischen Freud und Foucault«, in: Butler, Judith: Psyche der Macht. Das 

Subjekt der Unterwerfung [1997], übers. von Rainer Ansén, Frankfur t a.M. 2013, S. 81-

100 und: »Foucault, Herculine und die Politik der sexuellen Diskontinuität«, in: Butler, 

Judith: Das Unbehagen der Geschlechter [1990], übers. von Kathrina Menke, Frankfur t 

a.M. 2014, S. 142-165.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin28

Körper, Körper der Diätik und der Selbsttechnologien, Körper, in die die Beich-
te als Wahrheitssuche eindringt, einzelne Körper und Volkskörper –, sondern 
auch das Gefängnis als Architekturkörper oder die Beschreibungen der Stadt
entwürfe des 18. Jahrhunderts als »Milieu«, »Zirkulationen« und »Kreisläufe« 
notiert.94

Bei Foucault lässt sich somit eine Vielheit der Körper ausmachen aber 
keine grundlegende Philosophie des Körpers.95 Gerade in deren Abwesenheit 
besteht die produktive Ambivalenz in Foucaults Werk zwischen Historizität 
und Philosophie.96 Zum einen wird am Körper immer nur das historisch über-
haupt mögliche Subjekt bezeichnet.97 Körper sind immer nur die von ihnen in 
einer Episteme möglichen Bilder, wie Foucault mit seinen Betrachtungen in 
Die Geburt der Klinik hervorgehoben hat.98 Sind Körper solche wahnsinnigen, 
hysterischen oder kranken, weil sie in einem Raster des jeweils vorhandenen 
wissenschaftlichen Blicks signifiziert werden, wird so zugleich die Identität 
eines Subjekts geschaffen, das sich als Subjekt eines bestimmten – äußeren, 
identitären – Körpers, als einer bestimmten »Wahrheit«, wie Foucault es später 
ausdrücken würde, versteht.99 ›Entäußert‹, seine Identität nach außen gekehrt, 
ist er zugleich verinnerlicht den historischen Bestimmungen übergeben. 

94 | Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouverne-

mentalität 1 [Securité, Territoire, Population. Cours au Collège de France, 1977-78], 

hg. von Michael Sennelar t, übers. von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder, 

Frankfur t a.M. 2014, S. 13-51, passim.

95 | Zur Frage der »Vielheit« bei Foucault siehe auch Gehring: Innen des Außen – Außen 

des Innen, a.a.O., S. 39.

96 | Ebd., S. 16f. Gehring betont das produktive Schweigen Foucaults. Ebd., S. 56

97 | Gehring: »Körper«, a.a.O., hier S. 88. Zum Bezug von Subjekt und Körper in der Mo-

derne einschlägig Sarasin, Philipp: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Körpers 

1765-1914, Frankfur t a.M. 2001  – hier insbesondere »Einleitung: Körper und Subjek-

te in der Moderne« (S.  11-31)  – und zu Foucaults Körpern »Epilog: Foucaults Körper«, 

a.a.O., S. 452-465.

98 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks [La 

Naissance de la Clinique, 1963], übers. von Walter Seitter, Berlin 1988. 

99 | Die Vorlesungen Die Regierung der Lebenden (1979-1980) markieren eine Ver-

schiebung in Foucaults Denken von Fragen der Sexualität, des Fleisches der Beichte 

und vom Macht-Wissen hin zum Selbstbezug und der Regierung durch die Wahrheit. Vgl. 

Senellar t, Michael: »Situierung der Vorlesungen«, in: Foucault, Michel: Die Regierung 

der Lebenden [Du gouvernement des vivants. Cours au Collège de France, 1978-1979], 

hg. von Michel Senellar t, unter der Leitung von François Ewald und Alessandro Fontana, 

übers. von Andrea Hemminger, Berlin 2014, S. 431-472, besonders S. 453-459.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    29

Und doch sind Körper bei Foucault andererseits nicht einfach »passive Or-
te«.100 Tatsächlich lässt sich in dieser historischen Vielfalt des Körpers oder 
Körperhaften auch eine Andersheit im Sinne einer historischen Potenzialität 
bei Foucault entdecken. Sie beruht auf dessen Bestimmung von Geschichte 
als Genealogie im nietzscheanischen Sinne.101 Der Aufsatz »Nietzsche, die 
Genealogie, die Historie« (1971) war Foucaults ausführlichster Beleg seiner 
Nietzsche-Lektüren.102 Er übernahm deren Bestimmungen von »Herkunft« 
und »Entstehung« statt einem einmaligen Ursprungskonzept herkömmlicher 
Geschichtsschreibung der (metaphysischen) Historiker. Die Genealogie bricht 
die angenommene metaphysische Transparenz, getarnt als historische Konti-
nuität, in bisher nicht wahrgenommene Diskontinuitäten auf: Denn »Wissen 
bedeutet selbst auf historischer Ebene nicht ›wieder finden‹« sondern »zer-
schneiden«.103 Nietzsches Engführung von Leib und Geschichte ermöglicht 
das dazu notwendige ›körperhafte‹ Denken von Geschichte. Denn die Genea-
logie (»als Analyse der Herkunft«) spielt die Rolle des Bruchs, in dem sie das 
Vielfache und Disparate der Körper einsetzt. So wendet der Genealoge die 
»Schimäre des Ursprungs« ab.104 Diesem Verständnis nach wird Geschichte 
»in dem Maße ›wirklich‹ sein, wie sie das Diskontinuierliche in unser Sein 
einführt. […] Sie wird unseren Leib vervielfachen und ihm selbst entgegen-
setzen«.105 Zudem sind Foucaults Überlegungen nicht nur in diesem Text in 
überaus bemerkenswerter Weise von körperlichen (medizinischen, diagnosti-
schen) Bildern geprägt. Die Anspielungen auf einen Körper des Diskurses, die 
Materialität der Aussage,106 den »Körper, in dem sie [die Aussage] sich gibt«,107 

100 | Hierzu: Gehring: »Körper«, a.a.O., hier S. 100 (Hervorh. i. O.). Petra Gehring sieht 

dies besonders durch den zweiten und dritten Band von Sexualität und Wahrheit so-

wie weitere Texte dieser Zeit, aber auch das frühere Werk bestätigt: »Körper erscheinen 

nicht nur als Anderswo, also als das, was im Diskurs nicht aufgehen kann. Sondern sie 

erscheinen als möglicherweise ›subversiv‹, als Umsturzgefahr  – in Aussageordnungen 

wie in anderen Ordnungen.«

101 | Sforzini: Michel Foucault. Une pensée du corps, a.a.O., passim.

102 | Zu Foucaults Nietzsche-Lektüren siehe Fußnoten 15-18.

103 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.O., hier S. 179 u. S. 180.

104 | Ebd., S. 171.

105 | Ebd., S. 180.

106 | z.B. Foucault: Die Archäologie des Wissens, a.a.O., hier S.  189, S.  198-200. 

Zur Materialität der Aussage ebd., S.  123f., S.  145ff und S.  147; sowie zum »Diskurs 

ohne Körper«, ebd., S.  38f. Hier kann auch auf Gilles Deleuzes Analyse zu Foucaults 

Die Archäologie des Wissens verwiesen werden, in der dieser von den Schichten und 

Stratifikationen gesprochen hatte. Vgl. Deleuze: »Die Schichten oder die historischen 

Formationen«, a.a.O., S. 69ff.

107 | Foucault: Die Archäologie des Wissens, a.a.O., S. 188.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin30

sein Selbstverständnis als »Anatom« oder »Diagnostiker«, den »Füllfederhal-
ter als Skalpell« – hat Foucault prägnant zusammengefasst: »Vielleicht ist das 
Blatt Papier für mich der Körper der anderen.«108 Auch der Genealoge dringt 
schlussendlich wie ein Pathologe in die historischen Schichten eines »Leib des 
Werdens«109 und legt hier bisher Unsichtbares frei. In dieser Neujustierung 
von Tiefen und Oberflächen ist Geschichte somit eine Inskriptionsfläche, auf 
der »die Ereignisse sich einprägen« als »Äußerlichkeit[en] des Zufalls« ohne 
die vorgeschriebene Deutung eines einmaligen Ursprungs: »[…] der wahre 
historische Sinn erkennt, das wir ohne sicheres Bezugssystem inmitten zahl-
loser verlorener Ereignisse leben.«110 Diese Einprägungen der Ereignisse lassen 
insofern auch an den organlosen Körper von Gilles Deleuze und Félix Guattari 
denken.

Die pathologische Innenschau in Die Geburt der Klinik und ihre Begegnung 
mit dem unsichtbaren Sichtbaren sprach bereits von einem Blick, der in die Tie-
fe der Körper dringt und über die neuen, sichtbar gewordenen Bilder die Ge-
samtheit des medizinischen Blicks verändert.111 In allen Fällen ist Foucaults 
»Vertikalität des Denkens«112 geprägt von einer Neujustierung des Verhältnis-
ses von Innen und Außen und Nietzsches früher Einfluss ist hier spürbar. Ist 
der Blick des metaphysischen Historikers als ein Blick von außen und oben be-
schrieben worden, aus einer Distanz – dem unangreifbaren Jenseits einer »Tat-
sachenhistorie« – blickend,113 so beschreibt Foucault, wie der Genealoge sein 
»Lot tief in die Geschichte« senkt, um dann – gewissermaßen von unten – in 
sie hineinzublicken.114 Dieser hinuntertauchende Blick erlangt eine Innenan-
sicht mitten im »barbarischen Gewimmel« und ist dennoch der Äußerlichkeit 

108 | Vgl. Foucault, Michel: »Gespräch zwischen Michel Foucault und Claude Bonnefoy«, 

in: ders.: Das giftige Herz der Dinge. Gespräch mit Claude Bonnefoy [Le beau danger. 

Entretien avec Claude Bonnefey 1968/2011], übers. von Franziska Humphreys-Schott-

mann, Berlin 2012, S. 27-77, insbes. S. 33ff und S. 40ff.

109 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.O., hier S. 171.

110 | Ebd., S. 181.

111 | Zur grundlegenden Bedeutung von Innen und Außen in Die Geburt der Klinik, vgl. 

Gehring: Innen des Außen. Außen des Innen, a.a.O., hier S. 45.

112 | Vgl. z.B. Revel: »La pensée ver ticale«, a.a.O., S. 66f.; siehe auch die luziden Dar-

stellungen von Klammer, Markus: »›Profondeur‹, ›Fond‹, ›Sol‹. Foucaults Zeitalter der 

Geschichte«, in: ders.: Figuren der Urszene. Material und Darstellung in der Psycho-

analyse Freuds, Wien 2013, S. 178-184. Entsprechend schlägt auch Petra Gehring vor, 

das mit Rückgrif f auf Nietzsche etablier te »Gegengedächtnis« Foucaults als »eine Ar t 

ver tikale Dimension« zu verstehen. Gehring: »Körper«, a.a.O., S. 105.

113 | Zu diesem Blick von außen vgl. Gehring: Innen des Außen  – Außen des Innen, 

a.a.O., S. 49.

114 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.O., hier S. 181-82.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    31

verpflichtet: »Die wirkliche Historie sieht sich die Dinge aus nächster Nähe an, 
doch dann reißt sie sich von ihnen los, um sie aus der Distanz zu betrachten 
(ähnlich dem Blick des Arztes, der eindringt, um eine Diagnose zu stellen 
[…]).«115 Und mit dieser Verkehrung des Blickens auf die konkreten Körper statt 
des klassisch-historischen Blicks der Idealität ändert sich auch die Auffassung 
von Wahrheiten. Das Spiel der vielfältigen Oberflächen von Äußerlichkeiten 
und Ereignissen im Inneren des Körpers der Geschichte steht einem gegebe-
nen Innen einer antiken Wahrheit der metaphysischen Feststellung diametral 
entgegen.116 So wird die im ehemals kranken Körper vorgefundene Tiefe hier 
zur historischen Tiefe der Ebenen, aus deren Schwellen jeweils andere dis-
kursive Körper – sichtbar gemacht – aufsteigen: »Der Körper hält in Foucaults 
Texten die Pluraldimension von dem, was man Identität nennt, offen – und vor 
allem, wo er im Plural vorkommt, kann er als Unruheherd zwischen den Dis-
kursen wirken.«117 Foucaults Bezeichnung des Körpers als »absolute[r] Raum 
der Heterotopie«118 greift genau auf diese Potenzialität eines »Gegengedächt-
nis«119 voraus. Dabei denkt Foucault das Denken von innen heraus anders, um 
sich – wie er es beschrieben hat – von dem zu lösen, was in der Gegenwart ge-
dacht wird – im Sinne der von Foucault diskutierten kantischen Aktualität.120 

Die Herausgeber des kürzlich veröffentlichten Bandes bisher nicht erschie-
nenener Texte Foucaults zur Literatur weisen in ihrem Vorwort diesbezüglich 
auf die Kompossibilität in dessen Werk hin: »Wie kann man im Inneren einer 
historisch-determinierten Grammatik der Welt deren Artikulationen untergra-
ben und umkehren […]? […] Die mögliche Überwindung und die historische 
Bestimmung dessen, was wir sind, dürfen beide nicht im Modus des Wider-
spruchs, sondern müssen in dem der Kompossibilität gedacht werden.«121 Diese 
prägt als leibnizsches Denkmodell der Kontingenz insbesondere Deleuzes Die 
Falte (1988). Sie kann auch mit der historischen Vielzahl der Körper Foucaults 

115 | Ebd.

116 | Hierzu auch Gehring: Innen des Außen. Außen des Innen, a.a.O., S. 74, Fn. 64.

117 | Gehring: »Körper«, a.a.O., hier S. 104.

118 | Foucault: »Die Heterotopien«, a.a.O., hier S. 25; Siebenpfeif fer: »Körper«, a.a.O., 

hier S. 266. 

119 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.O., hier S. 186.

120 | Hierzu Foucault, Michel: »Was ist Aufklärung« [»Qu’est-ce que les Lumières?« 

1984], übers. von Hans-Dieter Gondek, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd. 4: 1980-

1988, hg. von Daniel Defer t, François Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Frankfur t 

a.M. 2004, Nr. 339, S. 687-707.

121 | Ar tières, Philippe, Bert, Jean François, Potte-Bonneville, Mathieu und Revel, Ju-

dith: »Vorwort«, in: dies. (Hg.): Michel Foucault. Die große Fremde. Zu Wahnsinn und 

Literatur [La grande étrangère. A propos de littérature, 2013], übers. von Arne Klawitter 

und Jonas Hock, Berlin 2015, S. 7-17, hier S. 16.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin32

in thematische Nähe gestellt werden. Wie bereits angemerkt, hatte auch Deleu-
ze auf diese inhaltliche Nähe aufmerksam gemacht, als er Foucaults Text »Das 
Leben der infamen Menschen« als Meisterwerk – eine Falte der kleinen Le-
ben – und als Ankündigung eines Wendepunktes in Foucaults Machtdenken 
verstand. So ist es wohl kein Zufall, dass die Vermittlung von Außen und In-
nen, deren Umschaltfläche der Körper ist, in Foucaults Spätwerk ab den 1980er 
Jahren mit den »Technologien des Selbst« und der »Ästhetik der Existenz« ein-
mal mehr überaus markant von Foucault aufgegriffen wird, und zwar genau 
als Ermöglichung einer gewissen Kontingenz.122 Foucault bezieht sich unter 
anderem auf die Assimilation von Lehrsätzen in der klassischen griechischen 
Antike, welche zwischen Subjekt, Körper und Wahrheit einen Selbstbezug eta-
bliert, der einen anderen Akzent als die von Foucault ebenfalls betrachteten, 
durch die christliche Pastoralmacht etablierten Selbstverhältnisse setzt. Im 
Rahmen Letzerer versenken die Praktiken der Beichte eine Wahrheitssuche in 
das »Fleisch« des individuellen Körpers.123 Die frühen antiken Schriften hin-
gegen lassen den Körper in einem kollektiven Gefüge und Nebeneinander,124 
als Grundlage eines »rationalen Handlungsprinzips« und Repräsentant einer 
»anti-cartesianischen Subjektivität« verstehen.125 Nicht nur Gilles Deleuze hat 

122 | Dabei kommt Foucault auf die Bedeutung des Schreibens zurück, dem nun eine 

andere Bezüglichkeit von Innen und Außen zukommt. Vgl. Foucault, Michel, »Rückkehr 

der Moral«, [»Le retour de la morale« 1984], übers. von Hans-Dieter Gondek, in: ders.: 

Schriften in vier Bänden, Bd.  4, a.a.O., Nr.  354, S.  859-873, hier S.  863; Foucault, 

Michel: »Über sich selbst schreiben« [»L’écriture de soi«, 1983], in: ders., Schriften in 

vier Bänden, Bd. 4, a.a.O., S.  503-521; hierzu auch Erdmann, Eva: »Die Literatur und 

das Schreiben. ›L’écriture de soi‹ bei Michel Foucault«, in: Erdmann, Eva, Forst, Rainer 

und Honneth, Axel (Hg.): Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklärung, Frankfur t 

a.M. 1990, S. 260-279.

123 | Dieses Verständnis findet sich insbesondere in dem unveröffentlichten vier ten 

Band von Sexualität und Wahrheit, der Geschichte der Sexualität von Foucault unter 

dem Titel »Aveux de la chair« geplant, sowie in Abschnitten des teilweise zerstör ten, ur-

sprünglich als zweiten Band geplanten »Le corps et le chair«. Diese Themen finden sich 

z.B. in Foucault: »Sexualität und Einsamkeit« [»Sexualité et solitude«, 1981], übers. von 

Jürgen Schröder, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd. 4, a.a.O., S. 207-221.

124 | Zu dem somit relationalen Charakter vgl. Gehring: »Spiel der Identitäten? Über 

Michel Foucaults ›L’usage des plaisirs‹«, a.a.O., hier insbes. S. 378f.

125 | Sforzini: Michel Foucault. La pensée du corps, a.a.O., S. 76. Damit ist keine Auto-

nomie des Subjekts gemeint. Foucault hat seine Arbeit an den Technologien des Selbst 

auch als Teil der Technologien der Macht verstanden. Den frühen antiken Praktiken 

entnahm er allerdings Möglichkeiten des Selbstbezugs, die von dem späterer pasto-

raler Selbstverhältnisse – z.B. begründet durch die Beichte – und deren Codes abwich. 

Vgl. z.B. Foucault: »Rückkehr der Moral«, a.a.O., S. 859-873; Gehring: »Körper«, a.a.O., 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    33

in diesem Bezug zu sich eine Unabhängigkeit von dem konstitutiven Außen 
der Mächte und Regeln verstanden, mit diesem Verhältnis zu sich »sich zu-
gleich von der Macht als Kräfteverhältnis und vom Wissen als geschichteter 
Form, als ›Code‹ der Tugend ab[zu]lösen«.126 Es ist eine »Abkopplung«, »als ob 
die Beziehungen des Außen sich falteten, sich krümmten, um eine Doppelung 
zu bewirken und einen Bezug zu sich entstehen zu lassen, um ein Innen zu 
konstituieren, das sich in einer ihm eigentümlichen Dimension vertieft und 
entwickelt«.127 Wenn das Subjekt sich unter Berücksichtigung gegebener, äu-
ßerer Rahmenbedinungen und Vorgaben auf sich selbst bezieht, etabliert es 
sein Selbst als Selbstbezug wie in einer Faltung des Außen (dieser »Codes«128) 
in einem Innen. Genau diesen Zusammenhang von Körperlichkeit und Dis-
kurs markiert Foucault 1983 mit der Figur des Kynikers in seinen letzten Vor-
lesungen Der Mut zur Wahrheit:129 Dieser arme Philosoph lebt in einer Tonne, 
bellt wie ein Hund kurze Sätze und wird auch dadurch besonders sichtbar 
mitten in der Öffentlichkeit. Die Facetten seiner körperlichen Existenz kon
stituieren zugleich sein wahres Sprechen, seine Parrhesia wie auf einer Bühne. 

S. 88 u. S. 101; Gros, Frédéric: »Situierung der Vorlesungen«, in: Foucault, Michel: Die 

Hermeneutik des Subjekts [L’herméneutique du sujet. Cours au Collège de France, 

1981-82], hg. von François Ewald, Alessandro Fontana und Frédéric Gros, übers. von 

Ulrike Bokelmann, Frankfur t a.M. 2004, S.  616-668, hier S.  641; Menke, Christoph: 

»Zweierlei Übung. Zum Verhältnis von sozialer Disziplinierung und ästhetischer Exis-

tenz«, in: Honneth und Saar (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption, 

a.a.O., S.  283-299; Saar, Martin: »Die Form des Lebens. Künste und Techniken des 

Selbst beim späten Foucault«, in: Foucault, Michel: Ästhetik der Existenz, Frankfur t a.M. 

2013, S. 321-343; sowie zusammenfassend zu Sforzini: Drews, Ann-Cathrin: »Rezensi-

on zu: Arianna Sforzini, Michel Foucault. La pensée du corps (Paris 2014)«, in: Revue 

Regards croisés. Deutsch-französische Zeitschrift zur Kunstgeschichte und Ästhetik, 

Nr. 4, 2015, S. 129-132. 

126 | Auf die Tendenz Deleuzes, aus seiner Perspektive auf Foucaults Schrif ten zu bli-

cken, haben u.a. Krause und Rölli hingewiesen, siehe dies.: »Die Subjektivierung der 

Macht…«, a.a.O., hier S. 193. Sie verweisen auf Waldenfels, Bernhard: »Michel Foucault: 

Ordnung in Diskursen«, in: Ewald, François und Waldenfels, Bernhard (Hg.): Spiele der 

Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfur t a.M. 1991, S. 227-297, hier S. 281. Siehe 

auch Fußnote 58 der vorliegenden Einleitung.

127 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S. 139. Deleuze bezieht sich auf Foucaults Sexualität 

und Wahrheit 2: Der Gebrauch der Lüste, a.a.O., S. 106f.

128 | Zum Code im Kontext von Norm und Ästhetik vgl. auch Gehring: »Spiel der Identi-

täten? Über Michel Foucaults ›L’usage des plaisirs‹«, a.a.O., S. 385.

129 | Foucault, Michel: Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der Anderen 

[Courage de la vérité. Cours au Collège de France, 1983-84], übers. von Jürgen Schrö-

der, Frankfur t a.M. 2010.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin34

Denn hier fallen Diskurs und Körperlichkeit, logos und bios in Momenten des 
kairos besonders markant zusammen.130 Seine Aussagen sind ein ständiger, 
skandalöser Spiegel der Umgebungen, eine immer »andere«131 Wahrheit als 
Umkehrung des Gegebenen. Inmitten des öffentlichen Raumes und im Milieu 
der gesetzten Werteordnung verkörpert der Kyniker ein ständiges Außen des 
Innen, ein nietzscheanisches Trugbild und die Option, ein immer Anderes als 
Differenz zum Innen zu denken. 

Körper, Affek te und Intensitäten  
im Werk von Gilles Deleuze 

Der Begriff des Körpers ist gerade in seiner Vielschichtigkeit auch für Deleu-
zes Philosophie wesentlich. In Logik des Sinns (1969) lokalisiert er die Genese 
von Sinn in den körperlichen Tiefen.132 In Das Bewegungs-Bild, Kino 1 (1983) 
benennt er die Kategorien des Kinos als Kategorien eines Körpers, der sich 
aus der Immanenzebene herausbildet133 und in Nietzsche und die Philosophie 
(1962) erläutert er die körperliche Komposition als die Zusammensetzung von 
Kräften.134 

In seinem 1981 publizierten Buch Francis Bacon, Logik der Sensation135 fin-
den sich Deleuzes Kernthesen zur Affektionsfähigkeit des Körpers wie auch 
in Bezug zu Deleuzes Ästhetik des Sinnlichen äußerst zugänglich erläutert. 
Dabei scheint es Deleuze wichtig, die Sinnlichkeit und Intensität im Bild an-
hand von Bacons Malerei erfahrbar zu machen. »An die Stelle von Figurati-
on und Narration« tritt dort das »Figurale«, welches sich durch die »Isolation 

130 | Hierzu Drews, Ann-Cathrin: Orte der Wahrheit. Zur Ästhetik des Subjekts bei Mi-

chel Foucault und Jacques Lacan (unveröff. Magisterarbeit, Hochschule für Gestaltung, 

Karlsruhe, 2011), insbesondere »Die Autarkie der Kyniker« sowie »Wahrheit und Alteri-

tät. Das kynische Subjekt«, S. 19-32.

131 | Foucault hebt diese immerwährende Andersheit der kynischen Wahrheit hervor, 

vgl. Foucault: Mut zur Wahrheit, a.a.O., S. 438.

132 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], übers. von Bernhard 

Dieckmann, Frankfur t a.M. 1993. Siehe auch Guillaume, Laura und Hughes, Joe (Hg.): 

Deleuze and The Body, Edinburgh 2011, S. 1.

133 | Deleuze, Gilles: Das Bewegungs-Bild, Kino 1 [Cinéma I, L’image-mouvement, 

1983], übers. von Ulrich Christians und Ulrike Bokelmann, Frankfur t a.M. 1989. Siehe 

auch Guillaume und Hughes (Hg.): Deleuze and The Body, a.a.O., S. 1.

134 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.O.

135 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation, [Francis Bacon – Logique de 

la sensation, 1981], übers. von Joseph Vogl, München 1995. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    35

der Figur« als sinnliche Form konstituiert.136 In Logik der Sensation gelingt es 
Deleuze, den Prozess der Individuation nachvollziehbar zu erläutern. Gleich-
zeitig verdeutlicht Deleuze sein Konzept der Kontur als Membran, welche im 
Unterschied zu einer linearen Grenze nicht einfach das Innen von einem Au-
ßen trennt, sondern durch eine Permeabilität charakterisiert ist und zwischen 
unterschiedlichen Bereichen selektiv vermittelt. Für Deleuze besteht das Le-
ben aus solchen Innen-Außen-Verschachtelungen, wobei die Inhalte des äu-
ßeren und inneren Raumes fortwährend topologischen Kontakt aufweisen.137 
Deleuze ist ein Philosoph der Faltungen und Konjunktionen. Es gibt keinen 
Ausschluss, sondern nur das »›und … und‹ als eine Formel die das ›ist … ist‹« 
ersetzt.138 

Da für Deleuze wie für Guattari kein Begriff außerhalb seiner Problem-
situation verstanden werden kann, sollte eine solche Bestimmung auch beim 
Begriff des Körpers geschehen.139 Beurteilt als ein philosophisches Problem, 
wirft der Körper nicht nur Fragen auf, sondern bietet gleichzeitig ein entspre-
chendes Lösungsmodell. Deleuzes und Guattaris Schriften zum organlosen 
Körper, zum Masochismus, zur Anorexia oder zum Alkoholismus können nur 
dann richtig eingeordnet werden, wenn wir anerkennen, dass Deleuze und 
Guattari diese Begriffe ethologisch denken und nicht der Frage nach deter-
ministischer Kausalität, sondern der nach Affekt und Wirkung nachgehen.140 
Deleuze argumentiert mit Spinoza, der nicht über den Körper philosophier-
te, sondern diesen als Modell und Wissen anbot.141 Dessen Parallelismus von 
Geist und Körper kennzeichnet den Versuch, sich die Frage zu stellen, was 
der Körper vermag, da mit der Erkenntnis über das Vermögen des Körpers 

136 | Krause, Ralf: »Menschen – Körper – Sensationen. Deleuze zur Malerei von Francis 

Bacon«, in: Balke, Friedrich und Rölli, Marc (Hg.): Philosophie und Nicht-Philosophie: 

Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen, Bielefeld, 2011.

137 | Balke, Friedrich: »Auf dem Rundgang Bilder des Lebens bei Francis Bacon, Gilles 

Deleuze und Martin Heidegger«, in: Blümle, Claudia und Schäfer, Armin (Hg.): Struktur, 

Figur, Kontur. Abstraktion in Kunst und Lebenswissenschaften, Zürich 2007, S.  317-

338, hier S. 322. 

138 | Villani, Arnaud: »Deleuze and the Greeks: An Essay on Polemosophy«, in: 

Boundas, Constantin V. und Panagiotis, Sotiris (Hg.): Gilles Deleuze and Félix Guattari – 

Refrains of Freedom, Deleuze Studies, Vol. 10, Nr. 3, Edinburgh 2016, S. 417-425, hier 

S. 419. Hier aus dem Englischen übers. von Katharina D. Martin. 

139 | Deleuze, Gilles und Félix Guattari: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-

phie?, 1991], übers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfur t a.M. 2000, S. 9-11, 

hier S. 21.

140 | Buchanan, Ian: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari, Or, What Can a 

Body Do?«, in: Body & Society, Nr. 3, 1997, S. 73-91, hier S. 74. 

141 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., hier S. 27.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin36

das unbewusste Vermögen des Geistes entdeckt werden kann.142 Dabei handelt 
es sich um eine Aufwertung des Körpers im Bezug zur Erkenntnis, während 
gleichzeitig das Bewusstseins in Bezug auf das Denken herabgesetzt wird.143 
Diese Umwertung geschieht jedoch ohne dabei dem einen oder dem ande-
ren einen Vorrang einzuräumen.144 Für Deleuze findet sich bei Spinoza die 
Vorstellung eines kontinuierlichen Lebens, bei dem der Geist nicht über oder 
im Körper angesiedelt ist, sondern bei dem Geist und Körper miteinander le-
ben.145 Man kann hier also nicht von einer strukturellen Organisation eines 
Innen oder Außen sprechen, sondern muss von einem Miteinander und einer 
nicht hierarchischen Anordnung von Denken und Körper ausgehen. Im Sinne 
Spinozas handelt es sich beim Körper um eine Verkettung und um eine kom-
plexe, aus Teilen zusammengesetzte Organisation, die jeweils different und 
durch das Vermögen der eigenen Bezugsverhältnisse bestimmt ist.146 Dabei 
sind die körperlichen Reaktionen und Wirkungen, also die Operation mit und 
an dem eigenen Körper, nicht deterministisch kausal gesteuert, sondern von 
Affekten bestimmt.147 Sigmund Freud sah die Instinkte als ursächlich und pri-
mär angesiedelt – eine Theorie, die im Sinne Spinozas als unzureichend zu 
deuten wäre, da sie den Aspekt der Beziehung negiert.148 Von diesem Punkt 
ausgehend entwickeln Deleuze und Guattari einen Begriff des Körpers, der 
sich nicht an einer ätiologischen Denkweise orientiert. Das Zentralstellen von 
Affekten, Kapazitäten und Beziehungen dient einem philosophischen Konst-
ruktivismus und hilft, die deleuzo-guattarischen Begriffe wie »Körper«, »Wer-
den« und »organloser Körper« zu erklären.149 Die Form des Körpers ist durch 
seine veränderlichen Beziehungen nicht definitiv, und somit tritt die mehr-
teilige Anordnung basierend auf Ausdruck und Beziehung in den Vorder-
grund.150 Körper sind agencements die sich durch ihren reziproken Charakter 
auszeichnen,151 wobei die Affekte als übertragende Verbindungen wirken. Mit 
dem Begriff affectus beschrieb Spinoza beides, die Übertragung von Passionen 
und Gefühlen, die außerhalb des Körpers entstehen, als auch die Wirkungen, 
die sich im Individuum selbst bilden.152 Ausgehend von Spinozas Begriff einer 

142 | Ebd., S. 29. 

143 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge, Frankfur t a.M. 1980, S. 68.

144 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S. 28, Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 68.

145 | Ebd., S. 69.

146 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S. 45; Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 69. 

147 | Buchanan: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari«, a.a.O., hier S. 77.

148 | Ebd.

149 | Ebd., S. 81.

150 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 66.

151 | Buchanan: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari«, a.a.O., S. 81.

152 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S. 64ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    37

einzigen Substanz entwickelt Deleuze eine Theorie des Ausdrucks. Letzterer 
ist laut Deleuze die Verwirklichung der Univozität des Seins als Differenz und 
Modulation neuartiger Unterscheidungen.153 In diesem Sinne ist der Körper 
als Ausdruck der Differenz zu verstehen. Ein Körper ist immer Teilhabe, ohne 
etwas zu besitzen, wobei die Affekte die Ausdehnung der Grenze des jeweili-
gen Körpers und dessen vermittelnde Elemente konstituieren.154 Daher stellt 
Deleuze unermüdlich die Frage danach, was der Körper vermag. Denn es lässt 
sich nur etwas über einen Körper aussagen, wenn bekannt ist, was er kann, 
was sein Vermögen ist und auf welche Weise er sich mit den Kräften anderer 
Körper verbindet.155 In diesem Kontext beziehen sich Deleuze und Guattari 
explizit auf Jacob von Uexküll, der die »Tierwelten definiert«, indem er »nach 
den aktiven und passiven Affekten, zu denen ein Tier fähig ist«, sucht.156 

»Nietzsche«, so lautet das erste Wort im ersten Kapitel in Deleuzes Pub
likation Spinoza, Praktische Philosophie.157 Deleuze zieht hier nicht nur den 
Vergleich zwischen dem Leben zweier Philosophen, sondern verbindet auch 
deren Begriffe von Kraft und Beziehung. Für Deleuze ist ein Körper, ob bio-
logisch, sozial, oder politisch, ein beliebiges und zufälliges Erzeugnis, be-
stimmt von unterschiedlichen Kräften, die in Beziehung zueinander treten.158 
Diese körperliche »Machteinheit«159 setzt sich zusammen aus Verhältnissen 
zwischen aktiven, beherrschenden und reaktiven, unterlegenen Kräften. Mit 
Nietzsche vollzieht Deleuze diese Distinktion, deutet aber aktiv und reaktiv 
als »Urqualitäten, die die Beziehung der Kraft zur Kraft zum Ausdruck brin-
gen«.160 Die Antwort auf die Frage, warum wir nicht wissen, was der Körper 
vermag oder zu was er fähig ist, liegt für Deleuze begründet in der Verborgen-
heit der aktiven Kräfte, die dem Bewusstsein entgleiten.161 Denn die »Affekte, 
die nur empfunden werden können«, sind »nicht mit sinnlichen Qualitäten 
bestimmter Objekte zu verwechseln, die auch wahrgenommen, erinnert oder 

153 | Rölli, Marc: Gilles Deleuze, a.a.O., S. 191-193.

154 | Massumi, Brian: »The Autonomy of Affect«, in: Cultural Critique 31, 1995, S. 83-

109. Siehe auch Wołodźko, Agnieszka Anna: »Materiality of Affect: How Art can Reveal 

the more Subtle Realities of an Encounter«, in: Braidotti, Rosi und Dolphijn, Rick (Hg.): 

This Deleuzian Century. Art, Activism, Life, Leiden 2014, S. 196-184, hier S. 171.

155 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S. 27; Deleuze and Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 67; De-

leuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 349. 

156 | Ebd., S.  350. Vgl. Uexküll, Jacob von und Kriszat, Georg: Streifzüge durch die 

Umwelten von Tieren und Menschen, Bedeutungslehre, Frankfur t a.M. 1970, S. 6ff.

157 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S. 9.

158 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.O., S. 46.

159 | Ebd.

160 | Ebd., S. 46, S. 48; siehe auch Rölli: Gilles Deleuze, a.a.O., S. 175ff.

161 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.O., S. 47.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin38

begriffen werden können.«162 Die Affekte bestimmen die Beziehungen und 
spezifische Teilhabe der Körper, bringen deren Kapazitäten hervor und ent-
ziehen sich doch dem Bewusstsein. Es sind allein die Affektionen, d.h. die 
reaktiven Kräfte, also die äußeren Wirkungen, Passionen und Gefühle, die 
deutlich hervortreten.163 Dabei können diese Reaktionen als Elemente neuer 
Gefüge wiederum Affekte erzeugen. Zu diesem Problem der Quasi-Kausalität 
kehren Deleuze und Guattari wiederholt zurück.164 So ist das Erscheinen eines 
politischen Körpers, beziehungsweise einer Zentralmacht, ebenso von einer 
solchen quasi-kausalen Schwelle bedingt.165 

Die Postmoderne ist gezeichnet von Konzepten des ›Anders sein‹ und des 
›Anderen‹: Die Frau ist ein sexuell anderes Wesen als der Mann, der ethnisch 
Andere steht im Gegensatz zum weißen europäischen Subjekt, und das ›na-
türlich‹-biologische Leben kontrastiert zum techno-kulturellen Leben.166 In 
diesem Kontext sind es die von Deleuze beschriebenen Prozesse des Werdens, 
die ein Anders sein fördern und dabei klassische, dualistische Systeme unter-
laufen und Grenzbereiche verschieben. Dieser Überschreitung und Neuein-
schreibung geht immer ein temporäres Anders-Werden, eine Re-lokalisierung 
und Re-territorialisierung voraus. Der bereits diskutierte Begriff des Körpers 
bei Spinoza und seine Theorie der Affekte stehen in direktem Zusammenhang 
mit den Begriffen des Werdens und der Intensität, wie wir sie bei Deleuze 

162 | Rölli: Gilles Deleuze, a.a.O., S. 281.

163 | Ebd.

164 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 592ff.

165 | Ebd., S. 598. Deleuze und seine Theorie der Affekte fand nicht nur Beachtung in 

der Philosophie, sondern auch in den Kulturwissenschaften und den Genderstudies: 

DeLanda, Manuel: »Nonorganic Life«, in: Crary, Jonathan und Kwinter, Sanford (Hg.): 

Incorporations, New York 1992, S. 129-167; Massumi, Brian (Hg.): A Shock to Thought, 

Expressions after Deleuze and Guattari, London 2002; Braidotti, Rosi: Metamorphoses: 

Towards a Materialist Theory of Becoming, Cambridge 2002; Protevi, John: »Deleuze, 

Jonas, and Thompson: Toward a new Transcendental Aesthetic and a New Question of 

Panpsychism«, Montreal 2010, http://protevi.com/john/research.html (letzter Zugrif f: 

25.11.2014); Colebrook, Claire: »Leading Out, Leading On«, in: Semetsky, Ina (Hg.): No-

madic Education: Variations on a Theme by Deleuze and Guattari, Rotterdam 2008, 

S. 35-43; Angerer, Marie-Luise: Vom Begehren nach dem Affekt, Zürich 2007; Melissa 

Greg and Seigworth, Gregory J.: The Affect Theory Reader, Durham 2010; Bennett, Jane: 

Vibrant Matter: A Political Ecology of Things, Durham 2010; Braidotti, Rosi: Nomadic 

Theory: The Portable Rosi Braidotti, Columbia 2011; Dolphijn, Rick und van der Tuin, Iris 

(Hg.): New Materialism: Interviews & Cartographies, Michigan 2012; Radman, Andrej 

und Sohn, Heidi: Critical and Clinical Cartographies. Architecture, Robotics, Medicine, 

Philosophy, Edinburgh 2017.

166 | Braidotti, Rosi: Metamorphoses, a.a.O., S. 118f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    39

und Guattari finden. Jede Form des Werdens, sei es das Tier-, das Frau-, das 
Molekular- oder das Unsichtbar-Werden ist immer ein Anders- oder Inten-
siv-Werden, welches ohne kausale Ordnung ist und die individuelle und all-
gemeine Geschichte ersetzt.167 Das deleuzo-guattarische Werden ist demnach 
keine kausal bedingte Evolution, sondern basiert auf dem Erstellen von neuen, 
rhizomatischen Bündnissen.168 »Das Werden ist involutiv, die Involution ist 
schöpferisch.«169 Es produziert nur sich selbst und es ist weder Nachahmung 
noch Sein. Die Beziehung zwischen der Wespe und der Orchidee ist beispiel-
haft für wirkliches Werden als Kreislauf von Intensitäten, und indiziert dies 
durch Zunahme von Wertigkeit. Die Orchidee, welche das Abbild der Wespe 
nachahmt, de-territorialisiert sich zunächst, um sich dann mit Hilfe der We-
spe zu re-territorialisieren. Die Wespe nähert sich der Blüte, trägt die Pollen 
weiter und wird so zu einem Teil des Fortpflanzungsorgans der Orchidee.170 
Dieser unmerkliche Block des Werdens ist »ein zweifaches Einfangen« und 
»eine aparallele Entwicklung zweier Wesen, die absolut nichts miteinander zu 
tun haben.«171 Genau wie der Block des Werdens von Orchidee und Wespe, ist 
das Tier-Werden des Menschen real und unterscheidet sich von Konzepten, die 
sich mit dem Prinzip der Ähnlichkeit erklären.172 

Deleuze und Guattari unterscheiden drei Arten von Tieren bzw. drei Ar-
ten des Tier-Werdens: So gibt es die psychoanalytische Vorstellung von einem 
Tier-Werden, bei dem laut Deleuze und Guattari die ödipal und narzisstisch be-
setzten Haustiere den Menschen regredieren lassen. Des Weiteren gibt es Tie-
re mit Attributen und Eigenschaften, aus denen sich Serien, Strukturen und 
Archetypen bilden. Besondere Aufmerksamkeit allerdings schenken Deleuze 
und Guattari der Tiergruppe, der Meute oder dem Pack. Diese Tiere bilden 
immer schon eine Mannigfaltigkeit, sie sind Population, voller Affekte und im 
Werden begriffen.173 Auch wenn Deleuze und Guattari erklären, dass alle Tie-
re auf eine dieser drei Weisen betrachtet werden können, wird von ihnen das 

167 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 222.

168 | Ebd., S. 325f.

169 | Ebd.

170 | Ebd., S. 20.

171 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 10.

172 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S.  318, S.  325. Deleuze lässt 

sich in diesem Sinne als affirmativer Denker lesen. Er deutet den Körper und dessen 

Affekte als zugängliches Interaktionsfeld, welches Einfluss auf die Modulationen des 

Ausdrucks hat. Vgl. Villani, Arnaud: »›I Feel I am a Pure Metaphysician‹: The Consequen-

ces of Deleuze’s Affirmation«, in: Mackay, Robin: Collapse. Philosophical Research and 

Development, Vol. 3, Falmouth 2012, S. 45-62. 

173 | Ebd., S. 328.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin40

Tier-Werden als ein Viel-Werden zentral gestellt.174 Beachtung findet dabei vor 
allem die Stellung des einzelnen Tieres und dessen Zugang zum Rudel über 
ein peripheres Gebiet am Rand.175 Ob und wo eine Vielheit mit ihren Fasern an 
den Rändern eine Symbiose eingeht, ist nicht vorauszusagen.176 Ist dies aber 
der Fall, dann ist das Ich nur noch eine Schwelle und eine Tür für das Werden 
zwischen den Mannigfaltigkeiten. Das Subjekt ist dann ein »Randphänomen«, 
wobei das »Anomale« bzw. der »Outsider« ein Bündnis eingeht, dabei eine 
Grenze determiniert und dem Zusammenschluss eine vorübergehende Stabi-
lität verleiht.177 Mit anderen Worten ausgedrückt: Die innere Menge der Meu-
te geht mit dem Anomalen Affektbündnisse ein, die eine Transformation und 
ein Anders-Werden ermöglichen. Da aber jedes Individuum und jeder Körper 
selbst schon eine Vielheit ist, lassen sich die Bereiche des Innen und Außen 
nicht benennen. Die verschiedenen Typen von Rudeln, Meuten und individu-
ellen Bündnissen koexistieren, durchdringen und verändern sich, wobei sie in 
unterschiedlichen Konstellationen ausdruckstarke Gefüge bilden.178 

Abhängig von dem Verhältnis von Bewegung und Ruhe, mit dem sich 
ein Individuum verbündet, ist dieses jeweils Teil verschiedener, individuier-
ter Mannigfaltigkeiten.179 Die vollkommende Individualität ist nicht Subjekt 
oder Ding, sondern eine ›Diesheit‹ und bestimmt sich durch das Vermögen 
zu affizieren oder affiziert zu werden. Für den Prozess des Werdens ist nicht 
die Organisation des Körpers von primärer Bedeutung, sondern seine Affek-
te. Zwei Thesen stellen Deleuze und Guattari vor: Es gibt eine Organisation 
als planvolle Entwicklung und als ein geistiges Prinzip, welches im Unbe-
wussten liegt und eine Analogie-Ebene bildet.180 Dort entwickeln sich Formen 
und Subjekte in Abhängigkeit von einem zu erschließenden Organisations-
plan. Die zweite These gründet sich auf der Vorstellung von Plan als eine 
von sich selbst und den eigenen Gegebenheiten abhängige Konsistenz- und 
Kompositionsebene. Dort gibt es nur »Schnelligkeiten und Langsamkeiten 
zwischen formlosen Elementen und Affekte zwischen nicht-subjektivier-
ten Vermögen«.181 Dieser deleuzo-guattarische Plan ist die »Immanenz-, 

174 | Ebd., S. 44ff.

175 | Ebd., S. 47, S. 340f.

176 | Ebd., S. 341.

177 | Ebd., S. 334f.

178 | Ebd., S. 55. Zum Begrif f des Tiers und des Tier-Werdens bei Deleuze siehe auch: 

Gardner, Colin und MacCormack, Patricia (Hg.): Deleuze and the Animal Edinburgh, 

2017; sowie Buchanan, Brett: Onto-Ethologies. The Animal Environments of Uexküll, 

Heidegger, Merleau-Ponty, and Deleuze, New York 2008.

179 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 346.

180 | Ebd., S. 362.

181 | Ebd., S. 364.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    41

Konsistenz- oder Kompositionsebene« und bildet den organlosen Körper.182 Der 
oK ist aber nicht einfach ein »Begriff oder Konzept, er ist vielmehr Praktik, ein 
ganzer Komplex von Praktiken«.183 Immer dann, wenn man die Signifikanten 
und die Subjektivierung entfernt und die Autonomie des Affektes erreicht, 
bleibt nur noch der oK.184 Er ist so beschaffen, dass er nur von Intensitäten be-
setzt werden kann, Intensitäten, die zirkulieren, passieren und konstituieren. 

Antonin Artaud sagte mit seinen ausdrucksstarken Formulierungen der 
Organisation der Organe seinen Kampf an.185 Ziel des Angriffs ist das theolo-
gische System, also die planmäßige Vorgehensweise dessen, was den Organis-
mus und die »organische Organisation der Organe« erschafft.186 Ausgehend 
von Artauds Begriff des organlosen Körpers stellen Deleuze und Guattari vor 
allem Spinoza und seine Ethik ins Zentrum ihrer Überlegungen. Spinozas 
Substanzen sind als Potenzen und Null-Intensitäten die produktive Matrize. 
Die Wellen, Vibrationen, Schwellen und Intensitäten sind die Modi dessen, 
was passiert. Der oK ist Immanenz und immanente Grenze, er ist die Ebe-
ne, auf der sich die Intensitäten bewegen und wirken und auf der sich kein 
Ich befindet.187 Dieses Immanenzfeld entspringt weder einem äußeren Ich, 
noch ist es dem Ich immanent: »Es ist vielmehr so etwas wie das absolute 
Außen, das keine Formen von Ich mehr kennt, weil Inneres und Äußeres glei-
chermaßen Bestandteil der Immanenz sind, in der sie verschmolzen sind.«188 
Innerhalb dieser Ebenen sehen Deleuze und Guattari einen Mehrwert durch  
Re-territorialisierung aufgrund der Neuverkettung von Affekten. Das funktio
nale Verfahren der Interpretation soll durch die Praktik des Experimentie-
rens vertauscht werden, damit die Konjunktionen von Affekten die Welt des  
Subjekts ersetzen.189 Hier lässt sich eine ethische Dimension ablesen, die trotz 
ihres affirmativen Charakters die Gefahr von Grenzlosigkeit und Auflösung 
birgt und Deleuzes Denken eine »Dunkelheit« attestiert.190 Der oK, so schrei-
ben Deleuze und Guattari, das sind die Drogenabhängigen, die Masochisten, 

182 | Ebd., S. 367.

183 | Ebd., S. 206.

184 | Ebd., S. 208. Siehe auch Massumi: »The Autonomy of Affect«, a.a.O., passim.

185 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 206ff.

186 | Ebd., S. 218.

187 | Ebd., S. 211f., S. 215.

188 | Ebd.

189 | Ebd., S. 222.

190 | Diesen weniger offensichtlichen, negativen Aspekten in Deleuzes Denken widmet 

sich Andrew Culp. Vgl. Culp, Andrew: Dark Deleuze [Dark Deleuze, 2016], übers. von 

Achim Szepanski, Hamburg 2017.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin42

die Schizophrenen, die Liebenden – und all sie huldigen Spinoza.191 Deleuze 
und Guattari geht es um eine Gradwanderung und den richtigen Umgang mit 
den Schwellen und der peripheren Grenze. Dabei, so unterstreichen sie, ist es 
wichtig, ausreichend Organisation, Signifikanz und Interpretation zu bewah-
ren, damit man auf die »herrschende Realität antworten kann«.192 

Körper als Topologien des Innen, Aussen und Anders

Der bei Foucault und Deleuze markanten Frage nach dem Verhältnis von Re-
präsentation und Körperhaftigkeit als einem von ›Fixierung‹ und ›ästhetischer 
Wandlungsmöglichkeit‹ widmen sich die Beiträge im ersten Teil des Bandes 
»Körper und Bild«. 

Irene Breuer geht mit »Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und 
methexis bei Gilles Deleuze – Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Ge-
mälden von Francis Bacon« der grundlegenden Frage in Deleuzes Werk nach, 
wie der Widerstreit zwischen mimesis und methexis als Differenz sinnliche Er-
fahrung auszudrücken vermag. Diese Form deleuzianischer Intensität erläu-
tert Irene Breuer anhand von dessen Francis Bacon, Logik der Sensation (1981) 
zu der Malerei von Francis Bacon und im Hinblick auf das hier von Deleuze 
konstatierte ästhetische und figurale Werden bzw. Fleischwerden der körper-
lichen Figur. 

In »Aus dem Dunkel ins Licht. Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahn-
sinns« befasst sich Claudia Blümle mit dem Wandel der physischen Machtaus-
übung durch Zugriff auf die Körper der Wahnsinnigen von der Renaissance 
über die Klassik bis in die Moderne. Ausgehend von Foucaults Publikationen 
Wahnsinn und Gesellschaft (1961) und Überwachen und Strafen (1975) diskutiert 
sie seine Thesen in direktem Bezug zu den von Foucault angesprochenen Ge-
mälden Francisco di Goyas und Hieronymus Boschs. Darüber hinaus erläutert 
Claudia Blümle Théodore Géricaults Gemälde der Monomanen (1819-1824) als 
Beispiel des modernen medizinischen Blicks wie Foucault diesen in den Vorle-
sungen zur Psychiatrie ausführte. 

Jadwiga Kamola untersucht mit »Defekte Körper, intakte Bilder: Michel 
Foucaults Die Geburt der Klinik« das für Foucault konstitutive Verhältnis zwi-
schen Körper und Bild in seiner frühen Schrift zur Entstehung der Klinik 
um 1800. Ausgehend von den Begriffen Tableau, Relief und Porträt, zeigt sie 
die entscheidenden Korrelationen von Blick und Körpern für die Bilder der 

191 | Ebd., S.  212. Zum Thema Intoxikation und Tier-Werden siehe Genosko, Gary: 

»Drinking Animals: Sobriety, Intoxication and Interspecies Assemblages«, in: Gardner 

und MacCormack: Deleuze and the Animal, a.a.O., S. 295-309. 

192 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 220. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    43

klassischen und modernen Episteme auf und untersucht ihre grundlegende 
Komplementarität im Kontext der von Foucault für die Moderne konstatierten 
unsichtbaren Sichtbarkeit in dessen Die Geburt der Klinik (1963). Auch mit der 
Wende zur Moderne und der Versprachlichung des Wissens bleibt der struk-
turelle Stellenwert des Bildes gegeben. 

Mit »Kalt, warm, hybrid. Körperkonzepte in den Texten Gilles Deleuzes 
und Michel Foucaults zu den Gemälden Gérard Fromangers« diskutiert Ann-
Cathrin Drews Deleuzes Text »Das Kalte und das Warme« (1973) und Foucaults 
»Die photogene Malerei« (1975). Der französische Künstler Fromanger stand 
mit der Gruppe Figuration narrative in Verbindung und sein vor allem ma-
lerisches Werk der 1960er und 1970er Jahre ist im Kontext des zeitgleichen 
politischen Kunstgeschehens in Paris zu verorten. Fromangers besondere Auf-
fassung von Figuration ist weniger an Einzelfiguren gebunden sondern netzar-
tig. Diese formal-bildnerischen Verbindungen rücken Deleuze und Foucault in 
Nähe ihres Denkens zu Körpern und Subjektivierungen. 

Ob Foucaults Macht als stilles, lenkendes System auf spielerische Weise 
begegnet werden kann, geht Anna Schober mit »Das Fest der Bilder. Über-
tragungen zwischen den Schriften von Michel Foucault und postmoderner 
Kunst und Populärkultur« nach. Anhand der Verbildlichungen androgyner 
Körperrepräsentationen des Künstlerpaares Inez van Lamsweerde & Vinoodh 
Matadin sowie Arbeiten Thomas Hirschhorns diskutiert sie ein Drängen des 
Imaginären im Kontext der von Judith Butler angeregten Debatten zur Gen-
der und Queer Subkultur. Diesen foucaultschen ›Festspielen der Bilder‹ in der 
gegenwärtigen Kunst- und Kulturpraxis stellt Anna Schober zudem die Frage 
von radikaler Differenz in Deleuzes Werk als ebensolche ›Festspiele‹ mögli-
cher sinnlicher Erfahrung anbei.

Der Körper als grundlegende Schaltstelle in der Konstituierung des Anderen 
oder von normativen Andersheiten ist Thema der unter dem Titel »Fremdkör-
per« versammelten Beiträge. 

Kerstin Borchhardt stellt in »Liminal and Criminal. Monströse Hybriden in 
der abendländischen Kunst« mythische Fabelwesen als Projektionsflächen un-
terschiedlichster normativer Zuschreibungen vor. Dabei geht sie von Foucaults 
Vorlesungen »Die Anormalen« (1974-1975) am Collège de France aus, in wel-
chen dieser solche Mischwesen und Monster im Mittelalter als einen »›doppel-
ten Rechtsbruch‹« beschrieben hatte. Für Kerstin Borchhardt stellt sich davon 
ausgehend die Frage, inwieweit bereits antike Gesellschaften, die sich durch 
klare Rollenverteilung und gesellschaftliche Hierarchien ebenso auszeichne-
ten wie durch eine mythische und ambivalente Gedanken- und Bildwelt, eben-
falls juristische Wertungen von Zwitterwesen vornahmen. 

Derartigen Zuschreibungen begegnete Foucault 1966 mit einem anderen, 
»utopischen Körper«, den Kyla Bruff mit »Merleau-Ponty, Foucault, Deleuze: 

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin44

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)« in Bezug auf Maurice Mer-
leau-Pontys Phänomenologie des ›gelebten Körper‹ (le corps vécu) diskutiert. 
Sie argumentiert, dass sich die Dichotomie des physischen und des gelebten 
Körpers mit Hilfe des Konzepts des ›utopischen Körpers‹ ebenso überwinden 
lässt wie mit Deleuzes und Guattaris ›organlosem Körper‹. Ausgehend von den 
Differenzen dieser Konzeptionen ist es Kyla Bruffs Anliegen aufzuzeigen, in-
wiefern der gesunde ›organloser Körper‹, der ›gelebte Körper‹ und der ›utopi-
sche Körper‹ jeweils neue Wege eröffnen, die Grenze möglicher Erfahrungen 
zu verschieben. 

Die produktive Ästhetik des organlosen Körpers wird auch von Jeanne 
Bindernagel mit »Zum Dilemma von Materialität und Erfahrung: Gilles De-
leuzes Schreiben (von) der Hysterie« thematisiert. Ausgehend von George 
Didi-Hubermans Studien zur Hysterie als ein durch die Praxis der Fotogra-
fie produziertes Krankheitsbild, konzentriert sich ihre Analyse auf Aspekte 
der Modellbildung innerhalb von Deleuzes Werk. Sie zeichnet nach, wie der 
Begriff der Hysterie in Deleuzes Francis Bacon, Logik der Sensation ein Span-
nungsverhältnis von emphatischer und körperlicher Eindringlichkeit auf-
weist. In diesem ›hysterischen‹ Textkörper Deleuzes werden die Hysterie als 
Bild, die Intensität des Körpers sowie die Dramatik des Schreibens zu einem 
produktiven Gefüge. 

Dass gerade Deleuzes Vitalismus wie dessen Komplexisierung klassischer 
Dichotomien von Bios und Zoe es ermöglichen, ein Konzept des Körpers zu 
denken, welches nicht anhand von Binaritäten oder identitären Kategorien 
erfasst werden kann, ist Thema für Agnieszka Anna Wołodźko in »Between 
Bio(s) and Art – Intensities of Matter in Bioart«. Unter Bezugnahme auf die 
Schriften der Philosophin Rosi Braidotti führt sie künstlerische Beispiele zeit-
genössischen Bioart des Künstlerduos Oron Catts und Ionat Zurr an. Dabei 
zeigt die Autorin, dass es das körperliche Material selber ist, welches in diesen 
neuen Kunstformen derartige Unterschiede und Kategorien in Frage stellt. 

Das Wechselspiel von Identität, Normativität und Potenzialität wiederum 
macht es unausweichlich, die Thematik des Körpers bei Deleuze und Foucault 
im Kontext von »Körper, Politik und Widerstand« zu fokussieren. 

Pierre Buhlmanns Kapitel »Neuentdeckung des Körpers. Foucaults Moderne, 
zwischen Klinik und Politik« geht auf Foucaults intensive Auseinandersetzung 
mit dem Körper als Gegenstand des modernen Wissens ein. Mit Bezugnahme 
auf Die Geburt der Klinik (1963), Die Ordnung der Dinge (1966), Überwachen und 
Strafen (1975) sowie die späteren Vorlesungen zur Geschichte der Gouvernmen-
talität 1: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung (1977-78) verdeutlicht er den Über-
gang von disziplinarischem Blick zur biopolitischen Norm. Wenn der Körper 
bei Foucault zunächst über Blick und Disziplinartechniken als moderner Kör-
per hervorgebracht wurde, ist es gleichzeitig diese spezifische Auffassung eines 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    45

individualisierten Körpers, der die Entfaltung und Applikation einer Biomacht 
erlaubt. 

Im Kontext der Machtzuschreibungen stellt sich die Frage nach Formen 
des Entweichens der Körper im Werk von Deleuze und Foucault. Jürgen Gunia 
geht mit »Selbstversuch und Übung. Die Spiritualität des Körpers bei Michel 
Foucault und Gilles Deleuze« auf Spiritualität als Ethik ein, deren Praxis Er-
fahrung und Übung vereint. Eine prozessuale und konstruktivistische Struk-
tur der Immanenz liest Jürgen Gunia im Kontext von Deleuzes Selbstversuch 
als expérimentation in Anlehnung an die stoische Philosophie und setzt sie mit 
Foucaults ›selbstkonstituierenden‹ Übungen der »Techniken des Selbst« als 
entraînment in Bezug. Subjektivierung und Desubjektivierung gehen dabei ein 
komplexes und widersprüchliches Wechselspiel ein. 

Sjoerd van Tuinens »Physiology versus Psychology: The Priest and the Bio-
politics of Ressentiment« geht Möglichkeiten einer Befreiung des Körpers ins-
besondere von einer subjektivierenden Psychologie nach. Nietzsches Figur des 
Priesters in Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift (1887) verortet Sjoerd 
van Tuinen mit Bezug auf Deleuzes und Guattaris Anti-Ödipus (1972) zunächst 
im Kontext einer ›priesterlichen‹ Psychologie und subjektregulierenden Orga-
nisation des Ressentiments. In der Diskussion der foucaultschen Texte folgt er 
Foucaults Auseinandersetzung mit der Pastoral- und Disziplinarmacht und 
weist anhand Foucaults Vorlesungen Sicherheit. Territorium. Bevölkerung (1977-
78) auf die Bedeutung dieser Debatte im Hinblick auf gegenwärtige biopoliti-
sche und psycho-politische Kontrollmechanismen hin. 

Katharina D. Martin thematisiert die Möglichkeiten der Deterritorialisie-
rung durch die von Deleuze und Guattari vorgeschlagene Multifunktionalität 
der Maske. In »Gesicht, Kopf, Körper: Eine politische Karte« widmet sie sich 
der in Tausend Plateaus (1980) herausgestellten Unterscheidung zwischen dem 
Gesicht als Code und Ort unterschiedlicher Semiotiken und der intensiven 
Kopf-Körper Einheit. Hinzu zieht sie Foucaults Text »Die Köpfe der Politik« 
(1976) und verweist auf dessen Unterscheidung zwischen der Körperlichkeit 
des Kopfes und Tiefe des Schädels und der politischen Konnotation des Ge-
sichtsausdrucks. Abschließend setzt Katharina D. Martin diese Thesen in 
Verbindung mit den Ereignissen ausgelöst durch die illegale Performance der 
Gruppe Pussy Riot. 

Für Christoph Dittrich ist Kritik und Klinik (1993), jener der Literatur ge-
widmete Band Gilles Deleuzes, Ausgangspunkt seines Textes »Lawrence, ein 
Etrusker. Tuberkulose und Vitalität«. Er geht dabei von Deleuzes Auffassung 
vom Schreibakt als eine vom Körperlichen untrennbare Problematik aus. Im 
Rahmen dieser verbindet sich das Vermögen des Körpers, dessen Gesundheit 
und Krankheit mit dem Schreiben und ermöglicht Werdensprozesse. Chris-
toph Dittrich schlägt Lawrences Werk als literarisches Korrelat zu Spinozas 
Affekttheorie und Deleuzes Vitalismus vor. Darüber hinaus stellt er Lawrences 

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin46

Affirmation der Lebendigkeit im Fleische und der Teilhabe des leibhaften Kos-
mos in den Bezug zu Nietzsches ›Willen zur Macht‹. 

Arianna Sforzinis »Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen 
Michel Foucaults« ist eine Erstübersetzung aus ihrer 2014 erschienenen Pub
likation Michel Foucault. Une pensée du corps. Ausgehend von Foucaults Vor-
schlag in Der Willen zum Wissen (1976), sich dem sexuellem Dispositiv mit den 
Körpern und Lüsten entgegenzustellen, untersucht Sforzini die von Foucault 
dargelegten Formen der Widerstände in »Der utopische Körper« (1966), der 
hysterischen Körper in Die Macht der Psychiatrie (1973-74), dem ›Pakt-Körper‹ 
der Hexen und ›Theater-Körper‹ der Besessenen in Die Anormalen (1974-95) 
und  – mit besonderer Bezugnahme auf die letzten Vorlesungen Foucaults 
1983-84 Der Mut zur Wahrheit – der Figur des Kynikers. 

Diese Erörterungen von Effekten theatraler und widerständiger Körperlichkei-
ten werden ergänzt durch den vierten und letzten Teil mit dem Schwerpunkt 
»Körper und unkörperliche Effekte«. 

Die topologische Verortung der unkörperlichen Effekte ist Ausgangspunkt 
für Angelika Seppi in »Lärmender Unsinn und Oberflächeneffekte – Der Kör-
per und das unkörperliche Ereignis im Denken von Gilles Deleuze«. Ausge-
hend von Deleuzes Konzept der dynamischen Genese des Sinns entwickelt 
sie unter Bezugnahme auf Deleuzes Differenz und Wiederholung (1968), Die 
Logik des Sinns (1969) sowie Deleuzes und Guattaris Tausend Plateaus (1980) 
eine materialistische Theorie des Virtuellen und widmet sich dabei sowohl 
der Frage des Körpers als auch den unkörperlichen Ereignissen. Ihr Anliegen 
ist ein nicht-dialektisches, materialistisches Denken, das sich außerhalb der 
herkömmlichen binären Logik von Materie und Geist oder Wirklichkeit und 
Idealität bewegt. 

Denken und Sein im Kontext des körperlichen Vermögens und die Über-
windung solcher Dichotomien stehen auch in Guillaume Colletts Text »Bo-
dies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault« im Fokus. Deleuzes 
Konzept der Immanenzebene in Die Logik des Sinns (1969) sowie Die Falte 
(1988) und Foucaults Verständnis des Sagbaren und Sichtbaren in Die Ord-
nung der Dinge (1966) sowie dessen Begriff der Aussage in Die Archäologie des 
Wissens (1969) sind weder nur linguistisch noch nur materiell zu lesen. Neben 
Bezugnahme auf Edmund Husserl, Martin Heidegger und Jean Hyppolite hebt 
Collett Nietzsches Einfluss hervor und geht auf die Bezüge zwischen Foucaults 
frühem Werk und Deleuzes ontologischen Konzepten ein. 

Marc Rölli befasst sich »Im Labyrinth der Zeit. Zum Konzept des Körpers 
nach Leibniz, Borges und Deleuze« mit den Verbindungen zwischen Deleuzes 
Verständnis des körperlichen Ausdrucks, Leibniz’ Substanzbegriff und der Pro-
blematik einer Kompossibilität. Ausgangspunkt sind Leibniz’ Theorie der Per-
zeption als Kontinuität sowie der wirklichen Welt als Ausdruck ontologischer 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    47

Einheiten, die kontingente Wahrheiten vereinen. Bezugnehmend auf Deleuzes 
Ausführungen zum körperlichen Ausdruck und dessen zeitphilosophisch mo-
tivierter Revision des leibnizschen Systems erläutert Marc Rölli, inwiefern Zeit 
das Wirkliche und Mögliche in ein neues Verhältnis setzt, und der körperliche 
Ausdruck so einer möglichen Welt Realität verleiht.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Körper und Bild

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen 
mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 
Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Gemälden 

von Francis Bacon

Irene Breuer

In dem Beitrag wird der Frage nachgegangen, wie der Widerstreit zwischen 
mimesis und methexis eine – so die These – ›atopische Differenz‹ hervorbringt, 
die den Sinn des Gegenstandes zu einer fortwährenden Bildung zwingt, einen 
Sinn, der sich weder vollständig erhellen noch in bestehenden Begrifflichkei-
ten erfassen lässt, sondern sich eher in sinnlicher Erfahrung ausdrückt. Der 
Begriff der Atopie bedeutet nach Franco Rella,1 außerhalb unseres Platzes bzw. 
der Grenzen unserer wahrnehmungsmäßigen und kognitiven Gewohnheiten 
zu sein. Die hier vorgeschlagene atopische Differenz – eine Differenz, die sich 
in keinem eigenen Ort bzw. topos idios im Sinne Aristoteles verankern lässt – 
wandert zwischen dem Abbild und dem Trugbild und entzieht sich unseren 
Gewohnheiten und übernommenen Begriffen. 

Um die Voraussetzungen der Repräsentation, wie sie von Platon benannt 
werden, aufzudecken, soll in einem ersten Schritt das Verhältnis zwischen 
Urbild und Abbild im Denken Platons vorgestellt werden. Anschließend wird 
auf Gilles Deleuzes Schriften Differenz und Wiederholung2 und Logik des Sinns3 
eingegangen, die die Grundbausteine für eine moderne Aufwertung der mi-
metischen Praktiken liefern. Der französische Philosoph hebt die Produktion 
von Trugbildern als eine »Umkehrung des Platonismus« hervor, denn diese 

1 | Rella, Franco: »Atopía«, in: El silencio y las palabras, Barcelona, Buenos Aires, 

1992, S. 112.

2 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], übers. 

von Joseph Vogel, München 1997.

3 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], übers. von Bernhard Diek-

mann, Frankfur t a.M. 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer52

reproduzieren nicht mehr das Urbild. In einem dritten Schritt werden die Ei-
genschaften der Trugbilder anhand der Gemälde des englischen Malers Fran-
cis Bacon näher bestimmt. Zum Schluss wird die atopische Differenz in ihrer 
Entstehungsmöglichkeit und ihrer Tragweite näher beleuchtet. Es wird sich 
herausstellen, dass die Umkehrung des Platonismus nicht nur eine Produk
tion des Trugbildes, sondern auch einen sinnlichen Überschuss verursacht, 
der sich jeder wesentlichen Bestimmung widersetzt, unlokalisierbar bleibt und 
die Betrachter affiziert.

1.	 mimesis und me the xis

Die Differenz, die zwischen dem Bildenden und dem Abgebildeten ent-
steht, wirft die Frage nach der Medialität von Bildern auf. Es handelt sich  
um eine dreifache Differenz zwischen dem, was in das Bild kommt – dem 
Abgebildeten –, und dem, was das Bild selbst ausmacht – dem Bildlichen –, 
und wie etwas in das Bild gelangt  – dem Bildenden. Relevant wird hier 
eine bildliche Differenz, die im Spannungsverhältnis zwischen mimesis 
und methexis, zwischen Nachahmung und Teilnahme, im ontologischen 
Dreistufenmodell aus dem Spätdialog Platons, der Politeia, entsteht: die 
unsichtbare Idee des Urbildes, das reale sichtbare Ding als Abbild und das 
Schattenbild als Abbild des Abbildes. Diese dreifache Unterscheidung in 
der Politeia4 entspricht einer zweifachen in dem Sophistes:5 Hier unterschei-
det Platon zwischen eikastischer und phantastischer Nachahmung. Die 
eikastische mimesis, als das erzeugte »Ebenbild«, ist die inhaltliche Nach-
ahmung der sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeit.6 Durch die phantasti-
sche mimesis dagegen erzeugt der Künstler unzuverlässige und trügerische 
Scheinbilder bzw. Trugbilder, die das Große verkleinern und das Kleine ver-
größern. Denn Abbilder und trügerische Simulakra ringen um die recht-
mäßige Stellvertretung des Wahren: »Die Abbilder sind Besitzer zweiten 
Ranges, wohlbegründete Bewerber, durch die Ähnlichkeit bestätigt; die 
Trugbilder sind wie die falschen Bewerber, die auf einer Ungleichartigkeit 
beruhen, eine wesentliche Perversion, eine Umlenkung implizieren«,7 so 
Deleuze. Es sind die sich-immer-gleichbleibenden Ideen, die als wahrhaft 
Seiende unserem Bewusstsein vorgegeben sind. Sie bilden eine eigene 
Welt, den kósmos noetós, den kósmos, den wir durch geistiges Anschauen der 

4 | Platon: Politeia X, 595b.

5 | Platon: Sophistes 235b-236d.

6 | Ebd., 235e.

7 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 314.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 53

Ideen – nóesis – als einfache unsinnliche Anblicke oder Sichten (das Wort 
idéa, lateinisch videre, bedeutet »sehen« und daher im wörtlichen Sinne 
»Sicht«) erkennen können. Der kósmos aisthetós dagegen enthält die sinn-
lich wahrnehmbaren Dinge, die stets-immer-anders werden und deshalb 
nicht wahrhaftig sind. Doch können wir sie als Abbilder der Ideen erken-
nen, weil sie am Sein der Ideen teilnehmen: Als Erscheinung-von-etwas-an-
derem (den Ideen) existieren die Abbilder als Bezug auf etwas Anderes, so 
dass die Sinnenwelt auf die Ideenwelt verweist. Das Sein des Abbildes be-
steht also in der Verweisung auf die abgebildeten Ideen. Die Andersheit der 
Abbilder gegenüber den Ideen bedarf eines eigenen Mediums, worin ihre 
Selbstständigkeit möglich wird: dem Raum, die eigene Dimension des kos-
mos aisthetós. Diese Teilnahme können wir einsehen, indem wir die Ideen 
in den geistigen Blick nehmen und durchschauen können, dass zwischen 
Ideen und Sinnenwelt ein Verhältnis – logos – der Analogie waltet. Im Licht 
dieser Sichten können wir die Dinge der Sinneswelt als das, was sie sind, 
benennen und beschreiben, wie sie sind. Es ist also eine »innere oder ab-
geleitete Ähnlichkeit«8 mit der Idee, die den Anspruch der Abbilder, eine 
bestimmte Qualität zu besitzen und als etwas erfasst zu werden, begründet. 

Es ist wichtig hervorzuheben, dass die mimesis nicht per se von Platon ver-
worfen wird. Stattdessen wird sie aufgefordert, sich nach dem Wahren zu rich-
ten. Trugbilder verlaufen wiederum nicht über die Idee, sondern sie verletzen 
das Gesetz des Guten, nach dem sich die Abbilder richten. Trugbilder sind Ab-
bilder des Abbilds, doch zwischen beiden besteht ein Wesensunterschied, eine 
›atopische Differenz‹: »Das Abbild ist ein mit Ähnlichkeit ausgestattetes Bild, 
das Trugbild ein Bild ohne Ähnlichkeit.«9 Letzterem entsprechen also auch 
die Bilder, die im Rahmen einer nicht-repräsentativen modernen Kunst ent-
stehen. Denn indem der Künstler umwälzt, bewahrt er; indem er zerstört und 
verformt, deutet er: Hierdurch tritt ein neuer Sinn in ein Spannungsverhält-
nis mit dem alten. Diese andauernde Spannung zwischen beiden Polen, die 
jedem Prozess der Sinnbildung zugrunde liegt, verhindert eine dialektische 
Aufhebung des Heterogenen. Dieser Prozess zeugt von der Suche nach einem 
›neuen‹ Verständnis von mimesis, das ihr eine schöpferische und produktive 
Rolle zuteilt: Es geht hier nicht um eine einfache Reproduktion des Urbildes, 
sondern um die kreative Produktion des Trugbilds. Um dieser Verschiebung 
in der Auffassung der mimesis Rechnung zu tragen, ist es sinnvoll, dem Ver-
ständnis von Repräsentation und ihrer Umkehrung nachzugehen, wie sie bei 
Deleuze durchgeführt wird.

8 | Ebd., S. 315.

9 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer54

2.	R epr äsentation als Rekognition,  
Wiederholung als répétition

Deleuze zufolge besteht die »Aufgabe der modernen Philosophie« in der »Um-
kehrung des Platonismus«.10 Indem der Platonismus erstens ein »konkretes 
Kriterum« – die »Ähnlichkeit« – für die Unterscheidung zwischen Idee und 
Bild liefert und zweitens dieses Kriterium als Maßstab für die Berechtigung 
der Abbilder, der Sache zu entsprechen, festlegt, begründet er das Gebiet der 
Repräsentation. Die Ähnlichkeit ist keine raumzeitliche bzw. nur äußere Dif-
ferenz, sondern eine dem Wesen immanente Differenz, die von der Idee er-
fasst wird, indem sie die »konstitutive[n] Beziehungen und Proportionen des 
inneren Wesens [des Bildes] begreift«.11 Diese innere oder durch ein ›geisti-
ges Auge‹ erschaubare Ähnlichkeit beruht auf der Möglichkeit der Rekogniti-
on – der Wiedererkennung – der Idee als Vorbild des Abgebildeten: Beide sind 
durch »die Identität im Begriff«, »die Ähnlichkeit im Objekt« und »die Ana-
logie im Urteil« – als Übereinstimmung zwischen Begriff und Objekt – aufei
nander bezogen.12 Es besteht also eine begriffliche Identität zwischen der Idee 
und der Erscheinung, eine Entsprechung in der Rekognition, eine Kohärenz 
oder Kontinuität in der Wahrnehmung, die die Ordnung der Repräsentation 
ausmachen. Die Repräsentation legt die Regeln fest, welche die Entsprechung 
und Identität zwischen dem Vorbild und dem Abbild bzw. zwischen Idee und 
Erscheinung garantieren.

In diesem Zusammenhang deutet Deleuze Friedrich Nietzsches Lehre von 
der ewigen Wiederkehr im Sinne der Bildfrage. Die ewige Wiederkehr besteht 
darin, dass jedes Ding nur als Wiederkehrendes existiert, als »Abbild einer 
Unendlichkeit von Abbildern«,13 d.h. als Trugbild. So steht die Wiederholung 
als répétition »der Repräsentation gegenüber«.14 Die Wiederholung, wie sie in 
der Repräsentation verstanden wird, ist »Wiederholung des Selben«15, sie ist 
eine »nackte Wiederholung« – eine eikastische mimesis im Sinne Platons; eine 
begriffliche Erfassung dessen, was wiederholt wird.16 Die répétition dagegen 
bildet sich selbst, »indem sie sich bekleidet, maskiert, verkleidet«17 und ist als 
»bekleidete Wiederholung«  – die phantastische mimesis im Sinne Platons  – 
zu verstehen. Die ewige Wiederkehr Nietzsches ist, in der Interpretation von 

10 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 87.

11 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 314.

12 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 179-180.

13 | Ebd., S. 95.

14 | Ebd., S. 85.

15 | Ebd., S. 42.

16 | Ebd., S. 45.

17 | Ebd., S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 55

Deleuze, das einzige Selbe dessen, was wird, und dessen, was sich ändert. 
Dies entspricht einer kopernikanischen Revolution,18 denn die Identität ist 
ein gewordenes Prinzip. Das Werden wird als unendliche Schöpfung von Dif-
ferenzen verstanden, die bejaht werden müssen. Dasjenige, was das Denken 
entlockt, ist eher Gegenstand einer Begegnung und nicht einer Rekognition: 
Dieses Etwas, was uns zum ersten Male begegnet, kann nur empfunden wer-
den, sich uns aufzwingen, uns unmittelbar präsent sein.

3.	U mkehrung des Pl atonismus

Den Platonismus umzukehren bedeutet für Deleuze, »das Primat eines Ori-
ginals gegenüber dem Abbild, eines Urbilds gegenüber dem Bild an[zu]fech-
ten«.19 Die Strategie läuft darauf hinaus, »die Trugbilder aufsteigen [zu] lassen, 
ihre Rechte zwischen den Ikonen oder den Abbildern geltend machen«.20 Es 
geht hier weder um die Unterscheidung zwischen Idee und Abbild noch um 
diejenige zwischen Wesen und Erscheinung, sondern um die »Subversion in 
diese Welt«,21 denn das Trugbild enthält eine »positive Macht, die sowohl das 
Original wie das Abbild, das Modell wie die Reproduktion verneint«.22 Es verin-
nerlicht eine Differenz, eine Simulation, die das unvorstellbar Neue schöpft. 
Dafür muss aber mit dem Primat der Identität gebrochen werden; um den ei-
genen Begriff »Differenz« zu produzieren, darf man ihn nicht in die Identi-
tät eines Begriffs – des Seinsbegriffs – als eine »kategoriale Differenz«23 im 
Sinne Aristoteles »einschreiben«24 und ihn somit als »Prädikat im Inhalt des 
Begriffs«25 bestimmen. Vielmehr muss die Wiederholung als eine »begriffslo-
se Differenz«,26 als ein Intensitätsunterschied bzw. als etwas, »was nur emp-
funden werden kann«,27 verstanden werden. Die Intensität ist die Form der 
Differenz als Grund des Sinnlichen. Jede »Intensität ist differentiell, Differenz 

18 | In Anlehnung an Kants ›Umänderung der Denkart‹, vgl. »Kritik der reinen Vernunft«, 

in: Weischedel, Wilhelm (Hg.): Immanuel Kant, Werke in sechs Bänden, Darmstadt 

1956, B XVII.

19 | Deleuze: Dif ferenz und Wiederholung, a.a.O., S. 95.

20 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 320.

21 | Ebd.

22 | Ebd., Herv.i.O.

23 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 55.

24 | Ebd., S. 56.

25 | Ebd., S. 54.

26 | Ebd., S. 46.

27 | Ebd., S. 292.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer56

an sich selbst«.28 In Logik des Sinns wird von Deleuze das Sinnliche aber nicht 
durch Begriffe differenziert, sondern es ist die Differenz, die »heterogene Seri-
en« des Sinnlichen erzeugt. Diese sinnliche Differenz, die die »ursprüngliche 
Disparität« produziert, bestimmt die Welt der Trugbilder und bildet zugleich 
die »Bedingungen der wirklichen Erfahrung«. Zwischen der Ähnlichkeit der 
Dinge und der mit dem Trugbild »verbundene[n] Affektladung« wird, mit Paul 
Valéry gesagt, eine »Resonanz«29 bzw. »ein oszillatorisches System«30 erzeugt, 
das sich in der »Empfindung des Todes« oder der »Lebenszerstückelung«31 äu-
ßert. Dieses System enthält Differenzen, Varianten, die einen Kern aus »präin-
dividuellen Singularitäten« einhüllen. Sie werden als die »wahren transzenden-
talen Ereignisse« verstanden, weil sie über eine »potentiale Energie« verfügen, 
die die Differenzen entlang der Serien generieren. Sie sind transzendental, 
weil sie die Bedingung der Möglichkeit der Erfahrung bilden, und für Deleuze 
»lenken [sie] die Genese der Individuen und Personen«.32 Die Schöpfung jeder 
Serie entstammt einem ›singulären Ereignis‹, das aus der zufälligen Begeg-
nung von unterschiedlichen Kausalreihen im Sinne Aristoteles bzw. durch die 
Kreuzung bereits existierender Kräfte und nicht aus der Zusammenarbeit der 
Erkenntnisvermögen im Sinne Kants entsteht. Nicht nur das Kunstwerk, son-
dern alle Phänomene beruhen auf dieser »konstitutive[n] Differenz«,33 die so-
mit die Bedingung der »wirklichen Erfahrung« und diejenige der Entstehung 
des Kunstwerks vereinigt. Es ist also dem Zufall zu verdanken, dass sich die 
Entstehung eines Phänomens sowie eines Kunstwerkes ereignet. 

Die Differenz wird jetzt von keiner vorgängigen Identität erzeugt, sondern 
umgekehrt wird die Identität von dieser »Grunddisparität« produziert, inso-
fern es jetzt die Differenzen sind, die einander ähneln.34 Die Identität lässt 
die Differenzen der divergenten Serien wiederkehren in einer »nomadischen 
Verteilung«, die sich jeder hierarchischen Bestimmung widersetzt.35 Das sin-
guläre Ereignis erzeugt die Wiederholung der Differenzen als verkleidete bzw. 
als Trugbilder. Indem sie sich bildet, konstituiert sie das Identische dessen, 

28 | Ebd., S. 282.

29 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 136: »Die Zeichen bleiben ohne Sinn, so-

lange sie nicht in die Oberflächenorganisation eintreten, die die Resonanz zwischen 

zwei Serien sicherstellt […].« 

30 | Valéry, Paul: Cahiers/Hefte [Cahiers, 1973, 1974], übers. von Bernhard Böschen-

stein, Hartmut Köhler und Jürgen Schmidt-Radefeldt, Frankfur t a.M. 1993, S. 81.

31 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 319, S. 320.

32 | Ebd., S. 315.

33 | Ebd., S. 319.

34 | Ebd., S. 320.

35 | Ebd., S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 57

was sich ändert, die nackte Wiederholung.36 »Was wiederkehrt, das sind die 
divergenten Serien als divergente«,37 d.h., die Wiederkehr selbst ist das einzige 
Selbe der Divergenz. Die Umkehrung Platons ist hiermit vollzogen, denn das 
Trugbild, die phantastische mimesis, ist nun das Originäre und der Ursprung 
aller Identitäten.

4.	D as TruGBbgildbild und das Unsichtbare:  
Die Intensität der Malerei Fr ancis Bacons

In Francis Bacons Gemälden sieht Deleuze die Antwort auf die Frage nach 
der Möglichkeit eines »anderen Typ[s] von Beziehungen zwischen Figuren, 
einen Typ, der nicht narrativ wäre und auf keinerlei Figuration hinauslaufen 
würde«.38 Bacon entkommt dem Figurativen, indem er die Figur isoliert, de-
formiert und sie mit der Struktur und der Kontur in ein Spannungsverhält-
nis versetzt, das somit die drei Grundelemente des Gemäldes in Verbindung 
miteinander hält.39 Deleuze führt Cézanne als denjenigen an, der diesen neu-
en malerischen Weg eröffnete, indem er die »Sensation« malte, d.h., indem 
er den Körper malte, insofern dieser »erlebt wird als einer, der die Sensati-
on erfährt«.40 Diese Sensation in statu nascendi wurde von Valéry anhand des 
Begriffs der »Rohwahrnehmung« beschrieben: »Alle Empfindung ist in sich 
ursprünglich, nie verspürt, und darin liegt eine Bedingung ihrer Genese. Wir 
fühlen nur, was wir noch nie gefühlt haben – während der Entstehungspha-
se.«41 Jede Sensation, jede Empfindung bringt demnach eine andere hervor;42 
zusammen bilden sie eine Sequenz, wobei jede Sensation sich in unterschied-
lichen Ordnungen befindet: Die Sensation, die die unterschiedlichen Sensati-
onen synthetisiert, umhüllt eine »konstitutive Ebenendifferenz, eine Pluralität 
von konstituierenden Bereichen«.43 So führen uns Bacons »Reihen«, wie z.B. 
die der Päpste, der Porträts oder der Selbstporträts, in verschiedene »Emfin-
dungsbereiche« oder auf »›sensitive[…] Ebene[n]‹«44, die von der synthetisch 
einheitlichen Sensation durchkreuzt werden. 

36 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 43.

37 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 323.

38 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation [Francis Bacon – Logique de la 

sensation, 1981], übers. von Joseph Vogl, München 1995, S. 10.

39 | Ebd., S. 25.

40 | Ebd., S. 27.

41 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 175.

42 | Ebd., S. 176.

43 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 28.

44 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer58

Wie ist diese Sensation zu verstehen? Sie ist nicht als ein Gefühl aufzufas-
sen, das die Bilder zu erzählten Geschichten verbindet, sondern als ein Trieb, 
der nach der »›besten‹ Sensation«45 sucht. Diese Sensation könnte durch die 
Bewegung erklärt werden, welche die Kontur der Figuren verschiebt. Aber 
die Bewegung erklärt nicht die Sensation, vielmehr erklärt die »Elastizität der 
Sensation«46 die Momentaufnahme der Bewegung, denn sie kann diese still 
stellen, so wie in der erstarrten Grimasse des Schreienden. Die Bewegung inte-
ressiert den Künstler eigentlich nur als ein »Spasmus«, der von der »Wirkung 
unsichtbarer Kräfte auf den Körper« zeugt.47 Die »Gewalt der Sensation« steht 
außerdem »dem Sensationellen, dem Klischee« gegenüber, insofern Bacon 
beim schreienden Papst mit der Figuration dessen, was eine heftige Empfin-
dung verursacht, bricht. Die Grausamkeit wird »selbst Figur«, d.h., sie provo-
ziert keinen Schrecken, sondern wird selbst »Schrei«. Dafür »neutralisiert« 
Bacon den Schrecken, indem der Malvorgang die Figur isoliert und sie dem Se-
hen entzieht: Sie schreit »angesichts des Unsichtbaren«.48 Die Sensationsebenen 
verweisen nicht nur phänomenologisch auf die Sinnesorgane, sondern sie sind 
durch ein »vitale[s] Vermögen« verbunden, »de[n] Rhythmus«, den es »sicht-
bar zu machen« gilt. Dieses Vermögen der »existentielle[n] Kommunikation« 
zwischen den Ebenen macht das »›pathische‹ (nicht repräsentative) Moment 
der Sensation« aus.49 Es geht also darum, den Körper als Intensität  – einen 
»organlose[n] Körper« im Sinne Artauds bzw. ein »nicht-organisches Leben« – 
zu malen, das dem Kräftespiel unterworfen ist.50 Es war wiederum Valéry, der 
die Intensität und Dauer der Empfindungen im Sinne einer Energie verstand, 
welche die Arbeit der Sensibilität ermöglichte.51

In Anlehnung an Merleau-Ponty kann vorgeschlagen werden, dass es 
Bacon darum geht, das »Unsichtbare dieser Welt«52  – die Intensität der 
Sensation – anhand des Trugbilds sichtbar zu machen. Dieses Unsichtbare ist 
kein Gegenteil des Sichtbaren, sondern es ist etwas, das sich vorerst dem Blick  

45 | Ebd., S. 30.

46 | Ebd.

47 | Ebd., S. 31.

48 | Ebd., S. 29, Herv.i.O.

49 | Ebd., S. 31, Herv.i.O.

50 | Ebd., S. 32.

51 | Vgl. Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 177.

52 | Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare [Le Visible et l’In-

visible, 1964], übers. von Regula Giuliani und Bernhard Waldenfels, München 2004, 

S. 198.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 59

als »nicht-urpräsentierbar«53 entzieht und uns eben deshalb anzieht:54 Die 
Offenbarung bzw. die Sichtbarmachung des Fleisches als wesentlich unsicht-
bare Fülle bzw. Tiefe der Körperoberfläche bildet das Außerordentliche, die 
Anomalität des Sehens. Was sich eigentlich dem Blick entzieht, ist nur durch 
eine Überschreitung der normalen Ordnungen sichtbar und bildet somit den 
Überschuss des Sichtbaren. Dieser Exzess wird in der Spannung eines »Stur-
zes« erfahren, in dem »Abstieg« einer Ebene zur anderen; denn »[d]er Sturz 
ist exakt der aktive Rhythmus«, so Deleuze. Das Fleisch trägt die Zeichen des 
Sturzes; es rutscht von den Knochen herab.55 Es ist »die Instabilität des Stabi-
len«, welche das »Merkmal der ›Sensibilität‹« ist.56 Das Unsichtbare bzw. das 
Kräftespiel zu malen, ist die eigentliche Aufgabe der Künste.57 Dabei muss 
das Auge zu einem »mehrwertigen, unbestimmten Organ«58 werden, welches 
überall im Körper ›sieht‹ bzw. empfindet. Das Auge wird zum inkarnierten 
Organ, das sich auf die Oberfläche des Körpers erstreckt und hierdurch eine 
»haptische«59 Funktion übernimmt. Die dem Gemälde zufällig hinzugefügten 
manuellen Markierungen als »asignifikante Striche« sind Spuren der Empfin-
dung, die den »Zusammenbruch der visuellen Koordinaten« hervorrufen und 
somit die »spezifisch pikturale Erfahrung« ausmachen.60 Diesen Zusammen-
hang beschreibt Deleuze als »Diagramm«, welches er als »die operative Ge-
samtheit der Linien und Zonen, der asignifikanten und nicht-repräsentativen 
Striche und Flecke«61 versteht. Es handelt sich um eine den Malakt vorbereiten-
de Arbeit, die in einer unlösbaren Spannung mit dem aktuell oder potenziell 
figurativen Charakter des Bildmotivs steht: Einzelne Stellen werden gesäubert, 
ausgebürstet oder verwischt; Farbe wird in unterschiedlichen Geschwindig-
keiten und aus verschiedenen Richtungen hingeworfen, so dass dieser Über-
schuss des spezifischen Malaktes sichtbar wird.62 Das Diagramm darf aber 
das Gemälde nicht in ein Chaos verwandeln, sondern »muss operativ und 
kontrolliert bleiben«;63 es ist »niemals optischer Effekt, sondern entfesselte 

53 | Ebd., S. 234.

54 | Vgl. Waldenfels, Bernhard: »Das Unsichtbare dieser Welt oder: Was sich dem Blick 

entzieht«, in: Bernet, Rudolf und Kapust, Antje (Hg.): Die Sichtbarkeit des Unsichtbaren, 

München 2009, S. 11-29.

55 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 52.

56 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 76.

57 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 39.

58 | Ebd., S. 36.

59 | Ebd., S. 84.

60 | Ebd., S. 60-64.

61 | Ebd., S. 63.

62 | Ebd., S. 60.

63 | Ebd., S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer60

manuelle Macht«.64 Es ist diese unsichtbare Spannung – die paradoxe Einheit 
im Widerstreit zwischen Hand und Auge und zwischen den Assoziationen des 
Willkürlichen und der mehr oder weniger spürbaren ästhetischen Ordnung –, 
die sich in der »Präzision der Sensation« ausdrücken soll. Es ist die Aufgabe 
der »neue[n] Figuration«,65 die Intensität der Sensation klar und präzise sicht-
bar zu machen. 

Durch welche Mittel kann eine derartige Sichtbarmachung der Intensität 
erreicht werden? Der Verzicht auf die Perspektive zugunsten einer »seichten 
Tiefe«,66 die einen »frontalen Blick«67 erfordert und zum Abtasten der For-
men aufruft, sowie der nicht-plastische Charakter der Form, die von der Linie 
oder der Kontur erzeugt wird, bekräftigen die haptische Funktion des Auges. 
Diese seichte Tiefe könnte in Analogie zu dem visuellen Effekt eines Reliefs 
verstanden werden. Die Überlappung der unterschiedlichen Bildebenen – dia-
grammatische und figurative – ergibt den Schein einer Tiefe, die im Gemälde 
lokal begrenzt an den Rändern der Figur sichtbar wird. An der Oberfläche des 
Bildes entsteht somit ein Effekt der Tiefe, der als ein optisches ›Flimmern‹ 
bezeichnet werden kann. Das Diagramm wird wirksam, indem es weder das 
ganze Gemälde wie beim Expressionismus einnimmt noch sich in der seich-
ten Tiefe verschanzt. Es tritt an ausgewählten Stellen an die Oberfläche, um 
eine »Zone von Ununterscheidbarkeit oder objektiver Unbestimmbarkeit«68 
zwischen zwei Formen, eine tiefe »Unähnlichkeit«69 bzw. eine Deformation 
zu erzeugen, die die Figuration beider Formen zerstört. Daher besteht die 
schöpferische Macht des Diagramms meiner Ansicht nach darin, ein origi-
näres Trugbild hervorzubringen. Dessen Eigenschaften verbildlicht die Kunst 
Bacons paradigmatisch, indem seine Bilder die Spuren der Intensität der Emp-
findung als sichtbar gewordene Kräfte  – als »Isolations-«, »Deformations-«, 
»Auflösungs-« und »Paarungskräfte«70 – tragen. In Logik der Sensation erklärt 
Deleuze, dass der Malakt bei Bacon noch einen zweiten Moment umfasst: Das 
Verwenden des »kolorierende[n] Grau[s]«, das aus der Mischung von Komple-
mentärfarben entsteht, bewahrt die Heterogenität der Farben. Die Farbe wird 
z.B. sowohl als Rot wie auch als Grün empfunden, so dass die eine durch die 
andere ›flimmert‹. Dieses Verhältnis von »gebrochenen Tönen«, das generell 
in Bacons Kunst auftaucht, ergibt eine »tiefere«, »nicht-figurative Ähnlichkeit 

64 | Ebd., S. 84.

65 | Ebd., S. 68.

66 | Ebd., S. 84.

67 | Ebd., S. 75.

68 | Ebd., S. 96.

69 | Ebd., S. 71.

70 | Ebd., S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 61

für dieselbe Form«,71 die für Deleuze in der Spannung zwischen der Ähnlich-
keit des figuralen Bildes und der Unähnlichkeit der eingesetzten Mittel be-
steht. Diese Heterogenität des Diagramms ist sein wesentliches Merkmal und 
charakterisiert die »Differenz« oder den »Sprung« vom Optischen zum Takti-
len und umgekehrt. Diesen Prozess oder Übergang aus der Potenzialität – der 
»faktische[n] Möglichkeit« – zur Aktualität – zum »Faktum« – des Diagramms 
bezeichnet Deleuze als »de[n] große[n] Moment im Malakt«. Denn das Dia-
gramm zwingt dem bloßen, nicht-narrativen »pikturalen Faktum«72 – dem im 
Gemälde vergegenwärtigtem Abgebildeten  – innere und äußere spasmische 
Kräfte auf, die die ursprüngliche Dualität zwischen Auge und Hand zuguns-
ten des Haptischen überholen. Alles ist zugleich: Auge und Hand, Abbild und 
Diagramm. Sie werden von Kräften durchzogen, die von den ästhetischen Wir-
kungen der Dinge auf die Sinnlichkeit zeugen. Dinge, die solche Wirkungen 
ausüben, sind als »rohe Vielheiten«73 im Sinne Valérys zu verstehen. 

Der Malakt zielt also darauf, eine »sinnliche Ähnlichkeit« aus »unähnli-
che[n] Mittel[n]« zu produzieren.74 Er besteht darin, eine originäre Differenz zu 
erzeugen zwischen einem »prä-pikturale[n] Figurative[n]«75 oder einer »erste[n] 
Figuration«,76 die sich auf dem Gemälde und im Geist des Malers als Abbild 
einer Figur befindet (wie ein schreiender Papst oder ein liegender Mann) und 
einer »visuellen Figur« oder »zweiten Figuration«,77 die als ein Trugbild fun-
giert, das aus der wiederholten Deformation durch die Arbeit des Diagramms 
entsteht. Diese Differenz, die als eine »nicht-figurative Analogie«78 aufgefasst 
werden kann, lässt weder eine Verortung noch eine Identifizierung zu, weil 
sie instabil und provisorisch ist. Da jede wiederholte »Injektion« der deformie-
renden Kraft auf das visuelle Ensemble erneut divergierende Differenzen her-
vorbringt, ist der Malakt nach Deleuze »stets aufgeschoben«:79 Er »oszilliert« 
nicht nur »zwischen einem Zuvor und Danach«,80 sondern zwischen dem ori-
ginären Abbild und dem fertigen Trugbild. In diesem Sinne hat Bacons Kunst, 
ebenso wie die Samuel Becketts oder Franz Kafkas, »unbändige Figuren ent-
worfen, […] indem sie das Schreckliche, die Verstümmelung, die Prothese, 

71 | Ebd., S. 96.

72 | Ebd., S. 96f.

73 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 43.

74 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 71, S. 96.

75 | Ebd., S. 60.

76 | Ebd., S. 61.

77 | Ebd.

78 | Ebd., S. 71.

79 | Ebd., S. 61.

80 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer62

den Sturz oder das Versagen ›repräsentierte[n]‹«.81 Bacons Gemälde können 
insofern paradigmatisch als Verbildlichung der Umkehrung des Platonismus 
verstanden werden.

5.	D er Körper als Fleischwerdung

Die Mechanismen des Trugbilds, wie sie von Deleuze am Beispiel der Figura-
tion in Francis Bacons Werken aufgezeigt werden, bedingen ein stetiges ›An-
derswerden‹. In Bacons Gemälden werden Mensch und Tier auf diese Weise 
ununterscheidbar. Sie sind »das Fleisch als körperliches Material der Figur«, 
denn für Bacon ist das Fleisch »das gemeinsame Faktum von Mensch und 
Tier«.82 Diese Ununterscheidbarkeit ist weder auf eine einfache Ähnlichkeit 
noch auf eine gefühlvolle Identifizierung zurückzuführen, sondern sie grün-
det meiner Ansicht nach auf einer tiefer liegenden Seinsebene. Im Leiden sind 
Mensch und Tier vereint oder, besser gesagt, eine Einheit. Leidende, sich in 
Schmerz auflösende Körper sind von einer »ontologischen Zerreißung«83 be-
troffen, die keine Umkehrung mehr erlaubt. Das Leiden löst nicht nur die For-
men, wie Deleuze analysiert hat, sondern die Selbstidentität, die geistige wie 
die leibliche, auf. Der menschliche Körper ist daher in einem Prozess der »Ver-
anderung«84 betroffen. Er wird nicht nur immer anders (Veränderung), son-
dern er wird ein Anderer (Veranderung), Mensch und/oder Tier – oder eben  
etwas Anderes: Fleisch.85 Der Genieakt besteht für Valéry gerade darin, zu »ver
ungleich[en], was vom Geist als gleich geboten wird«.86 Das Bestreben des 

81 | Ebd., S. 42.

82 | Ebd., S. 20.

83 | Deleuze, Gilles: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Körpers«, in: Klossowski, 

Pierre, Bataille, Georges, Blanchot, Maurice u.a. (Hg.): Sprachen des Körpers, Margina-

lien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin 1979, S. 33.

84 | Vgl. Theunissen, Michael: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, 

Berlin 1965, S. 84: »Das Zu-einem-Anderen- und das Zu-etwas-Anderem-werden brin-

gen wir terminologisch auf einen gemeinsamen Nenner, indem wir die Veränderung, die 

ich hier wie dort durch den Anderen erleide, als ›Veranderung‹ bezeichnen.« Herv.i.O. In 

Anlehnung an Theunissens Begrif f wird hier der Prozess, der zur Ununterscheidbarkeit 

zwischen Mensch und Tier führt, als »Veranderung« bezeichnet.

85 | Es war wiederum Valéry, der Schönes und Neues einander entgegensetzte. Vgl. 

Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 56: »Das Schöne ist Sehnsucht nach dem Selben, das 

Neue ist Sehnsucht nach dem Anderen«. Denn es ist das Schöne, das den Wunsch nach 

unendlicher Wiederholung, d.h. zum getreuen Abbild, erweckt. Das Neue dagegen über-

wältigt und überrascht den Künstler. Ebd., S. 151. 

86 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 63

Künstlers gilt dabei nicht nur der »Veranderung« der Bildsubjekte, sondern 
seinem Selbst: Er wird jemand anders,87 ohne dass er sich verfremden würde. 
Zugleich gibt der Künstler uns nicht bloß etwas Anderes in der Welt zu sehen, 
sondern eröffnet uns die Möglichkeit, uns und die Welt anders zu sehen.88

Der Körper bei Bacon unterliegt ebenfalls dieser »Veranderung«: Er wird 
Fleisch in einem Prozess der Fleischwerdung, also indem das formlose Fleisch 
sich von den tragenden Knochen löst. Es handelt sich nicht nur um eine Ver-
renkung des Leibes, sondern um die Spannung zwischen dem herunterfallen-
den, sich auflösenden Fleisch und den nackten, herausragenden Knochen. Der 
Körper zerfällt in Schalen, das tief liegende Fleisch steigt mit seiner nackten 
Realität an die Oberfläche, während die »Figur verschwindet« und durch die 
Auflösung des Körpers unsichtbar wird.89 In dieser Umkehrung der Sichtbar-
keit tritt das Unsichtbare an die Oberfläche, während das Sichtbare in der Tiefe 
des Unbestimmten, des Unsichtbaren verschwindet. An dem äußersten Punkt 
dieser Umkehrung ist das emporgestiegene Fleisch weder lebendig noch leb-
los, es trägt aber die Spuren der ihm zugefügten Leiden. Nicht nur appelliert 
es an das Mitgefühl des Betrachters, sondern erweckt in ihm ein Gefühl des 
Erhabenen, das Bewunderung, aber vor allem Lust am Ekel auslöst. Unser Ge-
müt wird demzufolge von dem Bild wechselweise angezogen und abgestoßen. 
Ein Widerstreit der Gefühle entsteht. Konvulsivische Schönheit, die Schmerz, 
Lust und Begehren auslöst, ist hier am Werk. Diese konvulsivische Schönheit 
impliziert im Sinne André Bretons eine Gratwanderung zwischen Leben und 
Tod, die sich an dem formlosen Gesichtsfleisch von Bacons Figuren zeigt. Die-
ses Auflösen des Gesichtes, das wir als ein Zeichen der Lebendigkeit des Lei-
bes auffassen können, geht mit einer Auflösung des Selbst einher: Denn es 
ist das Gesicht, das die Verbindung zwischen Ich und Welt gewährleistet. Der 
Gesichtsausdruck ist jedoch etwas mehr als eine bloße Vermittlungsinstanz, 
denn er spiegelt unsere Identität im Sinne der »Selbigkeit«90 wieder, d.h. eine 
Identität, die trotz der Veränderung von Eigenschaften an einen unwandelba-
ren Kern der Persönlichkeit gebunden ist: ›Was‹ und ›wie‹ wir sind, also unser 
Sein und unsere Seinsweise, drückt sich in unseren Zügen und Gesten aus. 
Unser Gesicht ist somit ein unverwechselbarer Zeichenträger; er trägt die Zei-
chen unserer Selbigkeit in die Welt aus. 

Diese Körper als Mensch/Tier sind zweideutige Wesen: Indem sie ihre Ge-
sichter in Fleisch auflösen und gleichzeitig ihre unversehrte, aber unscharfe 

87 | Ebd., S. 159.

88 | Waldenfels: »Das Unsichtbare dieser Welt«, a.a.O., S. 13-14.

89 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 24-25.

90 | Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer [Soi même comme un autre, 1990], 

übers. von Jean Greisch in Zusammenarbeit mit Thomas Bedorf und Birgit Schaaff, Mün-

chen 1996, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer64

Körperlichkeit bewahren, sind sie echte, schwindelerregende Trugbilder, da sie 
zugleich das Eine, das Auflösen aller Formen, aussagen, während sie etwas 
Anderes vortäuschen, nämlich die Bewahrung eben dieser Formen. Statt einer 
eindeutigen Sichtbarkeit des originell Unsichtbaren wird eine ›trübe Sichtbar-
keit‹ erreicht, die die Formen als vorläufiges Resultat der Intensität des Kräfte-
spiels offenbart. Die Verzerrung der Formen, die Auflösung des Körpers und 
des Selbst drücken nicht nur die Intensität, sondern den Zwiespalt des Wesens 
aus: weder ›dies‹ noch ›jenes‹, sondern ›beides‹ in stetiger »Veranderung« zu 
sein. Diese Art von Identität kann als eine »Selbstheit« verstanden werden, die 
das Ungleichartige, das Gegenteilige miteinschließt.91 Die Trugbilder offenba-
ren somit einen dynamischen Prozess der Identitätsverwandlung; ein Wider-
streit zwischen einer stabilen Selbstheit, dessen Kerneigenschaften sich stets 
verändern, und einer sich verandernden Selbstheit, die eine ebenso verwandel-
bare Andersheit einbezieht. 

In dem Trugbild wird etwas bekundet, das sich dabei auch gleichzeitig 
verbirgt. Die Figur stellt einen Menschen dar, dessen Leib sich der Wiederer-
kennung entzieht und dessen geistiges Leben sich uns verbirgt. Das Trugbild 
schafft somit die Eindeutigkeit ab und täuscht eine Realität vor, indem es deren 
gewohnte Erscheinungsweise verfremdet. Das Entstehen dieser eigentümli-
chen »Konstellation«92 kann wie folgt nachvollzogen werden. Trugbilder sind 
Scheinbilder (im Gegensatz zu Abbildern), die durch folgende Eigenschaften 
gekennzeichnet sind: Veränderung (stetiges Anders-Werden), Unähnlichkeit 
(ein Wiedererkennen ist hier unmöglich), Vortäuschung (gibt ein Zeichen für 
etwas Anderes aus), Zweideutigkeit (gleichzeitige Bewahrung und Auflösung 
der Formen), Verstellung (etwas Anderes-Werden, Veranderung), Verzerrung 
(Zerreißen der Formen) und Schöpfung von asignifikanten Strichen (zeugen 
von der Intensität der Empfindung).

6.	D ie atopische Differenz, der sinnliche Überschuss 
der Wahrnehmung, die Sinnbildung

Was uns widerfährt, ist also ein Gegenstand der Begegnung und nicht der 
Rekognition, die Urbild und Abbild aufeinander bezieht. Entsprechend kön-
nen Trugbilder als Bilder verstanden werden, die sich uns aufdrängen. Die 
dem Dargestellten zugefügte Gewalt ruft Sensationen auch im Körper des 

91 | Ebd.

92 | Deleuze: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Körpers«, a.a.O., S. 29: Deleuze 

fasst Klossowskis »eigene, ausnehmend reiche Konstellation« folgendermaßen zusam-

men: »Trugbild (simulacre), Ähnlichkeit (similitude), Gleichzeitigkeit (simultanéité), Vor-

täuschung (simulation) und Verstellung (dissimulation)«.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 65

Betrachters hervor. In diesem Berührtsein durch das Bild entsteht ein sinn-
licher Überschuss gegenüber der Bedeutung. Es ist jetzt weder der figurative, 
illustrative oder narrative Charakter der gemalten Figur, der dem Körper Sinn 
gibt, sondern die ›atopische Differenz‹ zwischen dem Abbild und dem Trug-
bild. Als Sinn-Stiftung bringt sie ein Selbes als ein Widerstreit zwischen dem 
stetigen Anders-Werden (Veränderung) und dem ebenso stetigen Etwas-Ande-
res-Werden (Veranderung) hervor. Durch die ontologische Zwittereinheit zwi-
schen der Selbigkeit und der Selbstheit wird ein Sinn gestiftet, der sich weder 
vollständig erhellen noch in bestehenden Begrifflichkeiten erfassen lässt, son-
dern sich eher in einer sinnlichen Erfahrung erweist. 

Wie bildet sich aber ein sinnlicher Überschuss und wie ist diese ›atopi-
sche Differenz‹ näher zu bestimmen? Dieser sinnliche Überschuss entsteht 
in der Sphäre der Passivität, im Bereich des Vorprädikativen, d.h. außerhalb 
der Diskursivität, und kann mit Husserl weiter erläutert werden. Beide Auto-
ren teilen nämlich die Suche nach einer vorbegrifflichen Differenz, die nur 
in sinnlichen Erfahrungen empfunden werden kann. So findet nach Husserl 
in der Passivität, d.h. »ohne aktive Ichbeteiligung«,93 eine »fortschreitende 
Sinnesschöpfung«94 bzw. eine »Sinnbildung«95 statt, die dem Gegenstand im 
stetigen Wandeln der Anblicke einen sinnlichen Überschuss verleiht. Die-
ser Sinnbildungsprozess im Vorkategorialen kann mit Husserl als eine »ur-
sprüngliche Sinnesformung«96 verstanden werden, aus der die Sinnstiftung 
hervorgeht. Alles, was uns »je affiziert«,97 setzt diesen Sinnbildungsprozess in 
Gang. Die »Quelle«, aus der die Prädikate schöpfen, sind die »Gefühle«;98 in 
der »Gefühlsaffektion« ist das Ich ein »fühlendes Ich«.99 Denn in der Passivi-
tät fungiert die »Affektion« als ein »objektivierender Modus« niederster Stufe: 
Sie konstituiert einen Gegenstand als eine Einheit hyletischer, d.h. stofflicher 
Merkmale. Dabei entsteht die Affektion im Spiel zwischen einem Reiz, den 
die Objekte ausstrahlen und der dadurch geweckten »Gefühlszuwendung«.100 
Dies bedeutet, dass der Gegenstand als eine aus der Verflechtung »hyletische[r] 

93 | Husserl, Edmund: »Aktive Synthesen«: Aus der Vorlesung »Transzendentale Logik« 

1920/21. Ergänzungsband zu »Analysen zur passiven Synthesis«, Hua XXXI, hg. von  

Roland Breeur, Dordrecht 2000, S. 8. (hiernach als Hua. XXXI mit Seitenangabe zitier t).

94 | Ebd., S. 25.

95 | Richir, Marc: Phänomenologische Meditationen: Zur Phänomenologie des Sprach-

lichen [Méditations phénoménologiques, 1992], übers. von Jürgen Trinks, Wien 2001, 

S. 82.

96 | Husserl: Hua XXXI, a.a.O., S. 20.

97 | Ebd., S. 15.

98 | Ebd., S. 7.

99 | Ebd., S. 9.

100 | Ebd., S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer66

Daten«101 herausgehobene Einheit verstanden wird, die durch die passive Ge-
fühlszuwendung eines auf Reize antwortenden, fühlenden Ichs entsteht. An 
dieser »ursprüngliche[n]« schöpferischen »Aktivität […] einer fortschreiten-
de[n] Sinnesschöpfung«102 zeichnet sich eine sinnlich affektive Überschuss-
struktur ab, da diese Einheit sich fortschreitend an anschaulichem Gehalt  
bereichert. 

Dieses Verständnis der passiven Genesis des Sinns entgeht meines Er-
achtens Deleuzes Kritik, dass die phänomenologische Sinnkonstitution »ver-
strickt« in die »Fallen des Bewußtseins oder des Cogito«103 bliebe. Denn durch 
die passive Konstitution wird mit dem epistemologischen Paradigma gebro-
chen, das die Objekte ausgehend von der Zusammenarbeit der Erkenntnis-
vermögen in einem denkenden Subjekt konzipiert.104 Deleuze tritt aber noch 
einen weiteren Schritt von Husserls Konzeption zurück, indem er jede Form 
von Subjektivität außer Kraft setzt. Das »transzendentale Feld ist ebenso wenig 
individuell wie persönlich – und ebenso wenig allgemein wie universell«,105 
entgegnet er Husserl. Für Deleuze kann sich der Sinn nur auf einem »neutra-
le[n], präindividuelle[n] und unpersönliche[n] Feld«106 entfalten. »Neutralität« 
und »genetische Potenz« des Sinns stehen hier in einer Wechselwirkung: Zum 
einen ist der Sinn bei Deleuze eine »Wirkung«, ein »Oberflächeneffekt«107 kör-
perlicher Ursachen, und die neutrale Oberfläche des Körpers ist das Produkt 
seines »maßlosen Pulsieren[s]« in der »undifferenzierten Tiefe« des Feldes.108 
Zum anderen ist er die »Quasi-Ursache« als Hervorbringung der Individua-
tion und der weiteren Bestimmung – z.B. der Bedeutung – der Körper.109 Die 
Individuation der Körper erwächst somit aus der Wirkung des Sinns auf das 
Sinnliche als ein Reich präindividueller Differenzen oder Singularitäten. Die 
Sinnstiftung vollzieht sich, indem »sich der Sinn auf der Oberfläche auf beide 
Seiten gleichzeitig verteilt, als Ausgedrücktes, das in den Sätzen subsistiert, 
und als Ereignis, das den Körperzuständen widerfährt«.110 

101 | Ebd.

102 | Ebd., S. 25.

103 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 159, siehe auch S. 130.

104 | Ebd., S. 130.

105 | Ebd., S. 131.

106 | Ebd., S. 159.

107 | Vgl. ebd., S. 136: »[D]ie Oberfläche [ist] als Ort des Sinns zu nennen [...].« Und 

S. 161: »[D]ie Oberfläche [ist] das transzendentale Feld selbst und der Ort des Sinns 

oder des Ausdrucks. Der Sinn ist das, was sich an der Oberfläche bildet und entfaltet.«

108 | Ebd., S. 159-160.

109 | Ebd., S. 161.

110 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 67

In diesem Zusammenhang kann das Trugbild als ein Bild ohne Ähnlich-
keit verstanden werden, dass sich während der Wahrnehmung fortwährend 
sinnlich bereichert. In dem Bild findet sich somit eine wesentliche Diskre-
panz: Das Wesen des Bildes besteht darin, ein wechselbares, offenes Sein zu 
besitzen. ›Offenheit‹ bedeutet hier ein Zweifaches, insofern das Sein offen für 
die Veränderung seiner Eigenschaften (Selbigkeit) ist und immer schon sei-
ne eigene Alterität (Selbstheit) trägt. Dieses ›scheinbare Sein‹ ist kontingent 
und steht damit im Gegensatz nicht nur zum notwendigen Sein der Ideen, 
sondern zum kontingenten Sein der Abbilder, die den Urbildern ähnlich sind. 
Ein Trugbild schließt außerdem nicht nur den Beobachterwinkel ein, so dass 
es für jedermann eine Singularität, ein Unikat darstellt, sondern wird erst vom 
Akteur in dieser Singularität in seinem Sinn vor jeder Begriffserfassung sinn-
lich erfahren. In Analogie mit Deleuzes Deutung der Wiederholung können 
wir also das Trugbild als ›das Sein des Werdens‹ verstehen, das eine sinnstif-
tende Funktion ausübt. Dank dieses wesentlichen Zwiespalts zwischen Sein 
und Werden – das Sein als ständige Veränderung bzw. Veranderung – ist der 
Sinn wandernd und ohne stabile Verortung: Eine atopische Differenz entsteht. 
So ist ersichtlich, dass der Widerstreit zwischen mimesis und methexis gerade 
die atopische Differenz hervorbringt, die das Trugbild zu einer fortwährenden 
Sinnbildung zwingt, welche sich nur in sinnlichen Erfahrungen auszudrü-
cken vermag und den Körpern als ein Ereignis widerfährt. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 
Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahnsinns1

Claudia Blümle

1975 hält Michel Foucault in einem Gespräch mit der Zeitschrift Quel Corps? 
über »Macht und Körper« fest: »Die Macht ist in den Körper vorgedrungen, 
sie sieht sich im Körper selbst Angriffen ausgesetzt.«2 Auf der einen Seite ist 
in Foucaults Betrachtung der Körper ein Schauplatz von Mächten geworden, 
die sich in ihren Formationen historisch wandeln: »In Wirklichkeit ist der  
Eindruck, die Macht wanke, falsch, denn sie kann einen Umschlag herbei-
führen, ihren Ort wechseln, anderswo besetzen […] und die Schlacht geht 
weiter.«3 Auf der anderen Seite ist die Macht selbst körperlich und materiell  
zu denken: »In Wirklichkeit ist nichts materieller, ist nichts physischer, kör-
perlicher als die Ausübung von Macht.«4 Dieser Zusammenhang von Macht  
und Körper betrifft nicht nur die Geschichte der peinlichen Strafen und  

1 | Die hier vorgestellten Forschungen sind Teil des Publikationsprojektes von Clau-

dia Blümle und Ann-Cathrin Drews zu Michel Foucault. Schriften zur Kunst- und Bildge-

schichte im Suhrkamp Verlag.

2 | Foucault, Michel: »Macht und Körper. Ein Gespräch mit der Zeitschrif t ›Quel Corps?‹«, 

übers. von Werner Garst, in: ders.: Mikrophysik der Macht. Über Strafjustiz, Psychiatrie 

und Medizin, Berlin 1976, S. 105-113, hier S. 106. Vgl. zum Körper bei Michel Foucault 

bezogen auf die hier entwickelten Überlegungen insbesondere Gros, Frédéric: Foucault 

et la folie, Paris 1997; Sarasin, Philipp: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Kör-

pers 1765-1914, Frankfur t a.M. 2003; Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, 

Hamburg 2005; Gros, Frédéric: Michel Foucault, Paris 2010; Courtine, Jean-Jacques: 

Déchiffrer le corps. Penser avec Foucault, Grenoble 2011; Prinz, Sophia: Praxis des 

Sehens. Über das Zusammenspiel von Körpern, Artefakten und visueller Ordnung, Bie-

lefeld 2014; Sforzini, Arianna: Michel Foucault. Une pensée du corps, Paris 2014.

3 | Foucault: »Macht und Körper«, a.a.O., S. 106.

4 | Ebd., S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle70

Marter im Mittelalter bis hin zur physischen Verinnerlichung der Beobach-
tungskonstellation im panoptisch gebauten Gefängnis, wie sie Foucault in 
Überwachen und Strafen (1975) beschrieben hat. Bereits in seiner Dissertation 
Wahnsinn und Gesellschaft aus dem Jahre 1961 analysierte er den Wandel der 
Macht im Zugriff auf die Körper der Wahnsinnigen von der Renaissance bis 
in die Moderne.5 

Foucault bestimmt dabei »das Thema der Grenzziehung einer Kultur als de-
ren wahre Geschichte«.6 Es handelt sich somit um »die Geschichte des Ande-
ren«,7 die zugleich eine Geschichte der Vernunft ist und »ihren Gegenstand über 
dessen Anderes zu fassen versucht«.8 Diese »Geschichte der Grenzen  – dieser 
obskuren Gesten, die, sobald sie ausgeführt, notwendigerweise schon vergessen 
sind –, mit denen eine Kultur etwas zurückweist, was für sie außerhalb liegt«,9 
nimmt Foucault in den Blick, da sie die Räume wie die Körper als Objekte und 
Subjekte erfasst. Die Geschichte der Grenze, die ein Innen, Außen und Anders 
hervorbringt, ist daher nicht nur mit dem Sagbaren, sondern auch mit dem Sicht-
baren eng verbunden. Deshalb interessiert sich Foucault für die Architektur und 
Malerei. Dabei geht es ihm nicht um eine ikonografische Bildanalyse oder primär 
um den dargestellten Inhalt eines Gemäldes, sondern darum wie eine jeweils 
gegebene Sichtbarkeit im Zusammenspiel von Licht, Schatten, Raum oder Blick 
erzeugt wird. Gilles Deleuze beschreibt dies in seinem Buch Foucault wie folgt:

»Müssen wir […] die Werte der Imagination beschwören, an denen sich die Wahrneh-

mung orientier t, oder Spiele von Sinnesqualitäten, die der Wahrnehmung ›Themen‹ vor-

geben? Dann wäre das dynamische Bild oder die dynamische Qualität die Bedingung 

des Sichtbaren, und Foucault drückt sich in Wahnsinn und Gesellschaft manchmal in 

Bachelardscher Manier aus. Er gelangt jedoch rasch zu einer anderen Lösung. Wenn 

5 | Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Die Geschichte des Wahnsinns im 

klassischen Zeitalter [Folie et Déraison. Histoire de la folie à l’âge classique, 1961], 

übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1973. Vgl. zum Körper des Wahnsinns Brugger, 

Ingried: »Der fiktive Körper des Geisteskranken. Eine Geschichte zwischen Voyeurismus 

und Identifikation«, in: Brugger, Ingried, Gorsen, Peter und Schröder, Klaus Albrecht 

(Hg.): Kunst & Wahn, Köln 1997, S. 17-59; Porter, Roy: »Monster und Verrückte im Frank-

reich des 18. Jahrhunderts«, in: Hagner, Michael (Hg.): Der falsche Körper. Beiträge zu 

einer Geschichte der Monstrositäten, Göttingen 1995, S. 108-126; Regener, Susanne: 

»Vom sprechenden zum stummen Bild. Zur Geschichte der psychiatrischen Fotografie«, 

in: Schuller, Marianne, Reiche, Claudia und Schmidt, Gunnar (Hg.): BildKörper. Ver-

wandlungen des Menschen zwischen Medium und Medizin, Hamburg 1998, S. 185-211.

6 | Sarasin: Michel Foucault zur Einführung, a.a.O., S. 36.

7 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 177.

8 | Ebd.

9 | Ebd., S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 71

beispielsweise die Architekturen Sichtbarkeiten sind, Orte der Sichtbarkeit, so deshalb, 

weil sie nicht nur Steinformen sind, das heißt Anordnungen von Dingen und Verbindun-

gen von Qualitäten, sondern zunächst Formen des Lichts, die Helligkeit und Dunkelheit 

ver teilen, das Opake und das Transparente, das Gesehene und das Ungesehene.«10 

Und kurz darauf fasst Deleuze Foucaults Analysen des Lichts mit den Worten 
zusammen:

»Es gibt […] ein ›Es gibt‹ des Lichts, ein Sein des Lichts oder ein Licht-Sein […]. Muß man 

nun dieses ursprüngliche Licht bei Foucault der Lichtung* Heideggers, Merleau-Pontys, 

dem Freien oder Offenen annähern, die sich nur sekundär auf das Sehen beziehen? Mit zwei 

Unterschieden: das Licht-Sein Foucaults ist nicht ablösbar von diesem oder jenem Modus; 

es ist als Apriori gleichwohl doch historisch und zudem eher epistemologisch als phäno-

menologisch. Auf der anderen Seite steht es dem Sprechen nicht in derselben Weise offen 

wie dem Blick […]. Man kann hieraus folgern, daß jede historische Formation all das sieht 

und sichtbar macht, was sie gemäß ihren Bedingungen der Sichtbarkeit zu sehen vermag.«11 

Für die von Foucault unterschiedenen Zeitalter der Renaissance, der Klassik 
und der Moderne wandeln sich die Bezüge von Licht und Schatten, von Raum 
und Blick. Diese Formen des Sichtbaren bringen eine Geschichte der Grenze 
hervor, die in Foucaults Werk als Markierung und Klassifizierung des Körpers 
Eingang findet und seine Betrachtungen zur Bildgeschichte des Wahnsinns 
prägen. Dabei spricht er nicht über die Kunst, sondern er denkt mit der Kunst.

Innen und Aussen: Hieronymus Bosch

Für das Zeitalter der Renaissance wird Das Narrenschiff (1490-1500) von Hiero-
nymus Bosch zur Inkunabel für die Figur des Wahnsinnigen (Abb.1). Foucault 
geht dabei nicht auf die Darstellung des Narrenschiffes im Sinne einer kunst-
historischen Deutung ein, sondern er kündigt stattdessen die Unterscheidung 
zwischen dem Sichtbaren und Sagbaren als Stoßrichtung des Buches von 
Wahnsinn und Gesellschaft an:

»Man kann wahrscheinlich über dieses Thema [das Narrenschif f] keine Analyse erstel-

len, wie es Émile Mâle12 für die voraufgehenden Epochen und besonders bezüglich des 

10 | Ebd., S. 82.

11 | Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986], übers. von Hermann Kocyba, Frankfur t 

a.M. 1992, S. 83-85.

12 | Foucault bezieht sich hier auf folgende kunsthistorische Studie: Mâle, Émile: L’art 

religieux du XIIIe siècle en France. Étude sur l’iconographie du Moyen Âge et sur ses 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle72

Todesthemas vermocht hat. Zwischen Sprache und Bild, zwischen dem, was die Sprache 

abbildet und was die plastische Form aussagt, beginnt die schöne Einheit sich aufzu-

lösen. Ihnen ist keine einzige und selbe Bedeutung unmittelbar gemeinsam. Und wenn 

das Bild auch die Funktion hat, etwas auszusagen, etwas der Sprache Konsubstantiel-

les zu übermitteln, muß man doch anerkennen, daß es bereits nicht mehr das gleiche 

sagt und daß die Malerei durch ihre plastischen Eigenheiten sich in Experimente ein-

läßt, die sie immer weiter von der Sprache entfernt, wie groß die oberflächliche Identität 

des Themas auch sein mag. Gestalt und Wort illustrieren noch die gleiche Fabel des 

Wahnsinns in der gleichen moralischen Welt, aber schon hier nehmen sie zwei verschie-

dene Richtungen, indem sie durch eine noch kaum spürbare Spaltung bereits anzeigen, 

wie die große Trennungslinie in der abendländischen Er fahrung des Wahnsinns verlau-

fen wird.«13

Dem Narrenschiff und der mit ihm verbundenen Struktur des gleichzeitigen 
Einschlusses und Ausschlusses widmet sich Foucault zu Beginn von Wahn-
sinn und Gesellschaft ausführlich. Bis ins 16. Jahrhundert wurden die Irren auf 
diesen ausgesetzt, wobei jede Fahrt »möglicherweise die letzte«14 war. Die Aus-
gestoßenen fuhren in eine andere Welt, gingen entweder unter oder kamen in 
einem anderen Land an, wo sie nicht aufgenommen, sondern wieder ins Meer 
zurückgestoßen wurden. Zwischen diesen zwei Welten, die beide nicht ihnen 
gehören konnten, waren die Irren in einer »Liminarsituation«: Im Schiff waren 
sie ausgeschlossen und zugleich – in den Worten Foucaults – »vor den Toren 
der Stadt eingeschlossen«15, »Gefangene inmitten der freisten und offensten al-
ler Straßen« auf dem Meer.16 

In Boschs Narrenschiff hat das Schiff nicht im sicheren Hafen seinen An-
ker geworfen, sondern es befindet sich auf offener See. Diese tut sich als ein 
unendlicher und weiter Raum auf, in welchem eine Silhouette eines Ufers 
am Horizont sich abzeichnet. Der Himmel als monochrome Fläche kündigt 
keine heilsgeschichtliche Erlösung an und auch am Ufer im Hintergrund ist 
kein narrativer Hinweis einer möglichen Stadt zu erkennen. Die Erzählung ist 
hier zerbrochen und stattdessen wird das Schiff zum Ort einer verrückten In-
nenszene, die einem unbestimmten und offen Raum ausgesetzt ist. Das Innen 
wird von einem Außen bedroht. Unter freiem Himmel, vor einer unendlichen 

sources d’inspiration, Paris 1891, vgl. Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O. 

S. 33 und S. 37. Zudem hat Foucault Brion, Marcel: Bosch, Paris 1938 sowie das Vor-

wort von Marcel Brion aus dem Ausstellungskatalog Bosch, Goya et le fantastique, hg. v. 

Gilberte Martin-Méry (Bordeaux 1957) konsultier t.

13 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 36. Herv.i.O.

14 | Ebd., S. 9.

15 | Ebd., S. 29. Herv.i.O.

16 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 73

Weite und der unklaren Verortung zwischen Schatten und Licht entsteht eine 
Konturlosigkeit der Seelandschaft. Das Schiff in einer Überschärfe und als ein 
in sich geschlossener Innenraum im Vordergrund steht der in die Offenheit 
geworfenen Situation im Hintergrund gegenüber.

Im Anschluss an Friedrich Nietzsche setzt für Foucault der Wahnsinn als 
eine tragische Erfahrung in dem Moment ein, in dem das Subjekt in sein Au-
ßen stürzt und sich mit der kosmischen Ordnung der Welt verbündet. Hier-
für bezieht sich Foucault mehrfach auf ein weiteres Gemälde von Bosch: die 
»Versuchung des Heiligen Antonius (Museum Lissabon)«17 (Abb. 2). In diesem 
Gemälde sind verschiedene Gestalten der phantastischen Fauna, die die Lein-
wand belebt, den traditionellen Masken entlehnt«.18 Im Rückgriff auf den 
Kunsthistoriker Ludwig von Baldass stellt Foucault einen Bezug zu den Mas-
kenbildern aus dem Hexenhammer her.19 In einer längeren Bildbeschreibung 
betont Foucault dabei, wie die Faszination für den Anderen, die Unvernunft 
und für phantastische Figuren im Außen das Gemälde bestimmt (Abb. 2a):

»In der Versuchung von Lissabon sitzt gegenüber dem heiligen Antonius eine dieser in 

seiner Einsamkeit, seiner Buße, seinen Entbehrungen wahngeborenen Gestalten. Ein 

schmales Lächeln belebt dieses körperlöse Gesicht, repräsentier t lediglich die Unruhe 

in der Form einer agilen Grimasse. Nun ist es gerade diese Silhouette eines Nachtmahr, 

die zugleich Subjekt und Objekt der Versuchung ist; sie faszinier t den Blick des Aske-

ten – wobei beide Gefangene einer Ar t Spiegelbefragung bleiben, die für immer unbe-

antwortet bleibt in einem Schweigen, das nur von dem dämonischen Schwarm, der sie 

umgibt, bewohnt ist.«20

Neben Hieronymus Bosch bezieht sich Foucault auch auf die Malerei von Mat-
thias Grünewald, Albrecht Dürer, Dieric Bouts, Pieter Brueghel bis zu Frans 
Hals und zieht im Blick auf die Vielzahl dieser Gemälde folgenden Rück-
schluss: 

»Auf allen Seiten faszinier t der Wahnsinn den Menschen. Die phantastischen Bilder, 

die er entstehen läßt, sind keine flüchtigen Erscheinungen, die schnell von der Ober-

fläche der Dinge verschwinden. […] Als der Mensch das Willkürliche seines Wahnsinns 

17 | Ebd. S. 35. 

18 | Ebd.

19 | Es handelt sich hierbei um folgende Schrif t von Baldass, Ludwig: Hieronymus 

Bosch, Wien 1943 (in der Bibliothèque nationale de France liegt die zweite Ausgabe 

von 1945 vor). »Selbst wenn die in Lissabon aufbewahrte Versuchung nicht zu den letz-

ten Werken von Bosch gehört, wie es Baldass annimmt, ist sie sicher nach dem Malleus 

maleficarum, der 1487 entstand, geschaffen worden.« Ebd., Fußnote 52, S. 35-36. 

20 | Ebd., S. 38

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle74

entfaltet, begegnet er der dunklen Notwendigkeit der Welt; das Tier, das seine Trugbilder 

und seine Nächte der Entbehrung heimsucht, ist seine eigene Natur, die die unerbittli-

che Wahrheit der Hölle klarlegt […]. In so vielen Bildern – und das hat ihnen wahrschein-

lich dieses Gewicht gegeben, hat ihrer Phantasie eine so starke Kohärenz verliehen – hat 

die Renaissance ausgedrückt, was sie an Drohungen und an Geheimnissen dieser Welt 

vorausahnte.«21

Im Gegensatz hierzu hat das Zeitalter der Klassik diese »alten tragischen 
Diskurse der Renaissance vergessen, wo es um die Zerrissenheit der Welt, 
das Ende der Zeiten oder den von der Animalität verschlungenen Menschen 
ging«.22 Stattdessen werden die Wahnsinnigen in Kerker gesperrt, der Wahn-
sinn fällt ins Dunkel und wird ausgeschlossen. Zugleich rückt er als Objekt 
eines neuen kritischen Bewusstseins ins Zentrum rationaler Untersuchun-
gen. Die zu dieser Zeit etablierte binäre Trennung zwischen Vernunft und Un-
vernunft wird im Zeitalter der Moderne schließlich durch die »dreigliedrige 
anthropologische Struktur – der Mensch, sein Wahnsinn und seine Wahrheit 
[…]« ersetzt.23 Erst im Zeitalter der Moderne wird ein ausleuchtendes und kon-
kretes Licht auf die Körper der Wahnsinnigen geworfen. Entsprechend werden 
um 1800 die Wahnsinnigen aus den Gefängnissen in die neuen Institutionen 
der Irrenanstalten gebracht. An die Stelle der Dunkelheit der Klassik, die den 
Wahnsinn als das Andere der Vernunft markiert und zugleich unsichtbar ge-
macht hatte, »tritt in der Moderne eine Helligkeit, die den Wahnsinn auf eine 
neue Weise zu erfassen suche«.24 Die räumliche Trennung des Einschlusses 
und Ausschlusses, wie sie über die Figur des Narrenschiffs versinnbildlicht 
wurde oder über den Dialog mit Unvernunft, der sich mit der Nacht und dem 
Phantasiegebilde verbündet, wird in der Moderne durch die Trennung »zwi-
schen Schatten und Licht«25 ersetzt.

21 | Ebd., S. 41f.

22 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, [»Le cercle anthropologique«, 1961], 

übers. von Markus Sedlaczek, Berlin 2003, S. 19.

23 | Ebd., S. 28.

24 | Geisenhanslüke, Achim: »Wahnsinn und Gesellschaft«, in: Kammler, Clemens, 

Parr, Rolf und Schneider, Ulrich Johannes (Hg.): Foucault-Handbuch. Leben  – Werk  – 

Wirkung, Stuttgart 2008, S. 18-31, hier S. 26.

25 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 75

Körperliche Zurschaustellung des Wahnsinns: 
Fr ancisco di Goya

Dieser Wandel kündigt sich an der Schwelle zur Moderne in zwei Gemälden 
Goyas an. Die Körper der Wahnsinnigen, die teils im Schatten verschwinden 
und teils aus einem leuchtenden, fast gleißenden und blendenden Licht auf-
tauchen, stellte der Maler 1794 in seinem Gemälde Hof der Irren dar (Abb. 3).26 
In diesem Licht, das von oben herab ins Innere eines Gefängnishofes hinein-
bricht, werden die Wahnsinnigen dem Blick preisgeben, während andere Ge-
stalten in der Finsternis kaum zu erkennen sind.27 Auch in dem späteren Ge-
mälde Goyas, Das Irrenhaus von 1812, verschwinden einige Wahnsinnige noch 
teils im Dunkel, während andere in einem deutlich helleren Licht auftauchen 
(Abb. 4). Es handelt sich hier um ein innerbildliches Licht, das durch das ver-
gitterte Fenster und die weiteren Architekturöffnungen im Hintergrund he-
reinströmt. Wie in einem kleinen Theater spielen sich hier mehrere Szenen 
ab, die einige der Wahnsinnigen als singuläre Figuren hervortreten lassen. 
Gerahmt von Wärtern unterscheiden sich die wahnsinnigen Insassen von die-
sen durch ihre nackten Körper, ihre Kleidung und Gestik. Die Figur mit einer 
Papstkrone auf dem Kopf gebärdet sich so, als würde sie der ganzen Welt ihren 
Segen geben. Der nackte Mann mit dem militärischen Dreispitz gibt vor, mit 
der Hand zu schießen und die sich wie auf einem Trohn an einer Säule anleh-
nende Figur mit einer aus Spielkarten geformten Krone scheint mit dem Zep-
ter in der Hand über die Welt zu herrschen. Dieses Gemälde, die für Künstler 
bestimmt waren,28 beschreibt und analysiert Foucault ausführlich im letzten 
Kapitel von Wahnsinn und Gesellschaft, »Der anthropologische Zirkel«, das in 
der deutschen Ausgabe nicht übersetzt wurde.29

26 | Vgl. Klein, Peter K.: »›La fantasía abandonada de la razón‹. Zur Darstellung des 

Wahnsinns in Goyas ›Hof der Irren‹«, in: Held, Jutta (Hg.): Goya. Neue Forschungen. Das 

internationale Symposium 1991 in Osnabrück, Berlin 1994, S.  161-194; ders.: »Insa-

nity and the Sublime: Aesthetics and Theories of Mental Illness in Goya’s Yard with Lu-

natics and Related Works«, in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, Bd. 

61, 1998, S. 198-253; Marques, Manuela B. Mena: »Corall de locos. Hof der Irren«, in: 

Schuster, Peter-Klaus und Seipel, Wilfried: Goya. Prophet der Moderne, Ausst.kat., Köln 

2005, S. 137f. 

27 | Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.O., S. 138. Herv.i.O.

28 | Goya hat Corral de Locos von 1793 an die Akademie San Fernando in Madrid ge-

schenkt, verbunden »mit der Bitte, es seinen Kollegen zu zeigen«. Wedekind, Gregor: Le 

portrait mis à nu. Théodore Géricault und die Monomanen, München 2007, S. 71.

29 | Im deutschsprachigen Kontext ist Foucaults Zugrif f auf die Bildgeschichte in 

Wahnsinn und Gesellschaft deswegen wenig ver traut, da im letzten Kapitel »Der an-

thropologische Kreis« längere Textpassagen zur Malerei Francisco di Goyas gestrichen 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle76

»Der Goya, der das Irrenhaus malte, empfand angesichts dieses im Leeren wimmelnden 

Fleisches, dieser Nackten entlang nackter Wände, zweifellos etwas, das einem zeitgenössi-

schen Pathos gleichkam: die symbolischen Lumpen, in die die verrückten Könige gekleidet 

sind, lassen flehende Körper sichtbar, Körper, die den Ketten und Peitschen ausgeliefert 

sind, die dem Delirium der Gesichter weniger durch das Elend ihrer Entblößtheit wiederspre-

chen als durch die menschliche Wahrheit, die aus all dem unversehrten Fleisch hervorbricht. 

[…] Das Irrenhaus erzählt weniger von Verrücktheiten und jenen seltsamen Figuren, wie man 

sie zum Beispiel in den Caprichos findet, als vielmehr von der großen Monotonie dieser in all 

ihrer Kraft dargestellten neuen Körper, deren Gesten, wenn sie an ihre Träume erinnern, vor 

allem ihre düstere Freiheit besingen: Seine Sprache ist der Welt Pinels verwandt.«30

Als das Andere, wie es als Unvernunft der Vernunft gegenübergestellt und 
unter den Blick der Vernunft gerückt wird, schauen einzelne Wahnsinnige zu-
rück und blicken die Betrachtenden vor dem Bild unmittelbar an. Die Anfänge 
einer anthropologischen Größe beginnen sich abzuzeichnen, indem Goya die 
uns anblickenden Wahnsinnigen in ihrer körperlichen Nacktheit als Kehrseite 
der geistigen Vernunft zeigt. Hierzu Foucault:

»Der Blick, den man auf den Irren richtet – und der die konkrete Er fahrung ist, auf der 

die medizinische oder die philosophische Er fahrung aufbauen wird –, kann nicht mehr 

derselbe sein. Zur Zeit der Besuche in Bicêtre oder Bedlam konnte man, indem man 

den Irren von außen betrachtete, den ganzen Abstand ermessen, der die Wahrheit des 

Menschen von seiner Animalität trennt. Nun betrachtet man ihn neutraler und leiden-

schaftlicher zugleich. Neutraler, weil man in ihm die tiefen Wahrheiten des Menschen 

entdecken wird, jene schlummernden Formen, aus denen entsteht, was er ist. Und lei-

denschaftlicher, weil man ihn nicht erkennen wird, ohne sich selbst zu erkennen […]. 

Dieser Blick, der sich das Schauspiel einer endlich nackten Wahrheit des Menschen 

versprechen kann […], kann nun nicht mehr umhin, die eigene Schamlosigkeit zu be-

trachten. Er sieht nicht, ohne sich selbst zu sehen.«31

wurden. Das in der französischen Originalausgabe von Wahnsinn und Gesellschaft, Fo-

lie et déraison. Histoire de la folie à l’âge classique (1961) enthaltene letzte Kapitel 

»Le cercle anthropologique« erschien komplett in einer Neuübersetzung als einzelne 

Publikation bei Merve. Foucault, Michel: Der anthropologische Zirkel, a.a.O; zur Nicht-

aufnahme der Textpassen zu den Künsten in der Erstübersetzung siehe auch Gelhard, 

Andreas: »Foucault und die Malerei«, in: Kleiner, Marcus S. (Hg.): Michel Foucault. Eine 

Einführung in sein Denken, Frankfur t a.M. 2001, S.  239-260 und Geisenhanslüke, 

Achim: »›Diskurs ohne Boden‹. Zu ›Der archäologische Zirkel. Zur Ontologie der Sprache 

in Michel Foucaults Geschichte des Wissens‹ von Pravu Mazumdar«, in: kultuRRevoluti-

on 55/56, 2009, S. 100-102.

30 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.O., S. 47ff.

31 | Ebd., S. 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 77

Foucault weist in diesem Zusammenhang auf Praktiken der Zurschaustellung 
von Wahnsinnigen hin. Diese Praktiken existierten bereits im Mittelalter und sie 
bilden eine Ausnahme in der Geschichte des Verbergens von Wahnsinnigen im 
Dunkeln der Gefängnisse. Sie verdeutlichen dadurch, dass die Körper der Wahn-
sinnigen durchaus auch »des Zeigens wert«32 waren. Foucault analysiert eine 
ambivalente Situation, in welcher der Wahnsinn die Gesellschaft durchdringt, 
er zurückgewiesen wird und wiederum wie auf eine Bühne gedrängt wird, um 
nach vorne zu treten. Diese Form der Sichtbarkeit beschreibt er am Beispiel der 
theatralen Vorführung von Wahnsinnigen vom Mittelalter bis in die Moderne:

»Wahrscheinlich war es eine sehr alte Sitte des Mittelalters, die Irren zur Schau zu stellen. 

In einigen der Narrentürme in Deutschland sind Gitterfenster eingebaut worden, die den 

Außenstehenden erlaubten, die darinnen angeketteten Irren zu beobachten. Sie boten 

auf diese Weise ein Schauspiel an den Toren der Stadt. Merkwürdig ist die Tatsache, dass 

diese Sitte nicht verschwand, als einmal die Tore der Asyle geschlossen wurden, sondern 

daß sie sich im Gegenteil gerade dann entwickelte und in Paris und London geradezu ei-

nen institutionellen Charakter annahm. Noch 1815 […] stellte das Hospital von Bedlam 

jeden Sonntag Irre für einen Penny aus. Das jährliche Einkommen dieser Ausstellungen 

betrug etwa 400 Pfund, was die erstaunlich hohe Zahl von 96.000 Besuchern jährlich be-

deutet. In Frankreich blieben ein Ausflug nach Bicêtre und die Schaustellung der Irren bis 

zur Revolution eines der Sonntagsvergnügen der Bourgeoisie der Rive Gauche. Mirabeau 

schreibt in seinen Observations d’un voyageur anglais, dass die Irren in Bicêtre ›wie selt-

same Tiere dem erstbesten Trottel, der bereit war, Geld zu geben‹, gezeigt wurden. Man 

lässt die Wärter die Irren ausstellen, wie der Dompteur auf dem Jahrmarkt von Saint-Ger-

main die Affen zeigt. Einige Wärter waren bekannt für ihr Geschick, die Irren Tänze und 

Akrobatik vorführen zu lassen, während sie mehrmals mit der Peitsche knallten.«33

Goya selbst erwähnt in einem Brief, in welchem er das Gemälde Hof der Irren 
erläutert, ein Schauspiel solcher Art. Dieses Bild zeigt ihm zufolge »einen Hof 
voll Irrer mit zwei kämpfenden Nackten und einen Bewacher, der sie mit der 
Peitsche antreibt. (Ich habe einem solchen Vorgang in Saragossa beigewohnt)«.34 
Pinel bezog sich für seine Reform auf das Irrenhaus von Saragossa, das als fort-
schrittliche Anstalt galt.35 Neben dem Irrenhaus, das besichtigt werden konnte, 
ist es zudem möglich, dass Goya auf eine zeitgenössische Theateraufführung 
mit dem Titel Das Haus der Irren von Saragossa anspielt.36 Er könnte das Stück, in 
dem der Direktor selbst als Irrer endet, gekannt haben und über diesen Weg zum 

32 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 139.

33 | Ebd., S. 138.

34 | Zitier t nach Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.O., S. 138.

35 | Wedekind: Le portrait mis à nu, a.a.O., S. 71.

36 | Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.O., S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle78

Besuch eines Irrenhauses animiert worden sein. Auch die weiteren Kabinett-
stücke entstammen den volkstümlichen Themen der Wanderbühnen.37 In der 
Zeit, in der die Irrenanstalten sich als Asyle herausbildeten, nahm die Zurschau-
stellung von Irren immer mehr zu. In Goyas Gemälde ist jeder Irrer Teil einer 
Masse. Zudem wird der Raum in Schatten und Licht unterteilt. Genau wie Las 
Meninas von Velazquez in Die Ordnung der Dinge38 kündigen die zwei Gemälde 
Goyas die Episteme des Menschen im Zeitalter der Moderne an, die darin be-
steht, nicht nur »das Wesen des Wahnsinns selbst«, sondern insbesondere »den 
Menschen zu objektivieren, ihn aus seinem Selbst zu verjagen, ihn letzten Endes 
auf das Niveau einer reinen und einfachen Natur, auf das Niveau der Dinge zu 
bringen«.39 Während das kritische Licht der Klassik eine Trennung zwischen 
Vernunft und Wahnsinn hervorbringt, so erzeugt in der Moderne das praktische 
Licht die Differenz von Norm und Abnorm im Bezug zum Wahnsinn als Wahr-
heit des Menschen und das analytische Licht ermöglicht es entsprechend, den 
Wahnsinn in all seinen Erscheinungsformen zu beobachten und zu benennen.

»Das kritische Bewußtsein des Wahnsinns tritt also unablässig besser ans Licht, während 

die tragischen Gestalten des Wahnsinns fortschreitend in den Schatten gedrängt wer-

den. […] Allein einige Seiten von de Sade und das Werk Goyas bezeugen, daß dieses Ver-

schwinden nicht mit völliger Vernichtung gleichgesetzt werden kann, sondern daß diese 

tragische Erfahrung im Dunkel der Nächte des Denkens und der Träume fortbesteht […].«40 

Bei den Gemälden Goyas, auf die Foucault hier verweist, handelt es sich nicht 
um die zwei Irrenanstalten, sondern um Schlaf der Vernunft, Disparate Nummer 
13, Disparate ridiculo oder Der Mönch41 (Abb. 5), die alle Figuren des Wahnsinns 
ortlos in einen Bezug zur schwarzen Oberfläche als Grund des Bildes belassen. 
Bezogen auf Goyas Irrenanstalten zeigt Foucault, dass erstens das Licht und der 
Schatten den Raum unterteilen und dass zweitens das Licht alleine als Instru-
ment der Macht den Wahnsinnigen zum Objekt der Wissenschaft gemacht wird. 
Im Gegensatz zu diesem Licht widmet sich Foucault genauso der Nacht, dem 
Schatten, der Finsternis, dem Dunkel, die nicht wie in der Aufklärung negativ zu 
bewerten sind, sondern Foucault zufolge einen anderen, freien Raum eröffnen. 
Diesen findet Foucault in den Gemälden Goyas, die sich einer anderen Darstel-
lung des Wahnsinn zuwenden: »Nicht dem der eingekerkerten Irren, sondern 

37 | Ebd.

38 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften, Frankfur t a.M. 1997, S. 384-404.

39 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 31f.

40 | Ebd., S. 49.

41 | Zu Foucaults Deutung von Goyas Gemälden als insistierende Wiederkehr des 

Wahns gegen die Vernunft vgl. Gelhard: »Foucault und die Malerei«, a.a.O., S. 239-260.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 79

dem des in seine Nacht geworfenen Menschen.«42 Dabei fällt dieses Dunkel, das 
Schwarz, mit dem Grund des Bildes zusammen, den Foucault als »Grund-los«43 
beschreibt. Goyas Gemälde haben keinen Hintergrund und heben sich von »der 
monotonsten aller Nächte« ab.44 Foucaults Analyse des schwarzen Grundes wird 
zur Folie, vor der sich der moderne Blick und das helle Licht des Wissens abset-
zen wie etablieren.

In seinen Beobachtungen zu den Formen der Sichtbarkeit wie Licht, Schat-
ten, Räume, Körper und Blick nimmt Foucault nicht nur einzelne Bilder, son-
dern auch eine Aneinanderreihung oder Vergleiche zwischen zwei verschiede-
nen Bildern aus unterschiedlichen Epochen in den Blick. Explizit vergleicht er 
Boschs Heiligen Antonius von 1510 (Abb. 2) mit Goyas Mönch von 1820 (Abb. 5). 
Einerseits erkennt Foucault Gemeinsamkeiten zwischen den Bildern: »Ist das 
Monster, das dem Mönch seine Geheimnisse ins Ohr flüstert, nicht ein Ver-
wandter des Gnoms, der den Heiligen Antonius von Bosch faszinierte?«45 Im Ver-
gleich entdeckt Foucault zum einen eine Rückkehr der tragischen Erfahrung 
in den Künsten der Moderne. Den epistemischen Unterschied zwischen Bosch 
und Goya wiederum hält Foucault in den Formen des Lichts und finsteren Grun-
des fest. Während bei Bosch eine Komplizenschaft mit dem Wahnsinn besteht, 
bei dem die Formen aus seiner Welt selbst entstehen, gehen bei Goya diese For-
men aus dem Nichts der schwarzen, grundlosen Fläche hervor. »In dieser Nacht 
steht der Mensch […] mit dem Tiefsten und Einsamsten in Verbindung, das er in 
sich birgt.« Während die »Wüste des Heiligen Antonius von Bosch […] unendlich 
bevölkert«46 ist, bleibt »Goyas Mönch hingegen, mit dem warmen Tier im Rü-
cken, dessen Pfoten auf seinen Schultern ruhen und dessen Maul ihm ins Ohr 
schnaubt, […] allein«.47 Im Gegensatz zum schwarzem Grund als finstere Schat-
ten, die eine Rückkehr der tragischen Erfahrung eröffnen, tritt mit dem immer 
stärker werdenden Licht ein Dispositiv im Zeitalter der Moderne zum Vorschein, 
das die Körper der Wahnsinnigen in neuer Weise ergreifen wird.

Das panop tische Licht

Zu Beginn seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie (1973-74) hält Foucault 
fest, dass in Wahnsinn und Gesellschaft die Mikrophysik der Macht genauso im 

42 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.O., S. 49.

43 | Ebd., S. 51.

44 | Ebd.

45 | Ebd., S. 49f.

46 | Ebd., S. 53.

47 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle80

Zentrum seines Interesses stand.48 Es ging ihm bereits hier, wie er 1975 in ei-
nem Interview mit François Ewald betont, »um die Frage, wie und warum der 
Wahnsinn seinerzeit in einer bestimmten institutionellen Praktik und in ei-
nem bestimmten Erkenntnisapparat problematisiert worden ist«.49 Das Wirken 
verschiedener Machtstrukturen auf den Körper von der Renaissance bis zur 
Klassik greift Foucault auf, um den Wandel einer zunehmend unkörperlichen 
und entindividualisierten Macht auf die individualisierten Körper der Wahn-
sinnigen in der Moderne zu untersuchen. Die Wende zu diesem Zeitalter der 
Moderne verbindet Foucault mit dem Jahr 1795, in dem der Arzt Philip Pinel 
die Wahnsinnigen von ihren Ketten befreite. Foucault kritisiert die Lektüre 
dieses Datums als Moment der großen Befreiung des Wahnsinns. In seiner 
Vorlesung Die Macht der Psychiatrie schildert er ausführlich, dass nur kurze 
Zeit nach dieser ›Befreiung‹ aus den Gefängnisketten neue Körperapparaturen 
ins Spiel kommen, wie die Zwangsjacke oder der Stuhl, an den der Kranke 
festgebunden wird, Hundehalsbänder mit Spitzen unter dem Kinn oder das 
Kleidungsstück mit Handschuhfingern, das dem Insassen um den Hals gelegt  
wurde.50 Solche Techniken schnürten die Körper so zusammen, dass die Hän-
de auf den Oberschenkeln ruhen mussten, wie die Abbildung von Ambroise  
Tardieu für das Buch des französischen Psychiaters Jean-Étienne Esquirol 
Von den Geisteskrankheiten (1816) und der Kupferstich Restraining Chair (Tran-
quilizing Chair) von 1811 für den amerikanischen Psychiater Benjamin Rush  
zeigen (Abb. 6 und Abb. 7).51 Diese Körperapparaturen dienten der Dressur 
und Stillstellung des Körpers, um diesen gleichzeitig als Objekt der Untersu-
chung in den Blick nehmen zu können.52 Foucault schildert einen solchen Fall 
im Kontext der von Pinel und Tuke entwickelten Asyle ohne Gefängnisketten 
und Körpergewalten wie der des Auspeitschens: 

»Als ein Anstaltsdirektor in Lille […] die Verantwortung für die Anstalt übernahm, war er 

beim Eintreten überrascht, von überall her entsetzliche Schreie zu vernehmen, doch er war 

48 | Vgl. Foucault, Michel: Die Macht der Psychiatrie. Vorlesungen am Collège de 

France (1973-1974) [Le Pouvoir psychiatrique. Cours au Collège de France, 1973-

1974], hg. von Jacques Lagrange, übers. von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen 

Schröder Frankfur t a.M. 2005, S. 28: »ungefähr der Zielpunkt oder jedenfalls der Unter-

brechungspunkt der Arbeit [sei], die ich ehedem in der Histoire de la folie ausgebreitet 

habe«. 

49 | Ewald, François: Pariser Gespräche mit Michel Foucault, Gilles Deleuze, Georges 

Dumezil, Fernand Braudel, Georges Duby, Paul Veyne, François Furet und Roger Char-

tier, übers. von Walter Seitter, Berlin 1989, S. 15.

50 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., S. 157.

51 | Ebd.

52 | Ebd., S. 158-159.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 81

beruhigt und zugleich beunruhigt, das muß freilich gesagt werden, als er bemerkte, daß 

die Kranken in Wirklichkeit sehr ruhig waren, weil er sie alle im Blick hatte, festgemacht an 

der Wand, wobei jeder auf einem Stuhl festgebunden war, der selbst an der Wand fixiert 

war – Sie sehen, ein System, das den Mechanismus der Panoptik reproduzierte.«53

Foucault verdeutlicht, dass an die Stelle der Hand, welche zuvor die Ketten 
angelegt hat, nun ein panoptisches Licht und ein ärztlicher Blick auf den Plan 
tritt, der im Feld der Klinik alles sieht und in der Masse zu unterscheiden be-
ginnt. In seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie kündigt Foucault an, wie 
die kollektive Macht jeden Einzelnen im Zeitalter der Moderne erfassen wird: 
»Und wir werden es mit einer Macht zu tun haben, die eine Gesamtmacht über 
jedermann sein wird, die jedoch immer nur Reihen voneinander getrennter 
Individuen anvisiert. Die Macht ist in ihrem Zentrum kollektiv, doch von der 
Zielseite her ist sie stets nur individuell.«54

In Überwachen und Strafen beschreibt Foucault diesen Wandel anhand des pa-
noptischen Gefängnisses und des Lichts als neue Körpertechnik der Macht im 
Sichtbaren, die im Gegensatz zu Goyas Irrenanstalten stehen (Abb. 4). Inner-
halb der panoptischen Architektur ist das

»Prinzip des Kerkers […] umgekehrt, genauer gesagt: von seinen drei Funktionen – ein-

sperren, verdunkeln und verbergen  – wird nur die erste aufrechterhalten, die beiden 

anderen fallen weg. Das volle Licht und der Blick des Aufsehers er fassen besser als das 

Dunkel, das auch schützte. Die Sichtbarkeit ist eine Falle.

Zunächst wird damit jene dicht gedrängte und ruhelose Masse von Eingekerker ten 

vermieden, wie sie Goya gemalt […] hat. Jeder ist an seinem Platz sicher in eine Zelle ein-

gesperr t, wo er dem Blick des Aufsehers ausgesetzt ist; aber die seitlichen Mauern hin-

dern ihn daran, mit seinen Gefährten in Kontakt zu treten. Er wird gesehen, ohne selber 

zu sehen; er ist Objekt einer Information, niemals Subjekt in einer Kommunikation«.55

Die neue Macht, die sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts etabliert hat, basiert 
Foucault zufolge auf der Trennung, dass in den »Zellen ein Individuum«56 
konstituiert wird. Jeder Körper erhält in diesem Moment seinen eigenen Ort: 
»Also räumliches Festsetzen. Und in jeder Richtung, die der Blick des Aufse-
hers einnehmen kann, am Ende jeder dieser Richtungen wird der Blick auf 

53 | Ebd., S. 160.

54 | Ebd., S. 116.

55 | Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [Surveil-

ler et Punir. La naissance de la prison, 1975], übers. von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 

1994, S. 257.

56 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle82

einen Körper treffen«.57 Diese Macht ist insofern entkörperlicht, entindividua-
lisiert und anonym, da sie einfach über das Spiel mit dem Licht, also der Sicht-
barkeit, ausgeübt wird. Mit den Worten Foucaults: »Diese Macht braucht kein 
Instrument; ihre einzige Stütze ist der Blick und das Licht.«58 Der Wahnsinni-
ge, der nun mit einem klinischen Blick erfasst wird, erscheint, wie Foucault in 
Die Geburt der Klinik beschreibt, im Feld einer »konkreten Sinnlichkeit«.59 Es 
ist ein »Blick, der von Körper zu Körper wandert, und zwar immer im Raum 
sinnlicher Gegenwart«.60 Diese konkrete Sinnlichkeit und diese Wanderung 
von Körper zu Körper, von Bild zu Bild, konstituieren den Mythos des ärztli-
chen Blicks, der alles sieht.61 Das medizinische Auge blickt auf die Gesamtheit 
des Spitalfeldes, es sammelt alle einzelnen Ereignisse, die sich in ihm abspie-
len, um die Wahrheit, die sich in den Wiederholungen und Konvergenzen der 
Ereignisse unter seinem Blick abzeichnet, zu erfassen.62 

In Verbindung mit der neuen Methode der Statistik, die im Vergleich den 
Mittelwert als Norm erfasst, wird der Wahnsinn fortan als Abnorm, als Über-
schreitung der Normalitätsgrenzen betrachtet.63 So wird das Sammeln und die 
Reihung von Bildern zu einem konstitutiven Moment des Wissens, des Erken-
nens und des Identifizierens, das einen zentralen Wendepunkt in der Psychi-
atriegeschichte markiert. Dabei ist diese neue immaterielle Macht »mit einer 
fortwährenden Wissensentnahme verbunden«.64 Diese geht mit einer Aufnah-
me der Kodifizierungen und Notationen einher, um all das, »was die Individu-
en eben gerade in ihren Zellen tun«65 zu erfassen. Es handelt sich dabei um 

57 | Ebd.

58 | Ebd., S. 118.

59 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks [La 

naissance de la clinique. Une archéologie du regard médical, 1963], übers. von Walter 

Seitter, Frankfur t a.M. 1999, S. 134.

60 | Ebd.

61 | Ebd., S. 124.

62 | Ebd., S. 129.

63 | Barkhaus, Annette; Mayer, Matthias; Roughley, Neil und Thürnau, Donatus (Hg.): 

Identität. Leiblichkeit. Normativität. Neue Horizonte anthropologischen Denkens, Frank-

furt a.M. 1996; Gadebusch Bondio, Mariacarla: »Das Bild vom Bösen. Photographie als 

Instrument zur Stigmatisierung der Devianz«, in: Hess, Volker (Hg.): Normierung der Ge-

sundheit. Messende Verfahren der Medizin als kulturelle Praktik um 1900, Husum 1997, 

S.  93-118; Engstörm, Eric J.: »Die Kapillarität des Normbegriffs«, in: ebd., S.  57-64; 

Schmiedebach, Heinz-Peter: »›Abweichung vom Durchschnitt im Sinne der Zweckwidrig-

keit‹ – Der psychiatrische Blick auf die psychische Normalität«, in: ebd., S. 39-56. Link, 

Jürgen: Versuch über den Normalismus. Wie Normalität produziert wird, Opladen 1999.

64 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., S. 119.

65 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 83

eine »Ansammlung dieses Wissens, Bildung von Folgen und Serien, welche 
die Individuen charakterisieren«66 sollen. Durch das Nebeneinanderstellen der 
Wahnsinnigen konnte der medizinische Blick vergleichen, um Ähnlichkeiten 
und weitere Differenzen herzustellen. Diese Verfahren und ihre statistischen 
Auswertungen gingen mit den Beschreibungen medizinischer Klassifikationen 
einher. Dabei verdeutlicht Foucault, dass im Spital das pathologische Faktum als 
einzelnes Ereignis erscheint und den Patienten in seiner singulären Individuali-
tät erfasst, während er zugleich im seriellen Zusammenhang der Klinik steht.67

Der är z tliche Blick: Théodore Géricault

Diese neue Form der Macht auf die Körper des Wahnsinns im Zeitalter der Mo-
derne wird in den fünf erhaltenen und in der Zeit von 1819-1824 entstandenen 
Monomanenporträts von Théodore Géricault sichtbar (Abb. 8-12).68 Zu seiner 
Zeit wurden die Patientinnen und Patienten in den Irrenanstalten voneinander 
getrennt und isoliert. Im Gegensatz zur undifferenzierten Menge von Körpern 
in Goyas Irrenanstalten wird bei Géricault jeder Insasse im Rahmen eines Bil-
des vereinzelt dargestellt (Abb. 3 und Abb. 4 im Vergleich zu Abb. 8-12). Wie im 
panoptischen Gefängnis können die Porträtierten von Géricault nicht unterei-
nander kommunizieren. Ihre Hände sind nicht dargestellt und sie erscheinen 
dadurch ruhig gestellt vor einer Wand. In den bisher erschienenen Schriften 
Foucaults ist kein Verweis auf diese Gemälde zu finden, auch wenn eines aus 
der Bilderserie sich im Louvre befindet (Abb. 11). Ein möglicher Grund, wes-
halb Foucault sich nicht auf diese Bilder bezieht, ist, dass diese keine Analyse 
ermöglichen, da sie genau Foucaults Thema sind.69

66 | Ebd.

67 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 123.

68 | Vgl. zu diesen Porträts insbesondere Goodman, Rita Susan: Théodore Géricault’s 

Portraits of the Insane: Art, Psychiatry and the Politics of Philanthropy, Diss., The Univer-

sity of Michigan 1996; Wedekind: Le portrait mis à nu, a.a.O.; Schrader, Kristin: »Gesicht 

und Widerspruch. Verwandtschaften von Marlene Dumas und Géricault«, in: Wedekind, 

Gregor und Hollein, Max: Géricault. Bilder auf Leben und Tod, Schirn Kunsthalle Frank-

furt, Museum voor Schone Kunsten Gent, Ausst.kat., München 2013, S. 179-180; Snell, 

Robert: Portraits of the Insane. Théodore Géricault and the Subject of Psychotherapy, 

London 2017.

69 | Der Hinweis zu dieser möglichen Deutung geht auf Ann-Cathrin Drews (Berlin) und 

ihr Gespräch mit dem Neffen Foucaults, Henri-Paul Fruchaud, in Paris über die fehlende 

Rezeption Géricaults bei Foucault zurück. Beiden sei an dieser Stelle herzlich für diesen 

Denkanstoss gedankt.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle84

Géricaults Gemälde sind Bilder, die das Wissen und die Körper des Wahn-
sinns im Zeitalter der Moderne beleuchten, und das heißt, dass sie den anth-
ropologischen Blick der Gegenwart ins Bild überführen. Daher sind es keine 
Gemälde, die eine Geschichte der Grenze zum Außen und zur tragischen Erfah-
rung mehr zulassen, sondern sie befinden sich mitten in der Episteme, die das 
Wissen über den Menschen als ein neues Innen verankern. Diskursanalytisch 
ist mit Foucault prägnant, dass die Entstehung dieser fünf Porträts genau in die 
Zeit fällt, in der sich die Psychiatrie als Wissenschaft und als Institution erst 
zu konstituieren begann.70 Mit Foucault betrachtet, soll im Folgenden gezeigt 
werden, dass sich in diesen Gemälden Géricaults, die nur wenige Jahre nach 
Goyas Irrenanstalten entstanden sind, nicht mehr die Erfahrung der Unvernunft 
niederschlägt, sondern allein der ärztliche Blick. Sie stellen einen Endpunkt dar, 
in dem der Wahnsinn zur inneren Wahrheit des Menschen geworden ist.

Nicht der Gegenstand oder die Klassifikation ist dabei entscheidend, sondern 
wann und wie der Wahnsinn aus dem Dunkel ins Licht tritt. An dieser Stelle sei 
in Erinnerung gerufen, wie Deleuze Foucaults Umgang mit den Sichtbarkeiten 
beschrieben hat: »Die Sichtbarkeiten sind nicht Gegenstandsformen, auch keine 
Formen, die sich in der Berührung von Licht und Ding kundgäben, sondern For-
men der Helligkeit, die vom Licht selbst geschaffen wurden.«71 In der Bilderserie 
von Géricault formt genau in diesem Sinne ein Licht die Körper der Wahnsin-
nigen, die aus dem Dunkel geholt werden und sich vor einer fensterlosen Wand 
positionieren. Sie werden in diesen Gemälden sichtbar gemacht, gezeigt und 
unserem Blick dargeboten, jedoch nicht in der von Goya gezeigten Andersheit 
und unterhaltsamen Kuriosität. Stattdessen werden sie nüchtern und objektiv in 
ihrer Individualität ausgestellt und in diesem Moment ihrer Sichtbarmachung 
zugleich zu einer medizinischen Untersuchungsperson gemacht. Während in 
Goyas Gemälden das Licht noch blendend und dumpf auf eine Masse von Wahn-
sinnigen fällt, trifft es in Géricaults Porträts das Individuum. 

Ohne den historisch konkreten Kontext oder die konkrete Ausstellungssitua
tion der Monomanenbildnisse zu kennen,72 sind diese Bilder Teil der Bildgeschichte 

70 | Vgl. hierzu Goodman: Théodore Géricault’s Portraits of the Insane, a.a.O.; Roelcke, 

Volker: »›Gesund ist der moderne Culturmensch keineswegs…‹: Natur, Kultur und die Ent-

stehung der Kategorie ›Zivilisationskrankheit‹ im psychiatrischen Diskurs des 19. Jahrhun-

derts«, in: Barsch, Achim und Hejl, Peter M. (Hg.): Menschenbilder. Zur Pluralisierung der 

Vorstellung von der menschlichen Natur (1850-1914), Frankfurt a.M. 2000, S. 215-236 

und Quétel, Claude: »Géricault und die Psychiatrie der Romantik – eine doppelte Begeg-

nung«, in: Wedekind und Hollein: Géricault. Bilder auf Leben und Tod, a.a.O., S. 205-212.

71 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S. 75.

72 | Der Kontext, in welchem diese fünf Porträts entstanden sind, und weshalb diese in 

einer Serie gemalt wurden, bleibt bis heute ungeklärt. Mittlerweile liegen elf verschiede-

nen Hypothesen vor. Die erste Deutung fasst die fünf Bilder als Studien auf und betrachtet 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 85

des Wahnsinns, wie sie Foucault in Wahnsinn und Gesellschaft und später in Macht 
der Psychiatrie als Epoche analysiert hat. Mitten in der historischen Herausbildung 
und Etablierung der Psychiatrie als Wissenschaft zeigen die Gemälde Géricaults 
das neue Licht und den neutralen, analytischen Blick auf die Körper der Wahnsin-
nigen. Aufgrund dieses auf die Insassen geworfenen Lichts können sich individu-
elle Gesichtszüge aufs Genaueste abzeichnen, wie beispielsweise die große und 
langgezogene Nase, die hohen einfallenden, hageren Wangenknochen, die roten 
Hautflecken und dunklen Augenringe. In Lebensgröße und ohne Typisierung 
wird hier ein Individuum gezeigt, das aufgrund seiner spezifischen Physiognomie 
sofort wiedererkannt und identifiziert werden kann.73 

Der Dargestellte, der noch zur Zeit Géricaults porträtunwürdig galt, wird for-
mal in die Nähe eines geläufigen Porträts gerückt, als ob es sich um eine alltägli-
che Darstellung handeln würde. Der Maler Géricault bricht somit in seiner Dar-
stellungsweise radikal mit den bisherigen Bildern des Wahnsinns, wie sie noch 
in Goyas Irrenanstalten als theatrales Schauspiel gezeigt wurde. Der Betrachter 
nähert sich Géricaults Gemälden wie gewöhnlichen Porträts, ohne irgendwelche 
äußerlichen Zeichen direkt mit dem Wahnsinn verbinden zu können. Diese Bil-
derserie macht somit den ereignishaften Moment in der Geschichte der Psychia-
trie sichtbar, in welchem die Grenze zwischen Norm und Abnorm diskursiv fest-
gehalten und institutionell begründet wurde. Die Statik und Passivität der Körper, 
die dunklen, kargen Wände, welche keinen Ausblick auf ein Außen gewähren, 

sie deshalb nicht als salonfähig. Die zweite These lautet, dass die Bilder zur Illustration 

eines psychiatrischen Buches dienen sollten. Drittens wurden sie als medizinisches Vorle-

sungsmaterial gedeutet, in dem die Bilder reale Patienten stellvertretend repräsentieren 

würden. Die vierte Deutung besagt, dass die Bilder als Therapie an die Insassen gerichtet 

waren. Fünftes wurde die Hypothese aufgestellt, dass sie nicht nur eine Therapiefunktion 

für die Betrachter besäßen. Siebtens besagt eine künstlerbiografische sowie werkimma-

nente These, dass der Maler im eigenen Wahn die Bilder für sich selbst gemalt hätte und 

der behandelnde Arzt Géricaults in Verbindung mit dem Ideen- oder Auftraggeber der Bil-

derserie stand. Nach der achten These könnten die Bilder Geschenke an die Ärzte anstelle 

eines Honorars gewesen seien, wobei mehrere Ärzte in Frage kommen. Neuntens wird ver-

mutet, dass fünf verschollene Gemälde als Pendant zu den noch erhaltenen Bilder unter-

schiedliche Krankheitsphasen darstellen würden. Zehntens könnte die Bilderserie als ein 

politischer Appell gedeutet werden, wenn man berücksichtigt, dass die Geisteskrankheit 

als Folge sozialer Entwicklungen und als Effekt einer progressiven Politik angesehen wur-

de. Elftens können sie in einem Kunstkontext bzw. im Ausstellungswesen auch losgelöst 

von ihrem Bezug zur Medizin stehen. Vgl. hierzu Goodman: Théodore Géricault’s Portraits 

of the Insane, a.a.O. sowie Wedekind: Le portrait mis à nu, a.a.O.

73 | Vgl. zum Identifizieren von Personen insbesondere Spaemann, Robert: »Über das 

Identifizieren von Personen«, in: Barkhaus, Mayer, Roughley und Thürnau (Hg.): Identi-

tät. Leiblichkeit. Normativität, a.a.O., S. 222-228.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle86

und die ausleuchtende Lichtregie: All dies lenkt die Aufmerksamkeit auf die hell 
beleuchtenden Gesichter, die in ihrer Einsamkeit einem Blick preisgegeben wer-
den. Das panoptische Licht und der praktische und analytische Blick haben hier 
die Körper der Wahnsinnigen bereits ergriffen. Sie sind ruhig gestellt und werden 
gezeigt. Der Wahnsinn, der den Körper des Menschen heimsucht, wird als ein 
Kampf zwischen Dunkel und Licht zugleich zu seiner Wahrheit gemacht.

Angesichts von Géricaults Bilderserie stellt sich aber unweigerlich die Frage, 
worin und weshalb es sich bei den Porträtierten um Insassen einer Irrenanstalt 
handeln soll, die im Werk von Géricault in einer Reihe von Darstellungen mit 
Sklaven, guillotinierten Kriminellen, Leichnamen, Bettlern, Kindern oder Tie-
ren stehen. In welcher Weise wird in den Porträts der Monomanen überhaupt 
zwischen wahnsinnig und vernünftig, ›geisteskrank‹ und ›gesund‹, ›normal‹ 
und ›anormal‹ unterschieden? Es ist genau diese Frage, die mit der Klassifika-
tion der Monomanie, die 1814 von Esquirol eingeführt wurde, entsteht und die 
in Folge dessen als größte Gefahr für die Gesellschaft angesehen wurde, die 
Foucault in Wahnsinn und Gesellschaft wie folgt diskursanalytisch gelesen hat:

»Der Ausdruck Monomanie […] wird völlig um den Skandal herum konstruier t, den ein 

Individuum darstellt, das in einem Punkt wahnsinnig ist, in allen anderen aber vernünf-

tig bleibt. […] Ein Mensch, der in jedem anderen Punkt normal ist, begeht plötzlich ein 

über die Maßen grausames Verbrechen; für seine Tat lässt sich keine Ursache und kein 

Grund finden […]: nachdem die Tat einmal begangen ist, wird der Verbrecher wieder zu 

dem, was er zuvor war. Kann man sagen, dass es sich einen Wahnsinnigen handelt? 

Erlaubt die völlige Abwesenheit sichtbarer Determinationen, das totale Fehlen vernünf-

tiger Gründe, auf die Nicht-Vernunft dessen zu schließen, der die Tat begangen hat?«74

Vor diesem Hintergrund führen Géricaults Gemälde ein doppeltes Theater 
auf. Einerseits zeigen sich die Wahnsinnigen als bürgerliche Individuen in all-
täglicher Kleidung75 und zugleich wird ihr Gesicht zu einem Schauplatz, auf 
dem sich seriell etwas zeigt, ohne Beteiligung der Person. Hier setzt stattdes-
sen der ärztliche Blick ein. Géricaults Gemälde sind deshalb verstörend, weil 
der Wahnsinn nicht nur unbestimmt zwischen Norm und Abnorm verharrt, 
sondern weil er – bezogen auf die ausgestellten und ins Licht gerückten Kör-
per – zu einer Frage wird, die hinter jedem einzelnen Gesicht liegt.

74 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.O., S. 37.

75 | Zum Aspekt des Alltäglichen im Werk von Géricault vgl. Fornari, Bruno: »Géricault 

oder die Grausamkeit des Alltäglichen«, in: Wedekind und Hollein: Géricault. Bilder auf 

Leben und Tod, a.a.O., S. 155-166.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 1: Hieronymus Bosch: Das Narrenschiff, 1475-1480, 
55,8 x 33,3 cm, Paris, Musée du Louvre. © bpk/Musée du 
Louvre, Dist. RMN – Grand Palais/Angèle Dequier.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 2: Hieronymus Bosch: Versuchung des heiligen Antonius, um 1450-1516, 
Triptychon, 131,5 × 53 cm (Flügel) und 131,5 × 119 cm (Mitteltafel), Lissabon, Museu 
Nacional de Arte Antiga, aus: Baldass, Ludwig: Hieronymus Bosch, Wien 1943, Abb. 84. 

Abbildung 2a: Hieronymus Bosch: Ausschnitt aus der Versuchung des heiligen 
Antonius, um 1450-1516, Triptychon, 131,5 × 53 cm (Flügel) und 131,5 × 119 cm 
(Mitteltafel), Lissabon, Museu Nacional de Ar te Antiga, aus: Baldass, Ludwig: 
Hieronymus Bosch, Wien 1943, Abb. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 3: Francisco José de Goya y Lucientes: Corral de locos, 1793, 46 x 31 cm, Öl 
auf verzinntem Eisen, Dallas, Meadows Museum, SMU, Algur H. Meadows Collection, 
MM.67.01. Foto: Michael Bodycomb.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 4: Francisco José de Goya y Lucientes: Irrenhaus, um 1812-
19, Öl auf Holz, 45 x 72 cm, Madrid, Museo de la Real Academia de 
Bellas Ar tes de San Fernando. © bpk/Alfredo Dagli Or ti.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 5: Francisco José de Goya y Lucientes: Der 
Mönch, um 1820-23, Öl auf Putz und auf Leinwand 
übertragen, 144 x 66 cm, Madrid, Museo del Prado. 
© akg-images/Erich Lessing.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 6: Ambroise Tardieu: Illustration für Jean-Étienne 
Esquirol von 1816, aus: Esquirol, Jean-Étienne Dominique: Von den 
Geisteskrankheiten (1816). Reprint von 1838, Bern/Stuttgart 1968, 
S 46. © Hans Huber Verlag, Bern.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 7: Benjamin Rush: Restraining Chair/Tranquilizer, 1811. 
© Science Source/Getty Images.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 8: Théodore Géricault: Monoman des Diebstahls (Der 
Kleptomane), 1819-1824, Öl auf Leinwand, 60 x 50 cm, MSK Gent. 
© Lukas – Ar t in Flanders vzw, Foto: Hugo Maertens.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 9: Théodore Géricault: Monoman der Kindesentführung (Der 
Kindsentführer), 1819-1824, 65 x 54 cm, Öl auf Leinwand, Michele 
and Donald D’Amour Museum of Fine Ar ts, Springfield, Massachusetts, 
USA. The James Philip Gray Collection. Foto: David Stansbury.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 10: Théodore Géricault: Geisteskranker mit militärischem 
Grössenwahn, um 1819/22, 81 x 65 cm, Öl auf Leinwand, Sammlung 
Oskar Reinhart »Am Römerholz«, Winter thur. © Bundesamt für Kultur, 
Bern.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 11: Théodore Géricault: Monomanin des Spiels (Die 
Spielhexe), 1822/23, 77 x 64 cm, Öl auf Leinwand, Paris, Musée du 
Louvre. © bpk/Musée du Louvre, Dist. RMN – Grand Palais/Angèle 
Dequier.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 12: Théodore Géricault: Die irrsinnige Neiderin (Monomanin 
des Neids), 1822/23, 72 x 58 cm, Öl auf Leinwand, Lyon, Musée des 
Beaux-Arts. © bpk/Félicien Faillet.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Defekte Körper, intakte Bilder  
Michel Foucaults Die Geburt der Klinik 

Jadwiga Kamola

»Die Krankheit wird grundsätzlich in einem Projektionsraum ohne Tiefe wahrgenommen, 

in einem Raum der Koinzidenzen ohne zeitlichen Ablauf: es gibt nur eine Ebene und ei-

nen Augenblick. Die Form, in der sich die Wahrheit ursprünglich zeigt, ist die Oberfläche, 

auf der das Relief hervortritt und zugleich verschwindet – das Porträt.«1

Mit diesem Zitat aus Michel Foucaults Die Geburt der Klinik, das in der franzö-
sischen Originalausgabe Naissance de la Clinique im Jahr 1963 erschien, wird 
ideengeschichtlich die grundlegende Wende der medizinischen Erfahrung 
zwischen dem 18. und 19. Jahrhundert in den Blick genommen.2 Dieser histori-
sche Moment war aus Foucaults Sicht in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich. 
So löste der Bericht des Chirurgen Jacques Tenon von 1788 zu den Zuständen 
der Krankenhäuser, veröffentlicht unter dem Titel Mémoires sur les hôpitaux 
de Paris, eine Neustrukturierung des Spitalwesens aus.3 Dabei betonte Tenon 
die Notwendigkeit des engen Kontakts zwischen Arzt und Patient, sowohl im 
Hinblick auf die Therapie als auch auf die medizinische Ausbildung. Zudem 
erarbeitete er die Methode der unmittelbaren Beobachtung, die Untersuchung 
von lebenden und toten Körpern und damit die Pathologie – wesentliche Cha-
rakterzüge der modernen Klinik.4 Diesen geschichtlichen Formierungen wid-
men sich die Ausführungen in Die Geburt der Klinik. 

Der vorliegende Text untersucht die Bedeutung des Bildes im Zusam-
menhang mit der Ordnung der medizinischen Episteme des 18. und 19. 

1 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik  – Eine Archäologie des ärztlichen Blicks 

[Naissance de la Clinique, Une archéologie du regard médical, 1963], übers. von Walter 

Seitter, Frankfur t a.M. 2008, S. 22.

2 | Ebd., S. 15. 

3 | Williams, Elizabeth: The Physical and the Moral. Anthropology, Physiology, and Phi-

losophical Medicine in France, 1750-1850, Cambridge 1994, S. 80.

4 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jadwiga Kamola100

Jahrhunderts. Meine These ist, dass das Bild, als »Tableau« und »Porträt«, als 
Parameter eines erkenntnistheoretischen, streng linearen Paradigmas  – der 
Ordnung –, fungiert, wobei darauf hinzuweisen ist, dass Foucault diese Voka-
beln dem medizinischen Diskurs des 18. Jahrhunderts entnimmt. In diesem 
Zusammenhang fungiert die Oberfläche als das wesentliche Schema des Bil-
des und verbindet die Krankheit, den Körper und den Blick. Die folgenden 
Abschnitte tragen dieser Beziehung Rechnung, indem sie die Formen des 
Bildes in Die Geburt der Klinik, zunächst als »Tableau«, dann als »Porträt«, 
untersuchen. Es soll weiterhin gezeigt werden, dass mit der Wende zum 19. 
Jahrhundert und der damit einhergehenden Einheit von Gesehen-sein und 
Gesprochen-sein nicht etwa die Bedeutung des Bildes schwindet, sondern viel-
mehr der Schematismus des Bildes für die Episteme strukturbildend bleibt.5 
Bisher wurde der Körper als Spielraum diverser Macht-Dispositive beschrie-
ben.6 Dabei unberücksichtigt blieb die Bedeutung des Bildes und welche Rolle 
sie in Foucaults Denken spielte.7 Das Ziel dieses Artikels ist vor diesem Hinter-
grund, die grundsätzliche Komplementarität und Korrelation zwischen dem 
Körper und dem Bild aufzuzeigen. 

5 | Ebd. 

6 | Ältere Forschungsliteratur, die auf Foucaults Thesen zurückgreif t, eröffnet auf deren 

Grundlage den Diskurs um den historisierbaren Körper. Dieser fungier t als Spielraum 

diverser Macht-Dispositive. Mit diesem Ansatz sollte vor allem sozialtheoretischen Fra-

gen begegnet werden. Foucaults Thesen wurden insbesondere für die Disziplinen der 

Gender-, Queer- oder Disability-Studies fruchtbar gemacht. Siehe z.B. Price, Janet und 

Shildrick, Margrit: Feminist Theory and the Body, New York 1999.

7 | Bildtheoretische Ansätze, die auf Foucaults Thesen aufbauen, sind grundsätzlich 

auf die Themen der Sichtbarkeit, des Blickes und der Betrachterposition fokussier t. Sie 

verstehen das Bild als Instrument verschiedener Macht-Dispositive. In diesem Sinne 

würden Bilder nicht lediglich eine Realität abbilden; sie würden sich an deren Aufbau 

beteiligen und darüber hinaus politische Beziehungsnetze spiegeln. Im Rahmen des 

Diskurses siehe z.B. Jenks, Chris (Hg.): Visual Culture, London 1995; Maasen, Sabi-

ne und Mayerhauser, Torsten und Renggli, Cornelia: Bilder als Diskurse – Bilddiskurse, 

Weilerswist 2006. Neueste Bildtheorien, die Foucaults Thesen aufnehmen, begegnen 

gerade dem Konnex des Bildes und der Macht kritisch. Siehe dazu Halawa, Mark A.: Die 

Bilderfrage als Machtfrage. Perspektiven einer Kritik des Bildes, Berlin 2012, S.  13. 

Selten finden sich Ansätze, die Foucaults Schrif ten für eine Bildanalyse fruchtbar 

machen. Siehe dazu Mazumdar, Pravu: »Repräsentation und Aura: Zur Geburt des mo-

dernen Bildes bei Foucault und Benjamin«, in: Gente, Peter: Foucault und die Künste, 

Frankfur t a.M. 2004, S. 220-238 oder Harlizius-Klück, Ellen: Der Platz des Königs ›Las 

Meniñas‹ als Tableau des klassischen Wissens bei Michel Foucault, Wien 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Defek te Körper, intak te Bilder  101

Das Bild als Table au 

»Bevor sie in die Masse der Körpers aufgenommen wird, erhält die Krankheit eine hie

rarchische Organisation in Familien, Gattungen und Arten. Anscheinend handelt es sich 

um ein ›Tableau‹, das die Unzahl der Krankheiten übersichtlicher und einprägsamer ma-

chen soll.«8

In der sogenannten Medizin der Arten, die Foucault in Werken wie François 
Boissier de Sauvages’ Nosologie méthodique (1771) bis zu Philippe Pinels Noso-
graphie philosophique (1797) zeitlich lokalisiert, zeigt sich die Krankheit als »Ta-
bleau«.9 Die deutsche Ausgabe bedient sich der Originalvokabel »Tableau« und 
umarmt die semantische Mehrdeutigkeit des französischen Begriffs zwischen 
Tabelle, Gemälde und Szene.10 Das Tableau dient im 18. Jahrhundert nicht nur 
dazu, die Läsionen und die Kohärenz der pathologischen Formen abzulesen, 
für Foucault ist es der wesentliche Koordinatenraum der Krankheit, ohne des-
sen Vorlage die Krankheit nicht zu verorten ist.11 Es fungiert als ein Begriff, der 
die Episteme zunächst geometrisch gliedert. Das nosologische Tableau, das im 
18. Jahrhundert Krankheiten klassifiziert, ist symmetrisch-linear konstruiert. 
Bei Sauvages (1706-1767) oder J. E. Gilibert (L’anarchie médicinale, 1772) besteht 
es aus der Ordinate und der Abszisse; es breitet die Ähnlichkeiten der Symp-
tome übersichtlich aus und impliziert eine »Figur« einer einzelnen Krankheit 
und der Krankheiten überhaupt. Diese Figur wird von Sauvages als chronologi-
sche Abfolge von Phänomenen – als ein bildliches Schema – begriffen:

»Dieser Raum [des Tableaus] enthält eine ›Vertikale‹, auf der sich die Implikationen häu-

fen: – z.B. kann das Fieber als ›ein sukzessives Zusammentreffen von Kälte und Wärme‹ 

in einer oder mehreren Episoden ablaufen; diese Episoden können einander ohne Un-

terbrechung oder mit Intervallen folgen […]. Und auf der ›Horizontale‹ übertragen sich 

8 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 20. 

9 | Ebd.

10 | Eine solche Mehrdeutigkeit betonen auch die Übersetzer der englischen Ausgabe 

von Didi-Hubermans Invention of Hysteria: »The French tableau signifies painting and 

scene (as in tableau vivant) but also table (as in a table used to organize data).« Sie-

he Didi-Huberman, Georges: The Invention of Hysteria. Charcot and the Photographic 

Iconography of the Salpêtrière [Invention de l’hystérie: Charcot et l’iconographie pho-

tographique de la Salpêtrière, 1982], übers. von Alisa Hartz, Cambridge, Mass. 2003, 

S.  24. Dt. erschienen als: Didi-Huberman, Georges: Die Erfindung der Hysterie. Die 

photographische Klinik von Jean-Martin Charcot, übers. von Silvia Henke und Martin 

Stingelin und Hubert Thüring, München 1997. Für Verweise zur Hysterie und zum Tableau 

siehe ebd., S. 34.

11 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jadwiga Kamola102

die Homologien […]. Ein tiefer Raum geht allen Wahrnehmungen voraus und befehligt 

sie aus der Ferne. Von ihm aus, von den Linien aus, die er schneidet, von den Massen 

aus, die er ver teilt oder hierarchisier t, überträgt die Krankheit, wenn sie in den Blick 

kommt, ihre eigenen Merkmale auf einen lebenden Organismus.«12 

Das Tableau entwirft zum einen ein Beziehungsnetz aus Implikationen und 
Homologien der Krankheit – es formt – und zum anderen kreiert es den Raum 
aller Beziehungen – es gibt die Form vor.13 Die Krankheit entsteht als die An-
häufung von Analogien und Wiederholungen. Wesenheiten werden durch 
Ähnlichkeiten und Distanzen erkannt und definiert:

»Der Abstand, der eine Krankheit von der anderen trennt, mißt sich einzig an dem Grad 

ihrer Ähnlichkeit, ohne daß der logisch-zeitliche Abstand der Genealogie eine Rolle 

spielt. Das Aufhören der willkürlichen Bewegungen und das Nachlassen der inneren und 

äußeren Empfindlichkeit bilden das allgemeine Profil, das sowohl dem Schlagfluß, dem 

Ohnmachtsanfall und der Lähmung gemeinsam ist.«14

Für den englischen Arzt Thomas Sydenham (1624-1689) zeichnet sich das Tab-
leau vor allem durch das Fehlen der Zeitlichkeit aus. Es handelt sich um einen 
simultanen Raum des »Immerwährend-Gleichzeitigen«; Zeitlichkeit wird ein-
gefroren und durch die Gleichzeitigkeit der Symptome ersetzt.15 Daraus ergibt 
sich eine Kausalität, die für Foucault »plane Sukzession« ist: »bald bricht der 
Wahnsinn aus, bald wird die Symptomgruppe von den motorischen Zeichen 
eingeleitet«.16 Damit ist der klassifizierende Blick des Mediziners lediglich für 
Oberflächenverteilungen empfänglich. Er richtet sich auf die Lücken und die 
Distanzen; auf die Intervalle, die, wie Foucault mit Verweis auf François Frier 
(Guide pour la conservation de l’homme, 1789) hervorhebt, »eine Krankheit von 
einer anderen, die wahre von der falschen, die echte von der unechten, die bös-
artige von der gutartigen unterscheiden«.17

In diesem Zusammenhang entsteht die Frage, wie die Beziehung zwischen 
dem Körper und der Krankheit genau konfiguriert ist. Der Körper hat ein Vo-
lumen, das dem Schematismus und der Flächigkeit des Tableaus entgegenge-
setzt ist. Der »Lokalisationsraum« der Krankheit im Körper unterscheidet sich 
von ihrem »Konfigurationsraum« im Tableau: 

12 | Ebd., S. 20-21. 

13 | Ebd., S. 32.

14 | Ebd., S. 22-23. 

15 | Ebd., S. 22.

16 | Ebd., S. 28. 

17 | Ebd., S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Defek te Körper, intak te Bilder  103

»Hat die Krankheit ihre wesentlichen Koordinaten auf dem Tableau, so findet sie ihre 

sinnliche Erscheinung im Körper. Hier trif f t sie auf einen Raum, dessen Konfiguration 

ganz anders ist: es ist ein Raum von Volumen und Massen.«18

Die Krankheit, deren Wesensstruktur durch das Tableau modelliert wird, fügt 
sich in den Organismus, in dem sie Körpergestalt annimmt.19 Dieser Organis-
mus ist als ein flächiger Raum konzipiert. Die Organe werden als faktische 
Träger der Krankheit identifiziert, doch stellen sie nicht deren unmittelbare 
Bedingungen dar. Insofern haben die Krankheit und der Körper keinen ge-
meinsamen Raum. Der flache Raum der Klassen und der Raum der Krankheit 
überlappen sich nicht; sie sind lediglich gegeneinander verschiebbar.20 Was  
die Krankheit mit dem Körper des Kranken verbindet, sind nicht ihre »Loka-
lisierungspunkte«, vielmehr ist es, wie aus Johann Friedrich Meckels Bericht 
der Königlichen Akademie von Preußen aus dem Jahr 1764 hervorgeht, die 
»Qualität«.21 Zwischen der Krankheit und dem Organismus gibt es regional 
situierte »Bezugspunkte«. Es handelt sich aber nur um bestimmte Teile, in 
welche die Krankheit ihre spezifischen Qualitäten aussendet: »[D]as Gehirn 
der Manischen ist leicht, trocken und bröselnd, da die Manie eine lebhafte, 
heiße, explosive Krankheit ist.«22 Die Beziehung zwischen der Krankheit und  
dem Körper setzt einen qualitativen Blick des Mediziners voraus.23 Der Arzt 
muss gezielt sehen können; sein Blick muss sich dorthin richten, wo die 
Symptome auftauchen. Das Symptom nimmt eine wesentliche Rolle im Er-
kennen der Krankheit ein, denn es ist die Form, in der sich die Krankheit 
zeigt.24 Es kommt der unsichtbaren Struktur der Krankheit am Nächsten. 
Es gelangt an die Oberfläche des Körpers durch Husten, Fieber oder Sei-
tenschmerzen, die das Symptom einer Brustfellentzündung bilden.25 Analog 
zum Symptom unterscheidet Foucault das »Zeichen«. Dieses zeigt an, was 
eintreten wird, was vorangegangen ist und was sich eben abspielt. Es ist »pro-
gnostisch, anamnetisch und diagnostisch« wie das Blauwerden der Nägel, das 
den Tod ankündigt.26 

18 | Ebd., S. 26.

19 | Ebd. 

20 | Ebd. 

21 | Bericht in der Gazette salutaire vom 2.  Aug. 1764 (Bd. XXI), zit.n. Foucault: Die 

Geburt der Klinik, ebd., S. 29. 

22 | Ebd. 

23 | Ebd., S. 30. 

24 | Ebd., S. 104. 

25 | Ebd. 

26 | Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jadwiga Kamola104

Wenn Die Geburt der Klinik das Tableau als die Struktur eines bestimmten 
Phänomens identifiziert, zeigt Die Ordnung der Dinge (1966), dass das Tableau 
grundsätzlich der Veranschaulichung der Episteme des 18. Jahrhunderts dient; 
es ist die Episteme selbst und somit Form  – »der Ort aller möglichen Ord-
nungen, die Matrix aller Beziehungen, die Distributionsform aller Wesen«.27 
Das Tableau entsteht aus einer bestimmten »Seinsweise« für die Dinge und 
das Denken über die Dinge  – der »Repräsentation«.28 Sie ist der Ort dieses 
Diskurses. Doch das Tableau, das im 18. Jahrhundert als das »Zentrum des 
Wissens« galt,29 weicht an der Wende zum 19. Jahrhundert als der »Ort aller 
Ordnungen« zurück.30 Stattdessen bildet sich am Anfang des 19. Jahrhunderts 
ein Zusammenhang zwischen der Rede und dem Blick, dem Aussagbaren und 
dem Sichtbaren, Gesprochen-sein und Gesehen-sein:

»In der Medizin der Ar ten konnten die Natur der Krankheit und ihre Beschreibung einan-

der nicht entsprechen ohne ein vermittelndes Moment: das zweidimensionale Tableau. 

In der Klinik kommunizieren Gesehen-sein und Gesprochen-sein von vornherein in der 

manifesten Wahrheit der Krankheit, deren ganzes Sein eben darin liegt. Krankheit gibt 

es nur im Element des Sichtbaren und folglich im Element des Aussagbaren.«31 

Die Klinik des 19. Jahrhunderts bringt die Beziehung zwischen dem Wahrneh-
mungsakt und der Sprache mit sich. Es geschieht eine Hinwendung zur Ver-
sprachlichung der Krankheit und so ihrer Entkernung aus dem zweidimensio-
nalen Raum des Tableaus, das als vermittelndes Moment zwischen der Gestalt 
der Krankheit und ihrer Beschreibung fungierte. Die Phänomene werden nun 
nach dem Vorbild der Sprache modelliert. In diesem Sinn wird das Symptom 
in ein Zeichen transkribiert.32 Alles, was sich dem »sprechenden Auge« auf der 
Oberfläche des Körpers darbietet, wird zum Signifikanten, durch welchen das 
Signifikat – die Krankheit – durchscheint. Signifikat und Signifikant werden 
deckungsgleich und staffeln sich zu einer Ansammlung von Phänomenen.33 
Gleichzeitig reift der »erspähende« Blick des Klinikers zu einer »komplexen 
Organisation« heran, die mit allen Sinnen operiert: »[E]s ist ein Blick, der 

27 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge  – Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften [Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 1966], 

übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1971, S. 308. 

28 | Ebd., S. 260.

29 | Ebd., S. 111. 

30 | Ebd., S. 308. 

31 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 109. 

32 | Ebd., S. 128. 

33 | Ebd., S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Defek te Körper, intak te Bilder  105

berührt, der horcht, und außerdem – aber nicht wesensnotwendig – sieht.«34 
Doch diese »Sinnesdreiheit« bleibt, wie Foucault betont, unter der Herrschaft 
des Sichtbaren bestehen.35 Indem der anatomisch-klinische Blick, der zum 
ersten Mal in den Schriften Xavier Bichats (Anatomie générale appliquée à la 
physiologie et à la médecine, 1801) oder Jean-Nicolas Corvisarts (Essai sur les ma
ladies et les lésions organiques du coeur et des gros vaisseaux, 1806) zum Vorschein 
kommt, den Körper nach Symptomen abtastet und dessen »Volumen«, das 
heißt seinen Innenraum, gliedert, scheint das Tableau als der Konfigurations-
raum der Krankheit abgelöst.36 Insbesondere im Zusammenhang mit Bichats 
Traité des membranes en général et de diverses membranes en particulier (1827) 
spricht Foucault davon, dass die Klinik als eine »Struktur des Betrachtenden« 
nicht mehr vorhanden sei, stattdessen sei sie zur »Gestalt des Betrachtenden« 
geworden.37 Doch in der Hinwendung zur Wahrnehmung der Krankheit in-
nerhalb eines lebendigen Volumens ist weiterhin eine Tendenz zur Flächigkeit 
enthalten. Foucault spricht ausdrücklich von einem »Flächenblick«. Das Volu-
men des Körpers werde auf homogene Gewebe-Flächen reduziert.38 Dies resul-
tiere in einer »diagonalen Lesung« des Körpers, die zwar vor dem Hintergrund 
eines räumlichen Gefüges stattfindet aber punktuell dennoch auf einer Fläche 
vollzogen wird. Die Flächenhaftigkeit des Tableaus wurde in die »wirklichen 
Flächen« der Membranen übertragen. Diese bilden das »Wahrnehmungskor-
relat« des klinischen Blicks.39 Das Licht, das den Leichnam illuminiert, ermög-
licht die absolute Sichtbarkeit und damit die Arbeit des Blicks.40 Da das Tableau 
die »Übersicht« über die Dinge anzeigte, tauchte ein solches Licht in der klas-
sischen Periode nicht auf.41

Es kann festgehalten werden, dass das Bild im 18. Jahrhundert als Tab-
leau wie ein geometrisches Raster aufgebaut war. Es gab der Krankheit eine 
strikt geometrische Form und war darüber hinaus in der Lage, innerhalb die-
ser Form Beziehungen herzustellen, das heißt, zu formen. Als vermittelndes 
Moment zwischen der Gestalt der Krankheit und ihrer Beschreibung war es 
weder Bild noch Sprache und daher zunächst nicht-hervorbringend, sondern 
ähnlich der Sprache. Es kreierte einen flächigen Rahmen für die Krankheit. 
Auch der Körper war flächig konfiguriert. Er war mit der Krankheit weder 
wesensgleich noch kongruent, sondern in der Fläche verschiebbar. Mit der 

34 | Ebd., S. 178.

35 | Ebd.

36 | Ebd., S. 176. 

37 | Ebd. 

38 | Ebd., S. 142. 

39 | Ebd. 

40 | Ebd., S. 158. 

41 | Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 188. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jadwiga Kamola106

Jahrhundertwende wird die Krankheit im Körper verortbar, zeitgleich schält 
sich der klinische Blick heraus. Dieser wird zum Instrument der Episteme. Er 
installiert die Bildlichkeit der Episteme innerhalb eines lebendigen Volumens; 
identifiziert Flächen und addiert sie zu Räumen. Damit bleibt die Flächigkeit 
des Tableaus als Merkmal der Episteme des 19. Jahrhunderts bestehen. 

Das Bild als Portr ät

Das Tableau schließt ein mimetisches Moment jedoch nicht vollkommen aus. 
Es ist im Porträt, welches integraler Bestandteil des Tableaus ist, enthalten. 
Die enge Bindung des Tableaus an das Porträt zeigt sich bereits in der Mehr-
deutigkeit des Tableaus, insbesondere in der darin implizierten Bedeutung als 
Gemälde. Für die Medizin des 18. Jahrhunderts formuliert Foucault den Zu-
sammenhang zwischen dem Porträt und dem Tableau folgendermaßen:

»Die Krankheit wird grundsätzlich in einem Projektionsraum ohne Tiefe wahrgenommen, 

in einem Raum der Koinzidenzen ohne zeitlichen Ablauf: es gibt nur eine Ebene und 

einen Augenblick. Die Form, in der sich die Wahrheit ursprünglich zeigt, ist die Oberflä-

che, auf der das Relief hervortritt und zugleich verschwindet – das Porträt: ›Derjenige, 

der die Geschichte der Krankheiten schreibt, muß mit Aufmerksamkeit die klaren und 

natürlichen Erscheinungen der Krankheiten beobachten, so wenig interessant sie ihm 

auch scheinen mögen. Er muss hierin die Maler nachahmen, die, wenn sie ein Porträt 

machen, darauf bedacht sind, bis zu den kleinsten natürlichen Dingen und Spuren auf 

dem Gesicht der zu porträtierenden Person alles wiederzugeben.‹ Die erste Struktur der 

klassifizierenden Medizin ist der flache Raum des Immerwährend-Gleichzeitigen – das 

Tableau.«42

Foucault zitiert hier den englischen Arzt Thomas Sydenham (1624-1689), der 
in seinen Gesammelten Schriften (1679) nach einer neuen Methode zur Be-
schreibung von Krankheiten verlangt. Sydenham kritisiert die Ungenauigkeit 
der Sprache der zeitgenössischen Mediziner. Es gelte, Phänomene möglichst 
genau zu beschreiben. Diese sollten nicht einem vorgefertigten Muster ent-
sprechen, vielmehr sollten sie der Natur entnommen worden sein. Indem der 
Arzt die Maler nachahme, die in ihren Bildern die kleinsten Flecke »kopier-
ten«, verfahre er akkurat.43 Die Sprache der Medizin habe sich daher nach 
dem mimetischen Grundsatz der Malerei zu richten. Im 18. Jahrhundert sind 

42 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 22. 

43 | Sydenham, Thomas: The Entire Works of Dr. Thomas Sydenham, Newly Made Eng-

lish from the Originals, London 1679, S. 15-16.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Defek te Körper, intak te Bilder  107

Porträt, Relief und Sprache aufs Engste verwoben. In diesem Zusammenhang 
zeigt sich ein prozessualer Wert des Porträts: 

»Der schöne flache Raum des Porträts ist zugleich Ursprung und letztes Resultat: er 

ermöglicht zuletzt ein rationales und sicheres medizinisches Wissen, das ihn durch alle 

Sichtbehinderungen hindurch doch erst erreichen muß.«44 

Das Porträtieren ist ein Erfassen der Formen, die Herstellung der Ordnung 
im Embryonalstadium. Im Prozess des Porträtierens werden partikuläre Ei-
genschaften der Krankheit erfasst und in den zweidimensionalen Raum des 
Tableaus übertragen. Konträr zum Tableau, das bereits eine Transkription 
darstellt, hat das Porträt die Mimesis zur Grundlage. Das Porträt bringt die 
Wesenheiten des pathologischen Phänomens zum Vorschein und stellt sie 
dem Tableau zur Verfügung. Darin werden sie geordnet und klassifiziert. Das 
Porträt kann insofern als ein Bestandteil des Tableaus begriffen werden. Im 
Zusammenhang mit Sydenham und Sauvages spricht Foucault davon, dass 
Tableaus gut getroffene »Porträts« seien.45 Das klassifizierende Denken inner-
halb der Medizin der Arten basiert somit auf einer Wahrnehmung, die ein her-
vorbringend-piktorales Denken erzeugt und so ins 19. Jahrhundert überleitet. 
Dieses Denken hat seinen Ursprung in der Mimesis, dem Ähnlichkeitsbezug 
zum Phänomen, und führt in einem weiteren Schritt zu einem wesentlichen 
Moment des Erkennens der Krankheit im Tableau – dem Namen. Das Wech-
selspiel von Hervortreten und Verschwinden in der Kontur des Reliefs, das die 
Form des Porträts darstellt, ist gleichsam sprachlich. Es erinnert an die Inter-
valle, die beim Sprechen entstehen. Wie Foucault in Die Ordnung der Dinge 
feststellt, ergänzten sich Sprache und Malerei im 18. Jahrhundert; sie waren 
noch keine distinkten Konfigurationen, wie es im 19. Jahrhundert der Fall ist.46 
Im 18. Jahrhundert ging die Wahrnehmung des Porträts mit einer ›Lektüre‹ 
des Charakters und damit mit der Physiognomik einher; der Lehre, der zufolge 
die inneren Eigenschaften eines Menschen von seiner äußeren Erscheinung, 
insbesondere von seinem Gesicht, ablesbar seien. Nach Johann Caspar Lavater 
(1741-1801) könnten diese in exzerpierter Form vermittels einer schwarzen Sil-
houette, die auf die menschliche Kontur reduziert blieb, dargestellt und damit 
wieder lesbar gemacht werden. Diese Lesbarkeit, die im Porträt enthalten ist, 
gehört auch zur Krankheit. Es ist bezeichnend, dass Foucault in Die Geburt der 
Klinik am Übergang zum 19. Jahrhundert den Arzt Johannes Zimmermann 
(1728-1795) zitiert. Denn es war Zimmermann, der den Priester Lavater mit 
dem Gedanken einer Physiognomie der Krankheiten bekannt gemacht und 

44 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 25-26.

45 | Ebd., S. 22. 

46 | Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jadwiga Kamola108

somit den entscheidenden Anstoß zu dessen Physiognomik gegeben hatte.47 
Wenn Lavater den Charakter des Menschen in seiner Physiognomie für ables-
bar hielt, dann verstand Zimmermann die Krankheit als eine Gestalt, die über 
eine Physiognomie verfügte:

»Der Beobachtungsgeist sucht die Physiognomie der Krankheiten. Diese Physiognomie 

ist zwar über den ganzen Körper verbreitet. Allein es gibt auch Zeichen der Krankheiten, 

ihrer Abänderungen und ihres Ausganges in den Zügen und dem Wesen des Angesichts 

überhaupt und seiner Teile, der Kranke hat zuweilen das Gesicht seiner Krankheit. In 

hitzigen Fiebern, in der Bleichsucht, in der gemeinen und der schwarzen Gelbsucht, in 

Würmern, in der wütenden Geilheit sieht der schlechteste Beobachter diese Miene.«48

Diese Aussage bezieht das Verständnis mit ein, dass die Krankheit eine Phy-
siognomie hat, das heißt, ebenfalls über ein Relief und somit eine lesbare 
Struktur verfügt. Die Krankheit erhält eine Gestalt und wird zugleich lesbar. 
Diese Gestalt überlappt sich  – und hier zeigt sich der Unterschied zum 18. 
Jahrhundert – mit der Physiognomie des Kranken und macht sich im beson-
deren Maße im (zuweilen verfärbten) Gesicht des Kranken bemerkbar. In 
diesem Sinne ist Foucaults folgende Aussage im Zusammenhang mit Zim-
mermann zu verstehen: »[D]er Kranke ist die mit individuellen Zügen ausge-
stattete Krankheit; er ist ihr Porträt, gegeben im Relief, mit Schatten, Modu-
lationen, Nuancen, Tiefe.«49 Foucaults Weiterführung dieses Gedankens, dass 
nun der Patient zum Porträt der Krankheit werde, setzt eine sich abzeichnende 
»Transparenz« des Körpers voraus, die für das 19. Jahrhundert bestimmend 
ist.50 Der Charakter der Krankheit scheint durch das Gesicht des Patienten. 
Dies geschieht ganz im Sinne der Physiognomik, deren Prinzipien sich noch 
weit ins 20. Jahrhundert fortsetzen.51 Der Körper des Patienten verweist auf 
das Allgemeine, nach Lavater ist es der gemeinsame göttliche Ursprung der 
Menschen, eine »Grundform«, zu der sich der individuelle Körper »parallel« 

47 | Percival, Melissa: The Appearance of Character. Physiognomy and Facial Expres

sion in 18th Century France, Leeds 1999, S. 161. 

48 | Zimmermann, Johann Georg von: Von der Erfahrung in der Arzneykunst, Zürich 

1763, S. 401.

49 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 32.

50 | Ebd., S. 180.

51 | Siehe z.B. Campe, Rüdiger und Schneider, Manfred (Hg.): Geschichten der Physio-

gnomik, Freiburg i.Br. 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Defek te Körper, intak te Bilder  109

verschiebt.52 Zugleich lässt das Allgemeine Schlüsse über das Besondere zu.53 
Das Porträt als Bild eines Körpers steht im Rahmen der Episteme für eine 
Weise spezifischen Erkennens der Krankheit, die grundsätzlich flächig kon-
figuriert und sprachlich dechiffrierbar ist. Es ist ein Noch-nicht-Tableau; es 
ist prozessual an dessen Aufbau beteiligt, indem es mimetisch aus den Wirk-
lichkeiten schöpft und die daraus gewonnenen Wesenheiten der Episteme zur 
Klassifizierung übergibt. Damit fungiert es als eine Figur der Episteme des 
angehenden 19. Jahrhunderts und deren Sichtbarmachung.

52 | Lavater, Johann Caspar: Physiognomische Fragmente. Zur Beförderung der Men-

schenkenntnis und der Menschenliebe, Leipzig 1775-1778, Band IV, S. 459.

53 | »Wir finden die Natur in der Natur, wenn wir mit dem allgemeinen das Besondere, 

mit der Kraft in das Ganze zu schauen, die Genauigkeit in der Beobachtung der Theile 

verbinden. Das Besondere in den Krankheiten wird durch Zeichen unterschieden, deren 

Einfluß auf eine kleinere Anzahl Krankheiten eingeschränkt ist, und die sehr zahlreich 

sind, weil die besonderen Wirkungen der Krankheiten zahlreich sind.« Siehe Zimmer-

mann: Von der Erfahrung in der Arzneykunst, a.a.O., S. 400.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kalt, warm, hybrid 
Körperkonzepte in den Texten Gilles Deleuzes und Michel 

Foucaults zu den Gemälden Gérard Fromangers1

Ann-Cathrin Drews

Die Werke der französischen Figuration narrative, mit der auch Gérard Fro-
manger in den 1960ern assoziiert wurde, scheinen in formaler Hinsicht zu-
nächst nah der amerikanischen Pop Art oder des Hyperrealismus.2 Aber die 
französischen Maler setzten Abstraktion und Figuration in ein differenzier-
teres Spiel mit politischeren Akzenten.3 Fromanger selber war politisch en-
gagiert. So lernte er Michel Foucault im Kontext der Proteste der von diesem 
mitgegründeten Groupe d’information sur les prisons kennen und beteiligte sich 
am Salon de la Jeune Peinture, der 1949 vom kommunistischen Maler Paul Re-
beyrolle gegründet worden war.4 Während der 1968er-Proteste in Paris war er 
Mitbegründer des Atelier Populaire an der Academie des Beaux-Arts, im Rahmen 

1 | Die hier vorgestellten Forschungen sind Teil meines Dissertationsprojektes zur Rolle 

des Kynikers und der Kunst im Werk Michel Foucaults sowie des Publikationsprojektes 

im Suhrkamp Verlag Michel Foucault. Schriften zur Kunst- und Bildgeschichte von Clau-

dia Blümle und Ann-Cathrin Drews. 

2 | Zu der Geschichte der Gruppierung vgl. Leeman, Richard: »Les archives ›Gérald Gas-

siot-Talabot‹: Mythologies, Tendances, Partis pris«, in: Critique d’art, 37, Frühjahr 2011, 

http://critiquedart.revues.org/1382 (letzter Zugrif f: 15.05.2016).

3 | Sarah Wilson versteht die französische Kunst dieser Zeit als »third way« zwischen 

dem amerikanischen Hyperrealismus und dem sozialistischen Realismus. Vgl. Wilson, 

Sarah: The Visual World of French Theory: Figurations, New Haven, London 2010, S. 129 

und S.  143. Siehe auch Cueff, Alain: »French Art after America. A Partial View of the 

French Exception«, in: Andral, Jean-Louis (Hg.): Art Contemporain en France, Paris 

1996, S. 153-174.

4 | »De Jeune Peinture à Jeune Création 1949-2016. Une association riche d’une ex-

périence de plus de soixante ans«, http://jeunecreation.org/history/ (letzter Zugrif f: 

28.01.2016).

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Ann-Cathrin Drews

dessen Protestplakate gestaltet und in Paris verteilt wurden. Ab den späten 
1960er Jahren malte Fromanger direkt auf die Projektionen von Pressefotogra-
fien. Über den Umgang mit Figuration, Komposition und Farbgebung – nach 
Deleuze »Tapisserie-Techniken«5  – stellt Fromangers Werk Fragen nach der 
Zusammensetzung von Bildern. Dies ist sowohl für Gilles Deleuzes Text »Das 
Kalte und das Warme« (1973) als auch für Michel Foucaults »Die photogene 
Malerei« (1975) entscheidend.6 Der Fokus beider Denker liegt auf Fromangers 
Netz malerischer Flächen, die auf dem Motiv der fotografischen Vorlage be-
ruhen, sowie den etablierten innerbildlichen Relationen, die eine Differenz 
in diese Repräsentation einschreiben. Im Folgenden soll betrachtet werden, 
inwieweit die gleichzeitigen Auseinandersetzungen Deleuzes und Foucaults 
mit Körpern oder Begriffen von Körpern ihre Betrachtungen zu Fromangers 
Gemälden prägen.

Gilles Deleuzes »Das K alte und das Warme«

Deleuze schreibt in seinem Aufsatz »Das Kalte und das Warme« 1973 über 
Fromangers Serie Le peintre et le modèle (1972). Diese Gemälde basieren auf 
Fotografien, die von einer Straßenseite mit Blick über die Straße aufgenom-
men wurden. Im Hintergrund schließt jeweils eine Reihe von Schaufenstern 
der anderen Straßenseite das Bild ab. Fromanger übersetzt in diesen Leinwän-
den besonders deutlich die beiden seine Werke bestimmenden Register des 
Fotografisch-Dokumentarischen (die Straßenszenen) und des Malerischen 
(die Farbwirkungen) in Vorder- und Hintergrund. Tatsächlich ist jedes Gemäl-
de auf einer Farbe aufgebaut, die titelgebend fungiert, z.B. Vert Veronèse oder 
Rouge de cadmium (Abb. 1), und von Fromanger vom hellen zum dunklen Ton 
aufsteigend eingesetzt wird. Das Motiv ist für Deleuze insofern nicht nur be-
stimmt durch eine mit der Ware verknüpfte »Zirkulation des Tauschwerts«, 
sondern auch »eine Reise der Farben […] eine Zirkulation der Tönungen«.7 Da-
rüber hinaus steht eine schwarze monochrome Figur vorne am Bildrand. Sie 
wirkt wie ein Schatten einer Figur vor dem Gemälde, der auf das Bild projiziert 

5 | Deleuze, Gilles: »Das Kalte und das Warme« [»Le froid et le chaud«, 1973], in: 

Lapoujade, David (Hg.): Gilles Deleuze. Die einsame Insel. Texte und Gespräche 1953-

1974 [L’île déserte et autres textes. Textes et entretiens 1953-1974, 2002], übers. von 

Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 2003, S. 359-365, hier S. 360.

6 | Ebd., und Foucault, Michel: »Die photogene Malerei (Präsentation)« [La peinture 

photogénique«, 1975], übers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften 

in vier Bänden. Dits et Écrits, hg. von Daniel Defer t und François Ewald, Mitarbeit von 

Jacques Lagrange, Bd. 2: 1970-1975, Nr. 150, Frankfur t a.M. 2003, S. 871-882.

7 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.O., hier S. 359.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


113Kalt, warm, hybrid 

wird und blickt mit dem Rücken zum Betrachter in den Bildraum, betont die 
vordere Ebene und fungiert zugleich als Betrachterfigur im Bild.

Aufgrund seiner spezifischen Malweise auf Projektionen von Fotografi-
en malt Fromanger, so Deleuze, »immer auf ein Abbild, ein Trugbild, einen 
Schatten des Objekts, um ein Gemälde zu produzieren«.8 Bereits in Differenz 
und Wiederholung (1968) und Die Logik des Sinns (1969) hatte Deleuze mit den 
Oberflächenwirkungen und Prozessen des Trugbilds das moderne Denken als 
»Scheitern der Repräsentation«, als »Verlust der Identitäten« gegenüber dem 
Abbild hervorgehoben.9 Im Trugbild wirken »Divergenz und Dezentrierung«.10 
So erzählt das moderne Kunstwerk »mehrere Geschichten zugleich«.11 Ent-
sprechend hebt Deleuze bei Fromanger die Zirkulation von Farben und Moti-
ven hervor und beschreibt die Farbkreisläufe

»der irreversiblen aufsteigenden Skala der vorherrschenden Farbe, die in dem Gemälde 

auf ein ganzes System von Verbindungen hinweist; dem Netz der sekundären Farben, 

das im Gegensatz dazu die Trennungen zwischen Kaltem und Warmem bildet, ein rever-

sibles Spiel von Transformationen, Reaktionen, Inversionen, Induktionen, Erwärmungen 

und Abkühlungen; der großen Konjunktionen des schwarzen Malers, der das Getrennte 

in sich einschließt und die Verbindungen ver teilt; und notfalls dem Rückstand des Fo-

tos, der das, was ihm zu entgleiten drohte, wieder injizier t«.12 

Der Wechsel von Verbindungen, Trennungen und Konjunktionen bzw. einem 
wieder eingeführten »Rückstand« erinnert an die Beschreibungen der Pro-
zesse von Wunschmaschinen in Anti-Ödipus (1972). Auch die Gemälde Fro-
mangers »funktionieren« für Deleuze als »Gemälde-Maschine«.13 Maschinen 
stehen im Denken Deleuzes für ein immanentes Begehren entgegen der Lo-
gik der Metapher.14 Im Kontext eines Bildverständnisses sind sie entsprechend 
des Trugbilds außerhalb von Bedeutungszuschreibungen zu verstehen, wie es 
Deleuze und Guattari in Anti-Ödipus veranschaulichten. Sie beschrieben hier 
das subversive bildnerische Funktionieren künstlerischer Maschinen in den 
Werken von Man Ray, Marcel Duchamp, Francis Picabia oder Richard Lindner. 

8 | Ebd., S. 360. 

9 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et Répétition, 1968], 

übers. von Joseph Vogl, München 1992, S. 12.

10 | Ebd., S. 347.

11 | Ebd., S.  167 und S.  346f.; Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 

1969], übers. von Bernhard Diekmann, Frankfur t a.M. 1993, S. 318.

12 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.O., S. 362.

13 | Ebd.

14 | Buchanan, Ian: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari, Or, What Can a 

Body Do?«, in: Body & Society, Nr. 3, 1997, S. 73-91, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Ann-Cathrin Drews

»Maschine« bezeichnete dabei die Produktion von Relationen im Bildraum, 
die unabhängig von dargestellten erzählerischen Motiven Bildgehalt wird. 
Umschlossene, identitäre Formen sowie daran angelehnte kompositorische 
Einteilungen zwischen einzelnen Figuren und Umgebungsraum werden als 
vorherrschende sujets unterminiert und formal miteinander verbunden in über 
sie hinausgehende Bildkreisläufe überführt.

Im Rahmen seiner Ethologie hat Deleuze auch den Körper als Maschine 
verstanden aufgrund des ihm eigenen aktiven Begehrens und der Fähigkeit, 
neue Beziehungen zu formen.15 Dieser konstruktivistische Körper ist insbe-
sondere ausgehend von Nietzsche und Spinoza gedacht. Denn der spinozisti-
sche Körper ist keine abgeschlossene Einheit, sondern wechselseitige Triade 
verschiedener »Ebenen des Ausdrucks«16 zwischen Substanz, ihren Attributen 
und Modi.17 Als derartige Modi sind Körper (und Seelen) nicht als »Form, noch 
durch […] Organe oder Funktionen« zu definieren, sondern nach dem Vermö-
gen ihrer Affekt-Fähigkeit, denn »diese Macht zu affizieren und affiziert zu 
werden, definiert […] einen Körper in seiner Individualität«.18 Er ist zudem im-
mer in einer Einbettung gedacht:19 Seine »Gesamtheit der Längen und Weiten 
konstituiert die Natur, den Immanenz- und Konsistenzplan, der ständig verän-
derbar ist und von den Individuen und Kollektiven unaufhörlich umgearbeitet, 
zusammengesetzt, wiederzusammengesetzt wird«.20 Als derartiger Modus ist 
er nur momentaner Zusammenhang und Multiplizität, und seine Substanz 
die Verbindung zwischen den Teilen in Bewegung.21 Zugleich versteht Deleuze 
auch mit Nietzsche die Einheit eines Körpers als »vielschichtiges Phänomen« 
eines  – kontingenten  – Zusammentreffens von zwei Kräften.22 Für Deleuze 

15 | Ebd.

16 | Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie [Spi-

noza et le problème de l’expression, 1969], übers. von Ulrich Johannes Schneider, Mün-

chen 1993, S. 204.

17 | Vgl. z.B. Deleuze: Spinoza. Praktische Philosophie [Spinoza  – Philosophie pra-

tique, 1981], übers. von. Hedwig Linden, Berlin 1988, S. 90 und S. 114.

18 | Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, a.a.O., S. 191; Deleuze: Spino-

za. Praktische Philosophie, a.a.O., S. 159.

19 | Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, a.a.O., S. 191-192.

20 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-

phrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980], übers. von Gabriele 

Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 354.

21 | Dabei handelt es sich nicht einfach um ein Fließen, sondern eine gewisse Anord-

nung, die durch das Konzept der »Assemblage« bewirkt wird. Vgl. Buchanan: »The Prob-

lem of the Body in Deleuze and Guattari«, a.a.O. S. 81.

22 | Deleuze, Gilles: Nietzsche und die Philosophie [Nietzsche et la philosophie, 

1962], übers. von Bernd Schwibs, Hamburg 1991, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


115Kalt, warm, hybrid 

lässt sich dieses Konzept auch auf andere Gefüge übertragen, die als ›Körper‹ 
geschaffen werden können: »Jede Beziehung zwischen Kräften erstellt einen 
Körper, der chemisch, biologisch, sozial, politisch sein kann.«23 

Diese Potenzialität von Körpern und ihren Kräften kennzeichnet die de-
leuzesche »ontology of becoming«.24 Sie bestimmt auch seine Entwürfe einer 
Ästhetik, die im Anschluss an Gilbert Simondon den »Ästhetizismus« der ge-
schlossenen Form hinter sich lässt und Prozesse evoziert.25 In diesen inhalt-
lichen Zusammenhang kann die »eigentümliche Lebenskraft«, die Deleuze 
Fromangers Gemälden zuspricht, gerückt werden. In dem Text »Die Imma-
nenz, ein Leben« (1995) kennzeichnet er die Immanenzebene und das Leben 
als »transzendentales Feld«, das nicht durch Subjekt und Objekt entsteht. 
Entsprechend Deleuzes empirischem Transzendentalismus aktualisieren 
sich diese nur in der Immanenz:26 Das Immanenzfeld »ist vielmehr so etwas 
wie das absolute Außen, das keine Formen von Ich mehr kennt, weil Inneres 
und Äußeres gleichermaßen Bestandteil der Immanenz sind, in der sie ver-
schmolzen sind.«27 Auch diese Überlegungen entspringen Deleuzes Denken 
des Körpers, denn für Spinoza unterstellte das Eigenvermögen des Körpers 
diesen nicht mehr dualistisch dem Geist.28 Insofern ermöglicht Spinozas »er-
kenntnistheoretischer Parallelismus zwischen Idee und ihrem Objekt«29 De-
leuze auch die Konzeption eines Denkens ohne Subjekt und Objekt.30 Es findet 
seine deutlichste Ausführung über den organlosen Körper, der weder in einem 

23 | Ebd.

24 | Vgl. Dorothea Olkowski: Gilles Deleuze and the Ruin of Representation, Berkeley 

1999, S. 189.

25 | Vgl. Deleuze, Gilles: »Gilbert Simondon, das Individuum und seine physikobiologi-

sche Genese« [»Gilbert Simondon, L’individu et sa genèse physico-biologique«, 1966], 

in: Lapoujade: Die einsame Insel, a.a.O., S. 127-132, S. 131. Gilbert Simondons Einlei-

tung des Buches ist in deutscher Erstübersetzung erschienen in: Blümle, Claudia und 

Schäfer, Armin (Hg.): Struktur, Figur, Kontur. Abstraktion in den Lebenswissenschaften, 

übers. von Julia Kursell und Armin Schäfer, Berlin 2007, S. 29-45.

26 | Vgl. Deleuze, Gilles: »Die Immanenz: ein Leben …« [»L’immanence: une vie …«, 

1995], in: Balke, Friedrich und Vogl, Joseph (Hg.): Gilles Deleuze. Fluchtlinien der Phi-

losophie, übers. von Joseph Vogl, München 1996, S. 29-33, hier S. 29-30. Vgl. zudem 

Rölli, Marc: Gilles Deleuze. Philosophie des transzendentalen Empirismus, Wien 2012.

27 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: »28. November 1974  – Wie schaff t man sich 

einen organlosen Körper«, in: dies.: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 205-227, hier S. 215.

28 | »Es gibt keinerlei Eminenz einer Reihe über die andere.« Deleuze: Spinoza. Prak-

tische Philosophie, a.a.O., S. 28; Buchanan: »The Problem of the Body«, a.a.O., S. 75.

29 | Deleuze: Spinoza. Praktische Philosophie, a.a.O., S. 90.

30 | Vgl. auch Foucault, Michel: »Theatrum Philosophicum« [»Théatrum Philosophicum«, 

1970], übers. von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Ann-Cathrin Drews

identitären Bezug zu einem Subjekt steht, noch von diesem als Objekt oder 
Form gedacht werden kann und später in Tausend Plateaus (1980) als »Imma-
nenzplan« oder »Konsistenzebene« konzeptualisiert wird.31 Der Randstatus 
von Subjekten ist bereits für den Körper ohne Organe in Anti-Ödipus formu-
liert, wenn »ein seltsames Subjekt, bar jeder festen Identität, fortwährend auf 
dem organlosen Körper an der Seite der Wunschmaschinen umher […]« irrt.32 
Nur auf dem Organisationsplan sind Formen – wie ein individuelles Subjekt – 
lokalisierbar.33 Mit dem Immanenzplan denken Deleuze und Guattari wie-
derum ein Werden, das entgegen Repräsentation und mimetischer Identität 
steht.34 Denn hier sind »alle Arten des Werdens [sind] schon molekular. […] 
Keine der beiden Analogieformen entspricht dem Werden, weder die Imitation 
eines Subjekts noch die Proportionalität einer Form«.35 Es handelt sich um 
eine »Involution« der Form, in der sie »aufgelöst wird, in der Zeiten und Ge-
schwindigkeiten befreit werden«.36 Mit Bezugnahme auf Pierre Boulez, John 
Cage, Nathalie Sarraute und – im 19. Jahrhundert – auf Hölderlin, Kleist und 
Nietzsche verbinden Deleuze und Guattari dieses »zehnte Plateau« explizit mit 
der bildenden Kunst, Literatur und Musik der Moderne.«37 

et Écrits, hg. von Daniel Defer t und François Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, 

Bd. 2: 1970-1975, Nr. 80, Frankfur t a.M. 2003, S. 93-122, hier S. 106.

31 | Deleuze, Guattari: »28. November 1974 – Wie schaff t man sich einen organlosen 

Körper«, a.a.O., S.  219; Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: »1730 — Intensiv-Werden, 

Tier-Werden, Unwahrnehmbar-Werden …«, in: dies.: Tausend Plateaus, a.a.O., S.  317-

421, hier S. 367.

32 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie 

1 [L’Anti-Œdipe. Capitalisme et schizophrénie 1, 1972], übers. von Bernd Schwibs, Ber-

lin 1974, S. 24.

33 | Ebd.

34 | Skeet, Jason: »Becoming«, in: Ardoin, Paul; Gontarski, S. E.; Mattison, Laci (Hg.), 

Understanding Deleuze. Understanding Modernism, New York 2014, S.  253-254, hier 

S. 254. 

35 | Ebd.; Deleuze, Guattari: »1730 — Intensiv-Werden, Tier-Werden, Unwahrnehm-

bar-Werden …«, a.a.O., S. 371.

36 | Ebd., S. 363; Shaw, John K.: »Plane of Immanence« in: Ardoin, Paul; Gontarski, 

S.  E.; Mattison, Laci (Hg.), Understanding Deleuze. Understanding Modernism, New 

York 2014, S. 268-270, S. 269.

37 | Deleuze, Guattari: »1730 — Intensiv-Werden, Tier-Werden, Unwahrnehmbar-Wer-

den …«, a.a.O., S. 363ff.; Shaw: »Plane of Immanence«, a.a.O., S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


117Kalt, warm, hybrid 

Das Figur ative als Kreisl auf

Der Dualismus von Subjekt und Objekt prägte das cartesianische Körperden-
ken, gegen welches sich Spinoza wie Leibniz mit ihrem neuen Naturalismus 
wendeten und er bestimmte auch die Darstellung des Menschen im künstleri-
schen Bild. Ist der Körper, wie Deleuze schreibt, »das Material der Figur«38 so 
schlägt sich auch die jeweilige Auffassung von Subjektivität oder von der Be-
ziehung zwischen Subjekt und Objekt in der Abbildung des Körpers als Figur 
nieder. Figuration kann wiederum als bildinterne Beziehung zwischen Maler 
und Model39 oder auch durch einen Blick des Malers, wie von außen, bestimmt 
sein. Dürers Underweysung der Messung (1525) ist nicht nur als Model der Rela-
tion von betrachtendem Körper zu betrachtetem Körper und damit von Subjekt 
und Objekt verstanden worden (Abb. 2). Zugleich steht es exemplarisch für das 
klassische Dispositiv der Körperdarstellung: Es zeigt die ›Vermessung‹ und 
den Vorgang der Abbildung des Körpers im als Zentralperspektive angelegten 
Raum – einmal in Richtung des abgebildeten Zeichners auf sein Model; ein 
weiteres Mal, diesen Vorgang bekräftigend und als Affirmation der Darstel-
lungstradition der Renaissance, in der Blickrichtung des Betrachters in den 
dargestellten Raum.40 Die Übersetzung der äußeren Konturen des Körpers 
über die perspektivische Konstruktion erfolgt dabei auf der eingeschobenen 
Projektionsfläche der Sehpyramide als das künstlerische Abbild des Körpers. 
Hier ist das Körpersubjekt ein darauf festgestelltes, eine (weibliche) Identität 
im durch den (männlichen) Blick gegliederten, »homogenen« Raum.41 Formal 
wird diese Aufteilung der Komposition nach klassischen Prinzipien wie der Ab-
grenzung von Vorder- und Hintergrund unterstützt: durch die klare Konturzie-
hung um Körper und Dinge oder die Wahl einer Farbperspektive, die Auftei-
lung der Schatten- und Lichtverhältnisse nach innerbildlicher Kongruenz zur 
Darstellung von Nähe und Ferne, die stimmige und proportionale Einbettung 
der dargestellten Personen in den sie umgebenen Raum. Zusammengefasst 
wird über diese formalen Faktoren das Verhältnis von körperlicher Figur und  
bildnerischem Grund als feststehende (räumliche) Anordnung austariert und 

38 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon – Logik der Sensation [Logique de la Sensation. 

Francis Bacon, 1981], übers. von Joseph Vogl, München 1995, S. 19.

39 | Z. B. Hildebrand-Schat, Viola: »Bildinterne Allianz. Zwischen Maler und Model«, in: 

Gassner, Hubertus (Hg.): Manet Sehen, Ausst.kat, Hamburg 2016, S. 69-81.

40 | Zu der Bedeutung dieses gewissermaßen fotografischen »Darstellungsdisposi-

tivs« und im Folgenden für Körperdarstellungen in der zeitgenössischen Kunst siehe 

Weiss, Philipp: Körper in Form. Bildwelten moderner Körperkunst, Bielefeld 2010, S. 9.

41 | Ebd., S.  144. Exemplarisch zu diesen Zusammenhängen Panofsky, Erwin: »Die 

Perspektive als symbolische Form« [1924/25], in: ders.: Aufsätze zu Grundfragen der 

Kunstwissenschaft, hg. von Hariolf Oberer und Egon Verheyen, Berlin 1980, S. 99-166.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Ann-Cathrin Drews

ist charakterisiert durch formale Abgrenzungen, die bildnerischen Konven
tionen entsprechen.42

Wenn diese idealen Stabilitäten und Anordnungen z.B. in bildnerischen 
Werken des Surrealismus oder Dadaismus instabil werden, so geschieht das 
Fragmentieren des vermeintlich ›Ganzen‹ auch in Anerkennung der Korrela
tion von Bild und Körper. Ebenso wie der fragmentierte, surrealistische Kör-
per ist die Bildfläche durch Spiegelungen, Verzerrungen, Collagen oder andere 
Mechanismen durchbrochen. So ist die »Relektüre des Konzepts der Reprä-
sentation« auch als Infragestellung des Paradigmas der konstruierten ›ganzen‹ 
Körper verstanden worden, wie es von KünstlerInnen in den 1960er bis 1980er 
Jahren thematisiert wurde.43 Auch auf der Ebene des künstlerischen Bildes 
und seiner Zusammensetzung werden die Begehrensökonomien an die Rol-
le des Körpers als Ganzem, als Identifikationsmöglichkeit mit Vollständigkeit 
und Essenz thematisiert. Grundlegend ist dabei die Relektüre formaler Aspek-
te, die die Verhältnisse zwischen Raum, Grund und Figur, Fläche und Kontur, 
Transparenz oder Opazität akzentuieren.

Das Verhältnis zwischen dieser Körperlichkeit ohne feste Form und seiner 
möglichen Bildlichkeit wird sowohl in Anti-Ödipus als auch Tausend Plateaus 
mehrfach durch den organlosen Körper thematisiert, der als »deterritoriali-
siertes Feld«44 gegen Territorialisierung und somit gegen Identität und Reprä-
sentation strebt und »spinozistischer« Körper sei.45 Eine nicht lösbare Span-
nung besteht zwischen organisiertem Körper und organlosem Körper: »Den 
Organmaschinen setzt der organlose Körper seine glatte, straffe und opake 
Oberfläche entgegen, den verbundenen, vereinigten und wieder abgeschnitte-
nen Strömen sein undifferenziertes, amorphes Fließen.«46 Der Organisation 
widerstehend, rückt der organlose Körper auf theoretischer Ebene – wie bereits  

42 | Deleuze und Guattari beschreiben derar tige euklidische Raumverhältnisse als 

»gekerbten« Raum und stellen diesem einen »glatten« Raum gegenüber, der nicht mehr 

durch klassische Übersichten oder Ordnungen von Subjekt und Objekt bestimmt wird. 

Stattdessen werden die Anordnungen hier – verkürzt gesagt – in fließende Ströme über-

führt. Deleuze, Gilles und Guattari, Felix: »1440  – Das Glatte und das Gekerbte«, in: 

Deleuze, Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 657-693. Siehe hierzu auch Rölli, Marc: 

»Bilder, Oberflächen und Tiefen. Überlegungen zum Raum mit Kant und Deleuze«, in: 

Alpsancar, Suzana; Gehring, Petra; Rölli Marc (Hg.): Raumprobleme. Philosophische 

Perspektiven, München 2011, S. 105-121.

43 | Schade, Sigrid: »Körper – Zeichen – Geschlecht. ›Repräsentation‹: zwischen Kultur, 

Körper und Wahrnehmung«, in: Schade, Sigrid; Härtel, Insa (Hg.): Körper und Repräsen-

tation, Opladen 2002, S. 77-88, hier S. 82. 

44 | Deleuze, Guattari: Anti-Ödipus, a.a.O., S. 44.

45 | Ebd., S. 15.

46 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


119Kalt, warm, hybrid 

angeführt – in die Nähe des Immanenzplans und zugleich in die Nähe der 
Konzeption des Trugbilds, das der metaphorischen Bezogenheit und damit der 
Ordnung und Signifikation klassischer dualistischer Körperkonzepte entge-
gen steht. Schon in Differenz und Wiederholung hatte Deleuze mit Bezugnahme 
auf Spinoza das Denken von der cartesianischen Analogie und Repräsentation 
abgelöst. Deutlich wird in den beiden Bänden von Schizophrenie und Kapitalis-
mus aber auch, dass es sich nicht um ein einfaches Ablösen handelt, denn die 
Ebene der Repräsentation bedingt die Aktivitäten der Maschine. Entsprechend 
ist der organlose Körper die Konsequenz des spezifischen Körperverständnis-
ses bei Deleuze und Guattari.47 Auch Antonin Artaud, von dem Deleuze und 
Guattari hier ausgehen, schlug vor, den »Körper dem Organismus zu entrei-
ßen« und betonte zugleich, man müsse »genügend Organismus bewahren, 
damit er [der Körper, Anm. d. A.] sich bei jeder Morgendämmerung neuge-
stalten kann«.48 Diese grundlegende Spannung durchzieht Deleuzes Ästhetik 
und wird 1981 mit den Überlegungen zum »Figuralen« in seinem Francis-Ba-
con-Buch zugespitzt: »Nicht alle figurativen Gegebenheiten dürfen verschwin-
den.«49 Das Auflösen repräsentativer Mechanismen, die Deterritorialisierung, 
fungiert aufgrund von und eingebettet in Repräsentation und kann nur in Be-
zug auf diese sichtbar werden.50 

Auch bei Fromanger hebt Deleuze malerische Prozesse der Anti-Reprä-
sentation hervor, die an die gegebenen fotografischen Formen angedockt und 
durch das Malen auf einer Projektion wie in einer neuen Ebene ineinander 
eingebettet werden. Eine vormals dokumentarische Repräsentationsebene 
und mit ihr – für Deleuze – das Phantasma, der Spiegel, der Tod stehen einer 
dagegen strebenden, prozesshaften und malerischen Ebene der Lebenskraft 
gegenüber, die sich formal und motivisch in ersterer gründet und sie zugleich 
in einen Immanenzplan führt.51 Deleuze betont zwei Kreisläufe: In den »Kreis-
lauf des (oder der) Fotos, das hier als Träger der Ware fungiert«52 klinkt sich der 
andere »Kreislauf ein, erobert das ganze Gemälde zurück, reorganisiert es und 
mischt die unterschiedenen Ebenen zu Ringen einer Spirale, die das Unterste 

47 | Buchanan: »The Problem of the Body«, a.a.O., S. 74.

48 | Vgl. Deleuze, Guattari: »Wie schaff t man sich einen organlosen Körper«, a.a.O., 

S. 220.

49 | Deleuze: Francis Bacon – Logik der Sensation, a.a.O., S. 68. Zum »Figuralen«, ebd., 

S. 9.

50 | Deleuze, Guattari: Anti-Ödipus, a.a.O., S.  316. In Bezug auf Francis Bacons Fi-

guren zwischen Chaos und Ordnung stellt Deleuze die entscheidende Funktion des 

»Diagramms« vor. Vgl. Deleuze: Francis Bacon – Logik der Sensation, a.a.O., hier bes. 

S. 62-68.

51 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.O., hier S. 364.

52 | Ebd., S. 363.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Ann-Cathrin Drews

zuoberst kehrt, die Elemente in einem System simultaner Induktionen aufei
nander einwirken läßt […]«.53 

Von zentraler Bedeutung ist dabei Fromangers koloristischer Einsatz der 
Farben als Verhältnisse von Tonalitäten.54 Derart sind sie nicht an Signifka
tion gekoppelt – »Grün ist nicht Hoffnung; das Gelb nicht Traurigkeit; das Rot 
nicht Fröhlichkeit« –, sondern sie sind Potentialitäten von »Wärme und Kälte« 
im Verhältnis zueinander und bestimmen den Farbraum und als Intensitäten 
oder Energien.55 Das Expressive weicht der »Modulation« durch Farbtöne.56 In 
seinem Buch zu Francis Bacon, Logik der Sensation (1981), wird Deleuze die 
Farbe im Kolorismus als ein »variables Verhältnis« verstehen, »von dem der 
ganze Rest abhängt.«57 Auch in Fromangers Gemälden ist Farbe als Materiali-
tät und Relation und zudem als eigentlicher »Körper« der Gemälde verstanden 
worden.58 Von diesem Farbkörper geht das ›Motivhafte‹ aus, wenn Fromanger 
die einzelnen Bildbereiche in chromatischen Relationen zu der Hauptfarbe des 
Gemäldes ausmalt. Die monochrom ausgemalten oder in einem Ton schraf-
fierten Figuren auf oder in diesem bildnerischen Körper können als dessen 
nebeneinandergesetzte  – motivhafte  – Ober-Flächen verstanden werden. In 
völlig anderer Weise als in Deleuzes späteren Betrachtungen zu Bacon werden 
die Figuren auch bei Fromanger isoliert und in einen nicht-narrativen Bezug 

53 | Ebd.

54 | Vgl. Ceysson, Bernard: »Gérard Fromanger, think/paint  – paint/think«, in: ders., 

Gérard Fromanger: rétrospective, 1962-2005, Ausst.-Kat., Paris 2005, S.  150-159, 

hier: S. 151.

55 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.O., S. 359. Deleuze verweist zudem kurz 

auf Marshall McLuhan. Insbesondere die Umkehrpunkte von dessen »heissen und kal-

ten Medien« erscheinen hier bedenkenswert für weitere Auseinandersetzungen. Vgl. 

McLuhan, Marshall: Die magischen Kanäle. ›Understanding Media‹, übers. von Meinrad 

Amman, Hamburg 1970, hier bes. die Kapitel: »Heiße Medien und kalte«, S. 31-42 und 

»Die Umkehrung des überheizten Mediums«, S.  42-48. Zur Farbe bei Fromanger siehe 

zudem: Ceysson: »Gérard Fromanger, think/paint – paint/think«, a.a.O., S. 151 und zur 

Farbe außerhalb der Signifikation bei Deleuze siehe Vogl, Joseph: »Schöne gelbe Far-

be. Godard mit Deleuze«, in: Balke, Vogl: Gilles Deleuze. Fluchtlinien der Philosophie, 

a.a.O., S. 252-265, bes. S. 253-258.

56 | Deleuze geht bei Fromanger nicht auf die Modulation ein, widmet ihr aber in seinem 

Bacon Buch in Bezug auf Cézanne wie auch der Veränderung der Modulation bei Van Gogh, 

Gauguin und Bacon entscheidende Seiten. Vgl. Deleuze: Francis Bacon – Logik der Sensa-

tion, a.a.O., S. 84ff. und S. 89-93. Zum Kolorismus bei Bacon vgl. ebd., passim.

57 | Deleuze: Francis Bacon – Logik der Sensation, a.a.O., S. 85.

58 | Ceysson: »Gérard Fromanger, think/paint – paint/think«, a.a.O., hier S. 153. »The 

colour is given, as its body.« Ebd., S. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


121Kalt, warm, hybrid 

gesetzt.59 Die Bedeutung der Farben, ihrer Tonalitäten und Relationen liegt in 
ihrer Deformationskraft, mit der die für Deleuzes Ästhetik entscheidende Sen-
sation über verschiedene motivhafte Bildbereiche, die »primäre Figuration« 
eines abgebildeten Subjekt und Objekt, hinweggeht.60 Deleuzes Ästhetik des 
Sinnlichen weist insofern bereits bei Fromanger einen intrinsischen Bezug 
zum Körperdenken Deleuzes wie dem organlosen Körper und dessen späterer 
Formulierung als Immanenzebene auf.61 Mit Bacon wird Deleuze zu präzise-
ren Artikulationen hinsichtlich der dargestellten Körper, der »Struktur, Figur 
und Kontur« und des »Figuralen« finden.62 

In dieser Spannung zwischen Repräsentation und Anti-Repräsentation der 
Serie Le peintre et le modèle wird die Malerfigur, ihr Schatten, zum Scharnier 
mit »zwei Funktionen«, die die beschriebene Bewegung der Farbzirkulation 
und zwischen Körper und Farbfläche noch einmal zusammenfasst: 

»regungslose paranoische plumpe Silhouette, die die Ware ebenso fixier t wie er von 

dieser fixier t wird; aber auch mobiler Schizo-Schatten, auf ständiger Wanderschaft in 

Bezug auf sich selbst, der die ganze Stufenleiter des Kalten und des Warmen durchläuft, 

um das Kalte zu erwärmen und das Warme abzukühlen, eine unaufhörliche Reise an Ort 

und Stelle.«63 

Entsprechend versteht Deleuze trotz bildnerischer Isolation Fromangers Fi-
gur nicht als figurative Selbstidentität, sondern als Ermöglichung »der großen 
Konjunktionen des schwarzen Malers, der das Getrennte in sich einschließt 
und die Verbindungen verteilt«.64 Diese Figur geht über ihre formalen Gren-
zen hinaus wie eine ›gleitende‹ schwarze Fläche. Sie bewirkt auch über den 
Rahmen hinweg eine Wiederholung von Bild zu Bild. Was Deleuze in seiner 
Francis-Bacon-Lektüre fokussiert, gilt insofern schon für Fromangers Flächen-
spiele: »Die Individuierungen oder Formbildungen, die stattfinden, führen 

59 | Zu derar tigen Beziehungen zwischen Figuren als »matters of fact« vgl. Deleuze: 

Francis Bacon – Logik der Sensation, a.a.O., S. 10f.

60 | Ruf, Simon: Fluchtlinien der Kunst. Ästhetik, Macht, Leben bei Gilles Deleuze, 

Würzburg 2003, S. 74-75; Deleuze: Francis Bacon – Logik der Sensation, a.a.O., S. 28-

29. Zur Farbe als »Möglichkeit«, die für Deleuze ähnlich wie der Sinn eines Satzes über 

dessen Proposition hinausgeht, in Bezug auf Godard siehe Vogl: »Schöne gelbe Farbe«, 

a.a.O., hier S. 258.

61 | Zum Verhältnis der Sensation und den provisorischen, vir tuellen Organen als »In-

tensitätszonen« des organlosen Körpers wie auch deren Abgrenzung von einer phäno-

menologischen Einheit, vgl. Ruf: Fluchtlinien der Kunst, a.a.O., S. 79f.

62 | Ebd., S. 25 sowie zum »Figuralen« S. 9.

63 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.O., S. 362.

64 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Ann-Cathrin Drews

niemals zu einer vollständigen Schließung der Form.«65 Durch die Wieder-
holungen der Schaufenster wie der schwarzen Monochromie der Malerfigur, 
als das im Vordergrund platzierte ›Subjekt‹, »gibt es hier keinen Spiegel für 
niemanden«.66 Ebenso wie die Farben, die nichts »bedeuten«67 und einzig auf-
grund ihrer warmen oder kalten Farbwirkung eingesetzt werden, ist dieses 
Subjekt kein Repräsentant einer symbolischen Ordnung. Stattdessen schließt 
Deleuze Fromangers Figur an seine Kritik von Identität und Essenz an, für 
die sein Körperbegriff steht. Er entdeckt in den Gemälden figurative Körper, 
die überführt werden in bildnerische Bezüge, die wiederum als Gefüge von 
Farbwirkungen und Einzelfiguren, von vorderen und hinteren Bildbereichen 
einen neuen Körper ergeben. Die Figuren geben dabei ihren Status als Re-
präsentanten von Subjekten auf, der sie identitär an jeweils einzelne Körper 
gebunden hätte. Stattdessen bilden die monochromen Subjekte nun flächige 
Randfiguren eines organlosen Körpers, der jetzt – gewissermaßen – als neue 
bildnerische Ebene fungiert.

Foucaults Bildkörper der »Photogenen Malerei« 
im Konte x t der Macht theorien

Auch Foucaults Text zu Fromanger handelt von dem Zusammenspiel des Fo-
tografischen und Malerischen als farbigen Einfügungen, die die gegebenen 
Repräsentationen in das Gefüge einer ereignishaften Prozesshaftigkeit und 
Vielfalt umwandeln.68 Die Ausstellung Le désir est partout in der Galerie Jeanne 
Bucher zeigte neben einer Serie zu dem Motiv eines Straßenkehrers einzelne 
Gemälde alltäglicher Straßen,- Markt- und Urlaubszenen oder von Fromangers 
Chinareise. Ihnen allen ist ein fotografischer Blick gemein, der durch Ober-, 
Unter- oder Nahsichten auch im Gemälde sichtbar bleibt wie in Au bord de l’eau 
(1974) oder Chez le boucher (1974) (Abb. 3-4). 

Foucault bettet Fromangers Gemälde in drei Momente der Kunst- und 
Bildgeschichte ein. Er beschreibt zunächst die Konstruktion von Bildern 
in der Fotomalerei des 19. Jahrhunderts als »Wanderung und Verkehrung 

65 | Balke, Friedrich: »Auf dem Rundgang. Bilder des Lebens bei Francis Bacon, Gilles 

Deleuze und Martin Heidegger, in: Blümle, Schäfer: Struktur, Figur, Kontur. Abstraktion 

in den Lebenswissenschaften, a.a.O., S. 317-338, hier S. 320. 

66 | Deleuze: »Das Kalte und das Warme«, a.a.O., hier S. 364.

67 | Ebd.

68 | Einige Beobachtungen in »Die photogene Malerei« wie das Erwähnen von kalten 

und warmen Farben, der Verweis auf die Ausstellung Le Peintre et le Modèle, die im 

Zentrum Deleuzes Text stand, und Begrif fe wie »erhitzen« oder »Zirkulation« legen nahe, 

dass Foucault den Text von Deleuze kannte.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


123Kalt, warm, hybrid 

[›perversion‹]«.69 Nach Foucault ist diese Freiheit des künstlerischen Bildes in 
der geometrischen Abstraktion, wie auch in den zeitgenössischen kommer
ziellen Presse- und Werbebildern verlorengegangen. Zentrale Frage ist daher: 
»Wie kann man zu dem einstigen Spiel zurückfinden? Wie kann man wieder 
lernen, […] andere Arten von Bildern anzufertigen?«70 Der künstlerische Hy-
perrealismus, die Pop Art schlage ein erneutes derartiges »Aufdocken auf die 
endlose Zirkulation der Bilder«71 vor, das nicht nach den Maßstäben eines Ab-
bilds fungiere. Gérard Fromanger nimmt – bei Foucault wie bei Deleuze – eine 
besondere Rolle ein, da er direkt auf die Projektion male und nicht wie andere 
Maler eine exakte Skizze erhalten wolle, um eine »Form einzufangen«.72 So 
stellen die Farben »mit ihren Unterschieden […] Abstände, Spannungen, Zen-
tren der Anziehung und der Abstoßung, hohe und tiefe Regionen und Poten-
tialunterschiede her«.73 

Die Rhetorik Foucaults fällt sowohl in Hinsicht auf Mechanismen der 
Sichtbarkeit wie der Körper auf. Das »Gemälde-Ereignis« wird »für jeden 
einzelnen Blick, der auf ihm ruht, Anlass zu einer unbegrenzten Serie neuer 
Durchgänge«.74 Mehr noch, ein »Volk von Gesten und Blicken, […] reißt zwi-
schen ihnen tausend mögliche Wege auf«.75 Zugleich betont Foucault, dass 
Fromanger zufällige Fotos nutze, die daher »von nichts Äußerem beherrscht« 
seien, sprich: ohne mimetischen Bezug.76 Nimmt der Maler dann dem Bild mit 
dem Ausschalten der Projektion seinen »photographierten Träger«77 wird es 
eine »von Tausend gegenwärtigen und zukünftigen Außenwelten bevölkerte 
Malerei«.78 Nicht mehr ein einzelner, umfassender Blick erfasst also ein ›In-
nen‹, sondern der Blick als ein neues Außen hält Einzug und wirkt in dem Bild 
vervielfältigend.79 So scheinen die bunten Flächen in den beiden Gemälden 
En révolte à la prison de Toul (1974) (Abb. 5-6) das schwarz-weisse Dokumenta-
rische in einem neuen Bildgefüge zu aktivieren. Dafür setzt Fromanger gezielt 
die Ambivalenz zwischen der im Motiv verankertern Dachziegel und ihrer aus 
dem Motiv hervorgehobenen abstrakten Streuung parallel zur Bildfläche ein. 
Foucault betont entsprechend, es sei nicht die »Tiefe« der Fotografie, also die 

69 | Foucault: »Die photogene Malerei (Präsentation)«, a.a.O., hier S. 872.

70 | Ebd., S. 875.

71 | Ebd., S. 876.

72 | Ebd., S. 877.

73 | Ebd., S. 877f.

74 | Ebd.

75 | Ebd., S. 878.

76 | Ebd., S. 876.

77 | Ebd., S. 878.

78 | Ebd.

79 | Ebd., S. 879f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Ann-Cathrin Drews

Ebene der vormaligen Repräsentation, »der die Malerei unbekannte Geheim-
nisse entreißt«, sondern »eine Öffnung der Photographie durch die Malerei, 
die durch sie unbegrenzte Bilder aufruft und vorüberziehen lässt«.80 

Foucault erläutert die Verfahren der Amateurkünstler im 19. Jahrhundert, 
das malerische Umgehen mit Fotografien wie auch Fromangers Gemälde als 
»hybrid«, »androgyn« sowie mit Worten wie »Lust«, »Begehren«, »Transfor-
mation«, »Identität« oder als »Hermaphrodit«, und evoziert über »Kraftlinien« 
und »Zirkulation« ein strömendes über die Form Hinausgehen: »[Die Malerei] 
bringt den schönen Hermaphroditen aus Klischee und Leinwand, sie bringt 
das androgyne Bild hervor.«81 Ebenso wie zum Blick steht Foucaults Text daher 
in einem deutlichen wie eigentümlichen Verhältnis mit dessen Denken der 
Körper. Und ähnlich zu Deleuzes Text lässt auch für Foucault ein »autonomer 
Auftrieb des Bildes« das Subjekt an den Rand treten: Die Personen »zirkulie-
ren« wie die Malerei, der Maler hat »keinen Platz mehr«, sein Schatten ver-
schwindet.82 Und mit Blick auf das Freisetzen eines »Aufflattern von Farben« 
in Fromangers Gemälde À l’Opéra de Versaille (1975)83 – wohl unter Bezugnah-
me auf seine eigene Lektüre von Édouard Manets Un bar aux Folies-Bergère 
(1881) – schliesst Foucault: »Manets Spiegel zerbirst«.84 (Abb. 7)

Foucaults Denken der Körper ist zugleich immer auch ein Denken der 
Formen der Macht und damit unterschiedlicher Formen der Sichtbarkeit ge-
wesen. Über deren Koppelung kommen Körper in einer gegebenen Episteme 
zur Erscheinung. Die Veröffentlichung des Fromanger-Textes im Februar 1975 
positioniert diesen an einem prägnanten Übergang in Foucaults Konzeptuali-
sierung der Macht als ›Sichtbarmachung‹ der Körper: zwischen körperlich-dis-
ziplinierenden – subjektivierenden wie produzierenden – Strafen in Überwa-
chen und Strafen und der Bio-Macht als modernen Lebens-Macht-Technologien, 
die auf das Leben zielen und mit dem ersten Band von Sexualität und Wahrheit: 
Der Wille zum Wissen 1976 angekündigt werden.85

Der Sichtbarkeit und dem Tableau kommt in Überwachen und Strafen 
(1975) ebenso wie bereits in Die Geburt der Klinik (1963) bei der Ordnung der 

80 | Foucault: »Die photogene Malerei«, a.a.O., S. 880.

81 | Ebd., S. 871 sowie passim.

82 | Mit dem »Schatten« bezieht sich Foucault auf die von Deleuze thematisier te Ge-

mäldeserie Le peintre et le modèle. Ebd., S. 880.

83 | Der vollständige Gemäldetitel lautet À l’Opéra de Versaille. Portrait de Michel Bul-

teau, le plus grande poète du monde. 

84 | Ebd., S.  881. Foucault, Michel: Die Malerei von Manet [»La peinture de Manet«, 

1971], übers. von Peter Gente, Berlin 1999, hier S. 42-47.

85 | So lässt sich auch erklären, warum Foucault die Gemälde der Gefängnisproteste 

Fromangers in Touls zwar erwähnt, aber nicht – wie man es erwarten könnte – inhaltlich 

problematisier t.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


125Kalt, warm, hybrid 

Körper und ihrer Verhaftung an ihre identitäre Wahrheit eine besondere Rolle 
zu. Die moderne Betrachtung des Körpers geht aus von einer neuen, überaus 
vielschichtigen ›Transparenz‹, die Foucault zum Fundament der modernen 
institutionellen Strukturen und ihrer Wissensformen, explizit der Human-
wissenschaften, erklärt.86 Erfasst durch den Blick, wird der Körper zum be-
trachteten Objekt des Wissens.87 Und im Wissenstableau werden unter: »der 
Oberfläche der Bilder […] in der Tiefe die Körper eingeschlossen.«88 Die Dis-
ziplinarmacht dringt – so Foucault – in die Tiefe mit den »Vorkehrungen der 
Scheidewand«89 ein und die Disziplinen setzen »der inneren Widerstandskraft 
der Vielfältigkeit […] das Verfahren der stetigen und individualisierenden Py-
ramide entgegen«.90 Die Macht, zunehmend »Wille zum Wissen«,91 sammelt 
»auf jedem Machtvorsprung […] Wissen an und deckt an allen Oberflächen, an 
denen Macht sich entfaltet, neue Erkenntnisgegenstände auf«.92 Sie ist nicht 
mehr physisch um den Körper des Königs zentriert und gegen den Körper des 
zu Bestrafenden gerichtet. Sie dringt aber in eine andere Physis ein, bringt 
»die Machtbeziehungen nicht oberhalb der Vielfältigkeit ins Spiel […], sondern 
in deren eigenen Gewebe«.93 Im Miteinander der Körper zielt die Macht zu-
dem auf »jene Niederung der ungeordneten Körper mit ihren Einzelheiten 

86 | Foucault, Michel: »Der Staub und die Wolke« [»La poussiere et le nuage«, 1980], 

übers. von Hermann Kocyba, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et 

Écrits, hg. von Daniel Defer t und François Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Bd. 4: 

1980-1988, Nr. 277, Frankfur t a.M. 2003, S. 12-24, hier S. 23. Petra Gehring hat jüngst 

eine zu einseitige, »›visualistische‹ Interpretation des Panoptismus« hinter fragt und 

stattdessen dessen »Nicht-Sichtigkeit« als »Wirkmodus und Effekt« betont. Mit Blick auf 

Lesarten der Subjektivierung in Foucaults Werk betont sie zudem die Wichtigkeit, Über-

wachen und Strafen in Zusammenhang mit Der Wille zu Wissen zu lesen. Vgl. Gehring, 

Petra: »Das invertier te Auge. Panopticon und Panoptismus«, in: Rölli, Marc und Nigro, 

Roberto (Hg.), Vierzig Jahre Überwachen und Strafen. Zur Aktualität der Foucault’schen 

Machtanalyse, Bielefeld 2017, S. 21-41.

87 | Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [Surveil-

ler et punir. La naissance de la prison, 1975], übers. von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 

1977, S. 257

88 | Ebd., S. 278.

89 | Foucault: Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 281-282.

90 | Ebd.

91 | Hierzu Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen [Histoire 

de la sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seit-

ter, Frankfur t a.M. 1977, S. 19.

92 | Foucault: Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 263.

93 | Ebd., S. 281-282.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Ann-Cathrin Drews

und vielfältigen Bewegungen, mit ihren heterogenen Kräften und räumlichen 
Beziehungen«94 – also auf ihre Anordnungen.

Dieser neue Machttypus ist nach Foucault »Physik einer beziehungsrei-
chen und vielfältigen« Macht. Die Macht muss ebenso vielfältig sein wie das, 
was sie zu regeln sucht, ihre Mechanismen analysieren »Verteilungen, Ver-
schiebungen, Serien, Kombinationen«.95 Ein Charakteristikum ihrer Produk-
tivität ist aber auch: Je verästelter sie wird, desto mehr neue Gegenstände und 
Gegenmächte bringt sie hervor.96 Und gerade weil sie nicht nur verbietet und 
bestraft, – so Foucault – kann sie nicht niedergerissen werden.97 In Der Wille 
zum Wissen schreibt er 1976 von einem weiteren ›Sichtbarmachen‹ im Kontext 
des Sexualitätsdispositivs, indem »sich Machtdispositive direkt an den Körper 
schalten  – an Körper, Funktionen, physiologische Prozesse, Empfindungen, 
Lüste«.98 Diese Bio-Macht rückt in den Körper als Teilhaber im Sexualitätsdis
positiv, über den das Subjekt sich als eines einer bestimmten Wahrheit iden-
tifiziert. Die Macht zieht ein in das Selbstverhältnis der Erfahrung der Lüste. 
Und die Geschichte der Körper müsse daher betrachten, wie man dieses »Ma-
teriellste und Lebendigste an ihnen eingesetzt und besetzt hat.«99

Ein besonderes Beispiel für die Streuung und Vervielfältigung dieser 
Macht bis hin zu der Feststellung der Anomalie des Körpers wird Foucault 
1978 in seinem Vorwort zu Der Fall Barbin beschreiben.100 Dessen Schicksal 

94 | Ebd., S. 267f.

95 | Ebd., S. 281f. und S. 267f.

96 | Foucault, Michel: »Das Leben der infamen Menschen« [»La vie des hommes infa-

mes«, 1977], übers. von Hans-Dieter Gondek, in Foucault: Schriften in vier Bänden, Bd. 

3, a.a.O., Nr. 198, S. 309-332, hier S. 329.

97 | Ebd.

98 | Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, a.a.O., S.  146. Das 

Sexualitätsdispositiv organisier t nun die »Macht in ihren Zugrif fen auf die Körper, ihre 

Materialität, ihre Kräfte, ihre Energien, ihre Empfindungen, ihre Lüste«. Ebd., S. 148.

99 | Ebd., S. 146. Tatsächlich ist der Körper im medizinischen Diskurs des 19. Jahrhun-

derts zunehmend als ein Körper der Reize wie Lüste und somit der Oberflächen verstan-

den worden. Vgl. Sarasin: Reizbare Maschinen, a.a.O., S. 211ff. und S. 309ff. Foucaults 

Forderung, »die Körper, die Lüste, die Wissen in ihrer Vielfältigkeit und Widerstandsfä-

higkeit gegen die Zugrif fe der Macht auszuspielen«, müsste auch in Bezug auf dieses 

Verständnis des Körpers problematisier t werden. Vgl. Foucault: Sexualität und Wahrheit 

1: Der Wille zum Wissen, a.a.O., S. 148.

100 | »Die Frage nach dem ›wahren Geschlecht‹, wie sie den Fall und den Text der Her-

culine Barbin hervorgetrieben hat, ist also Teil seines Dispositivs, d.h. einer Anordnung 

von disparaten und heterogenen Elementen, von Wissensformen, Regeln, Techniken, 

Machtverhältnissen, die die Sexualität als die geheime Wahrheit der Individuen zum 

Sprechen bringt.« Schäffner, Wolfgang und Vogl, Joseph: »Nachwort«, in: Foucault, 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


127Kalt, warm, hybrid 

ist Beispiel für das Andocken der Macht an die Lüste im Sexualitätsdispositiv 
der Bio-Politik. Hatte Herculine Barbin im »Clairobscur« der »discrétion«101 
im klösterlichen Umfeld leben können, so wird die juristisch-soziologische 
Verpflichtung der Erklärung eines »wahren Geschlechts« als ihrer Identität 
und somit die Entscheidung über Gestaltung und Verlauf ihres Lebens ihr 
Verhängnis  – nicht nur aufgrund der Physiognomie des Körpers, sondern 
in Ermangelung einer Entscheidungsmöglichkeit über den Umgang mit ih-
rem Körper.102 Indem nicht nur das Sichtbare, sondern ab dem Ende des 18. 
Jahrhunderts auch das Empfinden zur Konstruktion dieses Körpers als einer 
»künstlichen Einheit«103 dient, ist dieser Körper nicht mehr nur 

»die evidente Kombination sichtbarer Oberflächen, die die Anatomie aufklappt und 

beschreibt, er ist vielmehr hinter sich selbst zurückgezogen und kommt in verdeckten 

Merkmalen zur Erscheinung, die entweder noch ungegenwärtig oder bloß unsichtbar 

sind, eine latente Existenzform verbürgen und der Natur abgerungen werden müssen. 

Dieser Körper wird zweitens zum Ursprungsort einer dif fusen, dunklen und dennoch 

zwingenden Kausalität, die die organischen Gegebenheiten in psychische und morali-

sche Qualitäten übersetzt und damit eine Körper-Schrif t konstituier t, deren Exegese ei-

nen dichten Bedeutungsraum erschließt und den Körper nach Innen verdoppelt […]«.104

So zeigt der Hermaphrodit die Krise des anatomischen Körpers an, indem er 
eine unmittelbare »Korrelation zwischen anatomischen und psychologischen 
Merkmalen« widerlegt.105 Die hermaphroditischen, als neue ›Körperober-
flächen‹ verstandenen Empfindungen, sein Empfindungskörper, lassen sich 
nicht mit dem verwissenschaftlichen, sichtbaren Körper in Übereinstimmung 
bringen und bleiben vor allem unstimmig mit der Entscheidung der sciencia 
sexualis über ein wahres Geschlecht. Eine ›neue‹ Form, der Körper des Homo-
sexuellen, kommt zur Erscheinung.106 

Michel: Über Hermaphrodismus. Der Fall Barbin [Herculine Barbin dite Alexina B., 

1978], hg. von Wolfgang Schäffner und Joseph Vogl, Frankfur t a.M. 1998, S. 215-246, 

S. 218.

101 | Foucault, Michel: »Das wahre Geschlecht« [»Le vrai sexe, 1978«], in: ders.: Über 

Hermaphrodismus. Der Fall Barbin, a.a.O., S. 7-18, hier S. 14.

102 | Ebd., S. 8.

103 | Schäffner, Vogl: »Nachwort«, a.a.O., S. 223.

104 | Ebd., S. 224.

105 | Ebd., S. 215-246, S. 235f.

106 | Ebd., S. 237ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Ann-Cathrin Drews

Die Table aus Fromangers als Post-Repr äsentation

Die Taxonomie, die wie im Fall der Herculine Barbin als Zeugnis epistemo-
logischen Wissens normierend wirkt, ist nur ein Verständnis des Tableaus in 
Foucaults Werk. Zugleich wächst dieses wissenschaftliche Tableau in allen 
Schriften Foucaults aufgrund der Effekte der Macht auch über seinen eigenen 
Rand hinaus, wie die »Streuung« oder »Vervielfältigung«107 anzeigen. Und die 
Gemälde der modernen, post-repräsentativen Malerei sind andere Tableaus: 
Neuformulierungen ohne metaphysischen Tiefenbezug oder repräsentativen 
Ordnungsansatz. Es ist gerade in Bezug auf Fromanger von großer Bedeutung, 
dass Foucault sich der Engführung von Fotografie als modernem Diskurs ei-
ner – auch – klassifizierenden Repräsentation durchaus bewusst war.108 So be-
nennt er sie in seinem späteren Text zu Duane Michals »Denken, Fühlen« 
(1982) als »Metapher des Blicks« und ihre Relation zum Auge als »Gesetz«.109 
Insbesondere in Fromangers »photogenischem Dispositiv« wurde daher auch 
eine Subjektivität gelesen, »die sich der Subjektivierung durch den Blick ent-
windet, indem die Bilder aufhören, Objekte zu sein, die man entsprechend 
gewisser Regeln und Konventionen anschaut«.110 Sicherlich lässt Froman-
ger – nicht nur in Foucaults Verständnis – die Malerei und ihre spielerischen 
Effekte durch den ordnenden oder blickhaften Repräsentationsdiskurs eines 
Gegebenen laufen. Dennoch bleibt einer einseitigen Lesart dieses Vorschlags 
bei Foucault vorsichtig zu begegnen, denn er hat keine Subjektivität ohne 
›gewisse‹ Regeln gedacht.111 Aber Fromangers Gemälde lassen sich gerade in  

107 | Ebd., S. 229.

108 | In Die Wahrheit und die juristischen Formen bezeichnet er die Fotografie als einen 

der Diskurse, in dem die historischen Prozesse sichtbar werden. Foucault, Michel: Die 

Wahrheit und die juristischen Formen [La verité et les formes juridiques, 1974/1995], 

übers. von Michael Bischoff, Frankfur t a.M. 2003, S. 143.

109 | Foucault, Michel: »Duane Michals. Denken Fühlen« [»La pensée. L’émotion«, 

1982], in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden, Bd. 4: 1980-1988, a.a.O., Nr. 307, 

Frankfur t a.M. 2003, S. 294-302, S. 297.

110 | Holer t, Tom: »Der Staub der Ereignisse und das Bad der Bilder. Foucault als Theo-

retiker der visuellen Unkultur«, in: Honneth, Axel und Martin Saar (Hg.): Michel Foucault. 

Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfur t a.M. 2003, S. 335-354, hier S. 353.

111 | Zu der Ambivalenz gerade in Hinblick auf Foucaults späte Ästhetik der Existenz 

haben sich viele Autoren geäußert. So spricht Deleuze von »fakultativen« Regeln. De

leuze, Gilles: »Das Leben als Kunstwerk« (Gespräch mit Didier Eribon) [»La vie comme 

œuvre d’ar t«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen. Gespräche und Interviews 1972-1990 

[Pourparlers, 1972-1990], übers. von Gustav Roßler, Frankfur t a.M. 1993, S.  136-

146, hier 142; sowie: Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986], übers. von Hermann 

Kocyba, Frankfur t a.M. 1992, S. 141. Philipp Sarasin erör ter t mit Foucault den Hygie-

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


129Kalt, warm, hybrid 

dieser Ambivalenz auch als faszinierende Zeugen für Foucaults zeitgleiches 
wie zukünftiges Denken des Bezugs von Subjektivität und Körper verstehen, 
und dies vor allem in Hinblick auf den Einsatz der Körpermetaphern: Denn die 
Bildnisse zeigen die machtvolle Streuung und die Vervielfältigung des Blicks 
ebenso wie das Entstehen einer Vielzahl neuer Bilder. Unterband die Vertika-
lität der Macht – wie Foucault in Überwachen und Strafen schrieb – die hori-
zontalen Verbindungen, produzierte jede dieser Vertikalen eine Verbreitung 
ihrer Gegenstände – und auch der Mediziner schafft ein »intensives Wissen 
der sexuellen Abweichung«.112 

Zwei Jahre später, 1977, schreibt Foucault den Text »Das Leben der infa-
men Menschen« zu einer Sammlung von Diskursfragmenten. Den darin zum 
Ausdruck kommenden unbedeutenden Leben solle ihre Intensität wiederge-
geben werden, indem sie – so Foucault – nicht mit dem »Abstand des Blicks« 
betrachtet werden, eines Blicks, der mit der Moderne das »Unstimmige« ver-
schwinden liesse.113 Zugleich erkennt er die Ambivalenz an, dass nur durch 
die »Begegnung mit der Macht« überhaupt etwas von diesen Leben erzählt 
werden kann.114 Tatsächlich spricht das Nebeneinander bei Fromanger ebenso 
von dieser Vielfalt der Macht oder Ermächtigung wie von ihren vervielfältigen-
den Effekten, die nach Foucault in jedem Kräftefeld der Macht immer auch 
eine  – gewissermaßen entgegenstehende  – Vielfalt als Hybridität erzeugen. 
Und Fromangers bildnerische Fassung dieser Hybridität beruht vielleicht ge-
rade entscheidend auf dessen eigenem Verständnis seiner Tableaus als körper-
licher, z.B. – wie er es beschrieben hat – als »Gesichter«, oder der gemalten 
Linien als »Kardiogramme«.115 Als Maler, der nicht auf die Fotografie, sondern 
in ihre Projektion malt, geht also auch Fromanger wie in einem  – körperli-
chen – Gewebe vor und arbeitet es von innen heraus um. Darauf beruht der 
Eindruck eines fast gleichmütigen – wie nicht verortbaren – Nebeneinanders 
der bildnerischen Flächen. Es faltet vormalige Hierarchien von Malerei und 
Fotografie ineinander. So wird jeder mimetische Ursprung in einen bildne-
rischen – wie Foucault schreibt – »Transit«116 überführt. Statt Rückbezug zu 

nediskurs des 19. Jahrhunderts als »Normalisierungswissen«, das zugleich »Individua-

lisierungswissen« für die Körper der Subjekte ermöglicht habe. Vgl. Sarasin, Reizbare 

Maschinen, a.a.O., S. 23f.

112 | Schäffner, Vogl: »Nachwort«, a.a.O., hier: S. 232.

113 | Foucault: »Das Leben der infamen Menschen«, a.a.O., S. 313.

114 | Ebd., S. 315.

115 | Fromanger, Gérard und Chavanne, Blandine: Fromanger. Bastille-dérives, Ausst.

kat., Galerie Rive gauche, Paris 2008, S. 25 und S. 31ff.

116 | Foucault: »Die photogene Malerei«, a.a.O., S. 878f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Ann-Cathrin Drews

einer repräsentativen »Äußerlichkeit« zu sein, aktiviert dann ein unbestimm-
bares »Außen« im Gemälde und aus dem Innen eines Gemäldes heraus neue 
Bilder.117 

Es ist vor diesem Hintergrund bezeichnend, dass Deleuze das Denken 
Foucaults genau als solch einen »Einbruch eines Außen« verstand.118 Hiervon 
ausgehend kann abschließend ein weiterer, späterer Moment des Körperden-
kens bei Foucault skizzenhaft bedacht werden, der durch die plurale Ereig-
nishaftigkeit des Fromanger-Textes und der Gemäldegewebe angesprochen ist. 
Denn ab den frühen 1980ern – und insbesondere mit dem zweiten Band von 
Sexualität und Wahrheit: Der Gebrauch der Lüste – hat Foucault bekannterweise 
seine Auffassung, »die Körper und die Lüste« seien »Stützpunkt des Gegen-
angriffs«119 gegen das Begehren als Fundament des Sexualitätsdispositivs im 
Rahmen der Geschichte des Subjekts – zugleich der Sexualität wie der Wahr-
heit – auf die griechische Aphrodisia bezogen. Dabei wird die Idee eines ein-
zigen Körpers eines cartesianischen Subjekts von einem code-orientierten zu 
einem ethischen Verständnis überführt:

»Denn da es ums Handeln geht, um Stilfragen zwischen den Körpern, um Regeln im Spiel 

der Körper, geht es stets um Relationen. Es geht nicht um ein Individuum, sondern um 

Formen körperlichen Engagements – unter mehreren, deren persönliche Rolle noch zur 

Disposition steht. So entsteht eine Ar t Tableau. Das Tableau einer nicht um die sexuelle 

Identität zentrier ten, sondern flächig ver teilten, zu verschiedenen Typen von Sozialbe-

ziehungen gehörigen Normativität.«120

Lassen wir uns darauf ein, diese Stile zudem als »Kompossibilität«121 zu ver-
stehen, können sie auch als »lose miteinander verbundene Felder«122 gedacht 
werden. Sie bilden auch ›ab‹, was Foucault 1982 ein »affektives Gewebe« mit 

117 | Hiermit folge ich der Dif ferenz, die Deleuze für das Spätwerk Foucaults zwischen 

Äußerlichkeit und Außen anbringt. Vgl. Deleuze: Foucault, a.a.O., S. 120. Siehe auch die 

Einleitung in diesem Band, S. 25.

118 | Ebd., S. 121f.

119 | Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, a.a.O., S. 148.

120 | Gehring, Petra: »Spiel der Identitäten? Über Michel Foucaults L’Usage des plai-

sirs«, in: Renn, Joachim und Straub, Jürgen (Hg.): Transitive Identität. Der Prozess

charakter des modernen Selbst, Frankfur t a.M. 2002, S. 374-391, hier S. 378.

121 | Ar tières, Philippe; Bert, Jean François; Potte-Bonneville, Mathieu und Revel, Ju-

dith: »Vorwort«, in: dies. (Hg.): Michel Foucault. Die große Fremde. Zu Wahnsinn und 

Literatur [La grande étrangère. A propos de littérature, 2013], übers. von Arne Klawitter 

und Jonas Hock, Berlin 2015, S. 7-17, hier S. 16.

122 | Gehring: »Spiel der Identitäten?«, a.a.O., S. 378.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


131Kalt, warm, hybrid 

der »Freundschaft als Lebensform« bezeichnen wird.123 Dieses Gewebe ist mit 
dem spezifischen historischen Sehen und Denken Foucaults verbunden. Denn 
wie ein Mediziner dringt auch der Genealoge in die Tiefe der Geschichte ein, 
um etwas Anderes, das singuläre Leben hervorkommen zu lassen, Vielschich-
tigkeiten wie Diskontinuitäten sichtbar zu machen.124 In einem derartigen 
Spiel der Felder und Flächen zeigen Körper und ihre Repräsentationen nicht 
mehr die metaphysische Tiefe an, sondern zeigen sich, wie von Foucault in Der 
Wille zum Wissen gewünscht, als »die Körper, die Lüste, die Wissen in ihrer 
Vielfältigkeit und Widerstandsfähigkeit gegen die Zugriffe der Macht«.125 

In Fromangers Tableaus werden die Vervielfältigung der Macht, die die 
Unordnung der Körper in der Tiefe im Licht und an der Oberfläche individua-
lisiert, ebenso wie die Unstimmigkeiten historischer Körper als singuläre Exis-
tenzen und Intensitäten wieder entdeckbar und in das Unstimmige eines bild-
nerischen Körpers überführt. Die Gemälde sprechen somit auch von Foucaults 
Vorschlag, Geschichte neu zu denken, den er ausgehend von Nietzsche in Be-
zug auf die Vertikalität des Körpers – der Geschichte als Körper – formuliert 
hatte. In Foucaults Text »Die photogene Malerei« wirkt somit das Denken des 
Unstimmigen ebenso wie der Wunsch sich von festen Gefügen zu lösen. Hatte 
Foucault den Repräsentationsmodus des Tableaus in Die Geburt der Klinik als 
Distanzierung und Veräußerlichung eines Innen oder innerer Vorgänge des 
Körpers anhand taxonomischer Darstellungsweisen veranschaulicht, ist das 
Tableau der Malerei Fromangers ein Ort, in dem sich Wissen und Macht in 
einem Prozess der Umschreibung zeigen können. 

Ebenso wie Deleuze widmet sich somit auch Foucault einer quasi körper-
lichen Hybridität des Bildes und der Prozesshaftigkeit von Körperflächen. 
Beide werden ihr Verständnis der Körper, sowie deren Dynamiken von Be-
gehrensmaschinen oder Ästhetik und Lüsten in unterschiedlicher Weise in 
den 1970ern weiter ausformulieren. In ihren Stellungnahmen zu Fromangers 
Gemälden zeigen sich gleichwohl bedeutende Korrelationen. In diesen finden 
Deleuze und Foucault künstlerische Vorschläge, die Körperlichkeiten als Spiel 
von Vorder- und Hintergrund oder innerbildlicher farbiger Beziehungen ar-
tikulieren, welche über die perspektivische Tiefe hinwegziehen. Mit diesen 
Oberflächen werden die bildnerischen Hierarchien aufgelöst, die die figurative 
Repräsentation von Körpern im perspektivischen Bild verankern und insofern 
an Identitäten binden.

123 | Foucault, Michel: »Freundschaft als Lebensform« [»De l’amitié comme mode de 

vie«], in: ders.: Schriften in vier Bänden. Dits et Écrits, Bd.  4, a.a.O., Nr.  293, Frank-

fur t a.M. 2003, S. 200-206, S. 205, und S. 203.

124 | Siehe hierzu die Einleitung in diesem Band, S. 29f.

125 | Foucault: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, a.a.O., S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 1: Gérard Fromanger, vier Gemälde der Serie Le peintre et le modèle 
(1972). O.l.: Rouge cadmium clair, 1972, Öl auf Leinwand, 150 x 200 cm. Foto: Claude 
Gaspari; o.r.: Violet de Bayeux, 1972, Öl auf Leinwand, 150 x 200 cm.  
Foto: Courtoisie Conseil en Ar t, BNP Paribas; u.l.: Violet d’Egypte, 1972, Öl auf 
Leinwand, 150 x 200 cm; u.r.: Vert Veronèse, 1972, Öl auf Leinwand, 150 x 200 cm. 
Foto: Claude Gaspar. Aus: Sarah Wilson, The Visual World of French Theory, New 
Haven: Yale University Press, 2010, S. 139.

Abbildung 2: Albrecht Dürer, Underweysung der Messung mit dem Zirckel und 
Richtscheyt, 1525; Holzschnitt, Buchdruck, 7,5 x 21,5 cm. Kupferstichkabinett, 
Staatliche Museen zu Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 3: Gérard Fromanger, Au bord de l’eau I, 1974, Öl auf 
Leinwand, 100 x 100 cm, aus: La Peinture photogénique de Michel 
Foucault, Paris: Le Point du Jour 2014, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 4: Gérard Fromanger, Chez le boucher, 1974, Öl auf 
Leinwand, 162 x 97 cm, aus: La Peinture photogénique de Michel 
Foucault, Paris: Le Point du Jour, 2014, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildungen 5-6: Gérard Fromanger, En révolte à la prison de Toul I und En révolte à la 
prison de Toul II, 1974, aus: Sarah Wilson, Photogenic Painting. Gilles Deleuze, Michel 
Foucault, Gérard Fromanger, London: Blackdog, 1999, S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 7: Gérard Fromanger, À l’Opéra de Versaille. Portrait de 
Michel Bulteau, le plus grande poète du monde, 1975, Öl auf Leinwand, 
195 x 130 cm. Foto: Museum Boijmans van Beuningen, Rotterdam, aus: 
Michel Gauthier, Gérard Fromanger, Paris, Centre Pompidue, Ausst.
kat., S. 69. 
Für die Copyrights der Abb. 1, 3-10 mit freundlicher Genehmigung von 
Gérard Fromanger.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Fest der Bilder 
Über tragungen zwischen den Schrif ten von Michel Foucault 

und postmoderner Kunst und Populärkultur

Anna Schober

Wiederholte Neuanfänge und Beharrlichkeiten

In einem 1971 in der Zeitschrift Partisan Review veröffentlichten Gespräch hat 
Michel Foucault festgehalten: 

»Wir müssen unsere Rituale als das entlarven, was sie sind: als vollkommen willkürliche 

Dinge, die mit unserer bürgerlichen Lebensweise zusammenhängen. Es ist gut – und das 

ist das wahre Theater –, sie spielerisch und ironisch zu überschreiten; es ist gut, unge-

waschen, bärtig und mit langen Haaren daherzukommen; es ist gut, wie ein Mädchen 

auszusehen, obwohl man ein Junge ist (und umgekehrt). Wir müssen die Systeme, die 

uns im Stillen lenken, ›aufs Spiel‹ setzen, vor führen, verändern und umstürzen. Genau 

das versuche ich in meiner Arbeit zu tun.«1

Hier kommt deutlich die zentrale Stoßrichtung der Arbeit Foucaults zur Spra-
che, die Frage der Macht neu aufzuwerfen – als »Systeme, die uns im Stillen 
lenken« – und ihr auf eine Weise zu begegnen, die spielerisch und ironisch ver-
fährt und eher der zeitgenössischen Studentenbewegung und Alternativkultur 
verhaftet zu sein scheint als etablierten, etwa bürgerlichen oder marxistischen 
Gesellschaftskonzepten. Zugleich sind diese Bemerkungen der Argumentati-
on seiner frühen (literarischen) Texte2 verwandt, in denen er eine exponierte 
Praxis des Sprechens, Schreibens, Lesens, aber auch des Sich-Kleidens oder 

1 | Foucault, Michel: »Gespräch mit J.K. Simon« [»Interview with J.K. Simon«, 1971], 

übers. von Michael Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bänden/Dits et Ecrits, Bd. 2: 1970-

1975, hg. von Daniel Defert und François Ewald, Nr. 89, Frankfurt a.M. 2003, S. 222-235.

2 | Zum Beispiel Foucault, Michel: »Zum Begrif f der Übertretung« [Préface à la trans-

gression, 1963], in: ders.: Schriften zur Literatur, übers. von Karin von Hofer, München 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Anna Schober

Sich-Schminkens anspricht, die sich auf eine Grenze des im jeweiligen Kon-
text Repräsentierbaren zubewegt bzw. versucht, mit den Mitteln des Sprechens 
oder Zeigens über sie hinauszuweisen.

Kurz vor seinem Tod kam er jedoch zu einer anderen Einschätzung: 

»Lange Zeit haben sich einige gedacht, dass die Strenge der sexuellen Gesetze, wie wir 

sie kennen, für die sogenannten ›kapitalistischen‹ Gesellschaften unabdingbar ist. Nun 

hat sich die Aufhebung der Gesetze und die Verschiebung der Verbote leichter vollzo-

gen, als man geglaubt hatte (was anzuzeigen scheint, dass es mit ihrem Daseinsgrund 

nicht so weit her war).«3 

Weniger explizit auf Sexualität bezogen, sondern eine allgemeine Einschät-
zung jüngerer Entwicklungen verfolgend, hält er in seinen sogenannten Gou-
vernementalitätsvorlesungen Ende der 1970er Jahre dann fest: 

»[Sie sehen], dass das, was am Horizont einer solchen Analyse erscheint, überhaupt 

nicht das Ideal oder das Projekt einer erschöpfenden disziplinarischen Gesellschaft ist. 

[…] Im Gegenteil haben wir in diesem Horizont das Bild, die Idee oder das programmati-

sche Thema einer Gesellschaft, in der es eine Optimierung der Systeme von Unterschie-

den gäbe, in der man Schwankungsprozessen freien Raum zugestehen würde, in der es 

Toleranz gäbe, die man den Individuen und den Praktiken von Minderheiten zugesteht.«4 

In diesen jüngeren Beiträgen wird die differenzierende Überschreitung, die er An-
fang der 1970er Jahre noch als revolutionär darstellt, als Bestandteil einer neuen 
Form des Regierens nahegelegt, die gerade über ein Aufheben von Gesetzen und 
Verboten und ein Optimieren des Systems der Unterschiede zu operieren scheint.

Diese Zitate spannen ein Werk auf, das, wie Axel Honneth festgehalten 
hat, »vom Gestus des wiederholten, umstürzlerischen Neuanfangs«5 gekenn-

1974, S.  69-89. Dazu Gehring, Petra: Innen des Außen  – Außen des Innen. Foucault. 

Derrida. Lyotard, München 1994, S. 15f.

3 | Foucault, Michel: »Michel Foucault oder die Sorge um die Wahrheit (Interview)«, in: 

Ewald, François (Hg.): Pariser Gespräche mit Michel Foucault, Gilles Deleuze, Georges 

Dumezil, Fernand Braudel, Georges Duby, Paul Veyne, François Furet und Roger Char-

tier, übers. von Walter Seitter, Berlin 1989, S. 15-30, hier S. 24.

4 | Foucault, Michel: Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität II. 

Vorlesungen am Collège de France (1978-1979) [Naissance de la biopolitique. Cours 

au Collège de France, 1978-1979, 2004], hg. von Michel Sennelar t, übers. von Jürgen 

Schröder, Frankfur t a.M. 2006, S. 359.

5 | Honneth, Axel: »Foucault und die Humanwissenschaften. Zwischenbilanz einer Re-

zeption«, in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz ei-

ner Rezeption. Frankfurter Foucault-Konferenz 2001, Frankfur t a.M. 2003, S. 15-26.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139Das Fest der Bilder 

zeichnet ist, d.h. Brüche eher betont als Kontinuitäten. Dabei kreist Foucaults 
Schreiben um einzelne Kernbegriffe, die nacheinander auftauchen und sich 
ebenfalls tendenziell eher ablösen denn wechselseitig vertiefen: »Archäolo-
gie«, »Genealogie«, »Diskurs«, »Dispositiv«, »Subjektivation«, »Selbstaffirma-
tion«. Zugleich verschwindet etwa seit Archäologie des Wissens [L’archéologie du 
savoir, 1969] die Beschäftigung mit ästhetischen Stilen und deren Möglichkeit, 
ein Jenseits des Gegebenen zum Aufblitzen zu bringen, und Foucault wendet 
sich vehement dem Inneren des historischen Raums, seiner Geordnetheit und 
der in ihm auffindbaren Pluralität von Diskursen und Modalitäten von Sicht-
barkeit zu.6

Nichtsdestotrotz sind eine Reihe der zentralen historischen Schriften 
Foucaults von Wahnsinn und Gesellschaft (1961) und Die Geburt der Klinik (1963) 
über Überwachen und Strafen (1975) und Der Wille zum Wissen. Sexualität und 
Wahrheit I (1976) bis zur nachträglich als Geschichte der Gouvernementalität I 
und II (1989) publizierten, Ende der 1970er Jahre gehaltenen Vorlesungsreihe 
von einer eigentümlich beharrlich beibehaltenen Stoßrichtung geprägt: Sie 
zeigen alle mit Hilfe von Analysen der Dreiecksbeziehung zwischen Macht, 
Wissen und Subjekt auf, dass mit den historischen Umbrüchen seit der Auf-
klärung und den darauffolgenden liberal-demokratischen Gesellschaftsord-
nungen nicht Fortschritt, Vermehrung von Freiheit und Abnahme von Leid 
einhergegangen sind, sondern allein historisch sich verändernde Muster kul-
tureller Anpassung festgestellt werden können. Diese Untersuchungen laufen 
stets darauf hinaus, dass den Mitgliedern dieser Gesellschaften immer neue 
Zwänge auferlegt wurden, die sie in Prozeduren des Regierens einbinden und 
nicht als »besser«, »befreiter« oder »emanzipierter« bewertet werden können, 
sondern einfach als »anders«.7 In Foucaults Sicht sind diese Zwänge durch 
die Tradition der Aufklärung gewissermaßen verschleiert. Sie müssen durch 
eine historisch-archäologische bzw. genealogische »Analyse der Zivilisations-
tatsachen, die unsere Kultur charakterisieren«8 erst aufgedeckt werden, eine 
Analyse, die er immer wieder neu akzentuiert zu leisten versucht.

Demensprechend steht Michel Foucaults Werk, entgegen mancher Zu-
schreibungen und in einem Spannungsverhältnis zur Rolle, die er selbst in der 
Öffentlichkeit eingenommen hat, in einem sehr widersprüchlichen Verhältnis 

6 | Vgl. Gehring: Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., S. 50f.

7 | Insbesondere Richard Rorty weist darauf hin, dass Foucault die Zwänge, die libe-

ral-demokratische Gesellschaften ihren Mitgliedern auferlegen, nicht als Kompensa

tion für eine Verringerung von Leid sieht, die für diese Gesellschaften ebenfalls konsta-

tier t werden könnte – eine These, die er selbst hingegen ver tritt. Siehe Rorty, Richard: 

Contingency, Irony, and Solidarity, Cambridge u.a. 1989, S. 63f.

8 | Foucault, Michel: »Gespräch mit Paolo Caruso« [1967], in: ders.: Von der Subver

sion des Wissens, hg. von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 1987, S. 7-27, hier S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Anna Schober

zum Politischen. Einerseits präsentiert er Kräfteverhältnisse als Machtverhält-
nisse, die gerade dann, wenn sie sichtbar, öffentlich präsent, umkämpft, also 
politisiert sind, mit immer wieder neuen Prozeduren des Regierens verschränkt 
auftreten. Insofern steht er jeder Form eines politischen ›wir‹ skeptisch bis ab-
lehnend gegenüber und bietet in den von ihm in seinen zentralen Schriften 
dargestellten Macht-Wissen-Subjektkonstellationen auch keine Ansatzstellen 
für ein solches politisches Agieren als ›wir‹. Andererseits sind manche seiner 
Aussagen – vor allem solche, die neben seinen Hauptschriften, in Form von 
Zeitkommentaren, in Vorlesungen, Interviews, Radio- oder Katalogbeiträgen 
zu finden sind – von einem revolutionären Pathos gekennzeichnet, wie es auch 
das Eingangszitat, in welchem ein Umlenken der »Systeme, die uns im Stillen 
lenken« beschworen wird, deutlich macht. Diese Widersprüchlichkeit kommt 
ebenfalls in folgender Passage aus einem Interview mit Paul Rabinow zutage: 

»dass ich mich in diesen Analysen auf kein ›Wir‹ berufe  – auf keines dieser ›Wir‹, aus 

denen der Konsensus, die Werte und die Traditionalität den Rahmen eines Denkens 

bilden und die Bedingungen definieren, unter denen es bestätigt werden kann. Doch 

das Problem besteht gerade darin herauszufinden, ob es wirklich angebracht ist, sich 

innerhalb eines ›Wir‹ zu platzieren, um die Prinzipien, die man anerkennt, und die Werte, 

die man akzeptier t, geltend zu machen; […] Das ›Wir‹ scheint mir somit nicht der Frage 

vorausgehen zu dürfen; es kann bloß das vorläufige Ergebnis […] sein […].«9 

Die Linie zwischen dem ersten ›wir‹, dessen Werte und Traditionen einem 
erkennbaren Rahmen zugeordnet werden können und das zurückgewiesen 
wird, und dem zukünftigen, neuen ›wir‹, das sich ergeben wird und darüber 
hinaus nicht weiter bestimmt ist, zieht hier jedoch allein das Subjekt (das sie 
eventuell verschiebt).10 Zugleich stellt Foucault hier in erster Linie die Kapa-
zität dieses Subjekts, Prinzipien anzuerkennen und Werte zu akzeptieren, in 
den Vordergrund.

9 | Foucault, Michel: »Polemik, Politik und Problematisierungen« [»Polémique, poli-

tique et problématisations«, 1984], übers. von Hans-Dieter Gondek, in: ders.: Schriften 

in vier Bänden/Dits et Écrits, Bd. 4: 1980-1988, Nr. 342, S. 724-734, hier S. 728.

10 | Zum Beispiel in Bezug auf die Revolution im Iran, die Foucault 1978/79 ausführ-

lich kommentier te und protegier te, wobei er insbesondere den islamistischen Flügel als 

»neue Bewegung« und als Erwachen politischer Spiritualität unterstützte. Er hat diese 

Einschätzung nie explizit revidier t, noch ist er auf diesbezügliche Kritik eingegangen. 

Die Verschiebung einer diesbezüglichen Bewertung kommunizier te er allenfalls implizit, 

da er sich nach 1979 nicht mehr öffentlich zum Iran äußerte. Dazu: Afary, John und An-

derson, Kevin B. (Hg.): Foucault and the Iranian Revolution: Gender and the Seductions 

of Islamism, Chicago 2005, insbes. S. 69ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


141Das Fest der Bilder 

Damit ist ein weiterer, mit der Skepsis gegenüber politischen Traditionen 
verbundener Widerspruch genannt, auf den ebenfalls insbesondere Richard 
Rorty in Zusammenhang mit Foucaults Werk hingewiesen hat. Denn einer-
seits zeigt dieser in seinen Schriften die Kontingenz des Subjekts als historisch 
Gewordenes auf, andererseits kommt in manchen Texten – etwa dort, wo von 
einem »unterworfenen Wissen« als »Blöcke historischer Wissen«, gesprochen 
wird, »die im Inneren funktionaler und systematischer Ensembles vorhanden 
und zugleich verborgen waren und die die Kritik […] wieder zum Vorschein 
bringen konnte«11 – wiederholt eine andere Auffassung ins Spiel. Dieses Spre-
chen von einem Wissen, das »seine Kraft nur der Schärfe verdankt, mit der es 
zu allen umgebenden in Gegensatz tritt«,12 suggeriert, dass es irgendwo im 
Inneren dieses Subjekts doch eine Art Residuum von Autonomie und ein Be-
gehren nach Selbst-Erschaffung gäbe, das von der kulturellen, mit der Verge-
sellschaftung einhergehenden Anpassung und den Zwängen der Prozeduren 
der Macht deformiert werden würde.13

Diese Widersprüche haben sich in breite Kreise der Rezeption der Texte 
von Foucault hinein fortgesetzt. Sie haben paradoxerweise häufig dazu ge-
führt, dass, selbst wenn anerkannt wird, dass es in den Schriften Foucaults 
keinen Ort gibt, von dem aus man sich herrschenden Machtkonstellationen 
entgegenstellen könnte, die Suche nach Möglichkeiten des politischen Wider-
stands auf die Ebene des Individuums verschoben wird.14

Diese Rezeption nährt sich auch davon, dass Foucault wiederholt in Zusam-
menhang mit dem Körper und körperbezogenem Agieren wie Sich-Schmin-
ken oder Sich-Kleiden utopische und zugleich lustvolle Praktiken anspricht, 
die in den Sub- oder Jugendkulturen seit den 1960er Jahren ebenfalls ver-
stärkt als »subversiv« wahrgenommen wurden. Der andere, utopisch besetzte  
Körper ist dabei in den Schriften Foucaults immer wieder der androgyne, 
der hermaphroditische Körper. So spricht er, bezogen auf den Fall Herculine 

11 | Foucault, Michel: »Vorlesung vom 7. Januar 1976«, in: ders.: In Verteidigung der 

Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France (1975-1976) [Il faut défendre la so-

ciété. Cours au Collège de France, 1975-1976, 1996], übers. von Michaela Ott, Frank-

fur t a.M. 1999, S. 13-36, hier S. 21f.

12 | Ebd., S. 22.

13 | Demgegenüber wendet Rorty ein: »Autonomy is not something which all human 

beings have within them and which society can release by ceasing to repress them.« Des 

Weiteren könne, so Rorty, eine solche Autonomie auch nicht in sozialen Institutionen 

verkörpert werden. Rorty: Contingency, Irony, and Solidarity, a.a.O., S. 65.

14 | Oft unter Bezug auf eine von Michel de Certeau geborgte Unterscheidung von 

Strategien und Taktiken. Dazu siehe: Schober, Anna: Ironie, Montage, Verfremdung. Äs-

thetische Taktiken und die politische Gestalt der Demokratie, München 2009, insbes. 

S. 345ff. Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik, Bielefeld 2008, S. 276f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Anna Schober

Barbin, zum Beispiel von einer »intensive[n] Monosexualität […], die zarte  
Lüste hervor[treibt], die die sexuelle Nicht-Identität bloßlegt und hervorruft, 
wenn sie sich zwischen all diesen ähnlichen Körpern verirrt«.15

Solche Textstellen treffen auf ein in der Rezeption überaus präsentes Be-
gehren nach Widersetzung. Spuren und beiläufige Erwähnungen wie jene, 
dass die Studenten und Studentinnen, die sich 1968 »wie Clochards kleiden« 
oder »sich im Hörsaal küssen«, Elemente, die zum bürgerlichen System ge-
hören, parodieren würden,16 werden als Hinweise auf mögliche Taktiken des 
Widerstands angeeignet.17 

Diese Lesart wird auch davon gestützt, dass die Rezeption der Texte 
Foucaults zunächst, d.h. in den 1980er und 1990er Jahren, nicht in den etablier-
ten akademischen Institutionen, sondern »im Untergrund einer ungeordneten 
Vielfalt von informellen Lesezirkeln, autonomen Tutorien und randständigen 
Publikationen«18 vonstattenging. Diese sich selbst oft als ›gegenkulturell‹ ver-
stehende Rezeption trug zu einer Verschiebung des Verständnisses bei, wie die 
Verschränkung von Regieren, Wissen und Subjekt konzeptualisierbar sei. Die 
Aussagen Foucaults wurden dabei in weiten Teilen dieser Rezeption so ausge-
legt, dass sich die Vorstellungen, das Subjekt sei im Handeln trotz Eingebun-
denheit in Machtkonstellationen von einer Art Kern von Autonomie bestimmt 
und manche, vor allem ästhetische und körperbezogene Taktiken könnten als 
Mittel der politischen Transgression dienen,19 ebenfalls verbreitet haben.

15 | Foucault, Michel: »Das wahre Geschlecht«, übers. von Eva Erdmann und Annet-

te Wunschel, in: Über Hermaphroditismus. Der Fall Barbin. Michel Foucault [Herculine 

Barbin dite Alexine B, 1978], hg. von Wolfgang Schäffner und Joseph Vogl, Frankfur t 

a.M. 1998, S. 7-18, hier S. 15.

16 | Foucault: »Gespräch mit J. K. Simon«, a.a.O., S. 234f.

17 | Dies ist insbesondere auch in der Gender- und Queertheorie und damit verbun-

denen Subkulturen zu sehen, vermittelt über die Lektüre der Schrif ten Judith Butlers, 

die Parodie als eine subversive Taktik in den Vordergrund gerückt hat. Butler, Judith: 

Das Unbehagen der Geschlechter [Gender Trouble, 1990], übers. von Katharina Menke, 

Frankfur t a.M. 1991, insbes. S. 209f.

18 | Honneth: »Foucault und die Humanwissenschaften«, a.a.O., S. 19. Vgl. Felsch, Phi-

lipp, Der lange Sommer der Theorie. Geschichte einer Revolte. 1960-1990, München 

2015, S. 139f. 

19 | Diese immer wieder neu quer durch Moderne und Postmoderne ›er fundene‹ Tra-

dition habe ich u.a. anhand von politisch-ästhetischen Bewegungen der 1990er Jahre 

untersucht, die als »neo-avantgardistisch« beschrieben werden können. Vgl. Schober: 

Ironie, Montage, Verfremdung, a.a.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


143Das Fest der Bilder 

Das Sagbare und das Sichtbare

In seiner kurz nach dem Tod Michel Foucaults erschienenen Auseinanderset-
zung hat Gilles Deleuze sehr nachdrücklich darauf hingewiesen, dass in des-
sen Werk das Sagbare und das Sichtbare als zwei Arten von Mannigfaltigkei-
ten unterschieden sind. Sprechen ist, so Deleuze, für Foucault nicht dasselbe 
wie Sehen.20 In den von diesem untersuchten Zusammenhängen von Wissen, 
Macht und Subjekt besteht Wissen in einem praktischen Einrichten, einem 
Dispositiv, von Aussagen und Sichtbarkeiten. Zugleich versteht Foucault Kräf-
teverhältnisse als Machtverhältnisse und er fragt danach, in welche Kräftever-
hältnisse die jeweiligen Prozeduren des Wahren eingebunden sind, welche die 
Positionen des Subjekts als Variablen dieser Sichtbarkeiten seien und welches 
die Subjekte der Aussagen sind, die aus den jeweiligen aus Wörtern, Sätzen 
und Propositionen bestehenden Korpora extrahiert werden können.21 Zusam-
men bilden das Sichtbare und das Sagbare also das Objekt der Epistemologie, 
die zu erstellen Foucault sich aufmacht. Nichtdestotrotz sind die Sichtbarkei-
ten nicht auf die Aussagen zurückführbar: Erstere wechseln ihre Modalität, 
wohingegen die Aussagen ihre Ordnung wechseln.22 

Diese Unterscheidung bedeutet aber nicht, dass Foucault hier einem Dua
lismus das Wort redet. Das Sagbare und das Sichtbare dienen eher als provi-
sorische Zuordnungen, die innerhalb eines Pluralismus existieren. Denn »die 
Aussagen existieren«, so Deleuze, »nur in einer diskursiven Mannigfaltigkeit, 
die Sichtbarkeiten in einer nicht-diskursiven Mannigfaltigkeit«, wobei sich 
beide auf »eine dritte hin, eine Mannigfaltigkeit der Kräfteverhältnisse, der 
Übertragung«23 bzw. Affektion öffnen. 

20 | Als Beispiel erwähnt er, dass im 19.  Jahrhundert die Masse der Bevölkerung ver-

stärkt öffentlich in Erscheinung trat, zum Beispiel über öffentlich ausgetragene Ausei-

nandersetzungen, zugleich jedoch etwa die medizinischen Aussagen über Institutionen 

wie das Gefängnis, das Hospital, die Schule und das Erziehungssystem oder die Fabrik 

ebenfalls in neuer Weise Präsenz erlangten. Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986], 

Frankfur t a.M. 1987, S. 116f.; vgl. S. 50f., S. 70f.

21 | Ebd., S. 73 und S. 99ff.

22 | Ebd., S. 70. Zur Veränderung einer »Evidenz« als »Sensibilität« und »soziale Emp-

findsamkeit« und einem damit verbundenen Wandel von Ordnungskategorien in Bezug 

auf Internierung Ende des 18.  Jahrhunderts, als die Institution des Hôpital général, 

in dem Verurteilte, auffällige Jugendliche, Vagabunden und Geisteskranke zusammen 

festgehalten wurden, begann, Entrüstung hervorzurufen, siehe: Foucault, Michel: 

Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft [Fo-

lie et déraison. Histoire de la folie à l’âge classique, 1961], übers. von Ulrich Köppen, 

Frankfur t a.M. 1969, S. 79f.

23 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Anna Schober

Dies bedeutet jedoch auch, dass die Sichtbarkeiten nicht einfach den 
Diskursen subsumiert werden können. Foucault stellt demgegenüber die Ei-
gengesetzlichkeiten des Sehens und seine Beziehung zur Produktivität des 
Imaginären und zu Prozessen des Affizierens und Affiziert-Werdens in den 
Vordergrund. Ja, er sieht, worauf nochmals Gilles Deleuze in seinem Foucault-
Buch aufmerksam macht, die Aussagen und Sichtbarkeiten zueinander gar in 
einer Beziehung des Kampfes stehen.24 

Insofern ist es nicht verwunderlich, dass es in erster Linie die Sichtbarkei-
ten sind, die bei Foucault positiv utopisch besetzt werden. Auch dieser Aspekt 
tritt deutlicher in den am Rand seines Werks entstehenden Beiträgen zutage 
als in den Hauptschriften. Ein Beispiel dafür ist ein Text, der in einem Ka-
talog des Malers Gérard Fromanger erschienen ist, der Mitglied der Groupe 
d’information sur les prisons (GIP) war, die Foucault mitbegründet hatte. In 
Bezug auf die frühe Fotografie (etwa 1860 bis 1880) und deren Praxis, Ma-
lerei einzubeziehen und Technisches wie Amateurhaftes, Kunst und Illusion 
zu mischen, beschreibt Foucault »Festspiele der Bilder«, eine »für alle offene, 
gemeinschaftliche Praxis des Bildes«. Diese entwickle sich an der Grenze von 
Malerei und Fotografie und sei getragen von einem »Wunsch nach dem Bild« 
bzw. einer »Lust am Bild«.25 Besonders fasziniert zeigt sich Foucault auch in 
diesem Fall vom »schönen Hermaphroditen aus Klischee und Leinwand, [vom] 
… androgyne[n] Bild.«26 

Foucault hält hier ein emphatisches Plädoyer für Bild, Schauspiel, Schein, 
Anschein und Spiel. Er fragt: »Wie kann man wieder lernen, nicht einfach nur 
die Bilder, die man uns aufzwingt, zu entschlüsseln oder zu verkehren, son-
dern andere Arten von Bildern anzufertigen?« Zugleich setzt er die, wie er es 
nennt, »Liebe zu den Bildern« auch in Gegensatz zur »Langeweile der Schrift 
[›écriture‹]« bzw. zu den »Privilegien des Signifikanten«.27 Auf diese Weise 
präsentiert er das Sichtbare als in Streit mit dem Sagbaren stehend und stellt es 
zugleich als den beweglicheren, regelloseren (›verrückteren‹), Lust-verhafteten 

24 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S. 95.

25 | Foucault, Michel: »Die photogene Malerei« [»La Peinture photogénique«, 1975], 

übers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et 

Ecrits, Bd. 2, a.a.O., Nr. 150, S. 871-882, hier S. 874. Das Verwischen der Grenze zwi-

schen Malerei und Fotografie thematisier t Foucault auch in einem weiteren Essay, der 

sich mit dem Werk von Duane Michals auseinandersetzt. Siehe Foucault, Michel: »Den-

ken, Fühlen« [»La pensée, l’emotion«, 1982], übers. von Michael Bischoff, in: Foucault, 

Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits, Bd. 4, a.a.O., Nr. 307, S. 294-302, hier 

S. 296.

26 | Foucault: »Die photogene Malerei«, a.a.O., S. 871.

27 | Ebd., S. 875. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


145Das Fest der Bilder 

Part dieser Auseinandersetzung dar, der einem positiv besetzten, zukünftigen 
Gemeinschaftlichen den Weg bahnt.

Während die Rezeption der Schriften Foucaults in der Fotografie-Theorie 
oder in den Bild- und Kulturwissenschaften bildhafte Repräsentation oft als 
»Zurichtung« und »Belastung«28 der Mitglieder einer Gesellschaft themati-
siert hat, stellt der Autor selbst also in erster Linie eine populäre »Lust am Bild« 
sowie eine »verrückte Flucht des Imaginären« in den Vordergrund. Zugleich 
bestimmt er das Sichtbare ganz generell als Einstiegsort, über den »in, mit 
und entgegen den Mächten des Bildes«29 gespielt werden könne – womit er in 
eine positive Neubewertung des Ästhetischen und Visuellen via Politisierung 
einstimmt, wie sie seit 1968 verschiedenenorts beobachtet werden kann.30

Das also auch angesichts von Bildern generell an manchen Stellen deutlich 
werdende umstürzlerische Pathos verstärkte eine Rezeptionsgeschichte, die, 
wie bereits dargelegt, von Widersprüchen und Ambivalenzen in Bezug auf die 
Handlungsmacht Einzelner gekennzeichnet war. Solche Textstellen wurden 
oft dahingehend interpretiert, dass zwar einerseits die Involvierung von Kunst 
und populärer visueller Kultur in dominante Konstellationen von Macht und 
Herrschaft aufgezeigt wurde, andererseits aber spezifische Arten und Weisen, 
Bilder zu machen aus dem allgemeinen »Bad der Bilder« herausgelöst und mit 
dem Vermögen belegt wurden, subversiv zu wirken und bildhaft Kritik am Ge-
gebenen zu verkörpern. Letzteres wurde dabei in erster Linie vom ästhetischen 

28 | Am deutlichsten geschieht dies bei John Tagg, der seinen Beitrag mit »Burden of 

Representation« übertitelt. Siehe Tagg, John: The Burden of Representation. Essays on 

Photographies and Histories, London 1988. Zur Gegenläufigkeit der Betonung der dis-

kursiven Eingebundenheit von Bildern, die die Rezeption Foucaults in Kunstgeschichte 

und Fotografie-Theorie dominier t, und Foucaults eigener Thematisierung der Sichtbar-

keiten siehe auch Stiegler, Bernd: »Michel Foucault und die Fotografie«, in: Gente, Pe-

ter (Hg.): Foucault und die Künste, Frankfur t a.M. 2004, S. 277-297. Anders als diese 

Tendenz fällt etwa die Rezeption Georges Didi-Hubermans aus, der Michel Foucault u.a. 

mit Sigmund Freud in Verbindung bringt. Der »Abgrund« zwischen Bild und Schrif t sowie 

die Lust am Bild werden zum Beispiel auch von Michele Cometa in den Vordergrund 

der Betrachtung gerückt. Siehe Didi-Huberman, Georges: Die Erfindung der Hysterie: 

Die photographische Klinik von Jean-Martin Charcot [Invention de l’hystérie. Charcot 

et l’iconographie photographique de la Salpêtrière, 1982], übers. und mit einem Nach-

wort von Silvia Henke, Martin Stengelin und Hubert Thüring, München 1997; Michele Co-

meta: »Modi dell’ékphrasis in Foucault«, in: ders. und Vaccaro, Salvo (Hg.): Lo Sguardo 

di Foucault, Rom 2007, S. 39-62.

29 | Foucault: »Die photogene Malerei«, a.a.O., S. 875.

30 | Vgl. Schober, Anna: The Cinema Makers. Public Life and the Exhibition of Dif fe

rence in South-Eastern and Central Europe since the 1960s, Bristol 2013, insbes. 

S. 110ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Anna Schober

Stil der Bilder abgeleitet und es wurde weniger darauf geachtet, wie diese vi-
suellen Gestaltungen rezipiert und öffentlich weiterverhandelt wurden. Das 
plurale, konfliktvolle und von unvorhersehbaren, kontingenten Ereignis- und 
Handlungsketten geprägte Sich-Ereignen von Öffentlichkeit wurde auf diese 
Weise tendenziell in eine dichotome Aufteilung in »Dispositive der Macht« 
und »Gegenkultur« eingefroren – wobei in erster Linie ästhetisch-stilistische 
Kriterien für eine solche Zuteilung geltend gemacht wurden. Verschränkt 
mit der oben genannten Vorstellung einer gewissen Autonomie des Subjekts 
wurde ästhetisches Handeln als Möglichkeit des politischen Umgangs mit 
Macht- und Herrschaftskonstellationen nachdrücklich in den Vordergrund ge-
rückt. Dabei wurde unter Verweis auf die Schriften Foucaults eine Taktik der 
»Evenementalisierung« formuliert – verstanden in einer sehr lose bestimm-
ten Weise als »polymorphe Vervielfältigung« wie auch als »Sensibilität für das 
(singulare, ästhetische) Ereignis« – und mit bestimmten ästhetischen Stilen 
verschmolzen.31 Oder Parodie wurde, etwa auch über die Schriften Judith But-
lers vermittelt, zu einer politisch-subversiven ästhetischen Handlungsweise 
stilisiert.32 Oft werden aber einfach Arbeitsweisen einzelner Kunstschaffender 
herausgegriffen und beispielsweise zu Praktiken einer »visuellen Unkultur« 
erklärt, die Möglichkeiten aufzeigen, »sich den Zumutungen des Blicks und 
der Sichtbarkeit zu widersetzen«.33 

31 | Dazu etwa die verschiedenen, in einem Band versammelten Lektüren des Films Auf 

der anderen Seite (2007) von Fatih Akin, die alle in der einen oder anderen Weise »Eve-

nementalisierung« (»Zum-Ereignis-Machen«) als ein ästhetisches und politisches »Kon-

zept« verhandeln – womit sie jedoch gerade die Unkontrollierbarkeit und die Unvorher-

sehbarkeit der Rezeption außer Acht lassen. Siehe Ezli, Özkan (Hg.): Kultur als Ereignis. 

Fatih Akins Film »Auf der anderen Seite« als transkulturelle Narration, Bielefeld 2010.

32 | Dazu siehe Schober: Ironie, Montage, Verfremdung, a.a.O., insbes. S. 196ff.

33 | Stellver tretend dafür kann Tom Holer ts Auseinandersetzung mit den Texten Michel 

Foucaults genannt werden. Siehe Holer t, Tom: »Der Staub der Ereignisse und das Bad 

der Bilder«, in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz 

einer Rezeption, a.a.O., S. 335-354, hier S. 343, S. 353. Der Autor erwähnt neben ei-

ner »Theatralisierung der Machtverhältnisse« und »Hybridisierung« an manchen Stellen 

ebenfalls »Singularisierung« (événementialisation) als ästhetische Möglichkeit eines 

»Ins-Spiel-Bringens der Macht«. Ebd., insbes. S. 342f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


147Das Fest der Bilder 

Wechselseitiges Ak tualisieren (Integrieren und 
Differenzieren) von postmoderner Theorie und Kunst

Gegen Ende seines Schaffens stellt Foucault eine Sorge um sich, ein »Sich-
durch-sich-selbst-Affizieren« in den Vordergrund und betont, dass dies auf 
eine in erster Linie ethische und ästhetische Dimension von Subjektivität ver-
weise, die zwar in Konstellationen von Macht und produktiver Handhabung 
von Wissen eingebunden, aber davon nicht abhängig sei.34 Hier kommt sein 
Vertrauen in eine gewisse Autonomie des Selbst, sein Glaube eher an das Sub-
jekt denn an das Kollektiv noch einmal nachdrücklich zum Vorschein. 

Zugleich unterzieht er manche Thesen seiner früheren Arbeitsphasen ei-
ner Revision, etwa wenn er als Horizont seiner Analyse der Gegenwart, wie 
bereits eingangs zitiert, »das Bild, die Idee oder das programmatische Thema 
einer Gesellschaft« skizziert, in der es eine »Optimierung der Systeme von 
Unterschieden gäbe, […] in der es eine Toleranz gäbe«35 und vom »Beginn einer 
großen krisenhaften Neueinschätzung des Problems der Regierung«36 spricht. 

Foucaults Schreiben, seine öffentliche Persona und vor allem die bereits 
angesprochenen Adaptionen seiner Schriften waren jedoch vielleicht in eine 
solche Transformation von Gesellschaft hin zu einer, die die Systeme der Un-
terschiede optimiert und Toleranz mit einer neuen Form des Regierens verbin-
det, viel stärker involviert, als er es selbst wahrnehmen konnte. Zwar schreibt 
Foucault in seinen bis Ende der 1970er Jahre entstehenden historiografischen 
Hauptschriften in erster Linie über europäische Gesellschaften vom 17. bis 
zum 19. Jahrhundert, nichtsdestotrotz hat er dabei stets auch eine Analyse der 
eigenen Gegenwart im Visier. Die Disziplinierung und Normalisierung, die er 
immer wieder anders akzentuiert problematisiert, bezieht sich so stets auch 
auf die Anpassungsanforderungen der europäischen Hochmoderne, also von 

34 | Siehe dazu Michel Foucault im Gespräch mit Paul Rabinow und Hubert Dreyfus: 

»On the Genealogy of Ethics: An Overview of Work in Progress«, in: Rabinow Paul (Hg.): 

The Foucault Reader, New York 1984, S.  340-372. Vgl. Foucault, Michel: Die Sorge 

um sich. Sexualität und Wahrheit 3 [Histoire de la sexualité 3: Le souci de soi, 1984], 

übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seitter, Frankfur t a.M. 1989.

35 | Foucault: Die Geburt der Biopolitik, a.a.O., S. 359.

36 | Dazu Foucault: »Unter Regierung verstehe ich die Gesamtheit der Institutionen und 

Praktiken, mittels derer man die Menschen lenkt, von der Verwaltung bis zur Erziehung. 

Diese Gesamtheit von Prozeduren, Techniken, Methoden, welche die Lenkung der Men-

schen untereinander gewährleisten, scheint mir heute in die Krise geraten zu sein, und 

zwar sowohl in der westlichen wie in der sozialistischen Welt.« Foucault, Michel: Der 

Mensch ist ein Erfahrungstier (Gespräch mit Ducio Trombadori), übers. von Horst Brüh-

mann, mit einem Vorwort von Wilhelm Schmid, Frankfur t a.M. 1996, S. 118ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Anna Schober

etwa den 1920er Jahren bis zur Postmoderne der 1980er Jahre (mit Vorläufern 
seit 1968).37 

Bestimmte Züge seines Schreibens legten ein solches Umlegen von Thesen 
auf die Gegenwart zudem sehr nahe. Dazu gehört zum einen das wiederhol-
te Problematisieren von Disziplinierung, Normalisierung oder einfach »Vor-
schriften«.38 Zum anderen regt auch das vor allem in Interviews auftretende 
Beschwören des »Neuen«, etwa als »neue« Formationen eines ›wir‹ bzw. der 
Subjektivität,39 eine solche Übertragung an. Foucault selbst hat dieser Kon-
text-Gebundenheit seines Schreibens jedoch in erster Linie implizit über das 
bereits erwähnte, oft emphatisch inszenierte Neupositionieren seines Schaf-
fens Rechnung getragen.

Poststrukturalistische Theorieangebote, die bei Michel Foucault, aber auch 
bei Gilles Deleuze oder Jacques Lacan ihren Ausgang nahmen, avancierten 
zunächst in den USA in den 1980er Jahren zu einer Art ›Begleitmusik‹ aktu-
eller Kunst- und Kulturpraxis.40 Dabei wurden Foucaults Schriften vor allem 
in Hinblick auf ein Hinterfragen von Macht in Verbindung mit Normierungs-
anforderungen, insbesondere bezogen auf den Körper, sowie in Verbindung 
mit der Durchsetzung eines neuen Subjektmodells rezipiert, das von einer 
gewissen Autonomie der Wahl gekennzeichnet ist und stark über ästheti-
sches Handeln operiert. Dieses Subjektmodell kann, ähnlich wie die frühe 

37 | Fraser, Nancy: »Von der Disziplinierung zur Flexibilisierung? Foucault im Spiegel 

der Globalisierung«, in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault. Zwi-

schenbilanz einer Rezeption, a.a.O., S.  239-258, hier S.  239. Die von Fraser vorge-

schlagene zeitliche Einordnung von Foucault als Theoretiker des Fordismus, den sie 

vom Ersten Weltkrieg bis 1989 situier t, ist jedoch nicht ganz überzeugend, da viele der 

Transformationen, die sie als »postfordistisch« einstuft, bereits früher als 1989, seit der 

Studentenbewegung greifbar werden. Eine Einbindung poststrukturalistischer Theorie 

in die Herausbildung einer neuen, mit 1968 aufkommenden Subjektkultur der »Krea-

tivgesellschaft« hat dagegen Andreas Reckwitz herausgearbeitet. Siehe: Reckwitz, 

Andreas: Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der bürgerlichen 

Moderne zur Postmoderne, Weilerswist 2010, S. 441f.

38 | Selbst noch in Foucault: Die Sorge um sich, a.a.O., insbes. S. 306.

39 | Siehe dazu Michel Foucault im Gespräch mit Paul Rabinow: »Polemik, Politik und 

Problematisierungen«, a.a.O., S. 728.

40 | Sarah Wilson nennt die Ausstellung Abject Art im Whitney Museum (1992) als 

diesbezügliche Zäsur. Sie bringt diese Entwicklung für die Kunstwelt der USA u.a. auch 

mit einer größeren Verbreitung von professionalisier ten Kunstschulen in Verbindung, 

in denen die Auseinandersetzung mit Theorie und Philosophie größere Wichtigkeit ge-

wann. Vgl. Wilson, Sarah: »Poststructuralism and Contemporary Ar t, Past, Present, Fu-

ture …«, in: Jones, Amelia (Hg.): A Companion to Contemporary Art since 1945, Malden 

2006, S. 424-449, hier S. 428.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


149Das Fest der Bilder 

Foucault-Rezeption, im Untergrund von sich als alternativ verstehenden Mili-
eus ausgemacht werden, erlangte seit den 1980er Jahren jedoch langsam kul-
turelle Hegemonie.41 Im Folgenden unterziehe ich Bildwelten, die aus einem 
solchen Milieu der ›Ansteckung‹ zwischen Kunst und Theorie hervorgegan-
gen sind, einer detaillierten Lektüre.

Ak tualisierungen I: Doppelgeschlechtliche Körper

Wechselseitige Übertragungen zwischen poststrukturalistischer Theorie und 
Kunst- und Kulturpraktiken werden insbesondere in Zusammenhang mit ei-
nem breiten Strang der Rezeption der Schriften Foucaults greifbar, der mit 
dem Aufkommen der Gender Studies und einer damit verbundenen Gender- 
und Queer-Subkultur zu beobachten ist. Zum Beispiel über die Lesart Judith 
Butlers vermittelt, wurden in diesem Kontext Geschlechterregime als diszipli-
näre Festlegungen von Identitäten begriffen, wobei das von Foucault in seinen 
historiografischen Hauptschriften vorgebrachte Argument von der Produktivi-
tät der Macht als Hervorbringen normativer geschlechtlicher Identitäten ver-
standen wurde, das sich disziplinärer Praktiken bedient.42

Parallel zu diesem Problematisieren von Geschlechternormen in den auf-
kommenden Gender Studies verbreitete sich eine (sub-)kulturelle und künst-
lerische Praxis,43 die einzelne Elemente daraus aufgriff und diesen öffent-
lich-sinnliche Präsenz verschaffte. Beispiele dafür sind Graffiti-Schriftzüge 
wie »Kill Your Gender« oder »Gender Sucks«, aber auch »Gender Fuck Par-
ties«,44 die sich seit den 1990er Jahren auch in Europa verstärkt verbreiteten. 

41 | Reckwitz: Das hybride Subjekt, a.a.O., S. 455.

42 | Zur Rezeption Michel Foucaults in den Gender Studies siehe: Soiland, Tove: Luce 

Irigarays Denken der sexuellen Dif ferenz. Eine dritte Position im Streit zwischen Lacan 

und den Historisten, Wien 2010, S. 37ff.

43 | Die Adaption poststrukturalistischer Theorie in Bezug auf Körper und Geschlecht 

in Produktionen visueller Kultur (bildender Kunst und Populärkultur) seit den 1990er 

Jahren untersuchte ich im Rahmen des Forschungsprojekts »Picturing Gender« (2009-

2011), gefördert von der EU im Rahmen des Programms Marie Curie Actions. Die Ergeb-

nisse dieses Projekts sind u.a. publizier t als Schober, Anna: »Picturing ›Gender‹: Iconic 

Figuration, Popularization, and the Contestation of a Key Discourse in the New Europe«, 

in: Zuev, Dennis und Nathansohn, Regev (Hg.): Sociology of the Visual Sphere, London 

2013, S. 57-80; sowie in den Beiträgen der Autorin in: Metamorphosen von Kultur und 

Geschlecht: Genealogien, Praktiken, Imagination, hg. v. Andreas Langenohl und Anna 

Schober, München 2016. 

44 | »Genderfuck« als performative Taktik wurde zunächst formulier t in: Lonc, Chris-

topher: »Genderfuck and Its Delights [1974]«, in: Leyland, Winston: Gay Roots. Twenty 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Anna Schober

Manchmal gesellten sich dazu am Körper getragene Sticker mit dem Schrift-
zug »Gender Trouble« – auch Titel von Judith Butlers bekanntestem Buch –, 
Foucault-Graffiti wie der auf Hausfassaden und T-Shirts gleichermaßen zu 
lesende Schriftzug »Foucault Was Right« oder auch Devotionalien wie Kaf-
feetassen mit einem Bild des Autors und dem Schriftzug »Do Not Obey«. Zu-
gleich brachten Festivals oder Ausstellungen, die neuen Identitätsformationen 
in Zusammenhang mit »Gender« und »Queer« gewidmet waren, vermehrt In-
szenierungen eines »Patchwork-Selbst« in Umlauf, das männlich und weiblich 
konnotierte Körperteile emphatisch neu kombiniert – wobei die Bruchstellen 
wie in einer Dada-Montage manchmal deutlich sichtbar blieben, manchmal 
aber auch verwischt oder gar ganz zum Verschwinden gebracht wurden.45

Zugleich traten in der bildenden Kunst seit den 1990er Jahren ebenfalls 
sehr häufig Körperrepräsentationen auf, in denen die von Foucault themati-
sierten utopischen oder androgynen Körper-Imaginationen weitergesponnen 
zu werden scheinen.46 Ein Beispiel dafür sind Arbeiten des niederländischen, 
in den USA arbeitenden Künstlerpaars Inez van Lamsweerde & Vinoodh 
Matadin. Frühe Arbeiten wie Marcel (Abb. 1, aus der Serie The Forest, 1995) 
zeigen ein Zerschneiden, Neuzusammensetzen und Adaptieren von Bildern, 
eine Art Montage. Das Künstlerpaar verarbeitet in ihnen Fotografien, die über 
Photoshop digital nachbearbeitet werden  – wobei sie auf einen Fundus von 
menschlichen und künstlichen Körperteilen mit ganz unterschiedlichen Haut
oberflächen zugreifen. Aber auch Bildhintergründe, wie sie vorgefertigt auf 
ImageBank zu finden sind, werden verwendet. Zugleich wird das Studio-Set-
ting, in dem die Modelle fotografiert werden, etwa von der Beleuchtung her, an 
die »gefundenen« Bildhintergründe angepasst.47 Die verschiedenen Elemen-
te werden digital montiert und es entstehen Bilder, die »ganz« wirken, selbst 
wenn der durch sie vermittelte Eindruck des Hyperrealistischen zugleich von 
einem gewissen Unbehagen geprägt ist, das jedoch auch zu einem genaue-
ren Hinschauen verführen kann. Dieses Unbehagen ist in besonderer Wei-
se mit der geschlechtlichen Zuordenbarkeit der hier repräsentierten Körper 

Years of Gay Sunshine: An Anthology of Gay History, Sex, Politics, and Culture, San 

Francisco 1991, S. 223-226.

45 | Schober: Picturing Gender, a.a.O., S. 66-74.

46 | Auch hier übernehmen US-amerikanische Kunstschaffende, die eine Nähe zur 

Gender- und Queer-Subkultur aufrechterhalten wie Catherine Opie oder Del LaGrace 

Volcano eine Vorreiterrolle und erst in den 1990er Jahren breiten sich ähnliche Sujets 

stärker in den Mainstreambereich hinein aus.

47 | »›Pretty Much Everything Else.‹ Inez Van Lamsweerde & Vinoodh Matadin in con-

versation with Glenn O’Brien«, in: Begleitheft zur Ausstellung Inez Van Lamsweerde & 

Vinoodh Matadin ›Pretty Much Everything‹. Photographs 1985-2010, Foam Amsterdam 

2010, ohne Seitenangabe.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


151Das Fest der Bilder 

verbunden, die sich der Einteilung in »männlich/weiblich« stets ein Stück weit 
entziehen, selbst wenn solche Kategorien weiterhin präsent bleiben.

Auch jüngere Bildkreationen des Künstlerpaars wie Kate/Groom (2005), 
Antony – Fantastic Man (2006, Abb. 3), ein Porträt des Musikers Antony He-
garty, The Gentlewoman (2010, Abb. 2) oder ein Porträt der Sängerin Björk 
(2010) zeigen Einzelkörper  – in Form von Porträts, Halbfigurporträts oder 
Ganzkörperdarstellungen –, die ebenfalls wieder eine Ko-Präsenz männlicher 
und weiblicher Attribute aufweisen. Im Gegensatz zu den frühen Serien las-
sen diese jüngeren Bilder jedoch die Brüche und Nahtstellen zwischen dem 
Männlichen und Weiblichen deutlicher in Erscheinung treten. Zugleich sind 
hier Versatzstücke der äußeren Erscheinung wie Wimpern aus Spitze oder ein 
wild wuchernder Bart als eine Art surrealer Kommentar eingesetzt.

Solche Bilder verweisen uns weniger auf Innerlichkeit denn auf ein Außen 
der Körper. Männlich und weiblich erscheinen nicht als zwei gegensätzliche 
Prinzipien, die in einem Sein vereinigt auftreten, wie es in Androgynitätsvor-
stellungen des 19.  Jahrhunderts üblich war. Diese Arbeiten bieten uns eine 
die Sinne ansprechende Sammlung von männlichen und weiblichen sexuellen 
Codes, die sich in der Rezeption wechselseitig eher verstärken, als dass sie sich 
in Frage stellen oder eine dekonstruktive Lesart anregen würden.48

Doppelgeschlechtliche Körper, wie sie in den Post-Fotografien von Lams-
weerde & Matadin zu finden sind, haben in den letzten Jahren den Bereich 
der Kunst im engeren Sinn verlassen und sind vermehrt auch in der Populär-
kultur anzutreffen.49 Ein Beispiel dafür ist ein 2011 von der italienischen Un-
terwäschemarke Intimissimo für ihre Männerkollektion verbreitetes Werbebild, 
auf dem ein weibliches Modell mit langen, femininen Locken und laszivem 
Blick in Männerunterwäsche und in breitbeiniger, maskuliner Körperhaltung 
posiert (Abb. 4).50 

48 | Vgl. Straayer, Chris: Deviant Eyes, Deviant Bodies. Sexual Re-Orientations in Film 

and Video, New York 1996, S. 88f. Vgl. Schober: Picturing Gender, a.a.O., S. 66.

49 | Auch Lamsweerde & Matadin arbeiten, indem sie Foto-Shootings für Modemaga-

zine durchführen oder Bilder produzieren, die als PR-Material (etwa für CD-Cover) für 

Musiker eingesetzt werden können, an der Schnittstelle zwischen Kunst und Popkultur. 

Nichtsdestotrotz werden ihre Produktionen tendenziell eher dem Kunstbereich zuge-

rechnet – ein Prozess, der auch über Ausstellungen, wie der 2011 im Foam (Fotomuse-

um Amsterdam) zu sehenden Schau, vermittelt wird.

50 | Weitere Beispiele einer doppelgeschlechtlichen Selbstinszenierung finden sich in 

Bildern, die den österreichischen Sänger und Eurovision-Songcontest-Gewinner 2014 

Thomas Neuwir th alias Conchita Wurst zeigen und auf denen er stets in betont femini-

nen Outfits und Posen und langhaarig zu sehen ist, wobei er diese Inszenierungen von 

Weiblichkeit mit stolz präsentier tem, kurz gestutztem, dunklen Bart kombinier t. Diese 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Anna Schober

Diesen Gestaltungen scheinen Foucaults »androgyne Bilder« sowie die von 
ihm propagierte lustvolle Verschränkung verschiedener Bildmedien aufzu-
nehmen, adaptieren beides jedoch häufig mittels neuer Verfahren der digitalen 
Bildproduktion. Ihnen unterliegt, wie auch den Rezeptionssträngen, in denen 
die Betonung einer Autonomie des Handelns eng mit ästhetischen Taktiken 
verschränkt wird, stets dasselbe Subjektmodell. 

Dieses Selbst51 ist nicht mehr wie das Subjekt der Angestelltenkultur der 
Hochmoderne auf Anpassung und möglichst reibungslose Eingliederung in 
Organisationen und Institutionen hin ausgerichtet. Es ist dagegen von einer 
Suche nach einem intensiven Erleben des Außeralltäglichen, nach Möglich-
keiten multipler Entfaltung des Ich sowie von einer über eine Ästhetisierung 
erfolgenden Politisierung bestimmt. An Stelle der Eindeutigkeit fixierter Iden-
titäten tritt die Fluidität von Subjektstrukturen und damit verbunden die Ima-
gination einer Souveränität der Wahl – insbesondere auch in Bezug auf iden-
titäre Zuordnung.

Mit diesem postmodernen Subjekt verbindet sich eine Ideologie, in der die 
Möglichkeit der Wahl sowie eine beständige Neuausrichtbarkeit des Selbst und 
seine immer wieder andere Eingliederbarkeit in oft kurzlebige Gemeinschaf-
ten betont werden – wobei sich diese Ideologie seit den 1990er Jahren unter 
den Schlagworten »Flexibilisierung« und »Selbstverantwortung« auch ver-
stärkt als Anforderungen sogenannter »Post-Wohlfahrtsstaatgesellschaften« 
äußert. Diese Subjektkultur ist damit Teil neuer hegemonialer Formationen, 
die gegenwärtig auch als »neoliberal« bezeichnet werden. 

Bildern, wie den von Lamsweerde & Matadin geschaffenen, schreibt die 
Kunstwissenschaft oft die Rolle einer »Kritik« am bestehenden Regime der Ge-
schlechter zu. Dabei werden, wie bereits angesprochen, üblicherweise Bildpro-
duktionen der Mainstreamkultur als disziplinäre Zurichtungen von Körpern 
dargestellt und einzelne Arbeiten Kunstschaffender davon als kritisch oder gar 
subversiv ausgenommen.52 Eine solche Zugangsweise lässt jedoch die oben 

Selbstinszenierung wird von Fans imitier t  – was ebenfalls wieder über Bilder zirkulier t 

wird.

51 | Reckwitz: Das hybride Subjekt, a.a.O., S. 463ff.

52 | So konstatier t etwa Anja Buck angesichts der Bildwelten des Künstlerpaars Lams-

weerde & Matadin ein kritisches Unterlaufen der »Stabilität der binären Kategorien 

›Mann‹ und ›Frau‹« und eine Visualisierung der »Unmöglichkeit, von Fixierungen auszu-

gehen, solche aufzurichten oder gar festzumachen«. Anja Buck: Bild- und Körperkon

struktionen bei Inez van Lamsweerde: Die Technologisierung von Bild und Körper 

im Spiegel der Post-Fotografie, Saarbrücken 2008, S.  56. Vgl. Rebentisch, Juliane:  

»Cyborg is a State of Mind. Anmerkungen zu Inez van Lamsweerde«, in: Fabrikzeitung, 

Nr. 102, Mai 1994, S. 4-6. Dazu kritisch auch Yvonne Volkart: Fluide Subjekte. Anpas-

sung und Widerspenstigkeit in der Medienkunst, Bielefeld 2006, S. 84, S. 91f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


153Das Fest der Bilder 

angesprochenen Transformationen von Subjektkulturen seit den 1960er Jahren 
unberücksichtigt und spaltet Bilder zudem in binärer Weise in Mittel diszipli-
närer Zurichtung und in Instrumente der Kritik und Transgression auf.

Letzterem stehen nicht zuletzt auch die Einschätzungen der Kunstschaf-
fenden selbst entgegen. So sehen sich Lamsweerde & Matadin zum Beispiel 
als »fanatic ImageBank eaters« und rücken eher die von Foucault zur Sprache 
gebrachte »Lust am Bild« sowie die undisziplinierte Übersetzung und Vermi-
schung von Malerei und Fotografie in den Vordergrund denn Kritik und De-
maskierung.53 

Nimmt man jedoch die angesprochenen historischen Transformationen 
seit den späten 1960er Jahren wie ein an Foucault geschultes Verständnis von 
Bildern als lustbehaftete Sichtbarkeiten in eine Analyse dieser Bilder hinein, 
dann erscheinen sie weniger als kritisch denn als in ambivalenter Weise in eben 
diesen Wandel involviert. Sie repräsentieren neuartige Körpergestaltungen, die 
Begehren, Wünsche und Ängste in Zusammenhang mit den beschriebenen Ver-
änderungsprozessen figurieren. Zugleich sind sie aber auch selbst Agenten die-
ses Veränderungsprozesses, indem sie die Imagination anstoßen, Faszination 
schüren, irritieren, Bisheriges zurückweisen und dann und wann Aneignungen 
hervorbringen oder Konflikte schüren, also zu Streitfällen werden. Die immer 
anders akzentuierte Kombination von vormals als männlich und weiblich kon-
notierten Praktiken und Kompetenzen innerhalb eines Uni-Sex-Körpers ist Teil 
dieses Umbruchprozesses und der mit ihm verbundenen Ideologien.

Ak tualisierungen II: 
Prek arität und Selbstunternehmertum

Neben diesem Rezeptionsstrang, der eine Problematisierung von Gender 
entfaltet, wurden die Schriften Foucaults vor allem in jüngerer Zeit häufig 
in Hinblick auf Kunstpraktiken rezipiert, die Prekarität thematisieren. Unter 
den damit befassten Kunstschaffenden ragt insbesondere Thomas Hirschhorn 
heraus, der dem Autor in seinem 2004 im Palais de Tokyo in Paris durchge-
führten Event 24 Stunden Foucault (24h Foucault, Abb. 5 u. 6) auch explizit ein 
temporäres Denkmal54 gesetzt hat.

53 | Vgl. Vinoodh Matadin in: »Pretty Much Everything Else«, a.a.O. Zugleich betonen 

Lamsweerde & Matadin die Authentizität der Porträts, die sie auch mit ihrer ver frem-

denden Arbeitsweise kreieren. Dazu die Kunstschaffenden: »I think we see ourselves 

also more like a photographer of human beings than a fashion photographer or an ar tist. 

[…] (VM) Yes, we are photographing human beings and their aspirations (IVL).« Ebd.

54 | Temporäre Monumente stellen eines der Arbeitsformate Hirschhorns dar. Ne-

ben 24 Stunden Foucault hat er auch ein Spinoza-Monument (1999), ein Deleuze-

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Anna Schober

Für diese Veranstaltung kombinierte der Künstler Aktivitäts- und Informa-
tionsformate, die er vielfach bereits in Zusammenhang mit früheren Monu-
menten ausprobiert hatte: ein Auditorium, in dem Vorträge stattfanden, eine 
Bibliothek bzw. ein Informationszentrum mit Schriften Foucaults (die vor Ort 
ausgedruckt und fotokopiert werden konnten), eine Audio- und Video-Biblio-
thek mit Aufnahmen von und Dokumentationen über den Autor, eine Ausstel-
lung, das sogenannte Peter-Gente-Archiv und eine Bar, in der der ehemalige 
Partner Foucaults, Daniel Defert, die Lieblingscocktails des Autors ausschenk-
te. Zusätzlich präsentierte ein Souvenirshop Foucault-Devotionalien und eine 
eigens angefertigte Zeitung in simpler Schwarz-Weiß-Aufmachung verbreitete 
zusätzliche Informationen.

Spektakuläre Elemente dieser Schau waren etwa ein von Ketten umwickel-
tes Motorrad – von einer Fotokopie des Porträts Foucaults geschmückt, wie sie 
mehrfach in der Installation eingesetzt waren. Zugleich hielten mehrere Col-
lagen aus Elementen von Pornozeitschriften, die männliche Geschlechtsteile 
und sexuelle Handlungen zeigten, überdeutlich präsent, dass sich das Werk 
Foucaults mit Sexualität auseinandersetzt. 

Mehrheitlich teilt 24h Foucault jedoch mit verwandten Arbeiten des Künst-
lers das grundlegende Erscheinungsbild: deutlich sichtbar und massiv ein-
gesetztes braunes Verpackungsband, Kartonteile und Aluminiumfolie, mit 
denen eine temporäre Struktur im Palais befestigt wurde. Dazu kamen aus-
rangierte Polstermöbel, mit einfacher transparenter Plastikfolie überdeckt, so-
wie die für den Künstler typischen, mit einem Filzschreiber handschriftlich 
in Blockbuchstaben gemalten Aufschriften. Diese einfachen Materialien, die 
die Installation dominieren, werden zusammen mit der behelfsmäßigen Fer-
tigung der Displays vom Künstler selbst wie von der Kritik als Voraussetzung 
dafür gesehen, dass er Nicht-Kunstschaffende in die Verfertigung dieser Mo-
numente einbinden kann.55 Zugleich möchte Hirschhorn auf diese Weise eine 

Monument (2000), ein Bataille-Monument (2002) und ein Gramsci-Monument (2013) 

in Szene gesetzt. Diese Arbeiten sind von anderen flankier t, etwa Altaren und Kiosken, 

die Hirschhorn zwischen ca. 1997 und 2002 angefer tigt und ebenfalls für ihn wichti-

gen Kunstschaffenden gewidmet hat (die Altare waren Piet Mondrian, Otto Freundlich, 

Ingeborg Bachmann und Raymond Carver gewidmet, die Kioske Ingeborg Bachmann, 

Emmanuel Bove, Otto Freundlich, Fernand Léger, Emil Nolde, Meret Oppenheim, Ljubov 

Popova und Robert Walser). Vgl. Dezeuze, Anna: Thomas Hirschhorn. Deleuze Monu-

ment, London 2014, S. 19f.

55 | Hirschhorn, Thomas: »Interview with Okwui Enwezor«, in: Thomas Hirschhorn: 

Jumbo Spoons and Big Cake, Ausst.-kat., Ar t Institute of Chicago, Chicago 2000, S. 26-

35, hier S. 28. Vgl. Dezeuze: Thomas Hirschhorn, a.a.O., S. 41ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


155Das Fest der Bilder 

nicht einschüchternde Ästhetik schaffen, die ein möglichst breites Publikum 
anspricht.56 

Insbesondere in Bezug auf die Adaption ästhetischer Taktiken von unten 
wird den Arbeiten Hirschhorns in der Kritik häufig eine das Bestehende ra-
dikal herausfordernde Rolle zugeschrieben. Dabei wird einerseits ein apoka-
lyptischer Befund in Bezug auf die Gegenwart formuliert, etwa als »conditi-
on […] from which any ambiguity has been extracted and that recognizes the  
proto-totalitarian conditions of consumer culture«.57 Davon setzten Kritiker 
wie Benjamin H. D. Buchloh dann die Praxis Hirschhorns ab, indem dieser 
»teilnehmende Radikalität«58 zugeschrieben oder konstatiert wird, sie würde 
eine »dialektische Allegorie zeitgenössischen Kults« anbieten.59 Das braune 
Klebeband oder die einfachen Kartons werden als »negative Readymades«60 
tituliert, die jedes andere Objekt, mit dem sie zusammentreffen, in ein ver-
gammeltes Ding verwandeln würden. Hal Foster dagegen interpretiert diese 
Aneignung von Materialien und Fertigungsweisen »der Straße« auch als Ak-
zentuierung einer »schwachen« Position, in der jedoch »an explosive force, a 
kind of resistance« stecken würde.61

Die solcherart vorgebrachte Bewertung und Kritik sieht jedoch wieder von 
der Involvierung des Künstlers in zeitgenössische Umbrüche ab. Die seinen 

56 | Dementsprechend leitet er dieses ästhetische Erscheinungsbild  – neben künst-

lerischen und philosophischen Bezugspunkten – in erster Linie auch von Phänomenen 

der Massenkultur her ab: von einer Fanästhetik, wie sie Sportveranstaltungen eigen ist, 

von der Ästhetik politischer Demonstrationen oder von Praktiken, wie sie Bettler auf 

der Straße ausbilden. Hirschhorn, Thomas: »Philosophical Battery. Interview with Craig 

Garrett«, in: Flash Art, Nr. 238, Oktober 2004, S. 90-93. Zugleich verbinden Ereignisse 

wie 24h Foucault jedoch Elemente einer individuellen Fanästhetik mit öffentlicher, mo-

numentaler Erinnerungskultur.

57 | Buchloh, H.  D. Benjamin: »Detritus and Decrepitude: The Sculpture of Thomas 

Hirschhorn«, in: Oxford Art Journal 24, Nr. 2, 2001, S. 41-56, hier S. 46.

58 | Ebd. 

59 | Buchloh spricht auch von »grotesque dialectics, [which] gave the viewer a sudden 

insight into the conditions and consequences of the present where a totalising atopia 

flared up with even greater menace«. Ebd., S. 49, S. 54.

60 | Ebd., S. 47.

61 | Foster bezieht sich hier auf Aussagen Hirschhorns. Ersterer formulier t weiter: »It is 

from beneath, he [Hirschhorn, A. S.] reminds us here, that subversion comes.« Foster, 

Hal: »Towards a Grammar of Emergency«, in: New Left Review, Nr. 68, März/April 2011, 

S.  105-118, hier S.  111. Eine solche Orientierung »nach unten« kann jedoch auch als 

Mittel der »Authentifizierung« dienen. Es bleibt ungewiss, ob durch eine solche Aus-

richtung der ästhetischen Erscheinungsform Ereignisse hin zum Anderen angestoßen 

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Anna Schober

Arbeiten bei aller Verschiebung und Herausforderung implizite Bejahung 
postmoderner Subjektmodelle und Arbeitsformen wird in diesen Besprechun-
gen meist ganz ausgeblendet oder zumindest stark heruntergespielt. So kön-
nen zum Beispiel die handschriftlichen, mit Filzstift gesetzten Aufschriften 
nicht einfach nur als Zurückweisung, Dekonstruktion oder implizite Kritik an 
der glatten Ästhetik des kommerziellen Grafik-Designs interpretiert werden.62 
Die den Schriftzügen eigene Handschriftlichkeit und Nicht-Professionalität 
sind auch als Ausweis der Leidenschaftlichkeit und des persönlichen Invol-
viertseins des sich hier veräußernden, kreativen Subjekts lesbar.

Zugleich verbinden sich die immer wieder eingesetzten, billigen Materia-
lien und die behelfsmäßige Fertigung der Gestaltung nicht nur mit dem Pre-
kären, verstanden als Unsicherheit, Ungewissheit und Selbst-Autorisierung, 
sondern sie unterstreichen auch die auf den Moment bezogene Einpassung in 
vorgegebene Strukturen und die stetige Möglichkeit, schnell ab- und anderswo 
in neuer Verbindung aufgebaut zu werden. Ihr wiederholter, exzessiver Einsatz 
in immer anderen Arbeiten hebt sie in besonderer Weise hervor und macht 
sie einerseits zu Objekten des profanen Zelebrierens des Prekären, verstanden 
vor allem auch als eine momenthafte, fragile, ästhetische Gemeinschaft mit 
anderen.63 Zum anderen werden diese Materialien  – das braune Klebeband, 
der Karton und die Aluminiumfolie erwähnen die meisten Kritiken – und die 
behelfsmäßigen Fertigungsweisen auf diese Weise auch zu einer Art Marken-
zeichen eines Künstler-Unternehmers.

Zugleich hebt Hirschhorn selbst in Bezug auf die von ihm geschaffenen 
Strukturen wiederholt Präsenz und Produktion, Verantwortlichkeit, Durchhal-
tevermögen und Konsequenz hervor. Er posiert zum Beispiel als Allrounder,64 
wozu sich noch weitere Rollen gesellen – etwa die des Arbeitergebers, Mana-
gers, PR-Agenten, öffentlichen Intellektuellen sowie die ihm von Kritikern und 

62 | Vgl. Dezeuze: Thomas Hirschhorn, a.a.O., S. 41f. Benjamin Buchloh nennt dies auch 

»Hirschhorn’s deconstruction of graphic design and typography as forces within the vi-

sual regimes of consumer culture«. Buchloh: »Detritus and Decrepitude«, a.a.O., S. 46.

63 | Dazu Hirschhorn: »I want to […] give a form – to the precarious. And to what’s won-

derful, important, the grace, the treasure, of the precarious: the precious value, the 

importance of the instant, the importance of the moment, the awakened presence of 

someone who dares to confront the precarious and its fragile, cruel, wild but free force.« 

Hirschhorn, Thomas: »Théâtre Précaire for ›Ce Qui Vient‹«, in: Foster, Hal und Lee, Lisa 

(Hg.): Critical Laboratory. The Writings of Thomas Hirschhorn, Cambridge, Mass. 2013, 

S. 307-309, hier S. 307.

64 | Hirschhorn, Thomas und Rancière, Jacques: »Conversations: Presupposition of the 

Equality of Intelligences and Love of the Infinitude of Thought: An Electronic Conversa

tion between Thomas Hirschhorn and Jacques Rancière«, in: Foster und Lee (Hg.): Criti-

cal Laboratory, a.a.O., S. 371-380, hier S. 376.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


157Das Fest der Bilder 

Kritikerinnen zugesprochenen Aufgaben wie »leidenschaftlicher, öffentlicher 
Pädagoge«65 und »Wissenschaftler/Anthropologe«.66 In dieser Multipräsenz 
verkörpert er die für die Postmoderne typische Erscheinungsform des krea-
tiven Selbstunternehmers, der in erster Linie auf Dienstleistungen setzt, eine 
Vielzahl von Funktionen in einer Person ausübt sowie diese je nach Kontext 
anders akzentuiert und Arbeit zugleich als energievolles, lustbetontes wie von 
Ausdauer und Beharrlichkeit gekennzeichnetes Innovationshandeln in Sze-
ne setzt. Dieses Arbeitsmodell, das selbst aus der urbanen Kulturindustrie 
stammt,67 wird von Hirschhorn gesteigert vorgeführt und in Selbstzeugnissen 
in Einzelaspekten akzentuiert,68 dabei jedoch mit einer Semantik des Sports 
(»Durchhalten«) wie auch des Radikal-Politischen verschränkt. Für Letzteres 
wird dann unter anderen Bezugspunkten Michel Foucault wieder ganz explizit 
herangezogen. So hält der Künstler in Bezug auf den Philosophen fest: »I see 
the work of Foucault as Art – I see and can touch its resistance! It allows me 
to approach it, to seize it, to be active with it without understanding all of it.«69

In den erwähnten Kritiken ist es vor allem dieser Charakter kreativen 
Selbstunternehmertums, der in den Analysen von Hirschhorns Arbeiten fast 
zur Gänze ausgeklammert erscheint. Hier wird eher der Vorstellung einer 
durch den Künstler mithervorgebrachten neuen Gesellschaft, jenseits der ak-
tuellen neoliberalen, Vorschub geleistet, ohne dass seine auf verschiedenen 
Ebenen stattfindende Partizipation an derselben mit in den Blick kommt. Auf 
diese Weise wird  – ähnlich wie es in den erwähnten Kritiken der Arbeiten 
von Lamsweerde & Matadin der Fall ist – auch in diesen Lesarten nicht aus-
reichend herausgearbeitet, dass diese Arbeiten neben einem In-Gang-Setzen 
der Imagination sowie einem Zurückweisen, Umnutzen und Herausfordern 
solche Entwicklungen auch mit hervorbringen bzw. Raum für diesbezügliche 
affirmierende Repräsentationen schaffen.

Man kann Foucaults Werk heute schwer diskutieren, ohne solche in sich 
wieder ambivalenten Adaptionen bzw. die zwiespältige Übertragungen, die 
Bilder aus seinen Arbeiten angestoßen haben, mitzuberücksichtigen. Das be-
deutet jedoch nicht, dass seine Schriften nicht immer wieder neu als Einstieg-
stellen fungieren können, um aktuelle Konstellationen von Macht, Wissen und 

65 | Foster: »Towards a Grammar of Emergency«, a.a.O., S. 114.

66 | Insbesondere in Bezug auf die gegenwärtige Strukturen von Kult. Vgl. Buchloh: 

»Detritus and Decrepitude«, a.a.O., S. 52.

67 | Reckwitz: Das hybride Subjekt, a.a.O., S. 500f.

68 | Hirschhorn, Thomas: »The Bijmer Spinoza-Festival«, in: Foster und Lee (Hg.): Criti-

cal Laboratory., a.a.O., S. 299-301.

69 | Hirschhorn, Thomas: »Letter to Elizabeth (Inventing My Own Terms)«, in: Foster und 

Lee (Hg.): Critical Laboratory, a.a.O., S. 89-97, hier S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Anna Schober

Subjekt mit frischem Auge, auch in Bezug auf ihre Genealogie, zu untersu-
chen und vielleicht sogar herauszufordern. 

Darüber hinaus erfolgen Politisierungsprozesse auch im gegenwärti-
gen post- oder spätmodernen Kontext nicht allein punktuell und individuell. 
Die von künstlerischen Arbeiten wie jenen von Lamsweerde & Matadin oder 
Hirschhorn aufgeworfenen Fragen und Elemente ihrer ästhetischen Erschei-
nungsformen charakterisieren auch breitere Bewegungen und Formationen 
des Politischen – etwa die Alterglobalsierungs-, GLBT-, Prakaritäts- oder Occu-
py-Bewegung. Diese halten – auch entgegen den noch im Spätwerk Foucauls 
zirkulierenden Thesen bezüglich Normalisierung und Disziplinierung – prä-
sent, dass Politisierungsprozesse und ein Sich-Beteiligen an Demokratie auch 
heute in sehr vielfältiger Art und Weise auftreten und demokratisches Regie-
ren nicht als eine Art »proto-totalitäre Maschine«70 vorstellbar, sondern von 
konstitutiver Unbestimmtheit geprägt ist.

70 | Weymans, Wim: »Der Staat als Produzent der Freiheit? Handlungsspielraum jen-

seits von Certeau und Foucault«, in: Coincidentia. Zeitschrift für europäische Geistes-

geschichte, Bd. 3/2, 2012, S. 439-454, hier S. 443.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 1: Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, Marcel aus der Serie The 
Forest, 1995, Foto: © Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, Courtesy Gagosian 
Gallery.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 2: Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, The 
Gentlewoman, 2010, Foto: © Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, 
Courtesy Gagosian Gallery.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 3: Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, Antony – 
Fantastic Man, 2006, Foto: © Inez van Lamsweerde & Vinoodh 
Matadin, Courtesy Gagosian Gallery.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 4: Werbeplakat Intimissimo, 2011, Foto: © Anna Schober.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 5: Einblick in die Installation von Thomas Hirschhorn, 24h Foucault im 
Palais de Tokyo, Paris, 2. – 3. Oktober 2004, Foto: © David Moulinet.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 6: Einblick in die Installation von Thomas Hirschhorn, 24h 
Foucault im Palais de Tokyo, Paris, 2. – 3. Oktober 2004, Foto: © David 
Moulinet.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Fremdkörper

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Liminal and Criminal 
Monströse Hybriden in der abendländischen Kunst

Kerstin Borchhardt

Mischwesen, Monster und ihr Pl at z in der Weltordnung: 
Eine Einführung

»Das Monster ist das, was das Unmögliche und das Verbotene kombiniert«,1 
postuliert Michel Foucault in seinen Vorlesungen Die Anormalen von 1975. 
Diese zählen bis heute zu den grundlegenden Werken der modernen »Mons-
ter-Theorie«,2 obwohl sie sich nur zu einem geringen Teil mit Monstrosi-
täts-Phänomenen beschäftigen. Foucaults eigentliches Anliegen in Die An-
ormalen war es, die gesellschaftliche Konstruktion von Anomalien in ihrem 
Verhältnis zu den Normierungsbestrebungen der Moderne und der staatlichen 
Machtausübung zu analysieren. Das Monster oder auch »Menschenmonster« 
als deformierter Körper stellt in dieser Entwicklung3 nur eine von drei großen, 
historisch aufeinander folgenden Anomalie-Formen in der abendländischen 
Kultur dar, die dem »zu bessernden Individuum«4 und dem »masturbierenden 
Kind« vorausgeht.5 Trotz der eher knappen Ausführungen sind die wenigen 
Aussagen Foucaults zum Monster im Spannungsfeld von Macht und Gesell-
schaft sehr prägnant und liefern hervorragende Ansatzpunkte für weitere 
Forschungen.

1 | Foucault, Michel: Die Anormalen. Vorlesungen am Collège de France (1974-1975) 

[Les Anormaux. Cours au le Collège de France, 1974-1975], übers. von Michaela Ott 

und Konrad Honsel, Frankfur t a.M. 2007, S. 85.

2 | Vgl. Geisenhanslüke, Achim und Mein, Georg: Monströse Ordnungen: Zur Typologie 

und Ästhetik des Anormalen, Bielefeld 2009.

3 | Vgl. ebd., S. 76.

4 | Vgl. ebd., S. 79f.

5 | Vgl. ebd., S. 81ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Kerstin Borchhardt

Eine der Schwierigkeiten bei der Untersuchung des »Monsters« resultiert aus 
dem Terminus selbst, da er in der Forschung für sehr heterogene Erschei-
nungen verwendet wird und es bis heute keine allgemeinverbindliche Defini-
tion gibt.6 Umso interessanter ist Foucaults pointierte Charakterisierung des 
Monströsen. Für ihn zeichnet es sich im Wesentlichen durch zwei Merkmale 
aus, die – trotz aller Unterschiede – für zahlreiche Monstrositätsphänomene 
kennzeichnend sind: Zum ersten durch seine Liminalität, das heißt den Bruch 
und die Abweichung von den Gesetzmäßigkeiten der Natur, und zum zweiten 
durch die Doppelung dieses Gesetzesbruchs durch den Verstoß gegen gött-
liches oder ziviles Recht.7 Dieser Gesetzesbruch muss nicht unbedingt vom 
Monster durch sein Handeln verschuldet sein, sondern liegt bereits in seiner 
es stigmatisierenden Liminalität begründet. Denn der liminale Charakter 
macht die Anwendung von zivilem oder religiösem Recht – das für die Struk-
tur des staatlichen Sozialverbundes konstitutiv ist und sich immer auf gesetzte 
Normen und Abgrenzungen bezieht – unmöglich.8 Somit bildet das Monster 
für Foucault eine Art Außenseiter, dessen alleinige Existenz die gesellschaft-
lich-juristische Ordnung bedroht. Eine besondere Form solcher liminal-krimi-
neller Monstren stellen für den Philosophen Hybrid-Bildungen aus Mensch 
und Tier dar.

»Das Monster ist vom Mittelalter bis ins 18.  Jahrhundert, das uns hier beschäftigt, im 

wesentlichen ein Mischwesen. Es ist das Mischwesen zweier Bereiche, des menschli-

chen und des animalischen: Der Mensch mit dem Stierkopf, der Mensch mit den Vo-

gelfüßen  – lauter Monster. Es ist ein Mischgebilde aus zwei Ar ten, ein Mixtum zweier 

Ar ten […]. Folglich überschreitet es die natürlichen Grenzen, die Klassifikationen, die 

Kategorientafeln und das Gesetz als Tafel: Genau darum geht es in der Monstrosität.«9 

Derartige anthropozoomorphe Mischwesen waren nach Foucault vor allem 
im Mittelalter der Inbegriff von Monstrosität und wurden in der Renais-
sance zunehmend von Missgeburten wie Doppelbildungen und im 17. und 

6 | Vgl. Overthun, Rasmus: »Das Monströse und das Normale«, in: Geisenhanslüke und 

Mein: Monströse Ordnungen, a.a.O., S. 43-79, hier S. 47.

7 | Dabei soll nicht behauptet werden, dass das Phänomen des Monströsen mit seinen 

vielfältigen Hermeneutiken auf Foucaults Charakterisierung zu reduzieren ist. Sie stellt 

lediglich einen von zahlreichen Deutungsansätzen dar, der allerdings speziell für den 

Untersuchungsgegenstand dieses Ar tikels ein hervorragendes Werkzeug zur Analyse 

bietet. 

8 | Vgl. Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 76f., S. 86-88. 

9 | Ebd., S.  86f. Foucault bezieht sich hier auf Martin, Ernest : Histoire des monstres 

depuis l’antiquité jusqu’à nos jours, Paris 1880.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


169Liminal and Criminal 

18.  Jahrhundert durch Hermaphroditen abgelöst.10 Auffällig ist dabei, dass 
sich der Autor bei der Beschreibung von Mensch-Tiermonstern sehr kurz hält. 
Anders als bei den Ausführungen zur Missgeburt und zum Hermaphroditen 
fügt er hier keine weiterführenden Fallbeispiele ein. Dies liegt wahrschein-
lich daran, dass er sich in erster Linie mit der Herausbildung der modernen 
menschlichen Gesellschaft befasst und daher sein Interesse auf anthropo-
morphen Anomalien liegt. Zudem handelt es sich bei den von Foucault be-
schriebenen Mischlingen aus Menschen und anderen Spezies vorwiegend um 
imaginäre Geschöpfe, die selbst nach dem heutigen Stand der angewandten 
Naturwissenschaften wie der Gentechnik biologisch unmöglich wären. In der 
Natur haben solche Wesen kaum Vorbilder, denn auch Fälle von augenschein-
lichen Mensch-Tier-Hybriden durch Missbildungen, die aussehen, als würden 
sie interspezielle Merkmale vereinen, sind zwar seit der Antike überliefert, 
jedoch sehr selten. Beispiele solcher Überlieferungen wären z.B. die von Plu
tarch beschriebene kentaurenartige Missgeburt einer Stute11 oder der Fall der 
sogenannten »Sirene von Ravenna« aus dem 16. Jahrhundert  – einem Kind 
mit Missbildungen, die an die Flügel der mythischen Vogelfrauen erinnern. 
Derartige anthropozoomorphe Wundergeburten oder Prodigien – die in Flug-
blättern sowie den naturgeschichtlichen Büchern von Ulisse Aldrovandi (1522-
1605) beschrieben und ausgeschmückt wurden – vermochten es noch bis ins 
17. Jahrhundert die Sensationslust der Leser zu befriedigen.12 Der Wahrheits-
gehalt der grotesken Darstellungen ist jedoch oft sehr zweifelhaft. Zahlreiche 
solcher Monsterbeschreibungen erinnern eher an Mythen als an Dokumen-
tationen realer Begebenheiten. Tatsächlich ist das eigentliche Reich diverser 
Mischwesen, wie des von Foucault erwähnten »Menschen mit dem Stierkopf«, 
auch nicht die Natur, sondern die phantastische Welt der Mythologie. Darauf 
geht er in seinen Ausführungen allerdings nicht ein, wohingegen die Autorin 
des Beitrags dieses Problemfeld im Folgenden genauer untersuchen möchte. 
Ein solches Vorgehen mag die Frage aufwerfen, was eine Mytheninterpreta-
tion mit Foucaults philosophischen Analysen gesellschaftspolitischer Phäno-
mene zu tun hat, da Mythen im populären Verständnis häufig als unwahre 
und obsolete Geschichten verstanden werden. Diese einseitige Deutung wird 
jedoch weder der Heterogenität der abendländischen Mythenrezeption noch 
der Relevanz des Mythischen für die menschliche Gesellschaft gerecht. Auf-
grund der Vielschichtigkeit des Mythos gibt es zahlreiche Definitionsversuche,  

10 | Vgl. ebd., S. 86ff. 

11 | Masciadri, Virgilio: Das Problem der Kentauren – Die Griechen und das Wunderba-

re, Zürich 2012, S.  16, www.symbolforschung.ch/files/pdf/Masciadri_Kentauren.pdf 

(letzter Zugif f: 29.10.2014). 

12 | Vgl. Fischer, Angela: Natur im Bild: Zeichnung und Naturerkenntnis bei Conrad 

Gessner und Ulisse Aldrovandi, Berlin 2009, S. 118ff., S. 136ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Kerstin Borchhardt

bei denen die Schwerpunkte auf ganz unterschiedliche Facetten gelegt wer-
den.13 Die Verwendung der Termini »Mythos« und »mythisch« in diesem 
Artikel referiert maßgeblich auf romantische, psychologische und struktu-
ralistische Traditionen der Mythendeutung. Auch bei diesen handelt es sich 
um ein kaum überschaubares, heterogenes Konvolut an Theorien. Allerdings 
haben sie eine Art kleinsten gemeinsamen Nenner, der darin besteht, dass 
der Mythos hier nicht als defizitäre, primitive und durch den Logos abgelöste 
Bewusstseinsform,14 sondern als fruchtbare Grundlage der menschlichen Kul-
tur aufgefasst wird.15 Im Rahmen solcher Deutungen stellt er eine kreative, 
ästhetische Ausdrucksform dar, die mittels phantastischer Umformung und 
der Überhöhung von persönlichen Erfahrungen in einen überpersönlichen 
Kontext, intensive Lebenserfahrungen wirkmächtig zu kommunizieren und 
sinnstiftende Erklärungsmuster für schwer fassbare, ambivalente Phänomene 
zu finden versucht. Mischwesen aus Mensch und Tier eignen sich aufgrund 

13 | Eine gute Einführung in die aktuellen Mythostheorien und die unterschiedlichen 

funktionalen Bestimmungen des Mythos findet sich in: Matuschek, Stefan und Jam-

me, Christoph: Handbuch der Mythologie, Darmstadt 2014, S.  11-52. Doch nicht nur 

über die Funktion des Mythos, sondern auch bezüglich der Bedeutung seiner einzelnen 

Elemente, allen voran Text und Bild, herrscht in der Forschung Dissens. Vgl. dazu die 

Einleitung von Walter Burkert in: Hofmann, Heinz: Antike Mythen in der europäischen 

Tradition, Tübingen 1999, S.  11-26. Burkert ist der Meinung, dass der Mythos immer 

an Narrativität geknüpft sei. Diese These wird von Klaus Junker relativier t. Er betont die 

Unverzichtbarkeit der Bildlichkeit in der mythischen Sprache sowie die Eigenqualität 

mythischer Darstellungen. Vgl. Junker, Klaus: Griechische Mythenbilder: Eine Einfüh-

rung in ihre Interpretation, Stuttgart 2005, S. 40ff.

14 | Diese aus der Tradition der Aufklärung erwachsene negative Deutung des Mythos 

wurde im 20. Jahrhundert besonders durch die Theorien von Wilhelm Nestle populari-

sier t. Vgl. Nestle, Wilhelm: Vom Mythos zum Logos: Die Selbstentfaltung des griechi-

schen Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates, Stuttgart 1975, S. 5ff. 

15 | Dieser kleinste gemeinsame Nenner ist bis heute in zahlreichen, teilweise sehr 

unterschiedlichen Theorien zum Mythos präsent. Vgl. z.B. Moritz, Karl Phillip: Götter-

lehre oder mythologische Dichtung der Alten [1795], in: ders.: Werke, Bd.  2: Reisen, 

Schriften zur Kunst und Mythologie, hg. von Horst Günther, München 1981, S.  611-

614; Campbell, Joseph: Der Heros in tausend Gestalten, übers. von Karl Koehne, Berlin 

2011, S.  403-409; Fühmann, Franz: Erfahrungen und Widersprüche, Rostock 1975, 

S. 174ff.; Boehm, Gottfried: »Böcklins Mythen«, in: Kern, Margit und Kirchner, Thomas 

und Kohle, Hubertus (Hg.): Geschichte und Ästhetik. Festschrift für Werner Busch zum 

60. Geburtstag, München 2004, S. 411-420; Bent, Gebert: »Sinnwenden – Thesen und 

Skizzen zu einer Archäologie tropologischer Mythoskonzepte«, in: Matuschek, Stefan 

und Jamme, Christoph (Hg.): Die mythologische Dif ferenz: Studien zur Mythos-Theorie, 

Heidelberg 2009, S. 45-68.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


171Liminal and Criminal 

ihrer exaltierten phantastischen Gestalt besonders gut als wirkmächtige my-
thische Ausdrucksformen. Zweifellos erscheinen die Darstellungstraditionen 
der Zwittergeschöpfe oft ebenso polyvalent wie polymorph, doch impliziert 
ihre kombinierte Gestalt – die gegen die gewohnte Alltagswahrnehmung ver-
stößt – in jedem Fall etwas Liminales, Außergewöhnliches und Regelwidriges.  
Unabhängig von der ethischen oder ideologischen Wertung16 codiert das Misch
wesen einen Verstoß gegen gesetzte Normen, da es bereits auf den ersten Blick 
die physische Unterscheidbarkeit zwischen den Spezies unterminiert. An 
dieser Stelle ist jedoch zu beachten, dass selbst solche offensichtlichen Spezi-
esgrenzen bzw. die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier nie losgelöst 
von den sie bedingenden Weltbildern zu betrachten sind, weshalb die hybride 
Gestalt oft noch weitere kulturelle Konzeptionen, wie etwa soziale Hierarchien 
und Rollenbilder, reflektiert. Aufgrund ihres Potenzials zur ebenso reflexiven 
wie ästhetisch-anschaulichen Auseinandersetzung mit der ambivalenten Er-
fahrungs- und Ideenwelt verwundert die hohe Präsenz hybrider Formen in den 
kulturellen Überlieferungen nicht. Auch wenn Foucault anthropozoomorphe 
Kreuzungen in erster Linie als charakteristische Monstrositätskonzepte des 
europäischen Mittelalters versteht,17 sind sie weltweit ein fester Bestandteil der 
Mythen zahlreicher Epochen und Kulturräume.18 Bereits in den Höhlenmale-
reien von Lascaux tummeln sich diverse hybride Formen, was dafür spricht, 
dass Mischwesen seit der prähistorischen Zeit ein wesentlicher Bestandteil 
der menschlichen Ideenwelt sind. Trotz ihres gemeinsamen Ursprungs in den 
Anfängen der Menschheitsgeschichte variieren die Zwittergeschöpfe, die seit-
dem durch die verschiedensten Medien zahlreicher Kulturen geistern, in ihren 
mannigfaltigen Formen und Bedeutungen erheblich. Die Reduktion aller Hy-
bridformen auf ein einzelnes Grundmuster wäre daher eine sinnentstellende 
hermeneutische Verengung. 

Dennoch lassen sich bei vielen Mischwesen-Typen sowie in der Art ihrer 
Tradierung bestimmte wiederkehrende Merkmale feststellen. Um diese soll 
es im Folgenden gehen. Besonders prägend für die okzidentale Kunst sind die 
verschiedenen Zwitterformen aus der griechisch-römischen Mythologie wie 
Satyrn, Sphingen, Sirenen, Kentauren, Tritonen, Minotauren und Gorgonen. 
Viele der Geschöpfe gehen zwar auf noch ältere Formen aus dem ägyptischen 

16 | Nicht alle Mischwesen dienen notwendigerweise nur der visuellen Bannung eines 

›wilden Schreckens‹, wie es Hans Blumenberg postulier t hat. Vgl. Blumenberg, Hans: Ar-

beit am Mythos, Frankfur t a.M. 2006, S. 73-76. Vgl. auch Borchhardt, Kerstin: Böcklins 

Bestiarium: Mischwesen in der modernen Malerei, Berlin 2017, S. 215-219.

17 | Vgl. Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 86. 

18 | Vgl. dazu: Mode, Heinz: Fabeltiere und Dämonen. Die Welt der phantastischen We-

sen, Leipzig 2005; South, Malcolm: Mythical and Fabulous Creatures: A Source Book 

and Research Guide, Westport 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Kerstin Borchhardt

oder mesopotamischen Kulturraum zurück, allerdings sind seit der archai-
schen Zeit des antiken Griechenlands zahlreiche signifikante Texte und ein 
großes Repertoire an bildlichen Mustern überliefert. Diese prägten sowohl die 
Darstellungen in der antiken als auch in der nachantiken Kunst sowie die Vor-
stellungen über Mischwesen und ihren Platz in der Welt. Daher erachtet es die 
Autorin für sinnvoll, den juridischen Aspekt von Mensch-Tierhybriden nicht – 
wie Foucault es tat – erst ab dem Mittelalter zu untersuchen, sondern seine 
Ideen retrospektiv auch auf antike Zwittergeschöpfe anzuwenden. Foucaults 
»Definition« des Monstrums als juridische Kategorie bietet dabei einen viel-
versprechenden Ansatzpunkt zur kontextuellen Erforschung diverser Hybri-
den. Denn die Funktion des anthropozoomorphen Mischwesens im Gefüge 
der göttlichen und gesellschaftlichen Ordnung bildet einen zentralen Punkt 
für sein Verständnis, der bis jetzt in der Literatur aber nur wenig Beachtung 
erfahren hat. In den folgenden Ausführungen sollen deshalb Denkanstöße in 
diese Richtung gegeben werden. 

Inwieweit anthropozoomorphe Mischwesen bereits in der Antike die zwei 
Monstrositätskriterien Foucaults  – zum einen den Verstoß gegen die Natur 
und zum anderen den Verstoß gegen gesellschaftliches oder göttliches Recht – 
erfüllten, kann nicht pauschal gesagt, sondern muss eingehend anhand der 
einzelnen Mischformen analysiert werden. Dass die Hybriden durch ihre syn-
thetische Gestalt, in der zwei disparate Arten kombiniert sind, dem ersten Kri-
terium entsprechen, ist offensichtlich. Die Frage, inwieweit dieser Normenver-
stoß auch als Rechtsbruch betrachtet werden kann, ist jedoch schwieriger zu 
beantworten. Exemplarisch sollen deshalb drei Fallbeispiele angeführt werden, 
die verschiedene Facetten dieses Problemfeldes beleuchten.

Fallbeispiel I. Der Minotaurus: Ein Monstrum 
z wischen Zoophilie und göt tlichem Willen

Foucault begründete den Rechtsbruch folgendermaßen: 

»Worauf, auf welche Ursache verweist also das Monster als das Wesen, an welchem man 

die Mischung zweier Bereiche ablesen kann und das in ein und demselben Wesen die 

tierische und menschliche Spezies vereinigt? Auf eine Übertretung des menschlichen 

und des göttlichen Rechts, das heißt auf Unzucht zwischen den Erzeugern, zwischen ei-

nem Individuum der menschlichen Gattung und einem Tier. Das Monster steht in seiner 

Mischnatur dafür ein, daß es eine sexuelle Beziehung zwischen einem Menschen und 

einem Tier oder einer Frau und einem Tier gegeben hat. Das aber verweist auf den Bruch 

des zivilen und religiösen Rechts.«19 

19 | Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 87-88.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


173Liminal and Criminal 

Diese Feststellung mag für christlich geprägte Gesellschaften durchaus zutref-
fen, doch zeigt der Blick auf andere Zivilisationen, dass sexuelle Kontakte zwi-
schen Mensch und Tier zwar oft als problematisch,20 aber nicht notwendiger-
weise als kriminell gewertet wurden. Für das antike Griechenland lassen sich 
keine generelle Aussagen über das Verhältnis zur Zoophilie tätigen, da sich in 
den zahlreichen Stadtstaaten höchst unterschiedliche Rechtssysteme entwi-
ckelt hatten. Zudem erscheint die Quellenlage fragmentarisch, wobei doku-
mentarisch-historische und mythische Zeugnisse oft ineinander übergehen. 
Wie Alexandridis gezeigt hat, sind diverse populäre Mythen überliefert, die von 
sexuellen Handlungen zwischen Menschen und anderen Spezies berichten. 
Die Zoophilie fungiert dabei in einigen Erzählungen, wie z.B. in der von »Leda 
und der Schwan«, als Liebesbeweis der Götter,21 in anderen hingegen als gött-
liche Strafe.22 Der von Foucault beschriebene »Mensch mit dem Stierkopf«, 
also der Minotaurus, ist ein mythisches Ungeheuer, das aus einer solch stra-
fenden Zoophilie hervorgegangen ist. Dies bedeutet allerdings weder, dass alle 
mythischen interspeziellen Sexualkontakte monströse Nachkommen gene-
riert haben, noch dass anthropozoomorphe Hybridität generell als das Resultat 
zoophiler Akte verstanden wurde. Im Gegenteil, geht in vielen Mythen die phy-
sische Gestalt von Mischwesen wie die der Satyrn, Sirenen oder der Medusa 
auf sehr unterschiedliche Ursachen zurück. Doch ungeachtet des Tatbestands 
der Zoophilie codiert ihre Zwitternatur häufig einen Rechtsbruch. Dieser be-
trifft weniger das zivile als vielmehr das göttliche Recht. Göttliches Recht ist 
hier in erster Linie als Unterordnung der Menschen (und mythischer Wesen) 
unter den Willen der Götter zu verstehen. Da die göttlichen Entitäten in diver-
sen paganen Mythen als ordnungs- und gesetzgebende Wesenheiten insze-
niert werden, repräsentiert ihr Wille eine Weltordnung, die scheinbar über der 
politisch-sozialen Ordnung der Menschen steht und ihre Legitimation daher 
nicht aus der menschlichen Gesellschaft, sondern von einer mächtigeren me-
taphysischen Instanz bezieht. Unter hermeneutischen Gesichtspunkten wird 
jedoch sehr schnell deutlich, dass sich die »göttliche Ordnung« an vielen Stel-
len als eine zutiefst menschliche erweist, die durch soziale Beziehungen und 
Hierarchien gekennzeichnet ist. Viele griechischen Mythen präsentieren die 
Götter auch nicht als vollkommene sondern als emotionale und launische 

20 | Alexandridis, Annetta: »Wenn Götter lieben, wenn Götter strafen: Zur Ikonographie 

der Zoophilie im griechischen Mythos«, in: Alexandridis, Anetta und Wild, Markus und 

Winkler-Horaček, Lorenz (Hg.): Mensch und Tier in der Antike: Grenzziehung und Grenz

überschreitung, Wiesbaden 2008, S. 285-311, hier S. 286.

21 | Vgl. ebd., S. 295ff.

22 | Vgl. ebd., S. 303.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Kerstin Borchhardt

Wesen.23 Ihre Herrschaft über die Sterblichen sowie die Legitimation, die Welt-
ordnung zu stiften, verdanken sie in erster Linie ihrer überlegenen Macht, die 
es ihnen ermöglicht, menschlichen Ungehorsam zu strafen.24 Mit einer sol-
chen Macht ausgestattet, lenken göttliche Wesenheiten in den Mythen nicht 
nur die Natur, sondern auch die Kultur und darüber hinaus jeglichen Bereich 
des menschlichen Lebens.25 Daher war in der Vorstellung der Anhänger vieler 
paganer Religionen das Gelingen eines jeden Unternehmens maßgeblich vom 
Wohlwollen bestimmter Gottheiten abhängig. Trotz dieser totalitären Schick-
salsbestimmung erschien der Mensch nicht vollkommen machtlos, denn er 
konnte die Götter durch Rituale, Gehorsam, Gebete und Opfer ihm gewogen 
stimmen. Ritus und Mythos als Verbindungsstellen zwischen Mensch und 
Gottheit waren dabei aufs Engste miteinander verknüpft und in große Teile der 
griechischen Gesellschaften eingebunden.26 Dies zeigt sich z.B. daran, dass 
eine bestimmte Gottheit mit ihren spezifischen Eigenschaften oft identitäts-
stiftend für einen Stadtstaat war und sich ganze Völker sowie Herrscherge-
schlechter von Göttern, Halbgöttern oder deren Günstlingen genealogisch ab-
leiteten. So war beispielsweise Athen besonders (wenn auch bei Weitem nicht 
ausschließlich) seiner namensgebenden Patronin Athena sowie deren Stief
sohn als Stadtgründer zugetan.27 Aufgrund dieser konstituierten politischen 
und genealogischen Verbindung des griechischen Pantheons zu den Men-
schen sowie der zutiefst menschlichen Eigenschaften zahlreicher Götter kann 
eine Nähe zu tatsächlichen Gesellschaftsstrukturen angenommen werden, die 
durch mythopoeitische Umformung in eine metaphysisch überhöhte Ebene 
gesteigert wurde. Diese vermenschlichende Deutung der paganen Gottheiten 
mag auf den ersten Blick sehr modern wirken, hat aber ihre Wurzeln bereits in 
der Antike. Denn trotz der großen Bedeutung der Religion für die Stadtstaaten, 
belegen seit dem späten 6. Jahrhundert v. Chr. die Schriften von rationalistisch 
orientierten Philosophen wie Xenophanes von Kolophon, dass unter den 
Intellektuellen zahlreiche Mythen kritisch hinterfragt und auf ihren 

23 | Vgl. dazu die Einleitung von Vinzenz Brinkmann in: ders.: Launen des Olymp, Der 

Mythos von Athena, Marsyas und Apoll, Ausst.-kat., Liebighaus Skulpturensammlung, 

Frankfur t a.M. 2008.

24 | Vgl. Knittlmayer, Brigitte: Die attische Aristokratie und ihre Helden. Untersuchun-

gen zu Darstellungen des trojanischen Sagenkreises im 6. und frühen 5. Jahrhundert 

v. Chr., Mörlenbach 1997 (=Archäologie und Geschichte, Bd. 7), S. 107.

25 | Vgl. Barinnger, Judith M.: Art, Myth and Ritual in Classical Greece, Cambridge 

2008, S. 1ff.

26 | Vgl. ebd.

27 | Vgl. dazu Kasper-Putz, Irmgard: Die Göttin Athena im klassischen Athen: Athena 

als Repräsentantin des demokratischen Staates, Frankfur t a.M. 1990 (=Europäische 

Hochschulschriften, Bd. 30), S. 35ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


175Liminal and Criminal 

Wahrheitsgehalt sowie ihre Ursprünge untersucht wurden.28 Eines der popu-
lärsten Beispiele dafür ist Euhemerus’ (340 bis 260 v. Chr.) Heilige Aufzeich-
nung, in der er konstatiert, dass viele Götter auf große Persönlichkeiten der 
Geschichte zurückgehen, die aufgrund ihrer Taten von nachfolgenden Genera-
tionen als Götter verehrt wurden.29 Diese euhemeristische Deutung, nach der 
mythische Geschichten auf historische Ereignisse und Persönlichkeiten zu-
rückgeführt werden, beeinflusste auch die spätantike, mittelalterliche und 
neuzeitliche Mytheninterpretation, wie z.B. Antoine Baniers Schrift La mytho-
logie et les fables expliquées par l’histoire (1738-1740). Zahlreiche moderne Her-
meneutiken hingegen, wie der strukturalistische Ansatz von Claude Lé-
vi-Strauss in seiner Mythologica (1964-1971) oder der psychoanalytische Ansatz 
von Sigmund Freuds Traumdeutung (1899), führen Mythen weniger auf kon-
krete historische Ereignisse, sondern primär auf grundlegende soziale und 
psychische Paradigmen der menschlichen Existenz zurück. In der Tradition 
dieser Deutungen gehen zahlreiche Forscher heute davon aus, dass Mythen 
auf einer sehr generellen Ebene Grundfragen menschlicher Handlungsweisen 
und Weltsichten diskutieren.30 Einer solchen Lesart folgend kommt in der 
Gott-Mensch-Hierarchie der griechischen Religionen wahrscheinlich die Idee 
des Machtgefüges zwischen einer als übermächtig anerkannten göttlichen 
Weltordnung und den Menschen, die in ihr leben, zum Ausdruck, wobei der 
Bruch dieser Ordnung Chaos und Strafen nach sich zieht.31 Ein ähnliches 
Machtgefüge herrschte ebenfalls in den einzelnen Stadtstaaten, in denen die 
jeweiligen Herrschenden die als »göttlich« vorausgesetzte Ordnung als gesell-
schaftliches Regelsystem durch Politik sowie Kulthandlungen verwalteten und 

28 | Vgl. dazu Masciadri: Das Problem der Kentauren, a.a.O. Gerade die mögliche 

Existenz von Mischwesen wie Kentauren und Chimären wurde ab der Klassik bis in 

die Spätantike von zahlreichen Philosophen, Mythographen, Wissenschaftlern und 

Historikern  – darunter auch Platon, Palaephatus, Diodor, Cicero, Lukrez sowie Gale-

nus – bestritten, und die Zwitterwesen wurden als Allegorien, Sinnestäuschungen oder 

mythopoethische Überhöhungen von tatsächlichen Ereignissen interpretier t. Vgl. ebd. 

S. 11-24. Dies änderte aber nichts an der Popularität solcher Hybriden in der Kunst. Sie 

blieben weiterhin ein unverzichtbarer Bestandteil zahlreicher Bildwerke, Dramen und 

Dichtungen.

29 | Vgl. ebd. S. 21f. Diese philosophische Mythenkritik löste den Glauben an die My-

then jedoch nicht generell ab, sondern ist als Parallelphänomen zu den paganen Reli-

gionen zu verstehen, die auch weiterhin die Kulte und Riten in den griechischen Stadt-

staaten bestimmten. 

30 | Junker: Griechische Mythenbilder, a.a.O., S. 30ff. 

31 | Zur Bedeutung von göttlichen Strafen für die griechische Kultur vgl. Knittlmayer: 

Die attische Aristokratie und ihre Helden, a.a.O., S. 107 sowie Brinkmann: Launen des 

Olymp, a.a.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Kerstin Borchhardt

Verstöße dagegen sanktionierten.32 Auch zahlreiche Mythen – sei es zur Erzie-
hung und/oder Abschreckung – berichten eindrucksvoll von den Strafen der 
Götter gegen ungehorsame Menschen. In diversen Geschichten fungieren 
Verwandlungen in Mischwesen oder bösartige Hybriden als solche göttlichen 
Strafen. Der Menschen fressende Minotaurus beispielsweise war die Strafe für 
das kretische Königspaar Minos und Pasiphae. Minos hatte sich geweigert, ei-
nen prächtigen Stier an Poseidon zu opfern,33 und Pasiphae verweigerte Aphro-
dite das Opfer.34 Darauf verfluchten die Götter die Königin mit einer widerna-
türlichen Liebe zu dem Stier, deren Resultat das tierköpfige Ungeheuer war. 
Der Minotaurus erschien dabei jedoch nicht als die Strafe für die Zoophilie35 
der Königin, sondern für den Ungehorsam des Königspaares gegenüber den 
Göttern.36 Sein monströses Wesen spiegelt die aus diesem Ungehorsam resul-
tierende Pervertierung der natürlich-göttlichen Ordnung wieder.37 Das zeigt 
sich zum einen an der Gestalt des Minotaurus, dessen hybrider Körper die 
Merkmale von Mensch und Stier in widernatürlicher Weise vereint, zum ande-
rem aber auch in seinem Verhalten, welches – egal ob man ihn als Mensch, 
Stier oder beides zugleich betrachtet – nicht den biologischen und kulturellen 
Normen entspricht. Rinder und Menschen sind soziale Wesen, die mit Artge-
nossen kommunizieren, kooperieren und (mal mehr oder weniger friedlich) 
koexistieren. Der Minotaurus hingegen tötet jeden, der in seine Nähe kommt, 
weswegen er in einem Labyrinth eingesperrt und mit Blutopfern besänftigt 
werden muss.38 Anderenfalls würde er die das soziale Leben regelnden Abma-
chungen und Normen sprengen. Ferner frisst er die ihm geopferten Men-
schen, was ihn als Halb-Mensch wenigstens teilweise zum Kannibalen und als 
Halb-Stier zu einem gegenweltlichen Monster macht, da Rinder Herbivoren 
sind und keine Menschen fressen, sondern umgekehrt, Kühe bzw. Stiere in 

32 | Die enge Verbindung zwischen der alltäglichen Politik zu den Gottheiten kommt 

z.B. in den sogenannten »Urkunden-Reliefs« im klassischen Athen zum Ausdruck. Diese 

zeigen die Göttin Athena nicht mehr im traditionellen mythischen Umfeld, sondern im 

Kontext der Tagespolitik, wobei sie im Bereich politischer Entschlüsse und der Interak-

tion mit anderen Stadtstaaten erscheint. Vgl. Kasper-Putz: Die Göttin Athena im klassi-

schen Athen, a.a.O., S. 35ff.

33 | Vgl. Campbell: Der Heros in tausend Gestalten, a.a.O., S. 26-28.

34 | Vgl. Hyginus: Fabulae – Eine Reise durch die wundersame Welt der Mythologie, hg., 

übers. und mit einem Vorwort von Lucius Annaeus Senecio, Berlin 2013, S. 123-127.

35 | Vgl. Lexandridis: Wenn Götter lieben, wenn Götter strafen, a.a.O., S. 303f.

36 | Vgl. South: Mythical and Fabulous Creatures, a.a.O., insbesondere das Kapitel 

»The Minotaur«.

37 | Vgl. Campbell: Der Heros in tausend Gestalten, a.a.O., S. 26-28.

38 | Vgl. Klawes, Günter (Hg.): Diodoros Historische Bibliothek, Wiesbaden 2014, 

S. 202-303.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


177Liminal and Criminal 

vielen Kulturen den Menschen als Nahrungsquelle und/oder Opfertiere die-
nen. Das widernatürliche Wesen des Minotaurus bezeugt somit eine Pervertie-
rung diverser Ordnungen, wodurch Leid und Chaos in die menschlichen  
Gesellschaften gebracht werden. Seine Mischgestalt ist als Ausdruck dieser de-
struktiven Unordnung zu verstehen.

Fallbeispiel II. Die Sphinx: 
Umkehrung der Geschlechterrollen

Auch die Mischgestalt vieler anderer Hybriden steht in den griechischen My-
then im Zusammenhang mit göttlichen Sanktionen und verweist daher auf 
einen Bruch mit einer als überweltlich angenommenen Ordnung. So schreck-
lich wie der Minotaurus erschienen zwar bei Weitem nicht alle Zwitterge-
schöpfe, dennoch wurde anthropozoomorphe Hybridität hier offenbar in vie-
len Kontexten als problematisch und tendenziell bedrohlich empfunden. Dies  
wird besonders in Bezug auf die Hybriden verschiedenen Geschlechts inte
ressant. Seit der späten archaischen Epoche dominiert in Texten und Bildern 
bei zahlreichen Mischwesentypen maßgeblich ein Geschlecht. Viele der in der 
bildenden Kunst besonders weit verbreiteten Zwittergeschöpfe waren meis-
tens entweder männlich, wie die Kentauren und Satyrn, oder weiblich, wie die 
Sphinxen und Sirenen. Signifikant ist ebenfalls, dass männliche und weibliche 
Hybridität in vielen Mythen offenbar unterschiedliche Wertungen erfuhr und 
die weiblichen Mischwesen oft schrecklicher inszeniert wurden als die männ-
lichen.39 Bereits an der Art ihrer Kombination lassen sich erhebliche Differen-
zen feststellen. Während viele männliche Mischwesen-Typen wie Satyrn und 
Kentauren aus Menschen und domestizierten Pflanzenfressern kombiniert 
sind, wurden weibliche Zwittergeschöpfe oft mit Raubtiermerkmalen verbun-
den. So besitzen die Gorgonen Elemente von Schlangen, Sphinxen haben einen 
Löwenkörper und die Harpyien sind zum Teil Greifvögel. Auch das ihnen zuge-
schriebene Verhalten war äußerst raubtierartig und menschenfeindlich.40 Zwar  
gab es auch bösartige männliche Mischwesen wie den bereits beschriebenen 

39 | Vgl. Moraw, Susanne: »Die Schöne und das Biest: Weibliche Mischwesen in der 

Spätantike«, in: Alexandridis und Wild (Hg.): Mensch und Tier in der Antike, a.a.O., 

S. 165-175. Georg Morawietz weist zudem darauf hin, dass bei der Bestialität der weib-

lichen Mischwesen vor allem die Verletzungen von Grenzen zwischen zivilisier tem und 

barbarischem Verhalten eine Rolle spielen, wobei in jener monströsen Weiblichkeit mit 

ver führerischen Frauenoberkörpern und bestialischem Unterleib auch ein latent sexu-

elles Element mitschwingt. Vgl. Morawietz, Georg: Der gezähmte Kentaur. Bedeutungs-

veränderung der Kentaurenbilder in der Antike, München 2001, S. 33ff.

40 | Vgl. Moraw: »Die Schöne und das Biest«, a.a.O., S. 165-175.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Kerstin Borchhardt

Minotaurus, grundsätzlich zeichneten sich viele andere ›Hybriden-Männer‹, 
allen voran die Satyrn und Kentauren, aber häufiger durch gesellschaftlich 
grenzwertiges Verhalten, z.B. durch übermäßige Lust, Trunkenheit oder 
Schalkhaftigkeit, aus.41 Sphinxen und Sirenen hatten es hingegen oft explizit 
auf das Leben der Menschen abgesehen. Solche Unterschiede sprechen dafür, 
dass weibliche Hybridität in der Antike offenbar als wesentlich bedrohlicher 
empfunden wurde als die männliche. Dabei ist es wahrscheinlich, dass die un-
terschiedlichen Charakteristika von männlichen und weiblichen Mischwesen 
nicht losgelöst von den verschiedenen Stellungen und Funktionen von Mann 
und Frau in vielen antiken griechischen Zivilisationen zu verstehen sind. Vor 
allem in den Staaten des attisch geprägten Raumes waren die Aufgabenberei-
che der Geschlechter meist strikt voneinander getrennt.42 Damit einher ging 
oft die Vorstellung von der Dominanz des Männlichen über das Weibliche, 
wobei Männer häufig mehr Rechte und Freiheiten besaßen als Frauen.43 Dem-
entsprechend wurden beiden auch verschiedene Tugenden zugeschrieben. 
Entsprechend ihrer Hauptaufgabe als Ehefrau und Mutter galten bei Frauen 
Fürsorglichkeit, Folgsamkeit und Sanftheit44 – denen die Raubtiermerkmale 
zahlreicher Mischwesen widersprechen  – als besonders wichtige weibliche 
Qualitäten. Demgegenüber wurden Macht und Stärke als vorwiegend männli-
che Ideale verstanden. Ist ein weibliches Mischwesen wie die Sphinx hingegen 
mit Raubtiermerkmalen ausgestattet, impliziert dies auch die physische Kraft 
eines Raubtieres, durch die sie als mit Klauen ausgestatte »Halblöwin« einem 
menschlichen Mann bereits optisch weit überlegen ist.

Eine derartige Macht und Wildheit, verbunden mit der als hässlich emp-
fundenen, weiblichen Hybridgestalt, schien daher bei zahlreichen der zumeist 
männlichen Künstler und Dichter eine tendenziell problematische, unkon
trollierbare und bedrohliche Form der Weiblichkeit zu veranschaulichen. Dies 
zeigt sich bei der Sphinx aus Theben nicht nur durch ihre Gestalt, sondern 
auch durch ihre tradierte Hintergrundgeschichte. Laut zahlreicher Mythen 

41 | Vgl. Morawietz: Der gezähmte Kentaur, a.a.O., S. 33ff.

42 | Vgl. die Einleitung in Alexandridis: Das Tier in der Antike, a.a.O.

43 | Vgl. Blundell, Sue: Woman in Ancient Greece, London 1995, S.  113ff. Vgl. auch 

Schneider: Sphinx – Amazone – Mänade, a.a.O., S. 8-16. 

44 | Dies galt vor allem für den attisch dominier ten Raum. In anderen Stadtstaaten 

wie in Sparta herrschten auch abweichende Frauenbilder, wobei Frauen zwar mitunter 

mehr Rechte hatten, aber die Dominanz des Mannes erhalten blieb. Als eines der ein-

flussreichsten und ausführlichsten Werke zur Stellung der Frau in antiken Zivilisationen 

zählt noch heute Pomeroy, Sarah B.: Frauenleben im klassischen Altertum [Goddesses, 

Whores, Wives, and Slaves: Women in Classical Antiquity, 1984], übers. von Norbert F. 

Mattheis, Stuttgart 1985.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


179Liminal and Criminal 

wurde sie der Stadt als Fluch für ein Verbrechen ihres Königs gesandt.45 Das 
Monstrum wartete vor den Toren auf vorbeiziehende Jünglinge und tötete die-
se, wenn sie dessen Rätsel nicht lösen konnten. Erst Ödipus machte dem Spuk  
ein Ende, indem er die Unholdin nicht durch körperliche, sondern durch 
geistige Überlegenheit bezwang und somit die Ordnung wiederherstellte. Bis 
in die heutige Zeit bot der Ödipusmythos für zahlreiche bildende Künstler, 
Schriftsteller und Psychologen Stoff zur Ausmalung und Weiterentwicklung.46 
Dies bezeugen diverse Vasenmalereien und Gemmen seit dem 5. Jahrhundert 
v.  Chr., die das Motiv der Sphinx mit einem Jüngling zeigen. Teilweise ste-
chen hier auch unverkennbare sexuelle Anspielungen hervor. Denn häufig hält 
die Sphinx den nackten Jugendlichen mit ihren Vorderklauen umschlungen, 
währen der Jüngling mit deutlich gespreizten Beinen unter ihr liegt, sodass 
sich ihre Geschlechtsteile (beinahe) berühren.47 Diese Darstellungen weichen 
insofern von der traditionellen Ikonografie des Liebesspiels zwischen Mann 
und Frau im antiken Griechenland ab, als dass sich hier das weibliche Wesen 
oberhalb befindet und die Initiative übernimmt, wohingegen auf den meisten 
anderen Darstellungen der Mann die überlegene, aktive und somit dominan-
te Rolle inne hat.48 Besonders bei solchen sexualisierten Bildern verweist die 
aufhockende Sphinx auf eine Umkehrung und damit Pervertierung der an-
tiken geschlechtsspezifischen Rollen-Ordnung, da die Frau hier Macht über 
den Mann bzw. den Jugendlichen als Mann im Werden gewinnt.49 Des Weite-
ren ist es auf klassischen Kunstwerken ebenfalls nicht üblich, dass eine Frau 
derart intimen Kontakt mit einem Jugendlichen oder Knaben hat, sondern in 

45 | Hyginus: Fabulae – Eine Reise durch die wundersame Welt der Mythologie, a.a.O., 

S. 135; Apollodor Bibliotheke: Götter- und Heldensagen, hg., übers., kommentier t und 

mit einem Vorwort von Paul Dräger, Düsseldorf, Zürich 2005, S. 170-173.

46 | Vgl. dazu Demisch, Heinz: Die Sphinx: Geschichte ihrer Darstellung von den An-

fängen bis zur Gegenwart, Stuttgart 1977, S.  84ff, S.  98ff.; Vgl. auch die Beiträge in 

Malinowski, Bernadette und Wesche, Jörg und Wohlleben, Doreen (Hg.): Fragen an die 

Sphinx. Kulturhermeneutik einer Chimäre zwischen Mythos und Wissenschaft, Heidel-

berg 2011.

47 | Solche sexualisier ten Interpretationen des Sphinx- oder Sirenenmotivs werden 

häufig für Er findungen des 19.  Jahrhunderts gehalten. Zahlreiche archäologische Un-

tersuchungen spätestens seit den achtziger Jahren wie auch in den hier angeführten 

Schrif ten von Morawietz, Padgett, Moraw und Schneider zeigen allerdings, dass diese 

Idee schon auf die Antike selbst zurückgeht. Eine der frühsten Ausführungen dazu befin-

det sich in Koch-Harnack, Gundel: Knabenliebe und Tiergeschenke: Ihre Bedeutung im 

päderastischen Erziehungssystem Athens, Berlin 1983, S. 213-214. 

48 | Vgl. Reinsberg, Carola: Ehe, Hetärentum und Knabenliebe im antiken Griechen-

land, München 1998, S. 117f., S. 137f.

49 | Vgl. Schneider: Sphinx – Amazone – Mänade, a.a.O., S. 29f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Kerstin Borchhardt

der Regel mit einem erwachsenen Mann dargestellt wird. Im Gegensatz dazu 
existieren jedoch zahlreiche erotische Darstellungen mit Männern und Jun-
gen, in denen die in vielen antiken griechischen Gesellschaften anerkannte 
Praxis der Päderastie gezeigt wird. Bei dieser bildete ein älterer Mann einen 
Knaben aus, beschenkte ihn großzügig und nahm ihn oft auch als Liebha-
ber.50 In den sexualisierten Sphinx-Darstellungen übernimmt das weibliche 
Mischwesen die aktive Rolle, die bei den päderastischen Bildern dem erwach-
senen Mann zukommt – allerdings mit dem Unterschied, dass der Jugendliche 
aus der Verbindung mit der Sphinx keinen Nutzen zieht, sondern sein Leben 
verliert.51 Die Umkehrung der Geschlechterordnung erscheint hier – wenigs-
tens für die Knaben – als etwas äußerst Fatales und Todbringendes. 

Fallbeispiel III. Der Sat yr: Entgrenzung und Liminalität 
in der antiken und nachantiken Kunst

Ähnlich wie es Foucault für das Mittelalter festgestellt hat, veranschaulichten 
bereits in der Antike viele Mischwesen durch ihre Hybridität einen Bruch 
mit gesellschaftlich konstituierten göttlichen Ordnungen. Die oben ange-
führten Beispiele von Minotaurus und Sphinx haben gezeigt, als wie bedroh-
lich und gefährlich solche Gesetzesbrüche für die gesellschaftliche Ordnung 
empfunden werden konnten. Allerdings hatte die Liminalität diverser Zwit-
tergeschöpfe schon im alten Griechenland oft auch eine andere Seite. Denn 
zahlreiche Mischwesen versinnbildlichen nicht nur die Furcht der Menschen 
vor den negativen Auswirkungen von Grenz- und Gesetzesbrüchen, sondern 
ebenso die Faszination an der daraus resultierenden Unordnung als Expe-
rimentierfeld für Gegenentwürfe zu etablierten Ordnungssystemen. Eine 
solche Faszination am Liminalen und Entgrenzenden lässt sich nicht nur an 
den antiken Mischformen, sondern auch an ihrer nachantiken Rezeptionsge-
schichte beobachten. 

Dieses Problemfeld soll im letzten Abschnitt kurz angerissen werden, in-
dem die Autorin einige wichtige Stationen der ideengeschichtlichen Entwick-
lung der Gestalt des Satyrn in der abendländischen Kultur bis zur frühen Neu-
zeit aufzeigt. Der Terminus »Satyr« ist ein Sammelbegriff für eine Vielzahl 
von Mischwesen, zu denen Geschöpfe wie Pane, Faune und Silene gezählt wer-
den.52 Genaue Abgrenzungen sind bereits seit dem 5. Jahrhundert v. Chr. nicht  

50 | Zur Knabenliebe vgl. Reinsberg: Ehe, Hetärentum und Knabenliebe, a.a.O., 

S. 163-215.

51 | Vgl. Schneider: Sphinx – Amazone – Mänade, a.a.O., S. 29f. 

52 | Herbig, Reinhardt: Pan der griechische Bocksgott. Versuch einer Monographie, 

Frankfur t a.M. 1949, S. 52ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


181Liminal and Criminal 

mehr möglich. Auch ihre Typologie konnte in der bildenden Kunst variie-
ren, und sie wurden entweder als kleine Männer mit Spitzohren und Pferde-
schwanz (manchmal auch Pferdehinterbeinen oder Hufen) oder als Kreuzung 
aus Mensch und Ziege mit Bocksbeinen oder Bockskopf dargestellt.53 Trotz der 
Unterschiede zeichnen sich viele dieser Wesen durch ähnliche Verhaltenswei-
sen wie ihre Verbindung zur Natur, exzessive Lust, die Vorliebe für Wein und 
Rausch sowie eine gewisse Schalkhaftigkeit aus. Sie gehören zu den facetten-
reichsten Zwittergeschöpfen, wobei gerade ihr liminaler Status zwischen den 
Ordnungen für ihre funktionale Bestimmung von Bedeutung ist. Für diese 
These spricht, dass die Satyrn bereits in der Antike Einzug in das Gefolge des 
Dionysos hielten. Dionysos – der ambivalente Natur- und Weingott  – wurde 
in zahlreichen Mythen selbst als höchst liminale Figur inszeniert, die an der 
Schwelle zwischen Natur und Kultur, Wildnis und Zivilisation, Fremdheit und 
Vertrautheit sowie gesellschaftlich akzeptablen und inakzeptablen Verhalten 
stand.54 Zahlreiche bildliche Darstellungen des Gottes zeigen seine durch Eks-
tase, Alkohol, Tanz, Musik sowie sexuelle Ausschweifungen gekennzeichnete 
Triumphzüge und betonen dadurch dessen liminalen Charakter.55 Auch die 
Satyrn waren ein fester Bestandteil solcher Triumphe, denn aufgrund ihrer 
Doppelnatur eigneten sie sich für die Darstellungen grenzwertiger Ausschwei-
fungen besonders gut.56 Einerseits waren sie als Halbmenschen der mensch-
lichen Sprache begabt und konnten Musikinstrumente spielen, andererseits 
zeichneten sie sich durch eine gewisse Dumpfheit und unkontrollierbare tie-
rische Instinkte wie einen übermäßigen Sexualtrieb aus.57 Diesen lebten die 
Satyrn nicht nur mit Mänaden, sondern auch mit männlichen und weiblichen 
Ziegen oder Rehen aus.58 Bildwerke von menschlichen Triumph-Teilnehmern 
im Koitus mit Tieren sind hingegen nicht überliefert, was dafür spricht, dass 
die Zwittergeschöpfe bevorzugt bei sexuellen Ausschweifungen und Exzessen 
dargestellt wurden, die bei anthropomorphen Figuren vielleicht mehr Anstoß 
erregt hätten.59 Es ist anzunehmen, dass die liminale Gestalt des Bockswe-
sens somit auch als künstlerisches Mittel fungierte, um dem Grenzwertigen 

53 | Vgl. Padgett, Michael J.: The Centaur’s Smile: The Human Animal in Early Greek Art, 

New Haven 2003, S. 28f.

54 | Vgl. Otto, Walter F.: Dionysos. Mythus und Kultus, 7. Auflage, mit einem Nachwort 

von Alessandro Stavru, Frankfur t a.M. 2011, S. 87ff.

55 | Zu den schier unzähligen Deutungs- und Darstellungstradition vgl. die Beiträge 

in: Schlesier, Renate: A Different God? Dionysos and Ancient Polytheism, Berlin 2011. 

56 | Vgl. dazu: Morawietz: Der gezähmte Kentaur, a.a.O.

57 | Vgl. Brommer, Frank: Satyrspiele  – Bilder griechischer Vasen, Berlin 1959, 

S. 27-44.

58 | Vgl. Alexandridis: Wenn Götter lieben, wenn Götter strafen, a.a.O., S. 300f.

59 | Vgl. ebd., S. 300.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Kerstin Borchhardt

und moralisch Bedenklichen eine bildliche Form zu geben. Im antiken Thea
ter nahm der Satyr im nach ihm benannten Satyrspiel  – das in Athen um 
500 v. Chr. entwickelt wurde – ebenfalls eine wichtige und einzigartige Rolle 
ein. Wie in den Tragödien wurden auch im Satyrspiel mythische Heldenge-
schichten erzählt. Allerdings unterschied es sich in dem Punkt, dass ein Chor 
von Satyrn als Repräsentant des Dionysischen auftrat, durch den die Stücke 
an den ausschweifenden Dionysoskult – aus dem die antike Dramendichtung 
ursprünglich hervorgegangen war – rückgebunden werden sollten.60 Die Sa-
tyrn agierten hierbei als Vermittler zwischen Kunst und Kultus. Gleichzeitig 
verliehen sie – da sie sich häufig durch einen deftigen Humor auszeichneten – 
den Dramen aber auch etwas sehr Irdisches und nur Allzumenschliches. Im 
Gegensatz zu vielen anderen Figuren durften sich die Mischwesen vulgärer 
Sprache bedienen, Witze machen oder sie spielten Streiche, indem sie z.B. ei-
nem schlafenden Herakles seine Keule stahlen und mit Odysseus um Wein 
feilschten. Vasenbilder und Satyrspiel sprechen somit dafür, dass die bocksar-
tigen Geschöpfe in der antiken Kunst häufig dazu genutzt wurden, liminales 
Verhalten darzustellen und dadurch die Grenzen zwischen Kultur und Natur, 
Kunstwerk und Kulthandlung sowie der irdischen und der göttlichen Sphäre 
zu transzendieren. Gleichzeitig machten sie somit auch die Zusammengehö-
rigkeit dieser scheinbar getrennten Sphären deutlich.

Bei einem derart fulminanten Auftreten in der Antike wundert es nicht, 
dass die Figur des Satyrn den Untergang der heidnischen Religionen »über-
lebte« und in das christliche Weltbild integriert wurde. Ebenso wie Kentauren 
und Sirenen stand der Satyr, durch seine seltsame Gestalt sowie seine ihm 
seit der Antike zugeschriebene Lust, in vielen mittelalterlichen Bestiarien 
für eine Abwendung vom Ideal der körperlichen und moralischen Ebenbild-
lichkeit Gottes und damit für das Satanische schlechthin.61 Allerdings – und 
das ist bemerkenswert – erhielt er bereits seit dem ausgehenden christlichen 
Mittelalter vereinzelt auch andere Facetten. Besonders in der Renaissance ge-
wann das Motiv des Satyrs im Kontext von Schuld, Erlösung und göttlicher 
Ordnung in der bildenden Kunst immer mehr an Popularität. Dabei wurden 
vor allem im nordalpinen Raum durch die Darstellungen von Albrecht Dürer 
und Jacopo de’ Barbari Stereotypen von Satyrn und »Wilden Männern« – bei-
des haarige Wesen, die in der Natur hausen – miteinander vermischt.62 Beide 

60 | Vgl. Lämmle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, Heidelberg 2013, S. 31, S. 155ff., 

vgl. Brommer: Satyrspiele – Bilder griechischer Vasen, a.a.O., S. 27-44.

61 | Vgl. Hammer, Andreas: »Ordnung durch Un-Ordnung: Der Zusammenschluss von 

Teufel und Monster in der mittelalterlichen Literatur«, in: Mein und Geisenhanslüke: 

Monströse Ordnungen, a.a.O., S. 209-256, hier S. 213.

62 | Vgl. Frier Kaufman, Lynn: The Noble Savage, Satyrs and Satyr Families in Renais-

sance Art, Michigan 1979, S. 36ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


183Liminal and Criminal 

Mischwesentypen galten anfangs als Inbegriffe von gottloser Lust, erfuhren 
allerdings im Laufe des 15. Jahrhunderts Umdeutungen zu »Edlen Wilden«,63 
wobei einige »Wildlinge« sogar von tugendhaften Frauen gezähmt, zivilisiert 
und in der christlichen Erlösungslehre unterwiesen wurden. Dies bezeugt 
beispielsweise der heute in Basel aufbewahrte Bildteppich Tugendreiche Dame 
zähmt Wilden Mann (ca. 1470). Auf dem Spruchband – das die Figuren verbin-
det – ist zu lesen, dass der zottelige Kerl wild lebte, bis ihn die reine Liebe sei-
ner sittsamen Begleiterin zähmte.64 Geschichten von zivilisierten Satyrn gibt 
es – nach Kenntnissen der Autorin – hingegen nicht. Aufgrund ihrer Mischge-
stalt, die noch mehr tierische Merkmale aufweist als der affenartige behaarte 
»Wilde Mann«, ist es fraglich, inwieweit dieses ›Halbtier‹ überhaupt zivilisiert 
werden kann. Allerdings war der Satyr in zahlreichen Kunstwerken des 15. und 
16.  Jahrhunderts auch überhaupt nicht mehr als Wesen konzipiert, das der 
Zivilisierung bedurfte, um Erlösung zu erfahren. Da sich Intellektuelle und 
Künstler zu dieser Zeit verstärkt mit antiken Texten und Kunstwerken ausei
nandersetzten, wurde ihnen die ursprüngliche Verbindung der Satyrn mit der 
Natur und der dionysischen Ausgelassenheit wieder um so bewusster. Vor die-
sem Hintergrund wandelten sich die haarigen Zwittergeschöpfe in den Kunst-
werken Albrecht Dürers (1471-1528) und Albrecht Altdorfers (ca. 1480-1538) zu 
Repräsentanten eines vergangenen, besseren, paradiesischen oder arkadischen 
Zeitalters. Im Kontext dieser Darstellungen hatten die Satyrn nie den Sünden-
fall der Menschen mitgemacht und lebten noch rein und unkorrumpiert in 
Einheit mit Gott und der natürlichen Ordnung.65 Ein solches nostalgisches Na-
turbild, zu dessen Repräsentanten die bocksbeinigen Mischwesen in der Kunst 
wurden, war wahrscheinlich ein Resultat der urbanen Entwicklung in der frü-
hen Neuzeit. In zahlreichen europäischen Ballungszentren von Nürnberg bis 
Rom sammelten sich Menschen auf engstem Raum und unter niedrigsten 
hygienischen Bedingungen. Zudem florierten dort nicht selten die Korrup
tion sowie die Kriminalität. Aus der Perspektive derartiger Lebensumstände 
wurde die Natur für viele Künstler anscheinend zum nostalgisch verklärten 

63 | Vgl. ebd.

64 | Hierbei weist der »Wilde Mann« der frühen Renaissance schon Ähnlichkeiten mit 

der Anomalieform auf, die Foucault für das 18. und 19. Jahrhundert als symptomatisch 

bestimmt – nämlich das »zu bessernde Individuum«, das auf der privaten Ebene gängi-

gen Normen angepasst werden soll. Im Gegensatz dazu ist die Zähmung des »Wilden 

Mannes« jedoch nicht als privater Akt zu verstehen, sondern er bleibt selbst bei der 

Zivilisierung durch die Frau im kosmologisch-göttlichen Kontext der Erlösung eingebun-

den. Außerdem ist der neuzeitliche Wildling anders als das »zu bessernde Individuum« 

Foucaults, das eigentlich nicht gebessert werden kann, tatsächlich zu zivilisieren. Vgl. 

Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 86f.

65 | Vgl. ebd., S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Kerstin Borchhardt

Sehnsuchtsort und mit der Hoffnung auf ein gerechtes, gottesfürchtiges und 
sorgloseres Leben verbunden. Im nordalpinen Raum waren zahlreiche Land-
schaftsdarstellungen mit Satyrn sehr stark von Ideen über den Garten Eden 
und den Heilsgeschichtsgedanken geprägt. Künstler wie Albrecht Altdorfer 
oder Urs Graf  (ca.  1485-1528) arrangierten ihre Mischwesen in harmonisch 
wirkenden Familien, die formal an das Motiv der Heiligen Familie auf der Rast 
während ihrer Flucht nach Ägypten erinnern. Italienische Bildwerke wie die 
Bronzen von Andrea Riccio  (1471-1532)66 orientierten sich hingegen mehr an 
römisch-antiken Vorbildern. Ihre Satyrn standen ebenfalls für eine bessere al-
lerdings weniger paradiesische, sondern eher arkadische Zeit ein, in der die Se-
xualität noch frei ausgelebt werden durfte.67 In beiden Fällen wurden mensch-
liche Sehnsüchte nach Freiheit, Einfachheit und Gerechtigkeit auf ein hybrides 
Wesen projiziert, das für eine utopisch idealisierte Vergangenheit und Kultur 
einstand. Dadurch erschienen solche Renaissance-Satyrn als Bewahrer einer 
ursprünglichen Weltordnung, von der der Mensch längst entfernt war, und 
das Verhältnis zwischen Norm, Mensch und Monster wurde in sein Gegenteil 
verkehrt. Nicht sich selbst, sondern den Menschen und seine zeitgenössische 
Kultur wies der Satyr in Form eines positiven Gegenbildes als das eigentliche 
Monster aus, das gegen die natürlich-göttliche Ordnung verstößt. Diese heute 
fast vergessene Deutung des Satyrn war nur eine von vielen seiner Rezeptionen 
in der nachantiken Kunst. Sie wies, resultierend aus der Unzufriedenheit mit 
der eigenen Gesellschaft, eher den Charakter eines künstlerischen Gedanken-
spiels auf, als das Bestreben, den Satyr als einen realen positiven Lebensent-
wurf zu etablieren. Dennoch erlebte eine ähnliche Lesart in der Kunst des 18. 
bis 20. Jahrhunderts noch einmal ein fulminantes Aufleben.68 

66 | Zu Riccios Werken vgl. Alan, Denise: Andrea Riccio. Renaissance Master of Bron-

ze, Ausst.-kat., Frick Collection, New York 2008.

67 | Blume, Dieter: »Im Reich des Pans  – Animistische Naturdeutung in der italieni-

schen Renaissance«, in: Beyer, Andreas und Prinz, Wolfram: Die Kunst und das Studium 

der Natur vom 14. zum 16. Jahrhundert, Weinheim 1987, S. 253-276.

68 | Vgl. Borchhardt: Böcklins Bestiarium: Mischwesen in der modernen Malerei, 

a.a.O., S. 121-141.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


185Liminal and Criminal 

Schlussbe tr achtung 

Von der hier konstatierten Beobachtung ausgehend, ließe sich die Figur des 
Satyrs in der Kunst vor allem in den Werken Arnold Böcklins (1827-1901)69 oder 
Franz von Stucks (1863-1928)70 eingehender untersuchen. Auch für eine voll-
ständigerer Erschließung der anderen im Beitrag beschriebenen Hybriden wä-
ren ähnliche Untersuchungen zu ihrem Bedeutungswandel in der nachantiken 
Rezeption durchzuführen,71 welche aber an dieser Stelle nicht geleistet werden 
können. Allerdings wurde bereits an den einführenden Analysen deutlich, 
wie wichtig die Einbindung der mythischen Hybriden in den weltanschauli-
chen Kontext ist, aus dem sie jeweils hervorgegangen sind. Zur Analyse dieses 
kontextuellen Verbundes liefert Foucaults Charakterisierung des Monströsen 
als Doppelung eines Grenzbruches zum juridischen Gesetzesbruch ein viel-
versprechendes Werkzeug. Es kann helfen, die Bedeutungen und Funktionen 
hybrider Formenbildungen im Mythos als wichtige Bestandteile normativer 
und sinnstiftender Ordnungssysteme zu analysieren. Mythopoeithische Kon-
strukte wie Mischwesen erweisen sich dadurch nicht allein als Hirngespinste 
oder eindimensionale Allegorien, sondern sie veranschaulichen die Versuche, 
komplexen, abstrakten und ambivalenten Phänomenen aus der Lebenswelt die 
greifbare Form eines konkreten Körpers zu geben. Die der Alltagswahrneh-
mung widersprechende und damit fremdartige Gestalt zahlreicher Zwitterge-
schöpfe erscheint dabei als eine wirkmächtige visuelle Ausdrucksformel für 
den problematischen Umgang der Menschen mit ihren eigenen – für die Ge-
sellschaft zwar konstitutiven aber gleichzeitig an vielen Stellen immer wieder 
brüchig werdenden – Ordnungssystemen. 

69 | Zu Böcklins vielfältigen Mischwesen vgl. ebd., S. 7ff.

70 | Vgl. Brandlhuber, Margot Th. (Hg.): Franz von Stuck: Meisterwerke der Malerei, 

Ausst.-kat., Villa Stuck, München 2008, S.  111-114; vgl. zudem Sünderhauf, Ester 

Sophia: »Franz von Stucks Antikenrezeption im Kontext der Zeit«, in: Brandlhuber (Hg.): 

Franz von Stuck, a.a.O., S. 156-177, hier S. 160ff.

71 | Zu modernen Panen, Satyrn und Faunen allgemein vgl. Herbig: Pan der griechische 

Bocksgott, a.a.O., und Merivale, Patricia: Pan the Goat-God: His Myth in Modern Times, 

Cambridge, Mass. 1969. Zur Sphinx vgl. Demisch: Die Sphinx, a.a.O. und die Beiträge 

in: Malinowski: Fragen an die Sphinx, a.a.O.; sowie Schneider: Sphinx – Amazone – Mä-

nade, a.a.O., S. 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Merleau-Ponty, Foucault, Deleuze: Thinking 
the Lived, Utopic Body (without Organs)1

Kyla Bruff

In »Utopian Body« (1966), Michel Foucault presents a complex conception of 
the body informed by certain phenomenological ideas developed by Maurice 
Merleau-Ponty. It is a conception that is both paradoxical and unique, inasmuch 
as it is not found elsewhere in his oeuvre.2 The utopic body is both here and not 
here; in its utopic aspects, it always extends beyond its own conceived limits, 
but at the same time remains a sealed, unified, experiencing entity. In this 
essay, I will first demonstrate that Foucault’s utopic body may be understood 
as closely related to Merleau-Ponty’s appropriation of the lived body.3 Second, 
I will show that Merleau-Ponty’s lived body and Foucault’s utopic body can, 
together with Gilles Deleuze and Félix Guattari’s Body without Organs (BwO), 
collectively overcome the dichotomy between a purely utopic body (requiring no 
actual basis in the real) and the physical, objective body. I conclude by showing 
that whereas we (as embodied beings) live spatially in a real, concrete world, to-
gether, the utopic body – a healthy BwO – and the lived body can promote new, 
creative ways of pushing the limits of possible experience.

1 | I wish to thank Dr. Tobias Klass (Wuppertal), Dr. Georgy Chernavin (Moscow) and 

Petr Kocourek, M.A. for their assistance in the development of this paper.

2 | Michel Foucault, »Le corps utopique,« in: Die Heterotopien. Der utopische Körper  

(Berlin: Surkamp, 2005), pp. 55-65; transl. by Lucia Allais, Caroline A. Jones and Arnold 

Davidson under the title »Utopian Body« in: Sensorium: Embodied Experience, Tech

nology and Contemporary Art, ed. Caroline A. Jones (Cambridge, Mass.: MIT press, 

2006). Hencefor th cited as »Utopian Body,« followed by French and then English 

pagination.

3 | The »lived body« is referred to by Merleau-Ponty as le corps vécu or corps propre, 

and can be, in conjunction with Merleau-Ponty’s concept of flesh, understood as in-

terpreted out of Husserl’s Leib. See Emmanuel de Saint-Aubert, Du lien des êtres aux 

éléments de l’être (Paris: Vrin, 2004), pp. 148-155.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Kyla Bruf f

The Body and its Utopias

Foucault’s utopic body is a paradoxical entity; it is both open and closed, and al-
ways retains utopic (or virtual) elements. On the one hand, it is visible, opaque, 
and a thing; and on the other, invisible, transparent and life. Although some of 
my experiences imply a more intense involvement of my physical body (e.g., 
pain, sex), and thus seem to awaken certain parts of my body to me (e.g., my or-
gans), my body is nevertheless always open, as I am intertwined with the exter-
nal world and can have an infinite number of different interactions stimulated 
by elements both of this (real) world and utopic (virtual or simulated) worlds. 

A utopia, according to Foucault, is a (generally non-localizable) »place out-
side all places […] where I will have a body without a body«4). Although a uto-
pia necessarily references experiences beyond our reality, such a creation must 
bear a resemblance to how we, embodied, experience reality (if it were com-
pletely irrelevant to human life, it would cease to have meaning qua utopia). 
Moreover, utopias never succeed in eliminating the body,5 for the body possesses 
different types of utopias deep inside itself. These utopias include basements, 
attics, obscure stays (séjours), and bright beaches, which, on my reading, repre-
sent the places-without-place in the body itself, which impose conditions on and 
structure my perception and encounters of the world (e.g. my head, my mind, 
my capacities of mobility and memory).6 Such limitations restrict experience 
and the types of utopias I can create, and this supports the claim that my exis
tence in the world can never be reduced to the purely imaginary and utopic.

Foucault states, »There is no need for magic, for enchantment […] for a soul, 
nor a death, for me to be both transparent and opaque, visible and invisible, life 
and thing. For me to be a utopia, it is enough that I be a body.«7 Thus, although 
I am something invisible (e.g., a life, an identity or utopia), the body is both 
origin and condition of my existence. Although my body is involved in the 

4 | Foucault, »Utopian Body,« p. 56/p. 229.

5 | Utopias that seem to aim for the eradication of the body are identified as: utopias 

of the incorporeal body (e.g., lands of fairies, pixies, genies, and magicians  – lands 

in which the body can be immortal), the lands of death (in which the transfiguration 

or denial of the body occurs through the glorification or attempts at preservation and 

prolongation of dead bodies), and the utopia of the great myth of the soul (the soul can 

escape and purify the body, despite being lodged within the latter). See ibid., p. 56/

pp. 229-230. 

6 | For example, my head is a »cave« open to the exterior world (rather than as purely 

immanent to it); I see a continuous landscape when I look out of my eyes instead of a 

divided or fragmented picture; if I try to look directly at the sun, its brightness blinds me 

in an uncontrollable way.

7 | Ibid., p. 60/p. 231.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


189Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

development of my I, and I am grounded in and limited by my body (and can 
become hyper-aware of certain parts of my body)  – I am not my body. Nor, 
however, can I ever escape my incarnation as the condition of all identities and 
utopias, and as the principal actor in these utopias and the locus of their rele-
vance. Instead of allowing one to flee one’s body, utopias make it possible for 
one to experiment with and change the life or identity within and corresponding 
to the body. They thus offer the potential to reconfigure the body and modify its 
relationship to different structures and identities, in unpredictable and creative 
ways.

Despite its seemingly objective, universal physical characteristics such as its 
parts, organs, shape and movements, the body as we come to know it is a priori 
a lived body, an experiencing entity within the world, and is therefore not ob-
jectively comprehensible. Foucault identifies a great utopic rage that decays and 
volatilizes the body,8 and which may be characterized as the movement of var-
ious, potentially identity-forming factors. The body can never fully escape this 
utopic rage and be considered objectively, although it paradoxically remains the 
very condition of the existence of this rage. Although the latter can be destruc-
tive, the body can also be taken over by utopic or imaginary dimensions, which 
guide its activity and expression in ways that do not directly suppress desire, as 
in the case of the dancer.9 

The Utopic Body in Light of Merle au-Pont y’s theory

As suggested above, Foucault’s utopic body is influenced by Merleau-Ponty’s 
lived body, the experiencing body in which one lives, as differentiated from the 
objective body. This implies that there exists neither an objective body cut off 
from its environment, nor a body that would be an object for an I think or for a 
constituting consciousness (that could ascribe it its intelligibility and reality).

Foucault’s utopic body may also be directly linked to Merleau-Ponty’s ana
lyses of perception and imagination. Foucault suggests that things in the world 
find their origins exterior to me, and they make their ways into my head in 
the form of particular images or other manifestations, which in turn affect 
the structure of my thoughts and the type of worlds or utopias I can imagine. 
Accordingly, for both Merleau-Ponty and Foucault, different postulated worlds, 
along with all imagined, possible beings, can exist only as variants of the world 

8 | Ibid., p. 64/p. 233.

9 | The dancer’s body can outwardly manifest itself as a creative expression of the 

specific (musical) utopic spaces in which it participates, in turn engendering dif ferent 

experiences and possibilities of experience, and fur thermore, new reflections.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Kyla Bruf f

and of actual being (Merleau-Ponty’s Être actuel).10 Moreover, our existence as 
a lived body in this world is inseparable from our attempts to create ontologies 
and extract essences. Even if one succeeds in eliminating inessential elements 
of experience, one still cannot become disembodied or objectively discern the 
ontological meaning of the concrete elements that remain11 – throughout all 
thinking, imagining, reasoning and analysis, we are necessarily embedded in 
experience.12 For Merleau-Ponty and Foucault, activity at an invisible (imag-
ined, transparent, utopic, living, or ideal) level is thus always directly related to 
the visible and to this world, as well as to the reality of the body. This body is the 
condition of the possibility of all identities. However, identities and thoughts 
cannot be reduced to the functions of the body and its processes; similarly, our 
incarnation can never be fully experienced in one moment by an I.

Therefore, regardless of the extent to which utopic powers may turn against 
the body and invite us to live an increasingly virtual13 existence, utopic worlds 
can never be a substitute for the real world or render the body irrelevant. The 
meaning of utopias exists only for us, embodied. Nevertheless, one’s experience  
in the world may be modified through the imaginary and utopic or digitally coded 
worlds.14 The problems presented by the modern, digital, virtual possibilities  

10 | This consideration of the imagination can also be analysed in the context of ar t 

and the invisible. See the discussion of the imaginary as being at once near and far from 

the actual in Merleau-Ponty, L’Œil et l’esprit (Paris: Gallimard, 1961), p. 24; transl. by 

Michael B. Smith under the title »Eye and Mind,« in: The Merleau-Ponty Aesthetics Rea

der: Philosophy and Painting (Evanston: Northwestern University Press, 1998), p. 126.

11 | To suspend time, body, and my thoughts to find that which necessarily belongs to 

being »would deprive me of that very cohesion in depth [en épaisseur] of the world and 

of Being without which the essence is subjective folly and arrogance.« Maurice Mer-

leau-Ponty, Le visible et l’invisible, ed. Claude Lefor t (Paris: Gallimard, 1964), p. 148; 

transl. by Alphonso Lingis under the title The Visible and the Invisible, ed. Claude Lefor t 

(Evanston: Northwestern University Press, 1968), p.  112. Hencefor th The Visible and 

the Invisible, followed by French and then English pagination.

12 | Merleau-Ponty accordingly argues that Husserl is unable to effectuate the move 

from fact to essence through free variation by the imagination, and claims that idéation 

(the formation of ideas) always occurs in a »space of existence, under the guarantee of 

my duration,« ibid., p. 148/p. 111. 

13 | The term virtual is used here in a general sense, including the imaginary, the utopic 

and the digital.

14 | For contemporary research on how »vir tual worlds« affect reality, see the work of 

Jeremy Bailenson at Stanford University.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


191Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

of our age exemplify both the irreducibility of the real and the benefits of the 
virtual as a modifier of the actual.15 

Furthermore, Foucault’s reflections on the nature of vision and touch, 
which involve first-person accounts throughout the »Utopian Body,« may be 
linked to Merleau-Ponty’s later ideas, in which the sensible is the originary in 
which everything is. The general sensible becomes being in the primary sense; 
perception, understood as our relationship to the world, things, and being, is 
primarily in and of the sensible. Moreover, the perceivable nature of our bodies 
is also inextricably related to our worldly existence.16 Therefore, reflection on 
the body is necessarily secondary to sensual experience in a lived body, since  
experience is pre-reflective and stimulates reflection. Foucault also demon-
strates that although I can never perceive my lived body in its entirety, expe
riences of feeling and touch, and looking into a mirror, for example, can help 
me to understand and feel the possibilities and limitations of the body as de-
fined and discovered through interaction – and subsequently, in a second mo-
ment, stimulate me to reflect. 

Merle au-Pont y, Foucault, Heidegger and Ontology

Merleau-Ponty’s interpretation of the lived body and Foucault’s utopic body 
share a common ontological, yet non-foundational, heritage particularly in-
debted to Martin Heidegger and his response to Edmund Husserl. Hubert 
Dreyfus and Paul Rabinow note that »Husserl’s transcendental phenomenolo-
gy gave rise to an existential counter-movement led by Heidegger in Germany  
and Maurice Merleau-Ponty in France. Foucault was steeped in the thought of 
both these existential phenomenologists.«17 Heidegger denies the possibility 
of reducing our experience of being to an organizing, transcendental, Hus-
serlian ego or subject. Similarly, both Merleau-Ponty and Foucault oppose the  

15 | See, for example, R. Kolotkin, M. Williams, C. Lloyd, E. Halford, »Does Loving an 

Avatar Threaten Real Life Marriage,?« in: Journal For Virtual Worlds Research, Decem-

ber 5, 2012, http://journals.tdl.org/jvwr/index.php/jvwr/article/view/6296, (last ac-

cessed 25-4-2016). Conversely, for positive effects of the vir tual on one’s existence 

in a real, material world (in this case, regarding soldiers with PTSD), see Alexandra 

Hemmerly-Brown, »DoD gives PTSD help ›second life‹ in vir tual reality,« in: U.S. Army 

News, January 24, 2011, www.army.mil/article/50751, (last accessed 25-4-2013).

16 | Vision occurs between the inside and outside of a perceiver; involving an inter-

twining of interiority and externality. See Merleau-Ponty, The Visible and the Invisible, 

p. 171/pp. 130-131.

17 | Hubert L. Dreyfus and Paul Rabinow, Michel Foucault: Beyond Structuralism and 

Hermeneutics, Second Edition (Chicago: The University of Chicago Press, 1983), p. x xi. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Kyla Bruf f

establishment of an originary, founding consciousness or an autonomous, 
transcendental subject in their conceptions of the incarnated subject-in-the-
world (Foucault nevertheless maintains a critical distance from the ontological 
foundations of Heideggerian metaphysics).

However, such opposition does not imply a necessary postulation of know-
able, ontological grounds to explain our own existence. In this matter, Heideg
ger demonstrates that we do not have direct access to Being [Sein] itself. In  
On Time and Being (1962), he states: »To think Being explicitly requires us to 
relinquish Being as the ground of beings in favor of the giving which prevails 
concealed in unconcealment, that is, in favor of the It gives.«18 Through the Es 
gibt, Being, as we can comprehend it, is given as a gift for Heidegger, as the »un-
concealing of presencing.«19 A similar critique of the search for such a know-
able, ontological basis is implied in Foucault’s The Birth of the Clinic (1963),20 
and in Merleau-Ponty’s indirect ontology and critique of Husserlian essence.21 
In short, for Heidegger, Merleau-Ponty and Foucault, we cannot have direct 
access to Being, and accordingly, the acquisition of a privileged knowledge or 
the ultimate truth of the essence of all things is impossible. It is in this regard 
that all three criticize the possibility of achieving genuine objectivity contexts 
of metaphysics and contemporary science.

Being thus comes to be reflected upon or »known« by us only indirectly: 
whether through its opening as presence, specific structures (e.g. of perception, 
language), historical conditions, orders or knowledges. This entails a general 

18 | Martin Heidegger, Time and Being [Zeit und Sein, 1962], transl. by Joan Stambaugh 

(New York: Harper & Row, 1972), p. 6. »It gives« here is the translation of the German »Es 

gibt,« which, it should be noted, is more idiomatically rendered in English as »There is.«

19 | Ibid. Heidegger explains more precisely that »[t]o think Being explicitly requires 

us to relinquish Being as the ground of beings in favor of the giving which prevails con-

cealed in unconcealment, that is, in favor of the It gives. As the gif t of this It gives, Being 

belongs to giving. As a gif t, Being is not expelled from giving. Being, presencing is trans-

muted. As allowing-to-presence, it belongs to unconcealing; as the gif t of unconcealing 

it is retained in the giving«.

20 | An ontological ground cannot be directly identified if all that we see (and know) is 

conditioned by that which we can express. See the »Preface« to Michel Foucault, Nais-

sance de la Clinique (Paris: P.U.F., 1963), translated by A.M. Sheridan under the title 

The Birth of the Clinic (London: Routledge, 2003). Hencefor th cited as Naissance de la 

clinique, followed by French and then English pagination.

21 | Merleau-Ponty accordingly states that the indirect method of ontology (Being in 

beings – »l’être dans les étants«) is the only one that conforms to Being (The Visible and 

the Invisible, p. 233/p. 179).

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


193Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

separation of Being from its representations or modalities of being.22 A mea
ningful inquiry (into the body or being) must therefore examine that which is 
beyond the visible or represented in a non-foundational way – the processes, 
structures or conditions underlying the presence of being as das Seiende/l’étant, 
without claiming that the visible is either merely superficial or a representation 
that directly corresponds with Being itself.

In his different presentations of the historical a priori,23 Foucault wavers be-
tween investigating that which is prior to and persists outside of our perception 
and experience, and the structures of perception itself. The gradual shift from 
an analysis primarily of perception (including questions regarding the relation 
of the seen to the said) to an ontologico-linguistic inquiry can be tracked from 
Foucault’s Birth of the Clinic to The Order of Things (1966), and, in a parallel 
fashion, from Merleau-Ponty’s The Phenomenology of Perception (1945) to The 
Visible and the Invisible (1964).

In The Birth of the Clinic, Foucault explores the relationship between the 
sayable and the visible, in his search for the possibility of a discourse of dis-
ease through »the spatialization and verbalization of the pathological.«24 He 
traces this relationship through forms of the historical a priori, the final form 
of which entails the surpassing of the invisible over the sayable. In an allusion 
to the »Utopian Body,« the body is described as an »opaque mass,« a »tangible 
space,«25 whose reality and events can escape perception and linguistic expres-
sion (i.e., can evade the medical gaze). Foucault claims that speech and lan-
guage can affect perception; it follows that the realities of the body and disease 
can become imperceptible to us once they fall outside the scope of the sayable. 
Foucault’s emphasis on spatialization and his description of the historical a 
priori as »a deep space, anterior to all perceptions« in The Birth of the Clinic26 

22 | On this point (in light of Heidegger) Béatrice Han demonstrates that although Fou-

cault in The Order of Things claims to be in search of that which makes representations 

and knowledge possible in the epistemological order, »the preface clearly suggests 

that this perspective should in fact be subordinated to a more ›archaic‹ research, which 

alone would make it possible to discover what determines the ›mode of being‹ of the 

knowable.« Béatrice Han, Foucault’s Critical Project: Between the Transcendental and 

the Historical (Stanford: Stanford University Press, 2002), p. 57.

23 | It is beyond the limits of this essay to explore Foucault’s dif ferent presentations 

of the historical a priori and their ontological significance (particularly in relation to 

Heideggerian Being). However, broadly speaking, the historical a priori in Foucault’s 

work may be generally understood as the a priori f ield of the historical conditions of 

subjects, societal formations, and modes of being.

24 | Foucault, Naissance de la Clinique, p. viii/xi.

25 | Ibid., p. 123/p. 122.

26 | Ibid., p. 3/p. 5, my emphasis.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Kyla Bruf f

seem to invite us to renounce perception in favor of analyses of space and ex-
ternality,27 which reiterates the argument in the »Utopian Body« that certain 
realities and phenomena of the body elude our individual understanding.

Despite the challenges of correlating Foucault’s analysis of the gaze in The 
Birth of the Clinic with Merleau-Ponty’s perception-knowledge relationship, it 
can be said that both thinkers investigate structures of perception and chal-
lenge objective knowledge. However, theories of perception are limited in their 
explanations of the body in space, and Merleau-Ponty and Foucault must even-
tually extend their analyses to the realm of the ontological in a non-foundatio
nal way. Beyond the gaze and perception, the body is involved in a real, spatial 
externality, and navigates the world through places. We can therefore observe 
a shift in Foucault’s early conception of the historical a priori towards (in Hei
deggerian vocabulary) the consideration of the variable conditions of modes or 
understandings of Being.

A subject’s development always occurs within a mode of being beyond 
independent subjectivity and does not entail the reduction of experience to 
thought.28 However, this rejection of the originary subject should be met with 
a refutation of theories of absolute, metaphysical foundations, since at the same  
time the conditions of the possibility of the subject are no longer strictly se
parable from the subject herself.29 Correspondingly, it may be argued that be-
neath visible, ascertainable organisation, discourse, and linguistic and societal 
structures which condition the subject, there is, following the Heideggerian Es  
gibt, a letting-be, a giving – an order for Foucault, at the origin of the presentation 

27 | Han claims, however, that this specific Foucauldian anteriority is incompatible 

with Merleau-Ponty’s thought (for he rejects the concept of an a priori), and highlights 

the dif ficulty that the historical a priori here seems to be both prior to and at once to 

presuppose its own founding content. The Birth of the Clinic thus perhaps suggests a 

phenomenological theory of perception that it cannot itself uphold. See Han, Foucault’s 

Critical Project, p. 50-51. Philippe Sabot similarly claims that in this text, Foucault ef-

fectuates both a phenomenology of perception and at once an anti-phenomenology of 

perception. See Philippe Sabot, »Foucault et Merleau-Ponty: un dialogue impossible?,« 

in: Les Études philosophiques 106/3 (2013), pp. 317-332, here p. 328.

28 | See Maurice Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception (Paris: Gallimard, 

1945), p.  vi, translated by Colin Smith under the title Phenomenology of Perception 

(New York: Routledge, 2005), p. xi. Hencefor th cited as »Phenomenology,« followed by 

French and then English pagination.

29 | Han, Foucault’s Critical Project, pp. 14-17. Han suggests here that three dif ferent 

interpretations of Foucault’s historical a priori may be represented by The Birth of the 

Clinic, The Order of Things, and The Archeology of Knowledge, respectively.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


195Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

of Being in modes,30 which underscores the necessity of investigating beyond 
appearances, representation and Being (l’étant/das Seiende). This indirect, 
non-foundational and ontological approach also alludes to The Birth of the Cli
nic, in which the reversible nature of our perception of the world and the dis-
covery of »obscure masses« in the opaque body relate, according to Han, to 
the impossibility of representing Being in itself and the emergence of a »new 
empiricity,« »life« in The Order of Things.31 Furthermore, both of these works 
analyze the relation between seeing and saying, the visible/represented and the 
expressible, and language and things over time. Nevertheless, although Fou-
cault’s order seems to be a promising ontological concept, it appears unable to 
supply the resources for a satisfactory explanation of phenomena such as incar-
nation; and this is demonstrated in the unclear, complex shift from The Birth 
of the Clinic to The Order of Things: neither an investigation of the structures 
of subjective perception nor an analysis of an ontological outside or concept of 
Being/order can sufficiently explain embodied human life in the world; such 
an explanation would require elements of both, along with reflections on lan-
guage and space.

Similar conclusions may be drawn in consideration of the analyses of per-
ception in The Phenomenology of Perception and the ontology of the flesh in 
The Visible and the Invisible. The body, in both texts, retains »ontological prio
rity,« since, as David Low explains, in lived experience »the body and the world 
upon which it opens […] sustain a field of stable meanings, meanings that are 
then sublimated in the bodily gesture called speech.«32 Language, with the de-
pendency of its development and use upon embodied speakers, unifies ana
lyses of perception and ontology. The reversibility between the perceiver and 
the world as perceived occurs in language, which is a medium through which 

30 | Han demonstrates that order, in the Preface of The Order of Things, can engender 

the codes and discourses of our knowledge of being(s) (in language), and thus define 

our modes of being (ultimately giving rise to order on the empirical level and to scien-

tific theories). See Han, Foucault’s Critical Project, p. 55. Foucault’s »naked« or »pure« 

(»nue«) experience of this underlying order could thus be a reference to Heideggerian 

ontological dif ference. See Michel Foucault, Les mots et les choses (Paris: Gallimard, 

1966), p. 13, translated under the title The Order of Things (New York: Routledge, 2005, 

p. x xiii); hencefor th cited as The Order of Things, followed by French and then English 

pagination; see also Han, Foucault’s Critical Project, pp. 59-60 for more on this topic. 

Han also acknowledges challenges of the Foucault-Heidegger comparison (e.g., it is 

impossible for Heidegger to directly identify a concept such as order with Being).

31 | Han, Foucault’s Critical Project, p. 51. This relationship is, however, limited in its 

possibilities. Ibid., p. 52.

32 | Douglas Low, Merleau-Ponty’s Last Vision: A Proposal for the Completion of »The 

Visible and the Invisible« (Evanston, Illin.: Northwestern University Press, 2000), p. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Kyla Bruf f

the world acquires meaning as things become objects of perception for humans-
in-the-world.33 This brings us once again to the non-foundational, ontological 
thesis, culminating in Merleau-Ponty’s concept of the »flesh«, which says that 
existence comes first, and that reflection is secondary to perception.34 Through 
the flesh, the reversible, are expressed the intertwined relationships of body 
and world, sensate and the sensible, visible and the invisible; blurring the sub-
ject-object distinction and enriching our understanding of the utopic body as 
always in-between theories of ontology and perception.35 

Merleau-Ponty thus initiates an overcoming of the split between the exis-
tence of the human understood in objective, realist terms and an autonomous, 
originary, transcendental subject. He proposes a »third dimension«36 beyond 
the transcendental or empirical, between perceiving and the perceived.37 Simi-
larly, Foucault, through his historical a prioris, writes the history of that which 
»determines the reciprocal positions and the mutual play of the knowing sub-
ject and that which is to be known,«38 and posits the utopic body as irreducible  

33 | Perception also always involves an a-personal sensing of the world. Subsequently, 

once the perceiver is understood as always in and of flesh – her body as both sensate 

and sensible – the impossibility of discerning essences becomes clear (The Visible and 

the Invisible, p. 149/p. 111).

34 | For an account of a possible phenomenological approach to a non-essentialist on-

tology founded in real difference which entails a turn »to the reverse side or the lining of 

being, to the invisible in and of the visible,« see Miguel de Beistegui, »Toward a Pheno

menology of Difference?,« in: Research in Phenomenology 30 (2000), pp. 54-70, here p. 6.

35 | See Merleau-Ponty, The Visible and the Invisible, p. 184/p. 142. The flesh is both 

present and undisclosed, and exists neither purely as matter nor as spirit/ideality. 

36 | This third dimension might be designated as the historical a priori, the vécu, gene

ral sensibility, or the flesh. For more on this third dimension and the rejection of the 

transcendental-empirical dichotomy (which is also challenged by Deleuze), see Sabot, 

»Foucault et Merleau-Ponty,« p. 325.

37 | Ibid. In this third dimension, Sabot explains, »our activity and our passivity, our 

autonomy and our dependence, cease to be contradictory,« as it »simultaneously deli

vers its own conditions of transcendental possibilities.« Here, Sabot is quoting Merleau 

Ponty, Parcours II, 1951-1961 (Paris: Éditions Verdier, 2000), p. 13. Sabot also draws 

attention to the dimension of the vécu as presented in The Order of Things as »both the 

space in which all empirical content are given to experience and the original form that 

makes them possible in general and designates their primary roots.« (Compare Fou-

cault, The Order of Things, p. 332/p. 349). Foucault explains that the vécu provides a 

»means of communication between the space of the body and the time of culture«. Ibid., 

p. 332/pp. 349-350, (English transl. Kyla Bruff).

38 | Han, Foucault’s Critical Project, p. 48. Han is quoting Foucault, Birth of the Clinic, 

p. 139/p. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


197Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

to originary conditions or state(s). Therefore, despite certain difficulties in 
comparison,39 the Merleau-Ponty-Foucault relationship shows that invisible ele
ments on the level of »Being,« order, (a-personal) perception and/or language 
open different modes or ways of being in which we live, embodied. 

The Opening of Space

Heidegger’s latter analyses of space can help us understand Foucault’s claim 
that the body is always in a non-place, but still irreducibly exists as a perceiving, 
experiencing body.40 Dasein is spatial41 and includes our dwelling in space in a 
manner inexplicable in terms of transcendental subjectivity.42 Günter Figal ex-
plains that »to describe something in its spatiality means: to understand it from 

39 | For example, the resolution of Merleau-Ponty’s postulation of an ontology of the 

flesh (and its foundational claims) with the historically conditioned/conditioning, epis-

temic dimension of the historical a priori; and, as Sabot notes, the issue of whether 

Foucault breaks with Merleau-Ponty by historicizing his »ontological resource,« making 

it depend upon a »change in the ›fundamental dispositions of knowledge‹« and reflec

ting Merleau-Ponty’s failure to historically and critically contextualize man in a set of 

discursive practices. Sabot also points to pertinent dif ferences in the two thinkers’ con-

ceptions of the roots of the historical crisis of the human sciences. Sabot, »Foucault et 

Merleau-Ponty,« p. 328 and p. 326, (English transl. Kyla Bruff).

40 | This discussion will help us contradict Sabot’s conclusion, namely, that it is per-

haps impossible to experience the utopic body, »because this body does not really ex-

ist, because it is not this utopic body, topically situated, that we can observe in the 

mirror each morning, but it designates rather a utopic body or, better, a body-utopia 

that ›volatilizes‹ the space of the corps propre in the non-place of the utopia.« Ibid., 

p. 332, (English transl. Kyla Bruff). 

41 | Da-sein has occasioned misinterpretations (Mißdeutungen, states Heidegger); it 

cannot be simply literally translated as there(Da)-Being(sein), but must be thought of as 

the French être-le-la, in English, literally, the being-it-there. Heidegger fur ther explains 

in a letter to Jean Beaufret (23 November 1945), »Und le-là ist gleich aletheia: Un-

verborgenheit-Offenheit« (»And the it-there is equal to aletheia: Unconcealment-Open-

ness«). In short, Dasein is spatial, but does not concern the question of »where?« for it 

is the being-of-the-there. Martin Heidegger, Lettre sur l’humanisme, rev. ed., transl. by 

Roger Munier (Paris: Éditions Montaigne, 1964), pp.  180-185, here p.  182, (English 

transl. Kyla Bruff).

42 | In texts such as Time and Being (1962) and Building Dwelling Thinking (1951), 

the space of Dasein can no longer be ontologically understood out of temporality, as 

was attempted in Being and Time (1927). For example, in Time and Being, we see the 

creation of a pre-conditioned Being as an ontological field which engenders time-space 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Kyla Bruf f

space and so to be attentive to that which does not appear [das Unscheinbare] in 
the appearance.«43 Spatiality involves the interplay of the invisible and the visi-
ble, the possible and the real, the »appearance and that which does not appear.«44 
We must consequently attend to the inconspicuous in space to prevent the com-
plete closure of the body,45 and to disclose its hidden possibilities, which may be 
uncovered by the imagination and through the creation of utopias.46 

Additionally, Heidegger’s mineness (Jemeinigkeit) as explored by Didier 
Franck could also offer insight on the genesis of the embodied I. Franck ex-
plains that »mineness is the relationship of Dasein to its Being that renders pos-
sible the pronoun ›I‹«; Dasein is »always mine, which means neither postulated 
by me nor separated in an individualized I.«47 Mineness does not refer to one 
particular person – rather, it renders identities possible.48 It accordingly bears 
commonalities with Merleau-Ponty’s non-personal dimension of perception.49 

as an openness, which »exclusively and primarily provides the space in which space as 

we usually know it can unfold« (Heidegger, Time and Being, p. 14).

43 | Günter Figal, Martin Heidegger: Phänomenologie der Freiheit, 3rd edn., Tübingen: 

Mohr Siebeck, 2013, p. 373. Original text: »Etwas in seiner Räumlichkeit beschreiben, 

das heißt: es vom Raum her zu verstehen und so aufmerksam auf das Unscheinbare im 

Erscheinenden zu sein.« (English transl. Kyla Bruff).

44 | Ibid., original text: »das Spiel von Erscheinen und Unscheinbarem.« (English 

transl. Kyla Bruff). 

45 | Figal demonstrates that inquiring into the invisible can reveal information on the 

process of becoming present or visible (»wie das, was erscheint, in seinem Erscheinen 

möglich ist«. Figal, Martin Heidegger, p. 373). 

46 | In light of Merleau-Ponty, the imagination may be described in the context of ar t as 

»attention to the immanent, latent, hidden, or repressed hollows of the world, not nihi-

lation of the world in favor of not-being.« See Galen A. Johnson, »Structures and Paint-

ing: ›Indirect Language and the Voices of Silence‹,« in: The Merleau-Ponty Aesthetics 

Reader: Philosophy and Painting, ed. Galen A. Johnson and Michael B. Smith, Evanston: 

Northwestern University Press, 1993, p. 33

47 | Didier Franck, Heidegger et le problème de l’espace (Paris: Éditions de Minuit, 

1986), p. 31. Original text: »Le Dasein est ›toujours mien,‹ cela veut dire ni posé par moi 

ni séparé en un Je individualise.« (English transl. Kyla Bruff).

48 | Ibid., pp. 30-31. »Le Dasein est cet étant dont l’être est toujours mien. […] La mi-

enneté est le rapport du Dasein à son être qui rend possible le pronom Je.« 

49 | Merleau-Ponty states that »Every perception takes place in an atmosphere of ge

nerality, and is presented to us anonymously. […] Every time I experience a sensation, I 

feel that it concerns not my own being […] but another self, which has already sided with 

the world, which is already open to cer tain of its aspects, and synchronized with them.« 

(Phenomenology, pp. 249-250/pp. 250-251). The analogy between Merleau-Pon-

tian and Heideggerian spatiality is thus described by Emmanuel de Saint Aubert as 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


199Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

Moreover, Dasein is neutralized, and is thus itself not anthropological, ethical 
or sexual,50 but represents the possibility of incarnated existence.51 Ontologi-
cal, transcendental dispersion of Dasein is thus differentiated from its factical 
dispersion in the flesh and sexuality in a manner analogous to the difference 
between underlying order, and discourse or secondary order in The Order of 
Things. Although I do not have space to develop it here, a spatial theory of the 
process of factical dispersion (incarnation and sexualization) of being (that is 
mine), with an emphasis on the role of language as a mediator between ana
lyses of perception and ontology, and as opening spaces, could offer further 
understanding of the incarnation of life.

In short, the body is neither definitively localizable nor imbued with eternal 
meaning; but it is always here, through places, as life’s incarnation. Moreover, 
despite the temptation to understand the utopic body as chiefly a representation 
of the internal, phenomenological space of the individual,52 it ought also to be 
considered with its invisible structures and capacities (e.g. language, imagina-
tion, memory) as the basis of our relationship with space through places. In 
so doing, the blurring of the borders between the inside and the outside of the 
utopic body is highlighted, exposing the latter’s potential for enriching further 
spatial and ontological considerations.

Deleuze and Guat tari’s Body without Organs (BwO)

Gilles Deleuze’s ontology of difference may be critically approximated to the 
theories of Heidegger, Merleau-Ponty and Foucault.53 Merleau-Ponty’s concept 
of the flesh as the element of the world (or the sensible itself) may be too limited 
in its ontological potential for Deleuze.54 However, for both thinkers, difference 

»undeniable« (indéniable). Compare Emmanuel de Saint Aubert, Vers une ontologie in-

directe (Paris: Vrin, 2006), p. 204.

50 | Franck, Heidegger, pp. 32-33. 

51 | Ibid., p. 33.

52 | For more on this »internal space,« (»espace du dedans«), consult Sabot, »Foucault 

et Merleau-Ponty,« p. 330.

53 | As a thinker on the subject of dif ference, Deleuze praises Merleau-Ponty for follo

wing, in The Visible and the Invisible, a »thoroughly Heideggerian inspiration […] retur

ning to an ontology of dif ference and questioning«; fur thermore, Heidegger’s concept of 

dif ference cannot »be subordinated to the Identical or the Equal«. See Gilles Deleuze, 

Différence et Répétition (Paris: P.U.F. 1968), p. 90, translated by Paul Patton under the 

title Difference and Repetition (New York: Columbia University Press, 1994), pp. 64-65.

54 | See Henry Somers-Hall, »Deleuze and Merleau-Ponty: Aesthetics of Dif ference,« 

in: Symposium  – The Canadian Journal of Continental Philosophy 10/1 (2006), 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Kyla Bruf f

persists without being subordinated to a transcendental subject, and the body 
is explored within a philosophy of becoming. 

The Body without Organs (BwO) of Gilles Deleuze and Félix Guattari con-
stantly pushes limits; it is an unreachable body inseparable from desire.55 It 
occupies a space and correlates to produced intensities.56 The three identified 
kinds of BwOs correspond with three possibilities implicitly exposed by Fou-
cault concerning the relationship of the body with utopias. The first is the 
idea of becoming a »pure and simple utopia,« that is, of existing without any 
grounding in the physical body, and therefore no concrete locus of identity. This 
corresponds with the empty, catatonic BwO. These BwOs are de-organized: all 
virtual flows pass through them with no roots, direction or production – they 
lack Deleuze’s and Guattari’s necessary rule of experimentation (i.e., injections 
of caution and bearings within an organized body), and may throw themselves 
into »suicidal collapse.«57 Foucault’s examples of individuals whose bodies be-
come the products of their own fantasies, as utopic powers turn against them, 
resemble Deleuze and Guattari’s examples of this type of BwO. Experimenting 
with desire, they open themselves completely and become chaotic, ever-fluctu-
ating BwOs, such as the schizo-, drugged and masochist bodies.58 Although 
these bodies often successfully eradicate organs or certain functionalities of or-
gans (in other words, they displace the elements of the body that have fixed as-
criptions), they are empty or catatonic and become defeated, unable to become 
bodies full of gaiety, ecstasy and dance (such as that of Foucault’s dancer).59 

At the opposite end of the spectrum, Deleuze and Guattari describe the 
cancerous BwO, which belongs to the organized strata and contains cance
rous tissue that blocks circulation, chaos, madness, flow and liberation. It is 
a fixed Body with Organs that maintains rigid, corresponding identities.60 In 

pp. 213-222, here p. 220. Somers-Hall states, »Deleuze is not rejecting the notion of 

the flesh, but instead is calling for the recognition that the element of the flesh is only 

the world seen under one of its aspects.« Ibid., p. 219.

55 | In the BwO, we sleep and live our lives, fight, seek our place, experience emotions, 

and love. See Gilles Deleuze and Félix Guattari, Mille Plateaux: Capitalisme et Schizo-

phrénie 2 (Paris: Éditions de Minuit, 1980), p. 186, translated by Brian Massumi under 

the title A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia 2 (Minneapolis, Minn.: 

University of Minnesota Press, 1987), p. 150. Hencefor th cited as A Thousand Plateaus, 

followed by French and then English pagination.

56 | There are two dif ferent movements involved in BwOs: firstly, their construction, 

and secondly, producing the corresponding intensities to fill them. Ibid., p. 189/p. 153.

57 | Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus, p. 199/p. 161.

58 | Ibid., p. 186/p. 152.

59 | Ibid., p. 187/p. 150. See also Foucault, »Utopian Body,« p. 63/p. 232.

60 | Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus, pp. 201-202/p. 163.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


201Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

Foucault’s terms, such individuals cease to create utopias, to experiment and 
to develop themselves further. They are thus obstacles to their own emancipa-
tion from oppressive structures, for they are the defined subjects in matrices of 
social relations unable to move or change. These cancerous BwOs include, in 
Deleuzian terminology, bodies of subjectification on a stratum of significance 
(which defines sense), precluding activity on any levels deeper than that of in-
dividuated subjects, along with the totalitarian and fascist BwOs, which block 
experimentation and freedom.61

Finally, the full or healthy BwO permits flux and alternative forms of orga-
nization without becoming fixed. Here, the organism is dismantled – instead 
of upholding rigid subjectification, intensities flow, potentials of the body are 
discovered, and structures that produce organ-ized, static meanings of the body 
are disassembled.62 In the context of Foucault’s work, this may be translated 
into the implicit recognition in the »Utopian Body« that creative living succeeds 
neither through a complete identification with the utopic, nor within the con-
fines of a rigid, enclosed body ascribed a single and set meaning. A positive re-
lationship between utopias and the body involves discovering the body’s poten-
tial beyond the dichotomy established at the beginning of »Utopian Body« (that 
I live either in an organized, limited body or disembodied in a pure utopia). 

Deleuze and Guattari offer instructions in A Thousand Plateaus (1980) on 
how to develop bodily expression, or how to prevent utopic power from ne
gatively limiting the body.63 Their imperatives express ways to open the body 
without aiming to live purely utopically. Although Deleuze and Guattari advo-
cate dismantling identities and the self – and tearing consciousness away from 
the subject – in a more extreme manner than Foucault,64 they are not as radical 
as often portrayed: they note that enough of the organism must be preserved 
(i.e., bits of significance and subjectification)65 to enable its self-reformation 
and effective opposition to its systems. Their imperatives may thus be related 
to Foucault’s later proposition to oppose bio-power by »connecting our current 

61 | Ibid.

62 | »Dismantling the organism has never meant killing yourself, but rather opening the 

body to connections that presuppose an entire assemblage, circuits, conjunctions, lev-

els and thresholds, passages and distributions of intensity.« See Deleuze and Guattari, 

A Thousand Plateaus, p. 198/p. 160.

63 | Ibid., p. 199/p. 161.

64 | »[H]ow can we unhook ourselves from the points of subjectification that secure 

us, nail us down to a dominant reality? Tearing the conscious away from the subject in 

order to make it a means of exploration, tearing the unconscious away from significance 

and interpretation in order to make it a veritable production: this is assuredly no more 

or less dif ficult than tearing the body away from the organism.« Ibid., p. 198/p. 160.

65 | Ibid. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Kyla Bruf f

style with our current discomfort and then by taking up marginal practices, 
which have escaped or successfully resisted the spread of techno/bio-power.«66 

From Merle au-Pont y to Deleuze: 
the Cre ative Body in Becoming

Although Deleuze’s, Guattari’s and Foucault’s negative references to phe-
nomenology and Merleau-Ponty provide grounds to be sceptical of the line I 
have traced here,67 the Merleau-Pontian lived body is nevertheless compatible 
and comparable with the BwO.68 Although neither Foucault’s utopic body nor 
Merleau-Ponty’s lived body can fully support Deleuze’s ontological concepts of 
difference, intensity and affect, they, along with Deleuze and Guattari’s BwO, 
surpass the subjective-objective dichotomy. The body becomes the intersection 
point of the transcendental and the real, where our identities form and change 
as we experiment within spaces.69 It is also the precondition of identities and 

66 | The utopic body/healthy BwO, as it engages with its environment in a creative 

way, may have the potential to help us break free of our »drive to order and optimize 

every thing« (to stratify), thereby opposing oppressive structures, bodies of knowledge 

and practices. In this sense, Dreyfus understands Foucault (along with Heidegger) 

as philosophers of freedom. See Hubert L. Dreyfus, Being and Power: Heidegger and 

Foucault, http://socrates.berkeley.edu/~hdreyfus/html/paper_being.html, (last ac-

cessed 25-4-2016).

67 | In Francis Bacon: The Logic of Sensation, for example, Deleuze suggests a ne-

cessity to go beyond the lived body to understand the vir tual. He suggests: »The phe-

nomenological hypothesis is perhaps insufficient […] the lived body is still a paltry 

thing in comparison with a more profound and almost unlivable Power.« Gilles Deleuze, 

Francis Bacon – Logique de la sensation (Paris: La Dif férence, 1981), p. 33; transl. by 

D. W. Smith under the title Francis Bacon: The Logic of Sensation (London: Continuum, 

2002), p. 47.

68 | Corry Shores remarks on this compatibility and similarity, whilst also recognizing 

that Merleau-Ponty’s lived body does not provide the same explanatory potential of the 

body as the BwO, due to its incapability »of having intense phenomenal experiences,« 

and because the BwO is only present at the limit or borders of the lived body. See Corry 

Shores, »Body and World in Merleau-Ponty and Deleuze,« in: Studia Phaenomenologica: 

Romanian Journal of Phenomenology 12 (2012), pp. 181-209, here p. 207. Also com-

pare Alain Beaulieu’s claim in Gilles Deleuze et la phénoménologie (Mons: Sils Maria, 

2004) that Deleuze’s critique of phenomenology serves as a helpful contribution to the 

latter rather than as an actual critique.

69 | Events happen in the BwO; it is the crossroads at which we can describe beco

mings and events. Similarly, for Merleau-Ponty, the body is »the juncture itself of our 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


203Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)

utopias. As the utopic body breaks free of stratification, things begin to be un-
derstood as being organized around it, since it creatively explores various modes 
of operation and different possibilities within changing spatial environments.70

In conclusion, a fundamental, lived corporeality is at the root of our sub-
jective existence in the world, but this very incarnation presents paradoxical 
elements that escape purely ontological, perspectival, real or transcendental 
analyses. Furthermore, working to uphold a single, concrete, attributed notion 
of identity associated with the body is harmful and restrictive to a discovery 
of the body’s capabilities and potential (e.g., the cancerous BwO), just as erad-
icating all remnants of identity and living utopically (creating an empty BwO) 
is dangerous and unproductive. A positive, dynamic relationship between 
real, visible, bodily existence and ideal, utopic, subjective life may be achieved 
through the creation of a healthy BwO, which is irreducible in its real existence 
yet maintains a positive, affective relationship to its own imagined construc-
tions, utopias and memories. Furthermore, despite challenges in providing a 
Foucauldian answer to certain phenomenological questions,71 complimentary 
resources can be found in Foucault, Merleau-Ponty, Deleuze and Guattari in 
support of the thesis that through real experimentation and pushing the limits 
of one’s body in spatial interactions (together with an expressive, utopic, creative 
use of the imagination and memory), new capabilities and possibilities for the 
body may emerge.

belonging to the world. It is the crossroads, the place of opening (lieu d’ouverture) 

through which passes our interrogation of all that inhabits the world.« See Jean-Yves 

Mercury, »Une étude phénoménologique du corps,« in: Approches de Merleau-Ponty 

(Paris: L’Harmattan, 2001), pp. 11-26, here p. 16 (English transl. Kyla Bruff).

70 | In this direction, Todd May emphasizes the role of experimentation in order to be-

come a »political body, woven into the fabric of the world as a celebrator and as a chan

ger«  – a process which involves mindful attention to the modes of immanence of the 

body in one’s own political and historical situation. See Todd May, »To change the world, 

to celebrate life: Merleau-Ponty and Foucault on the body,« in: Philosophy & Social Crit-

icism, 31/5-6 (2005), pp. 517-531, here p. 529 and p. 531. For more on the possible 

ontological links between Foucault and Merleau-Ponty regarding their approaches to 

history, free of teleological presuppositions, the political, and the movement of change 

and dif ference in the present (l’actualité), see Judith Revel, Foucault avec Merleau- 

Ponty, Ontologie politique, présentisme et histoire (Paris: Vrin, 2015).

71 | For example, methodological questions concerning the lived body as a star ting 

point, and moreover, the possible universal structures or dispositions that precede the 

body’s subjectification. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Dilemma von Materialität und Erfahrung 
Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie

Jeanne Bindernagel

I	D er erfundene Körper: 
Mediale Ent würfe der Hysterie als 
Her ausforderung des deleuzeschen Schreibens

Ein Beitrag zu Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie fokussiert gleich 
zwei vermeintliche Nebenschauplätze in dessen Philosophie. Der erste wird 
ersichtlich, wenn man die Hysterie als deren Gegenstand begreift, also als 
ein Phänomen, an dem Deleuze seines philosophischen Denkens im Schreib-
prozess ansichtig wird. Eine derart wirksame Exemplariziät ist der Hysterie 
bei Deleuze nur in vereinzelten Argumenten und Beschreibungen inne. Die 
Begrifflichkeit taucht zwar in verschiedenen Phasen seines Schreibens auf, 
ohne jedoch dessen explizites Thema zu werden. Sie behält scheinbar den 
Status einer ergänzenden Deskription philosophischer Zusammenhänge und 
hat einen assoziativen Wert, der seine Beziehung zu seiner ästhetischen wie 
historischen Herkunft nicht offenbart bzw. diese nicht zu benötigen scheint: 
Masochismus, Drogenexperiment, Faschismus, Yoga1 – die Hysterie ist eine 
von vielen Benennungsoptionen für Körperzustände verstärkter, abweichen-
der Intensität (in deren ästhetischer Erfahrbarkeit) jenseits des Subjektiven 
und Innerlichen. Trotz der am Detail bemerkbaren unterschiedlich komplexen 
Verwendung durch Deleuze behalten die Begriffe in einer solchen reihenbil-
denden Form der Sammlung und Variation grundsätzlich etwas Beliebiges, 
als sei ein derart verfasstes, vitales Leben einfach überall, in jedem a-normalen 
Körperzustand zu finden. Die Hysterie trifft diese Disqualifikation besonders 

1 | Diese Aufzählung ist angelehnt an: Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Pla-

teaus. Kapitalismus und Schizophrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 

2, 1980], übers. von Gabriele Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 207.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Jeanne Bindernagel

hart, weil ihr, im Gegensatz etwa zum Masochismus2 oder dem Schizoiden,3 
keine eigene Untersuchung gewidmet wurde, welche die in ihr gegebene kom-
plexe Verschränkung von sozialer und ästhetischer Praxis sowie die damit ver-
bundene, ambivalente Bezugnahme auf etwaige psychoanalytische und künst-
lerische Vorgänger der deleuzeschen Setzungen breiter ausführen würde. Die 
hier von mir unternommenen Überlegungen zu Deleuzes Schreiben (von) der 
Hysterie können entsprechend vor allem anhand ausgewählter Textpassagen 
entstehen, in denen sich vergleichbar komplexe Anlagen komprimiert bzw. an-
gedeutet finden. Die Analyse findet weniger an einem philosophisch komplex 
formulierten Modell der Hysterie als vielmehr an einer Anlage eines solchen, 
an einer groben Skizze oder einem einzelnen Aspekt der Modellbildung statt. 

Gerade weil in dieser Form des Textes eine These anklingt, aber unaus-
geführt bleibt oder wieder fallen gelassen wird, ist sie interessant. Denn hier 
zeigt sich eine argumentative und ästhetische Spannung oder sogar innere 
Widersprüchlichkeit des Textes. Das Spezifische am deleuzeschen Begriff der 
Hysterie ergibt sich also durch dessen Textpraxis, in der der zweite hier an-
visierte Nebenschauplatz seiner Philosophie benannt wird. Diese kann sich 
durchaus zu dem in ihr formulierten, allgemeinen philosophischen Anspruch 
der jeweiligen deleuzeschen Argumentation widerspruchsvoll verhalten, weil 
sie das insistierende Moment4 ihres Gegenstandes nicht tilgt. Eine entschei-
dende Rolle hierbei spielt konkret die Beziehung des Textes zu sowohl einer 
Wissensgeschichte von der Hysterie als Krankheitsbild des 19.  Jahrhunderts 
als auch zu den sich von diesem ablösenden künstlerischen Zitationen des hys-
terischen Erscheinungsbilds. Zwischen diesen beiden nach Vereindeutigung 
strebenden Extremen innerhalb des Hysteriediskurses und deren Behauptun-
gen oder Negierungen einer körperlich-materiellen Leidensgrundlage der Hys-
terie entsteht ein Dilemma des wissenschaftlich rezipierenden Umgangs mit 
dem Körper. Auf dieses reagiert Deleuze vor allem mit der Form seines Textes, 
die das jeweilige Nachdenken über die Hysterie als viel grundlegenderen Ent-
wurf von Medialität vorstellt. 

2 | Vgl. Deleuze, Gilles: »Sacher-Masoch und der Masochismus« [»Présentation de 

Sacher-Masoch«, 1967], übers. von Gertrud Müller, in: von Sacher-Masoch, Leopold: 

Venus im Pelz, Frankfur t a.M. 1968, S. 156-281.

3 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophre-

nie 1 [L’Anti-Œdipe. Capitalisme et schizophrénie 1, 1972], übers. von Bernd Schwibs, 

Frankfur t a.M. 1974.

4 | Vgl. hierzu Deleuze: »Möglicherweise liegt in jeder Frage, in jedem Problem wie in 

ihrer Transzendenz bezüglich der Antworten, in ihrem Drängen [insistance] über die Lö-

sungen hinweg, in der Ar t, wie sie ihr eigenes Aufklaffen erhalten – möglicherweise liegt 

darin zwangsläufig etwas Verrücktes.« Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Dif-

férence et Répétition, 1968], übers. von Joseph Vogl, München 1992, S. 142f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


207Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

Um diese Besonderheit herausstellen zu können, beginnt mein Beitrag mit 
einigen Überlegungen zum Diskurs der Hysterie und besonders dem darin 
virulenten Verständnis des (fotografischen) Abbilds des Körpers und dessen 
Theatralität. Georges Didi-Hubermans Studie Die Erfindung der Hysterie5 von 
1982 kann die Schwierigkeiten eines Schreibens (von) der Hysterie eingängig 
zeigen. Sie werden im Folgenden an zwei Texten Gilles Deleuzes und  – im 
zweiten Fall – auch Félix Guattaris untersucht werden.

Die Hysterie wird in der Gegenwart zumeist als ein geradezu anachronisti-
scher Topos eingeführt. Wer zu einer Beschäftigung mit der Hysterie anset-
zen will, findet diese als radikal historisiertes Phänomen eingeordnet, dessen 
klinische Relevanz sich selbst in der Vielheit und Uneindeutigkeit seiner an-
geblichen Erscheinungsformen sukzessive ad absurdum geführt hat und allein 
retrospektiv als paradigmatische Verdichtung von erkenntnistheoretischen 
Problematiken positivistischer Humanwissenschaften im 18. und 19. Jahrhun-
dert aussagekräftig bleibt. Die Qualifizierung der Hysterie als »Erfindung«, 
die maßgeblich durch Didi-Hubermans Überlegungen wirkungsmächtig 
wird, erscheint als die logische Zuspitzung dieser Verortung in der Vergan-
genheit. Sie schließt darüber hinaus aber auch an die ästhetischen Eigenheiten 
des Erfindungsprozesses an und beschreibt die medialen Strukturen, die den 
erfinderischen Akt am Körper und des Körpers bedingten. 

Didi-Huberman expliziert eine Loslösung der Hysterie aus den engen Gren-
zen eines naturwissenschaftlich-medizinischen Forschungsfeldes, die trotz 
ihrer Wirksamkeit im historischen Diskurs uneingestanden blieb. Er macht 
sie mithilfe der Kunstgeschichte einer breit aufgestellten Kulturwissenschaft 
als transdisziplinärem Forschungsgegenstand zugänglich: In seiner Abhand-
lung führt er anhand von Bild- und Textmaterial – maßgeblich aus der Pariser 
Salpetrière in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts – vor, unter welchen Be-
dingungen die Diagnose ›Hysterie‹ zu einer emblematischen dieser Zeit wer-
den konnte. Sie reichte in ihrer Wirksamkeit weit über den medizinischen Dis-
kurs hinaus, als sie sich mit ikonografischen Praktiken der bildenden Kunst 
und deren Rezeption verband und dabei den singulären kranken Körper in 
die Reproduzierbarkeit moderner Abbildungstechniken einschrieb. Zentrales 
Argument seiner Untersuchung ist die Verstrickung eines medizinisch-anato-
mischen Wissens über den menschlichen und in diesem Fall besonders den 
weiblichen Körper mit dessen Repräsentation im Medium der Fotografie in de-
ren Referenz auf Malerei und Zeichnung. Alle angeblichen Erscheinungsfor-
men des Hysterischen, die völlig divergent und unterschiedlich determiniert 

5 | Didi-Huberman, Georges: Die Erfindung der Hysterie. Die photographische Klinik 

von Jean-Martin Charcot [L’Invention de l’hystérie. Charcot et l’iconographie photogra-

phique de la Salpêtrière, 1982], übers. von Silvia Henke u.a., München 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Jeanne Bindernagel

sind, verbindet laut Didi-Huberman kaum mehr als eine intensive Visualität. 
Die Hysterie ist im wörtlichen Sinne ein Krankheits-Bild, der sichtbare Ab-
druck oder Niederschlag einer scheinbar entzogenen Logik des Physischen, die 
ausschließlich am fotografisch formierten Ersatzkörper realisiert wird.6 

Entscheidend in diesem von Didi-Huberman umrissenen Prozess sind 
zwei mediale Formen bzw. Praktiken, die in der historischen Situation mit 
dem jungen Medium der Fotografie paktieren und die die methodische Über-
führung der Untersuchung der Hysterie von der Medizin in den Bereich der 
Ästhetik legitimieren. Zum einen ist es das Tableau, anhand dessen Funk
tionsweise die Suggestion von Souveränität desjenigen beschreibbar wird, der 
Zu- und Beschneidungen des Körpers an dessen Bild – im Sinne von Vorstel-
lung und Abbildung – vornimmt und sich außerhalb, objektiv gegenüber dem 
von ihm selbst versinnbildlichten Prozess wähnt.

»Der prägnante Augenblick ist durchaus die Anwesenheit aller Abwesen-
heiten (Erinnerungen, Lektionen, Verheißungen), in denen die Geschichte zu-
gleich intelligibel und begehrenswert wird«,7 schreibt Roland Barthes zum Ta-
bleau, um die verführerische Verdichtung von Erzählung in einem scheinbar 
ganzheitlichen Bild zu erfassen. Laut der Erfindungsthese betrifft diese Ver-
dichtung im Falle der Hysterie den medialen Prozess. In der visuellen Darstel-
lung der Hysterie wird die Entwicklung einer kunstgeschichtlichen Gattung 
ersichtlich, also die des Tableaus selbst, das im Nachklang seiner Hochphase 
in der Malerei des vorangegangenen Jahrhunderts nun in der Fotografie erneut 
seiner Aussagekraft versichert wird. Im Zuge dieser erneuten Bedeutungszu-
schreibung an das Tableau ist es das Medium selbst, welches in einem selbstle-
gitimierenden Vorgang das Bild der und damit die Hysterie erschafft.

Theatral ist an der Hysterie offensichtlich die soziale Situation, in welcher 
die Bilderproduktion tatsächlich stattfand, wenn das hysterische ›Modell‹ ih-
ren Anfall vor dem Publikum von Ärzten und Fotografen ausführte und so 
zu den entscheidenden Verdichtungen der damit verbundenen Gesten für 
die Kamera beitrug.8 Rollenerwartungen und -einnahmen produzierten das 
gewünschte Material, dem seine Theatralität im Sinne seiner ›Gemachtheit‹  

6 | Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.O., S. 72.

7 | Barthes, Roland: »Diderot, Brecht, Eisenstein«, in: ders.: Der entgegenkommende 

und der stumpfe Sinn [L’obvie et l’obtus, 1964], übers. von Dieter Hornig, Frankfur t a.M. 

1990, S. 94-105, hier S. 98.

�Die Bezeichnung »Tableau« meint in Didi-Hubermans der französischen Wortbedeu-

tung entnommenen Argumenation of tmals den Kurzschluss zwischen der auf Sig-

nifikanz angelehnten Bildform des 18. Jahrhunderts mit dem Bildlichen im Allgemeinen 

und nicht zuletzt auch dem Tabellarischen als Zusammenspiel von Vereinfachung und 

Detailgenauigkeit. Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.O., S. 34.

8 | Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.O., S. 153f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


209Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

für den Blick und angesichts des Blickenden aus heutiger Perspektive wiede-
rum anzusehen ist. Das hierin implizierte Theatralitätsverständnis trägt also, 
metaphorisch und konkret betrachtet, deutliche Züge von sozialer Restriktion 
und ästhetischer Verstellung. Besonders im Kontext der Fotografie als Austra-
gungsort einer solchen Theatralität wird so die Unterscheidung von Original 
und Abbild evoziert, die auch Didi-Huberman mit Bezug auf Walther Benja-
min im Topos der »Aura«9 zur Debatte stellt:

»Im Gegensatz zu dem, was sie [die Fotografie] zu Beginn möglich machte, nämlich das 

einfache Herzeigen des Körpers als Bild, wollte sie Formalität, Idealität und sogar Mo-

ralität, alle drei im emphatischen Sinn, vorweisen; im gleichen Zug, wie sie die Körper 

zeigte, feier te sie sie und wies sie einem sozialen und familiären Ritual zu. Sie widerleg-

te die Körper also – durch eine Ar t von Theatralität.«10 

Doch die Entgegensetzung von primärer Natürlichkeit des Körpers und se-
kundärer Artifizialität in theatraler Situativität, die in Didi-Hubermans Dar-
stellung hier impliziert zu werden scheint, greift dessen eigenem Vorgehen 
gegenüber zu kurz: Er selbst hat in der Analyse der Erfundenheit des hysteri-
schen Körpers bereits dessen vermeintliche ›Ursprünglichkeit‹ als nachträg-
liche offengelegt und entzieht ihn somit jedem essenzialisierenden Zugriff. 
Dieser innere Wiederspruch macht die Studie insofern besonders interessant, 
als er auf das Dilemma verweist, das an derartigen historischen, medialen Ar-
tefakten einsichtig wird und das Didi-Huberman aber in seiner Studie nicht 
explizit als deren wissenschaftliches Problem thematisiert. Das in einer derar-
tigen Vorstellung vom Theatralen im Gegenzug implizierte Verständnis eines 
unbearbeiteten, ›echten‹ Körpers ist der Gleichzeitigkeit von Erfindung und 
Wiederlegung des Körpers geschuldet, die in den historischen Bildquellen als 
deren Anliegen bzw. Funktionsweise eingefangen ist und zu der sich jede wis-
senschaftliche Analyse retrospektiv wiederum verhalten muss. 

Das im (ärztlichen) Glauben an die Hysterie angelegte Phantasma unmit-
telbarer sensomotorischer Intensität gibt sich angesichts des historischen Bild-
materials zu erkennen. Es kann in der Analyse medialer Wirkungsweisen – 
etwa des Tableaus – enttarnt werden. Doch dies löst nicht den Affekt auf, der 
sich im gleichen Zuge durch die Eindrücklichkeit des Materials, durch den 
Blick auf die sich im Schmerz windenden, schockverzerrten, erstarrten Leiber 
fortwährend einstellt. Gerade in ihrer Inszeniertheit verweisen die Fotogra-
fien auf das immense Leid, das in ihrem Entstehungszusammenhang pro-
duziert und verwendet wurde, auf eine auch jenseits von Natürlichkeit nicht 
obsolete Materialität des Körperlichen, die sich in den Bildern als gewaltvoll 

9 | Ebd., S. 74.

10 | Ebd., Herv.i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Jeanne Bindernagel

zugerichtete andeutet. Weil das darin liegende körperliche Erleben der Hysteri-
kerinnen unzugänglich bleibt und eine schmerzhafte Leerstelle des Bildlichen 
markiert, bleibt es ein notwendiger Teil eines von der gegenwärtigen ästheti-
schen Erfahrung am Bildmaterial geprägten Diskurses der Hysterie. In ihrer 
Abwesenheit klagt sich die Bezugnahme auf die körperliche Erfahrung der 
Hysterie als unmögliches Thema des Schreibens von ihr ein.

Somit wird die Theatermelancholie als Platzhalter dafür verstehbar, dass 
Didi-Hubermans Schreiben nicht ohne einen Hinweis auf den historischen 
Körper auskommt. Gleichzeitig muss er es aber auch notwendig bei einem 
Verweisen in das nicht Bestimmbare, unverfügbar Vergangene belassen, um 
keiner Erzählung der angeblichen, historischen Tatbestände zu erliegen, die 
sich den leidenden Körper erneut im Interesse eines bestimmten Wissen-
schaftsverständnisses einverleiben würde. Deutlich zeigt sich an diesem argu-
mentativen Umgang mit Theatralität die diesem inhärente Behauptung einer 
spezifischen medialen Wirkungsweise. Das den Erfindungsakt leitende und 
bezeugende Medium obliegt ebenfalls einer notwendigen Inszenierung, die 
›dem Theater‹ erst seine Funktionslogik zuspricht. Didi-Hubermans Studie 
nimmt diese Setzung vor, indem sie das für den historischen Erfindungsakt 
konstitutive Verhältnis von bildlichem Erscheinen und der darin liegenden 
Entzogenheit des Körpers als genuine Eigenschaft für das Theatrale behauptet.

Dieses diskursive Spannungsverhältnis zwischen historisierender Analyse 
und gegenwärtig-selbstständigem Entwurf eines Mediums der Hysterie prägt 
deren Diskurs maßgeblich bis heute. Dabei ist Didi-Hubermans problemati-
sierende Konnotation von Theatralität eher untypisch. Verschiedene Ansätze 
erkennen dem darstellenden Anteil an der hysterischen Szene eine explizit po-
sitive Seite zu. Sie suchen im Zwang zur Verkörperung spielerische Freiräume 
einer Rollengestaltung besonders für die Hysterika gegenüber ihrem Beobach-
ter auszumachen und sehen im Theatralen gerade die Chance gegeben, abseits 
von den Ursprungslogiken, Körper, Geschlecht und Machtstrukturen immer 
anders ›aufzuführen‹. Solche Ansätze11 interessiert an der Szene der Hyste-
rie hauptsächlich deren Struktur von Aufrufung und Hingabe, die von ihrer 
historischen Verortung losgelöst auf verschiedene Kontexte übertragen wer-
den kann und nicht zuletzt als Beschreibung von Blickbeziehungen verstan-
den wird, wie sie in den verschiedenen Theater- oder verwandten Situationen 
der Kunstrezeption wiederum zur Verhandlung stehen. Hierin zeigt sich die 
Hoffnung auf eine ›Hysterie der Kunst‹ und ein in ihr liegendes Verständnis 

11 | Vgl. etwa Bronfen, Elisabeth: Das verknotete Subjekt. Hysterie in der Moderne [The 

Knotted Subject: Hysteria and Its Discontents, 1997], übers. von Nikolaus G. Schnei-

der, Berlin 1998; Bréton, André und Aragon, Louis: »Le Cinquantenaire de l’hystérie: 

1878-1928«, in: dies. (Hg.): La Révolution Surrealiste. Collection Complete No II, Paris 

1928, S. 22-36.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


211Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

von einem Befreiungsschlag des Lebens aus den gewaltvollen Zwängen von 
historisch verbürgten Herrschaftsverhältnissen. Doch diese rigorose Abset-
zungsbestrebung für die Hysterie von ihrem oben beschriebenen Dilemma 
unzugänglicher Materialität und Historizität des Körpers steht weiterhin in ei-
ner unausgesprochenen Relation zu eben diesem. In Deleuzes Schreiben wird 
diese Verbindung problematisiert.

II	D er fühlbare Körper: Introjek tionen der figur alen 
Malerei Fr ancis Bacons

Logik der Sensation (1981), Deleuzes Abhandlung zur Malerei Francis Bacons,12 
entstand ein Jahr vor Didi-Hubermans Band und befragt die Potenzialität fi-
gürlicher Malerei, welche sich jenseits eines repräsentativen Modus ereignet 
bzw. rezipiert werden kann. Die Untersuchung orientiert sich in einigen Text-
abschnitten eng an Gemälden Bacons und stellt sich als eine vertiefte, sich hin-
gebende Bildbetrachtung vor. Zur Behauptung einer diese Betrachtungshal-
tung provozierenden Bildintensität setzt Deleuzes Text eine Körperlichkeit im 
Gemälde. In der Begriffswahl der »Hysterie« stellt sich bezeichnenderweise 
erneut die Frage nach der Konstituierung der Medialität dieser Körperlichkeit 
ebenso wie nach der Beziehung zu einer statthabenden Erfahrung auch au-
ßerhalb des Textes. Zunächst wirkt Deleuzes Umgang mit dem ›hysterischen 
Bildmaterial‹ affirmativ. Im Kapitel »Die Hysterie«13 nimmt Deleuze nicht nur 
in Anschluss an Jean-François Lyotard14 die für seine Studie grundlegende Un-
terscheidung des Figurativ-Verkörpernden und des Figural-Präsentischen vor, 
sondern bescheinigt Letzterer Körperlichkeit an der baconschen Figur einen 
Ort des Vorkommens, ein ihr gemäßes Sein: 

»Die Figur ist exakt der organlose Körper […]; der organlose Körper ist Fleisch und Ner-

ven; eine Welle durchströmt ihn und zeichnet Ebenen in ihn ein; die Sensation ist gleich-

sam das Zusammentreffen der Welle mit Kräften, die auf den Körper einwirken, ›affek-

tive Athletik‹, gehauchter Schrei; wenn sie derar t auf den Körper bezogen ist, bleibt die 

Sensation nicht länger repräsentativ; sie wird real […].«15

12 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon – Logik der Sensation [Francis Bacon – Logique de 

la Sensation, 1981], übers. von Joseph Vogl, München 1995.

13 | Ebd., S. 32.

14 | Lyotard, Jean-François: Die Analytik des Erhabenen. Kant-Lektionen [Leçons sur 

l’analytique du sublime, 1991], übers. von Christine Pries, München 1994.

15 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 32f. Auf das Konzept des organlosen Kör-

pers wird im folgenden Abschnitt ausführlich eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Jeanne Bindernagel

Das hier beschriebene Dasein ist nicht als Verwirklichung der philosophischen 
Idee im Sinne einer »Aktualisierung«16 dieser gedacht. Denn Deleuze selber 
würde einen solchen Vorgang wegen dessen unumgänglichen Reduktionismus 
ablehnen. Vielmehr behauptet er hier in radikaler Weise eine Vorgefundenheit 
intensiv wirksamer Kräfte. Darin ermöglicht die Situation ein Erblicken des 
Evidenten und Präsenten jenseits der Repräsentation. Der hysterische Körper 
bzw. der baconsche organlose Körper als Lokalisierung dieser Intensität ist da-
bei nicht nur durch seine Eindringlichkeit im Bild gekennzeichnet, sondern 
er geht seinen Betrachter wirkungsmächtig an, weil seine Lebendigkeit der 
Verdichtungspunkt eines Affekts ist, der nie nur ihn betrifft, sondern immer 
auch sein Gegenüber meint. Deleuze interessiert sich also mit der Hysterie für 
die Struktur der in ihr verhandelten Blickbeziehungen, die die übergriffige 
Gleichzeitigkeit von Blick und Pose umfasst und darin dem Hysteriker bzw. 
dem Hysterischen eine Übertragungsmacht zuspricht. Eben dieses Potenzial 
ist an die medialen Eigenheiten der Malerei und des Gemäldes geknüpft. Der 
Begriff Hysterie appliziert sich sowohl auf deren Techniken als auch auf die 
ihres Gegenstandes, den figuralen Körper. Die Hysterie ist demzufolge eine 
mächtige Intensität, die Unterschiedslosigkeiten produziert. Zwischen einst-
malig getrennten Entitäten werden Richtung, Kausalität und Zeitlichkeit un-
klar, sie stehen einander gleichzeitig beherrschend und passiv gegenüber:

»Der Hysteriker ist derjenige, der seine Gegenwart aufzwingt, für den zugleich aber auch 

die Dinge und Wesen gegenwärtig, allzu gegenwärtig sind und der jedem Ding und jedem 

Wesen diesen Exzeß an Gegenwart überträgt. Es gibt also kaum einen Unterschied zwi-

schen dem Hysteriker, dem Hysterisier ten, dem Hysterisierenden.«17

Die Hysterie wird so zu einem Synonym exzessiver Gegenwärtigkeit der Zeit, 
die sich auf ein ganzes Gefüge des Bildlichen – Maler, Modell, Sujet, Material 
und Betrachter – überträgt. So verstanden bietet sie die Chance auf ein ent-
grenztes Erleben körperlicher Intensität, die sich in der Kunst als real zeigt, 
insofern sie – ohne sich in der sozialen Welt zu aktualisieren – in diese hinein-
zuwirken vermag. Diese ästhetische Erfahrung beschreibt Deleuze auf einer 
ersten Ebene seines Textes.

Doch die dafür nötige Selbstidentifizierung des in die hysterische Szene-
rie eingeschriebenen Autors Gilles Deleuze stellt auch ein widerständiges Mo-
ment in der Behauptung hysterischer Präsenz dar. Die unumgängliche und 
als solche offensichtliche Doppelrolle des Schreibenden ist für die Frage nach 

16 | Deleuze, Gilles: »Die Methode der Dramatisierung« [»La méthode de dramatisa-

tion«, 1967], in: Lapoujade, David (Hg.): Gilles Deleuze. Die einsame Insel und andere 

Texte, übers. von Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 2003, S. 139-170, hier S. 145.

17 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


213Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

der Theatralität des Textes von besonderer Produktivität: Einerseits gibt er 
sich als Affizierter, als Teil des entstehenden »Empfindungsblocks«,18 dessen 
einzig mögliche Aktivität in der Hingabe an das Bild und die Kräfte besteht. 
Mindestens ebenso verlangt es ihm sein Gegenstand aber auch ab, eine solch‹ 
wirksame Kräfteszenerie zuallererst am Bild zu behaupten und deren Wirk-
samkeit sprachlich zu generieren. Dieser Doppelbewegung entsprechend, ist 
auch der Status der Hysterie ausgesetzt und schwankt zwischen der (parado-
xen) Beschreibung von Unmittelbarkeit, mit der das Kraftvoll-Vitale im Bild 
zur Eingänglichkeit wird, und einem Sichtbar-Werden der damit verbundenen 
Darstellungsstrategien im Schreiben. Besonders einsichtig wird diese innere 
Spannung zwischen dem Inszenierten und dem Inszenierenden des Textes 
gerade in der Bezugnahme auf die Tableaus des 19. Jahrhunderts, hinsichtlich 
derer Deleuze eine »Analogie« zwischen Bacons figuralen Körpern und dem 
»›Schaubild‹ der Hysterie« herstellt: 

»Wenn man sich auf das ›Schaubild‹ der Hysterie bezieht, wie es sich im 19. Jahrhun-

dert in der Psychiatrie und anderswo ausbildet, so findet man eine gewisse Anzahl von 

Merkmalen, die Bacons Körper unablässig mit Leben er füllen. Und zunächst die be-

rühmten Kontrakturen und Paralysen, die Hyperästhesien und Anästhesien, die assozi-

ier t sind oder einander abwechseln, bald unveränderlich, bald wandernd sind, je nach 

Vorbeiziehen der Nervenbewegung, je nach den Zonen, die sie besetzt oder von denen 

sie sich zurückzieht. Sodann die Phänomene von Präzipitation und Vorwegnahme und 

demgegenüber die Phänomene von Verspätung (Hysteresis), von Nachträglichkeit, je 

nach den Oszillationen der vorauslaufenden oder verspäteten Welle. Dann der transito-

rische Charakter der Organbestimmung, je nach den einwirkenden Kräften. Dann noch 

die unmittelbare Wirkung dieser Kräfte auf das Nervensystem, als ob der Hysteriker ein 

Schlafwandler im Wachzustand, ein ›Wachwandler‹ wäre.«19

Deleuze versucht sich an der gleichsamen Affirmation und Deformation der 
medizinhistorischen Begrifflichkeiten, um das Kriterium der Analogie zur 
Evidenz des Hysterischen im baconschen Bild zu leiten. In diesem Sinne 
schreibt und wertet er den Hysteriker um und fokussiert die visuelle Ausprä-
gung der Hysterie, ihre Bildlichkeit als Artifizialität im doppelten Sinne. Doch 
muss man diese Umschrift als Indifferenz gegenüber der Komplexität der 
Hysterie zwischen medientheoretischer und historischer Fundierung lesen? 
Deleuzes Hysteriker ist losgesagt, sogar abstrahiert vom Epistem des moder-
nen Menschen und von der lebensweltlichen Konfiguration der Klinik. De
leuze setzt einen möglichen Hysteriker und genießt in seinen Beschreibungen 

18 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-

phie?, 1991], übers. von Joseph Vogl, Frankfur t a.M. 2000, S. 192.

19 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Jeanne Bindernagel

dessen utopische Verfasstheit in der Gegenbewegung zur Ambivalenz des Ge-
waltvollen im Tableau als historischer Bezugsgröße. Und dennoch muss für 
Deleuze an dem zitierten Schaubild(typus) ein Problem bestehen bleiben, so 
bemerkenswert und hilfreich es ihm als zu Beschreibendes erscheint und so 
widerspruchsvoll seine Beschreibung ausfällt. Im Fortgang der zitierten Text-
passage ist an der betont kenntnisreichen Skizzierung des Hysterikers einer-
seits dessen Modellcharakter für die Erfahrbarkeit des Figuralen zu erkennen, 
andererseits aber auch eine (sprachliche) Relationalität und Affektivität bezüg-
lich der hysterischen Figur zu bemerken. Letztere wendet sich gegen die Funk-
tionalität des Modellhaften: 

»Schließlich ein ganz spezielles Gefühl vom Innern des Körpers, weil eben der Körper 

unterhalb des Organismus gefühlt wird, weil transitorische Organe eben unterhalb der 

Organisation der feststehenden Organe gefühlt werden. Und mehr noch, dieser organlo-

se Körper und diese transitorischen Organe werden selbst gesehen werden, und zwar in 

Phänomenen innerer oder äußerer ›Autoskopie‹.«20

Herausstellen an dieser Textpassage möchte ich das Moment bzw. Motiv der 
Einfühlung in das Erleben des Hysterikers, wie der Autor es ihm unterstellt. 
Deleuze scheint der Hysteriker als Prototyp jetzt so gewiss, dass er auf dessen 
besonderes Wahrnehmungspotenzial verbindlich referieren und das Unge-
wöhnliche voraussetzen kann. Doch je entschiedener die philosophische Ver-
sicherungsgeste am Bild, desto gewaltsamer die argumentative Zurichtung. Es 
lässt sich hier ohne weiteren Theoretisierungsbedarf21 erkennen, dass auch der 
scheinbar empathische Akt einer als argumentative Strategie ausgewiesenen 
Einfühlung unvermittelt in den einer Einverleibung zu kippen droht und – um 
im Diskurs der Hysterie zu bleiben – als Besetzung des Anderen diesen nach 
dem eigenen Begehren festschreibt. Dieses Risiko, das sich für die deleuzesche 
Schreibweise ergibt, steht in Analogie zur Seherfahrung und theoriebildenden 
Überfrachtung des Tableaus des 19. Jahrhunderts. Deleuzes beschreibend-ein-
fühlende Variante des figuralen Hysterikers erscheint als Reaktion auf die 
entzogene Sinnhaftigkeit des Bildes, auf die Kontingenz, die sich für die kör-
perlichen Gesten ergibt, wenn nicht länger Krankheit als ihre Ursächlichkeit 
angenommen werden kann. Bleibt für Deleuzes Betrachtung allein ihre verstö-
rende Eindringlichkeit bestehen, gibt er ihr eine Textform zwischen einer Bild-
beschreibung und einer von dieser ausgehenden, neuerlichen philosophischen 
Bedeutsamkeitsbehauptung im Ästhetischen. In diesem Spannungsverhältnis 

20 | Ebd.

21 | Begrif f und Konzept der Einfühlung sind in der Theaterwissenschaft umfangreich 

kritisier t worden. Theoriebildend mit Bezug auf: Brecht, Bertolt: Schriften zum Theater. 

Über eine nicht-aristotelische Dramatik, Frankfur t a.M. 1963.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


215Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

steht das verwunderliche einfühlende Moment, das Gefahr läuft, eine weitere 
Variante der Erfindung der Hysterie zu liefern, die begeistert die zugerichtete 
Körperlichkeit in das eigene Denksystem integriert und darin überfrachtet.

Doch Deleuzes erstellte textliche Konstellation ist komplizierter und auch 
produktiver: Die Einfühlung geschieht in einer Position des Entfremdet-seins, 
oder genauer eines Fremd-werdens, weil es dem Autor im Moment scheinbar 
größter Deckungsgleichheit mit seinem Gegenstand nicht ›gelingt‹ bzw. sich 
seine Schilderungsweise nicht dazu eignet, diesen überzeugend zu schreiben. 
Die in ihrer Andersheit hervorgehobene Körperlichkeit bleibt beim Lesen un-
verständlich, wirkt in ihrer Beschreibung kaum präzise, tritt allein als Abgren-
zungsgeste gegenüber einer identitären Körperwahrnehmung hervor.22 Die 
modellhaft so wichtige Nicht-Systematik des hysterischen Körpers als organlo-
sem schlägt hier um in eine unentschiedene, unwahrscheinliche lose Samm-
lung des Körperlichen, dessen »ganz spezielles Gefühl« sich zwar im letzten 
Satz der Passage für die Zukunft verspricht, in Deleuzes Text aber nicht zur 
Präsenz findet. Als hochgradig spezifisch angedeutet, bleibt das hysterische 
Empfinden doch diffus in eine Reihung all seiner visuellen Aspekte verstrickt, 
deren Faszinationswert so zwar hervorgehoben, deren philosophische Exemp-
larizität aber auch mit jedem Aufzählungsschritt uneinsichtiger und unwahr-
scheinlicher wird. 

So lässt sich diese sprachliche Einfühlung mit einer anderen Begriffsent-
lehnung theatraler Techniken besser als Erprobung, als eine versuchsweise 
Annäherung an einen eventuellen hysterischen Körper verstehen. Mit dieser 
Begrifflichkeit kann der Aktualisierung des Textes ein eigener Wert als Pra-
xis gegeben werden, die gegenüber dem in ihr beschriebenen philosophischen 
Körperkonzept nicht unzutreffend und vereinnahmend agiert, sondern dessen 
ethische Problematiken und verborgene Gewaltakte durchspielt und darin aus-
stellt. Diese Form der Umschrift von Tableau und Hysteriker wird dann auch 
als eine Reaktion auf die Unmöglichkeit eines Schreibens der Hysterie einsich-
tig, das seine Quellen angemessen oder gar objektiv – also ohne Anerkennung 
der eigenen medialen Formgebung – erfassen wollte. Der Text bezeugt einen 
Körper, gerade weil dieser notwendig fehlt und weder als historisches noch 
als ästhetisches Artefakt zu haben ist. Er lässt diesen Körper zu Wort kom-
men, dessen Schweigen genau darin so frappierend ist wie seine angebliche 
Aussagekraft. So greift Deleuze tatsächlich eine entscheidende Eigenheit des 
Tableaus der Hysterie auf und reflektiert es in einer Weise, die der drohenden 
Melancholie Didi-Hubermans eine sich selbst im Unzureichenden genügende 
Theatralität entgegensetzt. Den hysterischen Körper zu mimen, sein Erfüh-
len aus dessen Inneren heraus versuchsweise zu behaupten, ist insofern das 

22 | Gemeint ist hier weniger die für den Hysteriker beschriebene Selbstentfremdung 

als Identitätskritik, sondern die Relation von Schrif t und Gegenstand.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Jeanne Bindernagel

Gegenstück zur Einverleibung. Es ist das Leihen eines Textkörpers bei dessen 
historischen und ästhetischen Referenzen, der nicht mehr sein will als ein Text 
in seinem Diskurs. 

Diese Textkörperlichkeit hat dabei weitreichende Folgen, denn sie kann 
ihre Funktion als Zeugenschaft gegenüber der philosophischen These der Prä-
senz nicht erfüllen. Die Begrenzung auf die eigene Medialität verrät mehr über 
den unmöglichen Anspruch einer solchen Funktionalität des Bildkörpers als 
über das Potenzial der Hysterie für eine andere Erfahrung von Wirklichkeit. 
Stark ist hingegen die ästhetische Erfahrung im Lesen des philosophischen 
Textes, die dessen Innehalten gegenüber der eigenen Deutungshoheit hervor-
treten lässt. 

III	D er all zu pr äsente und der abwesende Körper: 
The atr ale Anleihen in Gilles Deleuzes und 
Félix Guat taris Notizen zum organlosen Körper

Wie weitreichend dieser Umgang mit dem eigenen Schreiben bei Deleuze 
verstanden werden kann, zeigt ein weiterer Textausschnitt, der sich aus dem-
selben Begriffsrepertoire der Körperqualifizierungen wie die ein Jahr später 
erschienene Bacon-Studie speist. In dem Kapitel »Wie schafft man sich einen 
organlosen Körper?« aus Deleuzes und Guattaris Tausend Plateaus23 kritisieren 
die Autoren den Typus eines Organisationsprinzips, das seinen Einzelteilen 
rigoros Zwecke zuordnet und durch diese funktionale Reduktion gehemmt 
ist. Am Körper findet das Prinzip seine bedeutsamste Verortung. Denn so-
wohl in den ihn organisierenden Diskursen als auch in den Praktiken seiner 
Darstellung und Verwendung ist der von Deleuze und Guattari negativ evo-
zierte Körper ein fremdbestimmter, den kulturellen Gesetzen von physischer 
und psychischer Integrität versprochener Leib als Produktionsstätte von Sinn, 
Agilität, Sexualität und Geschichtlichkeit. Ein organloser Körper, kurz »oK«,24 
ist für Deleuze und Guattari das ersehnte Gegenmodell in entstrukturierter 
Abweichung von dieser systematisch zurichtenden Ordnung. In diesem Text 
gibt es ein ähnlich stark behauptendes Moment des Erfahrungspotenzials des 
oK wie es in der Bacon-Studie auf der Ebene einer Philosophie der (Körper-)
Kräfte dem Figuralen zugesprochen wird. Doch noch deutlicher ist hier die 
damit verbundene Vorstellung von der Präsenz des Körpers – sowohl im Sinne 
von dessen Intensität wie auch Anwesenheit –, welche im Schreiben dessel-
ben konstruiert wird. Laut philosophischem Text steht der oK in einem Ver-
hältnis der Bearbeitbarkeit zum menschlichen Körper. Der organlose Körper 

23 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 205-228.

24 | Ebd., S. 206

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


217Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

muss – wie es der Titel der Textpassage deutlich vorgibt – sich erst geschaffen, 
der unbestimmten französischen Wortwahl folgend, ›gemacht‹ werden. In der 
Annäherung an diesen Herstellungsprozess werden von Deleuze und Guattari 
eine Reihe von Praktiken aus ihrem gemeinsamen ästhetisch-philosophischen 
Gegenstandsbereich zitiert, die modellhaft an den oK heranreichen, ohne dass 
dieser sich in einer von ihnen unumwunden verwirklichen würde. Hierzu ge-
hört auch die Hysterie.25 Besonders präsent ist dabei aber vor allem die Praxis 
der Textproduktion. Die erste Beschreibung des oK entnehmen Deleuze und 
Guattari William S. Burroughs Naked Lunch: 

»Die körperlichen Veränderungen waren zuerst langsam, dann sprang es vorwärts in ein 

schwarzes Fallen, stürzte durch sein erschlaffendes Gewebe und wusch die menschli-

chen Züge for t, […] Sexualorgane sprießen überall … das Rektum öffnet, entleer t und 

schließt sich … der gesamte Organismus wechselt Farbe und Konsistenz, Angleichun-

gen im Bruchteil einer Sekunde …«26

Die Entnahme des organlosen Körpers aus der Literatur ist bedeutungsvoll, da 
sie sein Vorkommen gleich zu Beginn der philosophischen Ausführungen in 
die Sprache verschiebt. Seine Behauptung zwischen textlicher Herstellungs-
anleitung, seinem ›empirischen‹ Nachweis in der Kunst und seiner philoso-
phischen Relevanz belassen den organlosen Körper in einer explizit unklaren 
Existenzform, die vom Text in verschiedenen Varianten durchgespielt und er-
probt wird. Dabei weiden die Autoren die Vorstellung kultureller Formung und 
Formbarkeit des Körpers sprachlich aus. Mit fast kindlicher Freude führen sie 
eine zur Schaffung des oK geforderte Grenzüberschreitung in ihrer eigenen 
Sprache vor: 

»Zum masochistischen Körper: man kann ihn vom Schmerz aus nicht richtig verstehen, 

er ist in erster Linie eine Angelegenheit des oK; er läßt sich von seinem Sadisten oder 

seiner Nutte die Augen, den Anus, die Harnröhre, die Brüste und die Nase zunähen, er 

läßt sich aufhängen, um die Funktion der Organe zu stoppen, die Haut abziehen, als 

ob die Organe an der Haut hingen, in den Arsch ficken und würgen, damit alles fest 

verschlossen ist.«27

Jenseits der Kategorien von Akzeptier- oder allein Machbarkeit, gibt sich die 
Schilderung als ein Verhandlungsraum zwischen Phantasietätigkeit und Ma-
terialität der Sprache zu erkennen  – als eine Textpraxis, die ihre Narration 

25 | Vgl. ebd., S. 207.

26 | Burroughs, William  S.: Naked Lunch [1959], übers. von Michael Kellner, Zürich 

2009, S. 8. Zitier t nach: Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 211. 

27 | Ebd., S. 207, Herv.i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Jeanne Bindernagel

des eigenen Gegenstandes unterminiert. Die Textpassage begrenzt sogar das 
Medium Text selbst: Die masochistischen Praktiken finden nicht innerhalb 
einer Erzählung oder Fiktion des Textes statt, sondern werden als das, wovon 
man gehört hat, in den Bereich des potenziell Möglichen verschoben. Der 
Text beschreibt hier ein von ihm selbst ungesehenes Bild, über das er sich 
im Schreiben selbst die Deutungshoheit entzieht. Diese Nicht-Fiktionalität, die 
aber auch keine Realität sein kann und will, verlangt so nach einem weiteren 
Medienwechsel, der zu der Referenz zurückführt, der Deleuze und Guattari 
die Bezeichnung organloser Körper entnehmen.

Die Schaffung eines organlosen Körpers datieren Deleuze und Guattari 
auf den »28. November  1947«. An diesem Tag, so die Autoren, »erklärte Ar-
taud den Organen den Krieg«,28 indem der Theoretiker und Theatermacher in 
einer kurz vor ihrer Ausstrahlung durch die französischen Medienanstalten 
verbotenen Radiosendung seine résistance29 gegenüber dem »Gottesgericht«30 
in dessen Wirkungsmacht und Ausbreitung in seinem Körper verkündete: 
»Der Mensch ist krank, weil er schlecht konstruiert ist. Man muss sich dazu 
entschließen, ihn bloßzulegen, um ihm diese Mikrobe abzukratzen, die ihn zu 
Tode reizt: Gott und mit Gott seine Organe. Denn binden Sie mich, wenn Sie 
wollen, aber es gibt nichts Sinnloseres als ein Organ.«31

So erschallt Antonin Artauds krächzende Stimme über die Lautsprecher 
des Radios. Er lallt und es schallt gegen das Körperkonzept einer kapitalisti-
schen Produktionsstätte und Kriegsmaschine ebenso wie gegen die mit dem 
ganzheitlichen Körper verbundene Vorstellung einer Subjektivität, die den 
Menschen mit seinem »winzigen Inneren«32 immer beschämt hinter dem ei-
genen Ideal zurück bleiben lässt. Was Artaud aber mindestens ebenso verkün-
det, ist die Medialität seiner Stimme, aus deren Schreien und Verstummen die 
Radiosendung ihre beunruhigende Wirkung bezieht. Es ist die Aufführung 
des Körpers in der Körperlosigkeit, das Radio als Theater ohne Bühne, in das 

28 | Ebd., S. 206.

29 | Überlegungen zu Ar tauds Schreiben angesichts der Er fahrung des Zweiten Welt-

kriegs und des Faschismus können hier nicht ausgeführt werden, ebenso bleibt die ex-

plizite Bezugnahme Deleuzes und Guattaris auf die Problematik des faschistischen oK 

und dessen Tendenz zur (Selbst-)Vernichtung hier leider außen vor. Vgl. hierzu Binder-

nagel, Jeanne: Von der Bühne zum Text. Theatrale Konstellationen zwischen Sigmund 

Freud und Gilles Deleuze im Schreiben von Hysterie und Körper, 2014, unveröffentlichte 

Dissertation, Leipzig.

30 | Ar taud, Antonin: Schluss mit dem Gottesgericht. Das Theater der Grausamkeit. 

Letzte Schriften zum Theater [Pour en finir avec le Jugement de Dieu, 1948], übers. von 

Elena Kapralik, München 1980.

31 | Ebd., S. 28f.

32 | Ebd., S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


219Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

die Stimme als Erinnerung an einen Fremd-Körper einbricht. Sie intensiviert 
die Brisanz des Wechselspiels von Behauptung und Verlust des Körpers als 
Hörerfahrung seiner materiellen Bedingungen: das Erheben der Stimme als 
Gebundenheit an einen Resonanzkörper, in dessen Konkretion auch seine Ver-
letzlichkeit mitschwingt. Wenn diese Körperlichkeit hier keinen physischen 
Raum einnimmt, so fordert sie ihn doch gedanklich ein, wenn Artaud seine 
Vorstellung vom Gottesgericht immer wieder anhand konkreter historischer 
sowie gegenwärtiger Umgangsweisen mit dem als krank stigmatisierten Kör-
per als dessen Verletzung und Verstümmelung33 beschreibt: »Denn binden Sie 
mich, wenn sie wollen.«

Die strukturelle Verbindung zwischen Deleuzes und Artauds Inszenierun-
gen des Körpers ist hier entscheidend. Deleuze hat sich mit der Hysterie eine 
begriffliche Bezugnahme auf das Theatrale geschaffen, die das philosophische 
Denken zwischen setzend-darstellenden und dieser Präsentation entzogenen 
Momenten seines Textes organisiert. Gemeinsam mit Guattari schärft er im 
Entwurf des organlosen Körpers durch den Bezug auf Artauds Radiosendung 
nun wiederum am Text den Kontrast zur Form der Aufführung des präsenti-
schen Körpers. Er lässt dabei ein Theater des Abwesenden zum widerständi-
gen Element der eigenen philosophischen Setzung werden. Die Referenzialität 
des organlosen (respektive hysterischen) Körpers wird in diesem Sinne weni-
ger als assoziative Freiheit, als ästhetisch-gedankliches Spiel mit den eigenen 
Begrifflichkeiten verstehbar denn als Umgangsweise mit einer fortwährenden 
Problematik des Schreibens des Körpers. Diese lässt sich nur in weiteren Ent-
würfen emanzipatorischer Körperkräfte austragen und zeigen, denen der Text 
die jeweilige Fraglichkeit einträgt und sie auf ihre medialen Vorgänger zu-
rückwirft. Artaud sowie Deleuze und Guattari kommentieren sich gegenseitig, 
wenn sie durchaus das Reizvolle, den Haltungen des Körpers eine andere Be-
wegungsrichtung zu geben, das körperlich-materielle Potenzial zu schreiben 
und Akten der Gewalt eine gedankliche Wendung zu verleihen, im jeweiligen 
Text aus- und durchspielen. Den Austragungsort dieser Erprobung markieren 
sie aber auch als Grenze, wenn ein hier hergestellter Körper nach dessen ›Jen-
seits‹ fragen lässt und darin auf sein Leid erfahrendes (historisches) Double34 
verweist.

33 | Gemeint ist etwa der Ausbruch der Pest in Marseille von 1720 oder auch die erste 

Internierung Ar tauds und die Diagnose seiner Psychose im Jahr 1937.

34 | Ar taud, Antonin: Das Theater und sein Double [Le Théâtre et son double, 1938], 

übers. von Gerd Henniger, München 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Between Bio(s) and Art 
Intensities of Matter in Bioar t

Agnieszka Anna Wołodźko

The particular presence in art of the body in all its various forms, highly con-
nected to the notion of its representation, began in the latter half of the 20th 
century. Unfettered naked bodies, all kinds of bodily textures and fluids in 
installations, performances and videos or photographs were to test the bound-
aries of the body – of the self. Called »carnal«1, such art seemed to follow the 
phenomenological attempt to invest the body with a reliable cognitive power.2 

Today, although carnal art still has its place in the most prestigious galleries 
and museums and the body is one of the most popular subjects of numerous 
academic publications, artists have begun to search for new forms of expres-
sion concerning the meaning of the body, beyond the body itself. Why am I 
then writing about art that goes beyond the body in an article that is supposed 
to delineate the notion of the body?

In order to understand the contemporary phenomenon of the art in ques-
tion, Gilles Deleuze’s and Félix Guattari’s notion of the body as an unfixed, 
non-unified system may not only seem to give a valuable insight, but also gains 
a new actuality when confronted with these art forms. As a body that is without 
organs, in other words, without a hierarchical organisation, it is beyond the on-
tological distinction between beings. This means that to think about the body 
is to move within forces and intensities that make no sense within such bina-
ries as organic/inorganic, sentient/insentient, human/non-human. By this ac-
count, Dorothea Olkowski called Deleuze’s and Gauttari’s approach to the body 

1 | See, for instance, Orlan, »Carnal Ar t Manifesto (1989),« in: Orlan. A Hybrid Body of 

Artworks, ed. Simon Donger, Simon Shepherd and Orlan (New York: Routledge, 2010), 

pp. 28-29.

2 | See, for instance, writings on the most influential phenomenologist of the 20th 

century: Galen A. Johnson, ed., The Merleau-Ponty Aesthetics Reader: Philosophy and 

Painting (Illinois: Northern University Press, 1993).

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Agnieszka Anna Wołodźko

»non-humanistic«.3 To think about the human body in terms of its non-hu-
manity does not mean to think of it as something radically other or opposite to 
the human; rather it allows us to rethink it in a non-anthropocentric way. The 
non-humanity of the body means that the body is constructed through forces 
and intensities that do not belong to humans alone; hence the human is not the 
only carrier of agency and meaning. Rather, what we call the body is co-con-
stitutive of multiple exterior and interior agencies that belong simultaneously 
to human and non-human bodies, organic and inorganic. Accordingly, art that 
goes beyond the body and yet practices the body as intensities and forces of its 
materiality will here be called bioart.

To examine art when considering Deleuze’s conception of the body is no
thing new or extravagant. In fact, Deleuze, together with Guattari, mapped an 
extensive rhizomatic path between philosophy, art, literature and architecture 
in order to establish the distinctive line of their thought. According to Deleuze, 
as Elizabeth Grosz has said, rather than alluding to mechanisms of representa-
tion, art captures dynamic sensations and forces, and through them it links the 
body to the outside, with the cosmos, the non-human.4 For Deleuze and Guat-
tari art opens thought to the non-human through these intensities mapped as 
affects and percepts.5 Although bioart’s preoccupation with living organisms 
can be traced back to the beginning of the last century,6 its emergence today 

3 | Dorothea Olkowski, »Flows of Desire and the Body-Becoming,« in: Becomings: Ex-

plorations in Time, Memory, and Futures, ed. Elizabeth Grosz (Ithaca, NY: Cornell Uni-

versity Press, 1999), p. 99.

4 | Elizabeth Grosz, Chaos, Territory, Art. Deleuze and the Framing of the Earth (New 

York: Columbia University Press, 2008), p. 3.

5 | See Gilles Deleuze and Félix Guattari, What is Philosophy? [Qu’est-ce que la philo

sophie?, 1991], transl. by Hugh Tomlinson and Graham Burchell (New York: Columbia 

University Press, 1994), p.  169; Deleuze elaborates in depth on the notion of affect 

as a capacity of the body in his two books devoted to Spinoza: Spinoza: Practical Phi-

losophy [Spinoza: Philosophie pratique, 1970], transl. by Robert Hurley (San Francis-

co: City Lights Books, 1988); and Expressionism in Philosophy: Spinoza [Spinoza et la 

problème de l’expression, 1968] transl. by Martin Joughin (New York: Zone Books 1992, 

5th reprint 2013). I discuss Deleuze’s notion of affect in ar t in more detail in Agnieszka 

Anna Wołodźko, »Materiality of Affect. How Art Can Reveal the More Subtle Realities of 

an Encounter, in: This Deleuzian Century: Art, Activism, Life, ed. Rosi Braidotti and Rick 

Dolphijn (Amsterdam: Rodopi, 2015), pp. 169-184.

6 | Although ar tists were using living organisms in their ar t, such as plants and animals 

as early as the 1930s and in the 1970s, what has today emerged under the name of 

bioart is an ar tistic practice engaged with the living matter on the molecular level such 

as bacteria, cells and DNA. For an introduction and the historical background to the 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


223Between Bio(s) and Ar t 

lends the notion of Deleuze’s body a new importance, and demonstrates its 
ethical and political implications. 

In the following article, I will discuss bioart as an art form that undermines 
the traditional distinction between biological and artistic media. In practice, 
bioartists redefine the notion of the body, its materiality and the notion of life 
in general. It is important to note that a traditional iconological approach would 
miss the vitality and ambiguity of the experience of bioart. Bioart, rather than 
remaining on the platform of representation, performs »on the level of an actu-
al intervention into living systems.«7 I will therefore approach bioart in terms of 
the intensities it generates and the implications it evokes for the contemporary 
understanding of the body. Through an analysis of particular works of bioart, I 
will also study Deleuze’s notion of the body as the highly urgent phenomenon 
we are faced with. 

What does bioart do?

The definition of bio-art is disputed. This strange hybrid word went through di-
verse changes and may still be replaced by such terms as genetic art, transgenic 
art, semi-living or biotech art.8 Generally, the last term refers to an artistic prac-
tice which is engaged with life sciences by working on cells, tissue or DNA.9 I 
prefer to use the term bioart, since this keeps the particular tension between 
the artistic and scientific tools that this art uses. By working with living, moist 
materials in their artistic practices, bioartists apply methods of life sciences 
in the field of the arts, expanding and redefining existing paradigms in both 
fields.10 Thus, instead of asking what bioart is, I will follow the Spinozian way 

emergence of bioart and examples by well-known bioartists see George Gessert, Green 

Light. Toward an Art of Evolution (Cambridge, MA: MIT Press, 2010). 

7 | Monika Bakke, »Zoe-philic Desires: Wet Media Ar t and Beyond,« in: Parallax 14/3 

(2008), pp. 21-34, here p. 21.

8 | Gessert, Green Light, p. 120.

9 | See the text available online of Jens Hauser, »Bio Ar t – Taxonomy of an Etymological 

Monster,« in: Hybrid. Living in Paradox, Ars Electronica, 2005, http://90.146.8.18/en/

archives/festival_archive/festival_catalogs/festival_ar tikel.asp?iProjectID=13286 

(last accessed 4-4-2016). 

10 | See an introduction to ar t and science collaboration in the context of the bioart 

practice by Robert Zwijnenberg, »Preface. Ar t, the Life Science, and the Humanities: 

In Search of a Relationship,« in: Art in the Age of Technoscience, Genetic Engineering, 

Robotics, and Artificial Life in Contemporary Art, ed. Ingeborg Reichle, transl. by Gloria 

Custance (Vienna: Springer-Verlag, 2009), pp.  xv-x x xii; also Zwijnenberg’s ar ticle on 

the urgency of collaborations between ar t and science that bioartists reveal: »A Two-

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Agnieszka Anna Wołodźko

in Deleuze’s thinking and focus on what bioart actually does when dealing with 
living matter. 

One of the most famous bioart works was created by Oron Catts, a trained 
designer, and Ionat Zurr, an artist. In 1996 they initiated an ongoing Tissue 
Culture and Art Project (TC&A) that is now based in SymbioticA at the Univer-
sity of Western Australia. This artist-run research laboratory provides artists 
and scientists with the opportunity for an interdisciplinary exchange when ex-
ploring the manipulation of life, which has become possible with new biotech-
nologies.11 As Catts and Zurr state, their practice was inspired by the existing 
biotechnological possibilities of living matter manipulation. They explain the 
beginnings of their artistic research by referring to their fascination in actual 
biotechnological practices, such as extracting cell material from an animal that 
has been dead for a couple of hours, and the manner in which such cells can 
be grown forever once they are commodified into particular cell lines.12 While 
there are wide ethical and legal questions involved, for Catts and Zurr it is cru-
cial that we lack a proper language to address the related questions concerning 
the status or definition of life, and the ownership of the body and its commo
dification. This lack of a discursive platform and the need for a redefinition of 
what life is when it has itself become a commodified material, are the main 
focus of their work.

Catts’ and Zurr’s The Semi-Living Worry Dolls were presented at the Ars 
Electronica festival in Linz, Austria, in 2000. The Semi-Living Worry Dolls were 
the first tissue-engineered sculptures to be presented in a gallery context. Catts 
and Zurr explain that they created the modern version of the traditional Gua-
temalan Worry Dolls:

»The Guatemalan Indians teach their children an old story. When you have worries you 

tell them to your dolls. At bedtime children are told to take one doll from the box for each 

worry and share their worry with that doll. Overnight, the doll will solve their worries. 

Remember, since there are only six dolls per box, you are only allowed six worries per 

day.«13

headed Zebrafish,« in: Moebius Journal 1/1 (12.  Dec., 2012), http://moebiusjournal.

org/pubs/14 (last accessed 4-4-2016).

11 | See the home page of the laboratory that is the part of the University of Western 

Australia www.symbiotica.uwa.edu.au (last accessed 4-4-2016).

12 | Krzysztof Miękus, »Life as Raw Matter. Interview with Oron Catts and Ionat Zurr,« 

in: The Tissue Culture & Art Project (2.  Aug. 2012), by CSW Laznia, www.laznia.pl/

wideo,3.html (last accessed 4-4-2016). 

13 | See the TC&A project’s website, »The Semi-Living Worry Dolls.« See: http://

tcaproject.org/projects/worry-dolls (last accessed 4-4-2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


225Between Bio(s) and Ar t 

The dimensions of Catts’ and Zurr’s dolls are 10 x 7 x 5 mm. They were hand-
crafted out of degradable polymers (PGA and P4HB) and surgical sutures and 
then sterilised and seeded with skin cells, muscle cells and bone tissue which 
were grown over and into the polymers. During the growing process of the 
tissue the polymers degraded.14 Catts and Zurr named this phenomenon of co-
dependence and reciprocal relationality of the artificial polymers with organic 
tissue »partial life«. They thus coined the term for their sculptures: »semi-
living«.

»The Semi-Living are sculpted from living and non-living materials, and are new entities 

located at the fuzzy border between the living/non-living, grown/constructed, born/

manufactured, and object/subject. The Semi-Living relies on the vet/mechanic, the 

farmer/artist or the nurturer/constructor to care for them. They are a new class of ob-

ject/being that is both similar and dif ferent from other human ar tefacts (human’s ex-

tended phenotype) such as selectively bred domestic plants and animals.«15

This phenomenon of the semi-living as the expression of what Manuel De Lan-
da described as »the agency of non-organic life in our organic bodies,«16 has 
become an expanded and persistent practice of Catts and Zurr. Experimenting 
with how inorganic or insentient matter reciprocally relates to and influences 
the porosity of what is being considered as living, the TC&A project has con-
stantly been posing new questions, experimenting with ethical and aesthetical 
boundaries of living bodies.

Soon after The Semi-Living Worry Dolls the TC&A project presented the Pig 
Wings (2000-2001). Using methods of tissue engineering, the artists made an 
installation using living pig tissue taken from bone marrow stem cells to grow 
three forms of different types of wings. Next, for Semi-Living Food: Disembod-
ied Cuisine (2003), they grew a meat stake out of frog skeletal muscle, without 
necessitating the killing of the animal donor. In the exhibition the healthy li
ving frogs were presented side by side with the living, growing meat. The show 
ended with the cooking of the steak and its consumption, enabling the debate 
on the ethical understanding of tissue culture to gain new intensity. Another 
project, Victimless Leather (2004-2008), which consisted of growing living tis-
sue into a leather-like coat-shape form, undertook a similar problematisation 
of the artists’ ironic and challenging attitude towards tissue culture and living 

14 | See the technical explanation on the TC&A project’s website, http://tcaproject.

org/projects/worry-dolls (last accessed 4-4-2016).

15 | Oron Catts and Ionat Zurr, »Are the Semi-Living Semi-Good or Semi-Evil?,« in: 

Technoetic Arts: A Journal of Speculative Research 1/1 (2003), pp. 47-60, here p. 53.

16 | Manuel De Landa, »Inorganic Life,« in: Incorporations, eds. Sanford Kwinter and 

Jonathan Crary (New York: Zone Books, 1992), pp. 129-167, here p. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Agnieszka Anna Wołodźko

matter manipulation. Grown from a mix of human and mouse cells, fed with 
embryonic calf serum, this bioart work not only practised the utopia of a sci-
ence without any victims, but also brought forward the agency of bodies with-
out identities, prompting legal questions and ethical concerns with regard to 
bodies that lack fixed boundaries, species’ divisions and personhood.

Importantly, each of Catts’ and Zurr’s bioart projects is also a carefully or-
ganised space for the presentation and support of their living sculptures. Their 
artwork is equipped with bioreactors – the artificial womb system that supports 
and feeds the cells – in a sterile environment similar to a laboratory. As they 
explain, »life is context-dependent, and living materials will therefore act and 
respond through its milieus – in the sense that material is vital.«17 They have 
recently proposed a description of their practice in terms of a »secular vitalism« 
which would challenge phenomenological as well as deterministic perspectives 
on the body, allowing for the emergence of ontologically undifferentiated liv-
ing, non-living and semi-living bodies.18

In that sense, I argue that bioart exercises Deleuze’s notion of the non-es-
sentialist vitality of the body, where disarticulation and experimentation are 
practised. This means that the materiality of the body is understood as being 
composed of relations and processes, dynamics and processes of folding, rather 
than of fixed properties. In bioart’s practice thinking about the body lacks any 
presupposition of a hierarchical distinction between bodies. Without sugges
ting that there is no differentiation between bodies, the artists test the notion 
of agency that can belong to any kind of body, sentient/insentient, organic/
inorganic, human/non-human. Such an experimental approach to the body in 
bioart seems to resonate with Deleuze’s notion of the body, where there is no 
ontological difference between bodies – they differ only in »the kind of affec-
tions that determine their effort to preserve in existence.«19 In other words, the 
difference consists of the kinds of affects, what the body can do, not what it is. 
Therefore, the question of the body concerns the question of these affects and 
intensities. To encounter the body in terms of its intensities brings our discus-
sion back to the level of sensation rather than that of strict laws and theoretical 
abstraction. For Deleuze, intensities belong to the realm of presence; they are 

17 | Catts and Zurr, »The Vitality of Matter and The Instrumentalisation of Life,« in: Ar-

chitectural Design 83/1 (2013), pp. 70-75, here p. 73.

18 | Ibid., p. 72.

19 | Deleuze, Expressionism in Philosophy, p. 258.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


227Between Bio(s) and Ar t 

felt rather than thought.20 They shape a move from the state of equilibrium 
towards the state of experimentation with fixed habits and patterns.21 

Moreover, to attentively encounter the body within its dynamic intensity 
is to be faced with its asymmetrical relations. Since for Deleuze the body does 
not exist as a fixed individual, it is already a collective, and thus an ethical phe-
nomenon. It involves the environment as well as other entities in an intensive 
relationality.22 Bioart as a particular form of dealing with the body’s often risky 
relationality offers a unique chance to experience this ethical dimension, buil
ding bodies’ vital intensities. However, as Catts and Zurr have suggested, such 
a vitalism has a secular dimension. This secularity means that the understan
ding of vitality goes beyond the essentialist tradition that conceptualised it as 
a force – as something that passes through all beings to activate and to move 
them. Rather, as secular, Catts’ and Zurr’s bioart practices a vitalism where 
matter itself has power and agency. To understand this difference between se
cular and essentialist vitalism, I will first elaborate on the particular notion 
of life as it is practised in bioart, which, in turn, brings us to the question of 
how Catts’ and Zurr’s bioart actualises the ethical and political implications for 
Deleuze’s notion of the body.

Philo-zoë through the body

Contemporary biotechnological possibilities and practices have reactivated the 
discussion about the nature of life and the body. In particular the humanis-
tic division between nature/culture, human/non-human, living/dead is chal-
lenged today. In fact, as Joanna Zylinska observed, what we call the body, life, 
or the human has already been influenced and shaped by life sciences, parti
cularly since the discoveries of DNA.23 Following Deleuze and Guattari, Zylins-
ka admits that mapping the sequences of this secret code made possible the 
formation of the inter-species, the inter-national »community of belong-
ing.« It is already common knowledge that we share over 90 % of DNA with 

20 | Joe Hughes, Deleuze’s Dif ference and Repetition. A Reader’s Guide (London: Con-

tinuum, 2009), p. 150.

21 | Deleuze, Difference and Repetition [Différence et Répétition, 1968], transl. by 

Paul Patton (New York: Columbia University Press, 1994), p. 117; see also John Protevi, 

Political Affect: Connecting the Social and the Somatic (Minneapolis: University of  

Minnesota Press, 2009), pp. 107-108.

22 | Protevi, Political Affect, p. 109.

23 | Joanna Zylinska, »The Secret of Life. Bioethics between Corporeal and Corporate 

Obligations,« in: Cultural Studies 21/1 (January 2007), pp. 95-117, here p. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Agnieszka Anna Wołodźko

chimpanzees, and about 70 % with zebrafishes.24 In that sense, the discovery of 
DNA and its cracking battle opened the possibility of pondering what Deleuze 
and Guattari would call the de-Oedipalisation25 of family ties, making way for 
a consideration of bodies in terms of transversal relations but also in terms of 
the non-essential notions of life. 

Catts’ and Zurr’s »semi-living« sculptures can be said to be a symptom of 
what Rosi Braidotti described as making life and living matter a subject and 
agent of practice rather than a passive object.26 This focus on the agency of mat-
ter thus involves rethinking within the social and cultural theory the notion of 
life, which has been significantly influenced by Ancient Greek understanding. 
Referring to Aristotle, Giorgio Agamben reminds us that life was differentiated 
into two separate terms: zoë as a simple »fact of living common to all living 
beings« and bios as a »way of living proper to an individual or a group.«27 In 
this distinction, bios as the sphere of polis, where logos and language have its 
domain, was the main focus of inquiry when discussing human life, its agency 
and subjectivity. Zoë, on the other hand, denoted the sphere of non-human, 
bodily nature. This implied that, even if humans share zoë with other beings, 
it must be excluded from the sphere of social bios. On the grounds of this fun-
damental exclusion of non-human zoë from the sphere of human bios, Western 
thought and politics is said to construct its relation to the non-human – to the 
body – as the simple biological life, »disposable matter in the hands of the des-
potic force of unchecked power.«28

Overcoming the bios/zoë dichotomy would thus mean creating a new re-
lationship to the non-human through the body; and as Braidotti argues, this 
capacity seems to be already embedded in the practices and discoveries of life 
sciences: »Contemporary scientific practices have forced us to touch the bot-
tom of some inhumanity that connects to the human precisely in the imma-
nence of its bodily materialism.«29 For Braidotti, this bios/zoë egalitarianism  
of co-construction has deep ethico-political consequences. It gives way to a 

24 | See, for instance, Carl Zimmer, »Genes Are Us. And Them,« in: National Geographic  

Magazine  – NGM.com, http://ngm.nationalgeographic.com/2013/07/125-explore/

shared-genes (last accessed 4-4-2016).

25 | Zylinska, »The Secret of Life,« p. 106.

26 | Rosi Braidottti, »Locating Deleuze’s Eco-Philosophy between Bio/Zoe-Power and 

Necro-Politics,« in: Rosi Braidotti, Claire Colebrook, Patrick Hanafin, eds., Deleuze and 

Law: Forensic Futures (London: Palgrave Macmillan, 2009), pp. 76-116, here p. 97.

27 | Giorgio Agamben, Homo Sacer. Sovereign Power and Bare Life [Homo Sacer. Il po-

tere sovrano e la nuda vita, 1995], transl. by Daniel Heller-Roazen (Stanford: Stanford 

University Press, 1998), p. 1.

28 | Rosi Braidotti, The Posthuman (Cambridge: Polity Press, 2013), p. 120.

29 | Braidotti, »Locating Deleuze’s Eco-Philosophy,« p. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


229Between Bio(s) and Ar t 

non-anthropocentric shift in thinking, which she calls »bio-centred egalitar-
ianism.«30 

Braidotti’s notion of life as zoë thus contrasts with Agamben’s radical dis-
tinction between bios and zoë. For Agamben, zoë as bare life is a threshold of 
moral, social and cultural values. Zoë acts as a reminder of the bodily possibility 
of humans to become dehumanised and de-personalised. Moreover, deprived 
of bios as a linguistic, social and moral realm of human existence, zoë marks 
the »human body’s capacity to be reduced to non-human.«31 The state of trans-
formation as a result of the bios/zoë egalitarianism is thus a reductive phase. 
Mapped by him as the beginning of modernism,32 bios/zoë egalitarianism is 
characterised as a time of decadence, revealing »the abyss of totalitarianism 
that constructs conditions of human passivity.«33 In other words, the lack of 
separation between bios and zoë, which was crucial for Ancient Greek thought, 
is presented by Agamben in the unflattering light of human regression to the 
non-human. 

Braidotti’s bioegalitarianism reflects rather what Deleuze and Guattari 
referred to with the paradoxical term »inorganic live.«34 In his essays on life, 
Deleuze argues that life is independent of a particular entity or a being,35 and 
he refers to his notion of life as being inorganic.36 As inorganic, intensive and 
germinal, the body is alive because, rather than possessing or inhabiting life 
and expressing life’s organisation, it is its difference.37 For Deleuze, life is pure 
difference. Such pure difference should not be understood as fixed distinctions 
and oppositions – such as the bios and zoë dichotomy – but rather as an affirma-
tion of dynamism and intensity. 

In Difference and Repetition (1968) Deleuze had already argued for the ne-
cessity of rethinking difference in a non-essentialist way. He diagnosed that 
the current notion of difference needed a rescue plan from its subordination 
to identity, resemblance, opposition and analogy. In other words, he argued for 

30 | Rosi Braidotti, Transpositions. On Nomadic Ethics (Cambridge: Polity Press, 

2006), p. 37.

31 | Ibid., p. 39.

32 | Agamben, Homo Sacer, p. 4.

33 | See Braidotti writing on Agamben in Braidotti, Transpositions, p. 39.

34 | Gilles Deleuze and Félix Guattari, A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizo-

phrenia 2 [Mille Plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980], transl. and pref. by 

Brian Massumi (Minneapolis: University of Minnesota Press, 2005), p. 550.

35 | Gilles Deleuze, Pure Immanence. Essays on A Life, transl. by Anne Boyman (New 

York: Zone Books, 2001), p. 26.

36 | Deleuze, Negotiations: 1972-1990 [Pourparlers 1972-1990, 1990], transl. by 

Martin Joughin (New York: Columbia University Press, 1995), p. 143.

37 | Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus, p. 550.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Agnieszka Anna Wołodźko

the notion of difference in contrast to the philosophical dominion of identity, 
which indicated that to think about difference meant to presuppose something 
that differed from something else. In order to »think difference itself,«38 where 
difference is not already subordinated to the notion of identity, he proposed the 
concept of difference as affirmation.39 He focused, rather than on a diversity 
that operates on the level of phenomena of extensions and qualities of things, 
on the origin by which phenomena are given, namely on intensities:

»Dif ference is not diversity. Diversity is given, but dif ference is that by which the given is 

given, that by which the given is given as diverse. Dif ference is not phenomenon but the 

noumenon closest to the phenomenon. […] Every phenomenon refers to an inequality 

by which it is conditioned. Every diversity and every change refers to a dif ference which 

is its sufficient reason. Everything which happens and everything which appears is cor-

related with orders of dif ferences: dif ferences of level, temperature, pressure, tension, 

potential, difference of intensity.«40

Difference based on the relation of a negation subordinated to coherence and 
identity is thus at the level of phenomena, as the spatial and qualitative dimen-
sion of things. It is the process of intensities, the pure affirmative difference 
that drives them. As De Landa notices, such an affirmative notion of diffe
rence has a transformative, productive dimension. It reveals difference as the 
dynamic process of formation and creation behind the phenomena.41 Unlike 
Agamben’s doomed diagnosis of modern thought, where life as bios/zoë oppo-
sition is built upon the presupposition of the fixed identity of its components,42 
Braidotti follows Deleuze and opens a way to consider life itself – as affirmative 
distribution of difference.43 

In a way, bioart may thus be seen to support the bios/zoë dichotomy precise-
ly through its manipulation of living matter, treating the body as if it were a 
passive material. It may be said that bioartists’ practice treats life as a »secret to 
be cracked,« or revealed. One might say that bioart is far more related to the po-
litical and ethical policies of biogenetic corporations than one would want to ad-
mit. In their persistent manipulation of living matter, bioartists seem to enact 
the bios/zoë dichotomy and in this way, repeat the blocking of life’s potential for 

38 | Deleuze, Difference and Repetition, p. xv.

39 | Ibid., p. 52.

40 | Ibid., p. 222 (original emphasis).

41 | Manuel De Landa, Intensive Science and Virtual Philosophy (New York: Continuum, 

2002), p. 4 and p. 60.

42 | Braidotti, »Locating Deleuze’s Eco-Philosophy,« pp. 104-105.

43 | Deleuze, Difference and Repetition, p. xix.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


231Between Bio(s) and Ar t 

»non-biological, non-essentialist kinship.«44 In order to understand how bioart 
can nonetheless be understood in terms of a bios/zoë egalitarianist’s practice, it 
is necessary to look closer at Deleuze’s notion of vitalism.

Secul ar vitalism

It is first of all crucial to stress that a focus on zoë as a non-human, trans-species 
force does not imply to a vitalistic notion of life, so characteristic of 19th century 
concepts of Lebensphilosophie. Deleuze’s vitalism may be understood with the 
help of Claire Colebrook’s description as »passive vitalism«,45 or what Braidotti 
has called a »material vitalism«.46 The major concern shared by both thinkers 
in their investigation of Deleuze’s vitalism is to distinguish it from histori-
cal vitalism, which they hold to support dualistic connotations. Although, as 
Colebrook admits, this vitalism was at some point useful to feminist thought, 
particularly because it questioned the metaphysics of the reason that construc
ted the hierarchical opposition between mind and body in the first place, today 
such vitalism cannot be conceptualised without proposing major changes. For 
instance, the monism of vitalism, through its affirmation of life and its conno-
tations of fertility, production, growth and creativity upheld the metaphysics of 
binary oppositions, prioritising all that is considered as active.47 

This problem of dualism thus reflects the historical philosophical dilemma 
of how distinct and contradictory elements can occupy the same sphere, for 
instance in everyday experience. How can they relate to each other? In philoso-
phy, the solution led not only to discursive and axiological separation, but also 
to the hierarchisation of these distinct elements.48 When Deleuze admits : »Ev-
erything I have written is vitalistic, at least I hope it is,«49 he not only refers to his 
understanding of life as intensities, which he calls a »plane of immanence« 
and which is the major focus of his philosophy. He also expresses an urge 
to write, as if this touches upon the very presence of the pre-individualistic, 

44 | Zylinska, »The Secret of Life,« p. 106.

45 | Claire Colebrook, Deleuze and the Meaning of Life (London, New York: Continuum, 

2010), p. 7.

46 | Braidotti, The Posthuman, p. 56.

47 | Colebrook, »On not Becoming Man: the Materialist Politics of Unactualised Poten-

tial,« in: Stacy Alaimo and Susan J. Hekman, eds., Material Feminisms (Bloomington: 

Indiana University Press, 2008), pp. 52-84.

48 | See Elisabeth Grosz, Volatile Bodies. Towards Corporeal Feminism (Bloomington: 

Indiana University Press, 1994), pp. 3-6.

49 | Deleuze, Negotiations, p. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Agnieszka Anna Wołodźko

non-categorical world of becoming.50 This vitalism is therefore distinguished 
from other possible readings of vitalism, which Deleuze and Guattari have de-
scribed as »an Idea that acts, but is not.«51 Unlike this essential vitalism, which 
needs an Idea, a subject as an active synthesiser that can categorise sensed 
data,52 Deleuze writes about life as absolute immanence – always indefinite and 
unspecified.53 This means that not the idea of an active force, but the processes 
of relations are at the centre of his vitalism.54 

Since for Deleuze there is no categorisation pre-existing the phenomena of 
forces, art that captures these sensations can enable an encounter with them. 
As a means of preserving affects and precepts, art becomes a »monument« for 
Deleuze and Guattari.55 This monument does not contain any reference to the 
past, as this would indeed evoke the representative character of art. Rather the 
notion of monument calls art to the present.56 The experience is based on affect 
understood in terms of an embodied encounter that is transformative and sup-
ported by an unqualified sense of presence and realness. 

Bioart, particularly, is based on such a non-verifiability. You cannot actually 
determine whether what you perceive is alive, real or dangerous, or whether 
something is biotechnologically engineered. At the same time, the assemblage 
of technical and medical tools in the gallery space and artists – sometimes even 
dressed in white coats – generates a sense of reality, and the lack of any essential 
difference between art and life. All this shows that, as Robert Mitchell argues, 
one’s perception and cognition cannot be definitely situated.57 

In their practice, Catts and Zurr seem to be aware of the affective, rela-
tional character of matter and how matter is prone to dynamic changes and 
influences. Their term, semi-living, embraces their approach to living matter 
as an assemblage of things: tissue, polyester that degrades and makes possible 
the growth of cells, bioreactors that support the cells and the vague presence 
of a dead/alive donor from which still-living cells had been extracted. As such, 
Catts’ and Zutt’s bioart co-constructs Deleuze’s notion of the body affective 
and vivid relations with the non-human. More importantly, their art calls for 

50 | See John Marks, Gilles Deleuze: Vitalism and Multiplicity (London: Pluto Press, 

1998), p. 31.

51 | Deleuze and Guattari, What is Philosophy?, p. 213.

52 | Deleuze, Negotiations, p. 9.

53 | Deleuze, Pure Immanence, pp. 26-27.

54 | Braidotti, The Posthuman, p. 56.

55 | Deleuze and Guattari, What is Philosophy?, p. 167.

56 | Ibid., pp. 166-167.

57 | Robert Mitchell, Bioart and the Vitality of Media (Seattle: University of Washington 

Press, 2010), pp. 77-78.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


233Between Bio(s) and Ar t 

attention to the body beyond the body, or to put it differently: bioart seeks the 
intensities and affects of matter and not the fixed properties of bodies.

A striking example of a bioart which experiments with the assembled al-
liance of the non-human is the performance Que le cheval vive en moi (May 
the Horse Live in Me, 2011)58 by the artistic duo Art Orienté Objet: Marion La-
val-Jeantet and Benoît Mangin. In preparation for this performance, which las
ted for several months, Marion Laval-Jeantet injected horse immunoglobulins 
into her blood system in order to develop a tolerance to the foreign animal blood 
in her body. During the final performance at the Galerija Kapelica (Ljubljana, 
Slovenia) in 2011 the artist injected herself horse blood plasma. Due to the pre-
vious gradual and controlled preparation of her tolerance this injection did not 
result in an anaphylactic shock – a bodily allergic reaction to a foreign chemi
cal. However, because these extracted components of horse blood are closely 
tied to the nervous system, the artist admitted that she experienced weakness, 
nervousness and high sensitivity during the performance and for some weeks 
afterwards. The performance ended with the artist on stilts imitating horse’s 
limbs carrying out a communication ritual with a horse, during which her vul-
nerability and contamination became intertwined with the visible and audible 
anxiety of the horse.

Keeping to their philosophical and ethical intentions and their aspiration to 
overcome a sense of anthropocentrism, the artists exercised the impossibility 
of overcoming the limits of one’s body. They staged an experiment with the 
body’s control mechanisms and affects, which was based on the notion of sym-
biosis with another species. However, rather than focusing on enhancement 
as a necessary element of symbiosis, the artists searched for the imbalance of 
one’s body. Art Orienté Objet literally experimented with what the body can do 
and what its affects are beyond hierarchisation and species’ separation. 

Nevertheless, the work of Art Orienté Objet may be seen to some extent as 
supporting the bios/zoë dichotomy in its manipulation of animal and human 
bodies as if these were bare passive material. To some extent, Art Orienté Ob-
jet’s manipulative practice seems to continue to support not only the essential 
boundaries between what can be considered as life but also, as Zylinska pointed 
out, between those »who had the power to define, control or even own«59 the 
secret of life and those who do not.60 In 1999 and 2000, for instance, Art Ori-
enté Objet while doing research with her partner Benoît Mangin at the Pasteur 

58 | See the documentation of this performance on the website of Galerija Kapelica: 

www.kapelica.org/index_en.html#event=541 (last accessed 4-4-2016). 

59 | Zylinska, »The Secret of Life,« p. 101.

60 | Take, for instance, contemporary biomarket of human gene patenting due to which 

practice already one-fif th of the human genome has been patented. This means that 

parts of our own genome are legally owned by companies and institutions as a result 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Agnieszka Anna Wołodźko

Institute, for two years their experiment did not comply with the ethical poli-
cies of the institute. As the artist explains, despite the regular use of materials 
derived from animals in the lab, their project was considered unnecessary and 
even dangerous due to its artistic nature. However, from the moment that they 
presented their diploma in psychology and thus embedded their artistic work 
in the framework of their research on the psychological consequences of im-
mune diseases in 2006, the artists were given permission to conduct further 
research. 

Despite the institutional and discursive negotiations which forced the artists 
not only to follow necessary protocols and structures but also to change their 
initial ideas,61 their work remained remarkably non-teleological and non-instru-
mental. The performance was not about representing scientific goals or pur-
suing some trans-human idea of the fixation of the body into a desired form. 
After all, although monitored and under careful supervision of medical care, 
the performance explored the impenetrability of the body and sought to expand 
the body’s porosity. The artists seemed to draw attention to the notion of the 
human as already post-human, beyond the fixed and given notion of the body, 
reaching toward its intensive and relational dimension.

Finally, it is important to stress that this relationality is far from neutral. 
Since Art Orienté Objet’s experiment examines relationality as a form of transis-
tasis – instead of searching for a convenient balance between bodies, it provokes 
acceleration or destruction of bodies in the encounter. In that sense it suggests 
an ethical, political and aesthetical task to maintain a homeostasis without, 
however, aspiring to fixation and identification. This would mean developing 
new forms of attentiveness for entities that are already emerging, and attentive-
ness for the equally rightful forms of life that have been regarded historically 
to belong merely to the sphere of zoë. Attentiveness understood in this sense 
would, moreover, focus on experimentation with these new materialities in a 
way that respects the bios- zoë egalitarian realm of existence.

of their bio-prospecting or bio-piracy practice; see David Koepsell, Who Owns You? The 

Corporate Gold Rush to Patent Your Genes (West Sussex: Wiley-Blackwell, 2009).

61 | An experiment with a panda was their initial idea. However, due to laws of the pro-

tection of engendered species, – they chose a horse as a one of the animals allowed for 

the experimentation in the lab. See Marion Laval-Jeantet, »Self Animality,« in: Plastic, 

3.06.2011, http://art-science.univ-paris1.fr/plastik/document.php?id=559 (last ac-

cessed 4-4-2016).

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


235Between Bio(s) and Ar t 

Conclusion

In their practice, the bioartists discussed here attentively explore what Deleuze 
called the intensive notion of the non-essentialist materiality of the body, emer-
gent and pulsating. This means that instead of asking what the body is, bio-
artists explore rather what is does. Through the non-teleological methodology 
of experimentation, they focus our attention on dynamic capacities of »living« 
matter. It is crucial that this materialist vital force of the body generates dyna
mic and risky encounters. The performance of Art Orienté Objet was a balance 
between a harmful and an enriching experience. It demanded careful, long 
preparation and adjustments in which the artist’s body could become accus-
tomed to being affected in order to be able to open up for a radically different 
and transforming material intervention. 

Similarly, the bioart works of Catts and Zurr function within a transforma-
tive dimension of relationality. Each of their semi-living works needs constant, 
monitored care and feeding while on exhibition display. Thus, they incorpo-
rate feeding rituals into the every exhibition of their installations. Every day, 
they would feed cells within the gallery space as if they were in a laboratory 
environment. At the end of the exhibition they ran a killing ritual inviting the 
audience to take part in the killing process. Everyone could touch the semi-living 
sculptures, thereby carrying out a drastic invasive and contaminatory act that 
resulted in the sculptures’ death.62 Accordingly, the artists embedded in their 
practice what Deleuze understood as the affective attitude towards the body. 
Driven by intensities and affects, the body’s capacities are not neutral: they may 
increase, decrease or destroy the body.63 To a great extent, the artistic proposi-
tion of Catts and Zurr formulate an inevitable ethical position, forcing the au-
dience to encounter the body as a shared space of relationality. By incorporating 
ethical and political implications in their practice, they actualise the notion of 
the body in the context of contemporary biotechnological manipulation, forcing 
us to consider a redefinition of the relation between life and the body that goes 
beyond the bios/zoë dualism. 

Effectively, Catts’ and Zurr’s bioart as well as Art Orienté Objet’s perfor-
mance allow one to consider and encounter the actual implications of life 
driven by bios/zoë egalitarianism. In its secular vitalism, bioart emerges as a 
platform for bringing inhuman matter to human bodies and for releasing or-
ganised, passive matter into the flows of affective relationalities. Nevertheless, 
one should not forget that bioart as artistic practice is still at the periphery of 
academic attention: to scientists it appears suspicious, or it is instrumentalised 

62 | Catts and Zurr, »Are the Semi-Living Semi-Good or Semi-Evil?,« pp. 54-55.

63 | See Brett Buchanan, Onto-Ethologies. The Animal Environments of Uexküll, Hei

degger, Merleau-Ponty, and Deleuze (New York: Suny Press, 2008), p. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Agnieszka Anna Wołodźko

by scientists, whilst art critics and art historians alike generally reject these 
new art forms. If art is resistance – as Deleuze understood it64 – bioart resists 
canonical and identitarian fixations on many different levels. Most certainly, it 
withstands the bios/zoë dichotomy, enabling one to encounter flows of intensive 
matter.

64 | Deleuze, Negotiations, p. 174.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Körper, Politik und Widerstand

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Neuentdeckung des Körpers 
Foucaults Moderne, zwischen Klinik und Politik

Pierre Buhlmann

Der Körper wird im Werk Michel Foucaults im Plural gedacht, ohne dass ein 
vereinheitlichender Begriff gebildet werden könnte.1 Doch muss gleichzeitig 
festgestellt werden, dass dieser Umstand nicht darüber hinwegtäuschen darf, 
dass sich im foucaultschen Denken auch Beschreibungen historischer Singu-
larisierungen von Körpern nachzeichnen lassen, die einer Betrachtung loh-
nen. Deshalb soll in diesem Text untersucht werden, wie die Moderne, aus der 
Sicht Michel Foucaults, den Körper als spezifisch von ihr Gedachtes hervor-
gebracht hat und wie gleichzeitig eben diese Konzeptualisierung des Körpers 
die moderne Rationalität nahezu in ihrer Gänze trägt. Der moderne Körper 
erweist sich hierbei zirkulär ebenso als Ursache einer Praxis wie auch als Er-
gebnis modernen Denkens. So verstanden kann er als eindringliches Beispiel 
für die Funktionsweisen der Epistemologie dienen, die Foucault vorschwebte.

Für die hier angestrebte Betrachtung sollen im Folgenden zuerst die ge-
nealogischen Werke Foucaults aus den 1970er Jahren besprochen werden, be-
vor seine archäologischen Werke aus den 1960er Jahren Betrachtung finden. 
Diese Umstellung der Werkreihenfolge scheint notwendig, um ein umfassen-
des Verständnis der Konstitutionsmechanismen der modernen Rationalität zu 
erhalten, so wie diese sich Ende des 18.  Jahrhunderts herausbildet. Ein sol-
ches Vorgehen wird auch durch Foucaults Feststellungen in den zwei ersten 
Vorlesungen des Jahres 1976 am Collège de France legitimiert:2 Disparate 

1 | Das stellt auch Arianna Sforzini auf den ersten Seiten ihres kürzlich in Frankreich 

erschienenen Buches unmissverständlich fest, wenn sie schreibt: »Es gibt nicht einen 

Begrif f oder eine Wahrheit des Körpers, sondern vielmehr eine ganze Bandbreite, ein 

Mosaik der von der Geschichte durchdrungenen oder Geschichte machenden Körper.« 

[Ü.d.A.]; Vgl. Sforzini, Arianna: Michel Foucault. Une pensée du corps, Paris 2014, S. 9.

2 | Die beiden Vorlesungen, die später auch in die Textsammlung Schriften in vier Bän-

den. Dits et Écrits aufgenommen wurden, sind in Deutschland wohl zuerst erschienen 

als Foucault, Michel: »Historisches Wissen der Kämpfe und Macht« (Vorlesung vom 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Pierre Buhlmann

Praktiken und Machtdispositive, die genealogisch zu untersuchen sind, brin-
gen demnach Wissen, das wiederum einer archäologischen Analyse zu unter-
ziehen ist, hervor. Somit sind Macht und Wissen nur zusammen zu denken, 
da Wissen nie unabhängig von Macht bestehen kann. Auch die in den letzten 
Jahren veröffentlichten Vorlesungen Michel Foucaults am Collège de France 
legen es nahe, die foucaultschen Schriften entgegen ihrer Chronologie, dafür 
aber thematisch schlüssig zu betrachten, um so eher ein Gesamtbild des Den-
kens Foucaults zu erhalten, das es erlaubt, die tiefgreifende Kontinuität seines 
Werkes aufzuzeigen.3

Von der ge wissenhaf ten Liebe zum De tail: die Disziplin

Das Problem des Gefängnisses als moderner Bestrafungsmaschine, so geht es aus 
Überwachen und Strafen4 hervor, muss notwendigerweise in das ungleich weitere 
Feld der Disziplin, als das wichtigste Dispositiv der modernen Herrschaftsformen, 
eingebettet werden. Dieser Umstand erklärt die langen Ausführungen hierzu in 
Überwachen und Strafen. Schon »das klassisch[e] Zeitalter«, so stellt Foucault in die-
sem Zusammenhang fest, hatte den Körper »als Gegenstand und Zielscheibe der 
Macht« entdeckt.5 Es entwickelten sich Techniken, die es erlaubten, die produkti-
ven Kräfte der Körper zu erhöhen, bei gleichzeitiger Verringerung des Potenzials 
dieser Kräfte zum politischen Widerstand. Wie Foucault zeigt, wird dies durch die 
spezifischen Mechanismen der Disziplin erreicht, die Macht und Körper trennen.6 
Die Techniken entspringen natürlich nicht einer sie begründenden Idee, sondern 
sind in ihrer Entstehung – ganz im Gegenteil – das Resultat vieler kleiner, unzu-

7.  Januar  1976) und »Recht der Souveränität/Mechanismus der Disziplin« (Vorlesung 

vom 14. Januar 1976), in: ders.: Dispositive der Macht. Michel Foucault. Über Sexuali-

tät, Wissen und Wahrheit, mit einem Vorwort von François Ewald, übers. von Jutta Kranz, 

Hans-Joachim Metzinger u.a., Berlin 1978, S. 55-95.

3 | Wofür auch der Umstand spricht, dass Foucault schon Anfang der 1960er Jahre, 

während der Arbeit an Die Geburt der Klinik, auf das Panopticon Benthams gestoßen 

war, wie er selbst später berichtet hat. Vgl. Foucault, Michel: »Das Auge der Macht« 

[»L’œil du pouvoir«, 1977]«, übers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schrif-

ten in vier Bänden. Dits et Écrits, hg. von Daniel Defer t und François Ewald, Bd. 3: 1976-

1979, Frankfur t a.M. 2003, Nr. 195, S. 250-272, hier S. 250.

4 | Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [Surveil-

ler et punir. La naisssance de la prison, 1975], übers. von Walter Seitter, Berlin 1977.

5 | Ebd., S. 174.

6 | Ebd., S. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


241Neuentdeckung des Körpers 

sammenhängender Praktiken.7 Diese unscheinbaren, sich gleichsam oftmals im 
Untergrund entfaltenden Prozesse hatten dennoch eine tiefgreifende technologi-
sche Wirkung, da sie, so fasst Foucault zusammen, nichts weniger als den »Men-
schen des modernen Humanismus« hervorbrachten.8 Daher soll im Folgenden 
zunächst eine kurze Übersicht über die Funktionsmechanismen der Disziplinen 
gegeben werden. Denn sie waren, wie zu zeigen sein wird, auch bestimmend für 
die Möglichkeit der Formulierung der modernen natur- und humanwissenschaft-
lichen Ansätze, die diese Wissenschaften bis heute prägen.

Die Disziplin produziert eine neue, segmentierte Konzeption des Rau-
mes. Auch die Körper werden dem neu erwachten Verlangen nach räumlicher 
Ordnung unterworfen. Ihnen werden Plätze zugeteilt, was im gleichen Zuge 
die Möglichkeit eröffnet, die Körper nunmehr zueinander in Beziehung zu 
setzen.9 Die Zeit wird ebenfalls disziplinarisch nutzbar gemacht: Bewegungs-
abläufe werden unterteilt, Körper hierbei in die sie zusammensetzenden Ele-
mente zerlegt. Erst die Einführung dieser Techniken schafft die Möglichkeit 
zur Ausformung und zur Formulierung neuer Wissensformen. Durch die 
neuartige Auffassung von Räumlichkeit entsteht ein »nutzbare[r] Rau[m]«, der 
unter anderem zur Neustrukturierung der Krankenhäuser führt.10 In diesem 
Zusammenhang ändert sich auch das Verständnis vom Wesen des Körpers, 

7 | Vgl. ebd., S.  177: »Die ›Er findung‹ dieser neuen politischen Anatomie ist nicht als 

plötzliche Entdeckung zu verstehen. Sondern als eine Vielfalt von oft geringfügigen, 

verschiedenartigen und verstreuten Prozessen […].« Als Beispiel sei nur die alte Frage 

des christlichen »détail« angeführt, welche im Zusammenhang mit der Elaborierung der 

Disziplin eine neue Verwendung finden wird. Vgl. ebd., S. 177-181.

8 | Ebd., S. 181. Man kann in diesem Zusammenhang auch auf folgendes Zitat Foucaults 

bezüglich der Neuorganisierung der Krankenhäuser verweisen: »Der entscheidende Faktor 

dieser Veränderung war nicht die Suche nach einer positiven Einwirkung des Spitals auf 

den Kranken oder die Krankheit sondern lediglich die Beseitigung der negativen Auswir-

kungen. […] In diesem Sinne war das Spital eine ständige Quelle ökonomischer und so-

zialer Unordnung.« Foucault, Michel: »Die Einbindung des Krankenhauses in die moderne 

Technologie (Vortrag)« [»Incorporación del hospital en la technologia moderna«,1978], 

übers. von Michael Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd.  3, a.a.O., Nr.  229, 

S. 644-660, hier S. 649-650. Das Beispiel zeigt deutlich, dass den Ereignissen und Prak-

tiken, die die tiefgreifenden Veränderungen innerhalb der Rationalität bewirkt haben, nicht 

notwendigerweise universalistisch-abstrakte humanistische Leitideen zugrunde lagen, 

die das Postulat einer teleologischen Wissenschaftsgeschichte stützen könnten, sondern 

dass diese Veränderungen, im Gegenteil, induziert wurden durch gesellschaftspolitische 

Beweggründe bzw. neu auftretende oder sich verändernde Herrschaftspraktiken.

9 | Ebd., S. 187. »Sie [die Disziplin] individualisiert die Körper durch eine Lokalisierung, die 

sie nicht verwurzelt, sondern in einem Netz von Relationen verteilt und zirkulieren läßt.«

10 | Ebd., S. 184. Foucault zitier t als Beispiel die Seekrankenhäuser.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Pierre Buhlmann

auf den die disziplinarischen Maßnahmen abzielen. Er erweist sich weniger 
als Maschine, denn vielmehr als ein natürlicher »Organismus«, gemäß sei-
nem Funktionieren im Disziplinarkontext.11

Gleichzeitig ist es wichtig zu verstehen, dass der Zweck der Disziplin we-
niger in der Vereinheitlichung, als vielmehr in der Individualisierung besteht. 
So schreibt Foucault unmissverständlich: »[d]ie Disziplin ›verfertigt‹ Individu-
en«.12 Das bedeutet mithin nichts anderes, als dass die Disziplin, mithilfe ihrer 
gewissenhaften Dispositive, die Multiplizitäten, auf die sie Anwendung findet, 
rationalisiert. Dies geschieht natürlich zuvorderst durch den so eindrucksvoll 
von Foucault beschriebenen Blick.13 Disziplinieren ist zuallererst ein Sichtbar-
machen. Die Disziplinarmacht wiederum ist somit, über das Sichtbarmachen 
hinaus, das Sehen. Denn Körper oder Existenzen in ein Spiel der Sichtbar-
keiten einzuführen, bedeutet nichts anderes, als ein Spiel des Sehens und 
Gesehenwerdens zu beginnen. Dies setzt natürlich wiederum und vor allen 
Dingen eine räumliche Konzeption der Disziplinarbeziehungen voraus. Denn 
eine Sichtbarkeit ordnet sich erst einmal räumlich an. Sie ist räumlich, bevor 
sie zeitlich ist. Der Blick zielt so auf Objekte, legt sich auf sie, umfängt sie, und 
erreicht erst durch diese vollständige Umfassung ihre Transparenz, so dass er 
sie durchbohren, erfassen und in Gänze durchdringen kann.

Die disziplinarische Individualisierung wird des Weiteren vorangetrieben 
durch das zweite große Instrumentarium, das dieses Dispositiv beinhaltet, 
und das durch die Rationalisierung des Blickes erzeugt wird: die Norm. Diese 
auf die Körper verteilt zu haben, ist als die vielleicht größte Errungenschaft der 
Disziplinarmacht anzusehen. Alles, was in die völlig offene, weil unbestimmte 
Kategorie des Nicht-Konformen14 eingeordnet wird, findet sich nunmehr von 
ihr verfolgt. Die Disziplin bringt somit eine erstaunliche Rationalitätsebene 
hervor, auf der Natürliches und Juristisches eine sonderbare Partnerschaft ein-
gehen. Ihr Raum wird von Regeln beherrscht, die zwar konventionell festgelegt 
werden, die aber »auf beobachtbaren und natürlichen Prozessen« gründen.15 
Selbst die Strafe bekommt in diesem System, so sie in Form der Übung ver-
hängt wird, normalisierende Wirkung.16

All dies findet seine Vollendung im examen, der Prüfung.17 Die Prüfung 
entdeckt, mithilfe der Norm, zu der das Objekt in Beziehung gesetzt wird, des 

11 | Ebd., S. 201. 

12 | Ebd., S. 220.

13 | Vgl. ebd., S. 221.

14 | Vgl. ebd., S. 231. Foucault spricht von »alle[m], was nicht konform ist«.

15 | Ebd.

16 | Vgl. ebd., S.  232. Foucault schreibt in diesem Zusammenhang unmissverständ-

lich: »Richten ist Abrichten.«

17 | Vgl. ebd., S. 236ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


243Neuentdeckung des Körpers 

Letzteren Wahrheit. So nötigt die Norm, und die Prüfung unterwirft durch die 
Macht ihrer Enthüllung, indem sie die Gesamtheit des Potenzials dieser dis-
ziplinarischen Technologie einbindet, und wandelt jedes Individuum in einen 
cas, einen Fall. Von nun an wird in einem solchen Urteil nicht mehr aufge-
zeigt, was das untersuchte Individuum tut, sondern was es ist, was es war und 
was dieses Individuum sein wird.18

Die Disziplin, das stellt Foucault unumgänglich fest, ist als Gesellschafts-
modell anzusehen. Dies kann anhand des Panopticons Benthams aufgezeigt 
werden, in welchem sehen und gesehen werden nunmehr vollends vonein-
ander gelöst sind.19 Der Blick, bar jeglicher materiellen Notwendigkeit, wird 
so zu einem quasi-transzendentalen Grund, auf dem alle Beziehungen der 
Objekte notwendigerweise aufbauen müssen.20 Gleichzeitig ist dieser Blick 
jedoch, seiner Natur gemäß, immer auch eine erstaunliche Maschine zur Wis-
sensgenerierung. Überall dort, wo er eingesetzt wird, sich auf die Körper legt 
und in sie vertieft, dort bildet er Wissen über diese Körper aus. Doch scheint 
auch Foucault selbst bald klargeworden zu sein, dass das Postulat einer nur 
durch Disziplinarmaßnahmen zusammengesetzten Gesellschaft alleine die 
liberale Gesellschaftsentwicklung des 19. und 20. Jahrhunderts nicht befrie-
digend und erschöpfend erklären konnte. Wohl auch deshalb wird er in sei-
nem schon ein Jahr später erschienenen Werk Der Wille zum Wissen, das den 
ersten Teil seiner Geschichte der Sexualität bilden sollte,21 das zur Disziplin 
komplementäre Konzept der bio-politique einführen, auf das nun kurz einge-
gangen werden soll.

18 | Vgl. ebd., S.  246. Die tiefgreifenden Veränderungen, die die Disziplinarmacht 

bezüglich der (klassischen) juridischen Rationalität induzier t, werden deutlich, wenn 

man die Bedeutungsverschiebungen des Begrif fs des Falls vergleicht: »Der Fall ist nicht 

mehr wie in der Kasuistik oder in der Jurisprudenz ein Ganzes von Umständen, das eine 

Tat qualifizier t und die Anwendung einer Regel modifizieren kann; sondern der Fall ist 

das Individuum, wie man es beschreiben, abschätzen, messen, mit andern vergleichen 

kann – und zwar in seiner Individualität selbst […].«

19 | Vgl. ebd., S. 277: »Eine Disziplinargesellschaft formier t sich also in der Bewegung, 

die von den geschlossenen Disziplinen, einer Ar t gesellschaftlicher ›Quarantäne‹, zum 

endlos verallgemeinerungsfähigen Mechanismus des ›Panoptismus‹ führt.« Zum Panop-

ticon insb. ebd., S. 256ff.

20 | Denn nichts anderes kann doch die Feststellung bedeuten, dass das Subjekt, das 

sich immer potenzielles Objekt dieses Blickes weiß, ohne je die Möglichkeit zu haben, 

darüber Gewissheit zu erlangen, diesen Blick derar t internalisieren wird, dass es sich 

von sich aus immer schon im Vorhinein unterwerfen wird.

21 | Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1 [Histoire de 

la sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seiter, 

Frankfur t a.M. 1983.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Pierre Buhlmann

Leben, und sterben l assen

War es lange Zeit das Recht des Regenten, »sterben zu machen oder leben zu 
lassen«, so wird sich dieses Recht für den modernen Staat umkehren in ein 
Recht, »leben zu machen oder in den Tod zu stoßen«.22 Dies kommt wohl auch 
daher, dass die göttlich-teleologische Kontinuität abhanden gekommen ist. 
Ohne diese ›Meta-Finalität‹ kann die nun vollständig profanierte Herrschaft 
sich nur noch auf das Leben konzentrieren, d.h. auf die existenzielle Bestands-
wahrung seiner Daseinsberechtigung, die der Tod dann notwendigerweise 
nur noch erschüttern kann, ohne dass aus ihm selbst irgendeine Legitimation 
erwachsen könnte. Einen tiefgreifenden Einfluss auf das Leben zu nehmen, 
wird somit für jede politische Herrschaft eine unersetzliche und existenzielle 
Aufgabe, auch weil der Staat, jeglicher göttlicher Legitimation beraubt, immer 
neu zu instaurieren ist. Dies wird mithilfe zweier zueinander komplementärer 
Technologien erreicht: den soeben beschriebenen Disziplinen (Foucault nennt 
sie die »Anatomo-Politik des menschlichen Körpers«) und den »regulierende[n] 
Kontrollen: Bio-Politik der Bevölkerung«.23 Beide scheinen zusammen das aus-
zumachen, was Foucault als »Bio-Macht« bezeichnet hat.24

Diese tiefgreifenden Veränderungen haben zur Folge, dass das Leben, 
historisch vielleicht zum ersten Mal in dieser konsequenten Sichtweise, als 
Objekt von Herrschaft und Machteinflüssen in deren direkten Fokus rückt,25 

22 | Ebd., S. 134, Herv.i.O.

23 | Ebd., S. 135, Herv.i.O.

24 | Vgl. ebd. Das ist wohl gerade der Unterschied zwischen »Bio-Politik« und »Bio-

Macht«: Die erste besteht aus technologischen Dispositiven, die die biologisch vitalen 

Aspekte einer gegebenen Bevölkerung beeinflussen resp. beherrschen sollen (vgl. ebd. 

S.  138), während die zweite das aufeinander abgestimmte Spiel der Disziplinartech-

niken und der Bio-Politik bezeichnet, so dass das zur Ausübung kommt, was man die 

moderne Form der Herrschaft nennen könnte. Man muss Foucault in diesem Sinne ver-

stehen, wenn er von »verschiedenste[n] Techniken zur Unterwerfung der Körper und zur 

Kontrolle der Bevölkerungen« spricht, die, wie er sagt, »die Ära einer Bio-Macht« ein-

läuten (ebd., S. 167). Allerdings muss in diesem Zusammenhang auch erwähnt werden, 

dass Foucault selbst nicht immer eindeutig zwischen beiden Termini dif ferenzier t (s.a. 

den hiervon abweichenden Gebrauch des Begrif fs »Bio-Macht« in der ersten Vorlesung 

von 1977-1978: Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, 

Territorium, Bevölkerung [Sécurité, territoire, population, Cours au Collège de France, 

1977-1978], übers. von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder, Frankfur t 

a.M. 2004.

25 | Vgl. Foucault: Der Wille zum Wissen, a.a.O., S.  138-139. Tatsächlich bekommt 

das Leben in der modernen Rationalität eine grundlegende Rolle zugewiesen: »Wenn 

sich die Frage des Menschen […] gestellt hat, so liegt der Grund dafür in dem neuen 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


245Neuentdeckung des Körpers 

was zugleich dazu führt, dass sich nicht nur neue Herrschaftsformen, sondern 
auch neue Wissensformen bilden. Eben diese neuen Diskurse entwickeln das 
neuartige Werkzeug, das sich bio-politisch neben dem althergebrachten Regi-
ment des Gesetzes positioniert: Die Norm, die bereits im Zusammenhang mit 
den Disziplinen besprochen wurde, breitet erst im Zusammenspiel von Diszi-
plinen und Bio-Politik, ihr ganzes Zwangspotenzial aus. Sie ermöglicht eine 
durchgehende Kontrolle durch eine Aneignung dessen, auf das sie bezogen ist, 
indem sie dieses in seinen Leistungen und Potenzialen verständlich macht. So 
erreicht die Norm eine Verteilung des Lebenden »in einem Bereich von Wert 
und Nutzen«.26 Es entsteht eine normalisierende Gesellschaft, die gleichzeitig 
das vorangegangene Postulat der Disziplinargesellschaft ersetzen kann. Die bei-
den Formen der Norm fungieren hierbei als direkte Bindeglieder zwischen 
den bio-politischen und den disziplinaren Technologien. Erst an der Schnitt-
stelle der beiden Dispositive erreicht die moderne Herrschaftsform eine inte-
grale Inbesitznahme des Körpers, indem sie nicht einfach nur Techniken auf 
die Körper anwendet, sondern sowohl auf ›infra-korporelle‹ Regionen (dank 
der Disziplinen und ihrer Funktionalisierung des Körpers), als auch auf ›su-
pra-korporelle‹ Regionen (dank der Bio-Politik, die abzielt auf den Körper in 
seiner Erscheinung als Multiplizität der Körper) einwirkt.

Die Entdeckung des Menschen

Aus dem Vorangegangenen wird deutlich, dass man die im Zuge dieses Pro-
zesses der Machtausbildung in der normalisierenden Gesellschaft neu auftre-
tenden Wissenschaften als Zeichen einer neuen, von Grund auf originären, 
modernen Rationalität verstehen muss, die einen klaren Bruch zur bis dato 
bestehenden klassischen Rationalität markiert. Daher kann man es für ange-
bracht, wenn nicht sogar für notwendig halten, an dieser Stelle zu den archäo-
logischen Schriften Foucaults aus den 1960er Jahren zurückzugehen, da man 
nur durch diesen Schritt ein umfassendes Verständnis darüber erlangen kann, 
was in den Augen Foucaults die spezifischen Funktionsmechanismen der Ent-
stehung moderner Rationalität in ihrer Gänze gewesen sind. Dabei stellt sich 
heraus, dass das eben beschriebene Aufkommen der modernen Technologien 
von Herrschaft einhergeht mit der Entdeckung, die Foucault in Die Ordnung 

Verhältnis zwischen der Geschichte und dem Leben: in der Doppelstellung des Lebens 

zum einen außerhalb der Geschichte als ihr biologisches Umfeld und zum andern inner-

halb der menschlichen Geschichtlichkeit, von deren Wissens- und Machttechniken sie 

durchdrungen wird.«

26 | Ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Pierre Buhlmann

der Dinge27 beschrieben hat. Denn genau zu diesem Zeitpunkt vollzieht sich 
die ›Geburt des Menschen‹ als gleichzeitig erkennendes und erkanntes Wesen. 
Diese ›Entdeckung‹ des Menschen erklärt sich aus der bis zu diesem Moment 
gegebenen Unmöglichkeit, den Menschen in seinem Seinsmodus zu proble-
matisieren, da er bis dahin, so als wäre er transparent, nur erkannt werden 
konnte als der Ort, in dem Repräsentation und Sein zusammentreffen.28 In 
dem Moment aber, in dem der Mensch gedacht, d.h. problematisiert werden 
muss, ab dem Moment also, ab dem die Norm den Menschen als Objekt kons
tituiert, entgleitet ihm auch unwiederbringlich, weil ihm äußerlich werdend, 
die repräsentationale Wahrheit, die ihn bis dahin ausgezeichnet hatte.29 Was 
die Repräsentation ihm in der klassischen Rationalität noch, als Gleiches unter 
Gleichen, an ontischen Bestimmungen der Dinge vorhalten konnte, ist nun in 
der neu entdeckten Tiefe der Dinge selbst untergegangen.30 In der Dämme-
rung der modernen Rationalität entsteht so notwendigerweise die kantische 
Kritik. Denn nur, indem er sich die direkte Betrachtung der Vorstellungen ver-
sagt, kann Kant trotzdem, nun gleichsam im Rücken der trügerischen Reprä-
sentationen, zu den Bedingungen der Möglichkeit des Vorstellens gelangen.31 
So macht er das Subjekt, indem er nach dessen Vermögensgrenzen fragt, 
gleichzeitig zu einem Objekt.

Von der Wahrheit einer Klinik

Diese Überlegungen zu der epistemologischen Konstitution moderner Ratio-
nalität machen bekannterweise den zweiten Teil des Buches Die Ordnung der 
Dinge aus. Doch schon drei Jahre zuvor hatte Foucault in Die Geburt der Klinik32,  
noch in Hinblick auf die Medizin, versucht, ein Beispiel für diese Neukonstitu-
ierung zu geben. Daher sollen nun einige wichtige Passagen dieses oftmals nur 
im Schatten von Die Ordnung der Dinge gelesenen Buches untersucht werden. 
Zunächst muss jedoch festgestellt werden, dass die Benutzung des Begriffs 
»Klinik« in diesem Zusammenhang mehrdeutig ist, da es sich bei dem, um das 

27 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften [Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 1966], 

übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1971.

28 | Vgl. ebd., S. 376.

29 | Vgl. ebd., S. 378.

30 | Vgl. ebd., S. 294-296.

31 | Vgl. ebd., S. 298-299.

32 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks 

[Naissance de la Clinique. Une archéologie du regard médical, 1963], übers. von Wal-

ter Seitter, München 1973.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


247Neuentdeckung des Körpers 

es hier gehen soll, strenggenommen um die anatomo-clinique handelt.33 Diese 
steht für Foucault bekanntlich am Ende der Neuordnung innerhalb dessen, 
was man den modernen medizinischen Diskurs nennen könnte. Es handelt 
sich um den in Die Geburt der Klinik beschriebenen Prozess, im Zuge dessen 
sich die klassische Medizin in eine moderne Wissenschaft wandelt. Hierbei 
steht, ebenso wie bei der Entstehung des modernen Strafkomplexes und sicher 
nicht zufällig, der sich herausbildende medizinische Blick im Mittelpunkt.

Es ist davon auszugehen, dass dieser Blick sich aus dem ordnenden diszip-
linaren Blick entwickelt hat, um dann den von Foucault beschriebenen, neuar-
tigen Ansatz in der medizinischen Theorie hervorzubringen.34 Die Spezifizität 
dieses medizinischen Blickes ist, dass er eine von jeglicher Theorie bereinig-
te Öffnung auf das unmittelbar Empirische sein soll, so dass er im Zuge des 
Blickens die Ordnung der erblickten Dinge erfassen kann.35 Der Arzt soll in 
diesem Dispositiv nur noch beobachten, so dass sein auf dem kranken Körper 
ruhender Blick die Zeichen der Krankheit auffangen und zum Sprechen be-
wegen kann. Der klinische Blick setzt hierbei zwei Dinge voraus: den seriellen 
Vergleich der Kranken und eine Zeit, die es der Krankheit ermöglicht, ihre 
Geschichte zu artikulieren. Auch der Umstand der Serialität als Grundbedin-
gung für die klinische Praxis ist als deutlicher Hinweis auf die Verankerung 
dieser epistemischen Neuordnung im später von Michel Foucault beschriebe-
nen Disziplinardispositiv zu lesen.

Doch belässt man es zunächst bei einer archäologischen Lektüre von Die 
Geburt der Klinik, so muss festgestellt werden: In der Moderne muss der Blick 
beinahe zwangsläufig erstens eine zentrale Rolle zugewiesen bekommen und 
zweitens die Dinge abflachen, bis sie sich nur noch als sichtbare Oberfläche 

33 | Ebd., S.  139. Die Klinik, mit ihrer Bevorzugung eines narrativen Blickes, musste 

der Anatomie zwangsläufig feindselig gegenüberstehen, da sich hier, in ihren Reinfor-

men, eine ›Geschichte‹ und eine ›Geografie‹ gegenüberstanden.

34 | Hierzu braucht wiederum nur verwiesen zu werden auf Foucault: »Die Einbindung 

des Krankenhauses in die moderne Technologie (Vortrag)« [1978], a.a.O. Dieser Text 

zeigt anschaulich, dass die Veränderungen innerhalb des Krankenhauswesens, die zum 

Ende des 18.  Jahrhunderts die Ausbildung des klinischen Blickes bedingt haben, vor-

dergründig ordnungspolitische Beweggründe hatten. Somit kann davon ausgegangen 

werden, dass die Neuordnung des Krankenhauses auf die Anwendung disziplinarischer 

Praktiken zurückzuführen ist.

35 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 123. Foucault spricht von einem »Wahr-

nehmungsakt […], der auf einer Logik von Operationen beruht; […] aber er ist frei von 

jedem Eingrif f, insofern diese Genese nur die Syntax der Sprache ist, welche die Dinge 

in einem ursprünglichen Schweigen sprechen«.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Pierre Buhlmann

darbieten.36 Das war durch die Zwangslage bedingt, in der sich die Medizin 
als positive Wissenschaft und nach der Scheidung von Vorstellungen und Sein 
notwendig wiederfand. Dies bedeutete nämlich für sie, dass sie, um einen An-
spruch auf eine, wenn auch nur vermeintliche, Wahrheit aufrechterhalten zu 
können, ihre Objekte ausstatten musste mit transzendenten Charakteristika, 
die es ermöglichten, den ihr eigenen Positivismus zu verifizieren, was gleich-
bedeutend heißen musste, Volumen, als Nichteinsehbares, abzuschaffen. Und 
vielleicht ist dies auch die Erklärung für die Transformation der Klinik in eine 
Anatomoklinik: Die Möglichkeit, die Wahrheit als Gewebefläche endlich in die 
Materialität des Körpers, und so auch der Krankheit, zu legen.37

Nur so kann nämlich die Krankheit, von einem in der Klinik noch passiven 
Akteur zu einem aktiven Subjekt werden, das selbst immer schon im Körper 
durchgreift und dessen Taten vom Arzt ›nur noch‹ nachvollzogen werden müs-
sen. Deshalb ereifern sich die Anatomen auch derart, als sie die Pathologie ent-
decken. Denn erst diese gibt ihnen die Möglichkeit, die unzähligen, verzweig-
ten Funktions- und Aktionswege der Krankheit mit ihrem Blick in einer durch 
den Tod plötzlich erstarrten Form einzufangen. Der tote Körper ermöglicht es 
ihnen so, ihren Blick herabzusenken auf die versteckten Handlungsabläufe der 
Krankheit, sie ans Licht zu bringen und ihnen eine Oberfläche zu verleihen, 
die angeschaut und auf diese Weise erfasst werden kann. Hier entsteht die 
Anatomoklinik: Als dritte Dimension zwischen einer historisierenden Klinik 
und einer verräumlichenden anatomischen Pathologie.38

Der neue, moderne Tod – 
eine Individualisierungsmaschine

Im Zuge dieses Prozesses ändert sich die Konzeption dessen, was der Tod ist, 
grundlegend. Dies geschieht analog zu dem Status, den er aus bio-politischer 
Sicht erhält, nämlich, das immer schon im Leben grassierende Fundament 
desselben zu sein. Dazu passt, dass durch das Aufbrechen des bis dahin un-
durchdringlichen Körpers die Krankheit als solche grundsätzlich neu gedacht 
wird. Sie ist nun nicht länger ein gleichsam von außen in den Körper eindrin-
gendes Element, das seine Zeichen auf ihm verteilt, sondern wird zu einem 

36 | Vgl. ebd., S. 142. Als Beispiel kann schon dieser Satz dienen: »Bichats Auge ist das 

Auge eines Klinikers, da es dem Flächenblick ein absolutes epistemologisches Privileg 

einräumt.« Herv.i.O.

37 | Vgl. ebd., S. 143. Dort schreibt Foucault, dass »sich die pathologische Anatomie 

zunächst als die endlich objektive, reale und unzweifelhafte Fundierung der Beschrei-

bung der Krankheiten [verstand]«.

38 | Vgl. ebd., S. 143-150.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


249Neuentdeckung des Körpers 

Teil des körperlichen Funktionszusammenhangs.39 Das anatomoklinische 
Denken bleibt in der Hinsicht tiefgreifend räumlich, dass es zwar die patholo-
gischen Strukturen und Deformationen sucht und aufdeckt, diese aber nicht 
mehr als die Krankheit begründend ansieht, sondern lediglich als räumlich 
festlegend.40 

Bezüglich des Todes ist der diskursive Bruch jedoch noch fundamentaler. 
Wurde der Tod bis in das 18. Jahrhundert hinein (und selbst noch bei den Kli-
nikern) als die absolute Grenze des Lebens und der Krankheit verstanden, wird 
er nun zu einer simplen Trennlinie zwischen dem Leben und dem Sterben 
des Organismus’; einem Sterben, das zudem die Möglichkeit bietet, Symptome 
und Läsionen zusammen zu bringen. Der Tod als Ende wird ersetzt durch den 
Tod als instrumentelle Trennung. Überdies schleicht er sich dadurch in das 
Leben ein, welchem er, als dessen Begrenzung, bis dahin völlig äußerlich war. 
Demgegenüber wird der Tod nun, gleich einem Negativum, Platz nehmen in 
der Mitte des Lebendigen.41

Hier erkennt man das Thema, das Foucault schon in seiner thèse complé-
mentaire angesprochen hatte,42 und das er in Die Ordnung der Dinge ausfüh-
ren wird: die der modernen Rationalität inhärente Problematik, die Endlich-
keit und das Sein zusammen zu denken. Der Tod, als eklatantestes Zeichen 
der Endlichkeit, die das menschliche Dasein begrenzt, wird hier gleichzeitig, 
und eben durch das von ihm ausgedrückte absolute Prinzip, zu dem, was das 
(menschliche) Leben in seiner Essenz erklären kann.43 Der Tod wird nun zum 
»unüberbietbare[n] von der Natur selbst vorgegebene[n] Modell«,44 und der me-
dizinische Blick zu einem Blick, der durch die Betrachtung des Todes das 

39 | Vgl. ebd., S. 150: »Die Krankheit ist nicht mehr eine pathologische Art, die sich in 

den Körper einfügt, wo das möglich ist; die Krankheit ist der krank gewordene Körper 

selber.« Foucault nennt dies das »pathologische Leben«. Ebd., S. 166.

40 | Vgl. ebd., S. 154.

41 | Vgl. ebd., S. 155-156.

42 | Foucault, Michel: Genèse et structure de l’Anthropologie de Kant, publ. unter dem 

Titel Introduction à l’Anthropologie de Kant, hg. und mit einem Vorwort von Daniel De-

fer t, François Ewald und Frédéric Gros (Paris 2008); dt. erschienen als: Foucault, Mi-

chel: Einführung in Kants Anthropologie, übers. von Ute Frietsch, mit einem Nachwort 

von Andrea Hemminger, Frankfur t a.M. 2010.

43 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 158. So spricht Foucault vom »Privileg 

seiner [des Todes] Zeitlosigkeit«, das »zum ersten Mal zu einem technischen Instru-

ment [wird], das die Wahrheit des Lebens und die Natur seines Leidens in den Grif f 

bekommt«.

44 | Ebd., S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Pierre Buhlmann

Leben in seinem Sein erklären kann.45 Zeige mir deinen Tod, und ich erzähle 
dir dein Leben. Die Endlichkeit, im klassischen Diskurs noch konzeptualisiert 
als bloße, weil lediglich unvollkommene Inkohärenz zur die Welt bestimmen-
den Unendlichkeit, wird so gleichzeitig zur empirischen Unmöglichkeit, die 
ganze Tragweite der Dinge zu erfassen, und zur transzendentalen Möglichkeit, 
dieses doch begrenzte menschliche Dasein, gerade in seiner Endlichkeit, zu 
erklären: »Die Nacht des Lebendigen weicht vor der Helligkeit des Todes.«46

Dieses empirisch-transzendentale Amalgam wird auch an dem Umstand 
deutlich, dass sich der medizinische Blick, so die Feststellung Foucaults, ver-
doppelt: Es gibt einen lokalen beschränkten Blick, der im Zusammenspiel mit 
den anderen Sinnen sich jedes Mal an die Krankheit gleichsam herantastet, 
aber demgegenüber auch einen absoluten Blick, der alles überschaut, und so 
den lokalen Blick immer erst begründen kann.47 Diese nun endgültige – weil 
absolute  – Hoheit des Blickes hat noch eine andere Auswirkung: Sie führt 
notwendigerweise zur Individualisierung der Krankheit und so des lebenden 
Körpers. Erst das ermöglicht es nämlich dem absoluten Blick, sich aufrecht-
zuerhalten, trotz all der undurchsichtigen Erfahrungen, die der ›beschränkte‹ 
Blick notwendigerweise macht. Wo das Gesehene und das Zu-Sehende ausein-
andergehen, da erscheinen die »individuellen Eigenschaften«.48 Nur durch die 
Individualität der Fälle kann nämlich der empirische Zufall erklärt werden. 
Deshalb muss festgestellt werden: »Es gibt nur individuelle Krankheit.«49 An-
ders gesagt, gehen das Gesehene und die Sprache, die dieses beschreiben soll, 
auseinander; versinkt das Gesehene so in einem Bereich des nur noch unzu-
reichend Beschreibbaren.50

Aufgrund der epistemologischen Instrumentalisierung des Todes wird die 
Sprache notgedrungen, weil an der Grenze dessen, was sie vermag, individua-
lisiert. Das Individuum steht somit auch in Geburt der Klinik am Endpunkt der 
modernen Rationalitätskonstitution. Man muss diese These in eine Reihe stel-
len mit der von Philippe Sabot beschriebenen Grundthese, die aus Die Ordnung 
der Dinge hervorgeht: dass nämlich die Moderne sich dadurch auszeichne, dass 
in ihr die vorher bestehende Kontinuität zwischen der Sprache und dem was 

45 | Vgl. ebd., Foucault charakterisier t den Blick als den »eines Auges, das dem Tod ins 

Auge gesehen hat: ein großes, weißes, Leben zersetzendes Auge«.

46 | Ebd., S. 161.

47 | Ebd., S. 179.

48 | Ebd., S. 181.

49 | Ebd., S. 182.

50 | Vgl. ebd., S.  183. Deshalb stellt Foucault fest: »Entdecken bedeutet schließlich 

nicht mehr, unter einer Unordnung einen wesenhaften Zusammenhang zu entzif fern […]. 

Entdecken bedeutet, die Sprache in jenes Halbdunkel zu locken, wo der Blick keine Wor-

te mehr hat.« Herv.i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


251Neuentdeckung des Körpers 

ist, abgebrochen sei. Der Mensch als Gedachtes, so beschreibt Sabot Foucaults 
daraus resultierende These, sei entstanden genau an dieser Bruchlinie.51

So wird es möglich, nachzuvollziehen, was die Geburt der Klinik entste-
hen lässt: den Menschen – anatomoklinisch – als menschlichen Körper. Dieser 
Mensch kann hervorgebracht werden, weil sowohl Praktiken als auch politi-
sche Konstellationen sich geändert haben.52 Es handelt sich um ein Wesen, 
dessen Menschsein tiefgreifend dadurch bedingt ist, dass ihm, in der Kon-
zeption seiner selbst, eine vormals noch vorhandene metaphysische Hoffnung 
verwehrt bleibt. Als paradoxes Bindeglied dieser epistemischen Zwickmühle, 
denn er ist gleichzeitig Grund dieses Verlustes ebenso wie Instrument der Ret-
tung hiervon, dient der Tod als ultimative Figur der menschlichen Endlichkeit. 
Erst der Tod ermöglicht die Formulierung dieser Individualität, die in ihm 
gleichzeitig immer wieder die ihr eigentlich verwehrte Universalität zu finden 
hofft.53 Was also hat man in den aufgeschnittenen Körpern gesucht? Vielleicht 
tatsächlich eine Spur dieses Ursprungs, der, wenn der Mensch erscheint, im-
mer schon fort ist.54 So wäre dies ein leuchtendes Beispiel für den Versuch, 

51 | Sabot, Philippe: Lire les mots et les choses, Paris 2006, S. 117ff. »Die These des 

Buches […] betrif f t das Verhältnis zwischen dem Sein der Sprache und dem Sein des 

Menschen, oder, genauer ausgedrückt, die Bedingungen für das Erscheinen, im Bereich 

des modernen Wissens und Denkens, der Figur des Menschen vor dem Hintergrund des 

Verschwindens des Diskurses.« [Ü.d.A.]

52 | Vgl. Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 206. Dass die Bildung, aus archäo-

logischer Sicht, aus der Disposition von Praktiken hervorgeht, wie er sie später in Über-

wachen und Strafen und Der Wille zum Wissen beschrieben hat, das scheint Foucault 

schon Anfang der 1960er Jahre gespürt zu haben. So lese man nur folgendes Zitat aus 

der Conclusio: »Damit die klinische Er fahrung als Erkenntnisform möglich wurde, be-

durfte es einer Reorganisation des ganzen Spitalbereichs, einer neuen Definition der 

Stellung des Kranken in der Gesellschaft und der Herstellung eines bestimmten Bezu-

ges zwischen der Fürsorge und der Er fahrung, zwischen dem Helfen und dem Wissen; 

man mußte den Kranken in einen kollektiven und homogenen Raum stellen.«

53 | Vgl. ebd., S. 208. So schreibt Foucault: »[D]as Individuum verdankt ihm [dem Tod] 

einen Sinn, der bei ihm nicht stehen bleibt. Die Teilung, die der Tod bezeichnet, und die 

Endlichkeit, deren Siegel er aufdrückt, knüpfen paradoxerweise die Universalität der 

Sprache an die zerbrechliche aber unersetzbare Form des Individuums.«

54 | Es handelt sich um dasselbe Problem wie das des impensé, des Ungedachten, das 

Denken, ihm vorausgehend, immer schon trägt. So stellt auch Sabot, im Hinblick auf 

das ontologische Problem, mit dem sich der historisch sich immer schon vorfindende 

Mensch konfrontier t sieht, ein wenig enigmatisch fest: »Die ursprüngliche Figur, in ge-

wisser Weise, das Ungedachte in zeitlicher Form.« [Ü.d.A.] Vgl. Sabot: Lire les mots et 

les choses, a.a.O., S. 139. Dieser heideggerianische Gedanke soll verdeutlichen, dass 

der Mensch seine ihn überschreitende Zeitlichkeit niemals wird beherrschen können, 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Pierre Buhlmann

das Sein, sowohl das eigene wie auch das der Krankheit, durch das materielle 
Ergründen des Körpers als originierendem zu begreifen,55 durch die (zugegebe-
nermaßen häufig recht improvisiert anmutende) Umgehung der Zeitlichkeit 
des menschlichen Daseins im Tod, der diese Zeitlichkeit zugleich aufhebt und 
transzendiert.56

Anatomisierende Wechselwirkungen z wischen Klinik 
und Politik

Man muss Foucault beim Wort nehmen, wenn er in der Conclusio der Geburt 
der Klinik schreibt, dass die Medizin von größter Wichtigkeit für die Ausfor-
mulierung der Humanwissenschaften gewesen sei.57 Denn die grundsätzliche 
Neuordnung der Medizin lässt, und das vielleicht als erste, die neue anthro-
pologische Dimension der modernen Rationalität klar hervortreten, eben weil 
diese Dimensionierung durch eine neue, profane Praxis basierend auf der 
menschlichen Endlichkeit geschieht. Wohl hat Foucault auch recht, wenn er 
anführt, dass sich hierdurch der Schritt vollzieht, der die Krankheit von der 
»Metaphysik des Übels«58 trennt. Doch dies, so muss man anfügen, vielleicht 
nur zu einem sehr hohen Preis, der mit einer anderen, neuartigen Metaphysik 

und eben dadurch aus dieser Zeitlichkeit seinen Seinsmodus ableiten muss. Es scheint 

einleuchtend, dass die Endlichkeit sozusagen notgedrungen mit positiven Potenzialen 

aufgeladen werden musste, sobald der Weg des Unendlichen, eingegangen mit jedwe-

der metaphysischen Hoffnung, versperr t war. 

55 | Vgl. ebd., S. 139.

56 | Vgl. Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S.  122. In diese Richtung könnten 

schon Aussagen Foucaults in Kapitel VII deuten. Dort erläuter t er, zur Beschreibung des 

klinischen Blicks: »[S]eine Fragen sind nur dann fundier t, wenn sie Antworten auf eine 

Antwort ohne Frage sind – auf eine absolute Antwort, der kein Wort vorausgeht, da sie 

das allererste Wort ist.« Er nennt dies das »Privileg eines unüberholbaren Ursprungs«. 

Es muss jedoch erwähnt werden, dass an dieser Stelle wohl das gemeint ist, was man 

die Ebene der modernen Unentscheidbarkeit nennen könnte, da hier der klinische Blick 

noch als transzendentales Instrument dargestellt wird, während später, wenn der Blick 

einmal anatomisch geworden ist, die Transzendentalität in die Dinge übergegangen zu 

sein scheint.

57 | Vgl. ebd., S. 208. »Von hier aus lässt sich die Bedeutung der Medizin für die Kons-

tituierung der Wissenschaften vom Menschen erkennen: eine Bedeutung, die nicht nur 

methodologischer Ar t ist, da sie das Sein des Menschen als Gegenstand positiven Wis-

sens betrif f t.« Die grundlegende Wichtigkeit der Medizin hat somit wohl darin bestan-

den, eine positivistische Ontologie des Menschen zu formulieren.

58 | Ebd., S. 207.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


253Neuentdeckung des Körpers 

bezahlt wird, die wir wohl auch heute noch kaum zu überblicken vermögen. 
So wird Foucault drei Jahre später in Die Ordnung der Dinge über die (kanti-
sche) Kritik als Bedingung zur Möglichkeit moderner Rationalität schreiben, 
dass die Kritik »die Möglichkeit einer anderen Metaphysik [eröffnet], die zum 
Gegenstand hat, außerhalb der Repräsentation alles das zu erforschen, was 
ihre Quelle und ihr Ursprung ist«.59 So muss man sich wohl fragen, inwiefern 
dieser biologische Anthropologismus in der Moderne nicht auch immer als 
metaphysische Erklärung herhalten muss. Und vielleicht ist dergestalt der mo-
derne Mensch dem Mythos weit weniger entkommen, als er sich selbst gerne 
eingestände.

Doch noch etwas anderes ist bemerkenswert. Denn so wie man eine di-
rekte Linie zwischen Überwachen und Strafen und Die Geburt der Klinik ziehen 
kann, so muss man diese Linie bis zu den Vorlesungen des Jahres 1978 am 
Collège de France60 weiterdenken. Es ist kein Zufall, dass die anatomoklini-
sche Medizin den Problemen der Serie und des Milieus eine herausragende 
Bedeutung zuschreibt, und dass eben diese Probleme, im Zusammenhang mit 
dem neu aufkommenden Begriff der Sicherheit, auch in dieser Vorlesung im 
Zentrum stehen.61 Es handelt sich bei beiden um dieselbe Rationalität, und 
somit um dieselben Fragestellungen. Serie und Milieu befinden sich in einem 
epistemischen Kontext, deren binäre Pole die Disziplinen und die Bio-Politik 
bilden. Was die Klinik, auf Grundlage dieser Dispositive, im menschlichen 
Körper aufdeckt, das erschließt die moderne staatliche Regierung auf dem Ni-
veau der zur gleichen Zeit entdeckten Bevölkerung.

In beiden Fällen handelt es sich also fundamental um dasselbe: die Ent-
deckung der ›Natürlichkeit menschlichen Daseins‹, deren Funktionsprozesse 
dementsprechend unabhängig und nur eigenen Regeln unterworfen sind. So 
kann man die in Die Geburt der Klinik beschriebenen Erkenntnisse, in direk-
ter Anlehnung an die Begrifflichkeit von Überwachen und Strafen, als die Ent-
deckung und Artikulation eines Organismus-Körpers lesen, dessen Naturalität 
dem vorgeschobenen und vermeintlichen Subjekt-Willen nicht nur entgleitet, 
sondern ihn sogar unterläuft. Diese Art, den Körper zu denken, lässt eine vor-
geschaltete Ebene der Natürlichkeit aufscheinen, die auch auf dem Analyseni-
veau der Bevölkerung, verstanden als eine durch vielfältige Prozesse charakte-
risierte Menge von Individuen, analoge Anwendung findet. Daher rührt nun 
auch die Anforderung, an der sich seit dem Beginn der Moderne sowohl Wis-
senschaft wie Staat abarbeiten: ebendiese Prozesse in ihrer ›Natürlichkeit‹ zu 

59 | Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 299.

60 | Foucault: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölke-

rung, a.a.O.

61 | Für die Entdeckung des Milieus und das Problem der Serie vgl. ebd., »Vorlesung 1 

vom 11. Januar 1978«, S. 13-52, und Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 200f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Pierre Buhlmann

verstehen, um sie sodann beeinflussen zu können. Und nur so kann man auch 
die fundamentale Kritik Foucaults an den Humanwissenschaften verstehen. 
Diese berufen sich gerne, dank der Naturalität ihres Forschungsobjektes, auf 
ihre Unabhängigkeit gegenüber regierender Macht, obwohl ihr ganzes Dasein 
durch die epistemischen Bedingungen und Anforderungen ermöglicht wird, 
die ebendiese Art der Regierung erst erschafft.

Umso hinterhältiger, weil vermeintlich unwiderlegbar, erscheint vor die-
sem Hintergrund, dass die ans Licht gebrachte Wahrheit, hier wie dort, eine 
unmittelbar anmutende Wahrheit des Sehens ist. Und auch wenn konzeptuell 
durchaus wichtige Unterschiede zwischen den in der Geburt der Klinik und den 
in Überwachen und Strafen beschriebenen Blicken bestehen, so kann man doch 
in diesem Zusammenhang eine große Gemeinsamkeit ausmachen. Denn das 
zentrale Element des klinischen Blickes besteht in der Erzeugung einer »un-
sichtbaren Sichtbarkeit«,62 deren zutiefst widersprüchlicher Gehalt schon im 
Begriff selbst zutage tritt. Der panoptische Blick erzeugt einen ähnlich parado-
xen Effekt hinsichtlich der Wahrheit, die er durch die ihm eigenen Techniken, 
und in erster Linie durch die Prüfung, erschließt. In beiden Fällen wird eine 
Wahrheit behauptet, die zwar, da sie bloß gesehene ist, dem Objekt selbst eigen 
zu sein scheint, die tatsächlich jedoch nur aufgedeckt werden kann in einem 
Sichtbarkeitsfeld. Dieses Feld nun erhebt aber gerade als Anspruch für sich, 
genau das sichtbar zu machen, was im Tiefsten der Körper, und somit für alle 
eben unsichtbar verschüttet, schlummert: seien es Gewebeläsionen, das Kri-
minell-, oder das Pervers-Sein. Das zeigt anschaulich, wie es mit der vorgeb-
lich einfachen humanwissenschaftlichen Wahrheit des scheinbar Offensicht-
lichen, weil offen Beschauten, bestellt ist. Demgegenüber ist man geneigt mit 
den Worten Maurice Blanchots zu antworten: »La vérité coûte cher.«63

Conclusio

Es wird nun schlussendlich deutlich, wieso die Moderne als Zeitalter der Norm 
angesehen werden kann. Wie dargelegt, ist die Norm das Instrument der In-
dividualisierung par excellence. Dies gilt auch für die in Die Geburt der Klinik 
vorgestellte Rationalitätskonstitution, auch wenn Foucault die Norm hier noch 
nicht namentlich thematisiert. Doch ist sie die notwendig mitgedachte Lösung 
des zuvor beschriebenen Problems, das in dem Unterschied zwischen loka-
lem und absolutem Blick in der anatomoklinischen Medizin besteht. Auch die 
am Beginn von Die Geburt der Klinik stehenden Ausführungen zur Epidemie 

62 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 179.

63 | Blanchot, Maurice: Une voix venue d’ailleurs, Paris 2002, S. 127. Man könnte die-

sen Satz in etwa folgendermaßen übersetzen: »Die Wahrheit ist nur teuer zu erkaufen.«

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


255Neuentdeckung des Körpers 

weisen in diese Richtung. So ist es wiederum kein Zufall, dass eben dieses 
Problem der Epidemie in den Vorlesungen Sicherheit, Territorium, Bevölkerung 
nochmals eingehend thematisiert wird. Hier artikuliert sich beispielhaft die 
taktische Änderung vis-à-vis den klassischen und auch den disziplinarischen 
Krankheitsfiguren wie der Pest und der Lepra. Bei der Epidemie wird nicht 
mehr binär zwischen Erkrankten und Gesunden unterschieden, sondern die 
Gesamtheit der Bevölkerung in ihrer statistischen Sterblichkeit betrachtet.

Foucault folgt in diesem Zusammenhang den Analysen Georges Canguil-
hems. Dieser hatte ausgeführt, dass das Normale der Norm vorherginge, die 
wiederum ihre Existenz nur einem vorausgesetzten Anderen, dem Anorma-
len, verdanke. Darüber hinaus, so Canguilhem weiter, sei die Norm immer 
arbiträr (im Gegensatz zu den Naturgesetzen, die eine Wirkung zwingend 
voraussetzen).64 Hier zeigt sich ihre wirkliche Kraft, denn da die Norm nur 
eine Präferenz artikuliert, hat sie als Gegenspieler nicht »das Indifferente«, 
sondern »das Abgestoßene, das Abscheuliche«.65 Das verdeutlicht die Gewalt, 
mit der die Norm die Multiplizität, auf die sie Anwendung findet, besetzt. Der 
moderne Körper aber ist nun einmal notwendigerweise ein normalisierter, 
weil individualisierter, Körper – ob humanwissenschaftlich oder regierungs-
politisch.

Die moderne Menschwerdung hat somit als zentralen Mittler immer den 
Körper, den aufgeschnittenen, geschundenen, natürlichen, gezüchtigten Kör-
per der unzähligen Praktiken, die in den Büchern Foucaults zwischen 1963 
und 1976 untersucht werden. Deshalb ist es nur folgerichtig gewesen, dass sich 
die an diese Werke anschließenden Gedanken Foucaults zur Ethik wiederum 
zentral mit der körperlichen Dimension ethischen Daseins beschäftigt haben, 
sei es mit den Fragen der Lüste, der Diät, der Ertüchtigung oder des immer 
notwendigen Einsatzes des Körpers in die parrhesia.66 Denn der Kampf um die 

64 | Vgl. Canguilhem, Georges: Das Normale und das Pathologische [Le normal et 

le pathologique, 1966], übers. von Monika Noll und Rolf Schubert, München 1974, 

S.  163-164. Die Norm ist immer das Ergebnis eines Bestrebens zur Diskriminierung, 

Bestreben, das eine Wahl zwischen einem Negativum und einem Positivum trif f t. Erst 

nach dieser Wahl kann die Norm, wie Canguilhem schreibt, als »Präferenz« gelten. Sie 

bleibt somit immer einfache »Möglichkeit«.

65 | Ebd., S.  164. »Das in einem bestimmten Wertungsbereich vom Bevorzugten Dif-

ferierende ist keineswegs das Indif ferente, sondern das Abstoßende oder besser das 

Abgestoßene, das Abscheuliche.« Ebd. So schließt der die Norm einsetzende Willensakt 

gleichzeitig auch das Anormale ein, das sich dergestalt nicht in einer binären Beziehung 

(wahr – falsch) befindet, sondern gefangen ist in einer polaren Qualifizierung und somit 

in einer Ar t Intensitätsbeurteilung.

66 | Zur Veranschaulichung sei hier nur ein Zitat aus Foucaults Berkeley-Vorlesungen 

von 1983 angeführt: »[…] parrhesia ist eine verbale Tätigkeit, bei der der Sprecher seine 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Pierre Buhlmann

Körper, der vor langer Zeit entbrannt ist und dessen Erwähnung Überwachen 
und Strafen beschließt, dauert unvermindert an.

All das veranschaulicht, warum man als abschließende Beurteilung der 
dargelegten Gedanken Foucaults zu dem Schluss gelangen kann, dass dessen 
hier behandelte Arbeiten als Aufforderung verstanden werden können, begriff-
lich aus diesem von der Moderne festgelegten Körper herauszubrechen; aus 
seinen Schichten, seinem Organismus, aber auch aus den vielfältigen physi-
schen Machtbeziehungen, in die er verwoben ist. Denn diese bleiben zwangs-
läufig, in all ihrer metaphysischen Konfusion, und ohne einer wirklichen Kri-
tik unterzogen zu werden, konzeptuelle Kerker. Solange das Denken sich dem 
Anthropologismus unterordnet, wird dem Körper, den es denkt, notwendiger-
weise Gewalt angetan werden.

persönliche Beziehung zur Wahrheit ausdrückt und sein Leben aufs Spiel setzt, weil er 

das Wahrsprechen als eine Pflicht erkennt, um anderen Menschen (so wie sich selber) 

zu helfen oder sie zu verbessern.« Foucault, Michel: Diskurs und Wahrheit: Die Proble-

matisierung der Parrhesia, Berlin 1996, S. 19. Schon hier wird deutlich, dass dieser Akt 

des Wahrsprechens immer auch körperlich zu verstehen ist als Enthüllung von Wahrheit, 

die ihre Legitimation aus dem Einsatz des Körpers bezieht. Zu den Implikationen von 

parrhesia und Körper als Dramatisierung von Wahrheit s.a.: Sforzini: Michel Foucault. 

Une pensée du corps, a.a.O., S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbstversuch und Übung 
Die Spiritualität des Körpers bei Michel Foucault   

und Gilles Deleuze

Jürgen Gunia

»Der Körper ist ein Hebel für das Heil.

Aber wie? Wie gebraucht man ihn richtig?«

Simone Weil: Cahiers1

Die Rede von der Spiritualität: 
Zwischen Subjek tivierung und Desubjek tivierung

In den Schriften von Gilles Deleuze und Michel Foucault ist oft von Spiritua-
lität die Rede. Bei Deleuze eher beiläufig; in Differenz und Wiederholung zum 
Beispiel bezeichnet er die schöpferische von sich selbst abweichende Wieder-
holung, die Grundbedingung ist für das Werden – verstanden als intensiver, 
verlebendigender Prozess – als »spirituell«.2 Beim ›späten‹ Foucault dagegen 
trifft man auf eine geradezu programmatische Rede von der »Spiritualität«. 
Vor allem in seinen Vorlesungen über die Hermeneutik des Subjekts am Collège 
de France (1981/82) ist im Hinblick auf bestimmte Übungsprogramme, welche 
eine »Umwandlung der Seinsweise des Subjekts durch sich selbst« bewirken, 
von »Spiritualität« bzw. »spiritualité« die Rede.3 Foucault übernimmt diesen 

1 | Weil, Simone: Cahiers/Aufzeichnungen, hg. und übers. von Elisabeth Edl und Wolf-

gang Matz, Bd.  4, München 1998, hier S.  292. (Danken möchte ich an dieser Stelle 

den Herausgeberinnen dieses Bandes für ihre unendliche Geduld, Jutta Tloka für die 

wertvollen theologischen Hinweise und S.G.K. wie immer für alles.)

2 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], übers. 

von Joseph Vogl, 2. korr. Aufl., München 1997, S. 43.

3 | »Spiritualité« wird in der deutschen Ausgabe mit »Geistigkeit« übersetzt, wobei 

der französische Originalterminus oftmals in Klammern hinzugefügt ist. Vgl. Foucault, 

Michel: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen am Collège de France (1981-82) 

[L’herméneutique du sujet. Cours au Collège de France, 1981-1982], hg. von François 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 Jürgen Gunia

Begriff von dem Philosophen Pierre Hadot, mit dem er in den letzten Jah-
ren seines Lebens einen regen intellektuellen Austausch pflegte und dessen 
Schriften über die antike, d.h. in erster Linie griechische Philosophie als Lebens-
form (1981) er in Hermeneutik des Subjekts ausführlich zitiert.4 

Zwar setzen sich Deleuze und Foucault getrennt voneinander mit dem 
Begriff der Spiritualität auseinander und ziehen dabei ganz unterschiedliche 
philosophische und religiöse Traditionen heran. Dennoch, so die These der 
folgenden Erläuterungen, gewinnt in der wechselseitigen Beleuchtung beider 
Philosophen ein Spiritualitätskonzept an Tiefenschärfe, das sich durch zwei 
Pole auszeichnet, die zum Beispiel auch für die Mystik als Ernstfall genuin 
christlicher Spiritualität ausschlaggebend sind: Das Neben- und Ineinander von 
Erfahrung (im Sinne von Widerfahrnis) und Übung, also von Epiphanie und 
Exerzitium, von Gottesbegegnung und Frömmigkeit. Lässt sich der erste Pol 
modellhaft auf Deleuzes Emphase desubjektivierenden Werdens beziehen, 
so der zweite auf Foucaults Selbsttechnik als Ensemble subjektkonstitutiver 
Übungen. Aus diesem Grunde sind die hier auf den einfachen Verfahrens-
nenner von Subjektivierung (Foucault) und Desubjektivierung (Deleuze) ge-
brachten Dimensionen ohne Weiteres als zwei Seiten einer Medaille anzuse-
hen, der man den Namen »Spiritualität« geben kann.5 Deleuze und Foucault 
haben freilich einen gemeinsamen Ausgangspunkt: die Destruktion des 

Ewald, Alessandro Fontana und Fréderic Gros, übers. von Ulrike Bokelmann, Frankfur t 

a.M. 2004, S. 227.

4 | Hadot, Pierre: Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exerzitien der Weis-

heit [Excercices spirituels et philosophie antique, 1981], übers. von Ilsetraut Hadot 

und Christiane Marsch, Frankfur t a.M. 2005. Ich vernachlässige hier die spezifische 

Ausprägung der politischen Spiritualität, die Foucault anlässlich der iranischen Revo-

lution entwickelt. Vgl. hierzu Sarasin, Philip: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg 

2005, S. 182ff. Bei Deleuze ist die Frage nach der Herkunft dieses Begrif fs dif fuser und 

nicht eindeutig zu klären. Wahrscheinlich verweist er auf Henri Bergson, der den Termi-

nus »spirituelle Energie« als Synonym für den »élan vital« nahegelegt hat und dessen 

Lebensphilosophie großen Einfluss auf Deleuze hatte. Vgl. Bergson, Henri: L’Énergie 

spirituelle. Essais et conférences, Paris 1919. Zur Spiritualität Bergsons vgl. Violette, 

René: La spiritualité de Bergson, Essai sur l’élaboration d’une philosophie spirituelle 

dans l’œuvre d’Henri Bergson, Toulouse 1968. Außerdem lässt sich die deleuzianische 

Spiritualität auf hermetische Denktraditionen zurückführen. Vgl. Ramey, Joshua: The 

Hermetic Deleuze. Philosophy and Spiritual Ordeal, Durham 2012.

5 | Subjektivität hat für Deleuze und für Foucault gleichermaßen Performanz- und 

Projektcharakter. Was Judith Butler in Anlehnung an Simone de Beauvoir über die »Ka-

tegorie Frau« sagt, trif f t in diesem Zusammenhang allgemein für Subjektivität zu; es 

handelt sich um »ein Werden und Konstruieren […], von dem man nie rechtmäßig sagen 

kann, daß es gerade beginnt oder zu Ende geht«. Butler, Judith: Das Unbehagen der 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


259Selbstversuch und Übung 

substanzbasierten, metaphysischen Subjekt-Begriffs zugunsten einer radikal 
prozessual-konstruktivistischen, an Strukturen der Immanenz ausgerichte-
ten Sichtweise. All dies allerdings schließt Divergenzen und Widersprüche  
nicht aus.6 

Um Spiritualität als komplexes und niemals ganz widerspruchsfreies 
Wechselspiel von Subjektivierung und Desubjektivierung zu profilieren, wird 
im Folgenden zunächst auf Begriffe wie »Geist« und »Seele« eingegangen, 
die traditionell dem Körper entgegengesetzt sind und die sich Deleuze wie 
Foucault auf spezifische Weise – d.h. unabhängig von der Instanz ›Gott‹ und 
der Institution ›Kirche‹ – anverwandeln. Von hier aus werden die bereits er-
wähnten Aspekte der ›Erfahrung‹ und ›Übung‹ aufgegriffen, um sie als ge-
nuin spirituelle Praktiken zu konkretisieren. Praktiken, die, wie anschließend 
gezeigt werden wird, auf einem ›kreativen‹ Selbstverhältnis und medial auf 
dem schriftbezogenen Verfahren eines ›Schreiblesens‹ basieren. 

Spirituelle Verkörperungen: Der Wind und das Gehirn 

Spiritus ist ein Terminus, den man mit »Seele« ebenso wie mit »Geist« überset-
zen kann und der auf äußerst »heterogene Denktraditionen« verweist.7 »Seele« 
wie »Geist« prägen in ihrem vielfältigen Bedeutungsspektrum die gesamte 
Geschichte Europas. Und auch bei Deleuze und Foucault treten beide Begriffe 
häufig in Erscheinung, wobei dieser Rückgriff durchaus rätselhaft ist: Schließ-
lich haben sie dazu beigetragen, den Körper, den großen Antagonisten des 

Geschlechter [Gender Trouble, 1990], übers. von Kathrina Menke, Frankfur t a.M. 1991, 

S. 60. Spiritualität wäre dann das bewusste Kultivieren des ›Projekts Subjektivität‹.

6 | Dass die philosophischen Ansätze von Deleuze und Foucault sich gegenseitig kom-

mentieren und erhellen, zeigt nicht zuletzt der vorliegende Band. Darüber hinaus ver-

dankt dieser Beitrag zwei Monografien wichtige Impulse: Vötsch, Mario: Organisieren 

von Freiheit. Nomadische Praktiken im Kulturfeld, Wiesbaden 2010, sowie Redell, Petra 

Carlsson: Mysticism as Revolt. Foucault, Deleuze and Theology Beyond Representa

tion, Aurora 2014. Leider kann ich auf Foucaults Einlassungen zur »Pastoralmacht« nicht  

eingehen. Diese können als Versuch angesehen werden, aufzuzeigen, wie die ursprüng-

liche Widerständigkeit hellenistischer Spiritualität vom Machtgefüge des frühneuzeit-

lichen Christentums aufgesogen wird. Vgl. Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium, 

Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementalität I. Vorlesungen am Collège de France  

(1977-1978) [Sécurité, Territoire et Population. Cours au Collège de France, 1977-78], 

übers. von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder, Frankfur t a.M. 2006.

7 | Wulf, Christoph: »Präsenz und Absenz. Prozess und Struktur in der Geschichte der 

Seele«, in: Jüttemann, Gerd, und Sonntag, Michael und Wulf, Christoph (Hg.): Die Seele. 

Ihre Geschichte im Abendland, Weinheim 1991, S. 5-12, hier S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Jürgen Gunia

spiritus, ins Interesse kulturwissenschaftlicher Fragestellungen zu rücken.8 
Symptomatisch ist, dass Foucault sich mit seiner Rede von der Spiritualität 
zwar auf Hadot bezieht, zugleich aber dessen Privilegierung der Seele zuguns-
ten des Körpers unterläuft.9 Deleuze und Foucault sind in diesem Sinne – in 
der Nachfolge Friedrich Nietzsches – Anti-Cartesianer, wobei für Deleuze auch 
die Philosophie Baruch de Spinozas von großer Bedeutung ist.

Spinoza schreibt in seiner Ethik (1677) den Descartes-kritischen Satz, dem 
zufolge »der Geist und der Körper ein und dasselbe Ding sind, das bald un-
ter dem Attribut Denken, bald unter dem Attribut Ausdehnung begriffen 
wird«. Hieraus ergibt sich die große Aufmerksamkeit für das, »was der Kör-
per kann« – nämlich vieles, »worüber sein Geist staunt«. Konkret kann der 
»menschliche Körper auf viele Weisen affiziert werden«.10 Dieses dem Körper 
zugeschriebene Vermögen, das man mit Begriffen des »Pathischen« und des 
»Angesteckt-Werdens« umschreiben kann, ist für Deleuze derart relevant,11 
dass er noch in seinem zweiten Kino-Buch Das Zeit-Bild (1985) darauf zurück-
kommt. In diesem Zusammenhang stellt er etwa die Behauptung auf, es gelte, 
»der Welt den Glauben zurückzugeben. […] Glauben heißt einzig und allein: an 
den Körper zu glauben […]«.12 

8 | So weist das Foucault Handbuch einen Eintrag zum »Körper« auf, das Foucault-Lexi-

kon immerhin einen zu »Körpertechnologien« – beide aber keinen zu »Geist« oder »See-

le«. Vgl. Kammler, Clemens u.a. (Hg.): Michel Foucault Handbuch, Stuttgart 2008.

9 | Vgl. hierzu Shusterman, Richard: »Somaesthetics and Care of the Self. The Case of 

Foucault«, in: The Monist 83 (2000), H. 4, S. 530-551.

10 | Spinoza, Baruch de: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt [Ethica, ordine 

geometrico demonstrata, 1677], neu übers. und hg., mit einer Einleitung von Wolfgang 

Bartuschat. 3. verb. Aufl., Hamburg 2010, S. 227, S. 229 und S. 223. Vgl. hierzu Böhler, 

Arno: »Wissen wir, was ein Körper kann?«, in: Böhler, Arno u.a. (Hg.): Wissen wir, was ein 

Körper vermag? Rhizomatische Körper in Religion, Kunst, Philosophie, Bielefeld 2014, 

S. 233-252.

11 | Vgl. vor allem Deleuzes Bücher Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der 

Philosophie [Spinoza et le problème de l’expression, 1968], übers. von Ulrich Johan-

nes Schneider, München 1993, S.  191ff, und Spinoza. Praktische Philosophie [Spi-

noza – Philosophie practique, 1981], übers. von Hedwig Lindner, Berlin 1988, S. 27ff. 

Zur Affizierung als Ansteckung vgl. Busch, Kathrin: »Ansteckung und Widerfahrnis. Für 

eine Ästhetik des Pathischen«, in: »pathos«. Konturen eines kulturwissenschaftlichen 

Grundbegrif fs, Bielefeld 2007, S. 51-73.

12 | Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [Cinéma 2. L’image-temps, 1985], übers. von 

Klaus Engler t, Frankfur t a.M. 1997, S. 225. Hierzu Früchtl, Josef: »Den Glauben an die 

Welt fiktiv wieder herstellen. Zu einer These aus dem Kino-Buch von Gilles Deleuze«, in: 

Koch, Gertrud und Voss, Christiane (Hg.): »Es ist, als ob«. Fiktionalität in Philosophie, 

Film- und Medienwissenschaft, München 2009, S. 13-26.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


261Selbstversuch und Übung 

»Seele« und »Geist« sind dabei ebenso wie der »Glaube« nicht als Bestand-
teile einer christlichen Konfession anzusehen. Die nachweisbaren religiösen 
Bezüge erscheinen meist vermischt mit einer genuin philosophischen Sicht-
weise. Geist (Seele) und Körper bleiben jedoch innerhalb der an Oppositionen 
orientierten abendländischen Kultur zwei Seiten einer Sache, allerdings nicht 
mehr im Sinne einer Körper-Geist-Hierarchie oder Leib-Seele-Dichotomie. 
Das Verhältnis wird vielmehr funktional-prozessual bestimmt. Als Beispiel 
für die sehr unterschiedliche Rede von der Seele kann auf Foucault verwiesen 
werden. Ist die Seele in Überwachen und Strafen (1975) nichts anderes als ein 
Produkt der auf den Körper gerichteten Disziplinarmacht,13 so firmiert sie fast 
zehn Jahre später in Die Sorge um sich (1984), dem dritten Band von Sexualität 
und Wahrheit, als körperaffine Instanz, welche »den Körper nach einem Ge-
setz« lenkt, »welches sein eigenes Gesetz ist«.14 Die Funktion der Seele ist jetzt 
die der Lenkung; paradoxerweise aber lenkt sie nicht kraft der ihr eigenen, 
überlegenen Position, sondern aufgrund der Maßgaben des Körpers. Zwei Jah-
re zuvor sprach Foucault noch von der Seele als »Aktivitätsprinzip« und von 
Selbstsorge als »Sorge um die Aktivität, nicht die Sorge um die Seele als Sub-
stanz«.15 Als Prinzip scheint die Seele eine lenkende und zugleich immanen-
te Kraft zu sein, für die es kein Jenseits des Körpers gibt. Möglicherweise ist 
diese Folgerung voreilig, aber sie fügt sich doch sehr gut zur ›Geistigkeit‹ der 
stoischen Selbstübungen, wie sie in der Hermeneutik des Subjekts geschildert 
werden. Der »Geist« wäre somit als selbstbezügliches Element zu verstehen, 
mithin als spezifischer Wiederholungs-Effekt übender Selbstkonstituierung.16 

Bei Deleuze kommt der Konnex von Körper und Geist von gänzlich anderer 
Seite ins Spiel. Genauer gesagt: im Wind. Immer wieder ist es der Wind, der 
Auf- und Ausbrüche initiiert und so das Leben freisetzt: »Es ist der Wind, zu-
weilen sogar nur ein Luftzug aus dem Hinterhof, der uns bald davonstürzen, 

13 | Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [Surveil-

ler et punir. La naissance de la prison, 1975], übers. von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 

1998, S. 42.

14 | Foucault, Michel: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3 [Histoire de la se-

xualité 3: Le souci de soi, 1984], übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seitter, Frankfur t 

a.M. 1989, S. 176. 

15 | Foucault, Michel: »Technologien des Selbst« [»Les techniques de soi«, 1982], 

übers. von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel, Schriften in vier Bänden/Dits et 

Écrits, Bd.  4: 1980-1988, hg. von Daniel Defer t und François Ewald, Frankfur t a.M. 

2005, Nr. 363, S. 966-999, S. 976.

16 | Zu diesem quasi vorhegelianischen Konzept des Geistes vgl. Horn, Christoph: 

»Selbstbezüglichkeit des Geistes bei Plotin und Augustinus«, in: Brachtendorf, Johan-

nes (Hg.): Gott und sein Bild. Augustins »De Trinitate« im Spiegel gegenwärtiger For-

schung, Paderborn 2000, S. 81-103.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Jürgen Gunia

bald reglos stehen läßt.«17 Die Verwiesenheit des menschlichen Subjektes auf 
den Wind, die Deleuze in den gemeinsam mit Claire Parnet verfassten Dialo-
gen (1977) hervorhebt, verdeutlicht jedoch nicht allein die Plötzlichkeit desub-
jektivierender Emergenz. Der Wind als »Partner leiblicher Kommunikation, 
[…] der einen aufregt und unruhig macht«, durchweht ja bereits die biblischen 
Texte, und zwar die alt- wie die neutestamentarischen.18 So heißt es im Johan-
nes-Evangelium: »Der Wind bläst, wo er will, und du hörst sein Sausen wohl, 
aber du weißt nicht, woher er kommt und wohin er fährt. So ist ein jeglicher, 
der aus dem Geiste geboren ist.«19 Vor diesem Hintergrund ist die Rede vom 
Wind keinesfalls nur metaphorisch zu verstehen. Sie impliziert vielmehr einen 
präzisen spirituellen Sinn, verweist der Wind doch auf den Hauch, den Atem – 
ruah, pneuma oder eben spiritus.20 Natürlich ist Deleuzes ›Wind-Geist‹ nicht 
der Geist Gottes: Vielmehr kann man davon ausgehen, dass es sich um den 
Körper-Geist kontingenter Wirkungen handelt.

Der Geist als Effekt prozessualer, sich selbst organisierender Strukturen, 
wie er aus Foucaults Beschreibung antiker Selbstübungen hergeleitet werden 
kann, ist bei Deleuze in einem konkreten menschlichen Organ zu entdecken: 
dem Gehirn. Das Gehirn ist nicht nur dasjenige körperliche Organ, das »Ein-
fluss […] auf die Organisation des Geistes« hat; es ist gewissermaßen der Körper 
dieser Organisation.21 Insofern können Deleuze und Guattari in Was ist Philo-
sophie? (1991) in Anlehnung an Stéphane Mallarmé behaupten: »Das Gehirn 
sagt Ich, aber Ich ist ein anderer.« Und: »Das Gehirn ist der Geist selbst.«22 Das 

17 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge [Dialogues, 1977], übers. von Bernd 

Schwibs, Frankfur t a.M. 1980, S. 81. Die Dialoge könnte man mit all den darin vorkom-

menden Überlegungen zur Bibel (S. 50ff) oder zur Askese (S. 108) als die Schrif t anse-

hen, in der sich die spirituelle Dimension der Philosophie von Deleuze am deutlichsten 

zeigt. Nicht zuletzt aus diesem Grund werde ich mich im Folgenden wiederholt darauf 

beziehen.

18 | Böhme, Gernot: »Das Wetter und die Gefühle. Für eine Phänomenologie des Wet-

ters«, in: Andermann, Kerstin und Eberlein, Undine (Hg.): Gefühle als Atmosphären. 

Neue Phänomenologie und philosophische Emotionstheorie, Berlin 2011, S. 153-166, 

hier S. 165.

19 | Joh. 3,8. Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments, 

nach der Übersetzung Martin Luthers, Stuttgart 1967, S. 120.

20 | Vgl. Wenz, Gunther: Geist. Zum pneumatologischen Prozess altkirchlicher Lehrent-

wicklung, Göttingen 2011, S. 36f.

21 | Damasio, Antonio R.: Der Spinoza-Effekt. Wie Gefühle unser Leben bestimmen 

[Looking for Spinoza. Joy, Sorrow, and the Feeling Brain, 2003], übers. von Hainer 

Kober, Berlin 2011, S. 238.

22 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-

phie?, 1991], übers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfur t a.M. 2000, S. 251, 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


263Selbstversuch und Übung 

Gehirn ist Geist. Das meint immer auch: Es verkörpert unendliche Differen
zialität und prozessiert das Ineinander von Subjektivierung und Desubjektivie-
rung. In den Reflexionen über Geist und Gehirn wird so indirekt aufgegriffen, 
was in den Dialogen in Bezug auf Spinoza über das Verhältnis von Seele und 
Körper hervorgehoben wird: eine Kritik der »Pseudo-Überlegenheit der Seele 
über den Körper« zugunsten der Annahme einer komplexen Einheit – »Seele 
und Körper existieren, beide bringen ein und dasselbe zum Ausdruck«.23

Spirituelle Pr a xis: e xpérimentation und entr aînment

Die hier mit Deleuze und Foucault verfolgte Spiritualität setzt, wenn nicht Spu-
ren einer Willensentscheidung, so doch eine als existenziell erfahrene Diskon-
tinuität voraus, einen Riss, einen Bruch – also das, was Peter Sloterdijk »spiri-
tuelle Sezession« nennt und Burkhard Liebsch als ernstgenommene »Freiheit, 
ein Anderer zu werden«, bezeichnet.24 Mit Foucault kann hier zugleich auf 
jene Haltung verwiesen werden, »nicht dermaßen regiert zu werden«.25 Bei 
Deleuze erscheint sie als Haltung, sich dessen »würdig zu erweisen, was ei-
nem geschieht, aus dem, was eintritt, etwas Fröhliches und Geliebtes, einen 
Schimmer, eine Begegnung, ein Ereignis, eine Geschwindigkeit, ein Werden 
zu entbinden […]«.26 

Deleuze hat an verschiedenen Stellen seines Œuvres darauf hingewiesen, 
dass dieses Werden durch eine intensive Erfahrung im Selbstversuch initiiert 
werden kann und hat dafür den Terminus »expérimentation« geprägt. In den 
deutschen Übersetzungen ist von »Experiment« oder von »Experimentieren« 

Herv.i.O. Deleuze und Guattari beziehen sich in ihren Ausführungen auf Steven Rose: 

The Conscious Brain, New York 1975. Zum Zusammenhang von Neurowissenschaft und 

Foucaults Begrif f der »Biomacht« vgl. Krüger, Hans-Peter: »Das Hirn im Kontext exzent-

rischer Positionierungen. Zur philosophischen Herausforderung der neurobiologischen 

Hirnforschung«, in: Krüger, Hans-Peter (Hg.): Hirn als Subjekt? Philosophische Grenz-

fragen der Neurobiologie, Berlin 2007, S. 61-97.

23 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 68.

24 | Liebsch, Burkhard: »Das menschliche Selbst in Geschichte und Gegenwart. 

Eine Bilanz der ›Hermeneutik‹ Michel Foucaults«, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie 

2 (2008), H.  1, S.  113-135; Sloterdijk, Peter: Du mußt dein Leben ändern. Über An

thropotechnik, Frankfur t a.M. 2009, S. 338ff. Sloterdijks Buch kann in weiten Teilen als 

originelle Popularisierung von Foucaults Thesen gelesen werden.

25 | Foucault, Michel: Was ist Kritik? [Qu’est-ce que la critique?, 1978], übers. von 

Walter Seitter, Berlin 1992, S. 12.

26 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Jürgen Gunia

die Rede,27 wodurch jedoch die in expérimentation enthaltene Doppeldeutig-
keit von »Erfahrung« und »Versuch« verloren geht.28 Man kann sagen: Expéri-
mentation ist Desubjektivierung als Verfahren. Foucault hingegen bezeichnet 
die transformative wie selbstkonstituierende Übung in seinen Schriften der 
1980er Jahre, in denen er sich intensiv mit der antiken und vor allem stoischen 
Philosophie auseinandersetzt, als wichtigen Bestandteil der »Selbsttechnik« 
bzw. »Sorge um sich« als apprentissage, excercise oder eben entraînement.29 

Dass expérimentation und entraînment auf mehreren Ebenen miteinander 
verzahnt sind, wird sichtbar, wenn Deleuze z.B. entschieden darauf hinweist, 
dass es nicht genüge, sich im Selbstversuch von der Wucht einer Ausbruchs-
bewegung davontragen zu lassen, sondern dass gerade diese quer zu gewohn-
heitsmäßigen Fixierungen verlaufende Bewegung »Arbeit […] an uns selbst« 
erfordere.30 Auch die von Deleuze so genannte »Fluchtlinie«31 zeichnet sich 
durch ein bestimmtes Maß an Konsequenz und Kohärenz aus. Es geht aus-
drücklich nicht um flüchtige Augenblicksassoziationen oder Tagträume, also 
um beliebige Zerstreuungen. Es geht um das Werden als fortwährende Kon-
struktion dessen, was Deleuze »Konsistenz- oder Immanenzplan« nennt.32 
Umgekehrt spricht Foucault in der Hermeneutik des Subjekts von der fortwäh-
renden Bewährung und Selbst-Erprobung. Dieses éprouvement erinnert stark 
an Deleuzes expérimentation  – auch wenn Foucault Immunisierungseffekte 
meint, die in der stoischen Philosophie aus den Erfahrungen mit Widerfahr-
nischarakter hervorgehen sollen, also eine Art präventives ›Stressimpfungs-
training‹, während Deleuze unter Selbstversuch den schöpferischen Umgang 
mit Widerfahrnissen versteht.33 

27 | Vgl. Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialogues, Malesherbes 2012, S. 59, und 

Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 55.

28 | Vgl. die entsprechende Anmerkung des Übersetzers in: Deleuze: Differenz und 

Wiederholung, a.a.O., S. 84, Anm. 21. Außerdem Baugh, Bruce: »Experimentation«, in: 

Parr, Adrian (Hg.): The Deleuze Dictionary, Edinburgh 2010, S. 93-95.

29 | Foucault, Michel: »Über sich selbst schreiben« [»L’écriture de soi«, 1983]«, übers. 

von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel, Schriften in vier Bänden/Dits et Écrits, Bd. 4, 

a.a.O., Nr. 329, S.  503-521. Zu den unterschiedlichen Bezeichnungen und Dimensio-

nen des Übungsbegrif fs vgl. Menke, Christoph: »Zweierlei Übung. Zum Verhältnis von 

sozialer Disziplinierung und ästhetischer Existenz«, in: Honneth, Axel und Saar, Martin 

(Hg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-Konfe-

renz 2001, Frankfur t a.M. 2003, S. 283-299.

30 | Vgl. Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 149.

31 | Vgl. z.B. ebd., S. 148.

32 | Vgl. ebd., S. 141.

33 | Foucault: Hermeneutik des Subjekts, a.a.O., S. 532ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


265Selbstversuch und Übung 

In diesen Techniken lässt sich eine spezifische Flucht nach vorn erkennen, 
welche Deleuze und Foucault im Kontext ihrer Metaphysik-Kritik antreten. In 
dem Maße, in welchem Begriffe wie »Substanz« und »Repräsentation« abge-
lehnt werden, bieten sich neben Termini wie »Relationalität«, »Funktionalität« 
und »Prozessualität« aber auch »Emergenz«, »Feedback« und »Selbstorganisa-
tion« als Reformulierung an. Aus dieser etwas willkürlichen Reihung vermag 
man die Verwandtschaft beider Ansätze zu Prozesstheologie und Philosophie, 
Systemtheorie und Konstruktivismus, Kybernetik und Pragmatismus, Chaos
forschung und Neurobiologie zu ersehen. All diese Theorien thematisieren 
jedoch nicht in vergleichbarem Maße jenen kritisch-existenziellen Bruch, der 
den Ansatz von Foucault und Deleuze in historische Nachbarschaft zu Michel 
de Montaigne, Friedrich Nietzsche oder Robert Musil bringt.

Spirituelle Ästhe tik: Kre ativität und Alltag

Wie nun aber sehen expérimentation und entraînement konkret aus, vor allem, 
wenn man sie von der Erfahrung der Diskontinuität aus betrachtet? Auf der 
Hand liegt, dass Deleuze immer wieder über den Konsum psychotroper Dro-
gen als sozusagen klassisch desubjektivierenden Selbstversuch nachgedacht 
hat,34 während Foucault sich für östliche Meditationstechniken als Subjektivie-
rungsverfahren interessiert hat.35 Letztlich aber ist das entscheidende Bezugs-
system für Deleuze und Foucault das der Kunst bzw. der Ästhetik. Es tritt an 
die Stelle des religiösen Bezugsfeldes. Spiritualität baut somit auf einer zen
tralen künstlerischen Grundvoraussetzung auf: der Kreativität. Beide, Deleuze 
und Foucault, versuchen, diese indirekt als Bestandteil der Alltagspraxis zu 
etablieren. Dies bedeutet, dass Subjektivität konsequent aus der Perspektive 
eines kreativen Selbstverhältnisses gedacht wird. 

34 | Vgl. Deleuze, Gilles: Unterhandlungen 1972-1990 [Pourparlers 1972-1990, 

1990], übers. von Gustav Roßler, Frankfur t a.M. 1993, S. 22ff. In den Dialogen wird das 

philosophische Projekt von Deleuze auch beschrieben als Versuch, »aus dem Alkohol 

die Kraft, die er enthält, herauszudestillieren, ohne zu trinken«. Deleuze und Parnet: 

Dialoge, a.a.O., S. 61.

35 | Vgl. »Michel Foucault und das Zen: ein Aufenthalt in einem Zen-Tempel« [»Michel 

Foucault et le zen: un séjour dans un temple zen«, 1978], übers. von Jürgen Schröder, 

in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden/Dits et Ecrits, Bd. 3: 1976-1979, hg. von 

Daniel Defer t und François Ewald, Frankfur t a.M. 2003, Nr. 236, S. 776-782. Sympto-

matisch ist die Frage, die Foucault nach der Meditation dem Zen-Meister stellt: »Ist es 

möglich, die Zen-Praxis von der Gesamtheit der Religion und der Praxis des Buddhismus 

zu trennen?«, S. 779.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Jürgen Gunia

Der Soziologe Andreas Reckwitz hat das Dispositiv spätmoderner Kreati-
vität in diesem Sinne rekonstruiert. Im Resümee seines Buches Die Erfindung 
der Kreativität spitzt er diese auf zwei mögliche Formen zu: Die eine konkreti-
siert sich z.B. in Improvisationen, wie sie sich aus alltäglichen Situationen er-
geben können, die andere zeigt sich in der Etablierung von außergewöhnlichen 
Wiederholungsroutinen. Letztere bringt Reckwitz ausdrücklich mit Foucaults 
Darstellung antiker Techniken der Selbstsorge in Verbindung, die andere mit 
den Philosophien von Henri Bergson und Alfred North Whitehead – zwei An-
sätzen, die nicht zuletzt in ihrer vitalistischen Ausrichtung auf schöpferische 
Prozesse ohne Weiteres anknüpfbar sind an das Projekt von Deleuze.36

Im Unterschied zur resümierenden und verallgemeinernden Darlegung 
von Reckwitz jedoch bleiben bei Deleuze und Foucault Ästhetik und Kunst als 
metaphorische Referenzpunkte der Argumentation erhalten. Bekannterma-
ßen will der späte Foucault die von ihm hervorgehobenen Selbsttechniken als 
»Ästhetik der Existenz« bzw. als »Ausarbeitung seines eigenen Lebens als ein 
persönliches Kunstwerk« verstanden wissen.37 In einem Gespräch mit François 
Ewald benennt er zudem als Ziel dieser Ausarbeitung, die »Schönheit seines 
eigenen Lebens herauszubilden«.38 Was genau er unter »Schönheit« versteht, 
bleibt dabei unklar. Wilhelm Schmidt schlägt aus diesem Grund im Rekurs auf 
antike Vorstellungen vor, die Schönheit der foucaultschen Lebenskunst als das 
anzusehen, »was als bejahenswert erscheint«.39 Allerdings müsste man neben 
der Affirmation unter Umständen einen komplementären Aspekt hinzuzie-
hen, der mit der Vorstellung der Schönheit einhergehen kann: ein bestimmtes 
Maß an Stimmigkeit und Kohärenz.40 Genau dies wird ja bei Foucault gerade 
durch die Subjektivierungsübungen hergestellt, denn sie produzieren als Prak-
tiken der Wiederholung immer auch Kohärenz- oder Isomorphie-Effekte.

Bei Deleuze tritt die ästhetische Dimension etwa in seinem Aufsatz Spi-
noza und wir (1978) hervor. Die Bewegung des Werdens, die sich aus dem von 

36 | Reckwitz, Andreas: Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher 

Ästhetisierung, Berlin 2013, S. 365, Anm. 83. Zum Bezug zu Whitehead vgl. z.B. Faber, 

Roland und Stephenson, Andrea M. (Hg.): Secrets of Becoming. Negotiating Whitehead, 

Deleuze and Butler, New York 2011.

37 | Foucault, Michel: »Eine Ästhetik der Existenz« [»Une esthétique de l’existence«, 

1984], übers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden/

Dits et Ecrits, Bd. 4, a.a.O., Nr. 357, S. 902-909, hier S. 904f.

38 | Foucault, Michel: »Die Sorge um die Wahrheit« [»Le souci de la vérité«, 1984], 

übers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden/Dits et 

Ecrits, Bd. 4, a.a.O., Nr. 350, S. 823-836, hier S. 828.

39 | Schmidt, Wilhelm: Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung, Frankfur t a.M. 

1998, S. 168, Herv.i.O.

40 | Ebd., S. 252ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


267Selbstversuch und Übung 

Spinoza hergeleiteten Vermögen des Körpers ergibt, wird gedacht in einem äs-
thetischen Modell, und zwar dem Modell einer »musikalischen Komposition« 
oder »melodischer Linien«.41 Kompatibel mit dieser Art Musikalität sind bei 
Deleuze immer wieder auftretende Überlegungen zum Konzept des Rhyth-
mus  – einer »Faszinationsmetapher«, die notorisch auf das »Verhältnis von 
Wiederholung und Variation« verweist.42 Und in der Tat gibt der Rhythmus 
notwendigerweise ein Beispiel für das Ineinander von Differenz und Wieder-
holung in Deleuzes gleichnamiger Schrift ab.43 Anders als bei Foucault hat 
die konkrete, nichtmetaphorische Kunsterfahrung bei Deleuze einen hohen 
spirituellen Stellenwert. Kunst (und Literatur) firmiert wie schon bei Nietzsche 
als »das große Stimulans des Lebens«.44 Sie hat also mehr oder weniger den 
Rang psychedelischer Substanzen und steht somit ästhetikhistorisch eher im 
Zusammenhang mit dem Erhabenen als mit dem Schönen.45 Sich mit Kunst 
auseinanderzusetzen heißt folglich, von ihr einen desubjektivierenden, expe-
rimentellen Gebrauch zu machen. Diesem Pragmatismus gemäß, der jegli-
cher Repräsentationslogik entgegensteht, heißt es dann auch in Proust und die 
Zeichen (1964): »Das moderne Kunstwerk hat kein Sinnproblem, es hat einzig 
ein Problem des Gebrauchs.« Fest stehe nur, dass Kunst eine Einheit vermit-
tele – »die Einheit zwischen einem immateriellen Zeichen und einer gänzlich 
spirituellen Bedeutung«.46 

41 | Deleuze, Gilles: »Spinoza und wir« [»Spinoza et nous«, 1978], in: ders.: Spinoza. 

Praktische Philosophie, a.a.O., S. 159-169, hier S. 164.

42 | Blumentrath, Hendrik u.a.: »Rhythmus und Moderne. Einleitung«, in: Zeitschrift für 

Kulturphilosophie 1 (2013), S. 7-13, hier S. 11f.

43 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 39ff.

44 | Nietzsche, Friedrich: Kritische Studienausgabe, Bd. 13: Nachgelassene Fragmen-

te 1887-1889, hg. von Girogio Colli und Mazzino Montinari, 2., durchges. Aufl., München 

1988, S. 521.

45 | Zum Stellenwert des Erhabenen in der Philosophie von Deleuze vgl. Schaub, 

Mirjam: Gilles Deleuze im Wunderland. Zeit- als Ereignisphilosophie, München 2003, 

S. 92ff.

46 | Deleuze, Gilles: Proust und die Zeichen [Proust et les signes, 1964], übers. von 

Henriette Beese, Berlin 1993, S. 117 u. S. 36. Vgl. auch den Passus aus Differenz und 

Wiederholung: »Das Kunstwerk verläßt das Gebiet der Repräsentation, um ›experimen-

telle Er fahrung‹ zu werden […].« Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Jürgen Gunia

Spirituelle Schrif tlichkeit: Lesen, Schreiben, Tanzen 

Zusammenfassend kann man sagen, dass Spiritualität ein Ineinander von 
Ethik und Ästhetik impliziert. Im folgenden Schritt soll diese ethisch-ästheti-
sche Praxis von expérimentation und entraînement noch konkreter gefasst wer-
den. In Deleuzes Spinoza-Aufsatz wird bereits deutlich, dass sich der desub-
jektivierende Impuls – und damit die expérimentation – vorrangig an Texten 
entzündet, mithin also an Lektüren, die Deleuze als »affektive Lektüren« oder, 
an einem anderen Ort, als »Lektüren der Intensität« bezeichnet.47 Im Vorder-
grund stehen oftmals kurze und somit übersichtliche Stellen oder Sätze. Nicht 
zufällig heißt es im gemeinsam mit Guattari verfassten Rhizom-Text: »Findet 
die Stellen in einem Buch, mit denen ihr etwas anfangen könnt!«48 Das ist der 
drastisch antihermeneutische Imperativ einer intensiven, von einem körper-
basierten Affizierungsbegehren gesteuerten Lektüre. Eine derartige Lektüre 
geht mit einer inneren Bewegung einher, die man sich am ehesten abermals 
rhythmisch vorstellen kann, z.B. als dynamische Abfolge von »Schwingungen, 
Rotationen, Drehungen, Gravitationen, Tänze[n] oder Sprünge[n]«.49 

In Foucaults Vorlesungen zur Hermeneutik des Subjekts stehen ebenfalls 
Sätze im Vordergrund, sie werden sogar klassifiziert: Es geht um Maximen 
und Sentenzen. Mit diesen muss sich der Stoiker ausstatten; er muss sie, wenn 
er sie benötigt, griffbereit haben, also auswendig können, um Angriffe auf 
seine Integrität abzuwehren.50 Das ethische Programm der antiken Selbstsorge 
lässt sich selbst in einem einzigen »Grundsatz« – Foucault verwendet alterna-
tiv den Terminus »Sinnspruch« – benennen: »Man muss sich um sich selbst 
sorgen.«51 Auch hier ist die Rezeption körperlich konnotiert, denn die damit 
verbundene Übung wird zu einer latent physischen: Foucault hebt hervor, dass 
die Worte laut, also mithilfe der körperlichen Präsenz der Stimme, auszuspre-
chen waren (in medienhistorischer Hinsicht eine Selbstverständlichkeit).52 

47 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S.  169; Deleuze: Unterhandlungen, a.a.O., S.  18 u. 

passim.

48 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Rhizom [Rhizome, 1976], übers. von Dagmar 

Berger u.a., Berlin 1977, S. 40.

49 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 24. Ausführlich zum »Expe-

rimental Reading« vgl. Baugh, Bruce: »How Deleuze Can Help Us Make Literature Work«, 

in: Buchanan, Ian und Marks, John (Hg.): Deleuze and Literature, Edinburgh 2000, 

S. 34-56, hier S. 34ff.

50 | Foucault: Hermeneutik des Subjekts, a.a.O., S. 396.

51 | Ebd., S. 53. 

52 | Ebd., S. 438. Zudem hebt bereits Seneca im 84. Brief an Lucillus die Analogie her-

vor, die zwischen geistiger und körperlicher Arbeit besteht, sodass das Erstere meta-

phorisch als Verdauungsprozess verstanden werden kann. Historisch gesehen wird das 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


269Selbstversuch und Übung 

Die Lektüren, die Deleuze und Foucault im Blick haben, sind im Grunde 
beides Lektüren verlebendigender und gleichsam widerständiger Intensität. 
Bereits erwähnter Unterschied ist, dass die Lektüre bei Deleuze eine desub-
jektivierende und bei Foucault eine tendenziell subjektivierende Richtung ein-
schlägt. Fokussiert Foucault immer wieder die Verinnerlichung von Grundsät-
zen, so sind die Sätze und Stellen, die Deleuze im Blick hat, eher heterogener 
Natur; es können ebenfalls Sentenzen oder Aphorismen sein, aber auch poe-
tische Entwürfe. In Logik des Sinns (1969) zitiert Deleuze beispielsweise den 
Satz »Selbstverständlich ist alles im Leben ein Prozeß des Niedergangs« aus 
Francis Scott Fitzgeralds Bericht Der Knacks (1936).53 Deleuze bezeichnet die-
sen Satz als »Hammerschlag« und nimmt ihn zum Ausgangspunkt für seine 
Überlegungen zum Ereignis, das als existenzieller ›Riss‹ unverkennbar desub-
jektivierenden Charakter hat.54

Mit den unterschiedlichen Richtungen von Desubjektivierung und Subjek-
tivierung geht ein besonderes Verhältnis des Lesens zum Schreiben einher. Für 
Deleuze hat das Schreiben den Charakter einer Mitschrift; es initiiert »expe-
rimentelle Prozesse« und dokumentiert diese zugleich als »Erfahrungsproto-
koll«.55 Damit befindet er sich in der Nähe avantgardistischer Schreibverfahren 
der klassischen Moderne, also etwa der surrealistischen écriture automatique 
oder der stream-of-consciousness-Techniken, bekannt geworden durch James 
Joyce und Virginia Woolf, die Deleuze bewunderte. Die stoischen Schreibver-
fahren von Foucaults historischer Untersuchung resultieren dagegen in Flo-
rilegien oder in »hypomnemata«, Vorformen des modernen Journals. Beide 
Formen dienen ihm zufolge nicht zur narrativen oder deskriptiven Selbst-
darstellung, sondern bilden in ihrem fragmentarischen Journalcharakter ein 

Christentum die Topik des Lesens erheblich ver feinern. Die von den Benediktinern ent-

worfene »göttliche Lesung«, die lectio divina, basier t nicht nur auf einer dif ferenzier ten 

Verfahrensweise des Lesens, sondern auch auf einem Ausbau der damit verbundenen 

physiologischen, ja »gastronomischen Metaphorik«: Das intensive Lesen der biblischen 

Schrif t ist demnach gleichzusetzen mit dem Schmecken, Verkosten, Verdauen und Wie-

derkäuen des göttlichen Wortes. Vgl. Leclerq, Jean OSB: Wissenschaft und Gottverlan-

gen. Zur Mönchstheologie des Mittelalters, Düsseldorf 1963, S. 84ff. Zur weiteren ge-

nuin biblischen Tradition dieser Metaphorik vgl. Manguel, Alberto: Eine Geschichte des 

Lesens, Reinbek bei Hamburg 2000, S. 202f.

53 | Fitzgerald, Francis Scott: Der Knacks [The Crack-up, 1936], übers. von Walter 

Schürenberg, Berlin 1984, S. 9.

54 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], übers. von Bernhard 

Dieckmann, Frankfur t a.M. 1993, S. 193.

55 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Jürgen Gunia

Archiv und damit den Ausgangspunkt für eine prozessuale, d.h. sich ständig 
erneuernde Konstituierung des Subjekts.56 

Dass das schreibende Lesen einen Aneignungsprozess meint, zeigt im Üb-
rigen, dass Foucault Senecas Empfehlung ernst nimmt, wonach man »weder 
bloß schreiben noch bloß lesen« soll.57 Die enge Verklammerung von Rezep-
tion und Produktion reduziert die Differenz von Eigenem und Fremden und 
lässt das stoische Subjekt zum Autor werden. Zugespitzt könnte man gerade 
behaupten: Subjektivierung heißt Autorwerden.58 Das an romantische Poetik 
erinnernde, operativ-experimentelle ›Schreiblesen‹ ist insofern eine Praxis 
oder besser eine Produktion, weil sich durch sie das Subjekt der Selbstsorge 
als Autor seiner selbst konstituiert. Ein Autor freilich, der nichts anderes ist 
als eine Momentaufnahme im Subjektivierungsprozess. Genau dieses indirek-
te Postulat des intensiven, desubjektivierend-subjektivierenden Schreiblesens 
lässt das philosophische Projekt von Deleuze und Foucault allerdings obsolet 
werden, dominiert doch nicht erst in der multimedial überfrachteten Postmo-
derne eher die »defensive Lektüre«.59 Refugien der schriftbasierten expérimen-
tation und des entraînements existieren folglich in Restbeständen allenfalls im 
Bereich der Literatur selbst oder an der Universität, und dort in textzentrierten 
Disziplinen wie der Theologie, der Philosophie und vor allem den einzelnen 
Philologien. Allerdings nur dann, wenn neben der systemkonformen Heran-
bildung sogenannter Kompetenzen durch fachinterne Übungsdidaktiken noch 
das Moment der Selbsterfahrung und des Selbstversuchs stark gemacht wird. 

56 | Hierzu Foucault, Michel: »Über sich selbst schreiben«, a.a.O.

57 | Seneca, Lucius Annaeus: Philosophische Schriften. Vollständige Studienausgabe, 

Bd. 4: Briefe an Lucilius, 2. Teil, Wiesbaden 2004, S. 20.

58 | Genau dies wird später auch die benediktinische lectio divina nahelegen, wenn 

freilich auch die christliche Glaubenswahrheit völlig andere Vorzeichen setzen wird. Vgl. 

Schneider, Michael: »Lectio divina heute praktizieren«, in: Erbe und Auftrag. Monasti-

sche Welt 3 (2011), S. 277-289, hier S. 279. 

59 | Weinrich, Harald: »Lesen  – schneller Lesen  – langsamer Lesen«, in: Neue Rund-

schau 95 (1984), H.  3, S.  80-99, hier S.  81. In einem Interview zu Tausend Plateaus 

beklagt sich Deleuze über den Buchmarkt, in dem sich Tausend Plateaus behaupten 

müsse: »Tausend Plateaus liefer t Erkenntniseffekte; aber wie soll man es inmitten des 

Rummels, der jede Woche ein neues Meisterwerk unserer Zeit ›entdeckt‹, vorstellen, 

ohne Meinungs- oder Stareffekte einzusetzen?« Deleuze: Unterhandlungen, a.a.O., 

S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Physiology versus Psychology 
The Priest and the Biopolitics of Ressentiment

Sjoerd van Tuinen

Looking back on the Genealogy of Morals in Ecco Homo, Friedrich Nietzsche 
claims that his book contained »the first psychology of the priest«.1 This 
should be understood in a dual sense as both the typology of the priest and the 
priestly nature of psychology. First, the priest wages a war against aristocracy, 
not through direct physical engagement but through psychological contagion 
and seduction.2 As Sigmund Freud allegedly said whilst travelling to America, 
where he was to introduce psychoanalysis: »We are bringing them the plague.« 
Second, psychology presupposes the gregarious organisation and moralising 
mediation of the men of ressentiment which only the priest can bring about, 
thus paving the way for the modern liberalist pacification of the loser as guilty 
individual (if you were unsuccessful in the market, blame no-one but yourself). 
Not only is psychology a typical method employed by the priest, the priest is 
also typical of psychology: the priest is the psychologist par excellence, the very 
sense and value of psychology’s will to power. As Gilles Deleuze and Félix Guat-
tari put it: »there never was but one psychology, that of the priest.«3 At once 
sick and strong, servile and noble, the priest is the artist of the soul.4 

Without a doubt, Michel Foucault and Deleuze are the most profound 
authors to have continued Nietzsche’s genealogical inquiry into the priestly 
origins of Western subjectivity and its interior core, the psyche. As early as  
1946, in an essay inspired by Jean-Paul Sartre entitled »From Christ to the 

1 | Friedrich Nietzsche, Ecce Homo. How To Become What You Are, transl. by Duncan 

Large (Oxford: Oxford World’s Classics, 2007), III GM.

2 | Friedrich Nietzsche, On the Genealogy of Morality, transl. by Carol Diethe (Cam-

bridge: Cambridge University Press, 1994), Essay I-III, here I 7. 

3 | Gilles Deleuze and Félix Guattari, Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophrenia  1, 

transl. by Robert Hurley, Mark Seem and Helen Lane (Minneapolis: University of Minne-

sota Press, 1983), p. 111. 

4 | Nietzsche, Genealogy of Morality, III 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Sjoerd van Tuinen

Bourgeoisie,« Deleuze argued that with Christianity there begins a cult of 
interiority, which capitalism would deepen by means of private property and  
money.5 After his treatment of the Nietzschean revolution in philosophy in 
Nietzsche and Philosophy and the events of May ’68, Deleuze rewrote, together 
with Guattari in Anti-Oedipus, the Genealogy of Morals in terms of the uni-
versal history of capitalism and penned a fulminant polemic with that »last 
priest«,6 the psychoanalyst, only to culminate, in A Thousand Plateaus, Foucault 
and What is Philosophy?, in a »geology of morals« which gets rid of the last 
remnants of human subjectivity which may still have been constitutive of the 
historical continuity of Nietzsche’s original genealogical method.

Similarly, and more or less simultaneously, Foucault attempted »a histo-
ry of the different modes by which, in our culture, human beings are made 
subjects.«7 Whether in his early archaeologies of knowledge practices or his 
later genealogies of power relations and of technologies and aesthetic practices 
of the self, his questioning of subjectivity is not concerned with morality but 
with ethics and sovereignty. While this leaves out the Nietzschean problematic 
of ressentiment or moral sickness, it nonetheless attributes a constant and es-
sential role to the priest or »pastor« as fulfilling a psychologising function in 
Western dispositives of power and their particular regimes of truth.

After a short recapitulation of the Nietzschean typology of the priest, we 
will follow Foucault in unfolding the pastoral function as an essential link be-
tween politics and biological and psychological life. By way of Deleuze, we will 
then situate the forgetting of the priest in later discourses on ressentiment with-
in the context of contemporary biopolitics. If, as Nietzsche foresaw, modern 
politics has become a struggle over the definition of life, what matters is first 
of all the protection of the body from the mould of psychology as a privileged 
mode of subjectivation. The critical problem of ressentiment and its clinical 
transmutation into new forms of life at stake in the battle between the philoso-
pher and the priest as two radically opposed physicians of culture.

The Priest as Organiser of Ressentiment

According to Nietzsche, the »morality of customs« (Sittlichkeit der Sitte, the dis-
ciplining and domesticating practices of culture in its immeasurable histori-
cal extension) is constituted in principle, although hardly ever in fact, by the  

5 | See www.raymondvandewiel.org/from_christ_to_the_bourgeoisie_translation.pdf  

(last accessed 21-11-2014).

6 | Deleuze and Guattari, Anti-Oedipus, p. 112, p. 108 and p. 332.

7 | Michel Foucault, »The Subject and Power,« in: Power, Essential Works of Foucault. 

1954-1984, ed. James D. Faubion (New York: The New Press, 2000), p. 326. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


273Physiology versus Psychology 

spontaneous activity of nobles, while slaves are characterised by an unhealthy 
»feeling of revenge« or ressentiment: that fixation of affects which occurs when 
a »reaction ceases to be acted in order to become something felt (senti)«8 and 
expresses itself only in moral indignation over the actions of others. If this 
typological difference between aristocrats and slaves is first of all a hierarchy 
in principle, this is because in history it tends to be blurred, distorted or even 
reversed by ressentiment, which fictionalises a threefold reversal of values: the 
vengeful reversal according to which misfortune must be immediately and 
symmetrically turned into fortune; the paralysing reversal by which compen-
sation is sought for impotence in imaginary action; and the normative reversal 
by which the precarious promises of the other two reversals are consolidated as 
unconditional and universally valid.9

But how does ressentiment become capable of this historical reversal of val-
ues, given the slaves’ essential inability to act? This is the genealogical question 
par excellence and Nietzsche’s answer is highly original: the reversal of values is 
due to the calculating genius of a third type, the priest. Only the priest is able 
to organise ressentiment and thus lead the slave revolt in morality, which is the 
moment when »ressentiment itself becomes creative and gives birth to values«10; 
in other words, when it constitutes a global culture of its own in which weak-
ness turns into merit, baseness into humility, passivity into patience, or more 
generally good into Evil and bad into Good. Indeed, from the genealogical point 
of view, the priest is the most important type: without him it is not clear why 
the whole of life would succumb to passivity. While ressentiment is the source 
of slave morality, it takes an artist capable of giving an adaptive and regulative 
form to passive matter for the fictional reversal of values to bring about real 
effects and usher in the long history of a postponed and imaginary revenge.11

The role of the priest, according to Nietzsche, is that of a healer or redee
mer who suffers from the same illness he is supposed to heal. Accordingly, the 
priest is the »delicate animal«12 whose weakness leads him to withdraw from 
direct physical battle with the strong, and to use only psychological concepts 

8 | Deleuze, Nietzsche and Philosophy, p. 111. 

9 | As Christoph Narholz has argued, the normative reversal makes the other two psy-

chological reversals relevant to the critique of metaphysics, but also more generally to 

all discourse on legitimation. See Christoph Narholz, Die Politik des Schönen (Berlin: 

Suhrkamp Verlag, 2012), pp. 35-38.

10 | Nietzsche, Genealogy of Morality, I 10. 

11 | Friedrich Nietzsche, The Anti-Christ, In: The Anti-Christ, Ecce Homo, Twilight of 

the Idols, and Other Writings, ed. by Aaron Ridley and Judith Norman, trans. by Judith 

Norman, (New York: Cambridge University Press 2005), pp. 3-67. Deleuze, Nietzsche 

and Philosophy, pp. 125-126.

12 | Nietzsche, Genealogy of Morality, III 15.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Sjoerd van Tuinen

(soul, free will, God, bad conscience) and techniques (pity, confession, inter-
pretative authority, ascetics), which are the sign of an all-the-more ambitious 
and all-the-more vicious desire for power, because they legitimate and conserve 
an impotent form of life which, were it not for this spiritual revenge, would be 
destined for physiological ruin. On the one hand, the priest is parasitical on 
the outcome of the culture of the nobles, namely conscience, or »the capacity to 
make promises«13 inscribed in our bodies. There is no body politic, no compo-
sition of bodies in bigger sovereign unities, without the inhibition and interna
lisation of animal instincts in the form of souls that suffer.14 On the other hand, 
the priest is both the accomplice of the ressentiment that follows from this latent 
regime and its disseminator. His concepts all derive from the basic paralogism 
of ressentiment which lies at the basis of all moral judgment, the fiction of a 
force or subject »separated from what it can do«, e. g. the projection of a bird of 
prey that is free to act like a lamb and whose intentions are blameworthy if it 
does not.15 But his procedure is to re-orient this projection in order to execute 
the recrimination against the subject of ressentiment itself. Whereas the man of 
ressentiment seeks the structural unity of a Doer behind the deed who might be 
blamed for his action, the priest finds a Feeler behind ressentiment who must 
be made conscious of his irrationality (»you are guilty of yourself«16). In this 
way, the outcome of the activity of the noble becomes the starting point for the 
priest, while at the same time it acquires a new evaluation: conscience becomes 
bad conscience. Pity is the preeminent means by which the priest protects his 
lambs, both against the greed of the birds of prey (by seducing the latter to be-
come lambs as well and thus separate them from what they can do) and against 
explosions of rancour within the herd itself (by redirecting the outward, re-
criminatory sense of ressentiment inwards).17

More than any other tradition of priesthood (shamanic, Buddhist, Judaic 
etc.), Nietzsche credits Christianity with the consolidation of this paradoxical 
victory of reactive over active forces. The priest triumphs over the noble, not 
through an immediate composition of forces but through an indirect contagion 
of souls. He establishes his power over his herd by giving each of its members a 
new psychological depth. Indeed, for Nietzsche there is no culture of the spirit 
or soul worthy of the name except that of the priest.18 Psychology is precise-
ly the way in which the priest gives meaning to the suffering from which he 

13 | Ibid., II 1. 

14 | Ibid., II 16-7.

15 | Deleuze, Nietzsche and Philosophy, pp.  122-124; Nietzsche, Genealogy of Mo

rality, I 13. 

16 | Nietzsche, Genealogy of Morality, III 15.

17 | Ibid., III 13-15, 18.

18 | Ibid., I 7.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


275Physiology versus Psychology 

simultaneously derives his power. He provides the sick with refined but addic-
tive defence mechanisms (Gefühlsausschweifungen, especially against the feeling 
of guilt19) which momentarily anaesthetise suffering, but in fact only stimulate 
its proliferation and envelop us in reactionary sentiments. For whereas the noble 
affirms suffering as the consequence of his own actions without internalising it, 
the slave learns to see himself as the source of Evil (sin) and suffering as the nec-
essary negation of his own secret desires (nihilism, or the will to nothingness). 
From here on, nobles and slaves alike need to fear, denounce and repress their 
own desire for power in order to live peacefully: we are all slaves now.

From Pastor al Power to Biopolitics to Psychopolitics

It is not difficult to find historical instantiations of the type of the priest. Under 
the title »Dionysus versus the Crucified«, Nietzsche first shows how the Jewish 
priest constitutes the typical condition of existence for the desire for power of 
the Jewish people by interpreting their servility as a virtue sanctioned by a pun-
ishing and rewarding God.20 The despot and the priest both need the sadness 
or suffering – affects that involve the diminution in the power of acting – of 
their subjects and compensate them with a transcendent meaning. As Deleuze 
and Guattari would later argue, every priest belongs to an »imperial-despotic 
system«, where written signifiers are expressions of a hidden voice, whether of 
the emperor or of God, requiring interpretation. The hermeneutical alliance of 
priest and despot substitutes a fiction of revealed »truth« for efficacious expres-
sion, and subjugates the will (desire) to the reproduction of meaning under the 
lawful rule of those who claim privileged access to its truth.21 

However, the truth of the Jewish priest is not yet a psychological one. For, 
more than the Jewish priest, it is the Christian priest who is typical of Europe-
an culture, as it is he who teaches man’s will to desire its own repression, and 
first of all the repression of its own vengefulness. He offers a system of inter-
pretation by which the meaning of individual confessions is uncovered at the 
same time as the speaker is socialised as an individual who accepts, adapts to, 
and identifies with the behavioural model of the metaphorical flock. By way of 
the desire for truth, the priest thus introduces an asceticism or narcotics of life 
which in modernity would be secularised in the Kantian ideal of the emancipa
ted subject, capable of prescribing to himself the Law of Reason. Once it is freed 

19 | Ibid., III 15-20.

20 | Nietzsche, Genealogy of Morality, I 1-17. 

21 | Gilles Deleuze and Félix Guattari, A Thousand Plateaus. Capitalism and Schizo-

phrenia 2, transl. by Brian Massumi (Minneapolis: University of Minnesota Press, 

1987), pp. 114-135.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Sjoerd van Tuinen

from the power of the Church, subjectivity acquires the neurotic unity of priest 
and believer, despot and subject, conquering and conquered slave (or Hegel and  
Kojève’s master and servant), in other words, the unity of the personal.22 It is at 
this point of appearance of the new psychosocial type of modern man that the 
psychologising function of the Christian priest is assumed through practices 
such as psychoanalysis, which, as Deleuze and Guattari have shown, even after 
the death of God continue to help us in interpreting the secret truth of our re-
pressed desire while simultaneously civilising it in accordance with the dominant 
model of subjectivation of capitalist society, the triangular or Oedipal family.23

Whereas Deleuze and Guattari, in their critique of psychoanalysis, stay 
truest to Nietzsche in conceptual terms, Foucault stands alone when it comes 
to historical detail. In Discipline and Punish, The Will to Knowledge and their 
methodological justification in Nietzsche, History, Genealogy, Foucault takes up 
Nietzsche’s cry that the origin of morality and of free and responsible indivi
duals is not itself moral and free, but an infinite play of subjection to external 
forces that are inscribed in our bodies and to the specific types of knowledge 
that legitimate and inform these practices of power. Where Nietzsche conceives 
of morality or culture as a body politic, Foucault is particularly interested in 
mapping the »composition of forces« in the period between the late 18th and 
early 20th century: the political anatomy of disciplinary power involved in the 
production of modern subjectivity in the fields of sexuality and delinquency – 
the former long since the privileged domain of priestly power and the latter 
traditionally coming under the control of the despot.

Discipline is the »art« by which the human body becomes useful as it be-
comes more obedient, and vice versa, without this leading to any sort of alie
nation: »If economic exploitation separates the force and the product of labour, 
let us say that disciplinary coercion establishes in the body the constricting 
link between an increased aptitude and an increased domination.«24 The privi-
leged technology of disciplinary power is the Panopticon, which locks us up in 
a situation of general surveillance which we internalise and maintain by our-
selves as patients or delinquents. The first truly faceless and de-individualised 
organisation of power in history, it is also the most individuating. Both subject 
and object of power, the individual acquires an infinite knowledge of him- or 
herself at the same time as (s)he acquires the techniques for self-measuring, 
-controlling, and -improvement. Thus while the knowledge and power of disci-
pline have their point of application in the body, what they produce is the self. 
Together they constitute what Nietzsche called the process of Einverseelung and 

22 | Deleuze, Nietzsche and Philosophy, p. 87, pp. 93-94.

23 | Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus, pp. 154-155.

24 | Michel Foucault, Discipline and Punish. The Birth of the Prison, transl. by Alan 

Sheridan (London: Penguin, 1991), p. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


277Physiology versus Psychology 

what Foucault calls assujettissement, the inscription of power relations in the 
body in the form of the soul: a non-corporeal, discursive reality, which is none-
theless inconceivable without the discrete functioning of power assemblages.25

If the Nietzschean figure of the priest has disappeared from Foucault’s 
analyses of disciplinary power, this is because his psychologising function has 
been outsourced to the more anonymous political-technological architectonic 
of the Panopticon. However, the political anatomy of docile but useful bodies is 
insufficient for explaining the functioning of the modern state, as here the ex-
perience of freedom is fundamental. Even before the rise of disciplinary power 
and its institutions of enclosure such as the hospital and the prison, from the 
first great crisis of capitalism in the 16th century onward, there had gradually 
appeared another, complementary mode of power which would acquire its full 
scope and consistency in the 18th century. This »governmentality« is the care 
of self and the government of others in an open environment full of aleatory 
events. While discipline is applied to the individual body and its model of power 
is that of war, governmentality applies to the population at large, and its model 
of power is that of the government of men’s lives in quotidian detail. Com-
plementary to processes of identification and assujettissement, governmentality 
provides conditions of subjectivation.26 It is in this context that Foucault, in his 
research in the middle and late seventies, is quick to rediscover the Nietzschean 
theme of »pastoral power« and its specific mode of psychologisation. Rather 
than in the exercises of the army, the ancestor of modern governmentality is 
found in monastic discipline, which is based on the more tender techniques of 
individual care and dutiful guidance (conduit) of the shepherd over its flock of 
free sheep.

Both disciplinary and pastoral forms of power may be defined as simulta-
neously totalising and individualising. But while discipline consists of a strictly 
vertical relationship of obedience and utility of the individual subject to the 
despot he serves – whether this is the traditional sovereign and his law-giving 
power or the law internalised in the soul – pastoral government combines the 
vertical relation to the priest with a horizontal relationship to the rest of the 
social body (Omnes et Singulatim).27 Based on subtle bonds of reciprocity be-
tween pastor and flock and distributed to the whole community, its aim is to 
quiet hostilities within the herd.28 Belonging to a religion devoted to salvation, 
its object is not just the sexual pervert or the criminal, but the troubled soul 

25 | Foucault, Discipline and Punish, pp. 29-30.

26 | Michel Foucault, Security, Territory, Population. Lectures at the Collège de France, 

1977-1978, transl. by Graham Burchell (New York: Picador), pp. 184-185.

27 | Foucault, »Subject and Power«, pp. 332-336. See fur ther Foucault, »Omnis et Sin-

gulatim: Towards a Critique of ›Political Reason‹,« in: Power, pp. 298-325.

28 | Ibid., pp. 301-303.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Sjoerd van Tuinen

in general: the soul obsessed with its pernicious combination of avidity and 
anguish, covetousness and culpability, in other words, with lack and sacrifice.

As inheritor of the ancient spiritual master of the pre-Christian, Mediterra-
nean East, especially the Hebraic relation between God and his people, Christi-
anity expands pastoral power in three ways: it offers guidance towards salvation 
by means of an economy of faults and merits; it submits its individual subjects 
to the law by means of moral prescriptions; and it directs and conducts them 
by teaching a hidden, inner truth.29 Or in the words of Deleuze and Guattari, 
power is organised around lack, law and signification: »The priest cast the triple 
curse on desire: the negative law, the extrinsic rule, and the transcendent ide-
al.«30 Since it cannot be exercised without knowing the inside of people’s souls 
and their desires, pastoral power firstly implies a conscience and the ability to 
constantly examine and direct its inclinations (analytical identification). Since 
Christianity is not a religion of the general law, but of God’s will for each indi-
vidual in particular it demands, secondly, total and limitless obedience of the 
sheep to the pastor (assujettissement). And since the pastor can only care for the 
care that others take of themselves if the other speaks the truth, this truth is, 
thirdly, made available and intelligible through a hermeneutic understanding 
of, and relation to, the soul (subjectivation). Thus, if the Jewish priest had al-
ready installed an exterior authority, in Christianity the soul and its experience 
of freedom became the product of a new kind of hermeneutics that mediates 
between authority and conscience through the incorporation of a technology 
of self-examination and self-government inherited (and transformed) from 
post-Socratic philosophy. Jerusalem and Athens, the shepherd-flock and the 
city-citizen converge in a new pastoral type of power. It is based on the constant 
care for individuals and their obedience and is combined with the particular 
knowledge acquired through an internalisation of the despotic desire for truth.

Much more than both the traditional political power of the prince and mo
dern disciplinary power, pastoral power is concerned with the worldly order of 
everyday conduct.31 Foucault sometimes refers to Saint Francis de Sales’ In-
troduction to the Devout Life first published in 1609. Precisely at the moment 
when political power is no longer modelled on the virtues and wisdom of the 
sovereign and God’s rule of the world, but on the anonymity of the state appa-
ratus and the rational government of free individuals, the new, centralised state 
begins to secularise and integrate the technologies of the self and individuation 

29 | Foucault, Security, Territory, Population, pp. 123-190, pp. 183-185. For a good 

summary, see Jeremy Carrette, »Foucault, Religion, and Pastoral Power,« in: A Compan-

ion to Foucault, ed. Christopher Falzon, Timothy O’Leary and Jana Sawicki (Oxford: Wiley 

Blackwell, 2013), pp. 376-377.

30 | Deleuze and Guattari, A Thousand Plateaus, p. 154.

31 | Foucault, Security, Territory, Population, p. 154. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


279Physiology versus Psychology 

of Christian pastoral power. Embodied by the mixed figure of the minister, the 
shift in the relationship between religion and politics from church and state to 
»pastorate and government«32 is made possible by the Reformation and Count-
er-Reformation and their struggle over the correct manner of governing in the 
Church. As a result, priests gained increasing power at a local level and caused 
confessional technologies and codes of conduct to spread through society at 
large.33 The history of the Church already featured a combination of political 
and pastoral problems of dispersion, and a constant tension between ecclesias-
tic dogma and dissident forms of spirituality. From the 16th century onwards, 
the police became the integrated solution to the tricky adjustment between po-
litical power wielded over legal subjects of state and pastoral power wielded 
over free individuals.34 The two kinds of exercising of power, represented by 
despot and priest, converge in the general production and control of free indi-
viduals.35 The pastor provided for salvation in the afterlife; now, the state seeks 
man’s wordly happiness by regulating society and the moral quality of life. The 
aim of the modern art of government, or state rationality freed from the mould 
of administrative monarchy, as Foucault writes, is »to develop those elements 
constitutive of individual’s lives in such a way that their development also fos-
ters the strength of the state.«36 Combining economic and religious themes, 
its main concern is the bio-economical health and security of the body politic 
of floating populations, commercial networks, and technical innovations, and 
as such it also constitutes the biopolitical core of the neoliberal welfare state.37

The moment in the Middle Ages when early Christian technologies of pen-
ance became confessional is also the moment when the priest first acquired a 
medical role (the administration of the proper satisfaction corresponding to 
a sin in order to heal the patient suffering the effects of sin). It is true that, 
with the appearance of the medical rationality of politics and governance (the 
medizinische Polizei) at the end of the 18th century, the authority of the pastor 
was replaced by the competence of the economist and the doctor. If, from the 
17th century pastoral and Jean-Baptiste de la Salle’s concern for detail to auto
biographical literature in 19th century, ours has nonetheless become a singular-
ly confessional society, this indicates that the intricate links between confession 
and medicine have never really been broken. Psychoanalysis’ »talking cure« 

32 | Ibid., p. 192.

33 | Ibid., p. 89, pp. 227-231. Michel Foucault, Abnormal. Lectures at the Collège de 

France, 1974-1975, transl. by Graham Burchell (London, New York: Verso, 2003), p. 175. 

34 | Foucault, »Omnes et Singulatim«, p. 307; Foucault, Security, Territory, Population, 

pp. 191-226.

35 | Foucault, »Subject and Power«, p. 333.

36 | Foucault. »Omnes et Singulatim«, op.cit., p. 322.

37 | Ibid.; Foucault, »Subject and Power«, p. 307.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Sjoerd van Tuinen

was perhaps the first domain in which confessional procedures and psychiatric 
medicalisation of sexuality were explicitly combined.38 But what all biopolitical  
technologies of medical psychology share is that, unlike the psychiatric hospi-
tal or analytical session, they work in an open space centred around the family 
as cornerstone of bourgeois society, where power functions not through meti
culous composition, but by infinite contagion. Thus, while itself an apparatus 
of security and prevention of the aleatory, such as the 18th century inoculation 
campaigns against smallpox (as distinguished from the exclusion regime of 
lepers and the incarceration regime against the plague), the process of biopoli
tical medicalisation and psychologisation has no boundaries.39 

Precisely at the moment when the Cartesian cogito became the transcen-
dental or universal model for the management of the freedom and rationality 
of the individual, the demand for medical psychology became insatiable and 
pastoral power dispersed into the complete governmentalisation of society. As 
hermeneutics was replaced by analysis, the new confessor is no longer a spiri
tual guide but a master of scientific discourse. In the name of liberation, we 
now prefer a doctor to a spiritual guide and pity those who choose otherwise 
for their lack of emancipation. Yet this last vestige of sovereignty at the same 
time implies an infinite process of empirical psychologisation of all that re-
mains stubbornly irrational, such that, from kindergarten to elderly care, we are 
turned into obedient students of psychological method and evidence, which 
drains us from all political subjectivity. It is therefore not enough to say that 
psychologists are the pastors and priests of our time, since everybody has be-
come his own psychologist. Indeed, while Christianity’s preoccupation with 
self-knowledge still presupposed a spiritual practice and transformation of the 
self, the Enlightenment would suppress any spirituality and thus finally alien-
ate truth from practical subjectivity.40 For as Nietzsche already knew, scientific 
knowledge as non-belief is also the last refuge of belief, just as the Cartesian 
non-spirituality based on pure self-knowledge instead of self-transformation is 
the degree-zero of spirituality.41 Biopolitics defines and limits subjectivity by 

38 | Wendy Grace, »Foucault and the Freudians,« in: A Companion to Foucault, ed. 

Christopher Falzon, Timothy O’Leary and Jana Sawicki (Oxford: Wiley Blackwell, 2013), 

pp. 226-242, esp. p. 230.

39 | Foucault, Security, Territory, Population, pp. 41-42, pp. 57-63.

40 | Michel Foucault, The Hermeneutics of the Subject. Lectures at the Collège de 

France, 1981-1982, transl. by Graham Burchell (New York: Picador, 2005), pp. 17-19, 

p. 26, pp. 190-191. Cf. Mark G. E. Kelly, »Foucault, Subjectivity, and Technologies of the 

Self,« in: A Companion to Foucault, pp. 510–25, https://www.academia.edu/4267297/

Foucault_Subjectivity_and_Technologies_of_the_Self, (last accessed 7-8-2017).

41 | Friedrich Nietzsche, Beyond Good and Evil, transl. by Judith Norman (Cambridge: 

Cambridge University Press, 2002), I.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


281Physiology versus Psychology 

its relationship to its individual truth, while politics is reduced to the adminis-
tration of bio-economic life. In the first part of the History of Madness Foucault 
therefore describes this new claim of politics on life, which begins at the end 
of the 16th century, as the »Great confinement« of everything deemed unrea-
sonable.42 Or as Deleuze and Guattari put it: »Oedipus is one of those things 
that becomes all the more dangerous the less people believe in it; then the cops 
are there to replace the high priests.«43 What was once mild paternalism now 
becomes a matter of continuous surveillance, medication and psycho-educa-
tion. In the scientifically constructed world, psychology is the concluding piece, 
the necessary complementary truth to neuro-biology and economics and their 
guiding ideal of completely desubjectivated knowledge.44

Contemporary biopolitics is psychopolitics, in which the pharmaceutical 
sector, policy makers, the entertainment industry and the psy-sector increa
singly rely on one another. From the Church to new discursive authorities such 
as practitioners of neurocognitivism and all the mediagenic experts, teachers 

42 | Michel Foucault, History of Madness, transl. by Jonathan Murphy and Jean Khalfa 

(London, New York: Routledge), p. 77. As Edward F. McGushin, from whom I have bor-

rowed the analogy between biopolitics and the Great Confinement, has argued, religion 

itself becomes a moralising force, such that the modern desacralisation of poverty and 

instrumentalisation of charity is inseparable from the imperative to work. Edward F. 

McGushin, Foucault’s Askesis. An Introduction to the Philosophical Life (Evanston IL: 

Northwestern University Press, 2007), pp. 228-237.

43 | Deleuze and Guattari, Anti-Oedipus, p. 81.

44 | Jan de Vos, Psychologisering in tijden van globalisering. Een kritische analyse van psy-

chologie en psychologisering, (Leuven: Acco, 2011), pp. 186-187. While De Vos consistently 

contrasts psychoanalysis as spiritual practice with medical psychology, Deleuze explains 

the paradoxical popularity of psychoanalysis after May ’68 by situating it squarely in terms 

of the process of psychologisation, precisely because its popularity is based on contagion 

outside the traditional institutions and even outside the family, where »[n]eurosis has ac-

quired its most frightening power, that of propagation by contagion: ›I will not let go of you 

until you have joined me in this condition.‹« See Gilles Deleuze and Claire Parnet, Dialogues 

2, transl. by Hugh Tomlinson and Barbara Haberjam (New York: Columbia University Press, 

1987), p. 83. He identifies three mechanisms of contagion of »psychoanalytic power«: the 

recruitment of »patients« which no longer works by familial filiation, but by alliance (friends 

telling you that »you ought to try it yourself!«), the juridical transition from a contractual 

relationship to statutory fixity between analyst and analysand (while the psychiatrist deals 

only with the clear cases of »madness«, the analyst deals with a whole psychopathology of 

everyday life, from those who appear to be mad but are not exactly mad to those who are 

mad but do not immediately appear to be so), and the transition from signified to signifier 

(psychoanalysts are like journalists who create their own event, such that the consultation 

room offers a better understanding of Oedipus than our parents’ bedroom). Ibid., pp. 82-87.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 Sjoerd van Tuinen

and trainers that accompany it, we are educated in private coping strategies 
that define what seems doable within given bio-economical coordinates. At 
the same time, these strategies publicly legitimate trauma. »Psychologization 
is more than the design of alienation and discontent in contemporary global 
culture. It is a part of the processes that create that very alienation and discon-
tent.«45 Thus, from criminals asking for psychiatric guidance to war victims 
learning to observe themselves and to the indebted man who lives in constant 
distrust of himself and others, we are all obsessed with a psychology that forces 
us to become the subject of our own desubjectivation and that precedes in an a 
priori fashion any psychosocial or political role we might occupy. And did not 
Deleuze and Guattari describe this situation already when writing about the 
infinite Oedipalisation?46

Polemology: Physiology versus Psychology

In an interview with Alain Badiou in 1965 entitled Philosophy and Psychology, 
Foucault argues that psychology is not a science, but the »cultural form […] with 
which Western culture has been familiar for a long time, and in which there 
emerged such things as confession, casuistry, dialogues, discourses, and argu-
mentations that could be articulated in certain milieus of the Middle Ages, love 
courtships or whatnot in the mannered circles of the seventeenth century.«47 
All his later works on the hermeneutics of the self, pastoral power, and the 
ministry of the body as flesh are already anticipated here: »Every psychology is 
a pedagogy, all decipherment is a therapeutics: you cannot know without trans-
forming [sans transformer]«.48 Yet it is precisely with the onset of modernity, and 
its privileging of psychology as the transcendental framework for spirituality in 
general, that psychology’s transformative potential has become minimised and 
locked up in empirically prescripted forms of subjectivity. Philosophy and the 
human sciences, the transcendental and the empirical, converge in the psychol-
ogy of man’s reflection on his finite self, or in other words, in what Foucault 
calls »anthropology«. The transformative passage through psychology has be-
come an »absolutely unavoidable and inevitable impasse« symptomatic of the 
»anthropological slumber« in which both philosophy and the human sciences  

45 | Ibid., p. 19, p. 163. 

46 | Deleuze and Guattari, Anti-Oedipus, p. 265.

47 | Michel Foucault, »Philosophy and Psychology,« in: Aesthetics, Method and Episte-

mology: Essential Works of Foucault, ed. James D. Faubion (New York: The New Press, 

1998), p. 250.

48 | Ibid., p. 255.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


283Physiology versus Psychology 

are »put to sleep by one another«,49 just as in the classical episteme critical 
thought is kept asleep by the dogmatic slumber of the relationship between 
man and God. 

This impasse of psychology raises again the question of the possibility of a 
critical transformation of subjectivity, a repoliticisation of psychology, perhaps 
an active biopolitics50 – a question that takes us back to Nietzsche’s psychology 
of the priest. Its empowering potential revolves around the problem of ressenti-
ment, a problem which before and after Nietzsche may have been of a positive 
psychological nature, but, as I will demonstrate, should now be reclaimed for 
a rather special, i.e. critical, polemical and – in any case – decidedly non-em-
pirical psychology. For why does Nietzsche call his work a »psychology of the 
priest«, when in the Genealogy of Morals he had already argued first, that the 
proper genealogical method – if it is to avoid the very perspective it seeks to cri
ticise – had to be physiological rather than psychological; and second that social 
organisation concerns an immanent composition of forces and not a transcen-
dent form.51 How does he distinguish himself from the priest whose typology 
he prided himself in having unmasked? 

The general aim of Ecce Homo, for Nietzsche, is to present himself as »a 
psychologist without equals.«52 From the »psychology of tragedy« to the »psy-
chology of the professor,«53 he reinterprets his entire oeuvre under the banner 
of psychology as a new image of philosophical thought. What makes him a psy-
chologist without equals, however, is that, at least from Human, All too Human 
onwards, he consistently maintains that the only method of psychology, if it is 
to keep a healthy distance from what it diagnoses, is »physiology, medicine, and 
physics.«54 For Nietzsche, psychology’s point of application is not the subcon-
scious feelings of the soul that we should somehow learn to become the subject 
of, but the unconscious activity of the body. The psychologist is the »physician 
of culture«, whose task is precisely to keep the body from falling prey to the 
psychologising judgments of the passive.55 In this way, Nietzsche makes a dis-
tinction between the perspectives of the good doctor and the bad doctor. While 
the latter sees ressentiment as a psychological emotion, an illness of the soul that 
should be fought with psychological means, only the former understands it as 

49 | Ibid., p. 259.

50 | This is also the Leitmotiv of the various continuations of Foucault’s research into 

the genealogy of contemporary biopolitics developed by Italian authors such as Giorgio 

Agamben, Antonio Negri, Paolo Virno and Roberto Esposito.

51 | Nietzsche, Genealogy of Morality, I 17, Anmerkung. 

52 | Nietzsche, Ecce Homo, III 5. 

53 | Ibid., III BT 3; III UM 3.

54 | Ibid., III HA 3.

55 | Nietzsche, Genealogy of Morality, III 14.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 Sjoerd van Tuinen

a physiological constellation of forces or affects: a problem of our active capacity 
of forgetting, in other words, a problem of the stomach.56 

We should remember that the Genealogy of Morals is a polemic with priestly 
modes of thought, and that it opens not simply by rejecting the books of other 
psychologists such as Paul Rée or Eugen Dühring, who had already located the 
source of Western morality in ressentiment, but by displacing their inquiry into the 
origins of morality to the psychologists themselves.57 It is their rancour, mistrust, 
impotence, disappointments, ideals, habits, hatred and tastes, in other words, the 
typical symptomatology of their desire for power, that Nietzsche is interested in. 
By itself, the problem of ressentiment is not interesting. It becomes so only »on the 
soil of this essentially dangerous form of human existence, the priestly form,«58 
as it is only through the priest that ressentiment becomes formative on a cultural 
level and turns man into the ›skin disease‹  of the earth.59 By reclaiming the body 
from psychology and for philosophy, Nietzsche thus enters into a direct contest 
with the priest. If, for Nietzsche, the aim of philosophical psychology – or rather, 
of a transcendental physiology which is also a »psychology of the cosmos«60 – is 
to depsychologise, the priest works in the opposite direction. Whereas the for-
mer protects the healthy from the self-deceptive devaluation of life by the sick by 
discerning the true cause of ressentiment in a physiological upset and by curbing 
its senseless ravages in a body politic or community of justice, the latter merely 
protects the weak against the strong, since he is himself inspired by ressentiment, 
such that it suffices to treat only its effects.61 Psychology, in this sense, is the most 
adequate manifestation of the spirit of revenge and the degeneration of the body 
politic. Deleuze sums it up nicely: »Ressentiment is not part of psychology but the 
whole of our psychology, without knowing it, is a part of ressentiment.«62 

The Psychopolitics of Ressentiment

The problem of ressentiment thus constitutes the very polemos that separates the 
philosopher and the priest as radically incommensurable perspectives of clinical 
evaluation. Their conflict cannot be settled in terms of a final truth. Plausibility is 

56 | Ibid., III 16. 

57 | Ibid., I 1.

58 | Ibid., I 6.

59 | Friedrich Nietzsche, Thus Spoke Zarathustra: A Book for All and None, ed. by Adri-

an del Caro and Robert B. Pippon, transl. by Adrian del Caro, (Cambridge, New York: 

Cambridge University Press, 2006), p. 103.

60 | Gilles, Deleuze, Pure Immanence (New York: Zone Books, 2001), p. 75.

61 | Nietzsche, Genealogy of Morality, III 14.

62 | Deleuze, Nietzsche and Philosophy, p. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


285Physiology versus Psychology 

disconnected from truth as soon as truth becomes a moral, i.e., universal or abso-
lute aim in itself. For then it is itself already marked by the sign of ressentiment: it 
is the truth of the slave who denies the irreducible difference between higher and 
lower standpoints: »[D]ifference,« after all, »breeds hatred.«63

The problem with most established approaches to ressentiment is precisely 
their psychologising denial of a physiological difference. The »untimely« and 
»extra-moral« originality of Nietzsche lies in his emphasis on the genealogical 
necessity of millennia of slow cultural preparation and consolidation of ressenti-
ment in the Judaic-Christian priest-culture before culminating in the egalitarian 
morality characteristic of modern democracies. Most later approaches, by con-
trast, reverse the causality between ressentiment and democracy into a more direct 
and determinate but also more circumstantial relation: if Christianity were still 
capable of mediating ressentiment (after all, in Christ we are all equal), it would 
become explosive only in the egalitarian cultivation of the frustration of the dis-
advantaged over the persistence of inequality. Instead of the progenitor of mo-
dernity, then, the culture of ressentiment would be its child, since ressentiment is 
now seen as the consequence of the modern culture of envy and indignation over 
withheld justice. This inverted perspective on ressentiment enables those coming 
after Nietzsche to either deny (Max Weber, Max Scheler, René Girard, Charles 
Taylor) or ignore (John Rawls, Ronald Dworkin, Marc Angenot, Marc Ferro) the 
priestly nature of every culture of ressentiment. One should wonder, however, 
whether their perspective is not itself indistinguishable from precisely that of the 
priest and the general process of psychologisation. Does not the very diversity of 
philosophical positions represented by the aforementioned writers prove that it 
has become common sense to use the notion of ressentiment, and isn’t it precisely 
this kind of psychological common sense that has traded in the polemical sense 
of the concept of ressentiment for the kind of calm and impartial rationality that 
Nietzsche would certainly have criticised as »moral«? 

In fact, one should not be surprised about this paradoxical moralisation of 
the discourse on ressentiment. As a coping strategy, psychology not only gives 
meaning or form to our private suffering, it thrives on it. What the aforemen-
tioned authors have in common is a depoliticisation of the concept of ressentiment 
which fits seamlessly into the biopolitics of contemporary empirical psychology 
and neurosciences, which focus on the emotions of private individuals instead of 
on political affects. Within the general framework of anthropology, this depoliti-
cisation may even pretend to be the completion of the critical project begun by 
Immanuel Kant, but now drawing on all sorts of psychological, economical, an-
thropological and biological sources while denying, if necessary, its own psychol-
ogising and individuating functions. The empirical facts may vary but the formal 
psychology of ressentiment still reigns supreme. The reversal of values remains in 

63 | Friedrich Nietzsche, Beyond Good and Evil, p. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 Sjoerd van Tuinen

place and merely changes in nuance, due to an apparent lack of necessity (instead 
of the evaluation of misfortune, we get the evaluation of happiness) and a sup-
posedly enlightened and emancipated orientation (instead of some other-worldly 
compensation, it is desired here on earth).64 The political problem is clear: know-
ing that our subjectivity is determined by ressentiment is by no means sufficient 
to overcome it. At best, we will feel offended by our own powerlessness; at worst, 
we will feel guilty of ourselves. Either way, we become patients, which means 
that we are locked up in a passive relation to ourselves. Lack and castration are 
internalised and become constituents for our self-identity, now defined by fatigue 
and neurosis. »[L]ife itself is a biological impairment for which medication, psy-
cho-education and frameworks for adaptation are appropriate.«65 

In summary, the problem with today’s critique of ressentiment is that it likes 
to think of itself as critical, but without the transcendental, let alone the inven-
tion of new perspectives of valuation. In this manner, it betrays an inversion 
of Nietzsche’s original genealogical difference, which now appears only from 
the perspective of reactive forces that limit active force and that are already 
controlled by the spirit of the negative. The desire for justice itself – and as a 
consequence all political desire and struggle – is seen topsy-turvy, as an ideo-
logical mask for the insatiable revenge of the Schlechthinweggekommenen. For 
this reason, Nietzsche himself had already warned that ressentiment can never 
be the beginning of justice, and that every idea of justice should imply a cruel 
indifference to ressentiment.66 If he nonetheless has a need for the concept of 
ressentiment, this is precisely because of his struggle with those who base their 
power and their conception of justice on it.

From Psychopolitics to Politics

If the highest caste is at the same time the clerical caste that chooses a title for 
its overall description that calls its priestly function to mind, this does not con-
stitute an exception to the rule that the concept of political superiority always 

64 | As Christoph Narholz has shown, the criticism of ressentiment itself becomes ressen-

timental as soon as it absolutises empirical knowledge against metaphysics or ideology 

and thus repeats the formal movement of ressentiment. The vengeful reversal now turns 

the hatred of the fortunate towards the weak who impersonate our own feared misfortune. 

The paralyzing reversal now demands some kind of auto-suggestive violence to compen-

sate for the fact that we are never rational enough to control all our actions all the time. 

And the normative reversal now teaches us that any conception of universality beyond the 

simple human right to happiness must be fought. (Narholz, Politik des Schönen, pp. 20-21)

65 | De Vos, Psychologisering in tijden van globalisering, p. 46, p. 149.

66 | Nietzsche, Genealogy of Morality, II 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


287Physiology versus Psychology 

resolves itself into the concept of psychological superiority (although this may 
be the occasion giving rise to exceptions).67 

All psychology begins as psychopolitics and as a typical form of politics it 
remains inseparable from a body politic. An active biopolitics, a new setting of 
priorities becomes feasible only at the level of the body. As Foucault writes, con-
trasting Deleuze and Guattari’s critique of the paralogisms of psychoanalysis 
from the perspective of a materialist psychiatry in Anti-Oedipus with pastoral 
morality: »The Christian moralists sought out the traces of the flesh lodged 
deep within the soul. Deleuze and Guattari, for their part, pursue the slightest 
traces of fascism in the body. Paying a modest tribute to Saint Francis de Sales, 
one might say that Anti-Oedipus is an Introduction to the Non-Fascist Life.«68

At the level of the body, ressentiment is no longer an irrational pathology 
that we must somehow be made conscious of. On the contrary, it becomes the 
object of a political care of the self: »Psychology, or rather the only bearable 
psychology, is politics, because I am forever creating human relationships with 
myself. There is no psychology, but rather a politics of the self.«69 Contrary to 
being a matter of moral psychologisation, the real problem of ressentiment is 
that of explaining and overcoming the subjective identification with impotence 
as a prison we choose to live in. The political alternative lies not between revo-
lutionary hatred and counterrevolutionary remorse. Rather than judging over 
an emancipatory stance by reducing it to some self-discrediting ressentiment, 
the true question of a political psychology is: Why do we often fight for our own 
slavery as if it were our beatitude? In fact, it is only here that a genealogical 
approach becomes indispensable and that a focus on the passions need not nec-
essarily facilitate the moral self-gratification of the democratic Right, but could 
also provide the practical conditions for a liberating politics. Ressentiment may 
well be a psychic phenomenon, but it becomes interesting only at the level of 
culture. To re-politicise psychology is to highlight subjectivity not on the level 
of the individual soul but on the level of the collective body. Let us therefore 
conclude with a battle cry: »We have to reinvent the field of health, and invent a 
political medicine based on forms-of-life.«70

67 | Nietzsche, Genealogy of Morality, I 6. 

68 | Deleuze and Guattari, Anti-Oedipus, p. xiii. (Original emphasis).

69 | Deleuze, Gilles, »Pericles and Verdi: The Philosophy of Francois Chatelet,« in: 

Opera Quarterly 21 (2005) pp. 716-725, here p. 717.

70 | Tiqqun, Introduction to Civil War, transl. by Alexander R. Galloway and Jason E. 

Smith (Los Angeles: Semiotext(e): 2010), p. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesicht, Kopf, Körper: Eine politische Karte

Katharina D. Martin

Als sich die Bilder der Punkband Pussy Riot im Internet verbreiteten, war dies 
nicht allein Teil einer öffentlichen Aufführung, sondern ebenso Zeugnis einer 
militanten Anonymität. Bekanntheit erlangte die aktivistische Band vor allem 
durch ihre illegale Performance »Pussy Riot-Punk Prayer«,1 in der Christ-Er-
löser-Kathedrale in Moskau, am 21. Februar 2012.2 Fünf junge Frauen, ärmel-
frei gekleidet, aber mit grell farbigen Sturmmasken getarnt, stürmten den, im 
Allgemeinen für die Öffentlichkeit unzugänglichen, Altarbereich. Dort prä-
sentierten sie, laut singend und wild tanzend, eine Melange zwischen Punk
Rock-Riff und traditionellem orthodoxem Gesang.3 Diese Performance ist als 
künstlerischer Aktivismus Teil einer politischen Karte und beispielhaft für die 
folgende Untersuchung, in der die topologischen Zusammenhänge zwischen 
Gesicht, Kopf und Körper erörtert werden. Im Kontext dieser Zusammenhän-
ge wird dem Staat und dessen mikropolitischer Dimension besondere Beach-
tung geschenkt. Angestrebt ist die Erstellung eines Fragments einer größeren, 
thematischen Karte bzw. einer »theoretisch fundierte[n] und politisch infor-
mierte[n] Lektüre des Gegenwärtigen«.4 Dabei wird eine »epistemische und 
ethische Verantwortung« als affirmativer Impuls vorausgesetzt.5 Ich stütze 
mich hier auf Gilles Deleuzes und Félix Guattaris Thesen und betrachte die 

1 | Eine montier te Videodokumentation der Performance, unterlegt mit Sound des voll-

ständigen Liedes, ist im Internet zugänglich: https://www.youtube.com/watch?v=ALS-

92big4T Y (letzter Zugrif f: 16.01.2016).

2 | Bernstein, Anya: »An Inadvertent Sacrifice: Body Politics and Sovereign Power in the 

Pussy Riot Affair«, in: Critical Inquiry 40, Nr. 1, Chicago 2013, S. 220-241, hier S. 220. 

3 | Ebd. 

4 | Braidotti, Rosi: Posthumanismus: Leben jenseits des Menschen [The Posthuman, 

2013], aus dem Engl. übers. von Thomas Laugstien, Frankfur t a.M. 2014, S. 167.

5 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 Katharina D. Mar tin

Kartografie nicht als Reproduktion eines geografischen Raumes, sondern als 
eine Konstruktion, also als ein »Karte machen«.6

Das Gesicht

Deleuze und Guattari erläutern das Gesicht als eine lokale Körperoberfläche 
und keineswegs als Teil des Körpers und seiner Intensitäten. Gesicht, das ist 
die Schnittstelle und der Ort, an dem die Schichten der Signifikanz und der 
Subjektivierung zusammenfallen.7 Die helle Gesichtsfläche mit dunklen Au-
gen und dunklen Öffnungen ist Teil eines semiotischen Systems weiße Wand/
schwarzes Loch. Codierung und Signifikanz benötigen die weiße Wand als 
Projektions- und Resonanzfläche, auf der sie ihre Zeichen sichtbar einschrei-
ben können. Das schwarze Loch der Subjektivierung wiederum ist der Ort, an 
dem sich das Bewusstsein und die Passion niederlassen.8 Somit betrifft die 
Frage des Gesichts unterschiedliche Semiotiken, welche sich im Spektrum ei-
ner Landschaft zeigen. Die signifikante Gesichtsformation ist dabei zunächst 
als Oberfläche und Code zu verstehen. Das Gesicht als solches ist Individua-
tion – und erst im Nachhinein individuell. Gegeben ist das »dimensionslose 
schwarze Loch und die formlose weiße Wand«, welche sich langsam mit Hilfe 
der abstrakten Maschine zu einem Code, sprich zu einem Gesicht, verdichten.9 
Eine abstrakte Maschine, so Deleuze, ist die Karte der Kräftebeziehungen und 
Dichteverhältnisse. Sie »[…] ist gleichsam die Ursache der konkreten Anord-
nungen, die deren Beziehungen herstellen; und diese Kräfteverhältnisse ver-
laufen ›nicht oberhalb‹, sondern im Geflecht der Anordnungen selbst, die sie 
produzieren«.10 Die abstrakte Maschine ist weder semiotisch noch physisch, 
sondern diagrammatisch verfasst. Sie wirkt durch Funktion und ist konstitu-
ierend innerhalb des Gefüges von Ausdrucks- und Inhaltsformen. Dabei ist 
sie selber unabhängig von den Formen und Substanzen sowie den Ausdrü-
cken und Inhalten, welche sie verbreitet.11 Die Maschine zur Erschaffung des 

6 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Rhizom [Rhizom. Introduction, 1976], aus dem 

Franz. übers. von Dagmar Berger und Clemens-Carl Haerle u.a., Berlin 1977, S. 20f.

7 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-

phrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980], aus dem Franz. übers. 

von Gabriele Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 230-233.

8 | Ebd., S. 230.

9 | Ebd., S. 231.

10 | Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986], aus dem Franz. übers. von Hermann 

Kocyba, Frankfur t a.M. 1992, S. 56.

11 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 195. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


291Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

Gesichts kreiert neue Realität12 und erzeugt aus »veränderbaren Kombinati-
onen« und mit Hilfe eines »Räderwerkes«13 konkrete Gesichter. Sie formiert 
aus Binaritäten und Bi-Univozitäten das Gesicht, indem sie »beliebig geformte 
Inhalte in eine einzige Ausdrucksform« bringt.14 Genau an dieser Stelle ma-
chen Deleuze und Guattari die Herrschaft spezifischer Machtgefüge aus. Zum 
einen gibt es das despotische Gefüge auf Seiten der Signifikanz, zum anderen 
handelt es sich bei der Subjektivierung auch immer um ein autoritäres Gefüge. 
Diese zwei unterschiedlichen Semiotiken zeigen sich in gemischter Form und 
fördern einen Imperialismus zu Tage, dessen Ziel es ist, Alternativen auszu-
löschen.15 Ein Symptom dieser Vorgänge ist die starke Aufwertung der Spra-
che, welche zur ausschließlichen Ausdrucksform erhoben wurde, während 
dem körperlichen Ausdruck vermindert Beachtung geschenkt wurde: »Zu den 
verschiedenen Zeiten kam es zugunsten einer Semiotik der Signifikanz und 
der Subjektivierung zu einem allgemeinen Zusammenbruch aller heteroge-
nen, polyvoken und primitiven Semiotiken, die mit ganz unterschiedlichen 
Substanzen und Ausdrucksformen umgingen.«16 Das Gesicht formalisiert den 
Ausdruck und wird insofern ein Zeichenregime. Diese Formalisierung bildet 
eine Semiotik, welche nach Deleuze und Guattari nur innerhalb ihrer Zusam-
menhänge zu betrachten ist. Begründet liegt dies in der stetigen Vermischung 
von Inhalts- und Ausdrucksform, denn die Inhaltsform der Zeichen ist auch 
immer von Gesichtsausdrücken begleitet. Das Gesicht lässt die signifikanten 
Zeichen senden und empfangen; es steht im Zentrum der Signifikanz.17 Den-
noch ist es nicht nur eine Codierung, vielmehr ist der Code ein Element einer 
ganzen Gesichtslandschaft und durch seine Verbindung mit dem Körper ist 
Gesicht zugleich Oberfläche und Areal des Ausdrucks: »Das Gesicht ist or
gantragende Nervenschicht, die den Hauptteil ihrer allgemeinen Beweglich-
keit aufgegeben hat und die nach Belieben alle Arten lokaler Bewegungen, die 
der Körper sonst verborgen hält, aufnimmt oder ausdrückt.«18 Die Gesicht-
haftigkeit ist auf die Ausdruckssubstanz angewiesen, um die formale Redun-
danz und signifikante Einschreibung vorzunehmen. Dabei wird der Ausdruck 
vom Signifikanten immer wieder reterritorialisiert: Jeder Gesichtsausdruck 

12 | Zepke, Stephen: Art as Abstract Machine: Ontology and Aesthetics in Deleuze and 

Guattari, New York 2005, S. 3.

13 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 231.

14 | Ebd., S. 246.

15 | Ebd., S. 249.

16 | Ebd., S. 247.

17 | Ebd., S. 156, S. 160.

18 | Deleuze, Gilles: Das Bewegungs-Bild. Kino I [Cinéma I. L’image-mouvement, 

1983], aus dem Franz. übers. von Ulrich Christians und Ulrike Bokelmann, Frankfur t 

a.M. 1997, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 Katharina D. Mar tin

wird zum Gesicht.19 Selbst dann, wenn die Zeichen in ihrer Bedeutung nicht 
geklärt werden können, verweisen sie immer noch auf andere Zeichen und 
konstituieren somit die Kette eines despotischen Zeichenregimes.20 Deleuze 
und Guattari gehen sogar soweit und deuten »Signifikanz und Interpretati-
onswahn« als »Krankheiten der Erde oder der Haut« und als »grundlegende 
Neurose des Menschen«.21 Im Gegensatz dazu beschreiben sie auch andere 
Semiotiken, bei denen es keine Reduzierung auf die Gesichthaftigkeit gibt. So 
findet sich zum Beispiel in der primitiven, präsignifikanten Semiotik eine ›na-
türliche‹ Codierung.22 Wenn es innerhalb dieser Semiotik eine inhaltliche Ab-
straktion gibt, dann dient diese einem »Pluralismus oder einer Polyvozität von 
Ausdrucksformen, die jede Machtübernahme des Signifikanten verhindern 
und Ausdruckformen bewahren« kann.23 Grundsätzlich ist keine Semiotik an 
einem geschichtlichen Moment oder an einem spezifischen Volk festzuma-
chen, dennoch lassen sich situative Zeichenregime ausmachen.24 

Bei der Semiotik des Gesichts wirken immer »die zwei Pole von reflek-
tierender Oberfläche und die intensiven Mikrobewegungen«.25 Der Tic im 
Gesichtsfeld, also die plötzliche und schnelle Bewegung einzelner Muskeln 
ohne erkennbare Funktion, ist beispielhaft dafür und verweist auf die Ausei
nandersetzung zwischen einem entfliehenden Gesichtsmerkmal und der sou-
veränitätsgesteuerten Organisation.26 Deleuze zitiert hier die Porträtmalerei 
als Beispiel für solche koexistenten Pole. Fragmentierte, gebrochene Linien, 
sowie Formen und Farben sind die Elemente einer körperlichen Landschaft. 
Das Gesicht hingegen tritt hervor mit Hilfe »einer ringsum verlaufenden 
Randlinie, die Nase, Mund, Lidspalten und sogar Bart und Barett umfährt« 
und »die Erscheinungsfläche des Gesichts« bildet.27 In dieser mehrfachen 
Semiotik zeigt sich das »Problem Landschaft-Gesicht«,28 bei dem Deleuze und 
Guattari die folgenden drei Zustände unterscheiden: Zum Ersten gibt es eine 
Semiotik der Körperlichkeit, welche sich durch Silhouetten, Farben und Linien 

19 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 160. 

20 | Ebd., S. 157.

21 | Ebd., S. 160.

22 | Ebd., S. 163-165. Deleuze und Guattari sprechen von vier Semiotiken, und sie ver-

weisen damit auf eine, von ihnen willkürlich begrenzte Liste von Zeichenregimen: Die 

signifikante Semiotik, die primitive, präsignifikante Semiotik, die nomadische, kontra-

signifikante Semiotik, und das postsignifikante, subjektivierende Regime.

23 | Ebd., S. 163. 

24 | Ebd., S. 165.

25 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.O., S. 124.

26 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 258.

27 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.O., S. 124.

28 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 410, Herv. i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


293Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

ausdrückt, und die den Kopf als Teil des Körpers betont. Zum Zweiten exis-
tiert die Organisation des Gesichts mit Hilfe der Codierung von weißer Wand 
und schwarzem Loch. Der dritte Zustand zeigt sich im Besonderen in der  
Semiotik der Malerei. Gemeint ist hier eine Art Biolyse und Formauflösung 
des Gesichts. Bei dieser Auflösung bzw. Neuformung von Gesichtern handelt 
es sich um den Übergang zu einer Kopf-Körper-Einheit und um eine Deterri-
torialisierung des Gesichts.29 

Die Kopf-Körper-Einheit

Einer der drei unterschiedenen Zustände beim Problem Landschaft-Gesicht 
steht im direkten Zusammenhang mit dem Körper und der Körperlichkeit. 
Deleuze und Guattari differenzieren deutlich das Gesicht vom Kopf. Letzterer 
gehört zum gesamten Organismus und zur Mehrdimensionalität des Körpers, 
wobei er einen Teil des Kopf-Körper-Systems bildet.30 Die intensive Kopf-Kör-
per-Einheit besitzt kein Gesicht, steht aber mit den Semiotiken der Gesichts-
landschaft in Verbindung:

»Der Körper ist Figur, nicht Struktur. Umgekehrt ist die Figur als Körper nicht Gesicht und 

hat nicht einmal ein Gesicht. Sie hat einen Kopf, weil der Kopf wesentlicher Bestandteil 

des Körpers ist. […] Denn das Gesicht ist eine strukturier te räumliche Organisation, die 

den Kopf überzieht, während der Kopf ein Anhang des Körpers ist, selbst wenn er dessen 

Spitze darstellt.«31

Der Kopf, der gemeinsam mit dem Körper nicht Struktur, sondern ein figür-
liches System bildet, hat sich in der politischen Geschichte als eine besondere 
Transferzone erwiesen. Eine Zerstückelung dieser Anordnung durch eine Ent-
hauptung, hat schon in »der antiken Mythologie eine ganz besondere Position 
markiert: nämlich die Stelle des Übergangs von der vitalen Macht zur zombifi-
zierten Souveränität«.32 Der Kopf lanciert den Ahnenkult und die Heiligenver-
ehrung; der Schrumpfkopf der »Kopfjägergesellschaften« diente als »Art der 
Energiespeicherung« und war »eine frühe Form von Verschriftlichung und 
Archivierung von Vorstellungen«.33 Wenn der Kopf vom Körper getrennt wird, 

29 | Ebd.

30 | Ebd., S. 242, S. 233.

31 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation [Francis Bacon – Logique de la 

sensation, 1981], aus dem Franz. übers. von Joseph Vogl, München 1995, S. 19.

32 | QRT Leiner, Markus Konradin (Hg.): Tekknologic Tekknowledge Tekgnosis. Ein The-

oremix, Berlin 1999, S 66.

33 | Ebd., S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 Katharina D. Mar tin

dient er zur Archivierung der Signifikanz und wird dabei zur Gänze Gesicht 
und Zeichen. Auch in der feudalen Bürokratie markierte die Enthauptung eine 
»Differenz, Spur und Kerbe«.34 In der Geschichte des abgehackten Kopfes »be-
gegnet uns für jede Gesellschaftsform ein souveränes Haupt als Grundstein 
eines symbolischen Verweissystems«.35 

In »Die Köpfe der Politik«36 stellt Foucault heraus, dass die Könige keine 
›Gesichter‹ hatten, vielmehr waren ihre Körper gesichtslose Träger der Macht. 
Die Zeichen der königlichen Herrschaft wurden ohne spezifischen Ausdruck 
vor allem physisch eingeschrieben. Wichtig waren nicht die Details des könig-
lichen Gesichts, sondern die Verkörperung der Macht durch die Einprägung 
in das Material:

»Die Herrschaft funktionier te im Zeichen, in der in das Metall, den Stein oder das Wachs 

eingegrabenen Marke; der Körper des Königs gravier te sich ein. Die Politik wiederum 

funktionier t im Ausdruck: weicher oder harter Mund, arrogante, vulgäre, obszöne Nase, 

glatzköpfige und kantige Stirn, die von ihr ausgesandten Gesichter zeigen, entdecken, 

verraten oder verbergen.«37

Entsprechend verlor während der Französischen Revolution der enthauptete 
König nicht nur seinen Kopf, sondern ebenso seinen Körper. Gesichtsausdruck 
hingegen wirkt politisch, da zusätzliche Inhalte projiziert werden. Das Verhält-
nis von Gesicht und Kopf erläutert Foucault am Beispiel der politischen Zeich-
nung. Dabei unterscheidet er die Wirkweise der eindimensionalen Karikatur 
und der portrait-charge, also dem mehrfach aufgeladenen Portrait. Letzteres 
durchdringt die Projektionsfläche und tritt in die Tiefe des Schädels ein. Durch 
»markante Hervorhebung, Aushöhlung« und »einer Bearbeitung von innen 
heraus« werden die Geheimnisse des Mächtigen entblößt. Die charge enthüllt 
ein »Gewimmel von Elend und Tod« sowie die »Überfülle der Geschichte«.38 
Das Gesicht wird durchwühlt und vergröbert; Augenhöhlen werden zu Bom-
benkratern und Falten zu Stacheldrahtstreifen.39 Die Karikatur hingegen lässt 
»all die Zuckungen aus dem Draußen ins Innere eingehen«, wobei der Kopf 
zur aufgeladenen Figur und zum Symbol gewandelt wird: »Weltportrait und 

34 | Ebd., S. 66.

35 | Ebd., S. 67.

36 | Foucault, Michel: »Die Köpfe der Politik« [»Les têtes de la politique«, 1976], übers. 

von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden: Dits et Ecrits, 

hg. von Daniel Defer t und François Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Bd. 3: 1976-

1979, Frankfur t a.M. 2003, S. 14-18, hier S. 15.

37 | Foucault: »Die Köpfe der Politik«, a.a.O., S. 15. 

38 | Ebd.

39 | Ebd., S. 16f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


295Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

Erdkarte, geschichtliche Gestalt, Kopf eines Volkes oder Kopf einer Klasse oder 
Kopf einer Schlacht.«40 Foucault unterscheidet demnach zwei Techniken: Ein-
mal die Aufladung und Übercodierung des gesamten Kopfes, andererseits die 
räumliche Durchdringung und Verformung des Kopfes. In der Kombination 
beider Techniken, so Foucault, tritt die »extreme Spannung der politischen 
Zeichnung« hervor.41

Der Kopf ist somit auch bei Foucault Verbundstelle und ein Ort, an dem 
sich die Intensität des Körpers mit der Semiotik des Systems weiße Wand/
schwarzes Loch verkettet. Er ist Projektionsfläche und besitzt Öffnungen, wel-
che die Macht der Entgrenzung aufweisen. So sind Mund und Augenhöhlen 
Löcher, durch die die intensiven Bewegungen des Körpers entweichen kön-
nen.42 Für Deleuze ist der Kopf darum auch nicht als geistlos zu bezeichnen, 
sondern er ist im Gegenteil der Ort, an dem sich die (Tier-)Geister platzieren 
können.43 Er bietet traditionell die Fläche für Masken und verbunden mit Spi-
ritualität können diese Masken zu produktiven Vermittlern werden. Obwohl 
häufig mit Gesichtern ausgestattet, sind sie in der Lage, die Kopf-Körper-Ein-
heit als Gefüge zu stärken. Im Rückblick auf primitive Gesellschaften, deren 
Semiotik nicht signifikant, sondern vielschichtig, kollektiv und körperlich war, 
können wir der Maske zudem eine besondere Teilhabe an der Decodierung des 
Gesichtes zuschreiben. Wir finden dort die Maske im Verbund mit Bewegung, 
Musik und körperlichen Eingriffen – wie Tätowierungen und Markierungen 
der Haut. Dabei handelt es sich um eine Deterritorialisierungsbewegung und 
Arten des Tier-Werdens.44 Aber diese traditionelle Weise der Umschreibung des 
Gesichts verliert sich mit dem Wechsel der Gesellschaftsformen. »[Die] Körper 
werden diszipliniert […] und man macht Jagd auf die verschiedenen Arten des 
Tier-Werdens.«45 Masken an sich haben keine »einheitlich festgelegte Funk-
tion«, denn »entweder sichert die Maske, wie in den primitiven Semiotiken, die 
Zugehörigkeit des Kopfes zum Körper« oder »sie sichert im Gegenteil die Er-
richtung, die Überhöhung des Gesichts, die Schaffung eines Gesichts für Kopf 
und Körper«.46 Ein solcher Effekt der Einschreibung eines Gesichts auf dem 

40 | Ebd., S. 16.

41 | Ebd., S. 18.

42 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S.  22. Zu Deleuze und Bacon, den Kräften 

des Körpers und der Frage der Entgrenzung siehe Krause, Ralf: »Menschen  – Körper  – 

Sensationen, Deleuze zur Malerei von Francis Bacon«, in: Balke, Friedrich und Rölli, 

Marc (Hg.): Philosophie und Nicht-Philosophie. Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen, 

Bielefeld 2011, S. 255-273.

43 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 19.

44 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 242.

45 | Ebd., S. 248.

46 | Ebd., S. 249.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 Katharina D. Mar tin

Körper findet immer dann statt, wenn die Signifikanz sich über die Körper 
legt. So wirken zum Beispiel Uniformen ähnlich wie die Maske: Sie sind in 
der Lage, die Körper mit einem Gesicht auszustatten.47 Körperteile und Dinge 
können entsprechend codiert und übercodiert werden, denn die »Erschaffung 
des Gesichts geht nicht nach der Ähnlichkeit vor, sondern nach Proportions-
verhältnissen«.48 Der Code der Maschine erschafft keine ursprüngliche Ähn-
lichkeit, sondern allein eine durch Analogien hergestellte Ähnlichkeit.49 Die 
Produktion der Maschine ist ein unbewusster und selbst maschineller Vor-
gang, der den ganzen Körper durchläuft und auf ihm neue Koordinaten bil-
det.50 Deutlich macht Deleuze dies in seiner Analyse der Großaufnahme im 
Film, die er dem Gesicht gleichsetzt. Eine Standuhr, in mehrfacher Großauf-
nahme gezeigt, ist eine »reflektierende und reflektierte Einheit«.51 Wie im Gesicht 
werden in der Großaufnahme zwei Pole vereint: Ein diminuierter Bewegungs-
impuls und eine signifikante Einschreibung. Die Standuhr sieht nicht wie ein 
Gesicht aus – und doch ist sie ein Gesicht. 

»Immer dann, wenn wir an etwas die zwei Pole von reflektierender Oberfläche und in-

tensiven Mikrobewegungen entdecken, können wir sagen: Die Sache ist wie ein Gesicht 

(visage) behandelt worden, ihr wird ›ins Gesicht gesehen‹ (envisagée), oder vielmehr, 

sie hat ein ›Gesicht bekommen‹ (visagéifiée), und nun starr t sie uns an (dévisage), sie 

betrachtet uns …, auch wenn sie nicht wie ein Gesicht aussieht, etwa wie die Großauf-

nahme einer Standuhr.«52

Die abstrakte Maschine ist fähig, den Dingen Gesichter zu codieren und Aus-
druck systemisch anzuordnen. Deleuze und Guattari betonen: »Das Gesicht 
ist eine starke Organisation.«53 Eine Auflösung dieser Organisation stellt eine 
andauernde Herausforderung dar.

47 | Ebd., S. 248.

48 | Ebd., S. 234.

49 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 71.

50 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 234.

51 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.O., S. 123f., Herv. i.O.

52 | Ebd., S. 124.

53 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 258.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


297Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

Der Sta at

Die Organisation des Gesichts hat eine besondere Konnotation: »Das Gesicht 
ist Politik.«54 So formulieren es Deleuze und Guattari und betonen damit die 
politische Relevanz ihrer Texte zur Gesichtsmaschine. Das Gesicht und die 
Kopf-Körper-Einheit bilden ein Scharnier zwischen dem Konzept der abstrak-
ten Maschine, ihrer politischen Dimension und dem Staat bzw. der Gesell-
schaftsordnung. Für Deleuze, mit oder ohne Guattari, ist die Neubewertung 
von Bedingung und Folge ein elementarer Ansatz für das Verständnis von 
Prozessen. Dies trifft auch im Fall des Gesichts zu. Das Gesicht steht nicht 
evolutionär in Verbindung mit dem Körper, sondern es ist gemacht. Es ist pri-
mär nicht individuell, sondern unterliegt einer Individuation. Erst die abstrak-
te Maschine codiert das Schwarz auf Weiß und bringt das Gesicht als eine 
Einheit hervor.55 In Tausend Plateaus stoßen wir in der Analyse des Staatsappa-
rats ebenfalls auf eine Neubewertung der Kausalitätsverhältnisse. Auftakt ist 
hier die Frage: »Was war zuerst da?«56 Es folgt eine Argumentation gegen ein 
historisches, marxistisches und archäologisches Verständnis des imperialen 
Staates. Der Staat ist nicht die Folge schon bestehender Produktivkräfte, die 
es ermöglichen, die erste »Megamaschine« in Gang zu setzen, sondern er hat 
sich direkt im Milieu der Sammler und Jäger erschaffen.57 Kausalität ist hier 
nicht in einem linearen und determinierenden Sinne zu begreifen, sondern als 
Quasi-Kausalität. Eine solche Quasi-Kausalität findet sich auch beim Gesicht: 
Zuerst gibt es ein Gefüge despotischer Macht, dann beginnt die abstrakte Ma-
schine zu arbeiten, was die Individuation des Gesichts hervorruft.58 

Zum Verständnis der politischen Philosophie von Deleuze und Guatta-
ri hilft ein Blick auf die verschiedenen Aspekte gesellschaftlicher Ordnung. 
Unterschieden wird zwischen den binären Codes und den festen Segmenten 
des Staates und der mit beweglichen Segmenten und mit mehreren Zentren 
ausgestatteten primitiven Gesellschaft. Diese Differenzierung ist wesentlich 
für das Konzept von Gesellschaft als eine Anordnung molarer und moleku-
larer Kräfte. Die harten Segmente, wie Familie, Beruf, Schule oder Militär, 
erhalten sich durch eine rigide Kanalisierung von Strömen und sind Ausdruck 
molarer Kräfte innerhalb der Gesellschaftsordnung.59 Die ungleich flexibleren 
Segmentaritätslinien sind molekulare Ströme, die in der Lage sind, irreversible 

54 | Ebd., S. 249.

55 | Ebd. und S. 594ff.

56 | Ebd., S. 592, Herv. i.O.

57 | Ebd., S. 594ff.

58 | Ebd., S. 249.

59 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge [Dialogues, 1977], aus dem Franz. 

übers. von Bernd Schwibs, Frankfur t a.M. 1980, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 Katharina D. Mar tin

Prozesse hervorzurufen. Sie sind nicht persönlichen oder individuellen Typs, 
sondern durchziehen Einzelwesen als auch Gesellschaften und kennzeichnen 
sich durch Umwege und Veränderungen.60 Mit einer Hommage an Gabriel 
Tarde lehnen Deleuze und Guattari ihre Mikropolitik an seine Mikrosoziolo-
gie an. Für Tarde existierten nicht nur die großen übercodierten, im Allge-
meinen binären Vorstellungen. Er interessierte sich für die Materie, die sich 
unkontrolliert und in den Zwischenräumen der Gesellschaftsschichten bildet, 
wie die kleinen Gegensätze, Nachahmungen und Erfindungen.61 Bei solchen 
Mikrobewegungen handelt es sich um molekulare Kräfte, welche sich aus Be-
gehren und Überzeugung zusammenfügen. Es sind die mit Quanten durch-
setzten, im Werden befindlichen Ströme, welche immer wieder zum Segment 
zurückfließen. Die koexistenten makropolitischen Kräfte sind hingegen durch 
dualistische Pole gekennzeichnet und in ihrer zirkulären Ausrichtung zent-
riert. Jeder Staat setzt sich aus solchen molaren Kräften zusammen, wobei die 
abstrakte Maschine die sich verhärtenden Segmente produziert. Diese hetero-
genen Elemente sind verwoben. So ruft beispielsweise die molare Organisation 
selbst die subexistenten, molekularen Ströme hervor.62 Sich der makropoliti-
schen Staatsformationen zu entziehen, erfolgt nicht durch politische Veran-
staltungen im großem Stil, sondern durch die Verschiebung der Fluchtlinien 
im molekularen Bereich. Wichtig für das Verständnis von Decodierungs- und 
Deterritorialisierungsbewegungen ist daher die Unterscheidung zwischen der 
unbeweglichen Linie bzw. dem starren Segment als molarem Anteil des Staa-
tes und der aus Begehren und Überzeugungen zusammengesetzten Quan-
tenströmung. Linien konstituieren Formen und Segmente, wobei Deleuze 
drei unterschiedliche Beschaffenheiten unterscheidet. Es gibt säuberlich ge-
gliederte und schneidende Linien harter Segmentarität, sowie molekulare, be-
wegliche Linien von Strömen und Schwellen. Die dritte Art der Linie, die als 
Fluchtlinie und Zeleritätslinie bezeichnet wird, ist die Linie mit der stärksten 
Neigung.63 Sie verläuft quer durch die Segmente und über die Schwellen hin-
weg. Diese unterschiedlich beschaffenen Linien koexistieren in großer Anzahl 
und untereinander verschränkt. Und was Deleuze als Mikropolitik oder Karto-
grafie bezeichnet, ist das »Studium dieser Linien in den Gruppen und in den 
Individuen«.64

Deleuze und Guattari beziehen sich in ihren politischen Analysen auf 
die primitive Kopfmaschine und die binäre Gesichtsmaschine.65 Das Gesicht 

60 | Ebd.

61 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 298.

62 | Ebd., S. 292ff. 

63 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 135f.

64 | Ebd., S. 136.

65 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


299Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

ist – ähnlich wie der Staat – Teil eines binären Codes mit festen Linien. Die 
primitive, polyvoke Kopf-Körper-Einheit ist noch nicht auf ein einziges Zen-
trum ausgerichtet und hat, wie die prästaatlichen Gesellschaften, bewegliche 
Segmente. Tatsächlich lassen sich in der Formation des Staates, ähnlich wie 
schon im Gesicht, die zwei Pole von reflektierender Oberfläche und intensi-
ven Mikrobewegungen entdecken.66 Bei dieser Gesichtshaftigkeit erfolgt eine 
Codierung, Bezeichnung und Festschreibung über intensive Mikrobewegun-
gen hinweg. Mikropolitik, das ist die Aktivierung der intensiven Bewegungen, 
welche sich durch organische Öffnungen einen Weg durch das Geflecht der 
codierten Struktur bahnen. Die deleuze-guattarische Mikropolitik ist als eine 
Achse zu begreifen, auf der es gilt, das Minoritärwerden als ethisch-politische 
und identitätsbildende Fähigkeit zu erkennen.67 »Der Begriff der Minorität mit 
seinen musikalischen, literarischen, sprachlichen, aber auch juristischen und 
politischen Bezügen ist sehr komplex. Minorität und Majorität sind nicht nur 
in quantitativer Weise entgegengesetzt. Majorität impliziert eine Ausdrucks- 
oder Inhaltskonstante, die so etwas wie ein Maßstab ist, anhand dessen sie be-
wertet wird.«68 So ist zum Beispiel der »europäische-weiße-Mann« eine Kons-
tante und Majorität, auch wenn »er weniger zahlreich ist als Mücken, Kinder, 
Frauen, Schwarze, Bauern, Homosexuelle etc.«.69 Das Majoritäre ist ein homo-
genes und konstantes System, während die Minoritäten heterogene Subsyste-
me bilden. Wenn man im Sinne von Deleuze und Guattari über Mikropolitik 
spricht, ist man gezwungen, das Werden des Einzelnen als universelle Gestalt 
und affirmatives Prinzip anzuerkennen. Ausschlaggebend ist die Qualität als 
nicht-destruktive Kriegsmaschine, unvorhersehbare und kontingente, aber 
stets historisch datierbare, geographisch situierbare Gefüge zu vervielfältigen. 
Es handelt sich nicht um das Aufbegehren der Unterlegenen und Unterdrück-
ten oder den Versuch, gesellschaftliche Veränderungen zu erzwingen. Ebenso 
wenig gemeint ist die von Judith Butler stark gemachte performative Hand-
lung, denn die von den minoritären Gruppen wiederholten Aussagen, also das 
wiederholende Agieren neuer Identitätsmodelle mit dem Ziel diese in eine 
bestehende Ordnung einzuschreiben, verbleibt auf der machttheoretischen 
Ebene.70 Stattdessen geht es Deleuze und Guattari um eine nicht-dualistische 
Widerständigkeit der Minorität. Gemeint ist hier also eine Minorität, welche 
sich nicht durch Quantität bestimmt, sondern durch die Abweichung von der 

66 | Deleuze: Das Bewegungs-Bild, a.a.O., S. 124.

67 | Antonioli, Manola: »Fluchtlinien des Politischen: Über mikropolitische Gefüge und 

das Minoritär-Werden«, in: Krause, Ralf und Rölli, Marc: Mikropolitik: Eine Einführung 

in die politische Philosophie von Gilles Deleuze und Félix Guattari, Wien 2010, S. 7-25.

68 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 147, Herv. i.O.

69 | Ebd.

70 | Krause und Rölli: Mikropolitik, a.a.O., S 88f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 Katharina D. Mar tin

implizierten Konstante der Majorität. Es dreht sich nicht um den Vorsatz »die 
Majorität zu erringen«, vielmehr steht »das Werden von Jedermann« im Zent-
rum eines autonomen politischen Bewusstseins.71 Ralf Krause und Marc Rölli 
sehen in der mikropolitischen Ausrichtung der Philosophie ein reichhaltiges 
Arbeitsfeld der Analyse, Kritik und politischen Aktivierung.72 

Den Beginn einer konstanten Majorität notieren Deleuze und Guattari im 
»Jahr Null«.73 Mit Christus wurde das Gesicht des weißen, westlichen Mannes  
als Gradmesser erschaffen, und dabei ist dieses Gesicht weder individuell 
noch ist es archetypisch oder universell. Durch die normative Codierung der 
abstrakten Maschine wurden beliebig geformte Inhalte in eine einzige Aus-
drucksform gebracht. Der Schwarze, die Frau, der Araber sind die zwangsläufig  
mitproduzierten Abweichungen, denen allerdings die Möglichkeit eines An-
ders-Seins abgesprochen wird. Für Deleuze und Guattari gibt es im Rassismus 
kein Außensein, sondern nur die Assimilation.74 Die gemessene Abweichung 
im Verhältnis zum männlichen, weißen, christlichen Gesicht produziert kein 
Außerhalb oder Anderssein, sondern ist allein der Ausdruck des Einfangens: 
»Der Rassismus entdeckt nie die Partikel des Anderen, sondern verbreitet Wel-
len des Gleichen bis zur Ausrottung dessen, was sich nicht identifizieren lässt 
(oder sich nur mit einem bestimmten Abweichungsgrad identifizieren lässt).«75 
Wenn das Gesicht von Christus in allen erdenklichen Formen, Farben und 
Positionen abgebildet wurde, dann aus dem Grunde der Vereinnahmung. Mit 
diesem Gesicht bildet sich die Schnittstelle für ein Dispositiv, also ein Netz po-
litischer Strategien. Die immerwährend aktive Maschine sortiert die Gesichter, 
produziert Chiffrierung und ist damit auch sensibel für individuelle Abwei-
chungen. Dabei sorgt sie für die sofortige Neucodierung und eine am Zentrum 
ausgerichtete Einreihung. Die Maschine ist »Programmierer von Normalitä-
ten« und arbeitet an der beständigen Gleichmachung und einer ghettohaften 
Tolerierung von Verschiedenheit.76 Aus diesem Grunde ist das Anders-Werden 
der Kern einer subversiven Komponente innerhalb stark segmentierter Ge-
füge. Es lässt sich jedoch nicht verhindern, dass die Anomalien beim Rück-
fluss in die Segmente immer einer Neucodierung der abstrakten Maschine  

71 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 147f.

72 | Krause und Rölli: Mikropolitik, a.a.O., S. 142.

73 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 230ff.

74 | Arnaud Villani bezeichnet Deleuze als Denker der Konjunktionen, der Immanenz 

und des Einschlusses. Vgl. Villani, Arnaud: »Deleuze and the Greeks: An Essay on Pole-

mosophy«, in: Boundas, Constatin V. und Sotiris, Panagiotis (Hg.): Gilles Deleuze and 

Félix Guattari  – Refrains of Freedom, Deleuze Studies, Volume 10, Nr. 3, Edinburgh 

2016, S. 417-425.

75 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 245.

76 | Ebd., S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


301Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

unterliegen. Die Abnormität wird in ihrer Differenz identifiziert und zwangs-
läufig in die bestehende Ordnung eingebettet. Das Problem Landschaft-Gesicht 
und die Gesichthaftigkeit sind in zweifacher Form Teile der politischen Karte. 
Zum einen produziert die abstrakte Maschine den Gesichtscode und damit 
den für die Normproduktion innerhalb der Gesellschaft verantwortlichen Sig
nifikanten. Zum anderen liegt die Schlussfolgerung nahe, dass der Staat als 
Gefüge mit molarer Organisation und molekularen Strömen selbst Gesicht hat. 

Die Masken und die Körper von Pussy Riot

Innerhalb der vermischten Schichten des Gesichts bildet sich ein ganz spezi-
elles Dispositiv. Ein Dispositiv, so erklärt Deleuze, bringt immer eine Menge 
von Taktiken, Funktionsweisen und strategischen Positionen mit sich.77 Der 
Code der abstrakten Maschine, das Gesicht bzw. der Staat, lässt sich nicht dau-
erhaft auflösen und die von Deleuze und Guattari beschriebenen Intensitäten 
zwischen den starren Segmenten des Staates sind allein als Mikrobewegungen 
wahrzunehmen. Dennoch lässt sich aus zwei Gründen argumentieren, dass 
eine Decodierung und Neueinschreibung mit Hilfe einer Maske Mikrobewe-
gungen zwischen den starren Segmenten des Staates hervorzurufen vermag. 
Vorausgesetzt wird die Annahme, dass Minoritäten »aktiv umgestaltend auf 
die makropolitischen Formationen und die molaren sozio-ökonomischen Pro-
zesse einwirken« können.78 Deleuze und Guattari formulieren es wie folgt: 
»Wenn das Gesicht Politik ist, dann ist auch das Auflösen des Gesichts eine 
Politik, die wirkliches Werden nach sich zieht […]. Das Gesicht auflösen ist 
das gleiche, wie die Wand des Signifikanten zu durchbrechen oder aus dem 
schwarzen Loch der Subjektivität herauszukommen.«79 Zur Befreiung der Ge-
sichtsmerkmale eignet sich allerdings keine Rückkehr zum primitiven Kopf als 
Teil einer präsignifikativen Semiotik. Eher bedarf es der Merkmale des Bildli-
chen und Musikalischen, welche in neuen Kombinationen hervorgebracht wer-
den müssen.80 Mit der experimentalen Kunst findet sich eine Ausdrucksform, 
die solche neuen Kombinationen und Erfahrungen ermöglicht. Kunst wird in 
diesem Sinne konstruktiv verstanden. Sie ist eine produktive Maschine und 
Gestalterin von Erlebnissen, die untrennbar mit der Realität verbunden sind.81 
Pussy Riots künstlerischer und vor allem auch körperlicher Akt war konsti-
tutiv für die Neuverkettung von Affekt und Zeichen. Die Frauen haben mit 

77 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S. 56.

78 | Antonioli: »Fluchtlinien des Politischen«, a.a.O., S. 25.

79 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 258.

80 | Ebd., S. 260.

81 | Zepke: Art as Abstract Machine, a.a.O., S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 Katharina D. Mar tin

ihrer Aufführung eine physische und gesichtslose Kopf-Körper-Einheit inner-
halb eines patriarchalischen Raumes verortet. Die Aktion erregte großes natio
nales und internationales Aufsehen, vor allem nachdem drei der Mitglieder 
von Pussy Riot identifiziert und inhaftiert wurden. Die öffentliche Diskussion 
innerhalb der russischen Gesellschaft depolitisierte die Aktion. Trotz vieler 
Widersprüche war man(n) sich einig darüber, dass eine angemessene Strafe 
vor allem die Körper der Frauen zu treffen habe.82 Nicht nur von Teilen der 
Bevölkerung, sondern auch von bekannten Journalisten und Intellektuellen 
bis hin zur politischen Linken wurden patriarchalische Strafszenarien entwor-
fen. Der Fernsehmoderator Maksim Shevchenko schrieb: »I think Orthodox 
women should catch and flog these little bitches with birch rods. Let them also 
have a ›performance‹.«83 Boris Nemtsov, ein Oppositionspolitiker und Vorsit-
zender der Putin-kritischen, liberal-demokratischen Koalition, stellte klar: »If 
I was working for this church, I would first call the TV crews and then undress 
them, cover them with feathers and honey, shave their heads, and kick them out 
to the freezing cold in front of the cameras.«84 Der einflussreiche, konservative 
Intellektuelle Egor Kholmogorov kommentierte: »If I could get my way, I would 
spank these girls and let them go.«85 Und Gennadii Ziuganov, Vorsitzender der 
Russisch Kommunistischen Partei erklärte: »I would take a good leather belt, 
give them a good spanking, and then send them back to their children and pa-
rents. This would be a good administrative punishment for them.«86 Die sich 
ansonsten oppositionell gegenüberstehenden Politiker verwandelten gemein-
sam eine an sich politische Diskussion in einen Diskurs über den weiblichen 
Körper.87 So fand der Aspekt des sexualisierten Körpers auch Ausdruck in den 
politischen Zeichnungen zum Thema:

»Various kitsch images of the women also appeared online. One of these was a drawing 

of the three women with exposed breasts being burned at the stake under the gaze of 

Putin, Patriarch Kirill, Reverend Vsevolod Chaplin, and Judge Marina Syrova. Another 

featured a stylized icon of Tolokonnikova as the Virgin Mary with baby Jesus wearing 

82 | Bernstein: »An Inadvertent Sacrifice«, a.a.O., S. 224ff.

83 | Ebd., S. 224. 

84 | Ebd.

85 | Ebd.

86 | Ebd.

87 | Ebd., S.  233. Der Text des Punk-Gebets hat eindeutig politische Konnotation: 

»Black robe, golden epaulettes [/] All parishioners crawl to bow [/] The phantom of 

liber ty is in heaven [/] Gay-pride sent to Siberia in chains [/] The head of the KGB, their 

chief saint, [/] Leads protesters to prison under escort [/] In order not to offend His 

Holiness [/] Women must give bir th and love [/] Virgin Mary, Mother of God, become a 

feminist […].« 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


303Gesicht, Kopf, Körper: Eine polit ische Kar te

a bondage mask and a dog collar with a large chain hanging from her neck, her halo 

traced by barbed wire. The sympathies of these particular image makers lay on the side 

of Pussy Riot, yet the sexualized gaze to which the three female bodies were subjected 

bore striking similarities across sociopolitical boundaries.«88

Die Verurteilung zu zwei Jahren Frauenarbeitslager wegen »Rowdytum[s] 
und religiösem Hass« bezeugt diesen Diskurs.89 Die Zusammenhänge zwi-
schen der Körperlichkeit der Aktion selbst und dem körperlichen Aspekt der 
(strafrechtlichen) Folgen wurde bisher, auch in der positiven Rezeption, nicht 
näher diskutiert.90 Teilweise lässt sich die Betonung der Körperlichkeit bei 
der Pussy Riot Performance auf die Maskierung der Gesichter zurückfüh-
ren. Für einen kurzen Moment waren ihre Gesichter nurmehr Köpfe, noch 
ohne signifikante Einschreibungen. Und auch wenn eine solch kurzweili-
ge Deterritorialisierung wie eine verlorene ›Schlacht‹ erscheint,91 beförderte 
der Erfolg der Pussy-Riot-Maske die Hervorbringung eines neuen Gesichts. 
Während des laufenden Strafverfahrens verbreiteten sich nicht allein kari-
kierte und sexualisierte Körperabbildungen der jungen Frauen, sondern 
ebenso Fotografien der maskierten Pussy Riot Gruppe. Die farbige Maske 
wurde zum Gesicht der jungen Frau im Widerstand zur patriarchalischen 
Ordnung Russlands. Neben zahlreichen Solidaritätsbekundungen in den 
sozialen Netzwerken verbreiteten sich auf Blogs und Webseiten die Bilder 
von farbig maskierten Köpfen. Innerhalb Russlands reagierten viele darauf 
mit dem Wunsch, den Delinquentinnen die Unterlegenheit ihrer Körper auf 
schmerzvolle Weise in Erinnerung zu rufen und ihnen auf diese Weise ihr 
Pussy-Riot-Gesicht zu nehmen.92 

Für die Kunst als abstrakte Maschine bedarf es einer ethischen Dimen-
sion und einer kritischen Deterritorialisierung bei der die Ausdrucksform 
mit dem Erlebnis zusammenfällt.93 Das Punk-Gebet und dessen Folgen sind 
ein Ereignis und eine Zickzack-Bewegung. Der Gesichtsauflösung folgte eine 
direkte Recodierung und das ›neue Gesicht‹ wurde in kürzester Zeit in die 

88 | Ebd., S. 225.

89 | Ebd., S. 221. Anya Bernstein gibt eine Analyse der historischen Hintergründe des 

russischen Strafsystems, welches bis ins 19. Jahrhundert hinein zahlreiche körperliche 

Strafen auch für Frauen vorsah. Bernstein nimmt in ihrem Text Bezug auf die körperliche 

und feministische Dimension der Pussy Riot Verhandlungen. 

90 | Ebd. 

91 | Braidotti, Rosi und Dolphijn, Rick: »Deleuze’s Philosophy and the Ar t of Life, Or: 

What does Pussy Riot Know?«, in: dies. (Hg.): This Deleuzian Century. Art, Activism, Life, 

Leiden 2014, S. 13-36, hier S. 34.

92 | Bernstein: »An Inadvertent Sacrifice«, a.a.O., S. 221. 

93 | Zepke: Art as Abstract Machine, a.a.O., S. 8, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 Katharina D. Mar tin

herrschende Ordnung integriert. Dennoch, mit ihren maskierten Gesichtern 
und tanzenden Körpern, bewirkten Pussy Riot, auf unvorhersehbare Art und 
Weise, historisch situierte Wellen innerhalb der starren Segmente der gegen-
wärtigen Gesellschaftsordnung. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lawrence, ein Etrusker 
Tuberkulose und Vitalität

Christoph Dittrich

»In Charlie Chaplins schiefem Gesicht 

steckte mehr wesentliche Schönheit 

als es je sie in dem Valentinos gab.«

D. H. Lawrence1

Wenn Gilles Deleuze eine Scholie aus Baruch de Spinozas Ethik zur kurzen 
Frage »Was kann ein Körper?« kontrahiert, setzt er einen seiner Akzente auf 
die wesentliche Bestimmung der Modi als Vermögensgrade. Pioniercharakter 
bei deren Vermessung kommt, laut Deleuze, den Stoikern zu, die in einer Ab-
weichung vom griechischen Gleichgewicht der »Umrissgrenze« und »Guss-
form« ihr Augenmerk weg vom Rand einer Form auf sich ausbreitende Körper 
und Handlungen, auf die Vermögensgrenze legen. Sie definieren jedwedes 
durch eine »kontrahierte Anstrengung«, die sie tonos nennen, durch eine bidi-
rektionale Spannung des alles durchziehenden Lebensprinzips, welche die als 
dynamische Einheiten verstandenen Einzeldinge zusammenhält.2 Eben diese 
pneumatische Spannung gilt es zu sehen: »Wenn ihr diese Art Kontraktion, 

1 | Lawrence, David Herbert: Sex, Literature and Censorship, hg. von Harry Moore, Lon-

don 1955, S. 123.

2 | Vgl. Jedan, Christoph: »Tonos«, in: Horn, Christoph und Rapp, Christof (Hg.): Wör-

terbuch der antiken Philosophie, München 2002, S. 450; Trappe, Tobias und Mainber-

ger, Sabine und Kaiser-El-Safti, Margret: »Spannung«, in: Ritter, Joachim und Gründer, 

Karlfried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Darmstadt 1995, S.  1282-

1300; weiterhin Deleuze, Gilles: »Vorlesung zu Spinoza am 17.02.1981«, http://www2.

univ-paris8.fr/deleuze (letzter Zugrif f: 23.03.2016). Sämtliche mit Datum angegebe-

nen Zitate stammen aus Deleuzes Vorlesungen zu Spinoza (2.  Dez. 1980  – 24.  März 

1981) und zur Malerei La peinture et la question des concepts (März  – Juni 1981) an 

der Universität Paris VIII. Sie werden nach den in den französischen Transkriptionen 

genannten Seiten zitier t. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 Christoph Dit tr ich

die embryonale Kraft, die in dem Ding steckt, nicht findet, so kennt ihr das 
Ding nicht. Dies wird Spinoza mit dem Ausdruck ›Was kann ein Körper?‹ wie-
der aufgreifen.«3 Wie verschieden von einer Gussform oder einer Umrissgren-
ze diese Auffassung ist, erläutert Deleuze anhand der Reichweite, der Kraft 
und Handlung eines Samens: »Ein in eine Mauer gefallener Sonnenblumen-
same ist fähig, diese Mauer zu sprengen.«4 Zu dieser Konzeption einer dyna-
mischen, mitunter explosiven Grenze gelangten die stoischen Denker durch 
eine Fokussierung auf das Leben, das sich in seiner Bewegtheit gerade nicht 
durch Umrisse und Gussformen fassen lasse. Bestimmend für die Reichweite 
eines Individuums ist die Vitalität in ihm, nicht seine Form oder Funktion. 
»Was kann ein Körper?«, heißt somit auch: Wie viel Lebenskraft steckt in ihm 
bzw. durchströmt ihn? In der Ontologie Spinozas fungiert der Vermögensgrad, 
sobald ein Modus zur Existenz gelangt, als conatus, als Bestreben in der Exis-
tenz zu verharren. Das Vermögen weist aufgrund der nach außen geöffneten 
Verfasstheit der endlichen Modi eine gewisse, begrenzte, Dehnbarkeit auf, die 
sich unweigerlich in stärkenden oder schwächenden Wirkungen von Begeg-
nungen ausdrückt, so dass der conatus zur Erhaltung der eigenen Existenz 
und zur Vermögenssteigerung hinstrebt. Aus dieser Elastizität, der Tendenz 
und dem Zustand des Vermögens leiten sich zwei ethische Intuitionen ab: eine 
wesentliche Enteignung und Entfremdung der Modi, die von dem getrennt 
sind, was sie können, sowie die Aufgabe »[b]is zur Grenze dessen zu gehen, 
was man kann«.5 Das Projekt der Ethik besteht aus einer Gewinnung und aus 
einer maximalen Ausschöpfung von Lebenskraft.

Entsprechend steht für Deleuze das ganze Unterfangen des Schreibens in 
einem Zusammenhang von Gesundheit und Krankheit. Ihm gilt der Schrift-
steller nicht als Patient, sondern als Arzt, auch seiner selbst, da er meist eine 
eher kleine statt üppige Gesundheit besitzt, die jedoch besondere Visionen 
des Lebens gestattet und über das Vermögen verfügt, das Leben aus seinen 
menschlichen Einschließungen ausbrechen zu lassen. Die kleine Gesundheit 
der tuberkulösen Trinität: Spinoza, Deleuze und D. H. Lawrence. Gerade Law
rence kann dieses befreite, befreiende Leben sehen. Er entwirft organisch de-
fekte Körper jenseits von Schönheitsidealen, die »aber dennoch von der intensi-
ven Vitalität durchströmt werden, die den Organen trotzt und den Organismus 
auflöst«.6 Und wer entspräche dem, was Deleuze zum Miserabilismus Bacons 

3 | Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 17.02.1981«, a.a.O.

4 | Ebd.

5 | Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie [Spino-

za et le problème de l’expression, 1969], übers. von Ulrich Johannes Schneider, Mün-

chen 1993, S. 238.

6 | Deleuze, Gilles: Kritik und Klinik [Critique et clinique, 1993], übers. von Joseph 

Vogl und K.  D. Schacht, Frankfur t a.M. 2000, besonders Kapitel 6, S.  178; vgl. ebd., 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


307Lawrence, ein Etrusker 

geschrieben hat, besser als Lawrence? Von der Idee einer diesseitigen Aufer-
stehung im Fleisch heimgesucht, spricht er mehr als jeder andere »im Namen 
eines höchst intensiven Lebens, für ein noch intensiveres Leben«,7 schreibt um 
sein Leben. Und er lebt auch so, berichtet Aldous Huxley: »Für Lawrence war 
die Existenz eine unaufhörliche Genesungszeit: es war, als würde er jeden Tag 
seines Lebens wie nach einer tödlichen Krankheit wiedergeboren.«8 

Zur möglichen Stärkung des Lebens gehört die Diagnostik seiner Schwä-
chung, seiner Einschließungen. Eine spinozistische Typologie9 etwa unter-
scheidet trotz der Konstante äußerer Auslösung Krankheiten, die äußere 
Verhältnisse eines Körpers lädieren, von solchen, die innere beschädigen. Im 
Fall der Reaktionskrankheiten ist die äußere Unterscheidungsfähigkeit beein-
trächtigt, der Umgang mit dem Außen gelingt nicht mehr. Dies gilt ebenso im 
Fall der Stoffwechsel- oder Kommunikationskrankheiten, die zwar weniger die 
Distinktion von Äußerem beeinträchtigen, dafür die Verarbeitung von Auf-
genommenem verhindern, da die einzelnen Verhältnisse eines Körpers sich 
untereinander nicht mehr verständigen können. Die Welt ist entzogen. Spi-
nozas therapeutische Intuition, das Vermögen maximal zu steigern und aus-
zuüben, führt, wie Friedrich Nietzsches Kritik des Nihilismus, zum Versuch 
einer Rückgewinnung der Welt.10 Deren vorgängigen Verlust, einen Diebstahl, 
beklagt Deleuze, denn das Band zwischen Mensch und Welt sei in der Moder-
ne gerissen. Am meisten fehle ein Glaube an die Welt, um die Trennung vom 
eigenen Vermögen durch den Menschen zu überwinden. Zu seiner Charak-
terisierung zieht Deleuze exakt jene stoischen Begriffe heran, die bereits zur 
Bestimmung einer dynamischen Grenze dienten: »Wir müssen an den Körper 
glauben, jedoch im Sinne eines Lebenskeims, eines Samenkorns, das die Pflas-
tersteine aufsprengt, das sich unter dem heiligen Grabtuch […] bewahrt hat.«11 
Genau diese Diagnostik einer Trennung von der Welt sowie dem Projekt ihrer 
Wiedergewinnung widmet sich Lawrence, über den Deleuze zwar kein eigenes 

S. 14. Zur Besonderheit von Deleuzes Vitalismus, zum anorganischen Leben und zu des-

sen Bildlosigkeit vgl. Zourabichvili, François: Le vocabulaire de Deleuze, Paris 2003, 

S. 84-89.

7 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation [Francis Bacon –  Logique de la 

sensation, 1981], übers. von Joseph Vogl, München 1995, S. 42.

8 | Huxley, Aldous: »Einleitung«, in: Lawrence, David Herbert, Briefe [Letters, 1932], 

übers. von Elisabeth Schnack, Zürich 1979, S. 9-50, hier S. 44.

9 | Vgl. Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 06.01.1981, a.a.O.

10 | Vgl. Deleuze, Gilles: Die einsame Insel. Texte und Gespräche von 1953-1974 [L’île 

déserte et autres textes. Textes et entretiens 1953-1974, 2002], hg. von David Lapou-

jade, übers. von Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 2003, S. 175.

11 | Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [L’image-temps. Cinéma 2, 1985], übers. von 

Klaus Engler t, Frankfur t a.M. 1997, S. 226.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 Christoph Dit tr ich

Buch geschrieben, jedoch Fanny Deleuzes Übersetzung von Apocalypse her-
ausgegeben und eingeleitet hat – ein später zentraler Text von Kritik und Klinik 
(1993).12 Doch nicht nur dieser verleiht René Schérers Befund, Lawrence sei für 
Deleuze einer der großen Denker seiner Zeit gewesen, seine Berechtigung.13 
Deleuze selbst rät zur Lektüre Lawrences, denn diese erlaube ein besonderes 
Verständnis Spinozas. Sie kann zu verstehen und zu fühlen geben, weshalb 
die Trennung vom Vermögen ein »Verrat am Universum«14 ist. Praktisch gibt 
Lawrence auf der entscheidenden Ebene der Existenzweisen Antwort auf die 
Frage, mit der Deleuze seine Spinoza-Vorlesungen abschließt: »Wie leben die 
Menschen, die sich Pantheisten nennen?«15 Wie knüpft Lawrence welches 
Band zur Welt?

Kreuzigung

Neben dem Kommentar zur Johannesoffenbarung bezieht sich Deleuze, der 
Lawrence in seinem Werk sehr häufig, doch meist in kurzen Andeutungen, 
heranzieht, bevorzugt auf einen zweiten, verwandten Text, dem er Pracht und 
Größe bescheinigt: Introduction to these paintings (1929). Obwohl Vincent van 
Gogh als derjenige Maler angesehen wird, der ihn als Schriftsteller am Nach-
haltigsten beeinflusste, ist dieser Essay, den Lawrence als Einführung in die 
Malerei und in eigene Gemälde verfasste, Paul Cézanne zugeeignet, welchen 
er zur interessantesten Gestalt der modernen Malerei kürt. Entscheidend für 
diese Wertschätzung ist der Grund, der Lawrence hierzu bewog: Cézannes 
Ausnahmestellung gründet weniger in seinen Errungenschaften als in sei-
nem Weg und Kampf. Sein Ringen richtet sich auf die Rückgewinnung von 

12 | Lawrence, David Herbert: Apocalypse [Apocalypse, 1929], übers. von Fanny De-

leuze, Paris 1978. Die erste Veröffentlichung nennt Gilles und Fanny Deleuze als Au-

toren der Einleitung. Spätere Versionen nennen nur Gilles Deleuze. Für den 2006 ver-

öffentlichten Film Lady Chatterley et l’homme des bois von Pascale Ferran hat Fanny 

Deleuze zusammen mit ihrem Sohn Julien Lawrences Dialoge neu übersetzt und ist in 

der Rolle der Tante Eva für einen Moment im Bild zu sehen.

13 | Zur Bedeutung Lawrences für Deleuze vgl. Schérer, René: »Homo tantum. Das Un-

persönliche: Eine Politik«, in: Nancy, Jean-Luc und Schérer, René: Ouvertüren. Texte 

zu Gilles Deleuze, zusammengestellt und übers. von Christoph Dittrich, Berlin 2008, 

S.  7-29, hier S.  27; sowie Deleuze, Gilles: Schizophrenie und Gesellschaft. Texte und 

Gespräche von 1975-1995 [Deux régimes de fous. Textes et entretiens 1975-1995], 

hg. von Daniel Lapoujade, übers. von Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 2005, S. 126.

14 | Gilles Deleuze: Spinoza. Praktische Philosophie [Spinoza. Philosophie pratique, 

1981], übers. von Hedwig Linden, Berlin 1988, S. 21.

15 | Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 24.03.1981«, a.a.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


309Lawrence, ein Etrusker 

lebendigem Kontakt und Austausch, er wollte die »Substanz einmal mehr mit 
intuitivem Tastsinn berühren«.16 Diese Berührung fällt so schwer, da sie dem 
Verlauf der Kulturgeschichte und der Verfassung von Cézannes wie Lawrences 
Gegenwart widerstrebt.

So starke  – instinktive  – Abneigung Lawrence der Bibel gegenüber be-
kundet, so sehr ist er andererseits ihren Bildern verpflichtet, die er benützt, 
um das Unerträgliche seiner Zeit zu begreifen. Die Geschichte, in deren Lauf  
der Mensch zur Berührung der Welt unfähig geworden sei, ist »die Ekel er-
regende, abstoßende Geschichte der Kreuzigung des zeugenden Körpers zur 
Verherrlichung des Geistes, des mentalen Bewusstseins«.17 Diese Kreuzigung 
kennt einen Zeremonienmeister, Platon. So verwundert es nicht, dass Lawren-
ce immer wieder an vorsokratische Motive anknüpft und Deleuze ihn mit 
Nietzsche zu einem, nur durch einen Bindestrich getrennten, Doppelautoren 
verschmilzt.18 Die Erkrankung des Körpers kommt bei Lawrence einer lang-
wierigen Exekution gleich. Ist der zeugende Körper ans Kreuz geschlagen,  
beraubt sich der Mensch selbst und bringt sich um einen elementaren Bereich 
seines Daseins und seines Vermögens, denn nach Lawrence »hängen viele 
seiner tiefsten Instinkte und der Fluss seiner Intuition von seinem sexuellen 
und zeugenden Sein ab«.19 Die Kreuzigung verstümmelt somit die sinnhaften 
Austauschbeziehungen und die menschlichen Seelenvermögen durch eine 
Organisation des Körpers, deren Vorgehen in Begriffen der Amputation, Kast-
ration und Blockierung aber auch der Kanalisation und Kontrolle beschrieben 
wird. Die Beeinträchtigung des Welt-Bezugs zeigt sich als Schwächung der 
Intuition und der Instinkte, derer wir jedoch zutiefst bedürften. Denn für 
Lawrence ist das wahre Bewusstsein nicht mental, sondern intuitiv. Doch das 
Intuitionsvermögen, das alleine befähigt, mit Physischem, Substanziellem 
und Lebendigem in unmittelbare Verbindung zu treten, verortet er auf dem 
Hügel Golgota. Folglich wissen wir nicht, welche emotionalen Reaktionen un-
seren Begegnungen adäquat sind, woraus die »große Beklemmung, die Ner-
vosität der Menschheit«,20 herrührt. Unsere Fähigkeit zu physischer Kommu-
nikation liegt siechend danieder. Stattdessen werden wir von mentalen Ideen 

16 | Lawrence, David Herbert: »Introduction to these paintings«, in: ders.: D. H. Law

rence’s Paintings, hg. von Keith Sagar, London 2003, S. 83-136, hier S. 125.

17 | Ebd., S. 114.

18 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., S. 62.

19 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.O., S. 91. Vgl. Lawrence: Sex, Li-

terature and Censorship, a.a.O., S. 122: »Sex ist die Wurzel, deren Blattwerk Intuition 

und deren Blüte Schönheit ist. […] Was könnte, beispielsweise, einen gif tigeren Hass 

auf Sex aufweisen als die Freud’sche Psychoanalyse?« Die Verkümmerung dieser drei-

fältigen Pflanze zeigt die »ungesunde Verfassung der Körperpolitik«. Ebd., S. 206.

20 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.O., S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 Christoph Dit tr ich

beherrscht und begegnen uns gegenseitig wie Ideen, nicht wie Lebewesen aus 
Fleisch und Blut. Durch die metaphysische Verneinung der Instinkte werden 
die intuitiven Bezüge durchtrennt, der Mensch isoliert. Die menschlichen Be-
gegnungen werden zu Zombie-Treffen, denn »wir sind alle kalt geworden«.21 
So sehr ermangelt der Mensch in dieser Diagnose der Vitalität, dass er – einer 
leeren Hülle gleich – leblos geboren wird und von den anderen wie von sich 
selbst als irreal erlebt wird. Wenn auch nicht ohne Hoffnung, so stellt Law
rence den Totenschein aus: Die Kreuzigung des instinktiv-intuitiven Körpers 
ist vollbracht. 

Seine jahrhundertelange Zerstörung arbeitet mit Schrecken: Der Körper 
ist Objekt und Auslöser von Angst. Aus Furcht wird er ebenso unterdrückt 
wie physisches Gewahrsein. Auf lange Sicht prangert Lawrence das Christen-
tum und die sokratische Philosophie an. Im engeren Raster diagnostiziert er, 
der vergiftende Tumor der lähmenden Angst sei im elisabethanischen Eng-
land durch das Auftreten der Syphilis verstärkt und die Hatz auf Instinkte 
und Intuitionen intensiviert worden. Untermalt wird diese stets von ernsten 
Worten der Moral, die für die Unterdrückung der Instinkte eine Belohnung in 
Aussicht stellen: »Lasst uns niemals vergessen, dass die moderne Moralität in 
Hassgefühlen wurzelt, in einem tiefen, bösen Hass auf den instinktiven, intu-
itiven, zeugenden Körper.«22 Die entsprechende Aushöhlung der Körper und 
die Schematisierung ihrer Bewegungen hielt Lawrence für sehr erfolgreich 
und für die ihm zeitgenössischen Lebens- und Produktionsweisen äußerst 
nützlich, denn so »wurden die Massen gefangen und zum Industrialismus 
versklavt, bevor sie es überhaupt merkten«.23

Statt physisch zu kommunizieren, ist der so zugerichtete Körper nur zu in-
adäquaten Verhältnissen fähig. Seine Reaktionen bestehen aus vorgefertigten, 
mentalen Konzepten oder sie bleiben aus, denn er ist entweder in Unempfind-
lichkeit erstarrt, bleibt unbeteiligt oder aber er wird in Ermangelung der Intu-
ition mit geistigen Vorstellungen zu nervösen Reaktionen stimuliert. Die ais-
thesis ist jedenfalls beschädigt, vor allem auch in den Spielarten des Genusses, 
denen Lawrence masturbatorisches Vorgehen vorhält. Die Verkümmerung der 
physischen Wahrnehmung der Welt untergräbt geradezu die Voraussetzun-
gen jeder kreativen wie künstlerischen Tätigkeit, insofern jeder Schöpfungs-
akt das volle Bewusstsein beansprucht. Große Werke verdanken sich in allen 

21 | Ebd.

22 | Ebd., S. 95.

23 | Ebd., S. 96. Lawrences Verhältnis zu industrieller Arbeitsorganisation war immer 

ein deutliches: »Millionen von Hamstern, die in Millionen Hamsterrädern im Kreis ren-

nen. Die reinste Farce ist das.« Lawrence, David Herbert: Der Untergang der Pequod. 

Studien zur klassischen amerikanischen Literatur [Studies in Classic American Litera-

ture, 1923], übers. von Werner Richter, Wien 1992, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


311Lawrence, ein Etrusker 

Bereichen einem gelungenen Zusammenspiel  – keiner Gleichheit  – von In
stinkten, Intuitionen, Geist und Intellekt. Im Fall der von der Wahrnehmung 
substanzieller Körper bestimmten bildenden Künste bedarf es in erster Linie 
der Imagination. Gerade diese aber ist laut Lawrences Diagnose seiner Umwelt 
vergiftet, ist sie doch jenes Bewusstsein, in dem der intuitive Weltzugang vor-
herrscht. Wer diesen verleugnet, auf ihn verzichtet und seiner entbehrt, ver-
zichtet darauf, die Welt zu berühren. Was bleibt etwa dem Kunstkritiker, der 
von seinen Intuitionen und seiner Imagination abgetrennt ist? Es bleibt ein 
mentales Ego, das sich in der Erkenntnis signifikanter Formen so sehr an sich 
selbst erfreuen kann, dass es angesichts von Wiedererkanntem in ästhetische 
Ekstase auszubrechen vermag. Gelten Lawrences signifikante Formen bereits 
als Verfehlung im Bereich der Kunst, so sind von ihnen ausgelöste ästhetische 
Ekstasen doppelt verfehlte Versuche der Selbsterhöhung der Kritiker, die den 
Körper mit zerebralen Formeln stimulieren. Letztlich trifft das Ego so nur auf 
sich selbst, was nicht verwundert, denn es »schließt sich selbst ab und streicht 
das Innere der Wände himmelblau, und denkt es wäre im Himmel«.24 

Vom physischen Leben der Dinge abgeschnitten und ins mentale, selbst-
bewusste Ich eingeschlossen, steht der Künstler unweigerlich vor einer über-
vollen, nicht vor einer leeren Leinwand. Gefüllt ist sie mit Bildern aus seinem 
Kopf, mit subjektiven wie objektiven Klischees. Bevor der Malakt beginnen 
kann, muss folglich die Leinwand gereinigt werden. Lawrence bestimmt ein 
Klischee dabei als »abgenützte Erinnerung, die keine emotionale oder intuiti-
ve Wurzel mehr hat, und eine Gewohnheit geworden ist«.25 Cézannes wahre 
Größe besteht demzufolge gerade in seinem Kampf gegen die Klischees, gegen 
jene »Pest der Kunst«,26 die sich ihm in Form vorgefertigter Ausdrücke per-
manent aufdrängt. Diese erschwert es ihm, in Kontakt mit seinem Motiv zu 
kommen, und lässt ihn stattdessen die Wirklichkeit meist nach Schablonen 
und vorgefassten Stereotypen formen.

Diese Problematik der Klischees und der mentalen Verstellung der Welt hat 
sich seit Cézannes und Lawrences Zeiten sicherlich verschärft, ihre Analyse 
nimmt an Aktualität nicht ab. Die Bilder um und in uns vervielfältigen sich, 
sie existieren nicht nur auf Bildschirmen und Leinwänden, sondern schwirren 
durch die Lüfte, nisten sich in Köpfen wie Werken ein. Selbst eine Befreiung 
von den Klischees kann durch Wiederholungen, Schulbildungen und die Ar-
beit der Kritiker wieder ins Klischee zurückfallen. Doch in tiefster Hinsicht ist 
in der Malerei jede zerebrale Idee bereits ein übergestülptes Klischee. Es ist, 

24 | Lawrence: »Introduction to these paintings«, a.a.O., S. 109.

25 | Ebd., S. 122.

26 | Cézanne, Paul: Über die Kunst. Gespräche mit Gasquet und Briefe [Gasquet, Jo-

achim: Cézanne – Ce qu’il m’a dit, 1926], hg. von Walter Hess, übers. von Elsa Glaser, 

Hamburg 1957, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 Christoph Dit tr ich

als wäre mit der Alleinherrschaft der mentalen Begriffe und des entsprechen-
den Bewusstseins eine Leinwand zwischen Mensch und Welt, Mensch und 
Leben errichtet, die von unzähligen vorgefertigten Klischees bevölkert wird. 
Der Kampf Cézannes gegen die Pest der Malerei ist ein Ringen um intuitive 
Wahrnehmung und lebendige Imagination. Häufig gelingt ihm das eine trotz 
des anderen nicht, er richtet die Klischees zwar übel zu, befreien kann er sich 
allein dadurch jedoch nicht.27 Insofern die Reinigung der Leinwand und die 
Eröffnung eines Zugangs zu Intuitionen und zur Imagination eine Öffnung 
der Welt bedeutet, richtet sich Cézannes Auseinandersetzung mit Stereotypen 
nicht nur auf das Verhältnis zu seinen Motiven, sondern betrifft seinen Be-
zug zum Leben, zu den Körpern und zu seinem Körper. Einerseits möchte 
er sich selbst aus der kleinen himmelblauen Zelle seines Egos entlassen und 
zu intuitiver Erkenntnis der Dinge gelangen. Hierzu gehört jedoch auch, dass 
Cézanne sein Körper in vollem Vermögen sein möchte: zeugender Körper. Die 
wirkliche Existenz substanzieller Körper wollte er malerisch erfassen – und 
dies war ihm nicht völlig verwehrt. Seinem Versuch jedoch, er selbst in sei-
nem Zeugungskörper zu sein und die Welt zu berühren, bescheinigt Lawrence 
außerhalb der Kunst weitgehendes Scheitern. Doch das schmälert Cézannes 
Eroberung nicht: »Nach einem verzweifelten Kampf von 40 Jahren gelang es 
ihm […] einen Apfel zu erkennen; und […] eine oder zwei Vasen. Das war alles, 
was er erreichte. Es sieht nach wenig aus, und er starb verbittert. Es zählt aber 
der erste Schritt, und Cézannes Apfel ist […] wichtiger als Platons Idee.«28

Die Tragweite dieses Schritts hin zur physischen Welt ist für Lawrence 
deshalb kaum zu ermessen, da er als Annäherung an die wirkliche, objektive 
Substanz das erste ernsthafte Anzeichen seit Jahrtausenden dafür sei, dass 
jemand der Materie tätige Existenz zuspricht. Jemand Ebenbürtiges sieht er 
nicht. Dennoch blieb Cézanne von vielem getrennt, getrennter als er es wollte. 
Malte er Frauen, so erkannte er exklusiv ihr Apfelelement, eine etwas inte
gralere Schau auf sie war ihm verwehrt. Die emotionale Verbitterung konnte 
nicht ausbleiben, da er, was sein Leben betraf, niemals »zur tätigen Berührung« 
gelangte. Das Klischee behielt die Überhand: »Wie nicht misanthropisch sein, 
wenn Männer und Frauen für dich einfach nur Klischees sind, und du Kli-
schees hasst?«29 Obwohl das Unterfangen, im Fleisch wiederzuerstehen, also 
auch scheitert, ein entscheidender Schritt ist getan, der Apfel rollt den Stein 
vom Grabtor, und Cézanne überschreitet die vorherrschende Organisation der 

27 | Vgl. Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 56; Deleuze: »Vorlesung zu La peinture 

et la question des concepts am 07.04.1981«, a.a.O. und Lawrence: »Introduction to 

these paintings«, a.a.O., S. 123.

28 | Lawrence, »Introduction to these paintings«, a.a.O., S.  113 [Übersetzung dieses 

Zitats aus: Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 55].

29 | Ebd., S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


313Lawrence, ein Etrusker 

Wahrnehmung. Den Kunstkritikern nach Cézanne mag es zwar gelungen 
sein, seine Äpfel an institutionellen Altären als Klischees zu verehren – die 
Auferstehung auszusetzen –, in seinen Stillleben fand er zur physischen Kom-
munikation und zur intuitiv-instinktiven Berührung des Lebens und war so 
als Maler in seinem zeugenden Körper er selbst. Mindestens im Fall mancher 
Stillleben sowie der Apfelseite seiner Frau ist ihm nicht weniger gelungen als 
sich »in der Natur [zu] verlieren, mit ihr wieder zu keimen«.30

Apok alypse

Die Verkümmerung des sinnlichen Weltbezugs, der ›Merk- und Wirkzeuge‹, 
prangert Lawrence auch in seiner letzten Schrift zur Offenbarung des Johan-
nes von Patmos an. Deleuze findet in diesem Kommentar zur prototypischen 
Schrift der Moral und des Gerichtssystems eine Bestätigung: Die Apokalypse 
ist ebenso aktuell wie Lawrence, dessen Kommentar mit Spinoza und Nietz-
sche in eine explizite, wenn auch offene, genealogische Linie gestellt wird. Die 
Trennung des Menschen von der Welt und damit auch von seinem Vermögen 
steht erneut im Fokus, da eben sie Sinn und Zweck der biblischen Prophezei-
ung darstellt.31 Dabei ist diese gleichzeitig Produkt einer bereits begonnenen 
Trennung, ist ein Werkzeug, das diese auf eine neue Ebene hebt, und auf ge-
wisse Weise ist sie selbst Beschreibung dieser Trennung. Denn für Lawrence 
besteht die Sonderstellung der Johannesoffenbarung darin, dass sie sowohl 
aus heidnischen, jüdischen als auch christlichen Schichten besteht, wobei frü-
here Schichten der spätesten instrumentell dienen. Die heidnische Welt wird 
nicht stillschweigend verabschiedet, sondern sie wird nochmals zusammen-
gerufen, um sie letztmalig zur Erzeugung von Effekten zu gebrauchen. Denn 
der ganze Kosmos muss zerstört werden, damit die letzte und endgültige Herr-
schaft des Neuen Jerusalems erstehen kann. Um Rom restlos untergehen zu 
lassen, wird aus Gründen der Nachhaltigkeit die ganze Welt gerichtet und zer-
stört. Johannes von Patmos bringt die heidnischen Lebenssymbole und damit 
die lebendigen Verbindungen der kosmischen Lebenskräfte zur Aufführung, 
um sie zur Erzeugung von Plagen und als meteorologisch-astronomische Ge-
schosse zu gebrauchen, deren Überbleibsel im Schwefelsee der Hölle verrotten 
werden. Damit inszeniert er die Trennung von der Welt als Zerstörung des 
Kosmos. Seine Offenbarung schreibt sich aber auch in ein bereits weit fortge-
schrittenes Projekt der Trennung ein: die Verleugnung und Verstümmelung 
des fleischlichen Menschen und seines sinnlichen Bewusstseins, die später 
Cézanne eine intuitive Erkenntnis weitgehend verbauen sollte. Wie gesehen, 

30 | Cézanne: Über die Kunst, a.a.O., S. 27.

31 | Vgl. Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., S. 69 und S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 Christoph Dit tr ich

attestiert Lawrence dieser Unternehmung großen Erfolg: Die modernen Men-
schen seien alle halbtot, ihre Körper unversorgte Hungerleider. Das Attest wird 
nun jedoch erweitert: Mit der Beschneidung der Empfänglichkeit ist die Ver-
bindung der Menschen zu den kosmischen Lebenskräften abgebrochen. Uns 
ist der Kosmos verlorengegangen, »weil wir die kommunizierende Verbindung 
mit ihm aufgegeben haben«,32 weil unser Solarplexus nicht mehr reagiert. Das 
sinnliche Gewahren und Sinnes-Bewusstsein, dessen Verlust auch anlässlich 
Cézannes beklagt wurde, wird somit als tiefe Wissensform der altertümlichen, 
heidnischen Kulturen charakterisiert. Lawrence datiert den Anfang vom Ende: 
Mit dem Auftritt Sokrates’ wird aus dem Leben eine Idee und aus dem Kos-
mos Mechanik. Zeitgleich mit der auf Naturbeherrschung und -kontrolle ab-
zielenden Philosophie gewinnen neue Bilder eines Lebens und einer Strafe 
nach dem Tod an Bedeutung. Das Leben spielt sich in einem toten Kosmos 
ab und die Hoffnung richtet sich nun auf jenseitiges Zuckerbrot. Alle neuen 
»Religionen waren Religionen des toten Körpers und der hinausgeschobenen 
Belohnung: eschatologisch, um ein Lieblingswort der Philosophen zu gebrau-
chen«.33 Widmete sich die Religion vor dem Judenchristentum der Huldigung 
und der Erkenntnis von Vitalität, so richtet sie sich nun auf den Tod, auf post-
mortale Belohnungen und Strafen. Religion wird zur Wissenschaft der aufge-
schobenen Bestimmung – und der Beschränkung im Leben, der Verarmung 
des Diesseits. Der Mensch ist nur tot göttlich: »Er darf keine Göttlichkeit im 
Fleische erlangen.«34

Für Lawrence ist dies zweifellos ein Verrat am Menschen, insofern dessen 
Aufgabe darin besteht, im Fleisch göttlich zu sein. Soweit zu gehen, wie man 
kann, so viel Lebenskraft wie möglich in sich zu sammeln, gilt als Richtlinie 
aller Lebewesen, doch kommt dem Menschen das Privileg ihres Vergessens 
zu, der Verrat am Universum: »[F]ür den Menschen, genau wie für Blume, 
Tier und Vogel, ist es der größte Triumph, höchste Lebendigkeit zu erlangen 
[…]. Was immer die Ungeborenen und die Toten auch wissen mögen, sie ken-
nen nicht die Schönheit und das Wunder, im Fleische lebendig zu sein.«35 
Das aktuelle, wenn auch zeitlich begrenzte, und möglichst prächtige Leben 
im Fleisch ist der eigentliche, doch verdrängte Bereich menschlicher Existenz. 
Weshalb aber wird der Vitalität nicht mehr die frühere Verehrung zuteil, und 
sie selbst misstrauenswürdig? Dies geschieht, weil die neue Ordnung eine 
Herrschaft der Ohnmächtigen ist. Die Schwachen, vor denen Nietzsche die 
Starken beschützen wollte, misstrauen jeder Kraft, eben weil sie schwach sind. 

32 | Lawrence, David Herbert: Die Apokalypse [Apocalypse, 1929], übers. von Axel 

Monte, Düsseldorf 2000, S. 51.

33 | Ebd. [Übersetzung durch den Verfasser verändert].

34 | Ebd., S. 93.

35 | Ebd., S. 156.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


315Lawrence, ein Etrusker 

Babylon, die Große möchte Johannes von Patmos zerstört sehen, weil er ihr 
Schönheit und Genüsse neidet. Selbst zu diesen unfähig, sollen sie auch nie-
mandem sonst zukommen. Dies sichert die Zerstörung ab. Lawrence zeichnet 
ein Porträt von Neidhammeln: »Wie liebend gerne hätten die Apokalyptiker 
aus ihrem Becher getrunken! Da sie es nicht vermochten, zerschlugen sie ihn 
mit Freuden!«36 Trotz aller Superlative in seinem Werk schwebt Johannes da-
mit eine Angleichung auf niedrigem Niveau vor. Wozu er unfähig ist, soll auch 
niemand anderem möglich sein. Eben das entlarvt Lawrence, Kenner und Ob-
jekt vieler Spielarten des Klassenhasses, als Regel der Mediokren. Niemand 
soll mehr haben als sie. Aus Sorge um den persönlichen Rang und aus der 
geheimen Gewissheit schwach zu sein, sind wir »fest entschlossen, daß kein 
Mensch wie die Sonne voller Kraft strahlen soll, da er uns sicherlich überstrah-
len würde«.37 Dieses re-aktive Ressentiment bei gleichzeitiger Selbstverherr-
lichung der Schwachen, findet in der Apokalypse ein Ventil: das Projekt des 
letzten Gerichts und der Bestrafung. Zumindest diesen sadistischen Freuden 
können die Erlösten frönen. Ihnen wird es gegönnt, die Schrecken der Strafen 
zu schauen, und seltsame Freuden zu empfinden, die sie ethologisch typologi-
sieren. So denkt etwa auch Thomas von Aquin, dass die Schau der Strafen die 
himmlischen Freuden vergrößert, die Dankbarkeit gegenüber Gott steigert.38 
Einer derartigen leid- und neidgenährten Freude kann Lawrence nichts Po-
sitives abgewinnen. Der Neid liegt auch dem Rachefeldzug der Offenbarung 
zugrunde, nicht nur als Verstärkung der Freude, sondern als deren unum-
gängliche Voraussetzung. Die Erlösten können »nicht glücklich sein, ohne 
zu wissen, daß ihre Feinde in der Hölle unglücklich sind«, sie müssen »ihre 

36 | Ebd., S. 117.

37 | Ebd., S. 50.

38 | Vgl. Thomas von Aquin: Summa Theologiae, III, 94, 1 (Supplementum). Diese 

quaestio ist aufgenommen in Agambens Angelologie des Thomas von Aquin (Agamben, 

Giorgio: Die Beamten des Himmels. Über Engel, gefolgt von der Angelologie des Tho-

mas von Aquin, hg. und übers. von Andreas Hiepko, Frankfur t a.M. 2007, S. 148) und 

wird von Nietzsche in der Genealogie der Moral, I, §15 zitier t. Vgl. Nietzsche, Friedrich: 

Zur Genealogie der Moral, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin 1968, 

S.  299. Es ist äußerst wahrscheinlich, dass Nietzsche diese Stelle nicht bei Thomas 

selbst gefunden hat, sondern in einer Studie zur europäischen Aufklärung, denn sein 

Zitat entspricht der dortigen Paraphrasierung. Vgl. Hartpole Lecky, William Edward: Ge-

schichte des Ursprungs und Einflusses der Aufklärung in Europa [History of the Rise and 

Influence of the Spirit of Rationalism in Europe, 1865], übers. von Heimann Jolowicz, 

1. Bd., Leipzig 1868, S. 248f. inkl. Fn. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 Christoph Dit tr ich

Selbstherrlichkeit am Unglück der anderen messen«.39 Die Rache, nach der 
die Schwachen unterm Altar lechzen, soll als ultimatives Gericht durchgesetzt 
werden. 

Darin zeigt sich Johannes’ mehrdeutiges Verhältnis zur Macht: Einerseits 
verabscheut er sie in Form des römischen Reichs und Kaisers zutiefst und wird 
von dieser Wut getrieben, andererseits erträumt er eine endgültige Übernah-
me der Herrschaft durch die Seinen. Seine Strategie gegen die Macht läuft 
auf ihre Vervielfältigung hinaus, die sämtliche Flecken des Universums um-
fassen soll: ein Gerichtssystem mit unbeschränkter Befugnis. Johannes wirft 
dem verhassten Rom nicht den sehr wohl zu kritisierenden Despotismus vor, 
den Lawrence für nicht weniger lebensverneinend hält als die Religionen des 
Todes. Die Römer raubten ja den von Lawrence verehrten Etruskern die Vita-
lität. Ihr Imperium und die Apokalypse sind eigentlich verwandte Projekte, 
die Lawrence, was den Schutz der Starken vor den Schwachen angeht, pessi-
mistisch stimmen: »Es scheint fast, als ob es der Widersetzlichkeit gegen das 
Leben, der Anmaßung und Überheblichkeit, wie die Römer sie kannten – ei-
ner Kraft, die notwendig moralisch ist oder die Moral als Deckmantel für ihre 
innere Verwerflichkeit mit sich führt –, immer gelänge das natürliche Blühen 
des Lebens zu zerstören.«40 Nicht diese Zerstörungen beanstandet Johannes, 
nicht sie werden Rom angekreidet; »man wirft Rom-Babylon vor, eine Rebel-
lin zu sein […] und Aufständische […] zu beherbergen! Vernichten, und zwar 
einen anonymen, auswechselbaren Feind«.41 Die Zerstörung kann dann als 
Werkzeug der Gerechtigkeit gelten, was sich die Apokalypse, bedacht darauf 
eine endlose Herrschaft zu gründen, nachhaltig zu Herzen nimmt. Damit der 
Fall Babylons endgültig ist, muss die Zerstörung total sein. Dies ist der tiefere 
Grund, weshalb Johannes von Patmos auf heidnische Schichten zurückkommt 
und, im Gegensatz zum Schweigen anderer biblischer Schriften, deren Kos-
mos zur Aufführung bringt. Er tut dies auf instrumentelle Weise, auf dass die-
ser Rom unter seinem Schutt begrabe. So kann die neue Herrschaft die letzte 
sein und ihre Festung himmlisch. Der Kosmos ist hier nur Mittel zum Zweck 
der endgültigen Vernichtung und deren Unumkehrbarkeit. 

Das letzte Gericht verabscheut Lawrence jedoch nicht nur seiner Gewalt 
wegen. Das Heim der Seeligen scheint ihm nicht attraktiver oder nicht weni-
ger abstoßend als die Höllenqualen. Beide, Plage und Ruhm, plant die Lehre 
der letzten Dinge bis ins Kleinste voraus. Sie legt jeden Schritt des Endes fest, 

39 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S.  105 und Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., 

S. 58. Spinoza definier t Neid als Hass, der sich als Freude am Leid und Trauer über das 

Glück der anderen zeigt.

40 | Lawrence, David Herbert: Etruskische Orte [Etruscan Places, 1932], übers. von 

Oswald von Nostitz, Berlin 2009, S. 86f.

41 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


317Lawrence, ein Etrusker 

nichts Neues mehr am Horizont, der keiner mehr ist. In diesem lückenlosen 
Plan des neuen Jerusalems sah Deleuze die Modernität der Apokalypse, eine 
wenig anziehende Moderne, solange man ein wenig bei Verstand sei: Hinter 
jedem Programm einer »strahlende[n] Festung« wie »der militärisch-indust-
riellen Planung des absoluten Weltstaates« könne man eine Vernichtung der 
Welt »und die Jagd auf einen beliebigen Feind«42 erahnen. Wie groß Lawrences 
Widerwille und Ekel angesichts der Lebensfeindlichkeit der apokalyptischen 
Erlösungsstrategie ausfällt, wird deutlich, wenn er die botanischen Freuden 
entlarvt, die den Erlösten nach der restlosen Zerstörung der Tiere und Pflan-
zen der Welt zukommen: »Wie abscheulich ist ihr Neues Jerusalem, wo die 
Blumen niemals welken, sondern in ewiger Gleichheit blühen! Wie spießig das 
ist, nichtwelkende Blumen zu haben!«43

Etruskisch leben

Lawrences Kommentar bezieht sich nicht weniger auf die Zukunft als Kaf-
ka, der die anklopfenden Kräfte aufzuspüren suchte. Sein Unzeitgemäßes be-
steht gleichzeitig in einem Rückgriff auf Vergangenes und Vergessenes. Die 
Offenbarung fasziniert ihn gerade dann, wenn sie die alten kosmischen Le-
benssymbole gebraucht. In diesen Momenten zeigt sie, dass die Trennung des 
Menschen von der Welt und sich selbst eine Trennung vom Vermögen leben-
digen Austauschs ist, welches Lawrence kosmisch versteht. Die Lebenskräf-
te des Kosmos werden zum letzten Mal zusammengerufen, um zerstört zu 
werden. Die in der Offenbarung inszenierte Exekution übersetzt, dass der 
Mensch in einem toten Kosmos zu leben hat, insofern er seine Beziehungen 
zu ihm selbst abgebrochen hat und im Augenblick weiter abbricht. Damit steht 
die Apokalypse symptomatisch für Lawrences Diagnose mehrtausendjähri-
ger Kulturentwicklung. Hinter der modernen Arroganz, sämtliche Kulturen 
außer Griechen, Römern, Juden und sich selbst als rückständig zu bezeich-
nen, steht eine »Welt der *Neufrechheit«,44 in der der fröhlich empfindsame 
Verstand und das Wissen der Naturreligionen verlorenen gegangen sei, auch 
die Kultur der Etrusker um 700-300 v. Chr. Dieser brachte Lawrence tiefste 
Ehrfurcht entgegen, da »sie die Strömung eines starken andersartigen Lebens 
überflutete, die sich von der seichten Strömung unserer Gegenwart unterschei-
det«.45 Der Mensch irrt, wenn er selbstverherrlichend glaubt, er sei selbst nicht 
Teil der Natur. Für Lawrence wie die Etrusker steht fest, dass der Kosmos ein 

42 | Ebd., S. 64.

43 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S. 148.

44 | Ebd., S. 69.

45 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.O., S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 Christoph Dit tr ich

lebendiger und beseelter Körper ist, dessen Teil wir sind, und zu dem und des-
sen anderen Teilen wir lebenswichtige Beziehungen unterhalten. Genau diese 
würden geleugnet und gekappt – zu einem hohen Preis, der mit Lebensinten-
sität zu bezahlen ist. Verschüttet ist der lebendige Kontakt von Blut und Sonne, 
Mond und Nerven. Lawrence war überzeugt, dass jenseits des neuronalen und 
persönlichen Bewusstseins, jenseits »des Mülls der persönlichen Gefühle und 
Ideen« eine Kommunikation als »lodernder Austausch«46 von Licht und Leben 
zwischen ihm und der göttlichen Sonne möglich ist. 

Deleuze nähert Lawrences Verhältnis zur Sonne in seiner letzten Lehrver-
anstaltung zu Spinoza an dessen Gottes- und Wesenserkenntnis in der dritten 
Gattung an. Beide hätten zu einer intrinsischen Distinktion zwischen sich 
selbst, der Sonne und den Dingen gefunden, und beide könnten, da sie sich 
als Teil der Substanz begreifen – als Vermögensgrad und als Teil des belebten 
Kosmos – behaupten, sie und die Sonne seien Gott.47 Doch des Menschen An-
bindung an die Lebenskräfte ist erkaltet und unterbrochen, weshalb Lawrence 
zu seiner Rückgewinnung neue Sensibilität fordert, damit der Mensch sich 
der und die Welt zu öffnen vermag: »Das weite Feld des Widerhalls, das in 
uns brachliegt, muß wiederbelebt werden. […] Uns fehlt […] die Sonne in uns 
und der Mond in uns. Wir können die Sonne in uns nicht erlangen, indem 
wir wie Schweine nackt am Strand liegen.«48 Das mechanische Empfangen 
determinierender Wirkungen genügt nicht, ebenso wenig wie Spinozas erste 
Erkenntnisgattung der Sinneseindrücke, Vorstellungen und Meinungen. Die 
intuitive Erkenntnis impliziert ein praktisches Verständnis von Verhältnis-
komposition und Rhythmik49 und nur über dieses kann die intrinsische Dis-
tinktion erreicht werden. Auch Lawrence besteht bei aller Feindschaft zur mo-
dernen Wissenschaft darauf, dass das ›Sonnen-Selbst‹ nicht voraussetzungslos 
zu erwecken sei. Zur Orientierung dienen die Etrusker, die Spinozas ethische 
Intuitionen scheinbar bereits geahnt hatten: »Hinter all dem Tanz stand eine 
Schau und eine Wissenschaft vom Leben, eine Auffassung vom Kosmos, die 

46 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S.  51. Vgl. die Erzählung »Sonne [Sun]«, in: 

ders.: Die Frau, die davonritt. Erzählungen, übers. von Elisabeth Schnack, Zürich 1975, 

S. 28-57.

47 | Vgl. Deleuze: »Vorlesung zu Spinoza am 24.03.1981«, a.a.O.

48 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S. 54. Man kann Lawrence in Anlehnung an Félix 

Guattari sicherlich als Ökosophen bezeichnen, insofern er sich um die mentale, soziale 

und kosmische Ökologie sorgt. Vgl. Guattari, Félix: Die drei Ökologien [Les trois éco-

logies, 1989], hg. von Peter Engelmann, übers. von Alec A. Schaerer, Wien 1994 und 

Schérer, René: L’écosophie de Charles Fourier. Deux textes inédits, Paris 2001.

49 | Zum Rhythmus zwischen Musik und Ethologie vgl. Borghi, Simone: La casa e il cos-

mo. Il ritornello e la musica nel pensiero di Deleuze e Guattari, Verona 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


319Lawrence, ein Etrusker 

bewirkte, daß Menschen ihre Fähigkeiten ausschöpften.«50 Ihre Aufgabe, sich 
inmitten der Lebenskräfte um mehr Vitalität zu bemühen, bedarf der Feinfüh-
ligkeit, Aufmerksamkeit und sicherlich auch eines Wissens um Ströme und 
Kompositionen.

Die Neugestaltung eines adäquaten Weltbezugs kann nur gelingen, wenn 
die moderne Marotte, sich als Ich und Ego zu denken, abgelegt würde. Die 
Menschen sperren sich in ihr vermeintliches Selbst, und sie sperren sich auch 
gegenseitig ein, durch ihre auf Identifikation hinauslaufende Liebe. Ohne le-
bendige Beziehung zur Sonne kennen die blutleeren Gespenster der Moder-
ne nichts als ihr persönliches Ego: »[m]ickrige kleine persönliche Errettung, 
mickrige Moral statt kosmischer Pracht.«51 Das Ich steht somit den Beziehun-
gen entgegen, seine Liebe läuft auf Identifikation und Verschmelzung hinaus. 
So sehr Lawrence die Dichtung Walt Whitmans und dessen Konzeption der 
Seele als »Wanderer auf der endlosen Straße«52 schätzte, er wirft ihm eine Ver-
wechslung vor. Wären Whitman Mitgefühl und christliche Liebe nicht durch-
einander geraten, hätte er erkannt, dass die Überschreitung des Egos durch 
Sympathien und Antipathien geschieht, nicht durch Verschmelzung und Auf-
opferung. Die christliche Liebe gilt nicht als Gegenmittel zur Zerstörungswut, 
beide schließen das Leben im Ich ein, Jesus und Johannes von Patmos »sind 
zwei Seiten einer Medaille«.53 Während der eine gibt, ohne zu nehmen, nimmt 
der andere, ohne zu geben. Beide gemeinsam stehen der fleischlichen Aufer-
stehung des Mannes, der gestorben war, als doppeltes Hindernis entgegen, 
dem er in der Szene des noli me tangere zu entgehen sucht.54 Die Kritik an der 
Offenbarung führt somit nicht zu einer pazifistischen Alternative, sondern 
zu einer doppelten Entkopplung von einer vermeintlich exklusiven Dualität. 
Zwar weist die Seele »die Kriegstreiber ab, weil sie den Krieg mit dem Kampf 
verwechseln, sie weist aber auch diejenigen ab, die auf den Kampf verzichten, 
weil sie ihn mit dem Krieg verwechseln«.55 Beide bleiben im Ich eingeschlos-
sen, schließen sich gegenseitig ein, und was für Lawrence entscheidend ist, 
sie beenden den Kampf, und er schließt sie durch ein Weder-noch aus. Sie 
verzichten einerseits auf ihr Vermögen, andererseits verwechseln sie es mit der 
Möglichkeit der Vernichtung. Johannes von Patmos wird trotz all seiner rohen 

50 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.O., S. 87.

51 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S. 49.

52 | Lawrence: Der Untergang der Pequod, a.a.O., S. 236.

53 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S. 149.

54 | Vgl. Lawrence, David Herbert: »Der Mann, der gestorben war« [»The Man Who 

Died«, 1929], in: ders.: Gesammelte Erzählungen und Kurzromane, Bd. II, hg. von Dani-

el Keel und Daniel Kampa, übers. von Elisabeth Schnack, Zürich 2007, S. 446-521, hier 

S. 462-467; sowie Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., S. 70.

55 | Deleuze: Kritik und Klinik, a.a.O., S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 Christoph Dit tr ich

Gewalt in Lawrences Typologie als schwach verortet. Wie die Figur des Tyran-
nen bei Nietzsche und Spinoza glaubt er, »dass der Wille die Macht als ein Ma-
ximum an Herrschaft oder Gewalt will. Nietzsche und Lawrence werden hierin 
den niedrigsten Grad des Willens zur Macht sehen, seine Krankheit«.56 An 
beiden vorbei, an Kriegstreibern und Pazifisten gleichermaßen, müsste eine 
Fluchtlinie führen, der es gelingen könnte, die lebendigen Verbindungen des 
Menschen neu zu knüpfen, und somit die Trennung von sich und der Welt zu 
überwinden, so dass er sein Vermögen ausschöpfen kann. Zwar gibt es auch 
für Lawrence keine Möglichkeit, rückwärts zu gehen, aber der zu erkunden-
de Weg, der ihm vorschwebt und an den falschen Alternativen vorbeiführen 
müsste, orientiert sich doch am Leben der Etrusker, die, obwohl sie von den 
Römern zerstört wurden, diesen an Vitalität überlegen waren. An ihrer Freude 
und Affirmation richtet sich Lawrence aus: »Wir sollten vor Verzückung tan-
zen, da wir lebendig und im Fleische sind und Teil des lebendigen und leib-
haftigen Kosmos. Ich bin Teil der Sonne.«57 Für diese Verzückung wäre nötig, 
den Lebenskeim unter den Mumien der Moderne wiederzuentdecken. Eben 
dies ist Lawrences Projekt und es ist der Grund, weshalb ihm die Kunst der 
Etrusker so außergewöhnlich erschien. Ihm sind Ethik und Ästhetik, Leben 
und Kunst so sehr verwoben, dass ein Werk, das im Stile der Römer auf ewige 
Dauer zielt, unmenschlich ist. In dieser Bescheidenheit kam die etruskische 
Kunst weiter als die römische, insofern es ihr auf malerische Weise gelang, die 
Kräfte des Lebens, die bewegte, bewegende dynamis spermatikê einzufangen. 
Für Lawrence, der sie jenseits des Ichs zu sehen wusste, stand fest, dass die 
Zukunft etruskisch tanzen solle:

»Die Feinheit der etruskischen Malerei beruht […] auf dem wunderbar suggestiven Rand 

ihrer Figuren. Er ist nicht umrissen. Er ist nicht, was wir ›Zeichnung‹ nennen. Er besteht 

aus den fließenden Konturen, in denen der Körper plötzlich aufhört und in die Atmo-

sphäre übergeht. Der etruskische Künstler scheint lebende Dinge gesehen zu haben, die 

[…] zu ihrer eigenen Oberfläche ausströmten.«58

56 | Deleuze: Die einsame Insel, a.a.O., S.  181. Eine Verbindung zur Machtkritik der 

beiden Imperative, die das Rhizom und Foucaults Vorwort zum Anti-Ödipus abschlie-

ßen, scheint jedoch von Lawrences Machtverständnis aus nicht möglich, auch wenn er 

den Bezug zur Macht in und außer uns problematisier t und 1928 zur Einsicht gelangt, 

die »Führer-cum-Gefolgsmann-Beziehung« sei langweilig, er habe sie gründlich satt. 

Vgl. Lawrence: Briefe, a.a.O., S. 284. 

57 | Lawrence: Die Apokalypse, a.a.O., S. 156.

58 | Lawrence: Etruskische Orte, a.a.O., S.  114. Vgl. auch Lawrence: Sex, Literature 

and Censorship, a.a.O., S. 112ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Widerstehende und kämpfende Körper 
auf den Bühnen Michel Foucaults�*

Arianna Sforzini

Im Werk Foucaults ist der Körper ein nicht wegzudenkender, vielgestaltiger 
Protagonist: als geöffneter Leichnam auf dem Obduktionstisch von Marie 
François Xavier Bichat, als zerstückelter Körper Robert-François Damiens, als 
unterworfener Körper des disziplinierten Arbeiters, der mit dem Getriebe der 
Produktion wie verbunden ist, oder als parrhesiastischer, verstörender Körper 
des Kynikers in der Öffentlichkeit, der mit der Wahrheit, die er sagt, eins wird. 
Foucaults gesamtes Schreiben von Die Geburt der Klinik1 bis zu Die Sorge um  
sich2 etabliert eine Geschichte der Körper: medizinierte, disziplinierte, bestraf-
te, sexualisierte und regierte Körper – auch durch sich selbst regierte, subjek-
tivierte. All diese Geschichten ergeben jedoch keine Philosophie oder Theorie 
des Körpers, da Foucault keine eindeutige Bestimmung des Konzepts Körper 
vorschlägt. Es gibt keine foucaultsche Geschichte des Körpers, eines einma-
ligen Konzepts, einer einmaligen Natur des Körpers, sondern Genealogien, 
die die Existenz vielfältiger und heterogener Körper offenbaren, aber auch das 
geschichtliche Aufkommen zuvor unbekannter Körper. Unser Körper, der als 
das Selbstverständlichste und Konstanteste unserer Geschichte erscheinen 
könnte, als letzter und unveräußerlicher materieller Kern unserer ›Natur‹, hat 
in Wirklichkeit selbst eine Geschichte, die sich nicht etwa aus dem Wissen  

* | Ich nehme hier die Ausführungen der Kapitel  II »Désirs et plaisirs. Le corps de la 

contre-attaque« (S. 65-74) und IV »Les batailles des corps« (S. 119-143) meines Buchs 

Michel Foucault. Une pensée du corps, (Paris 2014) auf, die ich für diese deutsche Er-

stübersetzung an einigen Stellen ergänzt habe. (Arianna Sforzini: Michel Foucault. Une 

penseé du corps, Paris 2014, S. 65-74, S. 119-153, © PUF, 2014).

1 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik [Naissance de la Clinique, 1963], übers. von 

Walter Seitter, München 1973.

2 | Foucault, Michel: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3 [Histoire de la se-

xualité 3: Le souci de soi, 1984], übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seitter, Frankfur t 

a.M. 1989. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 Arianna Sfor zini

oder den Praktiken über die Körper zusammensetzt, sondern aus den Verän-
derungen eben jener Körper, die umgekehrt den Gegenstand des Wissens und 
der Praktiken bilden.

Die Wirklichkeit der Körper entspricht vor allem einer mehrdimensionalen, 
aber singularisierenden Materialität, einer anonymen, aber erfindungsreichen 
Historizität, die stets gegen die Dominanz des Abstrakten und Universellen 
ankämpft. Ständig überbordet der Körper das Subjekt in seinen Fähigkeiten 
zu geordneten Synthesen. Er ist das Disparate der Seele, ihre Zuflucht. Der 
Körper verwirklicht und widersteht. Beobachtet, gesteuert oder aber auf die 
Probe gestellt, bringt er unterschiedliche, den Diskursen (Wissen oder Weis-
heiten) eigene Wahrheitsspiele zur Existenz. Doch mit diversen Strategien wi-
dersteht er ihnen auch: wenn er etwa durch Übertreibung oder Inszenierung 
die Verifizierungen umstürzt; wenn er durch Simulation oder Wiederholung 
Konformitätsansprüche umgeht oder zerstört; wenn er bebend und schreiend 
die Forderungen des Macht-Wissen-Komplexes anprangert; wenn er durch 
Zurschaustellung und Skandal die Bitte um das Wahrsprechen abwehrt. Die 
Dynamiken des Körpers umfassen eine kritische Macht, die ein wesentlicher 
Antrieb in der durch Foucault umgesetzten genealogischen Geschichte ist. 

Jener Singularisierungskraft möchte ich in dem vorliegenden Text nachge-
hen. In seinen historischen Analysen stellt Foucault den Körper häufig als idea
len Ort des Aufstandes vor. Er findet die Kräfte des politischen Widerstands in 
den Tiefen der konkreten Existenz, in den Dynamiken der Behauptung und 
der körperlichen wie materiellen Dramatisierung. Die Schlussfolgerung in 
Der Wille zum Wissen ist in diesem Punkt berühmt und hochproblematisch: 
»Gegen das Sexualitätsdispositiv kann der Stützpunkt des Gegenangriffs nicht 
das Sex-Begehren sein, sondern die Körper und die Lüste.«3 Diese Verankerung 
des Widerstands in »die Körper und die Lüste« leuchtet indes nicht unmittel-
bar ein. Man darf sich fragen, mit welchem Recht und mit welcher Kraft die 
Körper den Aufstand wagen: Verbirgt sich im Körper ein Element, ein Wesen, 
das möglicherweise den Machttechniken entkommt? Welche Instanz im Le-
ben der Körper könnte der Unterwerfung und der Normalisierung der Kör-
per selbst Widerstand leisten? Wo lässt sich, wenn doch jeder Körper immer 
historisch determiniert und besetzt ist, eine Kraft zum »Gegenangriff« mo-
bilisieren? Fast könnte man einen heimlichen Spinozismus bei Foucault ver-
muten, auf dessen Grundlage der Körper eine unterirdische und ausdauernde 

3 | Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit I [Histoire de la 

sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seitter, 

Frankfur t a.M. 1983, S. 151 (Hervorhebung Arianna Sforzini). 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


323Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

ontologische Kraft offenbarte. Sind also die Körper die eigentlichen und irre-
duziblen Schauspieler im philosophischen und politischen Theater Foucaults?4

Es ist nicht falsch zu sagen, dass Foucault zwischen einem radikalen Kon-
struktivismus und der Annahme einer widerspenstigen und widerständigen 
Immanenz schwankt. Die foucaultsche Genealogie scheint bisweilen an eine 
geradezu vitalistische Ontologie zu appelieren, die aus der Existenz das immer 
schon jenseitige oder vielmehr diesseitige Gegebene der Machtkonstellationen 
macht, und die gegen diese immer Elemente des Ungehorsams reaktivieren 
kann. Man kann aber auch vorsichtiger argumentieren. Denn die Materialität 
der Körper nicht ausradieren zu wollen, sich nicht damit abzufinden, alles in 
der Wahrheit der Macht aufgehen zu lassen, bedeutet nicht zwangsläufig das 
Anerkennen einer umfassenden Ontologie. Für Foucault geht es stets darum, 
eine nicht-essentielle und nicht-metaphysische Geschichte der Widerstände 
und der Körper zu schaffen. Foucaults Genealogien konstituieren weder eine 
Philosophie des Körpers noch eine Philosophie der Freiheit in Bezug auf die 
Macht: Sie bilden vielmehr philosophische Theater der Kämpfe – ganz konkrete, 
physische und körperliche Kämpfe zwischen historischen Bestimmungen und 
freier Selbstbehauptung. Foucault äußert sich diesbezüglich sehr aufschluss-
reich in einem unveröffentlichten Textauszug über die Frage des Körpers und 
seine Invarianten:

»Ich weiß nicht, wie man die Frage, ob im menschlichen Organismus transkulturelle bio-

logische Invarianten enthalten sind, negativ beantworten kann. Aufgrund der Wahl der 

Methode, ist es selbstverständlich mein Problem zu wissen, bis zu welchem Punkt sich 

die Analyse der geschichtlichen Formen ausweiten lässt, anstatt zu versuchen, den Be-

reich der biologischen Determinierungen soweit wie möglich auszudehnen. Die histori-

sche Exkavierung soll nicht zeigen, wie stark wir an [diese Determinierungen] gebunden 

4 | Judith Butler sollte in all diesen Punkten in einen Dialog mit Foucaults Diskurs über 

die Macht treten. Sie grif f seinen Immanentismus als eine verpasste Gelegenheit an 

und argumentier te, er habe nicht den Mut besessen, die Entwürfe der Genealogie der 

Macht bis zum Ende zu ver folgen: ihre historisch-politischen Dynamiken, Normen und 

Diskurse, die ihre Gegenstände formen und in Bezug auf die es keine Exteriorität gibt; 

ihre Formen des Widerstands, die sich in jener Innerlichkeit der Sprache und Macht aus-

bilden. Vgl. insbesondere Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen 

des Geschlechts [1993], übers. von Katrin Wördemann, Frankfur t a.M. 1997; sowie die 

Beiträge Butler, Judith: »Foucault and the Paradox of Bodily Inscription«, in: The Jour-

nal of Philosophy 86, Nr. 11, Nov. 1989, S. 601-607; Butler, Judith: »Revisiting Bodies 

and Pleasures«, in: Theory, Culture & Society April 16, Nr.  2, 1999, S.  11-20; Butler, 

Judith: »Noch einmal: Körper und Macht« [2001], in: Honneth, Axel und Saar, Martin 

(Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfur t a.M. 2003, S. 52-67.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 Arianna Sfor zini

sind, sondern wie stark das, was wir als invariant begreifen, tatsächlich verbunden ist 

mit der Einmaligkeit einer Situation oder Praxis.«5

Stets müssen Foucaults Behauptungen historisch rekontextualisiert, als die Er-
richtung lauter Bühnen gelesen werden, die die wesentlichen problematischen 
Kerne für unsere, im Spiegel der Gegenwart gelesene Geschichte, zum Spielen 
bringen. Es gibt keinen essenziellen Widerstand (und ebenso keine Immanenz). 
Deshalb ist der Widerstand jedoch nicht weniger wirksam oder greifbar. Es 
gilt also, die von Foucault inszenierten Auftritte der widerständigen Körper im 
Einzelnen zu betrachten: ihre Strategien, ihre Fähigkeiten, sowie die Erfah-
rungen, zu denen sie uns auffordern.

Eine »neue politische Imagination«. 
Der utopische Körper

Zum besseren Verständnis jener zentralen Problematiken können wir den Ra-
diovortrag »Der utopische Körper« heranziehen, den Foucault am 7. Dezember 
1966 auf France-Culture hält. In einem Tonfall und Stil, die das phänomeno-
logische6 Vorgehen nachahmen, stellt Foucault die zwei Konzepte von Körper 

5 | Schachtel LV, Nachlass Foucault, Bibliothèque nationale de France. Sehr wahr-

scheinlich handelt es sich (das Manuskript ist undatier t) um eine Reihe von Antwor-

ten, die Foucault für ein amerikanisches Publikum vorbereitet hatte, das ihn Anfang 

der 1980er Jahre – möglicherweise in Berkeley – zur Archäologie und insbesondere zu 

seiner Archäologie des Wissens befragte.

6 | Bei mehreren Textpassagen handelt es sich um indirekte Zitate von Edmund 

Husserl und Maurice Merleau-Ponty (dessen Vorlesungen Foucault während seiner 

Studienjahre an der École normale supérieure de Paris hör te). Foucault bezieht sich 

besonders auf Husserls Ausdruck vom Leib als »Nullpunkt« der Welt (»Der Leib nun hat 

für sein Ich die einzigar tige Auszeichnung, dass er den Nullpunkt all dieser Orientie-

rungen in sich trägt.« Husserl, Edmund: Ideen zur einer reinen Phänomenologie und 

phänomenologischen Philosophie, Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchun-

gen zur Konstitution (=Band IV der Husserliana-Ausgabe), Den Haag 1952, S.  158), 

sowie auf die verschiedenen Analysen der körperlichen Er fahrung in Merleau-Pontys 

Phänomenologie der Wahrnehmung (vgl. z.B.: »Denn wenn es wahr ist, daß ich meines 

Leibes bewußt bin im Durchgang durch die Welt, daß er, im Mittelpunkt der Welt selbst 

uner faßt, es ist, dem alle Gegenstände ihr Gesicht zukehren, so ist es aus demselben 

Grunde nicht minder wahr, daß mein Leib der Angelpunkt der Welt ist: ich weiß, daß die 

Gegenstände viele Gesichter haben, da ich um sie herumgehen könnte, und insofern 

bin ich der Welt bewußt durch das Mittel des Leibes.« Merleau-Ponty, Maurice: Phäno-

menologie der Wahrnehmung [1945], übers. von Rudolf Boehm, Berlin 1966, S. 106). 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


325Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

und Utopie zunächst als unversöhnliche dar. Denn der Körper sei wohl eine 
»gnadenlose Utopie […], der Ort, von dem es kein Entrinnen gibt, an den ich 
verdammt bin«.7 Seine unausweichliche Endlichkeit, seine endgültige Schwer-
kraft, die Unmöglichkeit, mich in meinen Bewegungen, meiner Arbeit und 
selbst im Schlaf von ihm zu trennen, besiegeln meine strukturelle Unfähig-
keit, woanders zu sein als in ihm. In diesem Sinne ist der Körper das genaue 
Gegenteil des Ortes ohne Ort der Utopie. Die höchste aller Utopien wäre dem-
nach der Traum, keinen Körper zu haben – »ein körperlose[r] Körper«.8 Die-
ses Heraustreten aus dem Körper kann sich in Körpern niederschlagen, die 
wie im Märchen über Zauberkräfte verfügen, oder aber in fast entmateriali-
sierten und verklärten Körpern derer, die im Reich der Toten leben und auf 
früheren Totenmasken dargestellt sind. In diesem Sinne kann die Seele als 
Vollendung der abendländischen Körperutopien gelten: das reine und unbe-
stechliche eigene Doppel, eine von der schmutzigen sterblichen Materialität 
der Körperlichkeit befreite Innerlichkeit. Im Grunde ist die Seele nichts ande-
res als »mein leuchtender, gereinigter, tugendhafter, lebendiger, beweglicher, 
warmer frischer Körper. Mein glatter, kastrierter Körper, rund wie ein Stück 
Seife«.9 Das körperlose »Gefängnis des Körpers«10 aus Überwachen und Stra-
fen kommt hier als eine Art Traum, als nebelhaftes Doppel zum Ausdruck, 
das sich über das Elend unserer Welt erhebt. Die Seele ist wie das essenzielle 
Andere des Körpers.

Es ist indes nicht einfach, die Wirklichkeit des Körpers zu vergessen, zu-
mal sie auch utopische Virtualitäten aufweist. Ist der Körper nicht eine »[fan-
tastische] Architektur«?11 Er ist der Raum der undurchdringlichen Orte, der 
versteckten Tiefen (das Rätsel der im Kopf entstehenden Bilder und Gedan-
ken). Vor allem ist er Bewegung und Energie, so wenig auf sein eigenes Sein 
begrenzt. »Nichts ist weniger Ding als er. Der Körper läuft, handelt, lebt, be-
gehrt, lässt sich widerstandslos von all meinen Absichten durchdringen.«12 

Diese Anspielungen werden indes von Foucault einem ganz anderen analytischen An-

satz unterworfen, demzufolge die Körperlichkeit, außerhalb jeglicher essenzialistischen 

Ontologie, dazu befähigt, aus sich selbst herauszugehen, sich zu verleugnen und sich 

folglich zu verändern.

7 | Foucault, Michel: »Der utopische Körper«, in: ders.: Die Heterotopien. Der utopische 

Körper. Zwei Radiovorträge [Les hétérotopies, Le corps utopique, 1966], übers. von 

Michael Bischoff, Berlin 2014, S. 23-36, hier S. 25-26.

8 | Foucault, »Der utopische Körper«, a.a.O., hier S. 26.

9 | Ebd., S. 28.

10 | Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [Surveil-

ler et punir. La naisssance de la prison, 1975], übers. von Walter Seitter, Berlin 1977.

11 | Foucault, »Der utopische Körper«, a.a.O., hier S. 30.

12 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 Arianna Sfor zini

Letztlich können die Utopien nur vom Körper ausgehen. Der »utopische Kör-
per«, oder besser »heterotopische«13 Körper, ist imstande, in unterschiedlicher 
Gestalt zu erscheinen, seine Zeit und seinen Raum zu ›irrealisieren‹, seine 
Welten zu verwandeln. Die Masken, Tätowierungen, die Schminke, aber auch 
Drogen und mystische Trancen, generell alle Rituale und Körperkünste – von 
überlieferten Tänzen zu zeitgenössischen Performances – sind Ausdruck die-
ser Wandlungsfähigkeit des Körpers. Der Körper ist »stets anderswo, er ist mit 
sämtlichen ›Anderswo‹ der Welt verbunden«.14

Der Körper regt an und speist das Verlangen nach Utopien. Und es ist an 
diesem Punkt, dass der phänomenologische Blick für Foucault schließlich un-
zureichend wird. Zwar ist mein Körper »der Nullpunkt der Welt«,15 die Quelle 
meines Verhältnisses zur Welt, er kann jedoch in seiner utopischen Virtualität 
auf keine stabile Substanz reduziert werden. Er ist im Gegenteil das, was sich 
jeder essenzialistischen Festlegung entzieht. Der Körper hat die Fähigkeit, im 
Zentrum seiner Gegenwart und seiner Präsenz, die unerwartete Kontingenz 
der unvorhersehbaren Alteritäten zu entwerfen. Er ist eine »große utopische 
Raserei«,16 der Ort der »sämtlichen ›Anderswo‹ der Welt«, das Theater eines 
wirbelnden Spiels zwischen Notwendigkeit und Freiheit.

In diesem Text aus den 1960er Jahren signalisieren der Körper und seine 
unruhige Materialität die Fähigkeit, das klassisch-philosophische Subjekt, die 
vereinheitlichende Synthese der Darstellungen, zu hinterfragen. Foucault soll-
te in seinem gesamten Werk immer wieder versuchen, diese ent-unterwerfende 
und ent-individualisierende Virtualität des Körpers in diversen tatsächlichen 
Revolten wiederzufinden. So erforscht er praktische Widerstände, die stets von 
der »utopischen Raserei« der Körper getragen werden und versehen sind mit 
der Kapazität, eine »neue politische Vorstellung«17 heraufzubeschwören. Im 
Folgenden sollen drei Beispiele für solche ›widerständigen‹ Körper präsentiert 

13 | Vgl. Foucault, Michel: »Die Heterotopien« [»Les hétérotopies«, 1966], Radiovortrag 

vom 21. Dezember 1966 auf France-Culture, in: ders.: Die Heterotopien. Der utopische 

Körper, a.a.O., S. 7-22. Eine neue Fassung war unter dem Titel »Von anderen Räumen« 

[»Des espaces autres«] am 14. März 1967 zu hören. Vgl. Michel Foucault: »Von anderen 

Räumen« [»Des espaces autres«, 1967], übers. von Michael Bischoff, in: ders.: Schrif-

ten in vier Bänden. Dits et Ecrits, Bd. 4: 1980-1988, Frankfur t a.M. 2005, S. 931- 942.

14 | Foucault: »Der utopische Körper«, a.a.O., hier S. 34.

15 | Ebd.

16 | Ebd., S. 35.

17 | Foucault, Michel: »Methodologie zur Erkenntnis der Welt: Wie man sich vom Mar-

xismus befreien kann« [La méthodologie pour la connaissance du monde: comment se 

débarasser du marxisme«, 1978], übers. von Jürgen Schröder, in: ders.: Schriften in vier 

Bänden. Dits et Ecrits, Bd. 3: 1975-1977, Frankfur t a.M. 2003, Nr. 235, S.  748-775, 

hier S. 752.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


327Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

werden: der Körper der Hysterikerin, der wahnsinnige Verifizierungen neuro-
logischer Schemata inszeniert; der Körper der Besessenen, der so empfindsam 
ist, dass er mit Konvulsionen auf die Suggestionen der Beichtväter reagieren 
kann; der Körper des Kynikers, der in seiner Existenz den Skandal der Wahr-
heit verwirklicht. In all diesen Fällen offenbart sich der Körper angesichts der 
gesellschaftlichen Identitäts- und Wahrheitsverpflichtungen als Werkzeug ei-
nes unbestimmten Aufbegehrens.

Die verifizierende Simul ation. Der hysterische Körper

In seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie18 konstatiert Foucault, dass die 
Psychiatrie des 19. Jahrhunderts ein problematisches Verhältnis zu ihrer eige-
nen Wahrheit unterhält. Die Anstaltsstruktur beruht auf abstrakten Prinzipien 
der klassifikatorischen oder anatomischen Wahrheiten der Geisteskrankheit. 
Die psychiatrische Anstalt ist ein disziplinarischer Raum, der völlig mit dem 
Körper des Irrenarztes als Mittelpunkt und Quelle übereinstimmt. »Die An-
stalt ist der Körper des Psychiaters, der verlängert, ausgedehnt, übertragen 
wird auf die Dimensionen einer Einrichtung, ausgeweitet bis zu dem Punkt, 
an dem seine Macht ausgeübt wird, als sei jeder Teil der Anstalt ein Teil seines 
eigenen Körpers […].«19 Die Pfleger sind seine Augen, die Anstaltswände seine 
Arme. Das psychiatrische Wissen ist nur die ferne Garantie dieser Über-Macht 
eines Körpers in Bezug auf einen anderen. Dem Irrenarzt ist nicht daran ge-
legen, die Wahrheit des Wahnsinns zu beweisen, sondern sie in und über die 
Körper zu verwirklichen.

Unter diesen Umständen verwundert es nicht, dass das Hauptproblem der 
Psychiatrie die Simulation ist, durch die der Irrenarzt gezwungen ist, sich die 
Frage nach Ort und Produktion von Wahrheit, nach der Wahrheit seiner ei-
genen Wissenschaft erneut zu stellen. Unter »Simulation« darf man jedoch 
keine einfache Hochstapelei oder Verkleidung verstehen, die die medizinische 
Wahrheit unangetastet ließe. Im Falle der Psychiatrie wird die Lüge zur pa-
radoxen Bekräftigung der Wahrheit, der Wahnsinn zum authentischen Aus-
druck der fehlenden Krankheit. Der Simulierende ist durch die Tatsache selbst 
dass er die Symptome simuliert, eine wahrer Kranker, ein wahrer ›Irrer‹, aber 
die Wahrheit seiner Krankheit besteht in der Tatsache, dass es kein ›wirkli-
ches‹ Zeichen der organischen Pathologie gibt: Der wahre Wahnsinn geschieht 
durch die fiktive, fingierte, ›gespielte‹ Krankheit. Die Anstaltssimulation ist 

18 | Foucault, Michel: Die Macht der Psychiatrie. Vorlesungen am Collège de France 

(1973-1974) [Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collège de France, 1973-1974], übers. 

von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder, Frankfur t a.M. 2005.

19 | Ebd., S. 261.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 Arianna Sfor zini

»die Art und Weise, in welcher der Wahnsinn den Wahnsinn simuliert, […] die  
Art und Weise, in der ein echtes Symptom eine gewisse Art zu lügen ist, die 
Art und Weise, in der ein falsche Symptom eine Art darstellt, wirklich krank 
zu sein.«20 Es gibt jedoch eine spezielle ›Krankheit‹, die in der grenzenlosen 
Fähigkeit zu bestehen scheint, ihre Symptome zu erfinden oder zu übertreiben 
und wahre Leiden zu inszenieren: die Hysterie, die wohl weniger die Simula
tion einer Krankheit als umgekehrt die Krankheit der Simulation ist. Diese lan-
ge den Frauen ›vorbehaltene‹ Pathologie (so lange man sie einer Fehlfunktion 
der Gebärmutter zuschrieb),21 sollte im 19. Jahrhundert in den Experimenten 
Jean-Martin Charcots die Konfrontation der Psychiatrie mit der Realität ihrer 
Wahrheit ermöglichen. Gegen den allmächtigen, beschützenden und entfrem-
denden Körper des Psychiaters erhebt sich ein anderer Körper, der ihn in das 
komplexe Spiel der Illusion der (wissenschaftlichen) Wahrheit und der Realität 
der (pathologischen) Lüge entführt. Dies ist der heuchlerische und leidende, 
gehorsame und manipulatorische Körper der Hysterikerinnen: »Aber dass eine 
Frau ihren Körper lügen machen kann! Wie sollte die Medizin weiter ehrlich 
praktiziert werden, wenn die Körper selbst zu lügen anfangen?«22 

Die Hysterie (mit ihrem Pariser Theater, dem Krankenhaus La Salpêtrière) 
schreibt mit dem, »was man einen großen Simulantenaufstand nennen könn-
te«,23 durch die Experimente Charcots und des Doktors Georget von 182124 bis 
in die 1880er Jahre das Kapitel der subversiven Anfechtung in der Geschichte 
der Psychiatrie. Eine im Übrigen größtenteils unüberlegte Anfechtung, da es 
sich weder um ein genau definiertes politisches Programm noch um eine orga-
nisierte Revolte handelt. Sie stellt jedoch durchaus eine im Körper der Hysteri-
kerin vor sich gehende Herausforderung des psychiatrischen Wissens dar: Ihre 
Kapriolen, Sprünge und Klagen sind im Rahmen der großen und ausgelasse-
nen Spontaneität der Körper als Taktiken und aufrührerische Strategien zu 

20 | Ebd., S. 197-198.

21 | Obwohl diese Zuordung von Charcot zurückgewiesen wird, der durchaus auch 

männliche Hysteriker für möglich hält, bleibt die Hysterie im Wesentlichen eine Frauen

krankheit  – und der hysterische Körper ein rebellierender Frauenkörper. Aus diesem 

Grund ist im Folgenden nur von Hysterikerinnen die Rede.

22 | Didi-Huberman, Georges: Erfindung der Hysterie. Die photographische Klinik von 

Jean-Martin Charcot [1982], übers. von Siliva Henke u.a., München 1997, S. 88.

23 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., S. 201.

24 | Der Psychiater Étienne Georget unternimmt 1821 an der Salpêtrière Somnambu-

lismus-Versuche an zwei Frauen, Pétronille und Manoury (genannt »Braguette«), die un-

aufhörlich die Vorrichtungen unterlaufen. Vgl. dazu Georget, Étienne: De la physiologie 

du système nerveux, et spécialement du cerveau, Bd.  I, 1.  Teil, 2.  Abschnitt, Kap.  3 

(»Veille et sommeil, rêves, cauchemar, somnambulisme naturel, et somnambulisme ma-

gnétique«), Paris 1821, S. 267-301.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


329Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

verstehen. Bei Charcots Hysterikerinnen in der Salpêtrière handelt es sich nicht 
um eine epistemische Verirrung, sie sind Verkörperungen »der Konfrontation, 
der gegenseitigen Einschließung, des Aufstellens von spiegelbildlichen Fallen, 
der Investition und Gegeninvestition, der Versuch, bei den Ärzten und Hyste-
rikern, Kontrolle zu gewinnen«.25 Die Hysterie bezeichnet den Augenblick der 
ausbrechenden Opposition der Körper gegen die graue Wissenschaft der See-
len: »[…] und insofern sollten wir die Hysteriker als die wahren Aktivisten der 
Antipsychiatrie willkommen heißen«.26 Diese Konfrontation erklärt sich für 
Foucault aus dem Aufkommen des neurologischen Körpers in der Medizin. 
Der von Charcot beschriebene Körper der neuen neurologischen Wissenschaft 
konstruiert sich in Foucaults Analyse um ein Stimulus-Antwort-Schema, das 
an das Stimulus-Wirkungs-Schema der modernen Medizin erinnert (›Ich klop-
fe auf die Brust und horche auf die dadurch ausgelöste Wirkung.‹). Der neuro
logische Körper ist ein durch funktionelle Stimuli des Arztes selber erregter 
Körper, dessen Antworten allerdings objektiv und durch Lüge oder Simulation 
nicht beeinflussbar scheinen: »Gehen Sie! Strecken Sie Ihr Bein aus! Strecken 
Sie die Hand aus! […]«27 – und angesichts des Körpers notiert und registriert 
der Arzt dessen unwillkürliche Bewegungen.

Dieser neuen Untersuchung unterzieht Charcot nun auch die Hysterie, 
die er aus dem Sumpf der simulierenden oder sexuellen Wahnvorstellungen 
befreien und, ausgehend von Befehlen an ihren Körper, als ernsthafte neuro-
logische Krankheit beschreiben will. Daraus ergeben sich gleich zwei Vortei-
le: Der Neurologe vervollständigt seinen Katalog und gliedert seinem neuen 
Machtbereich alte, bisher falsch eingeordnete Krankheitsbilder ein, während 
die Hysterikerin erstmals in ihrer Geschichte zu einer ›echten‹ Kranken 
avanciert. Die wissenschaftliche Beschreibung Charcots der hysteria major 
in der Salpêtrière in den Jahren 1870-1880 muss jedoch eher als erbitterter 
Kampf denn als gelassene Erstellung untadeliger klinischer Tabellen begrif-
fen werden. Denn auf das medizinische Engagement antworten »die großen 
Manöver der Hysterie«.28 Damit die Hysterikerin ihre Würde als ›echte‹ Kran-
ke genießen kann, muss sie in erster Linie ein kohärentes und komplettes 
»symptomatologische[s] Szenario«29 darbieten: ein Ensemble präziser Symp-
tome und übersichtlicher Phasen während der Krisen, die eine zuverlässige 
Diagnose ermöglichen. Nun wird die Nachfrage nach den Symptomen er-
füllt, sogar zu sehr: Die Hysterikerin überbietet sich auf verstörende Weise 
selbst. Sie gibt auf ihrem Körper mehr zu lesen als das, was der Neurologe 

25 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., hier S. 447.

26 | Ebd., S. 366.

27 | Ebd., S. 439.

28 | Ebd., S. 447.

29 | Ebd., S. 448.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 Arianna Sfor zini

verlangt und vervielfacht ihre Reaktionsmöglichkeiten auf beunruhigende 
Weise (vgl. etwa die 17.083 Krisen bei Charcots Patientin Habill innerhalb 
von zwei Wochen),30 so dass die akribische Klassifizierung-Systematisierung 
plötzlich übertreten wird. Die Hysterikerinnen lassen in ihre Antwort auf die 
medizinischen Befehle einen stummen (denn nur der Körper spricht), aber 
verdächtigen, da überbordenden Triumph einfließen. Wenn der Neurologe 
sagt: »Gehorche meinen Befehlen, schweige, und dein Körper wird antwor-
ten […]«,31 entgeht der ›Körper-Automat‹, der ihm antwortet, jedem mechani-
schen Kontrollversuch.

Insofern ist Charcot gezwungen, die Krankenhaus-Hysterikerin um ein 
paar ›natürliche‹ Hysterikerinnen zu ergänzen: Er versucht, die in der Sal-
pêtrière beschriebenen Symptome außerhalb des Asyls zu finden, vergleicht 
sie mit anderen Krankheiten und anderen Symptomen, die ohne medizini-
sches Eingreifen entstehen. Bestimmte Traumatisierte oder Unfallkranke zei-
gen zum Teil die gleichen neurologischen Symptome (Lähmungserscheinun-
gen ohne anatomische Verletzung, Empfindungslosigkeiten etc.), die von den 
Hysterikerinnen nachgemacht werden können. Ein ambivalentes Spiel: Man 
bittet die Hysterikerin, die neurologische Bedeutung eines Symptoms durch 
ihre Fähigkeit zu bezeugen, es künstlich in ihrem eigenen Körper auszulö-
sen. Und so wird die Hysterikerin zu einer »Marionette«32 der Wahrheit: ein 
Körper, der über seinen Kunstgriff die natürliche Wahrheit der Krankheit be-
stätigt. Aber indem Charcot den Hysterikerinnen die Rolle einer »Instanz der 
Wahrheit zwischen der Krankheit und der Lüge«33 anvertraut, begibt er sich 
in ihre Abhängigkeit. Zur Lust am Symptom gesellt sich die Lust, zu Gebiete-
rinnen über die Wahrheit erklärt worden zu sein, so dass ihr symptomatischer 
Erfindungsreichtum nicht ab-, sondern zunimmt; ihre Körper antworten dem-
entsprechend: »[W]enn die Störungen der Hysterikerin auf Befehl und  mit 
solcher Großzügigkeit und solcher Quantität, mit solchem Gehorsam und 
zugleich mit einem solchen Machthunger reproduziert werden, ist das dann 
nicht der Beweis dafür, daß alles nur fabriziert ist?«34 

Eine dritte medizinische Maßnahme, die Erforschung des Traumas, un-
terstreicht in aller Deutlichkeit die hysterische Macht der Täuschung. Da der 
Läsionssitz der Hysterie anhand der pathologischen Anatomie unmöglich 
festzustellen ist, sucht Charcot nach einem Korrelat für die Läsion, einem  

30 | Vgl. Charcot, Jean-Martin: Leçons du mardi à la Salpêtrière. Policlinique 1888-

1889, Vorlesungsnotizen der Herren Blin, Charcot, H. Colin, »Vorlesung IV, Poliklinik«, 

Dienstag, 13. November 1888: »Attaque de sommeil hystérique«, Paris 1889, S. 68.

31 | Foucault, Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., hier S. 442.

32 | Ebd., S. 451.

33 | Ebd., S. 458.

34 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


331Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

Ereignis, das dem funktionellen Körper der Hysterikerin möglicherweise sei-
ne nervliche Anfälligkeit aufgeprägt hat: ein Trauma. Wie aber konnte er bei 
seinen Patientinnen in der Salpêtrière das Ursprungstrauma ausfindig ma-
chen? Indem er sie unter Hypnose nach ihrer Ausgangsgeschichte befragte. 
Angesichts dieser Anforderung und letzten Maßnahme zur »Einkreisung«35 
der Kranken antworten die Hysterikerinnen mit dem unversiegbaren Roman 
ihrer Sexualität, obwohl man eher auf den Bericht von schweren Stürzen oder 
heftigen Erschütterungen gefasst war. Charcot war von Anfang an darum be-
müht gewesen, die Hysterie zu entsexualisieren, um sie wissenschaftlich und 
glaubwürdig zu machen. Die sexuelle Ätiologie war dafür verantwortlich, dass 
sie in medizinischer Hinsicht permanent disqualifiziert wurde. Während fort-
an eigentlich nur noch von Rückenmark und Nervenenden die Rede sein sollte, 
zerrte die Hysterikerin ausgerechnet ihren sexuellen Körper auf die Bühne der 
Salpêtrière, um das nunmehr ins Lächerliche abgleitende neurologische Kons-
trukt um die Hysterie bloßzustellen. Womöglich war es die Erotik des konvuli-
sierenden Körpers, die von Anfang an den faszinierten Körper des Neurologen 
in ihren Bann zog. »Diese großen Bacchanalien, diese sexuelle Pantomime«36 
der Hysterikerinnen ist die letzte strategische Gegenantwort, die in der Ge-
schichte der Psychiatrie, der Psychologie und der Humanwissenschaften einen 
neuen Abschnitt einläuten. »Ein neuer Körper erscheint; […] der sexuelle Kör-
per.«37 Und Freud, damit einverstanden, diesen Körper zu medizinieren, kann 
Charcots Nachfolge antreten. 

»Indem sie die Tore der Anstalt mit Gewalt öffneten, aufhörten, verrückt zu sein, um 

krank zu werden und sich schließlich bei einem richtigen Arzt, das heißt bei einem 

Neurologen, einfanden, dem sie wirklich funktionelle Symptome liefer ten, haben die 

Hysterikerinnen zu ihrem größten Vergnügen, aber zweifellos auch zu unserem größten 

Unglück, der Medizin Gewalt über die Sexualität verliehen.«38

Abgesehen von einer gewissen antipsychoanalytischen Ironie auf Seiten 
Foucaults, arbeitet die von ihm neu interpretierte Geschichte der Hysterie 
also drei Eigenschaften der Körper als Orte eines Wahrheitskampfes heraus: 
Sie sind die Instanzen der Antwort, der Verifizierung und der Veränderung. 
Der kämpfende Körper antwortet auf eine Macht durch seine Stellungen und 
Haltungen, die diese nachahmen und anprangern. Er verifiziert sie mit einer 
übertriebenen Folgsamkeit, die die Wahrheit der Zwänge, die ihn beherrschen, 

35 | Ebd., S. 19.

36 | Ebd., S. 467.

37 | Ebd., S. 468.

38 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 Arianna Sfor zini

zum Vorschein bringt. Und so verändert er sie, indem er sie zu einem immer 
wieder neu angestoßenen Spiel aus Strategien und Gegen-Taktiken zwingt. 

Die K ämpfe der Zustimmung. Der besessene Körper

Vor allem ab den Jahren 1630-1640 avanciert das 17. Jahrhundert zum Zeitalter 
der großen Besessenheiten – von Marseille bis Loudun und von Louviers bis 
Auxonne sind zahlreiche Fälle bekannt. Eine wahre Volkskrankheit, bei der es 
sich nach Foucault39 nicht um eine Reaktivierung früherer Aberglauben oder 
einen pathologischen Ausdruck der von der Gegenreform bewirkten geistigen 
Instabilität handelt. Sie sei vielmehr ein »Umschlagpunkt jener Christiani-
sierungswelle und der Widerstandsherd« in »der politischen Geschichte des 
Körpers«.40

Um die dämonische Besessenheit als Konstrukt eines ›Widerstandsher-
des‹ kämpfender Körper41 zu begreifen, macht Foucault eine Unterscheidung 
zu einem anderen, oft als verwandt angesehenen geschichtlichen Phänomen: 
dem Hexentum. Gewiss überlappen sich die Phänomene von Besessenheit 
und Hexentum so stark, dass der Anschein einer geschichtlichen Kontinuität 
entstehen kann. Doch in Wahrheit bilden sie zwei gesonderte Antworten auf 
zwei unterschiedliche Machtstrategien, denen zwei Körperpolitiken entspre-
chen: den Körper des Paktes (corps-pacte) der Hexe auf der Grundlage eines be-
wussten Vertrags mit dem Teufel und den Körper des Theaters (corps-théâtre)42 
der Besessenen, der von den perversen Vorschlägen des Beichtvaters und dem 
heimlichen Wohlgefallen am Eindringen des Teufels durchzogen und frag-
mentiert wird.

Nach Foucault zeugt das Hexentum vom Überleben heidnischer Glaubens
inhalte in ländlichen und isolierten Regionen, wo die archaischen Kulturen 

39 | Vgl. Foucault, Michel: Die Anormalen. Vorlesung am Collège de France 1974-1975 

[Les Anormaux. Cours au Collège de France, 1974-1975], übers. von Michela Ott und 

Konrad Honsel, Frankfur t a.M. 2007, S. 260-299, hier S. 264ff.

40 | Ebd., S. 278.

41 | Wie bereits im Falle der Hysterie ist die statistische Häufigkeit der Frauen bei den 

Fällen von Hexentum und Besessenheit so eindeutig, dass man sie trotz vereinzelter 

Hexer und männlicher Besessener als »weibliche« Formen widerständiger Körper ein-

ordnen kann. 

42 | Die französischen Formulierungen corps-pacte und corps-théâtre stammen von 

der Autorin Arianna Sforzini. Für die Unterscheidungen zwischen Hexerei und Besessen-

heit bzw. zwischen den Körpern der Hexen und der Besessenen als Körpern des Paktes 

und des Theaters siehe Foucault: Die Anormalen, a.a.O., hier insbesondere S.  268ff. 

und S. 274ff (Anmerkung der Herausgeberinnen.).

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


333Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

seit der Antike so gut wie unangetastet geblieben waren. Die mit der forcierten 
Verbreitung des Christentums im 15.  Jahrhundert konfrontierte Hexe (eine 
›schlechte Christin‹, eine Frau am Rande der Gesellschaft und des gemein-
schaftlichen Lebens) sollte in ihrem Körper den Widerstand gegen die Ausdeh-
nung der kirchlichen Macht katalysieren. Dieser Widerstand stützt sich auf ein  
juristisches Modell, und Foucault beschreibt die Hexe als Rechtssubjekt. Sie 
schließt den gegenseitigen Pakt mit dem Teufel aus freien Stücken: Sie beteiligt 
sich am Sabbat und macht sich dem Satan zu Diensten, der ihr im Gegenzug 
seine Unterstützung und seine Kräfte zur Verfügung stellt. Folglich verfügt 
der Körper der Hexe über die Stigmata des teuflischen Paktes: Jene berühm-
ten Stellen der Unempfindlichkeit, an denen Luzifer seine Anhänger erkennt 
und die den Inquisitoren und Richtern als Beweise ihrer Anklage dienen. 

Bei den diversen Fällen von Bessenheit kommen hingegen unterschied-
liche Mechanismen zur Anwendung. Wir befinden uns in großen Städten in 
der Nähe der Kirchen, insbesondere in Klöstern, wo die neuen, von der Ge-
genreformation oktroyierten Praktiken der Beichte und der Gewissensleitung 
eingehend und regelmäßig praktiziert werden. Die Besessenheit bildet eine 
explosive Antwort auf jene Macht, die in wiederholten Verhören die Lust und 
das Verlangen der Frauen zu ergründen versucht. Die Kirche proklamiert das 
erschöpfende Geständnis der Gedanken, Verlangen und sexuellen Begehren, 
um mithilfe eines wahren Diskurses in der Ich-Form die Wahrheit ihrer eige-
nen Libido auszuleuchten. Und so sehen sich die Gewissensleiter von lüster-
nen Körpern umzingelt, sich plötzlich für das Eindringen eines anderen Meis-
ters empfänglich zeigend, den die Beichtväter durch ihr insistierendes Fragen 
selbst heraufbeschwört haben: der Dämon, der in den Tiefen der Körper nistet. 
Das juristische Modell des im Hexentum üblichen Pakts wird, so Foucault, 
durch das physiologische Modell einer unbestimmten Durchdringung ersetzt. 
Der Teufel bemächtigt sich des Körpers der Besessenen durch eine langsame 
Vereinnahmung ihrer Empfindungen, Wahrnehmungen und Wünsche, um 
ihm seine eigenen Gefühle einzuflößen. Dem für das Hexentum bezeichnen-
den beidseitigen Vertrag zwischen Hexe und Teufel folgt nun ein Dreiecks-
verhältnis zwischen dem Teufel, der Besessenen (meist eine Nonne) und dem 
Beichtvater beziehungsweise dem Gewissensleiter. 

Besagtes Dreiecksverhältnis verkompliziert sich allerdings durch zusätz-
liche Verdoppelungseffekte. Der Beichtvater kann in der Tat zwei Rollen ver-
körpern: die des guten oder des schlechten Gewissensleiters, die des erlösen-
den Exorzisten oder des versteckten Hexers, der das Eindringen des Teufels  
befördert.43 Der Körper der Besessenen ist selbst der Ort einer Verdoppelung 

43 | Zu den berühmtesten Fällen zählt Urbain Grandier, Priester in Loudun, der ange-

klagt war, ganze Legionen von Teufeln in die Körper der Ursulinen geschickt und sich 

nachts selbst in ihre Betten geschlichen zu haben. Er wurde am 18. August 1643 bei 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 Arianna Sfor zini

oder vielmehr einer unbestimmten Fragmentierung. Er ist ein wahres »phy-
siologisch-theologisches Theater«44 der Zerrissenheiten und Kämpfe, das von 
dem Körper eines Anderen durchzogen, von einem Reigen aus Empfindun-
gen, Qualen, Verlangen und Kräften durchdrungen wird, den die Besessene 
in der schwindelerregenden Intensität einer ekstatischen und unzüchtigen 
Hingabe erlebt. Foucaults Analysen zufolge wäre es tatsächlich unzutreffend 
zu behaupten, dass die Besessene dem Eindringen des Teufels im Prinzip nie 
zugestimmt hätte. Die Vereinnahmung vollzieht sich gegen ihren ausdrückli-
chen Willen und ohne expliziten Vertrag. Trotzdem existiert darüber hinaus 
immer auch ein subtiles Spiel der heimlichen Selbstgefälligkeit, das mit einer 
impliziten Billigung des dämonischen Anderen einhergeht, in der die Grenzen 
des Willentlichen und Unwillentlichen verschwimmen. Der besessene Körper 
wird kontinuierlich vom Beben eines moralischen Schmerzes erschüttert, der 
mit einer fleischlichen Lust zusammenfällt, mit der furchtbaren Besessenheit 
durch den Anderen, die doch zugleich lustvolle Selbst-Enteignung ist. »Bei der 
Besessenheit […] ist der Wille mit allen Doppeldeutigkeiten des Begehrens be-
frachtet. Der Wille will und will auch wieder nicht.«45

Der besessene Körper ist also nicht mehr der einfache Verwahrer der Merk-
male eines ersten Paktes. Das Zeichen der Besessenheit ist »die plastische und 
sichtbare Form des Kampfes im Körper der Besessenen«:46 die Konvulsion, 
eine Mischung aus Schreien, schmerzhafter Unruhe, erotischem Aufbäumen, 
obszön-blasphemischen Gesten und verstörendem Beben. Dem Zwang, die 
intimsten geheimen Regungen ihres Körpers und ihrer Lust zu äußern, wi-
dersetzt sich die Besessene mit dem brutalen Vertigo eines leeren Sprechens 
und eines mit seinen blasphemischen Gesten signifizierenden Körpers, mit 
dem unfreiwilligen und aufbegehrenden Schrei eines Körpers, der die Regel 
des verlangten Schuld-Diskurses in der Ich-Form mit einer anderen Sprache 
umgeht. Das Problem, das sich fortan der kirchlichen Macht stellt, lautet: »Wie 
kann man diese großangelegte diskursive Erfassung und diese großangelegte 
Erforschung des Fleisches weiter verfolgen«,47 ohne in den trüben Sümpfen 
des Widerstandes zu versinken, die sich die konvulsiven Körper als Antwort 
angeeignet haben. Dafür muss die Kirche allgemeine Strategien ins Feld füh-
ren, die Foucault als »die großen Anti-Konvulsiva«48 bezeichnet: einen inter-

lebendigem Leibe verbrannt. Vgl. zu dieser Foucault wohlbekannten Affäre das Stan-

dardwerk von de Certeau, Michel: La Possession de Loudun, Paris 1970 (Neuauflage 

Paris 1980).

44 | Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 276.

45 | Ebd., S. 272.

46 | Ebd., S. 276.

47 | Ebd., S. 282.

48 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


335Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

nen Mäßigungsmechanismus; das Auslösen einer externen Verschiebung und 
schließlich die Anwendung disziplinarischer Techniken.

Zunächst darf die Beichte keinen Anreiz zur Sünde konstituieren: Sie darf 
nicht Versuchung für den Priester oder Beichtenden werden noch eine Lust, 
die Schwächen des Fleisches zu erzählen oder ihnen zuzuhören. Der »innere 
Moderator« der Geständnisprozeduren orientiert sich an einer »Regel der Dis-
kretion«,49 beschränkt sich auf ein behutsames Aufzählen. All diese Vorsichts-
maßnahmen schlagen sich in einer entsprechenden Vorrichtung nieder: Der 
Beichtvater zieht sich hinter ein Gitter in einen abgelegenen, dunklen Raum 
zurück und darf dem Bußfertigen nicht in die Augen sehen. Wir haben es hier 
mit der doppelt widersprüchlichen Aufforderung zu tun, so wenig wie möglich 
zu sagen, um aus dem Anderen alles herauszulocken, gleichzeitig aber dieses 
Alles-Sagen zu mäßigen, da sich sowohl in die penetrante Befragung als auch 
in selbstgefällige Antworten sündige Verlockungen einschleichen könnten.

Zweitens wird die Kirche versuchen, die konvulsivischen Äußerungen, die 
ihren Mechanismen der Macht und des Wahrsagens Widerstand leisten, aus 
ihrer Institution zu verbannen. Zu diesem Zweck nimmt sie eine entschei-
dende Entkoppelung zwischen »Fleisch« und »Konvulsion« vor: Während das 
Fleisch das bevorzugte Feld für Geständnis und Gewissensleitung ist, wird 
die Konvulsion in sakraler Hinsicht disqualifiziert und auf ein rein medizi-
nisches Phänomen reduziert. Die aufrührerischen Kräfte der Besessenheit 
machen diesen Machttransfer unumgänglich, auch wenn klar ist, dass diese 
Kompetenzübertragung schnell zu Problemen führen sollte, da sie dem laizis-
tischen Macht/Wissen die Pforten der Klöster öffnete und den Zugriff auf die 
»Moralphysiologie des Fleisches«50 erlaubte, die bis dato der christlichen Pasto-
ralmacht vorbehalten war. Foucault ist im Übrigen der Ansicht, dass sich erst 
über die medizinische Inanspruchnahme der Konvulsionen eine Medizin der 
Nervenkrankheiten herausbilden konnte.51 Damit war der zuckende, empfind-
same und gefährliche Körper der Frau endgültig ins Abseits befördert worden.

Ein drittes Anti-Konvulsivum sollte schließlich in der Übernahme der dis-
ziplinarischen Mechanismen durch die Kirche bestehen, die sich im 17. Jahr-
hundert in erzieherischen Einrichtungen, Kasernen, Krankenhäusern und 
Gefängnissen niederschlugen. Da die Gefahr der Konvulsion vom Begeh-
renskörper ausgeht, wird er unter Zuhilfenahme bereits bewährter Maßnah-
men überwacht. Die Anwendung disziplinarischer Vorrichtungen (getrennte 

49 | Ebd., S. 282-283.

50 | Ebd., S. 252. 

51 | Die Kirche ihrerseits sollte die Frömmigkeitsbekundungen entmaterialisieren. Ab 

dem 19. Jahrhundert treten an Stelle der (dämonischen oder mystischen) Besessenhei-

ten die auf jeglichen Körperkontakt verzichtenden, wunderbaren Muttergottes-Erschei-

nungen mit vorpubertären Kindern als Protagonisten.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 Arianna Sfor zini

Schlafzimmer, strenge Verfügungen, Klassifizierungen etc.) in Priestersemi-
naren, Gymnasien oder Ordensgemeinschaften erlauben eine gewissenhafte 
Kontrolle der Körper und ihrer Sexualität, um die Bedrohungen des Fleisches 
zu entschärfen. »Im Körper also, in der Nacht und dem ihr angemessenen 
Aufzug, also im Nachtgewand, also im Bett und akkurat zwischen den Lein-
tüchern«52 versucht die Kirche, die auslösenden Mechanismen fleischlicher 
Störungen zu neutralisieren.

Die Fälle von Bessenheiten im 17.  Jahrhundert konstituieren also nach 
Foucault den Ausdruck einer Konfrontation von Machtformen und Wahrhei-
ten. In ihrer Geschichte finden sich erneut die drei, bereits in Bezug auf die 
Hysterie im 19.  Jahrhundert hervorgehobenen Merkmale der kämpfenden 
Körper. In diesem Fall sind die besessenen Körper wiederum eine Antwort 
auf die aufdringliche Praxis der Gewissensleitung. Es handelt sich um eine 
taktische Verschiebung der Zielscheiben dieser Machtform auf die von einem 
zweideutigen Willen überlagerten Körper. Diese Antwort stellt, allerdings auf 
umgekehrte Weise, weiterhin die Frage nach der Wahrheit. Die Konvulsion 
ist an den Zwang gebunden, über sich selbst die Wahrheit sagen zu müssen, 
und stellt dessen verzerrte Wiederholung oder gar verdoppelte Verifizierungs-
instanz dar. Das vom Beichtvater verlangte Geständnis kann so zu einer Falle 
werden, die das gesamte Wahrheitskonstrukt um das Fleisch zu unterlaufen 
droht und zu einer Neuformulierung zwingt. Insofern sind die besessenen 
Körper auch ein Element der Veränderung. Sie eröffnen unbekannte Wege und 
neue Kampffelder.

»Ak tivismus in einem offenen Milieu«. 
Der k ynische Körper

Foucaults Analyse des Kynismus in der zweiten Hälfte von Der Mut zur 
Wahrheit (seine letzte Vorlesung am Collège de France, 1984)53 widmet sich 
eingehend der widerständigen und kämpferischen Bedeutung des in eine 
Wahrheitspraxis eingebundenen Körpers. Dabei ist der Kynismus ein kaum 
erforschtes, geschweige denn anerkanntes Randphänomen der antiken Philo-
sophie. Foucault jedoch sieht in ihm das Ausdrucksfeld einer wichtigen Pro-
blematisierung: der des echten Lebens im Sinne des bios als sicht- und greif-
bare Verkörperung des Wahren, als »Plastik des Wahrheit«.54 Der Kyniker 

52 | Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 298.

53 | Foucault, Michel: Der Mut zur Wahrheit. Vorlesungen am Collège de France (1983-

1984) [Courage de la verité. Cours au Collège de France, 1983-1984], übers. von Jür-

gen Schröder, Berlin 2012.

54 | Ebd., S. 405.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


337Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

beschreibt sich selbst als Mann der parrhesia, des Wahrsprechens. Er macht 
den Mut zur Wahrheit zu Inhalt und Form seiner Existenz. Diese Existenz 
umfasst wesentliche Aspekte, die sie – verglichen mit anderen Verhaltenswei-
sen des philosophischen Lebens – spezifisch kennzeichnen. Für den Kyniker 
geht es nicht einfach nur darum, sein Leben erlernten logoi entsprechen zu 
lassen: In der Praxis (ergon) und im Diskurs (logos) soll »die Wahrheit gewis-
sermaßen in seinem eigenen Körper Gestalt annehme[n]«,55 soll der Körper 
das lebendige Zeugnis der Wahrheit sein. Den Kyniker erkennt man zudem 
eher an seiner Lebensform als am Inhalt seiner Diskurse: Nomadenleben, ver-
schlissene Kleider, nachlässiges und verdrecktes Äußeres, Attribute wie Man-
tel, Schultertasche und Stock, Bart und langes Haar, bloße Füße. Diese Gesten 
und Haltungen des Körpers sind indes keine einfachen Erkennungszeichen, 
sondern notwendige Bedingungen für die parrhesia und die philosophische 
Existenz, sodass die kynische askesis bisweilen sogar als bloßes Ergebnis der 
körperlichen Elemente und Übungen gelten konnte.56 In, auf und mit seinem 
Körper realisiert der Kyniker die Ansprüche der antiken Ethik wie Einfachheit, 
Unabhängigkeit, Verachtung der Konventionen und Selbstbestimmtheit. Er ist 
»wie die sichtbare Statue der Wahrheit […]: das eigentliche Sein des Wahren, 
das durch den Körper sichtbar gemacht wird«.57

Aber was macht dieser Übergang mit der Wahrheit, was wird aus ihr, wenn 
sie ihr Element nicht mehr im logos, sondern im bios findet? Wie lässt sich eine 
Wahrheitspraxis begreifen, die sich in diesem Maße im Leben verwirklicht, 
anstatt ihm Regeln vorzuschreiben? Welche Form und welche Kraft nimmt 
jener Körper an, der mehr ist als der indirekte Ausdruck, die Manifestation der 
Wahrheit in der Existenz? Nun, jene Übertragung der Wahrheit vom logos auf 
den Körper und auf den bios verleiht ihm eine Grimassen schneidende, in ihrer 
Radikalität skandalöse Haltung. Foucault verfolgt eben jenen Veränderungs-
prozess und zeigt, wie unerträglich die Wahrheit wird, sobald sie im Körper des 
Kynikers und nicht mehr im Diskurs des Weisen aufgehoben ist. Und er arbei-
tet, vorwiegend auf die Texte Platons gestützt, vier herkömmliche Bedeutun-
gen der Wahrheit (aletheia) heraus, die vier philosophischen Existenzformen 
entsprechen. Vier Bedeutungen, mit denen ein »wahres Leben« beschrieben 
werden kann: Transparenz, Lauterkeit, Gradlinigkeit, Selbstgenügsamkeit. Ein 
wahres Leben ist zunächst unverborgen und unverschleiert: ein Leben ohne 
Lüge und Verstellung, das seine öffentliche Zurschaustellung nicht fürchtet. 
Darüber hinaus ist es ein Leben ohne Vermischung mit etwas anderem, das 
von den Tumulten der Leidenschaften befreit ist und nur lautere Werte kennt 

55 | Ebd., S. 229.

56 | Goulet-Cazé, Marie-Odile: L’Ascèse cynique, Paris 1986 (2. Auflage 2001), vor  

allem S. 195-222.

57 | Foucault: Der Mut zur Wahrheit, a.a.O., S. 400.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 Arianna Sfor zini

(es folgt ohne Laster dem Guten, huldigt einer von egoistischer Freude gerei-
nigten Gerechtigkeit usw.). Das dritte Merkmal der Wahrheit ist die Gradli-
nigkeit, die den Philosophen zu einem »gradlinigen Leben« im Einklang mit 
den Gesetzen veranlasst. Und schließlich genügt ein Leben in Wahrheit sich 
selbst. Der Philosoph führt eine unabhängige, selbstbestimmte Existenz, die 
das Individuum gegen die Unwägbarkeiten des Schicksals feit.58

Der Kynismus stellt diese herkömmlichen Eigenschaften des wahren Le-
bens nicht infrage. Er übernimmt sie und wendet sie buchstäblich an, sozusa-
gen mit einer körperlichen Buchstäblichkeit. Da ein Leben in Wahrheit das Licht 
nicht fürchten muss, macht der Kyniker den öffentlichen Raum zum aus-
schließlichen Ort seiner Existenz. Der Kyniker schläft und isst auf der Straße, 
hat in aller Öffentlichkeit Geschlechtsverkehr oder onaniert. Seine Existenz 
stellt sich uneingeschränkt zur Schau, bis sich die Transparenz in Scham-
losigkeit verkehrt, in der alle gesellschaftliche Masken und Hintergedanken 
zugunsten des Körpers in seiner schockierenden Nacktheit fallengelassen 
werden.

Die Kyniker kehren auch das Thema des unvermischten Lebens um, indem 
sie ein Leben führen, das sich von allem entledigen will, was nicht absolut 
notwendig ist und nur auf nutzlose Konventionen oder überflüssige Bequem-
lichkeit zurückzuführen ist. Die Unabhängigkeit, das Unvermischte, erscheint 
als Armut, die sich als Prozess einer unendlichen Erleichterung versteht: nicht 
nur »eine wirkliche, materielle, physische Armut. Die kynische Armut ist wirk-
lich, aktiv und unbegrenzt«.59 Noch in der größten Bedürftigkeit muss weiter 
nach dem Verzichtbaren gesucht und gegebenenfalls eine raue, unbehagliche 
Existenz akzeptiert werden. Das reine, radikalisierte Leben des Philosophen 
verkehrt sich in ein abstoßendes, ja entehrendes. Doch mit der Entblößung 
seines Körpers besagt der Kyniker, dass das wahre Elend bei den Konformisten 
und Etablierten zu suchen ist, sämtlich Sklaven der Bequemlichkeit und der 
öffentlichen Meinung, die ihren Gewissheiten und Errungenschaften unter-
worfen sind.

Mit ihrer Vorstellung vom wahren Leben als Gradlinigkeit unterstreichen 
die Kyniker die grundlegende Ambivalenz, die sich hinter dem Konzept des 
›Gesetzes‹ verbirgt. Auch sie sind bereit, den Gesetzen zu folgen, allerdings 
weniger den angreifbaren, unbeständigen der polis als den unveränderlichen 
Gesetzen der Natur, der spröden Tiernatur. Der Kyniker sucht sich beim 
Hund, dem Tintenfisch oder der Schnecke Verhaltensvorbilder und gewinnt 
im Hühnerstall wichtige Lebenserkenntnisse. Für ihn bedeutet, ein »gradli-
niges« Leben zu führen und »der Natur zu folgen«, die Familie abzulehnen, 
die freie Liebe zu proklamieren, Inzest oder Anthropophagie zuzulassen. Das 

58 | Zu diesen vier Punkten vgl. ebd., S. 285ff.

59 | Ebd., S. 334.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


339Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

Tierhafte ist jedoch jenseits der Provokation keine immanente Gegebenheit, 
der es sich anzupassen gilt. Es ist Bestandteil einer Prüfung, einer ethischen 
Anstrengung (die Grenzen von Mut und Erschöpfung verschieben, sich abhär-
ten), ein »Stein des Anstoßes«, mit dem den wohltuenden Philosophien des 
Naturgesetzes begegnet werden kann.

Schließlich bewerten die Kyniker das selbstbestimmte Leben des Weisen 
neu. Während fast alle philosophischen Schulen der griechischen und römi-
schen Welt das ethische Ideal der Erfüllung in einer umfassenden Selbstver-
fügung ansiedeln, behauptet der Kyniker, diese grenzenlose Selbstbestimmt-
heit erreicht zu haben. Der Kyniker ist ein König, er ist der absolute König, 
dessen Reich weder vom Vermögen, noch von der Geburt, von Reichtümern 
oder der Macht der Waffen abhängt. So verkündet Diogenes an Alexander,60 er 
sei mehr König als dieser und stilisiert sich zum König der Könige, da er als 
Kyniker seinen Körper und seine Leidenschaften kontrolliert; seine Gleichgül-
tigkeit gegenüber den Risiken der Welt geht so weit, dass er nicht beirrt oder 
beeinflusst werden kann. Ein König des Spottes, ein ironischer König, der den 
tatsächlichen, sämtlich früher oder später vom Umsturz bedrohten Königrei-
chen die endgültige Überlegenheit seines Grinsens entgegenhält. Als König 
des Elends muss er weder über Subjekte noch über Ländereien gebieten, seine 
Aufgabe besteht vielmehr darin, zu bellen und zu beißen (der Begriff »Kynis-
mus« stammt vom griechischen κύων/κυνός für »Hund«): bellen, um störende 
Wahrheiten, die niemand hören will, in Erinnerung zu rufen; beißen, weil die 
Wahrheit verletzt und schmerzt. Der Kyniker weiß, dass die Wahrheit womög-
lich vor allem das ist, was man nicht zu denken erträgt. Aus diesem Grund 
hält er in seinem Kampf gegen die Heuchelei der Welt alle dazu an, sich mit 
ihr auseinanderzusetzen. Zu diesem Zweck führt er ein »Leben des Kampfes 
gegen sich und für sich, gegen die anderen und für die anderen«.61

Foucaults ausführliche Analyse des »wahren Lebens« und seiner kyni-
schen Verformung eröffnet zwei wichtige Perspektiven in Bezug auf die Kör-
perfrage. In den kynischen Wahrheitspraktiken erscheint der Körper zunächst 
als Element der Dramatisierung. Der Kynismus realisiert die philosophischen 
Wahrheitswerte mithilfe ihrer öffentlichen Verkörperung und Inszenierung. 
Spontan wirkt diese Dramatisierung eher als Infragestellung denn als ein-
fache Darlegung der Wahrheit als solcher. In ihrer körperlichen Entfaltung 
werden die überlieferten Wahrheitsvorstellungen mit ihrer übertriebenen, 
unerträglichen Verdoppelung konfrontiert. Die Philosophen vermögen sich 

60 | Dion Chrysostomos: »Discours IV: Sur la royauté«, in: Les Cyniques grecs. Frag-

ments et témoignages, hg. und in das Französische übersetzt von L. Paquet, Ottawa 

1975 (Neuauflage Paris 1992, S. 249-277); Diogenes Laertius: Vie, doctrines et sen-

tences des philosophes illustres, a.a.O., Buch VI, § 32, § 38, § 60, S. 18, S. 20, S. 29.

61 | Foucault: Mut zur Wahrheit, a.a.O, S. 369.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 Arianna Sfor zini

in den schamlosen Körpern nicht mehr wiederzuerkennen: Sie scheinen ihre 
Grundsätze zu illustrieren, stellen aber im Gegenteil deren Grenzen und Wi-
dersprüche bloß. Wie Foucault schreibt, spielen die kynischen Körper »gewis-
sermaßen die Rolle eines zerbrochenen Spiegels«.62 Die entsubjektivierende 
Bedeutung des duplizierenden Körpers, die Foucault bereits Anfang der 1960er 
Jahre erarbeitet hatte, erscheint bei den Kynikern in Form einer paradoxen Sor-
ge um sich und die anderen, als spektakuläre und verwirrende Wiederholung 
des Wahren. Auch die zweite Bedeutung des Wahrheitskörpers ergibt sich aus 
der körperlichen Dramatisierung des wahren Lebens. Der kynische Körper ist 
Verwandlungsmacht: Er macht das Wahrheitsleben zu einem anderen Leben. 
Wie ausgeführt wurde, verzerrt der Körper des Kynikers die Wahrheit. Doch 
diese Veränderung enthält auch ein Versprechen: das einer Verwandlung der 
Welten und Existenzen. Das kynische Unternehmen entspringt nicht nur ein-
fach dem Gefallen an der Provokation, es möchte aufwecken, Gewissen wach-
rütteln, neue Verlangen nach unbekannten Welten bewirken. Für Foucault 
spinnt der Kynismus ein wunderbares Band zwischen dem Wahrheitskörper 
und dem Willen zur Veränderung des Wirklichen: »Es gibt keine Einsetzung 
der Wahrheit ohne eine wesentliche Setzung der Andersheit; die Wahrheit ist 
nie dasselbe.«63 Der wahre Körper des Kynikers appelliert an den Aufbau einer 
anderen Welt.

Der kynische Körper rekapituliert folglich die drei, bereits wiederholt er-
wähnten Merkmale der kämpfenden Körper: Antwort/Gegensatz, Verifizie-
rung/Falsifizierung, Widerstand/Veränderung. Dabei sind sie irreduzibel 
auf die hysterischen oder besessenen Körper. Sie alleine entstammen einer 
willentlichen, freien Praxis, eines bewusst aufgebauten »kämpferischen« Ver-
hältnisses zu sich und den anderen, die allerdings ein »Aktivismus in einem 
offenen Milieu« ist.64 Der kynische Körper verkündet eine ebenso unerhörte 
wie unerträgliche Lehre, heute wie vor fünfundzwanzig Jahrhunderten: näm-
lich »dass nur ein kleiner Teil der Wahrheit für denjenigen notwendig ist, der 
wahrhaft leben will«.65 Es bedurfte des nackten, in seiner Grimassen schnei-
denden Schamlosigkeit zur Schau gestellten Körpers des Kynikers, damit wir 
hinzuhören gezwungen sind.

Das Abenteuer der explosiven, unanständigen, rohen Körper (die Grimas-
sen der Kyniker, die Konvulsionen der Besessenen, die Krisen der Hysterike-
rin) wird von Foucault als deren große Rache, als radikaler Widerstand gegen 
die gängigen Wahrheitspolitiken dargestellt. Es ist der Glanz der abscheulichen 
Körper, die mit ihrer nackten und gewalttätigen Niedrigkeit, aber auch mit 

62 | Ebd., S. 302.

63 | Ebd., S. 438.

64 | Ebd., S. 370.

65 | Ebd., S. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


341Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

ihrer Darstellungskraft die Autorität der »Ordnung des Diskurses«66 anfech-
ten. Diese Revolte von unten lässt Mehreres begreifen. Zunächst einmal, dass 
die großen politischen Schlachten nicht nur als ein Pochen auf unsere Rechte 
ausgefochten werden, sondern auch als Erfindung der Körper einerseits und 
als Erfahrung des Unerträglichen andererseits – auf einer unverzüglich kon-
kreteren Ebene als einer nur abstrakten und intellektuellen Empörung ange-
sichts der Ungerechtigkeiten. Man könnte fast von einem (nicht-vitalistischen) 
Spinozismus Foucaults sprechen: die politischen Möglichkeiten der Körper zu 
Gehör zu bringen (das, was ein Körper ertragen, aber auch an Widerstand ent-
falten kann, wenn man in ihm die Wahrheit der anderen vollenden will). Der 
angeborene Ungehorsam der Körper erlaubt jedoch auch, Foucaults Ontologie 
der Wahrheit zu verstehen: Die Wahrheit existiert nur im und durch den Kör-
per; durch ihre Verkörperung im Körper jedoch verwirklicht sie sich niemals 
umfassend und eindeutig. Sie löst vielmehr Kämpfe aus und beschwört Ver-
kleidungen herauf. Foucaults Anti-Hegelianismus bedeutet: Die Wahrheit kann 
sich unmöglich nicht verkörpern, doch jene Verkörperung führt zu einer Dra-
matisierung und Veränderung, die ihr Wesen erschüttert. Der Körper muss 
als Instanz einer anti-dialektischen Verwirklichung verstanden werden. Die 
Wahrheit im und durch den Körper bewirkt einen Unterschied, eine Ironie, 
einen Riss: ein Spiel, das ein politisches Spiel ist. Der Körper befindet sich als 
Gegebenes immer schon jenseits seiner selbst: ›überschüssige‹ Stärke, aufbe-
gehrende und brechende Kraft. Foucaults Philosophie ist ein heterotopisches 
Spiel quer durch die Geschichte, das verstanden werden könnte als ein großes 
Theater der Körper. Die Wirklichkeit gewinnt ihren Sinn für Foucault nur aus-
gehend von der Szene der Körper, die die verschiedenen Spiele der Wahrheit 
verwirklichen, sie nachahmen, karikieren, verklären und anfechten.

66 | Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses [L’ordre du discours, 1970], übers. 

von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Körper und unkörperliche Effekte

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lärmender Unsinn und Oberflächeneffekte 
Der Körper und das unkörperliche Ereignis im Denken 

von Gilles Deleuze

Angelika Seppi

Spätestens seit den 1980er Jahren ist im Zuge der vermehrten Kritik am car-
tesianischen Denken und dem rationalistischen Modell ein weitreichender 
Paradigmenwandel in den Geistes- und Kulturwissenschaften festzustellen, 
der sich unter das Schlagwort der »Wiederkehr des Körpers« stellen lässt.1 
Dabei vollzieht sich die viel beschworene Wiederkehr des Körpers unter zwei 
gegensätzlichen Vorzeichen: Unter dem Vorzeichen des cultural turn wird der 
Körper als historisches Produkt vielfältiger kultureller Ein- und Beschreibun-
gen wiederentdeckt, unter dem Vorzeichen des natural/material turn dagegen 
als letztes Bindeglied zur (sogenannten) Natur, als letzter Realitätsgarant, als 
Konkretes inmitten des Abstrakten, als Festes und Geschlossenes inmitten der 
allgemeinen diskursiven Verflüssigung.2 Weder der einen, noch der anderen 
Position zurechenbar, manifestiert sich der Körper in den Schriften von Gilles 
Deleuze (und Félix Guattari) auf der Ebene seiner Aktualität zwar als histori-
sches Produkt innerhalb einer (immer auch) diskursiven Bedeutungsordnung, 
die Aktualisierung selbst verweist aber auf eine nicht zu reduzierende Ebene 
der Virtualität, die sich gegen jegliche Einrahmung – in welches Zeichenre
gime auch immer – sperrt. Als Scharnier zwischen Aktualität und Virtualität 
widersetzt sich der Körper sowohl der Reduktion auf seine historisch-signifi-
kativen Komponenten als auch seiner Naturalisierung und sprengt in seinem 
Widerstand die althergebrachten Dichotomien von Natur und Kultur, von Ma-
terie und Geist, auf denen die genannten Reduktionen fußen. 

Wenn sich die folgenden Bemerkungen den Körpern und den unkörperli-
chen Ereignissen im Denken von Gilles Deleuze zuwenden, so verfolgen sie 

1 | Kemper, Dietmar und Wulf, Christoph: Die Wiederkehr des Körpers, Frankfur t a.M. 

1982.

2 | Schroer, Markus (Hg.): Soziologie des Körpers, Frankfur t a.M. 2005, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 Angelika Seppi

dabei ein nicht-dialektisches, materialistisches Denken, das sich von klassisch 
materialistischen Positionen insofern unterscheidet, als das Prinzip der Nega-
tion zurückgewiesen und der Versuch unternommen wird, sich außerhalb der 
herkömmlichen binären Logik von Materie und Geist, von Wirklichkeit und 
Idealität zu positionieren.3 In Anknüpfung an Deleuze, aber auch an Jacques 
Derrida, ist damit der Versuch gewagt, ein Denken außerhalb jener Logik zu 
entwerfen, »die Wirklichkeit (präsent, aktuell, empirisch, lebendig – oder nicht) 
und Idealität (regulative oder absolute Nicht-Präsenz) unterscheidet oder ein-
ander gegenüberstellt«.4 Der Versuchung eines solchen Denkens stattgebend, 
wird im Folgenden in erster Linie der ontologischen und epistemologischen Di-
mension der Neubestimmung des Verhältnisses von Körper und unkörperli-
chem Ereignis nachgegangen, die in den Arbeiten Deleuzes zu finden ist. In 
Anlehnung an die Stoiker entfaltet Deleuze in der Logik des Sinns die zweifache 
Reihe der Körper und Dingzustände einerseits, der unkörperlichen Ereignis-
se andererseits. Während die Körper und Dingzustände in einer kosmischen 
Gegenwart existieren, stehen die Ereignisse als Oberflächenwirkungen für ein 
Außersein, für ein Unkörperliches, das im eigentlichen Sinne nicht existiert, 
sondern insistiert oder subsistiert. Damit ist das Sein nicht länger der höchs-
te Begriff, »[…] sondern Etwas, aliquid, insofern es das Sein und das Nicht
sein, die Existenzen und die Insistenzen subsumiert«.5 In ontologischer und 
epistemologischer Hinsicht zielt die Neubestimmung des Verhältnisses von 
Körper und unkörperlichem Ereignis auf eine Umkehrung des Platonismus.6 
Ihre Dringlichkeit bezieht sich aber auf die ethische Dimension, in Hinsicht 
auf eine zukünftige Ethik, deren Imperativ darin bestünde, sich des Ereignis-
ses als würdig zu erweisen: »dessen würdig werden, was uns zustößt, darin 
also das Ereignis wollen und freilegen, der Sohn seiner eigenen Ereignisse und 

3 | Zur näheren Charakterisierung eines nicht-dialektischen Materialismus vgl. den 

Beitrag von Cheah, Pheng: »Nondialectical Materialism«, in: Coole, Diana und Frost, 

Samantha (Hg.): New Materialisms: Ontology, Agency, and Politics, Durham 2010, 

S. 70-92. 

4 | Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die 

neue Internationale [Spectres de Marx, 1993], übers. von Susanne Lüdemann, Frank-

fur t a.M. 2004, S. 93-94. 

5 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], übers. von Bernhard 

Dieckmann, Frankfur t a.M. 1993, S. 22.

6 | Gerade in Hinsicht auf eine Umkehrung des Platonismus wird Deleuzes Betonung 

der Autonomie der immateriellen, unkörperlichen Wirkungen oder Ereignisse als keines-

falls widersprüchliche, sondern als notwendige Bedingung einer Philosophie der Mate-

rie und des Körpers auszuweisen sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


347Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

dadurch neugeboren werden, sich abermals eine Geburt verschaffen, mit der 
eigenen fleischlichen Geburt brechen«.7

Eventum tantum

Sich des Ereignisses als würdig zu erweisen, dessen würdig werden, was uns 
zustößt, darin also das Ereignis wollen und freilegen: »Uns« ist hier stets die-
ser oder jener spezifische Körper, der da ist, hier und jetzt, an diesem Ort, zu 
dieser Zeit, während »das Ereignis«, dessen sich dieser oder jener spezifische 
Körper als würdig zu erweisen hat, von einem gänzlich anderen Ort und einer 
gänzlich anderen Zeit auf uns kommt. Wie die Wunde im Werk von Joe Bous-
quets, gibt es das Ereignis schon vor diesem oder jenem aktuellen Körper, vor 
mir, um von mir verkörpert zu werden.8 Dessen würdig zu werden, was uns 
zustößt, setzt zunächst eine Öffnung voraus, für das, was kommt, »für das Er-
eignis«, das man nach Derrida »nicht als solches erwarten und also auch nicht 
im Voraus erkennen kann, für das Ereignis als das Fremde selbst, für jeman-
den [ihn oder sie], für den man im Eingedenken der Hoffnung immer einen 
Platz freihalten muß […].«9 Das Ereignis, das es immer schon vor uns gab, ist 
zugleich an eine irreduzible Zukünftigkeit gebunden: an die Singularität des-
sen, das in der Zukunft in aller nicht antizipierbaren Andersheit ankommen 
wird. Das Ereignis geht mitunter nie zur Gänze in dem auf, was gegenwärtig 
eintritt. Ihm ist vielmehr eine wesentlich doppelte Struktur zu eigen, die sich 
nicht nur der Gegenwart entzieht, sondern diese als in sich selbst unidentische 
und ungegenwärtige ausweist: 

»In jedem Ereignis gibt es den gegenwärtigen Augenblick der Verwirklichung, jenen, in 

dem das Ereignis sich in einem Dingzustand, einem Individuum, einer Person verkörpert 

und den man mit der Aussage bezeichnet: Nun ist der Augenblick gekommen; und die 

Zukunft und die Vergangenheit des Ereignisses sind nur in Funktion dieser definitiven 

Gegenwart, vom Standpunkt desjenigen aus beurteilbar, der letztere verkörpert. An-

dererseits aber gibt es die Zukunft und die Vergangenheit des Ereignisses an sich, das 

jeder Gegenwart ausweicht, weil es von den Begrenzungen eines Dingzustandes frei, 

weil es unpersönlich und präindividuell, neutral, weder allgemein noch besonders ist, 

eventum tantum […].«10 

7 | Ebd., S. 187.

8 | Deleuze bezieht sich auf das Werk Joe Bousquets in Hinsicht auf die darin ausge-

tragene Auseinandersetzung mit den Themen der Verwundung, des Ereignisses und der 

Sprache. Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 186. 

9 | Derrida: Marx’ Gespenster, a.a.O., S. 96f.

10 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 189.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 Angelika Seppi

Der zweifachen Reihe von Körper und unkörperlichem Ereignis entsprechen 
Deleuze zufolge zwei komplementäre Lesarten der Zeit. In Hinsicht auf die 
Körper und Dingzustände manifestiert sich die Zeit als Chronos, als kosmi-
sche Gegenwart, die das Weltganze umfasst. In Hinsicht auf die unkörper-
lichen Ereignisse dagegen insistiert die Zeit als Äon, als reiner Infinitiv, als 
reines Werden, »das sich bis ins Unendliche in Vergangenheit und Zukunft 
teilt und dabei stets der Gegenwart ausweicht«.11 Entsprechend den beiden Les-
arten der Zeit sind die Idealität oder Virtualität des Ereignisses und die Wirk-
lichkeit oder Aktualität des Körpers als einander komplementär zu denken. 
Die Idealität oder Virtualität des Ereignisses und seine Zeit, Äon, finden sich 
der Wirklichkeit oder Aktualität des Körpers und seiner Zeit, Chronos, gerade 
nicht als transzendentale Instanz gegenübergestellt. Die Idealität oder Virtua-
lität des Ereignisses insistieren oder subsistieren vielmehr in der Wirklichkeit 
oder Aktualität des Körpers selbst, in der Aktualität des Körpers, den es als 
Quasi-Ursache, als Operateur des Ereignisses zu denken gilt.12 In Hinsicht auf 
die wesentliche Doppelstruktur des Ereignisses ist der Versuch, den Körper 
als Quasi-Ursache, als Operateur des Ereignisses zu bedenken, an die Heraus-
forderung gebunden, mit der idealen, mechanischen oder dialektischen Oppo-
sition zwischen Wirklichem und Nichtwirklichem, zwischen Gegenwärtigem 
und Nichtgegenwärtigem, zwischen Chronos und Äon zu brechen und damit 
mit dem Konzept einer allgemeinen, aus der sukzessiven Verkettung gegen-
wärtiger Augenblicke bestehenden Zeitlichkeit selbst.13 Insoweit es den Körper 
jenseits der Opposition zwischen Wirklichem und Nichtwirklichem, zwischen 
Gegenwärtigen und Nichtgegenwärtigen, zwischen Chronos und Äon zu er-
wägen gilt, wird er als Grenzgänger seines eigenen Vermögens in den Blick ge-
nommen, eines Vermögens, das vielleicht in nichts anderem besteht, als sein 
Vermögen im Empfang des Ereignisses zu erweitern, um auf diese Weise und 
in einem radikalen Sinn ein anderer Körper zu werden.

Bruchz ahlen und inkommensur able Grössen

In Deleuzes Dialogen mit Claire Parnet heißt es:

»Das Werden ist eine Geographie, das sind Richtungen und Verläufe, Eingänge und Aus-

gänge. Es gibt ein Frau-Werden, das nicht in den Frauen aufgeht, nicht in deren Zukunft 

und nicht in deren Vergangenheit, und in dieses Werden müssen Frauen eintreten, um 

aus ihrer Vergangenheit und ihrer Zukunft, ihrer Geschichte, herauszutreten. Es gibt ein 

11 | Ebd., S. 19f.

12 | Vgl. ebd., S. 186.

13 | Vgl. Derrida: Marx’ Gespenster, a.a.O., S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


349Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

Revolutionär-Werden, das nicht identisch ist mit der Zukunft der Revolution und das 

nicht zwangsläufig durch die und in den Militanten sich abspielt. Es gibt ein Philoso-

phie-Werden, das nichts gemein hat mit einer Geschichte der Philosophie, das vielmehr 

durch jene und in jenen vor sich geht, welche die Philosophiegeschichte nicht einzuord-

nen vermag.«14 

Muss es demnach nicht auch ein Körper-Werden geben, das sich nicht auf die  
Vergangenheit, nicht auf die Gegenwart und noch nicht einmal auf die Zu-
kunft eines Körpers reduzieren lässt? Der werdende, geografisch-kartografi-
sche Körper wird im Denken Deleuzes (und Guattaris) in Anlehnung an An-
tonin Artaud als organloser Körper entworfen, als intensive, präindividuelle 
und materielle Realität, die dem individuiierten und organisierten Körper vo-
rausgeht.15 Den im europäischen Denken vorherrschenden organizistischen 
oder mechanizistischen Körperbildern, setzten Deleuze (und Guattari) ein 
maschinelles Konzept des Körpers entgegen, das mit der hierarchischen, teleo-
logischen und transzendentalen Organisation der Organe, wie sie der Begriff 
des Organismus impliziert, ebenso bricht wie mit dem Determinismus me-
chanistischer Zugänge. Der sogenannte organlose Körper ist auf der Ebene 
einer noch nicht strukturierten, formlosen Materie situiert und kennt und  
bedarf keines transzendentalen, Einheit stiftenden Prinzips: »Der Körper ist 
der Körper/er ist allein/und braucht keine Organe/der Körper ist niemals ein 
Organismus/die Organismen sind die Feinde des Körpers.«16 Ausgehend von 
der im Anti-Ödipus unternommenen Schizoanalyse, laden uns Deleuze und 
Guattari dazu ein, Körper zu erwägen, die sich nicht auf den Organismus 
und nicht auf das Bewusstsein reduzieren lassen: Körper, auf denen sich der 
Organismus, wie auf einem noch weithin unerforschten, grenzenlosen Terri-
torium ausbreitet, um dieses nach und nach zu kolonisieren, zu vermessen, 
in Herrschafts- und Zuständigkeitsbereiche aufzuteilen, in Schichten zu glie-
dern – zu stratifizieren. Die Herausforderung des Denkens Deleuzes besteht 
nun gerade darin, die Stratifizierung – ein Prozess, der, wie es in Tausend Pla-
teaus heißt, »unter manchen Aspekten sehr nützlich, unter vielen anderen aber 

14 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge [Dialogues, 1977], übers. von Bernd 

Schwibs, Frankfur t a.M. 1980, S. 9f.

15 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schi

zophrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980], übers. von Gabriele 

Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 205-229. 

16 | Deleuze zitier t hier aus: Ar taud, Antonin: »Suppôts et supplications«, in: 84, 

Nr.  5/6 (Sonderausgabe Antonin Artaud), 1948, zit.n. Deleuze, Gilles und Guattari, 

Félix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie 1 [L’Anti-Œdipe. Capitalisme et 

schizophrénie 1, 1972], übers. von Bernd Schwibs, Frankfur t a.M. 1977, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 Angelika Seppi

bedauerlich war […]«17 – als einen immanenten Prozess zu denken. Die drei 
Deleuze zufolge wesentlichen Strata  – die chemo-physische, die organische 
und die anthropomorphe bzw. alloplastische Schicht, samt Organismus und 
Bewusstsein – fallen eben nicht aus irgend einem Außen kommend, über den 
organlosen Körper der Erde her, um sich diesem zu unterwerfen und gefügig 
zu machen.18 Es ist der organlose Körper selbst, der den Prozessen der Strati-
fizierung und Territorialisierung stattgibt, und es ist ein und derselbe Körper, 
der diese Schichten und Territorien unterwandert, Fluchtlinien zieht, Prozes-
sen der Verkettung Raum gibt, in denen sich Körper an Körper anschließen, in 
denen sich diese Körper mit jenen Körpern verketten, um aus dem kolonisier-
ten Körper wieder »ein Vermögen zu machen, das sich nicht auf den Organis-
mus reduziert« und um aus dem Sprechen, Schreiben und Denken seinerseits 
»ein Vermögen zu machen, das sich nicht auf das Bewusstsein reduziert«.19 

»Die kleinste reale Einheit«, lesen wir in den Dialogen mit Claire Parnet, 
»ist nicht das Wort, nicht die Idee oder der Begriff und nicht der Signifikant, es 
ist die Verkettung.«20 »Es gibt eine Spinoza-Verkettung«, sagt Deleuze, »Seele 
und Körper, Verhältnisse, Begegnungen, Vermögen, affiziert zu werden, Affek-
te, die dieses Vermögen ausfüllen, Trauer und Freude, die diese Affekte näher 
bestimmen. Philosophie wird hier zur Kunst der Verkettung.«21 Es gibt eine 
Deleuze-Verkettung, sagen wir, maschinelle Verkettungen des Begehrens, 
kollektive Verkettungen der Äußerungen, divergente Serien, tausend Plateaus, 
organlose Körper, Meuten, Banden, Populationen, Perzepte, Affekte, Arten des 
Werdens, Tier-Werden, Frau-Werden, Unsichtbar-Werden. Philosophie wird 
hier zur Kunst der Linie, Fluchtlinie, die den Organismus und das Bewusst-
sein gleichermaßen flieht. Warum diese Insistenz, den Organismus und das 
Bewusstsein zu fliehen? Erstens, weil der Organismus und das Bewusstsein 
die Körper, ihr Sprechen, Schreiben und Denken einsperren und sie von ih-
rem Begehren und ihrem Vermögen abschneiden, und zweitens, weil sie uns 
ein Bild der Welt aufdrücken, mag es auch ein transzendentales sein, das uns 
beständig an der Welt selbst vorbeischauen lässt. Im fünften Kapitel von Dif-
ferenz und Wiederholung führt Deleuze aus, inwieweit der imaginäre Schirm, 
durch den wir alles Gegebene wahrnehmen, irreduzibel ist. Demnach ist uns 
das Gegebene als Verschiedenes gegeben, nicht aber die Differenz, durch die 
uns das Gegebene gegeben ist: »Die Welt ist stets einem ›Rest‹ gleichzuset-
zen, und das Reale in der Welt kann nur in Form von Bruchzahlen oder gar 
inkommensurablen Größen gedacht werden. Jedes Phänomen verweist auf die 

17 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 60. 

18 | Vgl. zu den drei wesentlichen Schichten ebd., S. 696.

19 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 69.

20 | Ebd., S. 59.

21 | Ebd., S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


351Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

Ungleichung, die es bedingt, jede Verschiedenheit, jede Veränderung verweist 
auf eine Differenz, die deren zureichenden Grund darstellt.«22 Zureichender 
Grund der Veränderung kann die Differenz allerdings nur insoweit sein, als 
sie danach strebt, sich in der Ausdehnung und unter der Qualität, denen sie 
stattgibt, zu verneinen und zu tilgen.23 Die Körper selbst aber fügen sich nie-
mals zur Gänze in das Bild, das wir uns von ihnen machen, sie lassen sich nie-
mals zur Gänze von ihrem Begehren und ihrem Vermögen abschneiden. Sie 
bleiben hartnäckig zugleich der Ebene des Organismus und des Bewusstseins 
zugewandt, oder allgemeiner, der Ebene ihrer Aktualität, als auch der Ebene 
des sogenannten organlosen Körpers, der Ebene der Virtualität. Das Virtuelle 
muss sogar, wie es in Differenz und Wiederholung heißt, »als ein strikt dem 
Realobjekt zugehöriger Teil definiert werden – als ob das Objekt einen seiner 
Teile im Virtuellen hätte und darin wie in einer objektiven Dimension einge-
lassen wäre«.24 

Auf der Ebene ihrer Aktualität sprechen wir von den Körpern als diskreten 
Individuen mit bestimmten Eigenschaften, von vermessenen Territorien und 
determinierten Zyklen, von metrischen Räumen und chronologischen Zeiten, 
vom gesunden Menschenverstand und seinen Aufteilungen. Auf der Ebene 
ihrer Virtualität dagegen sprechen wir von einer Multiplizität mit n Dimensi-
onen, von unpersönlichen, präindividuellen Singularitäten, die den n-dimen-
sionalen Raum bevölkern, von differenziellen Elementen und deren Verhält-
nissen, von nicht-metrischen Räumen und Zeiten. Die Ebene der Virtualität, 
als strikt dem Realobjekt zugehöriger Teil, bildet zugleich dessen äußerste 
Grenze, sein Außen, das, wie Deleuze in seinem Buch zu Foucault schreibt, 
keine erstarrte Grenze ist, sondern »eine bewegliche Materie, belebt von peris-
taltischen Bewegungen, von Falten und Faltungen, die ein Innen bilden: nicht 
etwas anderes als das Außen, sondern genau das Innen des Außen«.25 Als In-
nen des Außen liegt der aktuelle Körper nicht jenseits der Virtualität, sondern 
ist das von ihr implizierte, und die Virtualität, das Außen, die Materie in ihren 
peristaltischen Bewegungen, in ihrer Geschwindigkeit, ihren Kontraktionen 
und fluktuierenden Verkettungen, hört nicht auf, an das Innen zu rühren und 
dessen vermeintliche Geschlossenheit und Ordnung zu unterwandern. Die ak-
tuellen Körper, als an dieser Grenze konstituierte, sind zugleich das Produkt 
und die lebendigen Agenten des Verhältnisses von Aktualität und Virtualität 

22 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], 

übers. von Joseph Vogl, München 2007, S. 281.

23 | Vgl. ebd., S. 283.

24 | Ebd., S. 264. 

25 | Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault 1986], übers. von Hermann Kocyba, Frankfur t 

a.M. 2013, S. 134f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352 Angelika Seppi

und als solche mit dem Vermögen versehen, die Ordnung der Dinge zu stören 
und den Bewegungen des Werdens Raum zu geben.

Wie herum? Wie herum?

Wenn es eine Konstante der Körper Deleuzes gibt, dann die, dass die Körper 
stets in das Problem oder Paradox des Werdens eingelassen sind. Von Parme-
nides an, besteht das Problem oder Paradox des Werdens in seiner vermeintli-
chen Unvereinbarkeit mit dem Sein. Gegeben seien zwei Qualitäten, das Jün-
gere und das Ältere, die immer vorwärtsschreitend, notwendig in das ihnen 
Entgegengesetzte fortschreiten und so das Entgegengesetzte voneinander wer-
den: »das Jüngere nämlich älter als das Ältere und das Ältere jünger als das 
Jüngere; geworden sein aber können sie es niemals. Denn wären sie es gewor-
den: so würden sie es nicht mehr (werden), sondern wären es.«26 Das Paradox 
des Werdens wird von Deleuze in der Logik des Sinns dahingehend zunächst 
als Identität beider Sinnrichtungen zugleich bestimmt: des Jüngeren und des 
Älteren, des Künftigen und des Vergangenen, des Mehr und des Weniger, des 
Aktiven und des Passiven, der Ursache und der Wirkung.27 Als maßloses Ver-
rückt-Werden, als Unbegrenzt-Werden, das sich bis ins Unendliche in Ver-
gangenheit und Zukunft teilt, weicht das Werden der Gegenwart stets aus 
und ist als unendlich teilbares Ereignis »ewiglich das, was sich gerade ereig-
net hat, und das, was sich gleich ereignen wird, doch niemals das, was sich 
ereignet […]«.28 Ausgehend vom Paradox des Werdens, entwickelt Deleuze in 
der Logik des Sinns eine Reihe von paradoxen Serien, die in ihrer Gesamtheit 
die Theorie des Sinns selbst bilden sollen. 

Als Versuch eines logischen und psychoanalytischen Romans sind die Pro-
tagonisten der Logik des Sinns Lewis Carroll, dem Deleuze die erste große Un-
tersuchung und Inszenierung der Sinnparadoxa zuschreibt, sowie die Stoiker, 
die im Bruch mit der platonisch-aristotelischen Philosophie ein neues Bild des 
Denkens einführen, das in Deleuzes Augen eng an die paradoxe Beschaffen-
heit des Sinns geknüpft ist. Mit Lewis Carroll wird die erste Serie der Paradoxa, 
»Vom reinen Werden«, anhand der Abenteuer Alices und den diese Abenteuer 
konstituierenden Umkehrungen exemplifiziert: »Umkehrung des Wachsens 
und Schrumpfens: ›Wie herum? Wie herum?‹ fragt Alice, ahnend, daß es stets 
gleichzeitig in beide Richtungen zugleich geht […]. Umkehrung von gestern 

26 | Platon: Sämtliche Werke in zehn Bänden, Bd. VIII: Parmenides, hg. von Karlheinz 

Hülser, übers. von Friedrich Schleiermacher, erg. durch Übers. von Franz Susemihi, 

Frankfur t a.M. 1991, S. 297, 155a.

27 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 17.

28 | Ebd., S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


353Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

und morgen, wobei dem Gegenwärtigen stets ausgewichen wird: ›Gestern und 
morgen Marmelade, niemals aber heute.‹ Umkehrung des Mehr und Weniger: 
Fünf Nächte sind fünfmal wärmer als eine einzige, ›aber sie dürften aus dem 
gleichen Grund auch fünfmal kälter sein.‹«29 

Die zweite Serie der Paradoxa des Sinns, »Von den Oberflächenwirkun-
gen«, geht von der stoischen Unterscheidung zwischen den Körpern in der 
Tiefe und den unkörperlichen Wirkungen oder Ereignissen an der Oberfläche 
aus. Die Körper in ihren Strebungen, ihren physischen Qualitäten, ihren Be-
zeichnungen, ihren Aktionen und Passionen und den ihnen entsprechenden 
Dingzuständen werden als Mischungen zwischen Körpern definiert, die auf 
eine Ureinheit aller Körper zurückverweisen und einer kosmischen Gegen-
wart angehören. Während in dieser kosmischen Gegenwart alle Körper wech-
selseitig Ursachen füreinander sind, gehören die von den Ursachen ausgehen-
den Wirkungen einer gänzlich anderen Ordnung an: 

»Diese Wirkungen sind nicht Körper, sondern im eigentlichen Sinn ›Unkörperliche‹. Es 

handelt sich nicht um physische Qualitäten oder Eigenschaften, sondern um logische 

oder dialektische Attribute. Es handelt sich nicht um Dinge oder Dingzustände, sondern 

um Ereignisse. Man kann nicht sagen, daß sie existieren, sondern eher, daß sie sub-

sistieren oder insistieren, da sie über jenes Mindestmaß an Sein ver fügen, das all dem 

zukommt, was kein Ding, was nicht-existierende Entität ist.«30 

Die stoischen Oberflächenwirkungen lassen sich im Gegensatz zu den Kör-
pern an keiner Gegenwart und an keinem Sein festmachen. In der Lesart De-
leuzes werden sie insoweit zu einem Synonym für das Werden selbst, als das 
Werden als unkörperliche, immaterielle Wirkung körperlich-materieller Ursa-
chen konzipiert wird. 

Die Tiefe der Körper ist so als ein Gemisch und Gemenge von Körpern 
konzipiert, die ineinander eindringen und koexistieren, Mischungen, die die 
Quantitäts- und Qualitätszustände der Körper und Dingzustände bestimmen: 
»die Dimension einer Gesamtheit, oder eben das Rotglühende des Eisens, 
das Grün eines Baumes«.31 Zu glühen oder zu grünen aber, zu wachsen oder 
zu schrumpfen, zu schneiden oder zerschnitten zu werden, sind selbst keine 
Dingzustände oder Mischungen in der Tiefe der Körper, sondern unkörperli-
che Ereignisse an der Oberfläche, die sich an kein Sein und kein Maß halten. 
Was von der Tiefe der Körper an die Oberfläche steigt, ist ein maßloses Ver-
rückt-Werden, ein Unbegrenzt-Werden. Während im Platonismus die Ideen als 
Inbegriffe des Seins dafür Sorge tragen, das Werden zu mäßigen, steht die 

29 | Ebd., S. 17. 

30 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 19.

31 | Ebd., S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 Angelika Seppi

stoische Erfindung der Oberflächenwirkungen für ein Bild des Denkens, das 
dem reinen Sein ohne Werden, ein reines Werden ohne Sein gegenüberstellt. 
Die Logik des Sinns ist unter anderem der Versuch, dieses bei den Stoikern 
angelegte Bild des Denkens zu entwickeln und zwar hinsichtlich der Genese 
des Sinns, die Deleuze in eine statische, logische und ontologische Genese ei-
nerseits, in eine dynamische Genese andererseits zerlegt.32 So entwickelt die 
Logik des Sinns das Bild eines Denkens, in dem alles in den Tiefen der Körper, 
im lärmenden Unsinn beginnt, indem aber zugleich alles, was geschieht, an 
der Oberfläche geschieht. Die Oberflächenwirkungen werden als Ereignis des 
Sinns zum Ereignis schlechthin: Das Ereignis, das Werden, ist der Sinn selbst, 
»insofern er sich von den Dingzuständen abhebt oder unterscheidet, die ihn 
herstellen und in denen er sich verwirklicht«.33

Sehen Sie dieses Ei?

Wie sich der Sinn, das Ereignis, das Werden, von den Dingzuständen abhebt, 
wie die Oberfläche selbst hergestellt wird, wie das unkörperliche Ereignis aus 
den Körperzuständen resultiert, ist das Thema der dynamischen Genese des 
Sinns. Hinsichtlich der statischen Genese, der logischen gleichwie der onto-
logischen, war Deleuze bereits von der Unterschiedenheit der Körper in der 
Tiefe und der Oberflächenereignisse ausgegangen. Ihnen entsprach die erste 
große Dualität zwischen den Körpern als einander wechselseitigen Ursachen 
einerseits und den Ereignissen als unkörperlichen Wirkungen andererseits. 
Sofern die unkörperlichen Ereignisse als Sinnereignisse definiert werden, als 
logische oder dialektische Attribute, sind sie an die Sätze gebunden, die sie 
zum Ausdruck bringen. Der Dualität zwischen Körpern und unkörperlichen 
Ereignissen entspricht damit die Dualität zwischen den Dingen und den Sät-
zen: essen oder reden, »bits of things« oder »bits of Shakespeare«.34 Essen, ein 
Happen von Dingen, schreibt Deleuze in der vierten Serie der Paradoxa des 
Sinns, »ist das Modell der Operation der Körper, der Typus ihrer Mischungen 
in der Tiefe, ihrer Aktion und Passion, ihrer Art und Weise, ineinander zu exis-
tieren«.35 Sprechen, ein Happen von Worten, dagegen »ist die Bewegung der 
Oberfläche, der idealen Attribute oder unkörperlichen Ereignisse.«36 Als ele-
mentare disjunktive Reihe kehrt die Dualität von »essen« und »sprechen« in 

32 | Zur statischen ontologischen und logischen Genese des Sinns vgl. ebd., S.  143-

162. Zur dynamischen Genese des Sinns vgl. ebd., S. 231-250.

33 | Ebd., S. 260.

34 | Vgl. ebd., S. 43.

35 | Ebd.

36 | Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


355Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

den späteren Arbeiten von Deleuze unter verschiedenen Vorzeichen wieder: in 
Tausend Plateaus in der zweifachen Gliederung von Inhalt und Ausdruck, im 
Buch zu Foucault in der zweifachen Ordnung von Sichtbarem und Sagbarem.37 
In der Falte zwischen den beiden komplementären und nichtsdestotrotz streng 
disjunktiven Reihen erscheint das Ereignis als Zeichen, um von einem Körper 
in Empfang genommen zu werden, der damit seinerseits zur Geburtsstätte 
des Sinns wird. Solange die Zeichen nicht in eine Oberflächenorganisation 
eintreten, bleiben sie ohne Sinn.38 Aus der Perspektive der statischen Genese 
waren »essen« und »sprechen« als zwei durch das Ereignis bereits getrennte 
und artikulierte Serien angegangen worden. In Hinsicht auf die dynamische 
Genese des Sinns stellt sich dagegen die Frage, wie sich »sprechen« und »es-
sen« tatsächlich voneinander lösen, wie das unkörperliche Ereignis tatsächlich 
aus den Körperzuständen resultiert, wie wir vom lärmenden Unsinn in der 
Tiefe der Körper zur Herstellung der Oberflächen gelangen.39 

In der Logik des Sinns wird die dynamische Genese des Sinns in der gleich-
zeitigen Anlehnung an und Abgrenzung von den psychoanalytischen Kon-
zepten der Oralität und Sexualität entwickelt. Meine Bemerkungen dagegen 
schlagen eine andere Richtung ein. Sie stellen die Frage nach der dynamischen 
Genese des Sinns in die Problematik der »empirisch-transzendentalen Redu-
plizierung«, an der sich laut Michael Foucault die Philosophie seit Kant die 
Zähne ausbeißt.40 Als ›unerwünschte Nebenwirkung‹ der umfassenden Ana-
lytik der Endlichkeit, die nach Foucault die allgemeine diskursive Ordnung 
bestimmt, die ausgehend vom 19. Jahrhundert die klassisch-repräsentative 
Episteme ablöst, steht die empirisch-transzendentale Reduplizierung für das 
Paradox einer Logik der Erkenntnisproduktion, der gemäß die empirischen 
Inhalte der Erkenntnis zugleich die Bedingungen der Erkenntnis selbst liefern 

37 | Vgl. Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S.  64-67 sowie Deleuze: 

Foucault, a.a.O., S. 57. Die Ordnung des Sichtbaren lässt sich dabei nicht auf den Seh-

sinn und dessen Eindrücke beschränken, sondern umfasst das weite Feld mikrosko-

pischer und makroskopischer Affektionen und Perzeptionen im Allgemeinen, während 

die Ordnung des Sagbaren die vier Dimensionen des Satzes umfasst: die Bezeichnung 

(Beziehung des Satzes zu einem äußeren Datum), die Manifestation (Beziehung des 

Satzes zum sprechenden Subjekt), die Bedeutung (Beziehung des Satzes, der Wörter 

des Satzes zu universellen oder allgemeinen Begrif fen) und schließlich den Sinn (das 

Ausgedrückte des Satzes, reines Ereignis, das im Satz insistier t oder subsistier t). Zu 

den vier Dimensionen des Satzes vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 29-43.

38 | Ebd., S. 137. 

39 | Ebd., S. 231.

40 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften [Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 1966], 

übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1974, S. 389. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356 Angelika Seppi

müssen.41 Dieser paradoxen Logik gemäß wird der Produktionsprozess stets 
nach dem Modell des Produkts, der Grund stets nach dem Modell des zu Be-
gründenden, das Werden stets nach dem Modell des Seins gedacht und damit 
notwendig verfehlt. Hinsichtlich ihrer philosophischen Genealogie wird die 
empirisch-transzendentale Reduplizierung von Foucault und Deleuze glei-
chermaßen an Kants kritische Revolution zurückgebunden. Deleuze zufolge 
bestand diese im Wesentlichen darin, den legitimen vom illegitimen, transzen-
denten Gebrauch der Vermögen zu unterscheiden.42 Darüber, dass Kant in 
seiner Kritik über den Ausschluss des illegitimen Gebrauchs der Vermögen 
nicht hinausgehe, der Gemeinsinn und die gute Natur des Denkens weiter-
hin als unhinterfragte Voraussetzungen fungierten, verbleibe er innerhalb 
des repräsentativen Bild des Denkens.43 Das repräsentative Bild des Denkens 
vermag es in Deleuzes Augen nicht, mit dem Gemeinsinn zu brechen und 
begnüge sich folglich damit, »eine lediglich empirische Übung in einem Bild 
des als ›ursprünglich‹ dargestellten Denkens ins Transzendentale zu heben«.44 
Als allgemeinstes Prinzip der Repräsentation fungiert das ›Ich denke‹, von 
Kant bis Husserl und darüber hinaus, als jenes empirische Vorbild, das ins 
Transzendentale gehoben wird. Dass es sich dabei eben um nicht mehr als eine 
Reduplizierung des Empirischen handelt, liegt für Deleuze auf der Hand.45 
Wie also, lautet die von Deleuze unermüdlich gestellte Frage, kann die empi-
risch-transzendentale Reduplizierung vermieden werden? 

Mit einem Ei. »Sehen Sie dieses Ei?«, fragt Diderot in einem Gespräch mit 
d’Alembert. »Mit ihm bringt man sämtliche theologischen Schulen und alle 
Tempel der Welt zum Einsturz.«46 Welches Ei? Das Ei als nicht geformte, nicht 
stratifizierte Materie, die einen bestimmten Raum – spatium und nicht exten-
sio – bis zu einem bestimmten Grad besetzt, entsprechend der Intensitäten, die 
es passieren lässt, die es produziert und verteilt. Das Ei als intensive Matrix: 
das Intensitäts-Ei.47 Das Intensitäts-Ei, sei es das mythologisch-kosmische Ei 
der Dogon, das als Motto dem sechsten Kapitel von Tausend Plateaus 

41 | Vgl. zur Analytik der Endlichkeit ebd., S. 377-384.

42 | Vgl. Deleuze, Gilles: Kants kritische Philosophie [La philosophie critique de Kant, 

1966], übers. von Mira Köller, Berlin 1990, S. 24-29, S. 60-65.

43 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 178-179.

44 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 129.

45 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 180 sowie Deleuze: Logik des 

Sinns, a.a.O., S. 138. 

46 | Diderot, Denis: »Fortsetzung einer Unterhaltung zwischen d’Alembert und Diderot« 

[»La suite d’un entretien entre M. d’Alembert et M. Diderot«, 1769], in: ders.: Philoso-

phische Schriften, hg. von und mit einem Nachwort von Alexander Becker, übers. von 

Theodor Lücke, Frankfur t a.M. 2013, S. 78-93, hier S. 87.

47 | Vgl. Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


357Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

vorangestellt ist, sei es das befruchtete, biologische Ei, das bereits in Differenz 
und Wiederholung als Bild für die dynamische Genese des Aktuellen fungiert, 
bezeichnet immer eine intensive Realität.48 Eine Realität, die sich in keine im 
Voraus determinierte extensionale oder qualitative Aufteilung fügt, eine Reali-
tät, aus der sich Extensionen – räumliche Strukturen – und Qualitäten – quali-
tative Differenzen – zu allererst entwickeln: »Tiefer als die aktuellen Qualitäten 
und Ausdehnungen, als die aktuellen Arten und Teile liegen die raum-zeitli-
chen Dynamiken. Sie sind es, die aktualisieren und differenzieren. Man muß 
sie für jedes Gebiet verzeichnen, obwohl sie gewöhnlich durch bereits gebildete 
Ausdehnungen und Qualitäten verdeckt sind.«49 

Das befruchtete Ei, das sich in den frühesten Entwicklungsphasen haupt-
sächlich über chemische Gradienten und Polaritäten definiert und sowohl 
räumlich als auch qualitativ unterbestimmt ist, dient Deleuze immer wieder 
als paradigmatisches Beispiel für jene intensiven, raum-zeitlichen Dynami-
ken, die jeder extensionalen und qualitativen Aufteilung vorausgehen. Der 
räumlich-qualitativen Bestimmung des befruchteten Eis etwa gehen Prozesse 
der Zellverkettung und Zellmigration voraus, die keinen metrischen Raum 
voraussetzen, sondern lediglich lokale Interaktionen, die zu engen oder losen 
Verkettungen zwischen Zellen sowie zwischen den Zellen und ihrer extra-zel-
lulären Matrix führen. Enge Verkettungen, aus denen sich die Prozesse der 
Faltung und Invagination ergeben und die eine Vielfalt dreidimensionaler 
Strukturen hervorbringen. Lose Verkettungen, die zu zellulären Migrationen 
führen, die ganze Kollektive von Zellen an neue Orte bewegen, wo sie sich mit 
anderen Kollektiven verketten können. Wohin aber die Zellverbände migrieren 
und welche extensiven Strukturen und Grenzen geformt werden, ist von inten-
siven, nicht-linearen Feedbackrelationen abhängig, die weder an eine exakte 
Anzahl noch an eine exakte Position der Zellen gebunden sind. Analoges gilt 
für die qualitative Differenzierung: Die Entwicklungspotenz der embryona-
len Stammzellen ist zunächst pluripotent, d.h., die embryonalen Stammzel-
len können zu jedem der unterschiedlichen, möglichen Zelltypen werden, die 
ein erwachsenes Individuum charakterisieren. Die Einschränkung der Pluri-
potenzialität der Zelle ergibt sich erst über einen komplizierten, seinerseits 

48 | Vgl. ebd., S.  205, S.  210, S.  224 sowie Deleuze: Differenz und Wiederholung, 

a.a.O., S. 273. Die Dogon sind eine westafrikanische Volksgruppe, in deren mythologi-

schen Schöpfungsberichten das Welten-Ei eine zentrale Stellung einnimmt. In ihren Ver-

weisen auf die Dogon beziehen sich Deleuze und Guattari auf Griaule, Marcel: Schwarze 

Genesis. Ein afrikanischer Schöpfungsbericht, übers. von Janheinz Jahn, Freiburg 1970. 

49 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 271. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358 Angelika Seppi

intensiven Austauschprozess chemischer Signale zwischen verschiedenen Zel-
len und Zellkollektiven.50 

Die intensive oder virtuelle Realität des Eis, die komplexen raum-zeitlichen 
Dynamiken, die räumliche Strukturen und Qualitäten erst differenzieren und 
aktualisieren, sind ihrerseits keineswegs undifferenziert oder unbestimmt. 
Ihre Differenziertheit und Bestimmtheit äußert sich allerdings nicht in ex-
tensiven Größen, sondern in intensiven: Achsen und Vektoren, Intensitätsgra-
den und –schwellen, dynamischen Tendenzen und Migrationen, Umgruppie-
rungen und Nachbarschaftszonen. »Das Ei ist das reine Intensitätsmilieu«, 
schreiben Deleuze und Guattari in Tausend Plateaus.51 »Die Welt insgesamt 
ist ein Ei«, schreibt Deleuze in Differenz und Wiederholung.52 »Die Welt insge-
samt« heißt dann, die Welt als intensives, pluripotentes, offenes Ganzes, das 
sich eben nicht nach dem Vorbild eines Organismus zusammenschließt. Im 
Gegenteil, der Organismus verkörpert bestimmte Aktualisierungen der Plu-
ripotenzialität der Welt und bleibt auf Letztere hin immer mehr oder weniger  
geöffnet. »Die Welt insgesamt« heißt auch, dass alle Formen des Lebendigen 
als Differenzierungen einer gemeinsamen Ebene reiner Intensität zu beden-
ken sind: ein virtueller Kompositionsplan für alle Formen des Lebendigen, 
die als Variationen und Modulationen, eine stets vorgängige, präindividuelle 
und präsubjektive, materielle Intensität aktualisieren. Der virtuelle Komposi-
tionsplan, der als ein Netz präindividueller Singularitäten aufgefasst wird, ist 
Deleuzes Antwort auf die Problematik der empirisch-transzendentalen Redu-
plizierung. Gegen Kant und Husserl, deren Kritik »sich damit begnügt, in den 
Charakteristika des Empirischen das Transzendentale nachzuahmen«, steht 
der virtuelle Kompositionsplan für ein von jeder empirischen Nachahmung 
befreites, transzendentales Feld.53 Von jeder empirischen Nachahmung befreit, 
heißt für Deleuze vor allem eines: befreit vom ›Ich denke‹ als allgemeinstem 
Prinzip der Repräsentation.54 An seine Stelle tritt das Intensitäts-Ei, das in De-
leuzes Denken die paradigmatische Figur des larvalen Subjekts einnimmt.55 
Als intensives, informelles Geflecht von Materie ist es in der Lage, große 

50 | Vgl. DeLanda, Manuel: Intensive Science and Virtual Philosophy, London 2002, 

S. 55-58. 

51 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 224.

52 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 273.

53 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 129. Vgl. auch Rogozinski, Jacob: »Ohnmach-

ten (Zwischen Nietzsche und Kant)«, in: Balke, Friedrich und Vogl, Joseph: Gilles De

leuze – Fluchtlinien der Philosophie, München 1996, S. 80-93, hier S. 87.

54 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 180. 

55 | Zum larvenhaften Subjekt vgl. ebd., S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


359Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

Modifikationen zu ertragen und eine Vielzahl von Formen zu aktualisieren.56 
Die Bewegungen, Faltungen und Torsionen, die seine Aktualität konstituieren, 
verweisen auf eine raum-zeitliche Dramatisierung, auf eine Differenziation/
zierung, aus der das Individuum und sein ›Ich denke‹ erst hervorgehen. Der 
in Differenz und Wiederholung geprägte Begriff der Differenziation/zierung 
erfüllt dabei die doppelte Funktion, zugleich die Verfassung der Differenzial-
verhältnisse in der virtuellen Mannigfaltigkeit anzuzeigen als auch die Verfas-
sung der qualitativen und extensiven Reihen, in denen sich Erstere durch ihre 
Differenzierung aktualisieren.57 Der Aktualisierungsprozess selbst hat seine 
Determinante in der Intensität: »Die Intensität ist es, die die Determinante 
im Aktualisierungsprozeß darstellt. Die Intensität ist es, die dramatisiert. Sie 
ist es, die sich unmittelbar in den raum-zeitlichen Basisdynamiken ausdrückt 
und ein in der Idee ›nicht-distinktes‹ Differentialverhältnis bestimmt, sich in 
einer distinkten Qualität und einer unterschiedenen Ausdehnung zu verkör-
pern.«58 Die Individuation verläuft für Deleuze damit nicht von einem mögli-
chen, universellen Abstrakten hin zu einem realen, besonderen Individuum, 
sondern vom problematischen oder idealen Virtuellen zu seinen multiplen 
Aktualisierungen. Nicht das Mögliche und das Reale, sondern das Virtuelle 
und seine Aktualisierung, die beide gleichermaßen real sind, bilden somit das 
Koordinatensystem des werdenden Körpers. 

Die Frage, mit der wir uns dem Ei zu- und von der Logik des Sinns abgewen-
det haben, war die nach den Körpern in der Tiefe. Die Körper in der Tiefe, in 
ihrer Differenz zu den Ereignissen an der Oberfläche, sind aus den bisherigen 
Überlegungen folgernd, mit der Ebene der Virtualität selbst gleichzusetzen. 
Diese Ebene der Virtualität ist mithin als dezidiert materiell verfasste zu den-
ken. Wenn die Körper in der Tiefe der Ebene der Virtualität entsprechen, der 
Materie selbst in ihren peristaltischen Bewegungen, was sind dann die Ereig-
nisse an der Oberfläche? Die Ereignisse an der Oberfläche sind zunächst die 
Ereignisse, die die Oberfläche überhaupt erst herstellen, die die Aktualität her-
stellen, ohne in dem Aktuellen, ohne in dem Hergestellten aufzugehen: »[…] 
reine, unerschütterlich-unkörperliche Ereignisse auf der Oberfläche der Phä-
nomene, reine Infinitive, von denen man nicht einmal zweifelsfrei sagen kann, 
daß sie sind, die teilhaben an dem, was uns umgibt, was ist: ›röten‹, ›grünen‹, 
›schneiden‹, ›sterben‹, ›lieben‹.«59 Und wohin gehören die aktuellen Körper? 
Die aktuellen Körper, als Operateure des Ereignisses, gehören zugleich der 
Ebene der Aktualität als auch der Ebene der Virtualität an und zwar insofern, 

56 | Vgl. Sauvagnargues, Anne: Deleuze. Del animal al arte [Deleuze. De l’animal à 

l’art, 2004], übers. von Irene Agoff, Buenos Aires 2006, S. 47. 

57 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 310.

58 | Ebd. 

59 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360 Angelika Seppi

als das Virtuelle von Deleuze als ein strikt dem Realobjekt zugehöriger Teil de-
finiert wird. Die Virtualität, die Körper in der Tiefe, der organlose Körper, die 
eiszeitliche Erde des Prof. Challenger, ist die Materie, die immer unter diesem 
oder jenem Intensitätsgrad den Raum erfüllt, und die Oberflächenereignisse 
machen diese Grade aus, diese Intensitäten, die ausgehend von der Materie als 
Nullintensität das Reale im Raum hervorbringen.60 Ginge es zu weit, zu sagen, 
dass in einem ganz bestimmten Sinn nichts existiert, als die kosmische Gegen-
wart der Körper in der Tiefe? Nichts, als die Materie, in ihren peristaltischen 
Bewegungen und raum-zeitlichen Dynamiken, die unaufhörlich Effekte frei-
setzt, die gerade nicht existieren, sondern vielmehr insistieren oder subsistieren 
und die Oberfläche dieses universellen Körpers herstellen und organisieren. 
Und an der Oberfläche? Ein Maskenball, Trugbilder – soweit das Auge reicht. 
Weit davon entfernt, das Trugbild als bloße Illusion abzutun, muss ihm vollste 
Realität zugesprochen werden. Als Synonym für das Ereignis des Sinns und 
damit für das Werden selbst, ist das Trugbild die werdende, changierende, per-
meable Haut des Körpers der Erde selbst: »Harlekinmantel, der vollständig ist 
und Lücken hat«.61 Die ganze Schwierigkeit besteht also darin, die Tiefe der 
Körper und die Ereignisse an der Oberfläche zusammen zu denken: Denn die 
Tiefe der Körper liegt nicht tiefer als die Oberfläche, das Tiefste nämlich, zitiert 
Deleuze den schönen Satz Paul Valérys, »das Tiefste, das ist die Haut«.62 

60 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Ödipus, a.a.O., S. 421. 

61 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 326.

62 | Paul Valéry zit.n. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bodies-Language: 
Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

Guillaume Collett

Thought-Being 

It is important to remember that at no point did Deleuze argue for the preem-
inence of the body over thought, or prioritise being over thinking. Deleuze’s 
avowed univocal ontology requires us ultimately to neutralise the equivocity 
of being and thinking, but not by subsuming them under an overarching con-
ception of the One transcending them both, such as we find in Alain Badiou’s 
Neo-Platonic Deleuze.1 If univocity means anything in Deleuze’s ontology, it is 
first and foremost a univocity of difference, a univocity of nothing else than the 
very difference between being and thinking, a difference which (un-)grounds 
them both by prioritising the difference between them over either being or 
thinking taken separately.2 If they may be said to be one, it is only to the extent 
that they are perpetually bridging the uncollapsible distance between them by 
means of an »instantaneous exchange«3 or a process of »weaving.«4

1 | Alain Badiou, Deleuze: The Clamor of Being, transl. by Louise Burchill (Minneapolis: 

University of Minnesota Press, 1999).

2 | While Deleuze speaks in the 1960s of univocal being, he makes it clear that we 

should not conflate it with ontology qua the study of being, tout court: »Philosophy 

merges with ontology, but ontology merges with the univocity of Being« (Gilles Deleuze, 

The Logic of Sense (London: Continuum, 2004), p. 205), which we must deduce is thus 

dif ferent in kind from ontology, and indeed Deleuze speaks at times of the »Univocity of 

sense« (Deleuze, Logic of Sense, p. 286) rather than of being.

3 | Gilles Deleuze and Félix Guattari, What is Philosophy?, transl. by Graham Birchill 

und Hugh Tomlinson (London: Verso, 1994), p. 38.

4 | Deleuze and Guattari, What is Philosophy?, p. 38; Gilles Deleuze, Foucault, transl. 

by Seán Hand (London: Continuum, 2006), p.  92. This is an explicit allusion to the 

Platonic and Neo-Platonic weaving of the intelligible and the sensible, for instance 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362 Guillaume Collet t

For Deleuze, being and thinking, the body and thought, are continuously 
engaged in a relation of equality and even reversibility, as he suggests in What is 
Philosophy?, despite being and continuing to be radically heterogeneous dimen-
sions. In this text, the »plane of immanence«5 – which is the phrase Deleuze 
will use to frame this difference towards the end of his career – is presented 
as a two-sided »reversible« fold of thought-nature, a plane that co-articulates 
Noûs and Physis, the image of thought and the matter or substance of being.6 
Thought cannot be immanent to a full and self-complete nature, for this would 
be to hypostasise nature as a transcendent Being that precedes and is capable 
of existing independently of thought’s constructive and productive force. Like-
wise, unless thought is freed from the transcendent forms of the Subject and 
the Ego, and unless it is re-located to a completely impersonal transcendental 
field animated by non-human forces and relations of force, thought’s constitu-
tive power over the world remains merely phenomenal rather than ontological.7

Hence for Deleuze, immanence is the proper object of philosophy since it 
distinguishes itself, on the one hand, from the Being of onto-theology and, on 
the other hand, from the Thinking of anthropology. Philosophy is neither an-
thropology nor theology; rather it is what we might call the onto-logical study of 

as found in Plotinus. See also Gilles Deleuze, Expressionism in Philosophy: Spinoza, 

transl. by Martin Joughin (New York: Zone Books, 1992), pp. 174-176.

5 | Deleuze and Guattari, What is Philosophy?, Ch. 2.

6 | Ibid., p. 38. In Chapter 5 of this text, Deleuze and Guattari contend that at the level 

of materiality, and at the level of fixed images tied to propositional concepts, thinking 

and being, respectively subsist as distinct powers by being held in a relation of dual-

ism (logically, that of denotation, constituting what they call the »plane of reference«); 

whereas when ar ticulated immanently (on a philosophical »plane of immanence«), be-

ing »becomes« in-corporeal and thinking loses its image, merging with (or »becoming«) 

the in-corporeal thought-being it expresses. 

7 | As Montebello puts it, Physis for Deleuze is insubstantial and it can only be thought, 

even though it is entirely real rather than merely ideal (Pierre Montebello, Deleuze. La 

passion de la pensée (Paris: Vrin, 2008), p. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


363Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

immanence qua equal articulation or disjunctive synthesis8 of being-thinking.9 
This is why immanence has only ever been immanent to itself, immanence as 
such. This allows us to bypass the need to ascribe to Deleuze either the position 
of materialism or idealism, since his project is aimed precisely at overcoming 
such a binary opposition. Furthermore, it requires us to stop describing Deleuze 
as a realist insofar as we understand the term as naively pointing to a full, 
self-organising positivity of Nature, the Real as self-consistent in and of itself, 
a self-generating matter-energy, and so on. If there is any vitalism in Deleuze’s 
work, it is only insofar as nature is constructed by non-human thought.

It is particularly important to bear in mind the above in the context of a 
volume on Deleuze, Foucault, and the body. This is because I maintain that the 
body – while not prior to thought – is nonetheless the very site where being and 
thinking co-articulate to produce a plane of immanence. For instance, in his 
chapter on logic in What is Philosophy?, Deleuze states that every state of affairs 
is connected to and separated from its own limit, as the referent of a proposi-
tion, thanks to »a body, a lived,« which has the capacity to bring the state of af-
fairs in contact with its own virtual potential, namely counter-actualised events 
which populate the plane of immanence.10 This generative function of the body, 
its role as the site of the fold of thought-being, is even more explicit in The Logic 
of Sense, where Deleuze goes to great lengths to describe precisely how the body 
can carry out such a task (namely produce sense), using a psychoanalytic and 
quasi-structuralist framework.11

8 | Deleuze mobilises his notion of the disjunctive synthesis in Difference and Repeti-

tion in order to conceptualise univocity without identity and thus without the primacy 

of the One. The many (dif ference) is synthesised disjunctively through a numerically 

single repetition, which itself divides into its formally distinct constituent dif ferences or 

repetitive instances. This is applied more directly to the question of immanence in The 

Logic of Sense, from which we may arguably derive the plane of immanence as the uni-

vocal ar ticulation of thinking and being without a One, or a Many (or a Two). See Deleuze, 

Difference and Repetition, transl. by P. Patton (London: Continuum, 2008), esp. Ch. 2; 

and Deleuze, Logic of Sense, pp. 35-37.

9 | Zourabichvili has also strongly opposed an ontological interpretation of Deleuze’s 

work, considering him rather as a kind of ontological logician. François Zourabichvi-

li, Deleuze: Une philosophie de l’événement (Paris: Presses Universitaires de France, 

1994); François Zourabichvili, Le vocabulaire de Deleuze (Paris: Ellipses, 2003). 

10 | Deleuze and Guattari, What is Philosophy?, p. 156.

11 | Drawing on the work of the post-Lacanian Serge Leclaire, Deleuze argues in this 

1969 text that the unconscious body ar ticulates with the conscious mind according 

to structuralist principles roughly analogous to the signifier’s relation to the signified. 

Being the site of nonsensical yet proto-linguistically-structured sense-impressions or 

bodily affections, the body is thereby in a privileged position to ar ticulate between 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


364 Guillaume Collet t

In the following, I will show that this holds true for Deleuze’s 1986 book 
Foucault, a text which forms a late trilogy with The Fold12 and What is Philo
sophy?, all three of which build in their own ways on Deleuze’s The Logic of 
Sense from 1969. While I will refer to Foucault’s own texts, and although most 
of Deleuze’s interpretive claims are to some extent textually supported, I will 
mainly focus in this chapter on how Deleuze integrates Foucault’s work into his 
own ontological project. Commenting on the validity of such an integration lies 
outside the scope of my analysis, though a cursory glance at Foucault’s work 
makes it clear that he would have rejected most of Deleuze’s overt ontologisa-
tion of his own more subtly nuanced and concealed ontological claims. 

Having said that, I will focus particularly in the following on the interesting 
parallels one finds during the 1960s between Deleuze’s ontological project – as 
ultimately oriented towards a thinking of immanence – and Foucault’s own 
deliberations on the question of non/relationality, particularly as they concern 
the articulation of the sayable and the visible in The Order of Things (1966). I 
will also draw attention to the way in which both thinkers attempt to use force 
or power to understand how non/relationality curves into itself to express a 
relation of a deeper sort, which has in both cases an intimate tie to the body as 
the seat of this curving-in of non/relationality.

The intellectual context of the 1960s is indeed highly instructive when as-
sessing the roots of both Deleuze’s and Foucault’s work. During much of the 
late 1960s, Deleuze’s project of attempting to reach a point beyond the dualism 
of thinking and being, without resorting to a transcendent or substantialist 
conception of the One, is couched in terms of the »disjunctive synthesis« or 
non-relation13 of bodies and language, words and things. In this sense, and 
despite its being re-fashioned by him in his works from this period, we must 
actually privilege French 1960s structuralism when evaluating Deleuze’s early 

corporeal actions and passions, on the one hand, and on the other linguistically ex-

pressed incorporeal »sense-events« (Deleuze’s re-working of the Saussurian »sign« as 

unity of signifier and signified). 

12 | Gilles Deleuze, The Fold. Leibniz and the Baroque, transl. by Tom Conley (London: 

Continuum, 1993).

13 | For Deleuze (commenting on Foucault), a non-relation is still a relation, and po-

tentially even one of a »deeper« sor t (Deleuze, Foucault, p.  53). Here Deleuze refers 

to Foucault’s This is Not a Pipe?, transl. by J. Harkness (Berkeley: University of Cali-

fornia Press), p. 36, in which the latter shows that »the little thin band, colourless and 

neutral«, which separates the figure of the pipe from the statement, forms what Fou-

cault – alluding to Blanchot (Deleuze tells us on this page) – calls a »non-relation«. It is 

a non-relation to the extent that the statement (»This is not a pipe«), the drawing, and 

the connective or designative »this«, all diverge from the common form of the pipe (they 

»cannot find a place to meet« as Foucault puts it). Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


365Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

philosophy, and even his more enduring understanding of immanence. In par-
ticular, structuralism’s intensification of the tension between thought and ex-
perience provided a way out of the then dominant phenomenological tradition. 

Deleuze’s critique of phenomenology remains fairly consistent from The 
Logic of Sense to his Foucault and What is Philosophy?; in all of these texts, 
phenomenology is considered to fail because its two central figures, Edmund 
Husserl and Martin Heidegger, both end up falling back onto one side of the 
being-thinking dualism we have been discussing. Husserl’s phenomenology 
sets itself the task of analysing the phenomenon, and thus remains at the level 
of thinking, although it powerfully re-works this level as constitutive of the phe-
nomenal world, inheriting Emmanuel Kant’s legacy.14 Conversely, for Deleuze, 
Heidegger remains at the level of Being, and at the level of Being’s power over 
thinking, despite himself reworking the sense of Being as something which 
only reveals itself in thought and through the act of questioning.15 Since Being 
is avowedly distinct from its worldly, ontic manifestations, it remains ultimate-
ly transcendent in relation to thinking, as an irrecoverable Origin.16 

Despite both failing to reach the Deleuzian conception of immanence, 
though in diametrically opposed ways, Husserl and Heidegger are nonethe-
less significant influences on Deleuze. Husserl’s emphasis on the articulation 
of thinking and phenomenal being, and Heidegger’s novel attempts to consid-
er the relation of ontological Being and thinking prefigure Deleuze’s own at-
tempts to examine the being-thinking relation outside the forms of Man and 
God. Husserl highlights thought’s constitutive power, though this is only a 
power over the phenomenon and not the noumenon, to the extent that Husserl’s 
phenomenological reduction bars him from speaking directly about ontology. 
Conversely, after Heidegger, the relation of thinking and ontological Being 
will never be understood in the same way. Deleuze himself is an indirect heir 
to this new conception of the being-thinking relation, to the extent that for 
Deleuze, just as for Heidegger, we can no longer separate ontology from the 

14 | For a good star ting point, see Edmund Husserl, Ideas: General Introduction to Pure 

Phenomenology, transl. by B. Gibson (London: Routledge, 2012).

15 | For references to the sense of Being, see for instance Martin Heidegger, Being and 

Time, transl. by J. Macquarrie and E. Robinson (London: Wiley-Blackwell, 1978).

16 | We can say that in Heidegger, Being and thinking co-articulate by means of a tran-

scendental Being itself transcendent to thinking. For a condensed critique of Heideg-

ger’s conception of the fold (ontological dif ference), see Deleuze, Difference and Re

petition, pp.  77-79; see also Deleuze, Logic of Sense, pp.  83-84, for a critique of the 

notion that sense derives from a lost (and transcendent) »Origin«, which Montebello 

argues is an allusion to Heidegger. See Montebello, Deleuze, pp. 49-50.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


366 Guillaume Collet t

»question« of being, which is inseparable from the question: »what is thin
king?«;17 – though, as I have mentioned, Deleuze aims to take Heidegger’s work 
further towards immanence by rendering thinking and being absolutely equal 
in regards to one another. 

While structuralists such as Claude Lévi-Strauss unequivocally prioritised 
formal linguistic systems over experience, one finds a tension internal to struc-
turalism between pure linguistic formalism and a linguistic formalism already 
tainted by experience.18 Indeed this can be traced at least as far back as Jean 
Hyppolite’s work on the productive tension between thought and experience or 
between logic and existence, to allude to his influential book in 1952, which was 
a major influence on both Deleuze and Foucault.19 Structuralism arguably pro-
vided a way for Deleuze and Foucault to inherit phenomenology’s tightening 
up of the being-thinking relation without having to accept the way it conceived 
of this relation, and we can recognise this inheritance in their shared emphasis 
on the non-relation between bodies and language.20 Along with structuralism, 
we must also add a final decisive influence on Deleuze and Foucault, namely 

17 | For an interesting discussion of the persistence of this theme in Deleuze’s work, 

see Benoît Dillet, »What is Called Thinking?: When Deleuze walks along Heideggerian 

Paths,« in: Deleuze Studies/2, 2013.

18 | One finds this tension throughout the pages of the 1960s journal Cahiers pour 

l’analyse, for instance in the debate between Serge Leclaire and Jacques-Alain Miller on 

the status of the Lacanian »letter«, or between Jacques Derrida and Lévi-Strauss on the 

origin of writing. See Peter Hallward and Knox. Peden, eds., Concept and Form, in two 

volumes (London: Verso Books, 2012).

19 | It was partly Hyppolite’s aim in Logic and Existence – by staging a productive di-

alogue between Hegel and Heidegger (albeit ultimately contra phenomenology)  – to 

envision complete immanence through the notion of sense, whereby there is nothing 

behind sense which could ontologically account for it. Sense is thus its own ground: 

»The only secret […] is that there is no secret«, there is nothing behind the curtain (i.e. 

behind sense). See Jean Hyppolite, Logic and Existence, transl. by L. Lawlor (New York: 

State University of New York Press, 1997), p. 90; see also Deleuze, Foucault, p. 47: »[…] 

behind the curtain there is nothing to see […]«.

20 | We can see this for instance in Deleuze’s and Foucault’s shared interest in the work 

of Pierre Klossowski – in »Klossowski or bodies-language«, from the Appendices of The 

Logic of Sense, where Deleuze considers Klossowski’s work to attest to the »disjunc-

tive ar ticulation« (p. 321) of bodies and language. In »La prose d’Actéon,« in: Nouvelle  

Revue Française, March 1964, Foucault understands Klossowski’s work in terms of 

a play of doubles (of sight and language), which we can understand in terms of this 

non-relation (cf. footnote 13).

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


367Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

Friedrich Nietzsche, whose theory of non-human force could be used as a cor-
rective to phenomenology’s overemphasis on the Ego or Subject.21 

Deleuze’s Foucault

I will now turn to Deleuze’s reading of Foucault in his 1986 monograph.22 
Deleuze uses the term »knowledge-being«  – closely allied with his own 
thought-being from What is Philosophy? – in his discussion of Foucault’s works 
from the 1960s. The term points to an attempt at articulating the ontology 
that would correspond to Foucault’s conception of archaeology.23 Drawing 
on Foucault’s own scattered references to a being of language in The Order of 
Things (1966) and in The Archaeology of Knowledge (1969), Deleuze claims that 
for Foucault, knowledge must be understood in terms of two autonomous yet 
communicating forms: on the one hand, we have language-being, comprised of 
statements which have only themselves as their referents, rather than denota-
ble things; and on the other hand, we have light-being, with its own »actions and 
passions« or »multisensorial complexes,« to quote Deleuze.24

While language »›contains‹ words, phrases and propositions,« the Fou-
caultian concept of »statement« is not reducible to any of these.25 In The Archae-
ology of Knowledge, Foucault gives the example of »no one heard«, and contrasts 
it with »it is true that no one heard.«26 Neither the propositional form nor the 
grammar sheds light on the difference in level involved in these statements. 
One statement reports on a state of affairs while the other is about this report 

21 | We can see Deleuze using Nietzsche contra the Heideggerian conception of man, 

in spite of Heidegger’s famous anti-humanist »Letter on Humanism«, in such texts as 

Nietzsche and Philosophy, transl. by H. Tomlinson (London: Continuum, 2006), p. 204, 

n. 31. See M. Heidegger, Basic Writings: Martin Heidegger, transl. by D. F. Krell (London: 

Routledge, 2010), pp. 141-182.

22 | While referring below to both Deleuze’s and Foucault’s texts, in this chapter I will 

not however seek to challenge Deleuze’s interpretation of Foucault, which amounts to 

an explicit ontologisation – along the lines of Deleuze’s ontological commitments – of 

claims made by Foucault of which the ontological status is usually far more elusive and 

unarticulated than one would think when reading Deleuze. This is clear for one from 

the addition of «-being« to all the key Foucaultian concepts discussed by Deleuze in 

his book (knowledge-being, language-being, light-being, power-being, and self-being).

23 | See previous footnote.

24 | Deleuze, Foucault, p. 48, pp. 50-51.

25 | Ibid., p. 51.

26 | Michel Foucault, The Archaeology of Knowledge, transl. by A. M. Sheridan Smith 

(London: Routledge, 2002 [1969]), p. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


368 Guillaume Collet t

and comments on it, and as such the difference in the pragmatic effect on the 
world both statements have is ignored by other types of linguistic analysis. The 
Foucauldian concept of statement does not require a subject, and so distin-
guishes itself from speech act theory, which relies on the subjective intentions 
of the speaker. 

We can derive a sense of the ontology involved in his notion of statement 
by looking at another example from The Archaeology of Knowledge. Foucault 
states that, while in terms of logic one can say that the proposition »the golden 
mountain« lacks a referent, since such an object is impossible, if we approach 
it as a statement it does indeed have its own referent and reality, namely the 
imaginary object in question.27 This imaginary object relates to a real, histori-
cally conditioned imagination with its own potential effects on the world,28 and 
so, once again, the ontology involved here can only be understood at the level of 
a pragmatics of statements. Furthermore, Foucault claims in The Archaeology 
of Knowledge that a statement has a material part, which is the singular and 
a-subjective act of producing it, as well as the material in which it is inscribed 
or materialised.29 While a statement cannot, however, be fully reduced to ma-
teriality, nor identified with an enunciating subject or speech act, it nonethe-
less has this a-subjective material part which prevents it from being reduced to 
language considered in its ideal dimension. As Foucault puts it, a statement is 
neither entirely linguistic nor material.30 

Instead, statements only enter into relations with other statements, if 
(re)acting exclusively on »visibilities,« which correspond to what Deleuze calls 
»light-being.«31 A visibility is itself not reducible to objects or things, which 
must be broken open to reveal their visibilities. Here Deleuze is drawing partly 

27 | Ibid., pp. 101-102. One can find such a flat ontology in the recent work of specula-

tive realist Tristan Garcia, see his Forme et objet: Un traité des choses (Paris: Presses 

Universitaires de France, 2011).

28 | Similarly, in his reconstruction of structuralism entitled »How Do We Recognise 

Structuralism?«, Deleuze writes that the »symbolic« register displaces the opposition 

real/imaginary, in favour of a new type of reality which we can see is amenable to his 

conception of immanence. Gilles Deleuze, Desert Islands and Other Texts, 1953-1974, 

transl. by M. Taormina (London: Semiotext(e), 2004), pp. 170-192. 

29 | Foucault, The Archaeology of Knowledge, pp. 112-114.

30 | Ibid., pp. 112-113.

31 | This term appears throughout The Order of Things and other works by Foucault from 

the 1960s, but it is arguably only Deleuze who thoroughly systematises this term, along 

with language-being, by pairing visibilities and statements, giving rise to a parallel-

ism or non-causal correspondence between the two series. As for Deleuze’s term light-

being, this functions as an explicit ontologisation of Foucault’s numerous references to 

light throughout the 1960s.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


369Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

on the chapter entitled »The Surface of Things,« from Raymond Roussel (Death 
and the Labyrinth),32 in which Foucault speaks of the surface of things as an 
infinite visibility or celestial light that in a way precedes language. Foucault 
says that light is equally visible everywhere, and thus on the surface of things 
it is impossible to make out anything without the prohibitive, or »proscriptive,« 
function of words.33 Words prohibiting certain objects, acts, and so on, con-
tained in light, introduce into this blinding surface of pre-discursive light a 
structure of differential shading, individuating visibilities through the opposi-
tion established in light between that which is prescribed and proscribed. 

As Deleuze puts it, »light contains objects but not visibilities«34 – light it-
self is invisible since being equally visible everywhere, it is specifically visible 
nowhere. Words are needed to curtail the infinite and indeterminate visibility 
of this surface of light, thus rendering it visible as such. Hence visibilities are 
capable of being determined only by statements, even if statements themselves, 
as determining forms, cannot be determining and thus function as statements 
without these visibilities as determinable forms.35 In short, although they have 
nothing to do with objects or things, statements must nonetheless draw on 
visibilities to provide their content.

Any simple opposition between word and thing must be replaced, in con-
formity with Deleuze’s own understanding of immanence, by the non-relation 
or disjunctive synthesis of statements and visibilities. Statements and visibilities – 
which together form knowledge – can only be fully determined in relation to 
one another, even while they are considered as completely autonomous. A state-
ment neither signifies a concept nor denotes an object, and refers only to other 
statements; yet statements are organised in relation to a particular historical 
epoch. Furthermore, they enter into necessary relations with one another, due 
only to singular material forms  – such as written texts  – capable of cutting 
figures out of light. The irony of Foucault’s title, Les mots et les choses, is that the 

32 | Michel Foucault, Death and the Labyrinth, transl. by C. Ruas (London: Continuum, 

2004), pp. 99-124.

33 | Ibid., p. 105. This is partly aimed as an attack on the phenomenological and inten-

tional conception of visibility, where the visible depends on either a transcendental Ego 

(as in Husserl), Other (as in Sartre, contra Husserl), or Being uncovered through inter-

pretation (as in Heidegger). Indeed, Foucault conceives that it is possible to consider 

the existence of a light »for no one,« or »a visibility separate from being seen« (ibid., 

pp. 107-108) (the last of which is aimed directly at Sartre). We will see below how, for 

Deleuze, Foucault’s work also rejects the Heideggerian conception of intentionality as 

a fold of being-thinking, by replacing interpretation with bodily practices (as developed 

throughout Foucault’s genealogical work from the 1970s-80s).

34 | Deleuze, Foucault, p. 51.

35 | Ibid., p. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


370 Guillaume Collet t

exceedingly vague duality of words and things, is precisely not what the book 
focuses on; rather its true subject is the in-between space reducible to neither, 
yet needing both in a non-binary and equal articulation.

Foucault admits at the end of his Archaeology of Knowledge that his book is 
itself only a discourse on discourses.36 He accepts that it remains bound to the 
horizon of knowledge and that it is thus incapable of pointing outside itself to 
its Outside – even if this is an Outside perhaps only ever relative to particular 
historical epochs. At least for Deleuze, the Outside in Foucault points to the 
field of forces and relations of force and, for Deleuze, this is why the author of 
The Archaeology of Knowledge needed to start the next phase of his research into 
power (his »genealogical« period), so as to arrive at the ground of his archaeolo-
gy. Indeed, the very term »genealogy« comes from On the Genealogy of Morals,37 
in which Nietzsche seeks to trace modern conceptions of morality back to their 
origin in bodily practices, such as incisions directly imprinted on the body, as 
structured by power relations.38

For Deleuze, this new phase provides the means of understanding how the 
non-relation of knowledge-being can nonetheless be understood as a relation 
of a »deeper sort«, and produce what may be described from Deleuze’s per-
spective as a monistic plane of immanence overcoming this apparent dualism. 
Deleuze describes the Foucauldian conception of power as a »mole«: it is both 
blind and dumb, it cannot see nor speak, but for this very reason, it makes it 
possible for us to see and speak within a historical system of knowledge, or 
episteme.39 Here Foucault’s debt to Roussel and the linguistic turn more gen-
erally is supplemented, in Deleuze’s reading, by this second influence, Nietz
sche’s theory of force. 

For Deleuze, at the limit of Heidegger’s ontological fold of thinking-being – 
or Foucault’s fold of knowledge-being – there is a need to rediscover Nietzsche’s 
field of forces and relations of force, as that which underlies them and accounts 
for the articulation of the fold’s two halves.40 Force is the Outside of Being, 

36 | Foucault, The Archaeology of Knowledge, p. 220.

37 | Friedrich Nietzsche, On the Genealogy of Morals, transl. by M.  A. Scarpitti (Lon-

don: Penguin Classics, 2013).

38 | Foucault makes this link very explicit in his programmatic 1971 lecture »Nietzsche, 

Genealogy, History«, in which he makes clear his debt to Nietzsche. See Michel Fou-

cault, »Nietzsche, Genealogy, History,« in: Language, Counter-Memory, Practice, transl. 

by D. F. Bouchard and S. Simon (New York: Cornell University Press, 1980), pp. 139-164.

39 | Deleuze, Foucault, p.  68. He adds to this: »Seeing and Speaking are always al-

ready completely caught up within power relations which they presuppose and actua

lize«. Ibid., p. 69.

40 | The reference to Nietzsche is important for Foucault, because it is precisely in 

terms of a genealogy of the subject of phenomenology that this next phase of research 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


371Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

which Heidegger had failed to reach.41 To the extent that being, for Nietzsche, 
amounts to an ever-shifting landscape of forces and relations of force; and in-
sofar as these forces take on consistency – in Deleuze’s reading of Nietzsche – 
only through the thought of the return of active types,42 Nietzsche can be seen to 
provide the solution to problems inherent to Heidegger: rather than an Origin 
waiting to be recovered, Being is now, in Deleuze’s Nietzsche, identical to the 
selection and the return of active forces. 

We find this discussed at length in the second chapter of Nietzsche and 
Philosophy. What Deleuze here terms ontological »being«43 – but which is re-
ally thought-being – is produced in the present (or even, rather, in the future44), 
despite still being in Nietzsche, as in Heidegger, as the return of ontological 
being. This is because, in Deleuze’s reading of Nietzsche, ontological being (or 
rather onto-logical thought-being) is identical to the return (in thought) of what 
we can summarily call ontic forces, namely active ones; it is not the merely 
partial recovery in thought of an originary and distant Being distinct from its 
ontic, worldly manifestations. For Deleuze, the chief feature of active forces is 
that they return, unlike reactive ones. Accordingly, for him, ontological being 
is identical to the return or selection of active types,45 a selection that occurs 
by means of thought, hence thought as such is »the thought of the eternal 

was initially framed  – in short, Foucault asked: where does this subject emerge from, 

what relations of power and bodily practices inform it? See Foucault, »Nietzsche, Ge-

nealogy, History«.

41 | In both Deleuze and Foucault we can identify a Nietzsche-Heidegger hybrid at 

work. Deleuze insists that if Foucault believed himself to be ultimately Heideggerian, 

rather than Nietzschean, he nonetheless had to go by way of Nietzsche to fully under-

stand Heidegger, and not vice versa. Be that as it may, we can arguably locate here the 

key differend separating Deleuze and Foucault, insofar as Deleuze’s Nietzsche – while 

undoubtedly informed by Heidegger – would always take priority. See Deleuze, Foucault, 

p. 93; and p. 123, n. 33, where Deleuze notes that Foucault admitted this to Les Nou-

velles at the end of his life in 1984. 

42 | See Deleuze, Nietzsche and Philosophy, Ch. 2, »Active and Reactive,« pp. 36-67.

43 | Ibid., pp.  66-67. Deleuze makes the connection with Heidegger more explicit in 

The Logic of Sense, though it is already there in Nietzsche and Philosophy, writing that 

univocity (or the eternal return – see Deleuze, The Logic of Sense, p. 204) »wrests Being 

from beings in order to bring it to all of them at once, and to make it fall upon them for 

all times«, ibid., p. 206. 

44 | In Difference and Repetition, Deleuze will equate the eternal return with the future; 

see Deleuze, Difference and Repetition, p. 113.

45 | Ibid., p. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


372 Guillaume Collet t

return«.46 This means that the distinction between the ontic and the ontologi-
cal in Deleuze’s Nietzsche is retained but folded into thought-being as nothing 
less than the return in thought of active forces. 

Furthermore, the body is given a fundamental role in this production since, 
in Deleuze’s Nietzsche, we are dealing with forces and relations of force di-
rectly imprinting themselves on the body (which is itself a metastable complex 
of interacting forces47). While it is thought (namely the thought of the eternal 
return of active forces) which sorts forces into active and reactive types, it is 
into the body that thought plunges to find its content, the body being as it were 
the link between thought and force. If we want to follow this Deleuzian line of 
interpretation, we must contrast Nietzsche’s philosophy, where thought and the 
body both together equally and actively produce ontological being (=selection 
or return),48 with Heidegger’s, where thought merely recovers or unveils it, and 
for whom the »body phenomenon« remained »the most difficult problem« in 
philosophy.49 

Returning to Deleuze’s analysis of Foucault’s work, power  – or relations 
of force – is that which makes knowledge possible, while also being itself rela-
tive to – i.e. constructed by – particular regimes of knowledge (or rather pow-
er-knowledge). On the one hand, the model of a non-relation between seeing 
and speaking is accounted for by power, as the blind and dumb mole, which 
makes knowledge possible. The visible, defined earlier as multisensorial com-
plexes composed of actions and passions, must now be understood more deeply 
as differential relations of force; the sayable must be viewed as that which brings 
together certain relations of force with others, integrating these differential re-
lations and actualising visibilities as singularities.50 What allows the visible to 
act on the sayable, and what allows the sayable to react on the visible, is precisely 
power. On the other hand, however, the relations of force from which pow-
er is inseparable are themselves conditioned by systems of historically-bound 
knowledge, or rather by »diagrams« of force relations flush with the real.51 

46 | See for example Deleuze, Nietzsche and Philosophy, p. 41. This in turn is connect-

ed to Deleuze’s claim that, in Nietzsche, »To think is to send out a dicethrow«, ibid., 

p. 30, which Deleuze views, contra Mallarmé (ibid., p. 31), as affirming chance rather 

than necessity  – or more accurately it is an affirmation of necessity within absolute 

chance. Ibid., p. 30; see also pp. 23-35.

47 | Ibid., p. 37.

48 | Ibid., p. 66.

49 | Quoted in Slavoj Žižek, Organs without Bodies: On Deleuze and Consequences 

(London: Routledge, 2003), p. 93. 

50 | See Deleuze, Foucault, pp. 63-69.

51 | Ibid. The diagram, in Foucault and Deleuze, is therefore the genealogical transfor-

mation of the archaeological statement. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


373Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault

The body – this siphon between forces inhabiting the dimension of corpo-
reality and thought as that which thinks the nexus of forces surrounding it – is 
hence given a real experience of the Outside, namely of force and relations of 
force; though this Outside is necessarily folded into regimes of power-knowl-
edge. This means that the body can only have an experience of a real or of an 
Outside relative to thought, or relative to series of statements or rather chains of 
diagrams. Nonetheless, this relative Outside is also, at least for Deleuze, noth-
ing less than thought-being or immanence. Thus, the body has access to the 
Outside precisely insofar as the body and thought are reversible, since thought 
and the body both equally generate power-knowledge by folding the Outside 
into a historical epoch. 

In order to articulate this point regarding the topological position of the 
body with regards to knowledge and power, Deleuze resurrects another Niet
zschean (or adapted-Nietzschean) concept, which we have already touched on, 
that of the affirmation of chance. In Nietzsche and Philosophy, Deleuze system-
atises Nietzsche’s references to the dice throw in Thus Spoke Zarathustra as a 
general model for thought, as the thought of the return of active forces con-
ceived, in short, in terms of probabilistic induction.52 Firstly, to the extent that 
diagrams, unlike statements, must be understood in terms of the integration 
and putting into series of differential relations of force, they can be seen as 
operating »like a Markov chain«, which is to say »at random. However, under 
extrinsic conditions laid down by the previous draw«,53 an example of which is 
the attempt, increasingly less likely to succeed, to throw one hundred sixes in 
a row. Deleuze takes this from Discipline and Punish, where Foucault, quoting 
Nietzsche, writes »›the iron hand of necessity throwing the dice of chance‹«.54 
Secondly, since the Outside might be called Chance,55 the folding of the Outside 
through the use of diagrams is identical to probabilistic structuring.

This brings us to a yet more fundamental problem, and one even more 
central to the problem of the body, which we have space here only to sum-
marise. This is the third figure of Being which Deleuze locates in Foucault’s 
work, deeper than knowledge-being, and deeper still than power-being, name-
ly what he calls »self-being«.56 Self-being, which Deleuze locates in the third 
volume of Foucault’s History of Sexuality, points to processes of subjectivation 
occurring by means of the body (the subtitle of the unpublished fourth vol-
ume may be translated literally as »the confessions of the flesh«). For Deleuze,  

52 | Deleuze, Nietzsche and Philosophy, pp. 23-35.

53 | Deleuze, Foucault, p. 71.

54 | Foucault quoted in Deleuze, ibid., p. 71.

55 | See Deleuze, ibid., p. 96, p. 125, n. 47. Here Deleuze draws on suggestions to this 

effect made by Foucault in The Order of Things, which invoke Nietzsche and Mallarmé.

56 | Ibid., p. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


374 Guillaume Collet t

subjectivation is inseparable from »folding«, and there are four folds which 
crystallise all of Foucault’s previous research: (1) the fold of the material part of 
ourselves (the body or desire), (2) the fold of the relation between forces (pow-
er), (3) the fold of the relation of truth to our being (knowledge), (4) the fold of 
the outside (power-knowledge), which is the fold as such.57 Singular selves are 
determined by »the places crossed by the fold«,58 i.e. by the way bodies and de-
sires articulate the audio-visual disjunction.59 The self is nothing else than the 
»void« of the non-relation between the sayable and the visible, albeit one filled 
by knowledge-, power-, and subject-effects the empty place of the non-relation 
gives rise to.60

To conclude, for Foucault, in Deleuze’s reading, language, and discursive 
and non-discursive formations more generally, may be said to come together 
with relations of force to give them the form specific to their historical epoch. 
Intensifying the opposition between thinking or language, on the one hand, 
and being or bodies and their relations of force on the other hand, in the end 
only brings them infinitely closer (yet without ever touching). In Deleuze and 
Foucault, the non-relation of being and thinking, or of bodies and language, is 
what assures their ontological unity, due to an element – namely immanence in 
Deleuze and power-knowledge in Foucault61 – which belongs to neither series 
yet which is also their ground, a ground produced by and in a way excluded 
from what it grounds.

57 | Ibid., p. 86.

58 | Ibid., p. 94.

59 | Ibid., pp. 98-99.

60 | Ibid., p. 99.

61 | Or, more specifically, the fold of the Outside as produced by bodily subjects. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im Labyrinth der Zeit 
Zum Konzept des Körpers nach Leibniz, Borges und Deleuze

Marc Rölli

Das Thema des Körpers verhandelt Deleuze ausführlich im Zuge seiner Ausei-
nandersetzung mit dem Philosophen Gottfried Wilhelm Leibniz.1 Dabei kann 
er auf die Leibniz-Rezeption des argentinischen Schriftstellers Jorge Luis Bor-
ges zurückgreifen. Zwischen beiden stellt er eine Verbindung her – im Sin-
ne einer phantastischen Metaphysik oder einer metaphysischen Phantastik,  
die fiktive und reale Momente als untrennbare herausstellt. Nicht allein ist 
Leibniz durch seine Tätigkeit im Schlossgarten von Herrenhausen, wo er die 
Kurfürstin Sophie bei der Gartenplanung unterstützt, mit dem Labyrinth des 
französischen Barockgartens vertraut.2 Zudem liegt das virtuelle Labyrinth der 
unendlichen Möglichkeiten im Innersten seiner Philosophie.

Ein kleines Textfragment aus der Kriminalgeschichte »Der Garten der Pfa-
de, die sich verzweigen« macht es anschaulich. Es ist von Borges verfasst – und 
wird von Deleuze mehrfach (in unterschiedlicher Länge) zitiert.3 In der längs-
ten Version lautet es: 

»In allen erdichteten Werken entscheidet sich ein Mensch angesichts verschiedener 

Möglichkeiten für eine und eliminier t die anderen; im Werk des schier unentwirrbaren 

Ts’ui Pên entscheidet er sich  – gleichzeitig  – für alle. Er erschafft so verschiedene Zu-

künfte, verschiedene Zeiten, die ebenfalls auswuchern und sich verzweigen. Daher die 

Widersprüche im Roman. Fang (sagen wir) hütet ein Geheimnis; ein Unbekannter klopft 

an seine Tür; Fang beschließt, ihn zu töten. Natürlich gibt es verschiedene mögliche 

1 | Vgl. Deleuze, Gilles: Die Falte. Leibniz und der Barock [Le pli. Leibniz et le baroque, 

1988], übers. von Ulrich J. Schneider, Frankfur t a.M. 1996, S. 137-226.

2 | Vgl. Bredekamp, Horst: Leibniz und die Revolution der Gartenkunst. Herrenhausen, 

Versailles und die Philosophie der Blätter, Berlin 2012.

3 | Vgl. Borges, Jorge Luis: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen« [»El jardín de 

senderos que se bifurcan«, 1941], in: ders.: Werke, Bd. 5: Fiktionen [Ficciones 1944], 

übers. von Karl A. Horst u.a., Frankfur t a.M. 1992, S. 77-89.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


376 Marc Rölli

Lösungen. Fang kann den Eindringling töten, der Eindringling kann Fang töten; beide 

können davonkommen, beide können sterben und so weiter. Im Werk von Ts’ui Pên kom-

men sämtliche Lösungen vor; jede ist der Ausgangspunkt weiterer Verzweigungen.«4

Die verschiedenen Lösungen schließen sich gegenseitig aus, allerdings nur in 
der Realität (und in den meisten »erdichteten Werken«), nicht in einem sin-
gulären und originell-spekulativen Werk der phantastischen Literatur. (Auch 
nicht unbedingt in einem Film wie Tom Tykwers Lola rennt.) Mit dieser Aus-
kunft könnte man sich zufriedengeben, wenn es die Verbindung zur Meta-
physik nicht geben würde. Die gibt es allerdings – und sie geleitet in die Zeit 
des Barock und in die Metaphysik von Leibniz hinein. Kurz gesagt, wird im 
Begriff der Kompossibilität – präziser noch: im Schreckbild der Inkompossibi-
lität – eben die narratologische Identitätsfigur problematisiert, die in Borges’ 
Text so phantastisch zersplittert. Als ob es in der metaphysisch verstandenen 
Wirklichkeit der Dinge liegen würde, dass gleichzeitig ganz unterschiedliche 
Möglichkeiten der Auflösung einer Situation realisiert werden. 

Im Folgenden werde ich zunächst erläutern, wie die Problematik der Kom-
possibilität – und damit zugleich diejenige der prästabilierten Harmonie der 
besten aller möglichen Welten – mit derjenigen des Körpers zusammenhängt. 
In einem weiteren Schritt werden die Überlegungen zum Körper mit Hilfe 
des Begriffs der Perzeption konkretisiert. Auf dieser Grundlage wird Deleuzes 
Fokussierung auf das Problem des körperlichen Ausdrucks nachvollziehbar. 
Zuletzt komme ich auf einige Eigenarten der zeitphilosophisch inspirierten 
Wiederholung des leibnizschen Systems zu sprechen, die Deleuze entlang des 
Themas der Individuation vollzieht. 

I.

In dem berühmten Schlussteil der Théodicée begegnet Theodorus im Traum 
der Göttin Pallas Athene – in einem »Palast von unvorstellbarem Glanz und 
von ungeheurer Größe«.5 Es handelt sich um den »palais des destinées« oder 
den »Palast der Lose des Lebens« (nach Herrings Übersetzung). Er enthält 

4 | Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen«, a.a.O., S.  86. Vgl. die Zitate 

in Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], übers. 

von Joseph Vogl, München 1992, S. 154; Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [Cinéma 

2. L’image temps, 1985], übers. von Klaus Engler t, Frankfur t a.M. 1997, S.  174; De

leuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], übers. von Bernhard Dieckmann, 

Frankfur t a.M. 1993, S. 149; Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 103.

5 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: Philosophische Schriften, Bd. 2.2.: Die Theodizee. Von 

der Güte Gottes, der Freiheit des Menschen und dem Ursprung des Übels [Essais de 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


377Im Labyrinth der Zeit 

nicht nur Darstellungen dessen, was wirklich geschieht, »sondern auch alles 
dessen, was möglich ist«.6 Noch vor der Erschaffung der Welt hat Jupiter aus 
der Vielzahl möglicher Welten die beste von allen ausgesucht und zur Existenz 
bestimmt. Pallas erklärt:

»Ich brauche nur zu gebieten, und wir werden eine Welt sehen, die mein Vater erschaffen 

konnte, und darin wird alles enthalten sein, was man nur begehren kann; und auf diese 

Weise kann man auch er fahren, was eintreten würde, wenn diese oder jene Möglichkeit 

existieren sollte. Wenn die dabei gestellten Bedingungen nicht bestimmt genug sind, so 

werden sich so viele untereinander verschiedene Welten zeigen, wie man nur will, und 

die alle dieselbe Frage in verschiedener Weise und auf jede mögliche Ar t beantworten. 

[…] In gleicher Weise kannst du dir nun eine geregelte Folge von Welten vorstellen, die 

alle einzig den Fall enthalten, um den es sich handelt, und dessen Umstände und Folgen 

mannigfach verändern.«7

Wie in einer Theatervorstellung (oder einer filmischen Abfolge von Schnapp-
schüssen) wird Theodorus mit den möglichen Leben des Sextus Tarquinius 
konfrontiert: »Sextusse jeder Art und in unzähligen Gestalten.«8 Leibniz greift 
hier eine Fragestellung aus Lorenzo Vallas Dialog De libero arbitrio (1439) auf.9 
Valla machte (gegen Boëthius) deutlich, dass das göttliche (apollinische) Vor-
herwissen die menschliche Freiheit durchaus nicht beeinträchtigt. Er kommt 
lediglich dort nicht weiter, wo (Jupiters) Schöpfungsakte die Vorsehung be-
stimmen – und damit die Natur des Sextus festschreiben können.10 An diesem 
Punkt setzt Leibniz den Dialog (zwischen Antonius und Laurentius) fort, in-
dem er den Theodorus im Traum in den »Palast der Schicksale«, wie ich »pa-
lais des destinées« übersetzen würde, führt.11 Dort erkennt Theodorus, dass 
die vielen möglichen glücklichen Sextusse (im Unterschied zu dem wirklichen 
und frevlerischen) nicht mit der besten aller möglichen Welten kompossibel 

Théodicée sur la bonté de dieu, la liberté de l’homme et l’origine du mal, 1710], hg. u. 

übers. von Herbert Herring, Frankfur t a.M. 1996, S. 261.

6 | Leibniz: Theodizee, a.a.O., S. 261.

7 | Ebd., S. 261-263.

8 | Ebd., S. 263.

9 | Valla, Lorenzo: »De libero arbitrio«, in: Radetti, Giorgio (Hg.): Lorenzo Valla: Scritti 

filosofici e religiosi, Florenz 1953, S. 283-375.

10 | »[…] sondern man fragt, warum er [Gott] sie [die Dinge] so anordnet, warum er den 

einen verstockt macht und mit dem anderen Erbarmen hat.« Leibniz: Theodizee, a.a.O., 

S. 257.

11 | Gegen Valla führt Leibniz explizit an, »daß er den Knoten zerhaut und die Vorsehung 

unter dem Namen Jupiters, den er nahezu zum Urheber der Sünde macht, zu verdammen 

scheint«. Ebd., S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


378 Marc Rölli

sind. Wenn Gott aber ein gerechter Gott sein soll, dann muss er die beste der 
möglichen Welten auswählen.12 Es ist also keineswegs gesichert, dass die bes-
te aller möglichen Welten besonders gut geraten ist. Sicher ist nur, dass die 
anderen möglichen Welten weniger gut geraten sind. Denn begrenzt wird das 
Wirkliche durch das, was möglich ist – und nicht alles ist möglich im Sinne 
der Kompossibilität.13 Außerdem hat nicht Gott den wirklichen Sextus böse 
gemacht. Er hat ihn nur »aus der Region der Möglichkeiten in die Region der 
wirklichen Wesen überführt«.14 Sextus steht es bis zu einem gewissen Grade 
frei, so oder anders zu handeln.15 Entscheidend ist daher die individuelle Sub-
stanz des wirklichen Sextus, die nicht mit den anderen der möglichen Sextus-
se identisch ist. Denn die ähnlichen Sextusse der nur möglichen, nicht aber 
realisierten Welten, haben nicht all das in sich, was der wirkliche Sextus »in 
sich trägt, ohne daß man es bemerkt, und folglich auch nicht alles das, was 
ihm noch widerfahren wird«.16 Verständlich wird dieser Aspekt der Geschich-
te, wenn man den Begriff der individuellen Substanz – und damit auch das 
Problem des Körpers – genauer fasst. 

Wie schon bei Spinoza liegt auch bei Leibniz in den Überlegungen zum 
Substanzbegriff ein quasi anticartesianischer Impuls, der im Begriff des »Aus-
drucks« – und damit am Körper – festgemacht werden kann.17 Zunächst lässt 
sich sagen, dass Leibniz der Reduktion des Körperlichen auf die Ausgedehntheit 

12 | »Hätte hier Jupiter einen Sextus, der in Korinth glücklich oder König von Thrakien 

wäre, an seine Stelle gesetzt, so würde es nicht mehr diese Welt sein. Und doch mußte 

er diese Welt wählen, die alle anderen an Vollkommenheit übertrif f t und die Spitze der 

Pyramide bildet.« Ebd., S. 267.

13 | »Non omne possibile ad existentiam pervenit.« – »Und wenn auch Gott […] mit Not-

wendigkeit das Beste wählt, so wird dennoch darum das Beste nicht notwendig sein.« 

Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Zum Begrif f der Möglichkeit« [»De contingentia«, ca. 1686-

1689], in: ders.: Philosophische Schriften, Bd. 1: Kleine Schriften zur Metaphysik, hg. 

u. übers. v. Hans H. Holz, Frankfur t a.M. 2000, S. 185 und S. 187.

14 | Leibniz: Theodizee, a.a.O., S. 267.

15 | Jupiter kennt den Sextus besser als der sich selbst, weshalb er ihm raten kann, 

nicht nach Rom zu gehen. »Da nun Sextus sich nicht zu einem so großen Opfer entschlie-

ßen konnte, verließ er den Tempel und überließ sich seinem Schicksal.« Ebd., S. 259. 

16 | Ebd., S.  263. »Du wirst darauf bestehen: du wirst beklagen können, warum Gott 

dir nicht mehr Kräfte gegeben hat. Ich antworte: wenn er das getan hätte, so wärest du 

nicht du, denn dann hätte er nicht dich, sondern ein anderes Geschöpf hervorgebracht.« 

Leibniz: »Zum Begrif f der Möglichkeit«, a.a.O., S. 189.

17 | Vgl. Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie 

[Spinoza et le problème de l’expression 1968], übers. von Ulrich J. Schneider, München 

1993, S. 20-21. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


379Im Labyrinth der Zeit 

der Dinge widerspricht.18 Das ist das große Thema in der Unterhaltung zwi-
schen Philarete und Ariste.19 Im Neuen System (1695) wird gesagt, dass zur Klä-
rung des Begriffs der körperlichen Substanz »die Betrachtung der ausgedehn-
ten Masse [masse étendue] allein nicht ausreicht, und daß man noch den Begriff 
der Kraft [notion de la force] anwenden muß«.20 Damit eröffnet Leibniz einen 
großen Themenbereich: Zum einen nimmt er auf das Infinitesimalkalkül und 
auf die physikalische Dynamik Bezug, zum anderen kommt er auf den scho-
lastischen Begriff der substanziellen Form zurück. Kurz: »Man könnte sie [die 
individuellen Substanzen; Anm. d. Verf.] metaphysische Punkte nennen: sie 
haben etwas Lebendiges [quelque chose de vital], eine Art Perzeption, und die 
mathematischen Punkte sind ihre Gesichtspunkte, um das Universum auszu-
drücken.«21 Sie allein sind die wahren, d.h. unteilbaren ontologischen Einhei-
ten, »ohne sie gäbe es nichts Wirkliches, da es ohne [sie] keine Vielheit gäbe«.22 
Es handelt sich bei ihnen um (seelisch) organisierte Körper, die als Automaten 
oder göttliche Maschinen der Natur (im Unterschied zu den Produkten der 
menschlichen Kunstfertigkeit) »eine wahrhaft unendliche Zahl von Organen 
besitzen«.23 

Die mit diesen wenigen Sätzen angesprochene Kritik der cartesianischen 
Physiologie wird von Leibniz auf das Problem der Körper-Seele-Kausalrelati-
on ausgedehnt und mündet dann in sein Konzept der Monaden, sofern »jede 
Substanz […] das ganze All […] auf ihre Weise ausdrückt«.24 Denn es bleibt 
im Rahmen der cartesianischen Schule gänzlich unverständlich, wie es mög-
lich sein sollte, dass der Körper etwas in der Seele bewirkt und umgekehrt. 

18 | Vgl. Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Metaphysische Abhandlung« [»Discours de méta-

physique«], in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O., S. 49-172, hier S. 109ff.

19 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Unterhaltung zwischen Philarete und Ariste« [»Entre-

tien de Philarete et d’Ariste«]«, in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O., 

S. 324-363.

20 | Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Das neue System«, in: ders.: Kleine Schriften zur Me-

taphysik, a.a.O., S. 191-320, hier S. 203. Vgl. ebd., S. 199. Vgl. auch Leibniz: »Metaphy-

sische Abhandlung«, a.a.O., S. 83ff., S. 111.

21 | Leibniz: »Das neue System«, a.a.O., S. 215.

22 | Ebd., S. 217.

23 | Ebd., S. 230. »Eine natürliche Maschine bleibt auch in ihren kleinsten Teilen Ma-

schine, und sie bleibt, was mehr ist, immer diese selbe Maschine«, weil sie sich nur 

umwandelt, aber nicht entsteht und vergeht. Ebd., S. 213-215. Tatsächlich sieht Leibniz 

in den Forschungen Swammerdams, Leeuwenhoeks oder Malpighis zur Präformations-

lehre einen Beweis für seine These, »daß die konstitutiven Formen der Substanzen mit 

der Welt geschaffen worden waren und daß sie immer bestehen«. Ebd., S. 207.

24 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S. 77-79.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


380 Marc Rölli

Die Anstrengungen Malebranches  – die Entwicklung des »Systems der 
Gelegenheitsursachen«  – machen das nur zu deutlich. Wenn nämlich gilt, 
dass es »keinen wirklichen Einfluß einer geschaffenen Substanz auf eine an-
dere geben kann« und alle »Wirklichkeiten durch Gottes Kraft ständig erzeugt 
werden«, so muss konsequenterweise gefolgert werden, »daß Gott die Seele 
oder jede wirkliche Einheit dieser Art von Anfang an so geschaffen hat, daß ihr 
durch eine vollkommene Spontaneität in Anbetracht ihrer selbst und doch in 
vollkommener Übereinstimmung mit den Dingen außer ihr alles aus ihrem ei-
genen Grunde entstehen muß«.25 Leibniz spricht von »inneren Perzeptionen«, 
die der Seele kraft ihres expressiven und individuellen Wesens zugehören, weil 
sie »das ganze Universum auf ihre Weise und gemäß einem bestimmten Ge-
sichtspunkt genau ausdrückt« – d.h. eine »Welt für sich«, die unabhängig ist 
von jedem Einfluss anderer Geschöpfe.26 Das allein bewirkt eine vollkommene 
Übereinstimmung der Substanzen und begründet ihre »geregelte gegenseitige 
Beziehung« und damit auch »die Verbindung von Seele und Körper«.27 Für 
Leibniz liegt darin ein neuer (und überraschend klarer) Gottesbeweis.

Im Discours de Métaphysique wird die Substanz des Körpers [la substance du 
corps] von Größe, Gestalt und Bewegung unterschieden, sofern diese Begriffe 
»etwas Imaginäres«, d.h. auf die Perzeptionen Relatives, enthalten.28 Damit ist 
gesagt, dass aufgrund der Vorstellung äußerlich vorhandener (und aufeinan-
der einwirkender) Dinge eine subjektive Relation gegeben ist, die verhindert, 
dass die genannten Eigenschaften der Ausdehnung eine Substanz bilden.29 
Körper benötigen daher ein anderes Prinzip der Identität, um zu bestehen. 
Weil Gott alle Aspekte der Welt auf jede mögliche Art und Weise betrachtet, ist 
das »Ergebnis jeder Ansicht des Weltalls, das von einem gewissen Standpunkt 
aus betrachtet wird«, eine Substanz, die das »Weltall in Übereinstimmung mit 
dieser Ansicht ausdrückt«.30 Es handelt sich jedenfalls dann um eine Substanz,  

25 | Leibniz: »Das neue System«, a.a.O., S. 219.

26 | Vgl. ebd. »Da jeder Geist, unabhängig von jedem anderen Geschöpf, wie eine sich 

selbst genügende Welt für sich ist, die das Unendliche einschließt und das Universum 

ausdrückt, ist er ebenso dauernd, ebenso existent und ebenso absolut wie das Univer-

sum der Geschöpfe selbst.« Ebd., S. 223.

27 | Ebd., S. 221.

28 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S. 85.

29 | Ebenso lehnt es auch Spinoza ab, den Begrif f der Substanz von einer Relation des 

Vorstellens abhängig zu machen. Zwar akzeptier t er einen Dualismus von Ausdehnung 

und Denken, aber er verlagert ihn auf die Ebene der Attribute. Beide Attribute beziehen 

sich auf eine Substanz, die  – im Hinblick auf ein Denken des Körpers  – von zentraler 

Bedeutung ist. Vgl. dazu Rölli, Marc: »Spinoza gegen Descartes«, in: Böhler, Arno u.a. 

(Hg.): Wissen wir, was ein Körper vermag?, Bielefeld 2014, S. 95-115.

30 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S. 93, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


381Im Labyrinth der Zeit 

wenn Gott beschließt, »seinen Gedanken zu verwirklichen«.31 In den Perzep-
tionen liegt also das Substanzielle des Körpers, d.h. in seinem perspektivisch 
bestimmten Ausdruck der ganzen Welt.32 Leibniz spricht an dieser Stelle von 
einer virtuellen (nicht bereits explizierten, sondern impliziten) Seinsweise 
[in-esse] der Prädikate in einem Subjekt, sofern in der Natur einer individuellen 
Substanz alles enthalten ist, was ihr rechtmäßig zugeschrieben werden kann. 
Wer daher in der Lage ist, die singuläre Diesheit oder »haecceitas Alexanders« 
des Großen zu erkennen, der erkennt zugleich den Seinsgrund aller Prädikate, 
die von ihm wahrhaft ausgesagt werden können. »Wenn man so die Verknüp-
fung der Dinge recht bedenkt, kann man sagen, daß es zu jeder Zeit in der 
Seele Alexanders Überreste dessen gab, was ihm zugestoßen ist und Zeichen 
dessen, was ihm noch zustoßen würde und sogar Spuren von allem, was sich 
im Weltall ereignet.«33

Im Begriff der »individuellen Substanz« sind also die kontingenten – im 
Unterschied zu den identischen – Wahrheiten inkludiert, sofern er alles ein-
schließt, was ihr zustoßen kann.34 Während diese dem Satz des Widerspruchs 
unterliegen und rein analytisch ableitbar sind – wie etwa die nominalen Er-
klärungen, die einzelne Prädikate einem Subjekt zuschreiben –, sind jene 
für uns lediglich a posteriori erkennbar und verstricken uns in eine endlose 

31 | Ebd., S. 95.

32 | Vgl. die Rekonstruktion der »zwei Etagen« in Deleuzes Leibniz-Buch, die zeigt, wie 

Körper und Seele durch eine Relation der Zugehörigkeit miteinander verbunden werden. 

Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 162ff. »Daß die Körper realisieren, heißt nicht, daß sie real 

sind: sie werden es, soweit das, was in der Seele aktual ist ([…] die Perzeption) etwas im 

Körper realisiert. Nicht der Körper wird realisier t, im Körper wird realisier t, was aktual in 

der Seele perzipier t ist.« Ebd., S. 196. Siehe zu dieser Thematik auch van Tuinen, Sjoerd: 

»Leibniz und die Psychophysik des Gehirns«, in: Balke, Friedrich und Rölli, Marc (Hg.): 

Philosophie und Nicht-Philosophie, Bielefeld 2011, S. 291-314.

33 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S.  77. Das breite Themenfeld von 

Vorahnungen bis zu Intuitionen lässt sich hier metaphysisch veror ten – wenn z.B. Woy-

zeck von einer Tat ergrif fen ist, die ihm bevorsteht und die zu groß für ihn ist, oder wenn 

Ishmael in Moby Dick dem Quasi-Propheten Elia begegnet, bevor er an Bord der Pequod 

geht.

34 | »So sind alle unsere Erscheinungen, das heißt alles, was uns jemals zustoßen 

kann, nur die Folgen unseres Seins.« Ebd., S. 95. Parallel zur Unterscheidung der iden-

tischen und kontingenten Wahrheiten spricht Leibniz auch von der »Unterscheidung der 

(notwendigen und sicheren) Verknüpfungen« sowie von verités de raisonnement und 

von verités de fait (Vernunftwahrheiten und Tatsachenwahrheiten). Vgl. ebd., S.  89f. 

und Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Die Prinzipien der Philosophie oder die Monadologie«, 

in: ders.: Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O., S. 439-483, hier S. 453.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


382 Marc Rölli

Aufeinanderfolge von Gründen.35 Denn nichts geschieht ohne Grund – oder 
vielmehr geschieht genau das, »dessen Seinsgrund der größere ist«.36 Es wer-
den also Dinge geschehen, die nicht notwendig sind, sofern »ihr Gegensatz 
möglich ist«, auch wenn sie keinesfalls grundlos geschehen.37 Zwar strebt alles 
Mögliche nach Existenz [omne possibile exigit existere], aber nicht alles Mögliche 
existiert: Das Prinzip des zureichenden Grundes macht es nachvollziehbar, 
dass nur die Dinge existieren, die auf die vollkommenste Weise existieren.38 
Für alle quasi zufälligen Begebenheiten lassen sich Gründe angeben, warum 
sie eher so als anders stattfinden. Ihre Notwendigkeit aber lässt sich nicht de-
monstrieren, da ihr Gegenteil nichts Unmögliches bedeutet. 

II.

Mit der Perzeption findet Leibniz ein »inneres Prinzip«, das die »Vielheit in 
der Einheit« [une multitude dans l’unité] – und damit die Kontinuität eines Ver-
änderungsprozesses, dem die geschaffenen Monaden unterworfen sind – er-
klärlich macht.39 Ihr Begriff macht es möglich, das Spontane und die Ordnung 
ebenso zu integrieren wie die Inklusion des Weltalls und die Auszeichnung 
einer situierten Existenz. Sie markiert einen roten Faden im Labyrinth der Mo-
nadologie, indem sie verdeutlicht, wie Monaden eine Welt in sich einschließen, 
die sie doch unter bestimmten Blickwinkeln zum Ausdruck bringen. Die Per-
zeption darf nicht mit der Wahrnehmung [apperception] verwechselt werden.40 

35 | Vgl. Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S.  75 und Deleuze: Logik des 

Sinns, a.a.O., S. 145f. »Weil wir den wahren formalen Grund der Existenz nicht in jedem 

besonderen Falle erkennen können, da das einen Fortgang ins Unendliche einschließt, 

genügt es uns daher, daß wir die kontingente Wahrheit a posteriori, nämlich durch Er-

fahrungen erkennen.« Leibniz: »Zum Begrif f der Möglichkeit«, a.a.O., S. 183.

36 | Ebd., S. 185. »[…] jenes von Gott unserem Geist eingepflanzte Prinzip, daß nichts 

ohne Grund geschieht und unter entgegengesetzten Dingen immer das geschieht, was 

mehr Grund hat.« Ebd.

37 | Hieraus erklär t sich nach Leibniz der For tbestand der menschlichen Freiheit: vgl. 

Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S. 85-93: Es ist zwar »gewiss«, dass Pe-

trus »den Herrn« verleugnen wird, aber es ist nicht notwendig: »und wenn er das Gegen-

teil getan hätte, so wäre es nicht unmöglich gewesen«. Ebd., S. 89.

38 | Vgl. Leibniz: »Zum Begrif f der Möglichkeit«, a.a.O., S.  185, S.  177f. »Es war den-

noch bisher den Menschen unbekannt, woraus die Unmöglichkeit des Zusammenbeste-

hens verschiedener Dinge entsteht […].« (Org.: »Illud tamen adhuc hominibus ignotum 

est, unde oriatur incompossibilitas diversorum […].«), ebd., S. 178f.

39 | Leibniz: Monadologie, a.a.O., S. 443, S. 445, §§ 10ff.

40 | Vgl. ebd., S. 445, § 14.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


383Im Labyrinth der Zeit 

Sie bezieht sich nicht auf Gegenstände, die von außen auf sie einwirken – und 
sie spielt sich nicht allein im Bewusstsein [conscience] ab. Daher ist auch die 
cartesianische Regression auf das scholastische Vorurteil zu vermeiden, das 
meint, »es gäbe gänzlich vom Leibe getrennte Seelen« [le prejugé scholastique 
des Ames entierement separée].41

Deleuze formuliert diese Differenz wie folgt: »Das Dunkle in uns gibt es 
nicht deshalb, weil wir einen Körper haben, weil es in uns Dunkles gibt: die 
cartesianische physische Induktion ersetzt Leibniz durch eine moralische De-
duktion des Körpers.«42 Nicht der Körper erklärt die geistige Konfusion. Er ist 
vielmehr erforderlich oder notwendig, weil der Grund des Geistes an sich fins-
ter ist. In ihm spiegeln sich die Schatten der anderen Monaden, die zu der 
Welt gehören, die sich in ihm zum Ausdruck bringt. Dieser Sachverhalt kann 
auch psychologisch oder wahrnehmungstheoretisch erläutert werden: »Weil 
die Welt nicht außerhalb der Monaden existiert, die sie ausdrücken, ist sie in 
jeder von ihnen in Form von Perzeptionen […] eingeschlossen.«43 Jede Monade 
besitzt ein Gebiet klaren Ausdrucks, das sich von einer Menge kleiner, dunk-
ler und verworrener Perzeptionen unterscheidet. In den Briefen an Arnauld 
(April 1687) wird betont, dass das klar Ausgedrückte in einem »Verhältnis zu 
meinem Körper« steht, sofern nur die Dinge wahrnehmbar sind, die sich in 
meiner Nähe befinden.44 Und in der Metaphysischen Abhandlung steht zu lesen:

»Wir haben gesagt, daß alles, was der Seele und jeder Substanz zustößt, eine Folge 

ihres Begrif fes ist; so beinhaltet die Idee selbst oder das Wesen der Seele, daß alle ihre 

Erscheinungen oder Perzeptionen ihr spontan aus ihrer eigenen Natur erwachsen müs-

sen, und zwar gerade auf solche Weise, daß sie von sich aus dem entsprechen, was sich 

im ganzen Weltall, auf ganz besondere und vollkommene Weise aber das, was sich im 

Körper, mit dem sie behaftet ist, ereignet, weil die Seele auf bestimmte Art und für eine 

bestimmte Zeit den Zustand des Weltalls gemäß den Beziehungen der anderen Körper 

zu ihrem eigenen ausdrückt.«45

41 | Ebd.

42 | Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 139.

43 | Ebd., S. 140-141.

44 | Vgl. Goldenbaum, Ursula (Hg.): G.W. Leibniz. Philosophische Schriften und Briefe 

1683-1687, Berlin 1992, S.  313ff. »Die Theorie der kleinen Perzeptionen stützt sich 

somit auf zwei Gründe: einen metaphysischen Grund, nach dem jede perzipierende Mo-

nade eine unendliche Welt ausdrückt, die sie einschließt; einen psychologischen Grund, 

nach dem jede bewußte Perzeption unendlich viele kleine Perzeptionen implizier t, die 

sie vorbereiten, zusammensetzen oder ihr folgen.« Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 142.

45 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S. 151, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


384 Marc Rölli

Damit ist für Leibniz erklärt, wie die Verbindung zwischen Körper und Seele 
beschaffen ist oder was es heißt, »einen Körper [zu] haben«.46 Sofern es un-
möglich ist, auf alles gleichzeitig zu achten, findet sich in jeder klaren Wahr-
nehmung eine verworrene Empfindung. Denn alle Körper stehen in Relatio-
nen zueinander und unsere Sinne beziehen sich auf alles. Auf diesen Aspekt 
der Sache verweist Borges in seiner bereits zitierten Erzählung gleich zweimal, 
wenn er Hsi P’êngs Empfindung eines »unsichtbaren, ungreifbaren Gewim-
mels« in dessen »dunklen Körper« beschreibt, eine »unzugängliche, tief sit-
zende Erregung«, die einmal einen »vorausdeutenden« und einmal einen alp-
traumartigen, die Zeitordnung durcheinander bringenden Charakter hat.47 Ein 
von Leibniz mehrfach verwendetes Beispiel für die kleinen Perzeptionen ist 
das Meeresrauschen: »Das verhält sich fast so, wie das verworrene Gemurmel, 
das diejenigen hören, die sich dem Meeresstrand nähern, [und das] von der 
Häufung der unzähligen Wellen [herstammt] die sich zurückstoßen.«48 Zwar 
wird jede einzelne Welle perzipiert, aber weil sie sich nicht zu einer bewussten 
Wahrnehmung zusammensetzen, bleibt eine unterschiedslose Vielzahl klei-
ner Perzeptionen erhalten, die uns gleichsam betäubt.49

In der Monadologie präsentiert Leibniz denselben Gedankengang noch ein-
mal, nachdem er zuvor das Prinzip der Perzeption eingeführt hat.50 Wiederum 
spielt der Körper eine zentrale Rolle. Gegen Pierre Bayle wird argumentiert, 
dass es nichts gibt, das die Monaden hinderte, die ganze Welt auszudrücken.51 
Zwar erstrecken sie sich auf das Ganze nur in verworrener Weise, aber sie 
unterscheiden sich doch »durch den Grad der deutlichen Perzeptionen«, der 
bestimmt ist durch die Dinge, »die entweder die nächstliegenden oder […] die 
größten sind«.52 Oder anders gewendet, »verspüren alle Körper alles, was sich 
im Universum ereignet«, denn alles hängt mit allem zusammen, weshalb 
»derjenige, der alles sieht, in jedem das lesen [kann], was überall geschieht und 
sogar das, was geschehen ist oder geschehen wird«.53 Die geschaffenen Seelen 
hingegen können in sich nur das lesen, was sich in ihnen deutlich darstellt; sie 

46 | Ebd., S. 153. Vgl. Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 137.

47 | Vgl. Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen«, a.a.O., S. 87, S. 89.

48 | Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., S.  153. Vgl. dazu das Vorwort zu 

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Philosophische Schriften, Bd. 3.1.: Neue Abhandlungen 

über den menschlichen Verstand, hg. u. übers. von Wolfgang v. Engelhardt u. Hans H. 

Holz, Frankfur t a.M. 2000, insbesondere S. XXIf f.

49 | Vgl. Leibniz: Monadologie, a.a.O., S. 449, § 21.

50 | Ebd., S. 443ff., §§ 10-23.

51 | Ebd., S. 465, § 60.

52 | Ebd., S. 467, § 60. Vgl. auch Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 146-147. 

53 | Leibniz: Monadologie, a.a.O., S.  467, §  61. Fichte hat diesen Gedanken im Sin-

ne einer (leibnizianisch anmutenden) Grundlegung der modernen Naturphilosophie 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


385Im Labyrinth der Zeit 

können »nicht alle ihre Falten mit einem Schlage auseinanderwickeln, denn 
sie gehen bis ins Unendliche«.54 In einer spinozistisch anmutenden Wendung 
wird noch ergänzt, dass diese Monaden, auch wenn sie das ganze Universum 
ausdrücken, »auf deutlichste Weise den Körper dar[stellen], mit dem sie beson-
ders verbunden sind [est affecté]« – schließlich stellt die Seele das Ganze dar, so-
fern sie den Körper darstellt, den sie hat, der wiederum »auf Grund der Verbin-
dung der gesamten Materie im erfüllten Raum« das Universum ausdrückt.55

Halten wir fest: Die konsequente Linie, mit der Leibniz das Thema des Kör-
pers verfolgt, bricht mit den dominierenden Traditionen der neuzeitlich-mo-
dernen »Schulphilosophie«. Dabei handelt es sich nicht zuletzt um Fragen, die 
auch für Deleuze wichtig sind und seine intensive Leibniz-Rezeption erklären. 
An erster Stelle könnte man hier auf die Schwierigkeiten zu sprechen kom-
men, die mit der Tradition der Bewusstseinsphilosophie (von Descartes über 
Kant bis zu Husserl) und den korrelativen Dualismen von Geist und Körper 
verbunden werden. Mit dem Begriff der Perzeption entwickelt Leibniz eine 
Möglichkeit, die metaphysisch unerklärlichen Kausalverhältnisse zwischen 
den Substanzen zu unterlaufen, indem er ihren quasi intentionalen Gegen-
standsbezug ebenso problematisiert wie ihre Relativität auf ein ursprüngliches 
Bewusstsein. »Und darin haben sich die Cartesianer sehr geirrt, daß sie die 
Perzeptionen, die man nicht wahrnimmt, für nichts zählten.«56 Sonst hätten 
sie bemerken können, dass sich eine bewusste Wahrnehmung aus kleinen, 
weder objektiv bewirkten, noch subjektiv bereits angeeigneten Perzeptionen 
zusammensetzt.57 Für Deleuze verbindet sich mit dieser Sichtweise eine Um-
arbeitung der von Kant so genannten »transzendentalen Ästhetik«, sofern es 
keine »transzendenten« Entitäten gibt, die vor der Erfahrung gegeben sind und 
diese allererst möglich machen: Dinge, Daten, Bewusstsein, reine Formen der 
Anschauung. Im Gegenteil: Eine Erfahrung bildet sich heraus im Zuge der 

popularisier t. Vgl. Fichte, Johann Gottlieb: Die Bestimmung des Menschen [1800], 

Hamburg 2000, S. 5-35, hier v.a. S. 19.

54 | Leibniz: Monadologie, a.a.O., S. 467, § 61.

55 | Ebd., S.  467, S.  469, §  62. Vgl. Leibniz: »Metaphysische Abhandlung«, a.a.O., 

S. 97-99.

56 | Leibniz: Monadologie, a.a.O., S. 445, § 14.

57 | »Im strengen Sinne […] gibt es nun keinen äußeren Grund, der auf uns wirkt, ausge-

nommen Gott allein […]. Daraus folgt, daß es keinen anderen äußeren Gegenstand gibt, 

der unsere Seele berührt und der unmittelbar unsere Perzeption wachruft. So haben wir 

in unserer Seele die Ideen aller Dinge nur vermöge der dauernden Einwirkung Gottes 

auf uns, das heißt, weil jede Wirkung ihre Ursache ausdrückt.« Leibniz: »Metaphysische 

Abhandlung«, a.a.O., S. 135, S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


386 Marc Rölli

Differenzialverhältnisse und reziproken Synthesen, welche die kleinen Perzep-
tionen miteinander eingehen.58

Damit verbindet sich zweitens eine Neudefinition der Wahrheitskriterien. 
Die Klarheit und Deutlichkeit, die für Monaden erreichbar ist, ist per se eine 
perspektivisch begrenzte, die notwendig auf verworrene Perzeptionen bezogen 
bleibt. Die Ausarbeitung dieser Zusammenhänge fällt in den Bereich einer 
Philosophie des Ausdrucks, welche neuartige Relationen zwischen dem Impli-
ziten und dem Expliziten, dem Intensiven und dem Extensiven, dem Virtuel-
len und dem Aktuellen oder auch zwischen Divergenzen und Konvergenzen 
etabliert. Bei Leibniz gibt es eine Welt, die als Ausdrucksinhalt aller Monaden 
dieselbe ist, auch wenn diese nur einen begrenzten Ausschnitt klar – und das 
meiste andere verworren – ausdrücken. Nimmt man die Überlegungen zum 
Automatismus der Perzeption hier auf, so könnte man sagen, dass die Welt 
in den Monaden als virtuelle Mannigfaltigkeit kleiner Perzeptionen insistiert, 
von denen sie einige aussondert und in ein Verhältnis setzt, aus welchem ex-
klusive, d.h. jeweils monadenspezifische, Perzeptionen hervorgehen. »Denn 
es gehört zum Klaren, aus dem Dunklen herauszutreten, wie durch einen Fil-
ter hindurch […].«59 Diese Filter entsprechen singulären Punkten differenziel-
ler Verhältnisse, die Zentren der Implikation oder Umhüllung anzeigen, die 
durch Individuen verwirklicht oder ausgedrückt werden.

58 | Vgl. Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 143-144. Immer wieder fällt der Name von Salo-

mon Maimon, wenn es bei Deleuze darum geht, einen von Leibniz inspirier ten Weg des 

Postkantianismus einzuschlagen. »Die Raum-Zeit hört auf, ein rein Gegebenes zu sein, 

um Gesamtheit oder Nexus der Dif ferentialverhältnisse im Subjekt zu werden, und der 

Gegenstand selbst hört auf, ein empirisch Gegebenes zu sein, um das Produkt jener Ver-

hältnisse in der bewußten Perzeption zu werden.« Ebd., S. 145 und Deleuze: Differenz 

und Wiederholung, a.a.O., S. 223-224.

59 | Deleuze: Die Falte, a.a.O., S.  147. Man könnte diese Filter durch Individuations-

faktoren bestimmen, die z.B. in der Tierpsychologie Singularitäten definieren, die das 

Bemerkenswerte vom Gewöhnlichen oder Unauffällig-Vagen der Immanenz-Welt unter-

scheidet. Die Zecke besitzt nach von Uexküll, den Deleuze hier zitier t, drei Singulari-

täten: »Perzeption des Lichts, Geruchs-Perzeption der Beute, taktile Perzeption des 

besten Orts. Der ganze Rest der ungeheuren Natur, die die Zecke gleichwohl ausdrückt, 

ist nur Benommenheit, Staubwolke dunkler und nicht integrier ter kleiner Perzeptionen.« 

Ebd., S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


387Im Labyrinth der Zeit 

III.

In den Texten der späten 1960er Jahre verhandelt Deleuze diese Themen der 
Perzeption und des Ausdrucks bei Leibniz unter der Überschrift der »Indivi-
duation«. Einschlägig sind hier die 16. und 24. Serie der Paradoxa in der Logik 
des Sinns und der letzte Abschnitt im fünften Kapitel aus Differenz und Wieder-
holung.60 Hinzu kommt eine kritische Darstellung der sogenannten »unendli-
chen Repräsentation« der leibnizschen Metaphysik.61 An ihr lässt sich ablesen, 
in welcher Weise das begriffliche Gerüst dieser Philosophie verschoben oder 
umgebaut werden muss, um zu verhindern, dass es in sich zusammenfällt. 
Ebenso wie Hegel wird auch Leibniz vorgeworfen, das Unendliche vom Endli-
chen »unter den Bedingungen der Repräsentation« auszusagen.62 Damit ist ge-
sagt, dass Differenz und Wiederholung auf einen Grund (oder ein subjektives 
Wesen) zurückgeführt werden, der das Prinzip der Identität repräsentiert.63 Er 
selektiert die beste aller möglichen Welten, d.h. er schließt aus, dass inkom-
possible Welten existieren oder macht die Konvergenz zur Bedingung ihrer 
Existenz.

»Das bedeutet, daß sich für jede Welt eine Reihe, die in Umgebung eines ausgezeichne-

ten Punktes konvergier t, in alle Richtungen in anderen Reihen for tzusetzen vermag, die 

in der Umgebung anderer Punkte konvergieren, wobei sich im Gegenteil die Inkompossi-

bilität der Welten in der Nachbarschaft von Punkten definier t, die die erhaltenen Reihen 

voneinander divergieren lassen würden.«64

Die Konvergenz der Serien definiert die Kompossibilität als »Regel einer Welt-
synthese« – und es gibt nur die eine Welt, die von allen Monaden ausgedrückt 
wird.65 Divergieren die Serien, so beginnt eine andere Welt, die mit der ersten 
inkompossibel und damit unvereinbar ist. Ebenso gilt für Leibniz, dass ein 
Individuum in einer Welt einen »Konvergenzkreis« darstellt, sofern es diese 
eine Welt gemäß den vorausgesetzten seriellen Konvergenzregeln ausdrückt.66 
Anders gesagt, verschmilzt das Ausgedrückte (die Welt) nicht mit seinem 

60 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 143-152 und Deleuze: Differenz und Wie-

derholung, a.a.O., S. 308-328.

61 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 66-76.

62 | Ebd., S. 69.

63 | »Darum ist in der unendlichen Repräsentation das Delirium nichts als ein falsches 

vorgeformtes Delirium, das nirgends die Ruhe oder die Heiterkeit des Identischen 

stör t.« Ebd., S. 76.

64 | Ebd., S. 74.

65 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 145.

66 | Vgl. ebd., S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


388 Marc Rölli

Ausdruck: Gott hat eben nicht den Sünder Adam geschaffen, sondern die Welt, 
in der Adam sündigt. Die Individuen unterscheiden sich vom Kontinuum der 
Singularitäten, das sie in wechselnden Abstufungen umhüllen. 

Diese Unterscheidung ermöglicht es Deleuze, ausgehend von Leibniz, zwi-
schen analytischen und synthetischen Prädikaten von Individuen zu differen-
zieren.67 Auf der einen Seite steht ein Adam, der immer schon gesündigt hat, 
dessen Sünder-Sein Teil der Bestimmung seiner Identität ist. Er hat zu jedem 
Zeitpunkt seines Lebens seine gesamte Lebensgeschichte inkorporiert – und 
ist deshalb dieser Adam und kein anderer. Auf der anderen Seite steht die 
unbestimmte Person Adam = X, die in einer problematischen Situation – die 
Schlange offeriert den Apfel, Sextus hört das Orakel, Fang hütet ein Geheim-
nis  – mit einer Vielzahl unterschiedlicher Welten konfrontiert wird, die ihr 
ebenso viele Möglichkeiten eröffnen. Adam sündigt hier aus freien Stücken, er 
hätte auch anders handeln können. Ein und dasselbe Problem kann danach auf 
unterschiedliche Weise, in unterschiedlichen Welten, gelöst werden.

»Anstatt daß jede Welt analytisches Prädikat von in Serien beschriebenen Individuen 

ist, sind es die inkompossiblen Welten, die die synthetischen Prädikate von Personen 

darstellen, die unter Bezug auf disjunktive Synthesen definier t werden.«68

Unschwer ist zu erkennen, dass Deleuze die Kompossibilitätsthese – und da-
mit das Konvergenzprinzip der Serien – fallen lässt.69 Und doch macht er im 
Hinblick auf die synthetischen Prädikate von einigen Voraussetzungen der 
leibnizschen Individualitätstheorie Gebrauch. Wie ist das möglich? Ich den-
ke, dass Leibniz den Begriff der Kompossibilität vor allem einführt, um das 
Theodizee-Problem zu bewältigen. Dieses Problem existiert für Deleuze nicht. 
Zudem verbindet sich mit dem Begriff die Absicherung einer kosmologischen 
Totalität, die die Vielzahl der Monaden und ihrer Körper miteinander auf al-
len Existenzebenen verbindet. Auch dieser Aspekt des Begriffs lässt sich his-
torisch situieren. Im Kern steht aber mehr auf dem Spiel: die Kohärenz eines 
Denkens, das sich modifiziert, wenn es mit dem Problem der Zeit konfrontiert 
wird. Deleuze unternimmt eine zeitphilosophisch motivierte Revision und Re-
konstruktion des leibnizschen Systems – das also trotz der damit verbundenen 
Zumutungen nicht vollends auseinanderbricht. Auch Borges kommt auf die-
sen Punkt in seiner Erzählung zu sprechen, wenn er den Sinologen erklären 
lässt, dass das eigentliche Thema Ts’ui Pêns »das abgründige Problem der  

67 | Vgl. ebd., S. 146, S. 150.

68 | Ebd., S. 150.

69 | »Nichts kann uns nämlich daran hindern, die Inkompossibilia als zu ein und der-

selben Welt, die inkompossiblen Welten als zu ein und demselben Universum gehörig zu 

betrachten.« Deleuze: Das Zeit-Bild, a.a.O., S. 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


389Im Labyrinth der Zeit 

Zeit« gewesen sei.70 Die scheinbar getrennten Dinge – hier das Buch, dort das 
Labyrinth – verbinden sich in der Zeit, die sich unendlich verzweigt: »ein Laby-
rinth aus Zeit«.71 Sie ist ein virtuell Unbestimmtes, das sich niemals expliziert; 
ein permanentes Thema, das im Text niemals Erwähnung findet.72 Offen kon
statiert Deleuze, dass Leibniz »aus der Divergenz kein Objekt der Bejahung« 
zu machen wusste.73 Er hat der aleatorischen Verteilung der Singularitäten 
nicht genug Zufall eingeflößt. Auch darauf verweist Borges: 

»Wenn die Lotterie eine Verstärkung des Zufalls, eine periodische Ergießung des Cha-

os in den Kosmos ist, müßte dann nicht der Zufall gerechterweise in alle Etappen der 

Ziehung Einlaß finden, nicht nur in eine einzige? Ist es nicht lächerlich, daß der Zufall 

irgendwessen Tod ver fügt, daß aber die Umstände dieses Tods […] nicht dem Zufall un-

terworfen sind? […] In Wirklichkeit ist die Zahl der Ziehungen unendlich. Kein Entscheid 

ist endgültig, alle verzweigen sich in andere. Die Unwissenden sind der Meinung, daß 

unendliche Ziehungen eine unendliche Zeit er fordern; in Wahrheit braucht die Zeit nur 

unendlich teilbar zu sein.«74

Selbst wenn es daher Leibniz gelingt, mit dem Begriff der Kompossibilität »als 
erster großer Theoretiker« das Terrain der »alogischen Unvereinbarkeiten« 
(bzw. Vereinbarkeiten) und Ereignisse zu betreten – »denn was er kompossibel 
und inkompossibel nennt, läßt sich nicht auf das Identische und das Wider-
sprüchliche reduzieren, die ausschließlich das Mögliche und das Unmögliche 
beherrschen«  – so formuliert er doch mit ihm eine »Bedingung der Abge-
schlossenheit«.75 Für Leibniz begründen die Reihen der kontingenten (oder 
sicheren) Verknüpfungen die Prädikate einer individuellen substanziellen 
Form, während sie nach Deleuze nicht im Wesen einer Person konvergieren. 
Leibniz macht von der Divergenz nur einen exkludierenden Gebrauch. »Doch 
das ist nur insoweit zulässig, als die Ereignisse bereits unter der Hypothese 

70 | Borges: »Der Garten der Pfade, die sich verzweigen«, a.a.O., S. 87.

71 | Ebd., S. 84.

72 | »Ein Wort immer auszulassen, sich mit untauglichen Metaphern und offenkundi-

gen Umschreibungen zu helfen, ist vielleicht die betonteste Ar t, darauf hinzudeuten. 

[…] Im Unterschied zu Newton oder Schopenhauer hat Ihr Ahne nicht an eine gleichför-

mige, absolute Zeit geglaubt. Er glaubte an unendliche Zeitreihen, an ein wachsendes, 

schwindelerregendes Netz auseinander- und zueinanderstrebender und paralleler Zei-

ten. Dieses Webmuster aus Zeiten […] umfaßt alle Möglichkeiten. […] Die Zeit verzweigt 

sich beständig zahllosen Zukünften entgegen.« Ebd., S. 88. 

73 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 148.

74 | Borges, Jorge Luis: »Die Lotterie in Babylon«, in: ders.: Fiktionen, a.a.O., S. 53-60, 

hier S. 57-58. Vgl. dazu Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 154.

75 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 213 und Deleuze: Die Falte, a.a.O., S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


390 Marc Rölli

eines Gottes erfaßt werden.«76 Wird diese Hypothese aufgegeben, muss die Di-
vergenz der Serien nicht mehr als »negative Ausschlußregel« verstanden wer-
den, welche besagt, dass »die Ereignisse inkompossibel, unvereinbar sind«.77 
Stattdessen kann die Divergenz bejaht werden, die zwei Serien als unterschied-
liche und durch ihren Unterschied aufeinander bezieht. Es fällt dann nicht 
länger einem metaphysischen Postulat zu, die Dinge und Vorkommnisse in 
eine Beziehung zueinander zu setzen, weil sie alle zu einer Welt gehören. Viel-
mehr beziehen sie sich aufeinander in Prozessen wechselseitigen Affizierens, 
die sich im Prinzip auf alles Mögliche ausdehnen, auch wenn sie im Einzelnen 
weiterhin empirisch zu verfolgen sind.78 Das Inkompossible erscheint als ein 
Kommunikationsmedium der Ereignisse, die sich verzweigen, und die nicht 
länger die persönliche Identität zusammensetzen oder stabilisieren, sondern 
diese unentwegt dezentrieren und einer Welt aussetzen, die aus einer Man-
nigfaltigkeit unvereinbarer Perspektiven zusammengeflickt ist.79 »Die Diver-
genz der bejahten Serien bildet einen ›Chaosmos‹ und keine Welt mehr; der 
sie durchquerende Zufallspunkt bildet ein Gegen-Ich und kein Ich mehr; die 
als Synthese gesetzte Disjunktion tauscht ihr theologisches Prinzip gegen ein 
diabolisches Prinzip ein.«80 Nichts ist von ihm ausgenommen, das virtuelle 
Paradox zirkuliert zwischen sämtlichen Reihen auf einer »unerbittlichen, ge-
raden Linie« (Äon), ebenso gerade wie die einzige Linie des griechischen Laby-
rinths, von dem Borges erzählt. Bei ihm verspricht der Mörder seinem Opfer 
dieses Labyrinth: »für das nächste Mal, daß ich Sie töte«, in der Zukunft – und 
in allen weiteren möglichen Leben.81 Auf dieser Linie verschiebt sich stets der 

76 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 214.

77 | Ebd.

78 | Vgl. damit die pragmatische Versöhnung, die Leibniz zwischen der praktischen und 

der metaphysischen Redeweise anvisier t und die es ermöglicht, davon zu sprechen, 

»daß die Substanzen sich gegenseitig behindern oder begrenzen«. Leibniz: »Metaphysi-

sche Abhandlung«, a.a.O., S. 95-101. 

79 | Leibniz erklär t den Perspektivismus der Monaden mit dem Beispiel einer Stadt, 

die von verschiedenen Seiten aus verschieden betrachtet wird und doch stets diesel-

be bleibt. Vgl. Leibniz: Monadologie, a.a.O., S. 465, §57. Dagegen macht Deleuze mit 

Nietzsche geltend, dass die Identität einer Stadt in der Vielzahl der möglichen Perspek-

tiven zer fällt. Ihre Identität ist lediglich vir tuell, indem die dif ferentiellen Perspektiven 

über ihre Dif ferenz kommunizieren. Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 216. 

80 | Ebd., S. 219.

81 | »›Für das nächste Mal, daß ich Sie töte‹, antwortete Scharlach, ›verspreche ich Ih-

nen dieses Labyrinth, das aus einer einzigen geraden Linie besteht, und das unsichtbar, 

unaufhörlich ist.‹« Borges, Jorge Luis: »Der Tod und der Kompaß«, in: ders.: Fiktionen, 

a.a.O., S. 117-130, hier S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


391Im Labyrinth der Zeit 

Augenblick, der die Ereignisse »in noch bevorstehende und schon geschehene 
teilt«.82

Mit der Einführung der Zeit als irreduzibles Ereignis wird es möglich, 
disjunktive Serien als kompossible zu begreifen und das Verhältnis zwischen 
dem Wirklichen und dem Möglichen zu verändern. Für Leibniz sind die mög-
lichen Welten zunächst einmal keine wirklichen Welten. Es bleibt allein dem 
Schöpfergott überlassen, das Mögliche auszuwählen und zu realisieren. Und 
von der realen Welt unterscheidet sich alles, was nicht mit ihr kompossibel oder 
vereinbar ist. Die Relationen zwischen den Monaden sind bestimmt durch ih-
ren gemeinsamen Bezug auf die eine Welt, die sie je unterschiedlich, aus un-
terschiedlichen Blickwinkeln und mit unterschiedlichen Interessensgebieten 
und Tätigkeitsfeldern ausdrücken. Sofern das Ausgedrückte nicht außerhalb 
des Ausdrucks existiert, das kosmologische Identitätspostulat aber aufgegeben 
werden musste, verwandeln sich die individuellen Perspektiven in singuläre 
Weltperspektiven, die nicht von vornherein in ihrem Weltbezug zusammen-
fallen oder miteinander harmonieren. 

»Wir betrachten ein Er fahrungsfeld, das nicht mehr im Verhältnis zu einem Ich, sondern 

im Verhältnis zu einem bloßen ›es gibt …‹ als reale Welt angesehen wird. Es gibt, zu 

einem bestimmten Moment, eine stille und in sich ruhende Welt. Plötzlich taucht ein 

angster fülltes Gesicht auf, das nach etwas jenseits des Feldes blickt. Der Andere er-

scheint hier weder als Subjekt noch als Objekt, sondern – was etwas ganz anderes ist – 

als eine mögliche Welt, als die Möglichkeit einer grauenerregenden Welt.«83

Mit dieser Idee, den Anderen »als Ausdruck einer möglichen Welt« zu defi-
nieren, beendet Deleuze den Hauptteil von Differenz und Wiederholung und 
er beginnt damit die Erläuterung philosophischer Begriffe in Was ist Philo-
sophie?84 Die Idee stammt offensichtlich von Leibniz, verändert aber den be-
grifflichen Bezugsrahmen grundlegend. »Jener Begriff des Anderen verweist 
auf Leibniz zurück, auf die möglichen Welten bei Leibniz und auf die Mona-
de als Ausdruck von Welt; allerdings ist dies nicht dasselbe Problem, da das 
jeweils Mögliche bei Leibniz nicht in der realen Welt existiert.«85 Man ver-
steht, warum Deleuze großen Wert darauf legt, dass das Ausgedrückte »[für 
uns] noch keine Existenz außerhalb dessen besitzt, wodurch es ausgedrückt 
wird«, denn es handelt sich hier um eine mögliche, nicht explizierte Welt, die 
nicht dieselbe Welt ist, die wir kennen und in der wir uns schlafwandlerisch 

82 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 220.

83 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-

phie?, 1991], übers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfur t a.M. 1996, S. 22-23.

84 | Vgl. ebd., S. 21ff., Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 327.

85 | Deleuze und Guattari: Was ist Philosophie?, a.a.O., S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


392 Marc Rölli

bewegen.86 »Man betrachte ein entsetztes Gesicht (unter Erfahrungsbedin-
gungen, bei denen ich die Gründe dieses Entsetzens nicht sehe, nicht emp-
finde). Dieses Gesicht drückt eine mögliche Welt aus – die grauenerregende 
Welt.«87 Ebenso verhält es sich, wenn wir uns verlieben. »Es gibt keine Liebe, 
die nicht mit der Offenbarung einer möglichen Welt als solcher beginnt, ei-
ner Welt, die im Anderen, der sie ausdrückt, eingewickelt wird.«88 Die mög-
liche Welt ist nicht real – und doch existiert sie: wie ein Virtuelles, das nicht 
unabhängig sein kann von einem Aktuellen, in dem es sich ausdrückt. 

Die »Struktur des Anderen« oder der »Andere a priori« ist die Bedingung 
der Möglichkeit oder des Möglichen, der Existenz möglicher Welten, des Auf-
tauchens einer Welt im Status des nicht-realisierten Implizierten. Alles Wirk-
liche ist wie von einem Nebel des Möglichen umgeben – und unsere »Mög-
lichkeiten sind stets die Anderen«, die sich als körperlich expressive Wesen 
konstituieren und damit eine Welt zum Ausdruck bringen, die für uns zu-
nächst nur unklar und verworren wahrzunehmen ist.89 Nicht deshalb verwor-
ren, weil sie lediglich eine uns fremde Perspektive auf dieselbe Welt einnimmt, 
sondern weil sie uns in eine Welt hineinzieht, die sich von der unsrigen unter-
scheidet.90 

An diesem Punkt könnte man die klassische Logik der Steigerung (z.B. 
der Handlungsmacht und Affektfähigkeit nach Spinoza) – oder den Gedanken 
vom Prinzip des zureichenden Grundes, der in die Auswahl der besten der 
möglichen Welten eingeht (nach Leibniz) – in verwandelter Form aufgreifen. 
Indem die Möglichkeiten, die uns die Anderen bieten, in ihren impliziten Wer-
ten erhalten bleiben – sofern sie eben nicht expliziert werden in Übereinstim-
mung mit den Konvergenzregeln unserer beschränkten Lebenswelten – kann 
es gelingen, »unsere Welt zu vervielfachen, indem sie mit all dem Ausgedrück-
ten bevölkert wird, das nicht außerhalb seines jeweiligen Ausdrucks exis-
tiert«.91 Für Deleuze liegt in der Assoziation der Körper, die sich wechselsei-

86 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 327.

87 | Ebd., S. 326.

88 | Ebd., S. 327.

89 | Vgl. ebd., S. 326.

90 | »Das Gesicht Albertines drückte das Amalgam aus Strand und Meereswogen aus: 

›Von welcher unbekannten Welt schied sie mich?‹ Die ganze Geschichte dieser exem-

plarischen Liebe ist die langwierige Explikation möglicher Welten, die durch Albertine 

ausgedrückt werden, eine Explikation, durch die sie sich bald in ein betörendes Subjekt, 

bald in ein enttäuschendes Objekt verwandelt.« Ebd., S. 327. 

91 | Ebd. »Aus dem Mund des Anderen verleihen die Wörter dem Möglichen als solchem 

die Stellung einer Realität. […] Es ist die Rolle der Sprache in Abhängigkeit von Impli-

kationswerten oder Umhüllungszentren, die ihr ihre Macht in den Systemen mit interner 

Resonanz verleiht.« Ebd., S. 327-328.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


393Im Labyrinth der Zeit 

tig Freude verschaffen und damit das Vermögen zu affizieren und affiziert zu 
werden erweitern, eine Weise der Verknüpfung vor, die vor dem Hintergrund 
der erwähnten Struktur des Anderen (im Sinne der Ermöglichungsbedingung 
möglicher Welten) erfolgt, indem sie dem Prinzip der Divergenz der seriellen 
Verkettung den Primat vor dem der Konvergenz einräumt.

»Der Andere ist eine mögliche Welt, wie sie in einem Gesicht, das sie aus-
drückt, existiert und in einer Sprache wirksam wird, die ihr Realität verleiht.«92 
Damit ist gesagt, dass das Mögliche existiert oder mögliche Welten, weil es 
Körper gibt, die sie ausdrücken, und weil es Begriffe gibt, in denen sie gedacht 
werden können. Es spielt keine Rolle, ob man sagt, dass inkompossible Ereig-
nisse zu einer Welt gehören – oder aber divergente Serien (unterschiedlicher 
möglicher Welten) kompossibel, miteinander möglich sind. Im Denken wird – 
mit dem Begriff des Anderen – eine Struktur entworfen, die Sprach- und Zeit-
räume eröffnet und »den Übergang von einer Welt zur anderen garantiert«.93 
Ohne ein entsprechendes Denken würden »wir fortwährend gegen die Dinge 
[stoßen], da das Mögliche nun verschwunden ist«.94 Wie Leibniz sagt, fungiert 
die philosophische Methode als ein Faden im Labyrinth.95 Ohne ihn verirrt 
man sich, weil man sich nicht im Denken orientieren kann.

Ist Deleuze der Ansicht, dass der ein Geheimnis hütende Fang den Ein-
dringling sowohl niederstreckt als auch von ihm niedergestreckt wird? So 
wie die möglichen Welten des Sextus gleichzeitig nebeneinander bestehen, 
wenngleich sie nicht verwirklicht werden? Sind das nicht die inkompossiblen, 
sich gegenseitig ausschließenden Begebenheiten? Oder will Deleuze mit der 
Bejahung voneinander divergierender Serien nicht sagen, dass es keine ein-
heitliche Wirklichkeit und keine einheitliche Wahrheit gibt? Und wird nicht 
die Zeit ins Spiel gebracht – nicht im Sinne einer linearen Anordnung kom-
possibler sukzessiver Ereignisse, sondern im Sinne einer neuen Aleatorik der 
empirischen Verknüpfungen und kontingenten Wahrheiten? Verändert Berg-
sons pyramidale durée, die eine reine Vergangenheit mit sich führt, Leibniz’ 
pyramidalen Aufbau der möglichen Welten, die an der äußersten Spitze in die 
Wirklichkeit übergeht?96

Sextus, Adam, Fang – sie alle vagabundieren (virtuell) durch den Garten 
der Pfade, die sich verzweigen, und sind mit möglichen Welten konfrontiert, 
die sie nicht in ihre Welt integrieren können. Sie können sich aber mit ihnen 
assoziieren, zur Freude oder zum Verdruss der Beteiligten. Dabei ist jede Be-
gebenheit, jeder Vorfall und jedes Geschehnis einer Vielzahl von Perspektiven 

92 | Deleuze und Guattari: Was ist Philosophie?, a.a.O., S. 23.

93 | Ebd., S. 25.

94 | Ebd.

95 | Leibniz: »Das neue System«, a.a.O., S. 197.

96 | Vgl. Leibniz: Theodizee, a.a.O., S. 265-267.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


394 Marc Rölli

unterworfen, die sich in der Zeit laufend verschieben, überkreuzen, verändern. 
Nichts bleibt, was es war – alles wird in Wiederholungen laufend deformiert 
oder gewinnt neue Gestalt, so dass ein Gegenstand maximal die Konnexion 
seiner eigenen Metamorphosen ist.97 In jedem Moment fallen die Würfel 
neu – die Vergangenheit schichtet sich um; es entstehen neue Weisen, sie zu 
erzählen – in Bezug auf eine Zukunft, die sich gleichzeitig verändert. Das vir-
tuell Mögliche begleitet jede aktuelle Erfahrung, lässt sich aber nur in der Zeit 
entfalten, so dass sich divergierende, inkompossible Möglichkeiten als mögli-
che Erzählweisen eines Geschehens ergeben, die simultan in einem Augen-
blick enthalten sind. Erst im Verlauf der Zeit können sie aktualisiert werden – 
in einem Verlauf, der unaufhaltsam ist und stetig einen blinden Fleck in sich 
trägt, ein Problem, das unlösbar zirkuliert, sofern es formal auf eine logische 
Form der Zeit bezogen ist.

»Dies ist Borges’ Antwort auf Leibniz: die gerade Linie […] als Labyrinth der Zeit, ist 

zugleich die Linie, die sich verzweigt [oder im Zickzack verläuft; Anm. d. Ver f.] und nicht 

aufhört, sich zu verzweigen, wenn sie die inkompossiblen Gegenwarten durchläuft und 

auf die nicht notwendigerweise wahren Vergangenheiten zurückkommt. Daraus entwi-

ckelt sich ein neuer Status der Erzählhandlung: sie hört auf, wahrhaftig zu sein, nämlich 

das Wahre anzustreben, und setzt sich im wesentlichen als fälschend. Es geht dabei 

nicht etwa um den Grundsatz ›Jedem seine Wahrheit‹, um eine den Inhalt betreffende 

Variabilität. Eine Macht des Falschen substituier t und verdrängt die Form des Wahren, 

weil sie die Gleichzeitigkeit der inkompossiblen Gegenwarten […] setzt.«98 

97 | In Anlehnung an Serres beschreibt Deleuze den barocken Perspektivismus wie 

folgt: »Dieser ›Perspektivismus‹ war keinesfalls durch die Variation der äußeren Ge-

sichtspunkte bedingt, unter denen ein als invariabel angenommener Gegenstand 

betrachtet wurde […]. Hier dagegen war der Gesichtspunkt konstant, aber er war den 

verschiedenen Gegenständen innerlich, die sich von nun an als Verwandlung ein und 

derselben im Werden begrif fenen Sache darstellten.« Deleuze: Das Zeit-Bild, a.a.O., 

S. 190. 

98 | Ebd., S. 174. Nach Deleuze handelt es sich hier um die kristalline Erzählform des 

neuen Films, der mit der Form des Wahren und der Identität des Ich bricht und statt-

dessen lediglich die Fälscher zur Schau stellt, »ihr Gleiten vom einen zum anderen, die 

Verwandlungen der einen in den anderen«. Ebd., S.  178. »Was bleibt? Es bleiben die 

Körper, die Kräfte […].« Ebd., S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zu den Autorinnen und Autoren

Jeanne Bindernagel ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Deutschen Hy
giene-Museum Dresden sowie Lehrbeauftragte am Institut für Theaterwissen-
schaft der Universität Leipzig.

Claudia Blümle ist Professorin für Geschichte und Theorie der Form am In-
stitut für Kunst- und Bildgeschichte und am Exzellenzcluster »Bild Wissen 
Gestaltung« der Humboldt-Universität zu Berlin.

Kerstin Borchhardt ist wissenschaftliche Assistentin am Institut für Kunstge-
schichte der Universität Leipzig.

Irene Breuer ist Lehrbeauftragte für Theoretische Philosophie und Phänome-
nologie an der Bergischen Universität Wuppertal. 

Kyla Bruff ist PhD Studentin der Philosophie und wissenschaftliche Mitarbei-
terin an der Memorial University in Neufundland in Kanada.

Pierre Buhlmann ist wissenschaftlicher Mitarbeiter des Laboratoire d’Excellen-
ce Structurations des Mondes Sociaux (SMS) an der Université Toulouse – Jean 
Jaurès.

Guillaume Collett ist Research Fellow am Centre for Critical Thought an der 
University of Kent.

Christoph Dittrich studierte Philosophie, Soziologie und Politikwissenschaft 
in Würzburg, Poitiers und Neuchâtel und promovierte in Köln. 

Ann-Cathrin Drews ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Fachbereich Ge-
schichte und Theorie der Form im Institut für Kunst- und Bildgeschichte und 
am Exzellenzcluster »Bild Wissen Gestaltung« der Humboldt-Universität zu 
Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


396 Innen – Außen – Anders

Jürgen Gunia ist wissenschaftlicher Mitarbeiter in der Stellung eines Stu
dienrats im Hochschuldienst am Germanistischen Institut der Westfälischen 
Wilhelms-Universität Münster.

Jadwiga Kamola ist wissenschaftliche Assistentin in der Generaldirektion 
und am Museum für Fotografie der Staatlichen Museen zu Berlin sowie asso
ziiertes Mitglied des Clusters Asia and Europe in a Global Context an der Rup-
recht-Karls-Universität Heidelberg.

Katharina D. Martin ist Dozentin für Philosophie und Bildtheorie an der AKI 
ArtEZ Akademie für Kunst und Design Enschede sowie assoziiertes Mitglied 
am Exzellenzcluster »Bild Wissen Gestaltung« der Humboldt-Universität zu 
Berlin.

Marc Rölli ist Professor für Philosophie an der Hochschule für Grafik und 
Buchkunst in Leipzig. 

Angelika Seppi ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Exzellenzcluster »Bild 
Wissen Gestaltung« sowie am Institut für Kunst- und Bildgeschichte der 
Humboldt-Universität zu Berlin. 

Arianna Sforzini ist Postdoctoral Fellow am Institute for Cultural Inquiry Berlin 
und assoziierte Forscherin an der Bibliothèque nationale de France.

Anna Schober ist Professorin für Visuelle Kultur am Institut für Medien- und 
Kommunikationswissenschaften der Alpen-Adria-Universität Klagenfurt.

Sjoerd van Tuinen ist Assistant Professor für Philosophie an der Erasmus Uni-
versität Rotterdam und Koordinator des dortigen Centre for Art and Philosophy. 

Agnieszka A. Wołodźko ist PhD Studentin der Cultural Disciplines an der Lei-
den University und Leiterin des Bio Art Research Programme 2017-2018 an der 
AKI ArtEZ Akademie für Kunst und Design Enschede.

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Björn Vedder

Neue Freunde
Über Freundschaft in Zeiten von Facebook

März 2017, 200 S., kart.  
22,99 E (DE), 978-3-8376-3868-4 
E-Book 
PDF: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8 
EPUB: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Jürgen Manemann

Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europäer in den Krieg?

2015, 136 S., kart.  
14,99 E (DE), 978-3-8376-3324-5 
E-Book 
PDF: 12,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9 
EPUB: 12,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi
Für eine neue Kunst der Aufmerksamkeit  
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart.  
22,99 E (DE), 978-3-8376-3175-3 
E-Book 
PDF: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7 
EPUB: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Franck Fischbach

Manifest für eine Sozialphilosophie
(aus dem Französischen übersetzt von Lilian Peter,  
mit einem Nachwort  
von Thomas Bedorf und Kurt Röttgers)

2016, 160 S., kart.  
24,99 E (DE), 978-3-8376-3244-6 
E-Book 
PDF: 21,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0  

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbürgerlicher Verantwortung

2016, 456 S., kart.  
19,99 E (DE), 978-3-8376-3477-8 
E-Book 
PDF: 17,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2 
EPUB: 17,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Karl Hepfer

Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 S., kart.  
24,99 E (DE), 978-3-8376-3102-9 
E-Book 
PDF: 21,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3102-3  

https://doi.org/10.14361/9783839435755 - am 14.02.2026, 11:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Dank
	Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault. Eine Einführung
	I. Körper und Bild
	Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze. Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Gemälden von Francis Bacon
	Aus dem Dunkel ins Licht. Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahnsinns1
	Defekte Körper, intakte Bilder. Michel Foucaults Die Geburt der Klinik
	Kalt, warm, hybrid. Körperkonzepte in den Texten Gilles Deleuzes und Michel Foucaults zu den Gemälden Gérard Fromangers1
	Das Fest der Bilder. Übertragungen zwischen den Schriften von Michel Foucault und postmoderner Kunst und Populärkultur

	II. Fremdkörper
	Liminal and Criminal. Monströse Hybriden in der abendländischen Kunst
	Merleau-Ponty, Foucault, Deleuze: Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)
	Zum Dilemma von Materialität und Erfahrung. Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie
	Between Bio(s) and Art. Intensities of Matter in Bioart

	III. Körper, Politik und Widerstand
	Neuentdeckung des Körpers. Foucaults Moderne, zwischen Klinik und Politik
	Selbstversuch und Übung. Die Spiritualität des Körpers bei Michel Foucault und Gilles Deleuze
	Physiology versus Psychology. The Priest and the Biopolitics of Ressentiment
	Gesicht, Kopf, Körper: Eine politische Karte
	Lawrence, ein Etrusker. Tuberkulose und Vitalität
	Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

	IV. Körper und unkörperliche Effekte
	Lärmender Unsinn und Oberflächeneffekte. Der Körper und das unkörperliche Ereignis im Denken von Gilles Deleuze
	Bodies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault
	Im Labyrinth der Zeit. Zum Konzept des Körpers nach Leibniz, Borges und Deleuze

	Zu den Autorinnen und Autoren

