Kommentar: Schmerz und Geschlecht

Walter Erhart

Schmerz scheint eine duflerst komplexe Angelegenheit zu sein, in erster Linie
deshalb, weil der individuell erfahrene Schmerz niemals eindeutig zu bestimmen
und zu beschreiben ist. Schmerzerfahrungen sind weder allein dem Kérper zuzu-
schreiben noch einem blof3en Gefiihl noch einer bestimmten Wahrnehmung. Der
Schmerz verweist auf diese komplexe Erfahrung, weil er in einem prizisen Sinn
zweideutig und stets auf zwei Bereiche eines Verhiltnisses bezogen ist: auf die un-
mittelbare Erfahrung des Schmerzes einerseits, auf dessen objektiv lokalisierbaren
Ort an oder in einem Kdrper andererseits. Schmerz betrifft somit zugleich unseren
vergegenstindlichten Kérper und unseren erfahrbaren und spiirbaren Leib, er
vermittelt zugleich zwischen dem schmerzbehafteten Koérper und einer mentalen
Aktivitit. Und dabei ist die semantische Zweideutigkeit der Schmerzerfahrung
noch nicht einmal thematisiert, die sich auf einen kérperlich lokalisierbaren
Schmerz, aber auch auf ein ganzes Spektrum seelischer Schmerzen beziehen kann.
Das Empfinden eines Schmerzes steht in einer stetigen, aber unklaren Verbindung
mit einer durch den Begriff Schmerz ausgedriickten Allgemeinheit; es scheint sogar
umstritten zu sein, ob sich dieses Empfinden selbst — der Schmerz an und fir sich
— intentional auf etwas richtet und eine Reprisentation von etwas darstellt oder
aber einen korperlichen Zustand lediglich mental verarbeitet und demzufolge auf
nichts verweist.

Der iiberaus konzise und reichhaltige Beitrag von Rainer Schiitzeichel (2024)
riickt diese phinomenologischen Grundlagen der Schmerzerfahrung in den Blick.
Komplexitit und Unbestimmtheit kennzeichnen das Phinomen Schmerz demzu-
folge als einen zentralen Untersuchungsgegenstand fiir das Verhiltnis zwischen Ich
und Welt sowie fiir die Interaktion und die Kommunikation zwischen einem Sub-
jekt und seiner Umwelt. Am Schmerz kristallisiert sich gewissermaflen das In-der-
Welt-Sein des Menschen, vor allem deshalb, weil Schmerzerfahrungen in erster Li-
nie ein gefihrdetes und gebrochenes Verhiltnis anzuzeigen scheinen: zum einen
Ungleichgewichte zwischen Korper und Welt, die den Schmerz als Storung eines Selbst-
und Weltverhiltnisses markieren, zum anderen das Nicht-Verstehen des Anderen,
dessen Schmerz nie nachgefiihlt oder kognitiv begriffen werden kann und deshalb
stets eine fundamentale Differenz zwischen den Individuen zum Ausdruck bringt.



https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Korperlicher Leib - Bodies

Die geradezu epistemische Unbestimmtheit des Schmerzes, die involvierten
Storungen des Selbst- und Weltverhiltnisses sowie die eigentiimliche Isoliertheit
des Schmerzempfindenden verweisen allesamt auf den ambivalenten Stellenwert
einer Erfahrbarkeit des Schmerzes, die zwischen unklarer Empfindung und be-
nennbarer, jeweils zu lokalisierender Ursichlichkeit changiert. Dabei geht es nicht
zuletzt um die Differenz zwischen Empfindungen und Erfahrungen einerseits,
ihre Erfassung durch Sprache, Kommunikation und Begrifflichkeit andererseits.
Simtliche in dem Beitrag von Rainer Schiitzeichel genannten phéinomenalen Er-
fahrungen und verkirperten Erfahrungsmodalititen verweisen auf das Problem der
Zugianglichkeit solcher Erfahrungen: Sind sie erst im Modus des Begreifens und
der Versprachlichung erfahrbar und dadurch auch kommunizierbar? Oder ist die
Schmerz-Erfahrung durch einen wahren Abgrund von ihrer stets nachtraglichen
kognitiven Erfassung und ihren sprachlichen Ausdrucksformen getrennt?

Der Beitrag lisst diese Fragen offen, weil sie phinomenologisch offenbar nicht
zu entscheiden und nicht zu beantworten sind. Die Schmerz-Erfahrung selbst
aber scheint geradezu pridestiniert fiir die grundlegende Frage, ob Erfahrungen
uberhaupt der sprachlichen Kommunizierbarkeit vorausgehen kénnen, auf wel-
che Weise bestimmte individuelle Erfahrungen zugleich Allgemeinheit gewinnen,
erst dadurch auch als kollektive Erfahrung kommuniziert werden und soziale
Wirksamkeit und Bedeutsamkeit entfalten konnen. Der Schmerz als Erfahrung
scheint fast per se unsagbar und gerade deshalb angewiesen auf vermittelnde, das
Phinomen und Problem der Sprache selbst adressierende, oftmals iibertragbare
und verschobene Ausdrucks- und Kommunikationsméglichkeiten. Insbesondere
Literaturwissenschaftler*innen haben sich auf diese Weise dem Phinomen des
Schmerzes gewidmet: Schmerz sei geradezu ein »Grenzfall fiir Kommunikation
und Darstellbarkeit«, seine Unbestimmtheit fithre zwar regelmifig zu einem
»Scheitern an der Artikulation« (Hermann 2006: 11), dennoch bilde die stindi-
ge Notwendigkeit einer Ubersetzung in Sprache und Kommunikation eines der
wesentlichen Merkmale des Phanomens selbst.

Nicht von ungefihr hat Ludwig Wittgenstein den Schmerz deshalb als exempla-
rischen Fall fiir die grundsitzliche Schwierigkeit benannt, Sprache mit Welt zu ver-
binden: »Wie kann ich mit der Sprache noch zwischen die Schmerziuflerung und
den Schmerz treten wollen?« (Wittgenstein 1971: 140) In einer Reihe tastender dialo-
gischer Uberlegungen markiert Wittgenstein in den Philosophischen Untersuchungen
den Schmerz nicht allein als einen Fall der Nicht-Ubertragbarkeit eigener Empfin-
dungen in nicht vorhandene Privatsprachen, sondern auch als Ausdruck des Ritsels
jeglicher Kommunikation tiber Erfahrungen: »Wenn man sich den Schmerz des An-
dern nach dem Vorbild des eigenen vorstellen muf}, dann ist das keine so leichte
Sache: da ich mir nach den Schmerzen, die ich fiihle, Schmerzen vorstellen soll, die
ich nicht fiihle.« (Ebd.: 159-160)



https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Walter Erhart: Schmerz und Geschlecht

Der Schmerz ist in dieser Perspektive eine Frage der Erkenntnis und der Spra-
che schlechthin, keine so leichte Sache, sondern ein phinomenologisches Problem der
Erfahrbarkeit und Kommunizierbarkeit leiblichen Empfindens. Zugleich aber wird
das Schmerzempfinden zu einem exemplarischen Phinomen der Ethik und der So-
zialphilosophie. Der Schmerz des anderen ist nicht primir zuginglich, die Mitteil-
barkeit von Schmerzerfahrungen jedoch ist fundamental fiir die Anerkennung und
offentliche Wahrnehmung zentraler sozialer und gesellschaftlicher Erfahrungen.
Im Schmerz selbst zentrieren sich zuweilen erst die jeweils (mit-)teilbaren korper-
lichen Bedingungen und Folgen des natiirlichen und gesellschaftlichen Lebens; erst
die Verwandlung von je eigenen, individuellen Erfahrungen in kollektive, allgemein
geteilte Erfahrungsmuster weist dem Schmerz mithin auch eine gesellschaftliche
Bedeutung zu. Die Wahrnehmung des Schmerzes durch andere markiert in die-
sem Sinne ein wichtiges Indiz fiir die Gesellschaftlichkeit des Menschen, fiir die So-
ziabilitit ebenso wie fiir seine Bediirftigkeit und die ihm mogliche Empathie. Die
Kontextualisierung und Darstellung von Schmerz werden gerade deshalb zu einem
Phinomen der Wahrnehmung im Wortsinn: Insbesondere seit dem 18. Jahrhundert
thematisieren Asthetik und Hermeneutik den Umgang mit Schmerz als eine Form
der Ausdrucksfihigkeit des Lebens schlechthin. (Borgards 2007; Meyer 2011) Umge-
kehrt fordern gerade der Mangel an Zuginglichkeit und die Nicht-Sagbarkeit des
Schmerzes die Anteilnahme des Anderen heraus: Schmerz in dieser Hinsicht fun-
giert immer auch als Priifstein der Anerkennung eines Anderen, dessen Schmerz
wahrgenommen wird und dadurch die affektive Stellungnahme und das imaginire
Miterleben des wahrnehmenden Anderen herausfordert.

Toril Moi hat darauf hingewiesen, dass der Philosoph Stanley Cavell mit aus-
driicklichem Bezug auf Wittgensteins Analyse von Schmerzerfahrungen sowohl
eine skeptische Erkenntnistheorie als auch eine Theorie isthetisch-literarischer
Erfahrungen entwickelt hat (Moi 2022). In der leiblichen Erscheinung des Anderen,
im Schmerz und in der Anerkennung des Leidens anderer werden die phinome-
nologisch erfassten Erfahrungen politisch; in der dsthetischen Wahrnehmung
gelingender und misslingender Anerkennungsprozesse — etwa im Theater und in
der Tragddie — erproben wir die grundlegenden Erfahrungen der Anteilnahme
und des gesellschaftlichen Miteinanders. Gerade das imaginire Schauspiel von
Leid und Missachtung macht uns zu Zuschauerinnen und Zuschauern dessen,
was aufgrund mangelnder sprachlicher Mitteilungs- und Darstellungsformen oft-
mals verfehlt und verdringt wird (Cavell 2002). Der Schmerz und die AufRerungen
von Schmerzerfahrungen wiederum sind der Gradmesser fir die Intensitit und
die Notwendigkeit fundamentaler Anerkennungsprozesse, die in einem von Toril
Moi zitierten Satz von Stanley Cavell ihre Zuspitzung erfahren: »Der gekreuzigte
menschliche Kérper ist unser bestes Bild fiir die nicht-anerkannte menschliche
Seele.« (Cavell 2006: 682)



https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Korperlicher Leib - Bodies

In jedem erfahrenen Schmerz wiederum zeigt sich die Abhingigkeit des Selbst
nicht nur vom Kérper und einer mitihm korrespondierenden Umwelt, sondern auch
die primare Verletzlichkeit und Verwundbarkeit einer singuldren Existenz. Wir er-
kennen die Eingeschlossenheit unserer Erfahrungen, zugleich aber auch die eigene
Bediirftigkeit, das Angewiesen-Sein auf Anteilnahme und Anerkennung. In diesem
Sinn hat die Phinomenologie von »einer Erfahrung nicht nur des Schmerzes, son-
dern im Schmerz« gesprochen, von der Art und Weise, wie der Schmerz gerade da-
durch »selbst welterschlief3ende Kraft« (Griiny 2004: 19) besitzt. Dabei wird freilich
nicht das Humanum selbst sichtbar, sondern — ganz im Gegenteil - eine die Men-
schen trennende »Humandifferenzierung« (Hirschauer 2017; Dizdar u.a. 2021): jene
Unterschiede zwischen den Menschen, die den Schmerz immer auch entlang eines
grundlegend anders gelagerten, insbesondere korperlich-leiblich geprigten In-der-
Welt-Seins differenzieren. In der philosophisch-phinomenologischen Perspektive,
wie sie der Beitrag von Rainer Schiitzeichel einnimmt, kommen die solcherart wirk-
samen Unterschiede — Kultur, Ethnie, Alter, Klasse, Geschlecht — kaum zur Sprache,
trotz der deutlich soziologischen Hinweise auf unterschiedliche, historisch und ge-
sellschaftlich-sozial differenzierte Schmerzregime und Schmerzkulturen.

Eine feministisch inspirierte Phinomenologie hat insbesondere die Leibgebun-
denheit geschlechtsspezifischer Erfahrungen hervorgehoben (Jiger 2004; Gahlings
2006; Stoller 2010). Im korperlichen Erleben von Geschlecht machen sich nicht
nur die gesellschaftlichen Einschreibungen und die gelebten Existenzweisen'
von Geschlecht unmittelbar bemerkbar, hier zeigen sich auch jene Widerstinde,
Unstimmigkeiten und noch kaum bewussten Erfahrungsgehalte, mit denen sich
potentielle Transformationen der Geschlechterordnung ankiindigen, zugleich
auch in die Wege geleitet werden (Kénig/Erhart 2023). Auch hier bilden Kommu-
nizierbarkeit und Verallgemeinerbarkeit der individuellen, oftmals vorsprachlich
gelagerten Erfahrungen ein zentrales Problem der durch sie vorbereiteten ge-
schlechtergeschichtlichen Prozesse. Auf welche Weise lassen sich vor allem auch
leiblich gebundene, geschlechtsspezifische Erfahrungen in kollektive Erfahrungen
iibersetzen? Schmerzerfahrungen sind nicht nur fiir solche Ubersetzungsprozesse
pridestiniert, sie gehéren seit jeher zu jenen Erfahrungsbereichen, an denen sich
auch die Unterschiede der Geschlechter und ihrer leiblich gebundenen Existenz-
weisen manifestieren (Herman/Meyer 2006). In der phinomenologischen Verallge-
meinerung des wahrnehmenden Menschen und seiner Schmerzerfahrungen bleibt
— dhnlich wie im Beitrag von Rainer Schiitzeichel - die konkrete Differenz der
Geschlechter oftmals aufler Acht. In essayistischen und literarischen Texten iiber
den Schmerz hingegen lassen sich die geschlechtsspezifischen Konnotationen leib-
gebundener Schmerzen unschwer erkennen. Ernst Jiingers Essay Uber den Schmerz
(1934, hier zitiert in einer Ausgabe von 2015) beschreibt den Umgang mit Schmerz

1 Zum hier verwendeten Begriff der Existenzweise sieche Andrea Maihofer 1995.



https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Walter Erhart: Schmerz und Geschlecht

als das hervorstechendste Merkmal einer neuen Epoche der Objektivierung und
Versachlichung, die den »Leib« mehr als »Gegenstand« betrachtet und deshalb die
mit ihm verbundenen Schmerzen verindert: eine »Verwandlung« und »Operation,
mit der »die Zone der Empfindsamkeit aus dem Leben herausgeschnitten wird
[..]« (Junger 2015: 162). Als nur scheinbar sachliches, fast phinomenologisches
Portrit einer neuen Zeit kommt gerade in Jingers literarischer Sprache jener
minnliche Gestus zum Vorschein, der den neuen epochalen Umgang mit dem
Schmerz charakterisieren soll: die »Disziplin« als »Form, durch die der Mensch die
Berithrung mit dem Schmerze aufrechterhilt« und die sich durch die »Uniform«
und ihren »Riistungscharakter« auszeichnet, der »Anspruch, gegen den Angriff des
Schmerzes in besonderer Weise gepanzert zu sein« (ebd.: 164—165).

Aufentgegengesetzte Weise markiert Ingeborg Bachmanns Roman Malina (1971,
hier zitiert in einer Ausgabe von 1980) den Schmerz als Modell einer weiblichen Exis-
tenzerfahrung, die zum literarischen Projekt einer Todesarten genannten Sammlung
von Erzahltexten erweitert wird und eine ebenso historische wie familidr-individu-
elle Leidens- und Schmerzgeschichte weiblicher Figuren im 20. Jahrhundert um-
fasst (Herman 2002: 216—248). Im Roman beschreibt eine Urszene den erinnerten
Ausgangspunkt in der Geschichte der namenlosen Ich-Erzihlerin. Das sechsjahrige
Midchen begegnete auf dem Schulweg »zwei kleinen Buben«, von denen der ilte-
re sie mit den Worten »Du, du da, komm her, ich geb dir etwas!« anlockte und ins
Gesicht schlug: »Es war der erste Schlag in mein Gesicht und das erste Bewuf3tsein
von der tiefen Befriedigung eines anderen, zu schlagen. Die erste Erkenntnis des
Schmerzes.«(Bachmann 1980:12) Der Roman erzihlt von diesem frithen Moment an
- »[...] zum erstenmal unter die Menschen gefallen, und manchmal weify man also
doch, wann es angefangen hat, wie und wo, und welche Trinen zu weinen gewesen
wiren [...]« (ebd.) — die Verwandlung dieses Schmerzes in die Leidens- und Lebens-
geschichte einer Figur, die nicht zuletzt von der Schwierigkeit und Unméglichkeit
handelt, fiir diese lebenslang anhaltende Erfahrung eine Sprache zu finden — gerade
gegeniiber den sprach- und redegewandten, vielleicht auch vom weiblichen erzih-
lenden Ich abgespaltenen minnlichen Romanfiguren Malina und Ivan. Der Uber-
gang vom physischen ersten Schmerz einer Gewalttat, von einem darin deutlichen
Schmerzregime der Kriegs- und Nachkriegszeit, zur psychisch-seelischen Schmerz-
kultur einer weiblichen Existenz vollzieht sich in diesem Roman auch im Rahmen
einer nicht eigentlich aufgeklirten und transparent gewordenen Vater- und Toch-
ter-Geschichte. Die Schmerzerfahrung reicht somit weit zuriick: einerseits in eine
nur angedeutete familidre Gewaltbeziehung, andererseits — besonders in weiteren
Texten von Bachmanns Todesarten-Zyklus — in die europiisch-kolonialistische und
die nationalsozialistische Vergangenheit.

Die (Opfer-)Geschichte der Figur im Roman Malina duflert sich vornehmlich als
eine leibliche, (alltags-)sprachlich kaum artikulierbare und lediglich in Phantasien
umkreiste (Zwangs-)Erfahrung zwischengeschlechtlicher Beziehungen. Die Domi-

163


https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Korperlicher Leib - Bodies

nanz der minnlich entworfenen Figuren verwandelt sich letztlich, gerade in ihrer
doppelten, jeweils herrschsiichtigen und heilenden Ambivalenz und Abspaltung, in
die physisch-psychische Obsession der weiblichen Figur, geradezu zwanghaft auf
diese ihr iiberlegenen minnlichen Ich-Figuren bezogen zu sein:

Ich gehe ziellos durch die Stadt, denn beim Gehen wird es fithlbar, am deutlichs-
ten fiihle ich es, und mit einer Erschiitterung, auf der Reichsbriicke [..], ich kann
das nicht mehrabtunvon mir, denn esist, gegen alle Vernunft, mit meinem Korper
geschehen, der sich nur noch bewegt in einem stindigen, sanften, schmerzlichen
Cekreuzigtsein auf ihn. (Bachmann 1980: 178)

Das Bild nimmt die neutestamentliche (Opfer-)Geschichte Jesu Christi auf; gerade
in ihrer geschlechtsspezifischen Umdeutung wird deutlich, wie sich der Weg von
der ersten Erkenntnis des Schmerzes und eines Schmerzregimes zu einer lebensge-
schichtlich und epochal vieldeutigen Schmerzkultur vollzieht. Der »Weg meiner
Passionsgeschichte« (ebd.) endet im Roman Malina bei der bereits von Stanley
Cavell markierten Kreuzigungsszene: dem religiosen extremen Zeichen einer im
leiblichen Schmerz manifestierten Verweigerung jeglicher Anerkennung. Was
gegen alle Vernunft mit dem Korper geschieht, ist eine Erfahrung, die im Schmerz
zugleich den differenten, geschlechtlichen Leib ins Zentrum riickt und in seiner
Erkenntnisfunktion benennt. Als das Nicht-Verniinftige, das Nicht-Sprachliche
und das Ausgeschlossene reklamiert gerade der Korper eine Dimension der Erfah-
rung, die ebenso wie das Geschlecht die nicht durchschaute, selbstverstindliche
Macht der Ordnungen kenntlich macht. Im Schmerz scheinen sich die Erfahrun-
gen mit Korper und Geschlecht nicht selten zu verbinden und zu verdichten; das
Schmerzempfinden zwingt nicht nur dazu, dem Kdrper »zuzuhéren« und sich ihm
»in all seiner Un/Versehrtheit zuzuwenden« (Kourabas 2023: 5), der Schmerz kann
und soll zugleich sichtbar machen, was zuvor abgespalten und insbesondere in
sozialen Szenarien der Unterdriickung und des Othering mit Korpern geschehen
ist. Eine soziologische Analyse der (Schmerz-)Erfahrung wie im Beitrag von Rainer
Schiitzeichel scheint die Dimension von Geschlecht allerdings wieder unsichtbar
zu machen. Die in Literatur und Kunst, in Bildern und Metaphern jeweils eréffnete
»Erkenntnis des Schmerzes« (Bachmann 1980: 12) enthiillt dagegen Differenzierun-
genund Differenzen, die tiefin die geschlechtlichen Existenzweisen hineinreichen.
Diese sind oftmals binir organisiert, und es mag sowohl der fingierten imaginiren
Realitit als auch der im Lektiireprozess stets moglichen und erprobten Verwand-
lung in andere Figuren zuzuschreiben sein, dass die alltagsweltliche Erfahrung, in
geschlechtliche Binaritit verstrickt zu sein, gerade in der identifikatorischen Aneig-
nung fiktiver, mannlicher und weiblicher Figuren itberschritten und aufgebrochen
werden kann (Felski 2019).



https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Walter Erhart: Schmerz und Geschlecht

Inwieweit tiefgreifende, den Korper unmittelbar betreffende Erfahrungen —
Traumata, Leid, Schmerz, Geschlecht — iiberhaupt geteilt und mitteilbar sind sowie
kollektiv erinnert werden kdnnen, bleibt eine offene Frage. Es seien »Erfahrun-
gen, die sich als glithende Lavamassen in den Leib ergiefen und dort gerinnen,
so hat Reinhart Koselleck die eigenen Kriegs- und Gefangenschaftserfahrungen
in einem jingst verdffentlichten autobiographischen Text beschrieben (Koselleck
2023) — und dabei zugleich in Zweifel gezogen, ob solche Erfahrungen tiberhaupt
zu Gegenstinden kollektiver Erinnerung werden kénnen.” Jegliche geronnene Lava
aber erinnert an den Ursprung und die Art und Weise ihrer Entstehung. Wenn die
Romanfigur in Ingeborg Bachmanns Malina im Schreiben und andere im Lesen das
verhirtete Lava-Massiv geschlechtlicher (Macht-)Verhiltnisse in der Blofilegung
von Erfahrung und Schmerz wieder verfliissigen, ist damit eine andere Macht und
Erfahrung benannt: diejenige von Kunst und Literatur.

Literaturverzeichnis

Albrecht, Monika/Géttsche, Dirk (2002): Bachmann-Handbuch. Leben-Werk-Wir-
kung, Stuttgart/Weimar: Metzler,127-159.

Bachmann, Ingeborg (1980): Malina, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Borgards, Roland (2007): Poetik des Schmerzes. Physiologie und Literatur von Bro-
ckes bis Biichner, Miinchen: Fink.

Cavell, Stanley (2002): The Avoidance of Love: A reading of King Lear, in: Stanley
Cavell, Must We Mean What We Say? A Book of Essays, Cambridge: Cambridge
University Press, 246—325. https://doi.org/10.1017/CB09781316286616.014.

Cavell, Stanley (2006): Der Anspruch der Vernunft. Wittgenstein, Skeptizismus, Mo-
ral und Tragddie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dizdar, Dilek/Hirschauer, Stefan/Paulmann, Johannes/Schabacher, Gabriele (2021):
Humandifferenzierung. Disziplinire Perspektiven und empirische Sondierun-
gen, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Felski, Rita (2019): Identifying with Characters, in: Amanda Anderson/Rita Felski/
Toril Moi (eds.): Character. Three Inquiries in Literary Studies, Chicago/London:
University of Chicago Press, 77-126.

2 Zu einer sich jliingst daran anschliefenden Kontroverse siehe die Beitrage von Norbert Frei:
Historische Lava. Im Streit um das Holocaust-Denkmal vor 25 Jahren iibernahm der Histori-
ker Reinhart Koselleck die Rolle der Kassandra. Die Geschichte hatihn widerlegt. In: Siiddeut-
sche Zeitungv. 21.06.2023. Ulrike Jureit: Wie brennt seine alte Wunde. Hat Reinhart Koselleck
sein Erfahrungswissen benutzt, um die Erfahrungsgeschichte zu sabotieren? Anmerkungen
zu Norbert Frei. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 16.08.2023.

165


https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014

166

Korperlicher Leib - Bodies

Gabhlings, Ute (2006): Phinomenologie der weiblichen Leiberfahrungen, Freiburg/
Miinchen: Verlag Karl Alber.

Griiny, Christian (2004): Zerstorte Erfahrung. Eine Phinomenologie des Schmerzes,
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Hermann, Iris (2006): Schmerzarten. Prolegomena einer Asthetik des Schmerzes in
Literatur, Musik und Psychoanalyse, Heidelberg: Universititsverlag Winter.
Hirschauer, Stefan (2017): Un/Doing Differences. Praktiken der Humandifferenzie-

rung, Weilerswist: Velbriick Wissenschalft.

Jager, Ulle (2004): Der Korper, der Leib und die Soziologie. Entwurf einer Theorie der
Inkorporierung, Frankfurt a.M.: Ulrike Helmer.

Konig, Tomke/Erhart, Walter (2023): Das Ich in der Geschlechterforschung. Zur Be-
deutung von Erfahrung und Erleben fir die Kritik der Geschlechterordnung.
Soziologische und literaturwissenschaftliche Perspektiven, in: Internationales
Archiv fiur Sozialgeschichte der deutschen Literatur 48(2), 356-378.

Koselleck, Reinhart (2023): Geronnene Lava. Texte zu politischem Totenkult und Er-
innerung, Berlin: Suhrkamp.

Kourabas, Veronika (2023): Schmerz-Korper. Zum Leben mit chronischer Krankheit
im Spannungsfeld von Ohn/Macht, Un/Sichtbarkeit und Un/Versehrtheit, in:
Zeitschrift fiir Disability Studies 2023(1). https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1

.08.

Maihofer, Andrea (1995): Geschlecht als Existenzweise, Frankfurt a.M.: Ulrike Hel-
mer.

Meyer, Anne-Rose (2011): Homo Dolorosus. Kérper — Schmerz- Asthetik, Miinchen:
Fink.

Moi, Toril (2022): A Wittgenstein Phenomenology of Criticism, in: Robert Chodat/
John Gibson (Hg.): Wittgenstein & Literary Studies, New York: Cambridge Uni-
versity Press, 41-61.

Schiitzeichel, Rainer (2024): Schmerzen. Uberlegungen zu einer Sozialtheorie phi-
nomenaler Erfahrungen, in: Vera Kallenberg/Tomke Konig/Walter Erhart (Hg.):
Geschlecht als Erfahrung. Theorien, Empirie, politische Praxis, Bielefeld: tran-
script, 139-158.

Stoller, Silvia (2010): Existenz — Differenz — Konstruktion. Phinomenologie der Ge-
schlechtlichkeit bei Beauvoir, Irigaray und Butler, Miinchen: Wilhelm Fink.
Wittgenstein, Ludwig (1971): Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.



https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08

