
Kommentar: Schmerz und Geschlecht

Walter Erhart

Schmerz scheint eine äußerst komplexe Angelegenheit zu sein, in erster Linie

deshalb, weil der individuell erfahrene Schmerz niemals eindeutig zu bestimmen

und zu beschreiben ist. Schmerzerfahrungen sind weder allein dem Körper zuzu-

schreiben noch einem bloßen Gefühl noch einer bestimmten Wahrnehmung. Der

Schmerz verweist auf diese komplexe Erfahrung, weil er in einem präzisen Sinn

zweideutig und stets auf zwei Bereiche eines Verhältnisses bezogen ist: auf die un-

mittelbare Erfahrung des Schmerzes einerseits, auf dessen objektiv lokalisierbaren

Ort an oder in einem Körper andererseits. Schmerz betrifft somit zugleich unseren

vergegenständlichten Körper und unseren erfahrbaren und spürbaren Leib, er

vermittelt zugleich zwischen dem schmerzbehafteten Körper und einer mentalen

Aktivität. Und dabei ist die semantische Zweideutigkeit der Schmerzerfahrung

noch nicht einmal thematisiert, die sich auf einen körperlich lokalisierbaren

Schmerz, aber auch auf ein ganzes Spektrum seelischer Schmerzen beziehen kann.

Das Empfinden eines Schmerzes steht in einer stetigen, aber unklaren Verbindung

mit einer durch den Begriff Schmerz ausgedrückten Allgemeinheit; es scheint sogar

umstritten zu sein, ob sich dieses Empfinden selbst – der Schmerz an und für sich

– intentional auf etwas richtet und eine Repräsentation von etwas darstellt oder

aber einen körperlichen Zustand lediglich mental verarbeitet und demzufolge auf

nichts verweist.

Der überaus konzise und reichhaltige Beitrag von Rainer Schützeichel (2024)

rückt diese phänomenologischen Grundlagen der Schmerzerfahrung in den Blick.

Komplexität und Unbestimmtheit kennzeichnen das Phänomen Schmerz demzu-

folge als einen zentralenUntersuchungsgegenstand für dasVerhältnis zwischen Ich

und Welt sowie für die Interaktion und die Kommunikation zwischen einem Sub-

jekt und seiner Umwelt. Am Schmerz kristallisiert sich gewissermaßen das In-der-

Welt-Sein des Menschen, vor allem deshalb, weil Schmerzerfahrungen in erster Li-

nie ein gefährdetes und gebrochenes Verhältnis anzuzeigen scheinen: zum einen

Ungleichgewichte zwischen Körper undWelt, die den Schmerz als Störung eines Selbst-

undWeltverhältnisses markieren, zum anderen das Nicht-Verstehen des Anderen,

dessen Schmerz nie nachgefühlt oder kognitiv begriffen werden kann und deshalb

stets eine fundamentale Differenz zwischen den Individuen zum Ausdruck bringt.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Körperlicher Leib – Bodies

Die geradezu epistemische Unbestimmtheit des Schmerzes, die involvierten

Störungen des Selbst- und Weltverhältnisses sowie die eigentümliche Isoliertheit

des Schmerzempfindenden verweisen allesamt auf den ambivalenten Stellenwert

einer Erfahrbarkeit des Schmerzes, die zwischen unklarer Empfindung und be-

nennbarer, jeweils zu lokalisierender Ursächlichkeit changiert. Dabei geht es nicht

zuletzt um die Differenz zwischen Empfindungen und Erfahrungen einerseits,

ihre Erfassung durch Sprache, Kommunikation und Begrifflichkeit andererseits.

Sämtliche in dem Beitrag von Rainer Schützeichel genannten phänomenalen Er-

fahrungen und verkörperten Erfahrungsmodalitäten verweisen auf das Problem der

Zugänglichkeit solcher Erfahrungen: Sind sie erst im Modus des Begreifens und

der Versprachlichung erfahrbar und dadurch auch kommunizierbar? Oder ist die

Schmerz-Erfahrung durch einen wahren Abgrund von ihrer stets nachträglichen

kognitiven Erfassung und ihren sprachlichen Ausdrucksformen getrennt?

Der Beitrag lässt diese Fragen offen, weil sie phänomenologisch offenbar nicht

zu entscheiden und nicht zu beantworten sind. Die Schmerz-Erfahrung selbst

aber scheint geradezu prädestiniert für die grundlegende Frage, ob Erfahrungen

überhaupt der sprachlichen Kommunizierbarkeit vorausgehen können, auf wel-

che Weise bestimmte individuelle Erfahrungen zugleich Allgemeinheit gewinnen,

erst dadurch auch als kollektive Erfahrung kommuniziert werden und soziale

Wirksamkeit und Bedeutsamkeit entfalten können. Der Schmerz als Erfahrung

scheint fast per se unsagbar und gerade deshalb angewiesen auf vermittelnde, das

Phänomen und Problem der Sprache selbst adressierende, oftmals übertragbare

und verschobene Ausdrucks- und Kommunikationsmöglichkeiten. Insbesondere

Literaturwissenschaftler*innen haben sich auf diese Weise dem Phänomen des

Schmerzes gewidmet: Schmerz sei geradezu ein »Grenzfall für Kommunikation

und Darstellbarkeit«, seine Unbestimmtheit führe zwar regelmäßig zu einem

»Scheitern an der Artikulation« (Hermann 2006: 11), dennoch bilde die ständi-

ge Notwendigkeit einer Übersetzung in Sprache und Kommunikation eines der

wesentlichenMerkmale des Phänomens selbst.

Nicht von ungefähr hat LudwigWittgenstein den Schmerz deshalb als exempla-

rischen Fall für die grundsätzliche Schwierigkeit benannt, SprachemitWelt zu ver-

binden: »Wie kann ich mit der Sprache noch zwischen die Schmerzäußerung und

den Schmerz tretenwollen?« (Wittgenstein 1971: 140) In einer Reihe tastender dialo-

gischer Überlegungen markiert Wittgenstein in den Philosophischen Untersuchungen

den Schmerz nicht allein als einen Fall der Nicht-Übertragbarkeit eigener Empfin-

dungen in nicht vorhandene Privatsprachen, sondern auch als Ausdruck des Rätsels

jeglicher Kommunikation über Erfahrungen: »Wennman sich den Schmerz des An-

dern nach dem Vorbild des eigenen vorstellen muß, dann ist das keine so leichte

Sache: da ich mir nach den Schmerzen, die ich fühle, Schmerzen vorstellen soll, die

ich nicht fühle.« (Ebd.: 159–160)

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Walter Erhart: Schmerz und Geschlecht 161

Der Schmerz ist in dieser Perspektive eine Frage der Erkenntnis und der Spra-

che schlechthin, keine so leichte Sache, sondern ein phänomenologisches Problem der

Erfahrbarkeit und Kommunizierbarkeit leiblichen Empfindens. Zugleich aber wird

das Schmerzempfinden zu einem exemplarischen Phänomen der Ethik und der So-

zialphilosophie. Der Schmerz des anderen ist nicht primär zugänglich, die Mitteil-

barkeit von Schmerzerfahrungen jedoch ist fundamental für die Anerkennung und

öffentliche Wahrnehmung zentraler sozialer und gesellschaftlicher Erfahrungen.

Im Schmerz selbst zentrieren sich zuweilen erst die jeweils (mit-)teilbaren körper-

lichen Bedingungen und Folgen des natürlichen und gesellschaftlichen Lebens; erst

die Verwandlung von je eigenen, individuellen Erfahrungen in kollektive, allgemein

geteilte Erfahrungsmuster weist dem Schmerz mithin auch eine gesellschaftliche

Bedeutung zu. Die Wahrnehmung des Schmerzes durch andere markiert in die-

semSinne einwichtiges Indiz für die Gesellschaftlichkeit desMenschen, für die So-

ziabilität ebenso wie für seine Bedürftigkeit und die ihm mögliche Empathie. Die

Kontextualisierung und Darstellung von Schmerz werden gerade deshalb zu einem

Phänomen derWahrnehmung imWortsinn: Insbesondere seit dem 18. Jahrhundert

thematisieren Ästhetik und Hermeneutik den Umgang mit Schmerz als eine Form

der Ausdrucksfähigkeit des Lebens schlechthin. (Borgards 2007;Meyer 2011) Umge-

kehrt fördern gerade der Mangel an Zugänglichkeit und die Nicht-Sagbarkeit des

Schmerzes die Anteilnahme des Anderen heraus: Schmerz in dieser Hinsicht fun-

giert immer auch als Prüfstein der Anerkennung eines Anderen, dessen Schmerz

wahrgenommenwird und dadurch die affektive Stellungnahme und das imaginäre

Miterleben des wahrnehmenden Anderen herausfordert.

Toril Moi hat darauf hingewiesen, dass der Philosoph Stanley Cavell mit aus-

drücklichem Bezug auf Wittgensteins Analyse von Schmerzerfahrungen sowohl

eine skeptische Erkenntnistheorie als auch eine Theorie ästhetisch-literarischer

Erfahrungen entwickelt hat (Moi 2022). In der leiblichen Erscheinung des Anderen,

im Schmerz und in der Anerkennung des Leidens anderer werden die phänome-

nologisch erfassten Erfahrungen politisch; in der ästhetischen Wahrnehmung

gelingender und misslingender Anerkennungsprozesse – etwa im Theater und in

der Tragödie – erproben wir die grundlegenden Erfahrungen der Anteilnahme

und des gesellschaftlichen Miteinanders. Gerade das imaginäre Schauspiel von

Leid und Missachtung macht uns zu Zuschauerinnen und Zuschauern dessen,

was aufgrund mangelnder sprachlicher Mitteilungs- und Darstellungsformen oft-

mals verfehlt und verdrängt wird (Cavell 2002). Der Schmerz und die Äußerungen

von Schmerzerfahrungen wiederum sind der Gradmesser für die Intensität und

die Notwendigkeit fundamentaler Anerkennungsprozesse, die in einem von Toril

Moi zitierten Satz von Stanley Cavell ihre Zuspitzung erfahren: »Der gekreuzigte

menschliche Körper ist unser bestes Bild für die nicht-anerkannte menschliche

Seele.« (Cavell 2006: 682)

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Körperlicher Leib – Bodies

In jedem erfahrenen Schmerz wiederum zeigt sich die Abhängigkeit des Selbst

nichtnurvomKörperundeinermit ihmkorrespondierendenUmwelt, sondernauch

die primäre Verletzlichkeit und Verwundbarkeit einer singulären Existenz.Wir er-

kennen die Eingeschlossenheit unserer Erfahrungen, zugleich aber auch die eigene

Bedürftigkeit, das Angewiesen-Sein auf Anteilnahme und Anerkennung. In diesem

Sinn hat die Phänomenologie von »einer Erfahrung nicht nur des Schmerzes, son-

dern im Schmerz« gesprochen, von der Art undWeise, wie der Schmerz gerade da-

durch »selbst welterschließende Kraft« (Grüny 2004: 19) besitzt. Dabei wird freilich

nicht das Humanum selbst sichtbar, sondern – ganz im Gegenteil – eine die Men-

schen trennende »Humandifferenzierung« (Hirschauer 2017; Dizdar u.a. 2021): jene

Unterschiede zwischen denMenschen, die den Schmerz immer auch entlang eines

grundlegend anders gelagerten, insbesondere körperlich-leiblich geprägten In-der-

Welt-Seins differenzieren. In der philosophisch-phänomenologischen Perspektive,

wie sie der Beitrag vonRainer Schützeichel einnimmt,kommendie solcherartwirk-

samenUnterschiede–Kultur,Ethnie,Alter,Klasse,Geschlecht –kaumzur Sprache,

trotz der deutlich soziologischenHinweise auf unterschiedliche, historisch und ge-

sellschaftlich-sozial differenzierte Schmerzregime und Schmerzkulturen.

Eine feministisch inspirierte Phänomenologie hat insbesondere die Leibgebun-

denheit geschlechtsspezifischer Erfahrungen hervorgehoben (Jäger 2004; Gahlings

2006; Stoller 2010). Im körperlichen Erleben von Geschlecht machen sich nicht

nur die gesellschaftlichen Einschreibungen und die gelebten Existenzweisen1

von Geschlecht unmittelbar bemerkbar, hier zeigen sich auch jene Widerstände,

Unstimmigkeiten und noch kaum bewussten Erfahrungsgehalte, mit denen sich

potentielle Transformationen der Geschlechterordnung ankündigen, zugleich

auch in die Wege geleitet werden (König/Erhart 2023). Auch hier bilden Kommu-

nizierbarkeit und Verallgemeinerbarkeit der individuellen, oftmals vorsprachlich

gelagerten Erfahrungen ein zentrales Problem der durch sie vorbereiteten ge-

schlechtergeschichtlichen Prozesse. Auf welche Weise lassen sich vor allem auch

leiblich gebundene, geschlechtsspezifische Erfahrungen in kollektive Erfahrungen

übersetzen? Schmerzerfahrungen sind nicht nur für solche Übersetzungsprozesse

prädestiniert, sie gehören seit jeher zu jenen Erfahrungsbereichen, an denen sich

auch die Unterschiede der Geschlechter und ihrer leiblich gebundenen Existenz-

weisenmanifestieren (Herman/Meyer 2006). In der phänomenologischen Verallge-

meinerung des wahrnehmendenMenschen und seiner Schmerzerfahrungen bleibt

– ähnlich wie im Beitrag von Rainer Schützeichel – die konkrete Differenz der

Geschlechter oftmals außer Acht. In essayistischen und literarischen Texten über

den Schmerz hingegen lassen sich die geschlechtsspezifischen Konnotationen leib-

gebundener Schmerzen unschwer erkennen. Ernst Jüngers Essay Über den Schmerz

(1934, hier zitiert in einer Ausgabe von 2015) beschreibt den Umgang mit Schmerz

1 Zum hier verwendeten Begriff der Existenzweise siehe Andrea Maihofer 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Walter Erhart: Schmerz und Geschlecht 163

als das hervorstechendste Merkmal einer neuen Epoche der Objektivierung und

Versachlichung, die den »Leib« mehr als »Gegenstand« betrachtet und deshalb die

mit ihm verbundenen Schmerzen verändert: eine »Verwandlung« und »Operation«,

mit der »die Zone der Empfindsamkeit aus dem Leben herausgeschnitten wird

[…]« (Jünger 2015: 162). Als nur scheinbar sachliches, fast phänomenologisches

Porträt einer neuen Zeit kommt gerade in Jüngers literarischer Sprache jener

männliche Gestus zum Vorschein, der den neuen epochalen Umgang mit dem

Schmerz charakterisieren soll: die »Disziplin« als »Form, durch die der Mensch die

Berührung mit dem Schmerze aufrechterhält« und die sich durch die »Uniform«

und ihren »Rüstungscharakter« auszeichnet, der »Anspruch, gegen den Angriff des

Schmerzes in besondererWeise gepanzert zu sein« (ebd.: 164–165).

Auf entgegengesetzteWeisemarkiert IngeborgBachmannsRomanMalina (1971,

hier zitiert in einerAusgabe von 1980) denSchmerzalsModell einerweiblichenExis-

tenzerfahrung, die zum literarischen Projekt einer Todesartengenannten Sammlung

von Erzähltexten erweitert wird und eine ebenso historische wie familiär-individu-

elle Leidens- und Schmerzgeschichte weiblicher Figuren im 20. Jahrhundert um-

fasst (Herman 2002: 216–248). Im Roman beschreibt eine Urszene den erinnerten

Ausgangspunkt in derGeschichte der namenlosen Ich-Erzählerin.Das sechsjährige

Mädchen begegnete auf dem Schulweg »zwei kleinen Buben«, von denen der älte-

re sie mit den Worten »Du, du da, komm her, ich geb dir etwas!« anlockte und ins

Gesicht schlug: »Es war der erste Schlag in mein Gesicht und das erste Bewußtsein

von der tiefen Befriedigung eines anderen, zu schlagen. Die erste Erkenntnis des

Schmerzes.« (Bachmann 1980: 12)DerRomanerzählt vondiesemfrühenMoment an

– »[…] zum erstenmal unter die Menschen gefallen, und manchmal weiß man also

doch, wann es angefangen hat, wie und wo, und welche Tränen zu weinen gewesen

wären […]« (ebd.) – die Verwandlung dieses Schmerzes in die Leidens- und Lebens-

geschichte einer Figur, die nicht zuletzt von der Schwierigkeit und Unmöglichkeit

handelt, für diese lebenslang anhaltendeErfahrung eineSprache zufinden–gerade

gegenüber den sprach- und redegewandten, vielleicht auch vom weiblichen erzäh-

lenden Ich abgespaltenen männlichen Romanfiguren Malina und Ivan. Der Über-

gang vom physischen ersten Schmerz einer Gewalttat, von einem darin deutlichen

Schmerzregime der Kriegs- und Nachkriegszeit, zur psychisch-seelischen Schmerz-

kultur einer weiblichen Existenz vollzieht sich in diesem Roman auch im Rahmen

einer nicht eigentlich aufgeklärten und transparent gewordenen Vater- und Toch-

ter-Geschichte. Die Schmerzerfahrung reicht somit weit zurück: einerseits in eine

nur angedeutete familiäre Gewaltbeziehung, andererseits – besonders in weiteren

Texten von Bachmanns Todesarten-Zyklus – in die europäisch-kolonialistische und

die nationalsozialistische Vergangenheit.

Die (Opfer-)Geschichte der Figur im RomanMalina äußert sich vornehmlich als

eine leibliche, (alltags-)sprachlich kaum artikulierbare und lediglich in Phantasien

umkreiste (Zwangs-)Erfahrung zwischengeschlechtlicher Beziehungen. Die Domi-

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Körperlicher Leib – Bodies

nanz der männlich entworfenen Figuren verwandelt sich letztlich, gerade in ihrer

doppelten, jeweils herrschsüchtigen und heilenden Ambivalenz und Abspaltung, in

die physisch-psychische Obsession der weiblichen Figur, geradezu zwanghaft auf

diese ihr überlegenenmännlichen Ich-Figuren bezogen zu sein:

Ich gehe ziellos durch die Stadt, denn beim Gehen wird es fühlbar, am deutlichs-

ten fühle ich es, und mit einer Erschütterung, auf der Reichsbrücke […], ich kann

das nichtmehr abtun vonmir, denn es ist, gegen alle Vernunft,mitmeinemKörper

geschehen, der sich nur noch bewegt in einem ständigen, sanften, schmerzlichen

Gekreuzigtsein auf ihn. (Bachmann 1980: 178)

Das Bild nimmt die neutestamentliche (Opfer-)Geschichte Jesu Christi auf; gerade

in ihrer geschlechtsspezifischen Umdeutung wird deutlich, wie sich der Weg von

der ersten Erkenntnis des Schmerzes und eines Schmerzregimes zu einer lebensge-

schichtlich und epochal vieldeutigen Schmerzkultur vollzieht. Der »Weg meiner

Passionsgeschichte« (ebd.) endet im Roman Malina bei der bereits von Stanley

Cavell markierten Kreuzigungsszene: dem religiösen extremen Zeichen einer im

leiblichen Schmerz manifestierten Verweigerung jeglicher Anerkennung. Was

gegen alle Vernunft mit dem Körper geschieht, ist eine Erfahrung, die im Schmerz

zugleich den differenten, geschlechtlichen Leib ins Zentrum rückt und in seiner

Erkenntnisfunktion benennt. Als das Nicht-Vernünftige, das Nicht-Sprachliche

und das Ausgeschlossene reklamiert gerade der Körper eine Dimension der Erfah-

rung, die ebenso wie das Geschlecht die nicht durchschaute, selbstverständliche

Macht der Ordnungen kenntlich macht. Im Schmerz scheinen sich die Erfahrun-

gen mit Körper und Geschlecht nicht selten zu verbinden und zu verdichten; das

Schmerzempfinden zwingt nicht nur dazu, dem Körper »zuzuhören« und sich ihm

»in all seiner Un/Versehrtheit zuzuwenden« (Kourabas 2023: 5), der Schmerz kann

und soll zugleich sichtbar machen, was zuvor abgespalten und insbesondere in

sozialen Szenarien der Unterdrückung und des Othering mit Körpern geschehen

ist. Eine soziologische Analyse der (Schmerz-)Erfahrung wie im Beitrag von Rainer

Schützeichel scheint die Dimension von Geschlecht allerdings wieder unsichtbar

zumachen. Die in Literatur und Kunst, in Bildern undMetaphern jeweils eröffnete

»Erkenntnis des Schmerzes« (Bachmann 1980: 12) enthüllt dagegenDifferenzierun-

gen undDifferenzen,die tief in die geschlechtlichenExistenzweisen hineinreichen.

Diese sind oftmals binär organisiert, und es mag sowohl der fingierten imaginären

Realität als auch der im Lektüreprozess stets möglichen und erprobten Verwand-

lung in andere Figuren zuzuschreiben sein, dass die alltagsweltliche Erfahrung, in

geschlechtlicheBinarität verstrickt zu sein,gerade inder identifikatorischenAneig-

nung fiktiver, männlicher und weiblicher Figuren überschritten und aufgebrochen

werden kann (Felski 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Walter Erhart: Schmerz und Geschlecht 165

Inwieweit tiefgreifende, den Körper unmittelbar betreffende Erfahrungen –

Traumata, Leid, Schmerz,Geschlecht –überhaupt geteilt undmitteilbar sind sowie

kollektiv erinnert werden können, bleibt eine offene Frage. Es seien »Erfahrun-

gen, die sich als glühende Lavamassen in den Leib ergießen und dort gerinnen«,

so hat Reinhart Koselleck die eigenen Kriegs- und Gefangenschaftserfahrungen

in einem jüngst veröffentlichten autobiographischen Text beschrieben (Koselleck

2023) – und dabei zugleich in Zweifel gezogen, ob solche Erfahrungen überhaupt

zu Gegenständen kollektiver Erinnerung werden können.2 Jegliche geronnene Lava

aber erinnert an den Ursprung und die Art und Weise ihrer Entstehung. Wenn die

Romanfigur in Ingeborg BachmannsMalina im Schreiben und andere im Lesen das

verhärtete Lava-Massiv geschlechtlicher (Macht-)Verhältnisse in der Bloßlegung

von Erfahrung und Schmerz wieder verflüssigen, ist damit eine andere Macht und

Erfahrung benannt: diejenige von Kunst und Literatur.

Literaturverzeichnis

Albrecht, Monika/Göttsche, Dirk (2002): Bachmann-Handbuch. Leben-Werk-Wir-

kung, Stuttgart/Weimar: Metzler,127-159.

Bachmann, Ingeborg (1980): Malina, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Borgards, Roland (2007): Poetik des Schmerzes. Physiologie und Literatur von Bro-

ckes bis Büchner,München: Fink.

Cavell, Stanley (2002): The Avoidance of Love: A reading of King Lear, in: Stanley

Cavell, Must WeMeanWhat We Say? A Book of Essays, Cambridge: Cambridge

University Press, 246–325. https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014.

Cavell,Stanley (2006):DerAnspruchderVernunft.Wittgenstein,Skeptizismus,Mo-

ral und Tragödie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dizdar,Dilek/Hirschauer, Stefan/Paulmann, Johannes/Schabacher,Gabriele (2021):

Humandifferenzierung. Disziplinäre Perspektiven und empirische Sondierun-

gen,Weilerswist: VelbrückWissenschaft.

Felski, Rita (2019): Identifying with Characters, in: Amanda Anderson/Rita Felski/

TorilMoi (eds.): Character.Three Inquiries in Literary Studies,Chicago/London:

University of Chicago Press, 77–126.

2 Zu einer sich jüngst daran anschließenden Kontroverse siehe die Beiträge von Norbert Frei:

Historische Lava. Im Streit um das Holocaust-Denkmal vor 25 Jahren übernahm der Histori-

ker Reinhart Koselleck die Rolle der Kassandra. DieGeschichte hat ihnwiderlegt. In: Süddeut-

scheZeitung v. 21.06.2023. Ulrike Jureit:Wie brennt seine alteWunde.Hat Reinhart Koselleck

sein Erfahrungswissen benutzt, um die Erfahrungsgeschichte zu sabotieren? Anmerkungen

zu Norbert Frei. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 16.08.2023.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014
https://doi.org/10.1017/CBO9781316286616.014


166 Körperlicher Leib – Bodies

Gahlings, Ute (2006): Phänomenologie der weiblichen Leiberfahrungen, Freiburg/

München: Verlag Karl Alber.

Grüny,Christian (2004): ZerstörteErfahrung.EinePhänomenologiedesSchmerzes,

Würzburg: Königshausen & Neumann.

Hermann, Iris (2006): Schmerzarten. Prolegomena einer Ästhetik des Schmerzes in

Literatur,Musik und Psychoanalyse, Heidelberg: UniversitätsverlagWinter.

Hirschauer, Stefan (2017): Un/Doing Differences. Praktiken der Humandifferenzie-

rung,Weilerswist: VelbrückWissenschaft.

Jäger,Ulle (2004):DerKörper,der Leib unddie Soziologie.Entwurf einerTheorie der

Inkorporierung, Frankfurt a.M.: Ulrike Helmer.

König, Tomke/Erhart,Walter (2023): Das Ich in der Geschlechterforschung. Zur Be-

deutung von Erfahrung und Erleben für die Kritik der Geschlechterordnung.

Soziologische und literaturwissenschaftliche Perspektiven, in: Internationales

Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur 48(2), 356–378.

Koselleck, Reinhart (2023): Geronnene Lava. Texte zu politischem Totenkult und Er-

innerung, Berlin: Suhrkamp.

Kourabas, Veronika (2023): Schmerz-Körper. ZumLebenmit chronischer Krankheit

im Spannungsfeld von Ohn/Macht, Un/Sichtbarkeit und Un/Versehrtheit, in:

Zeitschrift für Disability Studies 2023(1). https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1

.08.

Maihofer, Andrea (1995): Geschlecht als Existenzweise, Frankfurt a.M.: Ulrike Hel-

mer.

Meyer, Anne-Rose (2011): Homo Dolorosus. Körper – Schmerz- Ästhetik,München:

Fink.

Moi, Toril (2022): A Wittgenstein Phenomenology of Criticism, in: Robert Chodat/

John Gibson (Hg.): Wittgenstein & Literary Studies, New York: Cambridge Uni-

versity Press, 41–61.

Schützeichel, Rainer (2024): Schmerzen. Überlegungen zu einer Sozialtheorie phä-

nomenaler Erfahrungen, in: Vera Kallenberg/Tomke König/Walter Erhart (Hg.):

Geschlecht als Erfahrung. Theorien, Empirie, politische Praxis, Bielefeld: tran-

script, 139–158.

Stoller, Silvia (2010): Existenz –Differenz –Konstruktion. Phänomenologie der Ge-

schlechtlichkeit bei Beauvoir, Irigaray und Butler,München: Wilhelm Fink.

Wittgenstein, Ludwig (1971): Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-011 - am 13.02.2026, 20:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.14361/9783839468142-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08
https://doi.org/10.15203/ZDS_2023_1.08

