4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft
im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

Im Zentrum der politischen Theorie Hannah Arendts steht die Verquickung zwischen
der Tat und der Sprache, dem Handeln und dem Sprechen. Dabei ist entscheidend, dass
die beiden durch das »Faktum menschlicher Pluralitit« (VA 213) bedingt sind, das sich
»auf zweierlei Art, als Gleichheit und als Verschiedenheit« (VA 213), manifestiert. Einer-
seits wiren die Sprache und das Handeln zur Verstindigung der Menschen hinfillig oh-
ne Verschiedenheit — »eine Zeichen- und Lautsprache wire hinreichend, um einander
[...] die allen gleichen [...] Bediirfnisse und Notdiirfte anzuzeigen« (VA 213). Andererseits
wiirde ohne Gleichartigkeit die Verstindigung durch das Handeln und das Sprechen gar
nicht erst moglich sein. Sprechen und Handeln sind denn fiir Arendt die Modi des »In-
Erscheinung-Tretens« (VA 214) der Menschen tiberhaupt. Diese Titigkeiten unterschei-
den sich maf3geblich von allen anderen Modi des titigen Lebens, der vita activa, weil im
Sprechen und Handeln der Mensch die »Initiative [...] selbst ergreift« (VA 214), wihrend
etwa das Arbeiten und Herstellen auch andere fiir ihn tun kénnen. Dabei griindet das
In-Erscheinung-Treten nicht auf einem »besonderen Entschluss« — »kein Mensch kann
des Sprechens und des Handelns ganz und gar entraten« (VA 214) —, weshalb Arendt auch
von einer zweiten Geburt spricht, »in der wir [sc. die Menschen] die nackte Tatsache des
Geborenseins bestatigen, gleichsam die Verantwortung dafiir auf uns nehmen« (VA 215).
Zwar mag die Anwesenheit Anderer »als ein Stimulans wirken, der Antrieb der genann-
ten Initiative aber liegt »in dem Anfang selbst [...], der mit unserer Geburt in die Welt
kam« (VA 215), in der »Gebiirtlichkeit«, der sogenannten »Natalitit« (VA 18 u.a.)'. Han-
deln ist darum fiir Arendt allem voran Anfangen. Mehr noch: Der Mensch ist Anfang,

1 Der Begriff der Natalitat zieht sich, vor allem in Vita activa, wie ein roter Faden durch Arendts Werk
und steht flr eine Kategorie, die keine Vor- und keine Nachgeschichte hat. In ihr zeigt sich sowohl
Arendts Ernstnehmen als auch Differenz gegentber der Heidegger'schen Geworfenheit und sei-
ner Bestimmung des eigentlichen Daseins als eines Vorlaufens zum Tode (vgl. Szankay, Arendtsche
Denkungsart; zu Arendts Verhdltnis zu Heidegger vgl. Mehring, Zwischen Philosophie). Zwar de-
finiert auch Heidegger das Dasein des Menschen als »gebiirtig« (Heidegger, Sein und Zeit, 374),
doch sieht er »die Lebensvollziige des Daseins als gelenkt von dessen Verginglichkeit, wahrend
Arendt das politische Leben durch die Konzentration auf die Natalitit als hoffnungsvolle Aktivitat
beschreiben kann« (Welz, »Reiner Raptus«, 104). Zur Natalitit vgl. grundsatzlich Bowen-Moore,

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Zeug_innenschaft und Sprache

weil das Handeln als Anfangen »der Geburt des Jemand [entspricht], es realisiert in je-
dem Einzelnen die Tatsache des Geborenseins« (VA 217). Demgegeniiber entspricht das
Sprechen

»derin dieser Geburt vorgegebenen absoluten Verschiedenheit, es realisiert die spezi-
fisch menschliche Pluralitit, die darin besteht, dafl Wesen von einzigartiger Verschie-
denheit sich von Anfang bis Ende immer in einer Umgebung von ihresgleichen befin-
den« (VA 217).

Handeln und Sprechen sind bei Arendt folglich deshalb miteinander verquicke, weil das
Handeln der Situation des Anfangens, die sich stets mit Pluralitit konfrontiert sieht, nur
dann entsprechen kann, »wenn es eine Antwort auf die Frage bereit hilt [...]: Wer bist
Du?« (VA 217).> Obwohl auch Taten dariiber Aufschluss geben, wer jemand ist, »so sind
Worte [...] besser geeignet« dafiir, weil erst »durch das gesprochene Wort [...] sich die Tat
in einen Bedeutungszusammenhang« (VA 218) fiigt. Dabei hat das Sprechen fiir Arendt
nicht so sehr die Funktion »zu erkliren, was getan wurde, sondern es »identifiziert [den
Titer] und verkiindet, daf er es ist, der handelt, nimlich jemand, der sich auf andere
Taten und Entschliisse berufen kann und sagen [kann, MK], was er weiterhin zu tun be-
absichtigt« (VA 218). Im Handeln und Sprechen treten die Menschen »auf die Bithne der
Welt« (VA 219), machen sie ihr Wer horbar. Nur ein komplettes Schweigen und eine voll-
stindige Passivitit »konnen dieses Wer vielleicht zudecken« (VA 219). Doch das Wer, das
im Sprechen und Handeln horbar wird, d.h. der Mensch, zeigt sich fiir Arendt streng
genommen nur dort, »wo Menschen miteinander, und weder fiir- noch gegeneinander,
sprechen und agieren« (VA 220).

Auch Arendts Sprachverstindnis, das sich nicht isoliert vom handelnden Subjekt be-
trachten lisst, ist wie bei Giimiigay ein dialogisches. Menschen werden dort sichtbar,
wo sie nicht fiir oder gegen einander, sondern miteinander sprechen. Wo aber Men-
schen zusammenkommen, um zu sprechen, »schiebt sich die Welt zwischen sie, und
es ist in diesem Zwischen-Raum, dass alle menschlichen Angelegenheiten sich abspie-
len<®. Dieser Zwischen-Raum ist die Polis, die Politik, der 6ffentliche Raum. Das aber
bedeutet, dass die Offentlichkeit im Verstindnis Arendts durch die Pluralitit der Men-
schen, ihren Diskurs verschiedener Interessen, Erfahrungen und Meinungen konstitu-
iert wird. Die Interessen der Menschen sind im urspriinglichen Wortsinn inter-est: Sie
sind das, »was dazwischen liegt und die Beziige herstellt, die Menschen miteinander
verbinden und zugleich voneinander scheiden« (VA 224). Anders formuliert: Es ist die
Sprache bzw. das Sprechen, das bei Arendt dariiber entscheidet, ob und, wenn ja, wie
eine Gesellschaft ihren gemeinsamen Lebensraum stiftet und gestaltet.* Und so taucht
denn auch bei Arendt, wenn auch explizit eher marginal,® die Rolle der Zeug_innen auf.

Hannah Arendt’s Philosophy, sowie die Beitrdge in Saner, Die politische Bedeutung. Moltmann-
Wendel, Natalitit, erortert den Begriff in seiner religiosen Dimension.

2 Vgl. Benhabib, Die melancholische Denkerin, 178f.

3 Arendt, Was ist Politik, 25.

4 Vgl. Arendst, Ich will verstehen, 95, sowie Meints-Stender, Politik, 25 (ausfiihrlicher dazu auch dies.,
Partei).

5 Arendt hat kein Konzept der Zeug_innenschaft erarbeitet oder sich konzentriert und explizit mit
dem Begriff und dem Phidnomen der Zeug_innenschaft auseinandergesetzt. Gleichwohl werden

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

Sie nehmen bei Arendt eine sowohl konstitutive als auch prekire Stellung im 6ffentlichen
Raum ein: Zwar besitzen die Zeug_innen die Fihigkeit, »Tatsachenwahrheiten« auszu-
sprechen, welche »die eigentliche Beschaffenheit des Politischen ausmachen« (WP 49),
sie sind aber darin »notorisch unzuverlissig« (WP 65). Wie sich dieses konstitutiv und
prekir handelnde Sprechen und sprechende Handeln der Zeug_innen im »Bezugsgewe-
be menschlicher Angelegenheiten« (VA 222) gestaltet, wodurch es ermoglicht, aber auch
verhindert wird, wird im Folgenden anhand ausgewihlter Aspekte aus Arendts Werk
dargestellt und interpretiert.

4.1. Die Sprache als conditio humana und die Herausforderung
der Pluralitat im politischen Weben

Das 1958 erschienene Buch The Human Condition, das in der deutschen Ausgabe den Ti-
tel Vita activa oder Vom titigen Leben tragt, gilt gemeinhin als Hauptwerk Arendts. In ihm
geht sie der Frage nach, »was wir eigentlich tun, wenn wir titig sind« (VA 14). Gleich-
sam in »rhetorischer Bescheidenheit«® hilt sie gleich zu Beginn fest, dass das, was sie
im Folgenden vorschligt,

»eine Art Besinnung auf die Bedingungen [ist], unter denen, soviel wir wissen, Men-
schen bisher gelebt haben, und diese Besinnung ist geleitet, auch wenn es nicht aus-
driicklich gesagt ist, von den Erfahrungen und den Sorgen der gegenwartigen Situati-
on« (VA13).

ihre Uberlegungen in den Zeug_innenschafts-Debatten gerne bemiiht (vgl. besonders prominent
Schmidt, Zeugenschaft, 73—91), was, verkiirzt betrachtet, meines Erachtens einen biografisch-his-
torischen und einen sachlichen Grund hat, wobei sich die beiden Criinde nicht eigentlich von-
einander trennen lassen: Selbst Jidin und darum von der Entrechtung und Verfolgung der Jiidin-
nen_Juden wihrend des nationalsozialistischen Regimes betroffen, emigrierte Arendt, nach einer
kurzen Inhaftierung durch die Gestapo, 1933 aus Deutschland nach Paris. Nachdem sie 1937 ausge-
biirgert wurde, war sie staatenlos, bis sie 1951 die US-amerikanische Staatsbiirger_innenschaft er-
hielt. Ihre frithen Arbeiten beschiftigen sich mit dem System der Konzentrationslager, dem Ausch-
witz-Prozess und dem Weiterleben des Faschismus in Europa nach 1945. Damit leistet sie wich-
tige Einsichten fiir die Diskussion der Krise der Zeug_innenschaft aufgrund der Shoah. Auflerdem
war Arendt 1960-1961 im Rahmen des Prozesses gegen den SS-Obersturmbannfiihrer Adolf Eich-
mann in Jerusalem als Journalistin fiir den New Yorker tatig und thematisierte in diesem Kontext
die Rolle der Zeug_innen vor Gericht. Hinzu kommt, und hier wechselt der autobiografisch-histori-
sche Grund gleichsam zu einem sachlichen, dass sich Arendt im Laufe ihrer Tatigkeit als politische
Theoretikerin und Publizistin immer stirker mit der Frage nach personlicher Verantwortung und
dem Handeln im politischen Raum auseinandersetzt (vgl. als Beitrag gleichsam an der Schnitt-
stelle zwischen den zwei Griinden Arendt, Was heif3t). Ihr Konzept der Pluralitit im 6ffentlichen
Raum beschéftigt sich sodann implizit mit Fragen des Phdnomens der Zeug_innenschaft, insofern
das Sprechen von Individuen, ihr Zeugnis also, politische Entscheidungen und Handlungen be-
einflusst. Die nachfolgende Darstellung und Interpretation fokussiert auf eine kleine Auswahl aus
Arendts Schriften und erhebt darum keineswegs Anspruch auf Vollstindigkeit, sondern ist maf3-
geblich von den Erkenntnissen der beiden vorausgehenden Kapitel geleitet, insofern hier darge-
legt werden soll, was Arendt im Unterschied und als Ergdnzung zu Emcke und Giimiisay fir den
Diskurs beizutragen hat.
6 Cerhardt, Mensch, 219.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

225


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Zeug_innenschaft und Sprache

Die anthropologische Grundbedingung des Lebens, die conditio humana, ist fiir Arendt
die Moglichkeit der Sprache, denn »was immer Menschen tun, erkennen, erfahren oder
wissen, wird sinnvoll nur in dem Mafe, in dem dariiber gesprochen werden kann« (VA
12). Kurzum: Arendt entwirft »eine Anthropologie des sprachlichen Handelns«’. Wo es
aber um die »Relevanz der Sprache« geht, muss immer auch nach der Politik gefragt wer-
den, zumal Menschen »nur darum zu Politik begabte Wesen [sind], weil sie mit Sprache
begabte Wesen sind« (VA 11). Die Giimiigay’schen Grenzen der Sprache sind bei Arendt
darum stets politische Grenzen. Zwar gesteht Arendt ein, dass es »Wahrheiten« gibt, »die
jenseits des Sprechenden liegen«, und diese mégen fiir den Menschen, »sofern er auch
im Singular[..] existiert« (VA12), von Bedeutung sein. Doch bei Arendt ist das Primat des
Menschseins die Pluralitit, die ihrerseits Bedingung fiir die Politik ist.® Anders formu-
liert: »Fiir die Politik ist Pluralitit nicht nur die conditio sine qua non, sondern sogar die con-
ditio per quam, sofern Leben fiir Menschen inter homines esse heifdt: unter Menschen weilen
[...].«<* Entsprechend hilt Arendt an anderer Stelle fest: »Politik beruht auf der Tatsache
der Pluralitit der Menschen« (DT 15). In der Politik aber hat nur das »Sinn, woriiber wir
miteinander [...] sprechen kénnen« (VA 12). Politik als das »Zusammen- und Miteinan-
der-Sein der Verschiedenen«™® lisst sich sodann nicht auf die Verfassung und die Gesetze
eines Staates oder auf das Handeln der Verfassungsgeber_innen reduzieren." Was Poli-
tik zu Politik macht, ist die Interaktion der frei Handelnden und Sprechenden in ihrer
Pluralitit. »Fiir Arendt ist Politik definiert durch Phinomenalitit, im Sinne der Selbst-
enthiillung in einem Erscheinungsraum [...].«* Dabei stellt die Pluralitit zwar eine Her-
ausforderung dar, sie soll aber nicht iiberwunden werden, weil sie den politischen Raum
iiberhaupt erst erdffnet und damit gleichsam am Leben erhilt. Uber die amerikanischen
Griinderviter schreibt Arendt darum:

~N

Habermas, Hannah Arendts Begriff, 290.

8 Dabeilokalisiert Arendtdie Pluralitit nicht nurim Gegeniiber, sondern auch im Individuum selbst:
»Die Menschen existieren nicht nur in der Mehrzahl wie alle irdischen Dinge, sondern tragen auch
ein Anzeichen fiir diese Pluralitdt in sich selber.« (Arendt, Philosophie und Politik, 390.) Die »an-
thropologische Kategorie der Pluralitat«ist denn auch »keine Naturkonstante [...], sondern selbst
Ausdruck eines Weltverhiltnisses [...], das nicht nur der Mensch fiir sich auspragt, sondern in dem
er sich selbst ilberhaupt erst bildet« (Gerhardt, Mensch, 222). Dass Pluralitit die Grundvorausset-
zung von Politikist, ist eine in der Tradition weitestgehend nicht bestrittene Tatsache. Doch Arendt
moniert einen »fehlende[n] Tiefsinng, den »fehlenden Sinn fiir die Tiefe, in der Politik verankert
ist« bei den »grofien Denkern« (DT 15), namlich dass sie sich im Bereich zwischen den Menschen
abspielt, die einzeln Handelnden darum sekundar sind. Vgl. dazu ausfiihrlicher Ahrens, Uberle-
gungen.

9 Welz, »Reiner Raptus«, 102.

10  Arendt, Was ist Politik, 9.

11 Gesetzgeber_innen und Stadtebauer_innen—die zentralen Figuren in der politischen Philosophie
Platons und Aristoteles’ — schaffen den Raum, in dem sich die Politik vollzieht, weshalb Arendt
ihre Tatigkeiten als»prapolitische« (VA 37) versteht. Die genannten Figuren handeln nicht, sondern
stellen her: Ihre Tatigkeit zielt auf ein bestimmtes Ende ab und hinterlasst ein Produkt. Dass Platon
und Aristoteles diese zwei Figuren ins Zentrum ihrer Uberlegungen stellen, zeige, so Arendt, ihre
Vorliebe fiir das Demiurgische, weil sie sich »der Vergeblichkeit, der Schrankenlosigkeit und der
Unabsehbarkeit der Folgen, die allem Handeln anhaften, so auRerordentlich bewuf3t geworden«
(VA 245) waren.

12 Beiner, Hannah Arendt Uber das Urteilen, 141.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

»[D]as Wort>Volk« wurde fiir die Griinder niemals ein Singular, sie verstanden es viel-

mehr als eine Vielheit und stellten sich darunter die unendlichen Verschiedenheiten

und Unterschiede einer Menge vor, die gerade in ihrer Pluralitat ehrfurchtgebietend
13

war.«

»In der deutschen und franzésischen Geschichte war das Verstindnis von Pluralitit eher
auf Toleranz beziehungsweise auf dem Gebot zum Ertragen der Differenz um der Idee
der Menschheit willen gegriindet.«** Demgegeniiber will Arendt mit dem Hinweis auf
die amerikanischen Griinderviter darauf verweisen, dass eine Gesellschaft abweichen-
de Vorstellungen, Ideen und Interessen nicht nur zu tolerieren hat, sondern sie geradezu
benétigt: »Die Gesellschaft braucht die Anders-Meinenden, weil in ithren abweichenden
Aktivititen und Meinungen ein Teil des gedanklichen Reichtums der Gesellschaft auf-
scheint.«” Soverstanden ist Pluralitit nicht nur die Bedingung der Politik, sondern auch
ihr Auftrag'®, insofern sie jene nicht zugunsten der Vereinheitlichung aufgeben darf. Der
Arendt’sche Politik-Begriff hat denn auch »eher einen agonalen als einen konsensualen
Charakter«”. Der 6ffentliche Raum erméglicht die Vielfalt der Meinungsiuferungen,
welche die Politik nicht zu iiberwinden gedenkt, sondern als Bestandteil ihrer selbst zu
verstehen sucht. Wie bei Giimiigay zeichnet sich folglich die Sprache des 6ffentlichen
Raumes durch Polyphonie aus.

Dass die Pluralitit eine Herausforderung fiir die Politik darstellt, hingt fiir Arendt
damit zusammen, dass das, was sich im politischen Raum vollzieht, »ungreifbar« ist,
»da es nicht aus dem Dinghaften besteht und sich in keiner Weise verdinglichen oder
objektivieren lafdt« (VA 225). Einerseits, weil die Akteur_innen der Politik keine Objekte,
sondern Subjekte sind. Anderseits, weil ihr Handeln und Sprechen »Vorginge«sind, »die
von sich aus keine greifbaren Resultate und Endprodukte hinterlassen« (VA 225).

13 Arendt, Uber die Revolution, 118.

14 Grunenberg, Hannah Arendt und Martin Heidegger, 361.

15 Ebd.

16  Dieser Auftrag ist im Politik-Verstandnis Arendts zentral, insofern sich in ihm ihre kritische Aus-
einandersetzung mit der »Aristotelische[n] Subjektivierung« (DT 26) zeigt, namlich der Vorstel-
lung, wonach der Mensch selbst schon politisch sei: Aristoteles bestimmt den Menschen als {&ov
TIoALTIkOV/Zoon politikon und als {iov Adyov €xov/zoon logon echon (vgl. Pol. | 2, 1253a1-18). Arendt
kritisiert nur die erste Bestimmung und kniipft an die zweite kritisch an (vgl. Meints-Stender, Po-
litik, 26f.). Menschen sind fiir Arendt »bedingte Wesen« (VA 18). Es »berechtigt uns nichts zu der
Annahme, dass der Mensch iiberhaupt ein Wesen oder eine Natur im gleichen Sinne besitzt wie
alle anderen Dinge« (VA 20). Arendt wendet sich folglich gegen eine »essentialisierende Darstel-
lung des Menschen als eines>zoon politikon« (Jaeggi, Welt, 29). »Als ob es im Menschen etwas Po-
litisches gibe, das zu seiner Essenz gehore. Dies stimmt gerade nicht; der Mensch ist a-politisch.
Politik entsteht in dem Zwischen-den-Menschen, also durchaus auflerhalb des Menschen. Es gibt
daher keine eigentlich politische Substanz [...].« (Arendt, Was ist Politik, 11.) Diese Argumentation
stehtallerdings in Spannung dazu, dass Arendt die Pluralitidt auch im Individuum selbst, nicht nur
im Gegeniiber lokalisiert. Wenn Pluralititauch den einzelnen Menschen auszeichnet, warum kann
er dann nicht auch von Haus aus ein politisches Wesen sein, und nicht erst im mitmenschlichen
Beziehungsgefiige? Diese Spannung miisste an anderer Stelle weiter diskutiert werden.

17 Ahrens, Uberlegungen, 264.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

227


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Zeug_innenschaft und Sprache

»Der Grundirrtum aller Versuche, den Bereich des Politischen materialistisch zu verste-
hen[..], liegtdarin, dafR derallem Handeln und Sprechen inharente, die Person enthiil-
lende Faktor einfach tibersehen wird, namlich die einfache Tatsache, da Menschen,
auch wenn sie nur ihre Interessen verfolgen und bestimmte weltliche Ziele im Auge
haben, gar nicht anders konnen, als sich selbst in ihrer personalen Einmaligkeit zum
Vorschein und mit ins Spiel zu bringen.« (VA 225f.)

Der politische Raum ist darum — im Gegeniiber zur »Dingwelt« — fiir Arendt nicht weni-
ger wirklich: »Wir nennen diese Wirklichkeit das Bezugsgewebe menschlicher Angele-
genheiten, wobei die Metapher des Gewebes versucht, der physischen Ungreifbarkeit des
Phinomens gerecht zu werden.« (VA 225) In ihm finden sich die »Geschichten, in die die
Handelnden sich in Tun und Leiden verstricken«'®. Den »subjektiven Faktor« des Politi-
schen zu eliminieren, wiirde sodann bedeuten, »die Menschen in etwas zu verwandeln,
was sie nicht sind« (VA 226). Gleichwohl ist dieser Faktor immer schon in einen gréf3eren
Kontext gestellt, er lisst sich nicht isoliert betrachten. Das ist der Grund, warum Arendt
das Bild des Gewebes bemitht: Das subjektive Handeln und Sprechen versteht sie als Fi-
den, »die in ein bereits vorgewebtes Muster geschlagen werden« (VA 226). Wihrend die
Geburt des Menschen sein Geworfensein in die Welt und damit »in eine schon bestehen-
de Menschenwelt« (VA 226), das Bezugsgewebe eben, meint, so steht die zweite Geburt
fiir den anthropologisch-politischen Faden, d.h. dafiir, wie Menschen in dieses Bezugs-
gewebe ihre eigenen Fiden weben. »Die darin implizierte Bewegung ist raumeréffnend,
sofern wir unseren Handlungsradius erweitern.«” Im politischen Weben nun zeigt sich
die Herausforderung der Pluralitit in zweifacher Weise. Zum einen konnen Handelnde
und Sprechende »so gut wie niemals die Ziele«, die ihnen »vorschwebten, in Reinheit
verwirklichen« (VA 226), weil das Bezugsgewebe vor ihnen da war. Das Gewebe ist gleich-
sam zu voraussetzungsreich, als dass es von Einzelnen in seiner Gesamtheit identifizier-
bar wire. Das Gewebe steht damit in Analogie zu Giimiigays Architektur der Sprache,
die aufgrund ihrer Grenzen bei den Sprechenden das Bewusstsein schirft, Dinge nicht
ignorant vorauszusetzen, weil sie nichts mehr als die Grenzen des eigenen Horizontes
definieren. Zum anderen sind die Fiden, die von Menschen in dieses Gewebe gewoben
werden, erst am Ende als »wieder klar erkennbare Muster bzw. [...] als Lebensgeschich-
ten« (VA 226) wahrnehmbar und erzihlbar. Das Muster und die Geschichten kénnen erst

»am Ende in Urkunden und Denkmalern verzeichnet werden, in Gebrauchsgegenstan-
den und Kunstwerken sichtbar gemacht werden, im Gedichtnis der Generationen wie-
der und wieder nacherzihlt und in allen méglichen Materialien vergegenstindlicht
werden« (VA 227).

Arendts Verstindnis von Politik ist nicht nur nach vorne gerichtet offen und damit stets
ergebnisoffen, sondern auch beziiglich ihres Anfangs, ihrer Konstitution. Anders formu-

18 Habermas, Hannah Arendts Begriff, 291. Vgl. auch Vowinckel, Geschichtsbegriff, 146: »Geschichte
entstehtaus Handlungen, aber nichtaus allen Handlungen entsteht Geschichte [...]. Damitaus der
Handlung Geschichte werden kann, miissen mindestens zwei Faktoren zusammenwirken: Erstens
mufd die Geschichte als solche erkennbar sein, [...] und zweitens miissen Zeugen vorhanden sein,
die sie entweder aufschreiben oder weitererzéhlen.«

19 Welz, »Reiner Raptus«, 103.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

liert: Nicht nur die Ergebnisse und Folgen politischen Handelns und Sprechens sind kon-
tingent,” sondern auch ihre Primissen.

Was aber passiert, wenn ein Staat diese Pluralitit missachtet, sie gar mit allen Mit-
teln — ob bewusst oder unbewusst — zerstort? Dass Arendt in Vita activa zu Protokoll gibt,
ihre Reflexionen seien »von den Erfahrungen und den Sorgen der gegenwirtigen Situa-
tion« (VA 13) geleitet, ist Ausdruck ihrer lebenslinglichen Auseinandersetzung mit dem
totalitiren System des Dritten Reiches und der stalinistischen Herrschaft. Arendt be-
wegt die Frage, inwiefern deren antipolitische Ideologien auch iber ihre Schreckens-
herrschaften hinaus wirksam waren. Denn sie waren gerade darauf bedacht, den Raum
zwischen den Menschen so lange zu verringern, bis er schliefilich (beinahe) inexistent
war.” Im Arendt'schen Sinne verschwand damit aber auch die Politik als solche. »Die
Sehnsucht nach einer unpolitischen Politik schien plétzlich ihre Erfiillung zu finden. [..]
Der antipolitische Affekt will sich nicht abfinden mit der Tatsache der Pluralitit der Men-
schen, sondern sucht nach dem grofRen Singular: der Deutsche, das Volk, der Arbeiter,
der Geist.«** Was Giimiigay gegenwirtigen westlichen Gesellschaften zur Last legt, nim-
lich Pluralitit zugunsten stereotypischer Kategorisierungen in der Sprache zu eliminie-
ren, erachtet Arendt fitr symptomatisch in totalitiren Gesellschaftssystemen. Diese Pro-
blematik behandelt Arendt in nuce auch in ihrem 1967 im New Yorker veroffentlichten Es-
say Truth and Politics.

4.2. Von gesicherten Vernunftwahrheiten und von Liigen
bedrohten Tatsachenwahrheiten

Der genannte Essay erschien 1969 unter dem Titel Wahrheit und Politik erstmals auf
Deutsch, wobei diese Fassung eine Fufinote unterschligt, die im englischen Original
Auskunft tiber den zeitgeschichtlichen Kontext und Arendts Motivation gibt, sich mit
der Thematik zu beschiftigen:

»This essay was caused by the so-called controversy after the publication of Eichmann
in Jerusalem. Its aim is to clarify two different, though interconnected, issues [...]. The
first concerns the questions of whether it is always legitimate to tell the truth [..]?
The second arose through the amazing amount of lies used in the >controversy<— lies

20 Vgl. Oeftering, Hannah Arendts »Wahrheit und Politik, 30.

21 Im Rekurs auf Arendt fordert darum Bauman, Dialektik, 165, auch in heutigen Diskursen ein Ge-
genbild zum effizienzorientierten Politikmodell des Dritten Reiches: »Aus der Sicht der Opfer hilt
der Holocaust viele Lehren bereit — die wichtigste [..]: Rationalitat ist als einziger Wertmafistab
fur die Leistungsfahigkeit von Organisationen vollig unzureichend. In dieser Hinsicht besteht wis-
senschaftlicher Nachholbedarf, damit die Uberbetonung der zunehmenden Effizienz menschli-
chen Handelns, die zu Lasten qualitativer Kriterien, wie etwa moralischer Normen, geht, nicht da-
zu flihren soll, dass die moglichen negativen Konsequenzen nicht zu Ende gedacht werden.« Ah-
rens, Uberlegungen, 265, hilt indes zu Recht fest, dass Arendts Lehre »nicht, wie die von Bauman
gezogene, in Richtung Moral [geht], sondern Freiheit in den Vordergrund [stellt]«.

22 Safranski, Eine deutsche Affare, 363.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

229


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Zeug_innenschaft und Sprache

about what | had written, on one hand, and about the facts | had reported, on the
other.«*

Als Folge ihrer Berichterstattung vom Prozess gegen den SS-Obersturmbannfithrer
Adolf Eichmann fiir den New Yorker prigte Arendt die Formel von der »Banalitit des
Bosen« (EJ 56).%* Damit driickte Arendt aus, dass Eichmann kein unmenschliches Mons-
trum war, sondern einen geradezu gewohnlichen Charakter hatte. Arendt beschrieb
Eichmann als einen »typischen Kleinbiirger« (E] 106), der »weder pervers noch sadis-
tisch, sondern schrecklich und erschreckend normal« (EJ 400) war. Er stand gleichsam
fiir einen besonderen Typ des modernen Menschen, nimlich »einer, der jeglichen Welt-
bezug verloren hat«**. Eichmann war insofern »normal« und »keine Ausnahmex, als
»unter den Umstinden des Dritten Reiches« sich nur »Ausnahmen« [...] so etwas wie ein
>normales Empfinden« bewahrt hatten« (EJ 100).2¢ Um im totalitiren System zu iiberle-
ben und die durch Ungerechtigkeiten geschaffene Welt aufrechtzuerhalten, ignorierte

23 Arendt, Truth and Politics.

24  Die Formel kommt, wie Arendt selbst in der Vorrede der deutschen Ausgabe vermerkt, im Bericht
selbst»nur auf der Ebene des Tatsdchlichen zur Sprache« (E] 56), d.h. nicht auf der Ebene des Tex-
tes, also nicht begrifflich. Die im New Yorker veroffentlichten Artikel bescherten Arendt eine Flut
harscher Kritik und bitterer Polemik. Im Wesentlichen wurde Arendt fiir zwei Punkte gertigt. Zum
einen wurde ihr vorgeworfen, die von Beginn an deutlich zutage tretende antisemitische Einstel-
lung Eichmanns nicht geniigend ernst genommen zu haben. Zum anderen wurde kritisiert, in ihrer
Darstellung entstehe der Eindruck, die jiidischen Fiihrungsgruppen, insbesondere die Judenrite,
hitten mitihrem Versuch, die Verfolgung zu unterlaufen, einen Beitrag zur Durchfiihrbarkeit und
tatsichlichen Durchsetzung des Massenmordes geleistet. Eine Einfithrung in die Kontroverse bie-
tet Mommsen, Hannah Arendt und der Prozess. Die Beitrage in Smith (Hg.), Hannah Arendt Revisi-
ted, beleuchten die Kontroverse aus unterschiedlichen disziplindaren Perspektiven. Arendt selbst
nimmt in der genannten Vorrede dazu Stellung (E] 49-68). Fiir eine Sammlung der zeitgendssi-
schen Kritiken selbst vgl. Krummacher (Hg.), Die Kontroverse. Vgl. auch den kurzen Briefwechsel
zwischen Arendt und Gershom Scholem, der ihr einen Mangel »der Liebe zum jidischen Volk«und
eine »Akzentsetzung« vorwirft, die »véllig einseitig« und »dadurch bitterbose« wirke (Scholem/
Arendt, Ein Briefwechsel, 65). Auf den Vorwurf der mangelnden Liebe reagierte Arendt wie folgt:
»Erstens habe ich nie in meinem Leben irgendein Volk oder Kollektivsgeliebt<[...] Ich liebe in der
Tat nur meine Freunde und bin zu aller anderen Liebe véllig unfiahig. Zweitens aber ware mir diese
Liebe zu den Juden, da ich selbst jadisch bin, suspekt. Ich liebe nicht mich selbst und dasjenige,
wovon ich weif3, dafd es irgendwie zu meiner Substanz gehort.« (A.a.0., 73.) Zur Kontroverse zwi-
schen Scholem und Arendt vgl. ausfiihrlicher Mosés, Das Recht. In einer Art»Selbstverstindigung«
(Ludz, Zur deutschen Ubersetzung, 175) hilt Arendt 1965 an der New School for Social Research in
New York eine Vorlesung Uber das Bése, in der sie ausfiihrlich auf ihren Begriff der Banalitit des
Bosen reflektiert. Hier weist sie nach, warum sie — im Unterschied zu ihren Ausfithrungen in Ele-
mente und Urspriinge totaler Herrschaft — nicht mehr vom radikal Bésen (vgl. auch DT 181), sondern
der Banalitat des Bosen spricht. (Vgl. dazu Elon, Hannah Arendts Exkommunizierung, 21-23.) Ent-
sprechend hilt sie bereits im genannten Brief gegeniiber Scholem fest: »Sie haben vollkommen
recht, | changed my mind und spreche nicht mehr vom radikal Bésen. [...] Ich bin in der Tat heute
der Meinung, dafd das Bose immer nur extrem ist, aber niemals radikal, es hat keine Tiefe, auch kei-
ne Damonie. [...] Tiefaber und radikal istimmer nur das Gute.« (Scholem/Arendst, Ein Briefwechsel,
78.)

25  Nangz, Die Gefahr ist, 66.

26  Vgl. Arendt, Das Bild, 52: »Liigen allein, das reichte nicht aus. Damit man ihnen glaubte, mufiten
die Nazis die Wirklichkeit selbst umliigen und die Juden wie Untermenschen aussehen lassen.«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

Eichmann die Tatsachen und bediente sich der Liige und des Selbstbetrugs. Das syste-
matische Liigen der Nazis fithrte dazu, dass »die Unterscheidung zwischen Wahrheit
und Unwahrheit, zwischen Recht und Unrecht aus dem Bewusstsein der Menschen«*’
verschwand. Die Grundlagen fiir politisches Handeln wurden damit zerstort, zumal
dieses die Urteils- und Handlungsfihigkeit der Biirger_innen voraussetzt. In Wahrheit
und Politik zeigt nun Arendt auf, dass diese Zerstorung, obwohl sie paradigmatisch fir
totalitire Systeme ist, nicht auf solche begrenzt ist: Auch Demokratien, Arendt nennt
die moderne Massendemokratie der USA,*® sind dafiir anfillig. Das hat gemaf Arendt
mit einem grundsitzlichen »Konflikt zwischen Wahrheit und Politik« (WP 49f.) und mit
ihren »einander entgegengesetzten Lebensweisen« zu tun, nimlich »der Lebensweise
des Philosophen, wie sie erst von Parmenides und dann von Plato beschrieben und
verstanden wurde, und der Lebensweise des Staatsbiirgers« (WP 50). Wihrend sich tra-
ditionell die Philosophie um die sWahrheit< bemiiht, so zihlen in der Politik Meinungen
und Interessen — »mehr noch, Lige und Tauschung gehoren oft zum politischen Kal-
kiil«*”. Diesen Umstand, dass Politik strategisches Handeln bedeutet und darum auch
die Liige miteinschlieRen kann, stellt Arendt nicht infrage. Doch sie kritisiert, dass,
wenn die Lige systematisch wird, die Politik und damit der Wirklichkeitsbezug des
offentlichen Lebens auf dem Spiel steht. »In der totalen Herrschaft — aber auch iiberall
dort, wo die Liige die Fithrung in der Auslegung der Welt iibernommen hat - tritt an die
Stelle der Beurteilung von Meinungen und Handlungen die Eiseskilte der Logik, die aus
verlogenen Prinzipien erbarmungslos die Konsequenz zieht.«*° sWahrheit< muss darum
auch und gerade eine politische Kategorie sein, weil nur im Austausch der Pluralititen
»die>Richtigkeit« unseres Denkens« (WP 53)*" iiberpriift werden kann. Damit Menschen
politisch urteilen konnen, bediirfen sie des Austausches von Meinungen innerhalb einer
Gesellschaft:

»Die Wahrheitselbstist kommuniziert, sie verschwindet und kann auferhalb der Kom-
munikation nicht konzipiert werden [..]. Nur in der Kommunikation zwischen Zeitge-
nossen oder zwischen Lebenden und Toten enthiillt sich die Wahrheit.«*

Im Anschluss an Gumiigay lief3e sich folglich sagen, dass im politischen Raum Ligen
zu linguistischen Liicken fithren, zumal diese Ausdruck eines Machtgefilles sind. Soll
>Wahrheit« politisch wirksam sein, bedarf sie darum gemif Arendt der Sprecher_in-
nen, die sie nicht nur etablieren, sondern auch verbiirgen. Es braucht Menschen, die die
>Wahrheit<sagen. Das ist besonders dann vonnéten, »wenn es sich, wie bei historischen

27  Nanz, Die Gefahr ist, 67.

28  Vgl. wp 81f.

29  Schmidt, Zeugenschaft, 74.

30 Vollrath, Hannah Arendt iber Meinung, 88.

31 Der Gedanke ist in Anlehnung an Kants Idee vom 6ffentlichen Gebrauch der Vernunft formuliert.
Vgl. dazu auch Arendts Vorlesung iber das Urteilen und iiber Kants politische Philosophie, in der
Arendt vermerkt, dass Kant »glaubt, dass das Denkvermdégen selbst von seinem 6ffentlichen Ge-
brauche abhingig ist. Ohne die >Uberpriifung durch die freie und 6ffentliche Untersuchungesind
kein Denken und keine Meinungsbildung méglich« (Arendt, Das Urteilen, 56). Zu Arendts Ausein-
andersetzung mit Kant in Wahrheit und Politik vgl. Vollrath, Hannah Arendt (iber Meinung, 100f.

32 Arendt, Menschen in finsteren Zeiten, 104.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

231


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Zeug_innenschaft und Sprache

Tatbestinden, um kontingente und nicht logisch evidente Wahrheiten handelt«**. Diese
Sprecher_innen bestimmt Arendt, wenn auch marginal, so doch explizit, als Zeug_in-
nen. Denn im politischen Raum braucht>Wahrheit«»Menschen, die Zeugnis ablegen fiir
das, wasistund fiir sie in Erscheinung tritt, weil es ist« (WP 46). Doch was versteht Arendt
in Wahrheit und Politik iberhaupt unter >Wahrheit<?

»Arendt meidet in ihrem Aufsatz bewusst eine metaphysische Erorterung dessen,
was Wahrheit ist [...].«<** >Wahrheit« wird hier ausschliefilich unter politischen Gesichts-
punkten erértert, d.h., Arendt fragt danach, »welchen Gefahren jede Art von Wahrheit
im politischen Bereich ausgesetzt ist« (WP 48). Dabei unterscheidet sie jedoch in Leib-
niz’scher Manier zwei Arten von >Wahrheiten«: Tatsachenwahrheiten und Vernunftwahr-
heiten.*® Wihrend Arendt unter Vernunftwahrheiten »mathematische, wissenschaftli-
che und philosophische Wahrheiten« (WP 48) versteht, kennzeichnet sie demgegeniiber
Tatsachenwahrheiten als »die unweigerlichen Ergebnisse menschlichen Zusammenle-
bens und -handelns, [welche, MK] die eigentliche Beschaffenheit des Politischen ausma-
chen« (WP 49). Anders formuliert: Tatsachenwahrheiten sind das, was Einzelnen wider-
fahre, das also, was sich nur individuell bezeugen lisst. Vernunftwahrheiten hilt Arendt
nicht fiir bedroht, zumal beispielsweise mathematische Gesetze noch dann wahr sind,
wenn die Biicher, in denen sie beschrieben werden, verbrannt wiirden: Die Schwerkraft
bleibt wahr, auch wenn sie schriftlich und miindlich nicht mehr tradiert wird. In der Poli-
tik sind darum gerade sWahrheiten<in jenem zweiten Sinne, Tatsachen, gefihrdet, denn
sie »stehen immer in der Gefahr, nicht nur auf Zeit, sondern méglicherweise fiir immer
aus der Welt zu verschwinden« (WP 49). Das hingt damit zusammen, dass Tatsachen-
wahrheiten im politischen Raum durch Liigen gleichsam eliminiert werden kénnen:

»[S]ie tauchen auf und verschwinden im Flu der ewig wechselnden menschlichen An-
gelegenheiten, in einem Bereich, in dem nichts permanenter ist als die vielleicht auch
nur relative Permanenz der menschlichen Geistesstruktur. Sind sie erst einmal verlo-
ren, so wird keine Anstrengung des Verstandes oder der Vernunft sie wieder zuriick-
bringen kénnen.« (WP 49)

Wenngleich beide sWahrheiten« Subjekte voraussetzen, die sie begriinden, so hilt Arendt
die Chance, dass beispielsweise Einsteins Relativititstheorie, auch wenn er sie nicht
uberliefert hitte, irgendwann wieder aufgetreten wire, fiir »erheblich besser, als dass
»eine einzige Tatsache, ist sie erst einmal vergessen oder [..] fortgelogen, eines Tages
wieder entdeckt werden wird« (WA 49). Was die Tatsachenwahrheit im politischen Raum
so prekir macht, ist nimlich nicht nur die Gefahr ihrer Eliminierung durch die Liige,
sondern dass ihre Wirklichkeit von der Kommunikation eines handelnden Subjekts
abhingt. Kurzum: Eine Tatsache ist nur dann wahr, wenn sie von Menschen bezeugt
wird.

33 Schmidt, Zeugenschaft, 74.

34 EE100.Vgl. WP 48: »Die Frage, was Wahrheit eigentlich sei und ob sie sich dem Menschen offen-
bart oder ob sie, wie die Neuzeit meint, vom menschlichen Geist produziert wird, kdnnen wir hier
getrost beiseite lassen [..].«

35  Vgl. Schepers, Art. Vernunftwahrheiten.

36  Vgl. Villa, Politics, 96.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

»Sie handelt ihrem Wesen nach von rein menschlichen Dingen, betrifft Ereignisse und
Umstinde, in die viele Menschen verwickelt sind, und ist abhdngig davon, daff Men-
schen Zeugnis ablegen; selbst wenn es sich um reinsprivate< Tatbestinde handelt, macht
sich ihre Wirklichkeit erst geltend, wenn sie bezeugt und Gegenstand einer Kundge-
bung geworden sind.« (WA 57, Hervorhebung MK)

Wenn aber Tatsachen davon abhingig sind, dass sie von Zeug_innen verbiirgt werden,
inwiefern unterscheiden sie sich dann von Meinungen? Obwohl sie »streng voneinander
unterschieden werden miissen, stehen sie sich fiir Arendt erst einmal nicht »antagonis-
tisch gegeniiber« (WA 57):

»Tatsachen sind der Gegenstand von Meinungen, und Meinungen konnen sehr ver-
schiedenen Interessen und Leidenschaften entstammen, weit voneinander abweichen
und doch alle noch legitim sein, solange sie die Integritit der Tatbestidnde, auf die sie
sich beziehen, respektieren.« (WA 57f.)

Das bedeutet: Arendt ignoriert den Umstand nicht, dass auch Tatsachen immer wie-
der neu interpretiert werden und damit Neuauslegungen unterliegen.*” Gleichwohl be-
steht sie auf einer »Integritit der Tatbestinde«: Arendt geht von einem nicht anzutas-
tenden Bestand »elementare[r] Daten« aus, zu deren Beseitigung ein »Machtmonopol
[...] iber die gesamte zivilisierte Welt« (WA 59) vonnoten wire. Dafiir erinnert Arendt an
eine Anekdote Georges Clemenceaus, der auf die Frage eines Vertreters der Weimarer
Republik, was in 100 Jahren iiber den Ersten Weltkrieg gesagt werden wiirde, antworte-
te: »Das weifd ich nicht [...], aber eine Sache ist sicher, sie werden nicht sagen: Belgien fiel
in Deutschland ein.« (WA 58) Das Beispiel macht klar, inwiefern Arendt einerseits von
einer Gefihrdung der >Wahrheit« in der Politik ausgeht, andererseits darauf pocht, sol-
che grundlegenden Daten vor Liigen zu schiitzen. Dass Tatsachenwahrheiten nicht nur
in totalitiren Systemen, sondern auch in Demokratien gefihrdet sind, hingt denn fir
Arendt mit der Betonung der Freiheit der Meinungsiuflerung in demokratischen Ge-
sellschaften zusammen.

4.3. Sagen, was wal(h)r (ist): Das Zeugnis im angeblichen
Spannungsverhaltnis von >Wahrheit< und Demokratie

Im 6ffentlichen Raum gibt es fiir Arendt zwei Arten des Sprechens: das AuRern von Mei-
nungen und das Aussprechen von sWahrheit«. In einer Demokratie nun steht nichts au-
Rer Frage. Sie ist der Ort, der sich durch freie Meinungsiuflerung auszeichnet und an
dem sich eine Uberzeugung im Diskurs beweisen muss: Zwischen verschiedenen Mei-
nungen werden Urteile gefillt und aufgrund Letzterer politische Gruppen gebildet. Und
so hilt auch Arendt fest, dass »die Diskussion, der Austausch und Streit der Meinun-
gen, [...] das eigentliche Wesen allen politischen Lebens aus[macht]« (WP 61). Wer im 6f-
fentlichen Raum urteilen will, braucht darum entweder »Augenzeugen [...] oder Doku-
mente, Aufzeichnungen, Denkmaler aller Art« (WP 65). Die Problematik dabei ist, dass

37  Vgl. Oeftering, Hannah Arendts »Wahrheit und Politik, 32.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

233


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Zeug_innenschaft und Sprache

Erstere »notorisch unzuverlissig sind« und Letztere »insgesamt eines gemeinsam ha-
ben, nimlich daf} sie gefilscht werden konnen« (WP 65). Vor allem aber schlie3t eine
Tatsachenwahrheit — und hierin zeigt sich nun doch der Unterschied zu Meinungen -
die politische Debatte aus, weil sie »einen Giiltigkeitsanspruch stellt« (WP 61). Kurzum:
»Alle Wahrheiten [...] unterscheiden sich von Meinungen und Ansichten durch den Wahr-
heitsanspruch, dasheifit durch die Art und Weise, wie sie Giiltigkeit beanspruchen.« (WP
59) Aus der Perspektive der Politik ist darum »Wahrheit despotisch« (WP 61), sWahrheit«
und Demokratie stehen gleichsam in einem Spannungsverhaltnis.*® Zwischen der Plu-
ralitit einer Gesellschaft und der einzelnen Person, welche die sWahrheit« sagt, d.h. be-
zeugt, kommt es zu einem Konflikt, weil Letztere aufgrund des Geltungsanspruches ge-
maf Arendt mit unhinterfragbarer Autoritit auftritt.*® Entsprechend hilt auch Renaud
Dulong im Anschluss an Arendt fest:

»[L]e vrai est problématique pour I'ordre social non parce qu’il troublerait le régime
des meeurs (Socrate), ni parce qu’il menacerait une domination idéologique (Galilée),
mais parce qu'il introduit un élément de coercition dans un champ dont le fonction-
nement suppose une totale liberté d’opinier.«*°

Die Politik steht auf »Kriegsfu mit Wahrheit in allen ihren Formen« (WP 44). Das »un-
bekiitmmerte Aussprechen von Faktizititen« wird sodann erst einmal als »eine antipo-
litische Haltung empfunden« (WP 59). Gegen Tatsachenwahrheiten lisst sich politisch
darum nicht nur mit der Liige vorgehen, sondern auch, indem mensch sie in Meinun-
gen verwandelt:

»Unbequeme geschichtliche Tatbestinde, wie dafd die Hitlerherrschaft von einer
Mehrheit des deutschen Volkes unterstiitzt oder daf Frankreich im Jahre 1940 von
Deutschland entscheidend besiegt wurde oder auch die profaschistische Politik des
Vatikans im letzten Krieg, werden behandelt, als seien sie keine Tatsachen, sondern
Dinge, iber die man dieser oder jener Meinung sein kénne.« (WP 55)

Anders formuliert: Die unbegrenzte Meinungsfreiheit einer Demokratie birgt immer
auch eine Gefahr. »Was hier auf dem Spiele steht, ist die faktische Wirklichkeit selbst,
und dies ist in der Tat ein politisches Problem allererster Ordnung.« (WP 55) Die Freiheit
der Meinungsiuflerung entwertet gleichsam das simple Aussprechen von >Wahrheits,
jener anderen Art des Sprechens im offentlichen Raum. »Wer einfach eine Tatsache
ausspricht, der bringt keine Meinung vor und argumentiert auch nicht.«<* Wo also
kommen die Menschen zu stehen, die von den Tatsachen zeugen? Oder anders gefragt:
Welche Position nehmen die Zeug_innen in diesem postulierten Spannungsverhiltnis
von >Wahrheit«und Demokratie ein?

38 Vgl EE 101f.

39  Vgl. Villa, Politics, 96: Arendt »argue[s] that the public realm is the realm of opinion; that truth
in this realm is never univocal, but rather perspectival; that the process of opinion formation
and judgment are among the most woefully neglected rational activities of man as a thinking,
public being«.

40 Dulong, Le témoin, 129.

41 EE101.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

Wie gezeigt, sind Tatsachen im politischen Raum fiir Arendt im Zeugnis einzelner
Menschen verbiirgt. Damit das Zeugnis Gegenstand des politischen Diskurses und so-
dann des gesellschaftlichen Wissens wird, bedarf es innerhalb der Pluralitit einzelner
Subjekte, die Tatsachen aussprechen. Wie bei Giimiigay entscheidet auch bei Arendt die
Sprache bzw. das Sprechen iiber die Wirklichkeiten einer Gesellschaft. Aufgrund des
Spannungsverhiltnisses zwischen >Wahrheit« und Demokratie funktioniert das gemifd
Arendt aber nur, wenn die Zeug_innen auflerhalb des politischen Raumes stehen:

»Wer nichts will als die Wahrheit sagen, steht aufderhalb des politischen Kampfes, und
er verwirkt diese Position und die eigene Glaubwiirdigkeit, sobald er versucht, diesen
Standpunkt zu benutzen, um in die Politik selbst einzugreifen.« (WP 86)

Anders formuliert: Die Vertrauenswiirdigkeit der Zeug_innen liegt nicht nur in ihrem
Stehen auflerhalb des politischen Raumes begriindet, sondern sie zeigt sich gemif}
Arendt gerade in ihrer apolitischen Haltung. Zeug_innen miissen politisch neutral blei-
ben. Im Aussprechen der >Wahrheit¢, im Zeugnis, wird eine Distanz gegeniiber der
Politik gewahrt. Nur so kann sich das Zeugnis der der Politik innewohnenden Tendenz,
sich tiber Tatsachen hinwegzusetzen, widersetzen. Denn:

»[Dlie bewufite Leugnung der Tatsachen —die Fahigkeit zu liigen —und das Vermdgen,
die Wirklichkeit zu verandern —die Fahigkeit zu handeln —hdngen zusammen; sie ver-
danken ihr Dasein derselben Quelle: der Einbildungskraft.«*>

Der springende Punkt ist fiir Arendt sodann der, dass sich gerade in der apolitischen Hal-
tung der Zeug_innen ihre besondere politische Rolle zeigt. »Die Integritit einer Demokra-
tie fufdt Arendt zufolge in betrichtlichem Mafle darauf, dass die Wahrheit historischer
Fakten weder mit politischen Mitteln manipuliert und unterdriickt wird, noch mit dem
Verweis auf die freie Meinungsiufierung relativiert wird.«* Wo Zeug_innen mehr als
die >Wahrheit« sagen, diese nimlich deuten bzw. iiber sie urteilen, verkennen sie gemif
Arendt ihre Funktion und werden so selbst politisch. Diese angebliche Problematik hat
Arendt vor allem im Rahmen ihrer Berichterstattung vom Eichmann-Prozess themati-
siert.*

Neben Eichmann, der sich 33,5 Sitzungen im Zeug_innenstand befand, wurden, so
berichtet Arendt, in »fast doppelt so vielen Sitzungen« (EJ 335) rund einhundert Belas-
tungszeug_innen angehort.* Diese hitten aber zu einem grofRen Teil keine prozessrele-
vanten Informationen geliefert,*® sondern berichteten »fiir ein Land Europas nach dem

42 Arendt, Die Liige in der Politik, 8f.

43 EE102.

44  Vgl. dazu Mosés, Das Recht, 87f., der bemingelt, dass in Arendts Eichmann-Bericht unterschiedli-
che Kategorien des Urteils durcheinandergeraten, »und zwar das juristische Urteil, das historische
Urteil und das moralische Urteil« (a.a.0., 87). Die Unterscheidung ist wichtig, misste aber an an-
derer Stelle ausfiihrlicher bedacht werden.

45  Einedetaillierte Schilderung der Vorgange bei der Zeug_innen-Auswabhl fiir den Eichmann-Prozess
bietet Engelke, Geschichte, 182—188.

46  Diese Unfihigkeit attestiert Arendt auch Eichmann (vgl. Elon, Hannah Arendts Exkommunizie-
rung, 21). Obwohl der Oberstaatsanwalt Gideon Hausner den Wert von Informationen dieser Art
schitzte, war er gerade um »ein lebendes und lebendiges Protokoll einer gigantischen menschli-

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

235


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Zeug_innenschaft und Sprache

anderen iiber das Grauen der »Endlésung« (EJ 335). In ihrem Bericht bemingelt Arendt,
dass die meisten Zeug_innen nicht iiber »die Gabe, Geschehenes einfach wiederzuge-
ben, verfigten — »ganz zu schweigen von der seltenen Fahigkeit, Ereignisse, die 16 oder
gar 20 Jahre zuriickliegen, von dem zu trennen, was man in der Zwischenzeit gelesen,
gehort und sich vorgestellt hat« (EJ 336). Viele der Zeug_innen waren Autor_innen, die
ihr Zeugnis bereits schriftlich veroffentlicht hatten. Sie »bezeugtens, was gedruckt vor-
lag, oder wiederholten, was sie unzihlige Male 6ffentlich vorgetragen hatten« (EJ 336).*
Dieser harschen Kritik fillt auch die Zeugenaussage des Schriftstellers »K-Zetnik«*® zum
Opfer: Nachdem er in einer unverstindlichen Sprache und mit unnétigen Metaphern
seine Aussage gemacht habe, so Arendt, und schliefilich »sehr behutsam und sehr hof-
lich« unterbrochen wurde mit der Bitte, doch auf die gestellten Fragen zu antworten,
sei er, »offenbar tief beleidigt, in Ohnmacht [...] [gefallen, MK], so daf’ weitere Fragen
sich eriibrigten« (EJ 336)*. Dass sich die Shoah méglicherweise itberhaupt nicht sinn-
haft bezeugen lisst aufgrund der Traumatisierung ihrer Opfer, stellt Arendt nicht infra-
ge.”® Mehr noch: Es erscheint ihr geradezu absurd, dass Opfer das ihnen Widerfahrene
in seiner Totalitit erfassen und bezeugen kénnen.* Vor allem aber kritisiert sie, dass der
Prozess in Jerusalem den Eindruck erweckte, die Zeug_innen hitten die Aufgabe, das Ge-
wesene in einen gréfieren Kontext zu integrieren und damit zu deuten. Was Arendt sich

chen und nationalen Katastrophe, obwohl es nie mehr sein konnte als nur ein schwaches Echo der
tatsdchlichen Ereignisse« (Hausner, Gerechtigkeit, 444), bemiiht. Denn ein kleiner Teil aus dem Ar-
chiv wire Hausner gemaf hinreichend gewesen, »Eichmann zehnmal zu verurteilen« (ebd.). Vgl.
dazu ausfiithrlicher Wieviorka, Die Entstehung.

47  Die Recherchen David Cesaranis ergaben, dass Hausner und sein Team die Zeug_innen-Aussagen
im Vorhinein einem Prozess der Filtration unterzogen. Sie hatten klare Vorstellungen davon, was
die Weiterlebenden zu bezeugen hatten und was nicht: »[Tlhe prosecution eliminated those
[testimonies, MK] who were not relevant to the case, articulate, consistent, and willing to edit
their memoires on demand.« (Cesarani, Trial, 47.) Vgl. dazu Michaelis, Die Autoritit, 270—273.

48  Gemeint ist Yehiel De-Nur, der unter dem Pseudonym K. Tzetnik bzw. Ka-Tzetnik 135633, seiner
Haftlingsnummer in Auschwitz, mehrere Bicher veréffentlichte. Die Werke werden auch als Ho-
locaust-Pulp-Fiction bezeichnet, weil sie sich »with grotesque scenes of torture, perverse sexuality,
and cannibalism« (Mikics, Holocaust) gleichsam zwischen Fiktion und Zeugnis bewegen.

49  Arendt unterschligt, dass K-Zetnik ins Krankenhaus gebracht werden musste und dort fiir zwei
Wochen blieb (Felman, The Juridical Unconscious, 137, sowie Yablonka, The State, 110, und Dou-
glas, The Memory, 147f.). Vgl. zur Zeugenaussage K-Zetniks auch Bachmann, Der abwesende Zeu-
ge, 112-119, der den Ohnmachtsanfall selbst als Zeug_innenschaft deutet, namlich als kérperliche
Zeug_innenschaft. Der Ohnmachtsausfall istin dieser Deutung nicht, wie Arendt suggeriert, thea-
tralische Inszenierung, sondern Ausdruck »der Sprachlosigkeit des Kérpers« (a.a.0., 116). Ich kom-
me spater (s. unten I11.5.2.) ausfiithrlicher darauf zuriick.

50 Vgl Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit, 7f., sowie meine Bezugnahme weiter oben (s. 11.1.). Vgl.
auch Arendt, Das Bild, 51: »Die Menschheitsgeschichte kennt keine Geschichte, die zu berichten
schwieriger wére. Die ungeheuerliche Gleichheit in der Unschuld, die das unausweichliche Leit-
motiv darin bildet, zerstort die eigentliche Grundlage, auf der Geschichte gemacht wird —und da-
mit insbesondere unsere Fahigkeit, ein noch so weit von uns entferntes Ereignis zu begreifen.«

51 Vgl.a.a.0, 52: »Keiner denkbaren Chronik gelange es, sechs Millionen tote Menschen in ein poli-
tisches Argument zu verwandeln.« In Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft spricht Arendt vom
»0dium der Unglaubwiirdigkeit« (Arendt, Elemente, 646).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

stattdessen von den Zeug_innen erhoftte, formuliert sie in einem Brief an Heinrich Blii-
cher: »[W]enn es auch nur darum ginge, dass ein einfacher Mensch, der sonst nie eine
solche Gelegenheit hitte, die Méglichkeit hat, in 10 Sitzen laut und 6ffentlich und ohne
Pathos zu sagen, was war, hat sich alles gelohnt.«** Was Arendt fordert, ist also genau
das, was sie spiter in Wahrheit und Politik als Signum der Sprecher_innen der Tatsachen
bestimmt: keine Meinungen, keine Argumente, keine Urteile, sondern schlicht das Aus-
sprechen der>Wahrheit«. Kiirzer: Zeug_innen sollen sagen, was war.>® Der einzige Zeuge,
der dies im Eichmann-Prozess gemif3 Arendt vermochte und damit als Ausnahme die
Regel bestitigte, war Zindel Grynszpan. Der polnische Jude war seit 1913 Inhaber eines
Lebensmittelgeschifts, bis er 1937 innerhalb von 24 Stunden enteignet und samt seiner
Familie tiber die Grenze Polens deportiert wurde.

»Nun stand er hier als Zeuge und erzihlte seine Geschichte, sorgfiltig auf die Fragen,
die ihm der Staatsanwalt stellte, antwortend; er sprach klar und fest, ohne Ausschmii-
ckung, nicht ein Wort zuviel [...].« (E] 341)

Arendt gibt in der Folge Grynszpans Zeugnis wieder und kommentiert dieses geradezu
euphorisch mit den Worten »Jeder, jeder soll seinen Tag vor Gericht haben«, um jedoch
noch im gleichen Satz anzufiigen: »ein torichter Gedanke« (JE 343). Denn in der Folge
macht Arendt die Erfahrung, dass kein anderes Zeugnis der Wahrhaftigkeit dieses Zeu-
gen gerecht werden wiirde:**

»In den endlosen Sitzungen, die dann folgten, stellte sich heraus, wie schwer es ist,
eine Geschichte zu erzdhlen, daf es hierzu [..] einer Reinheit der Seele, einer unge-
spiegelten und unreflektierten Unschuld des Herzens und Geistes bedarf, die nur die
Gerechten besitzen. Nicht einer, weder vorher noch nachher, konnte es mit der unan-
tastbaren schmucklosen Wahrhaftigkeit des alten Mannes aufnehmen.« (EJ 343)

Die spezifisch politische Funktion des Zeugnisses im 6ffentlichen Raum besteht darin,
»in 10 Sitzen laut und 6ffentlich und ohne Pathos zu sagen, was war«. Das apolitische
Zeugnis istdann politisch, wenn es sich genau darauf beschrinke. Der Grund dafiir liegt,
wie ich im Folgenden zu begriinden versuche, in der Bestimmung der,_des Einzelnen in
der Pluralitit, d.h. dem Faden im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten begriin-
det. Auf einen Satz gebracht: Die Arendt’'sche Sprache des Zeugnisses hat zwar einen
epistemischen Wert, aber keine hermeneutische Funktion. Jedenfalls nicht wihrend des
Prozesses des Bezeugens selbst. Denn die Bedeutung des Zeugnisses als Faden lisst sich
erstim grofReren Gewebe, und das bedeutet im Nachhinein, erkennen. Zeug_innen sind
>Wahrheits<-Sprecher_innen, aber keine Hermeneut_innen dieser >Wahrheit«. In Vita ac-
tiva betont Arendt nimlich, dass die

52 Arendt/Bliicher, 25.4.1961.

53  In dieser Hinsicht erinnert Arendts Zeug_innenschafts-Verstindnis an den griechischen Begriff
des histor (s. oben 11.5.1.).

54 Interessanterweise wird in den unterschiedlichsten Zeug_innenschafts-Debatten gerade der Eich-
mann-Prozess aus der Retroperspektive als Wendepunkt im Umgang mit Zeug_innen-Aussagen
von Weiterlebenden der Shoah interpretiert. Vgl. etwa Wieviorka, Die Entstehung, sowie Zangl,
Poetik, 74.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

237


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Zeug_innenschaft und Sprache

»volle Bedeutung dessen, was sich handelnd jeweils ereignete, nicht diejenigen [ken-
nen], die in das Handeln verstrickt waren und direkt von ihm betroffen, sondern derje-
nige, der schliefdlich die Geschichte tiberblickt und sie erzahlt [...], weil die eigentliche
Signifikanz dieser Absichten, Ziele und Motive ja erst erscheint, wenn das Gesamtge-
webe, in das sie schlugen, halbwegs bekannt ist« (VA 240).

4.4, Zeug_innenschaft als riickwartsgewandte Prophetie
durch die >apolitischen« Politiker_innen

Arendt fordert, dass im Aussprechen der >Wahrheit<, im Zeugnis, eine Distanz gegeniiber
der Politik gewahrt wird, damit die sWahrheit< nicht von dieser korrumpiert wird. Und
ganz grundsitzlich geht Arendt davon aus, dass »Uberredungskiinste oder auch Gewalt«
die >Wahrheit« zwar »vernichten« kénnen, es aber nichts gibt, »was sie ersetzen kdnnte«
(WP 86).% Insofern die Position der Zeug_innen eine auflerhalb des politischen Bereichs
ist, zeigt sich in ihr indes »eine der mannigfachen Weisen des Alleinseins« (WP 86). Die
postulierte Unabhingigkeit der Zeug_innen ist eine einsame:*®

»Unter den existentiellen Modi des Alleinseins sind hervorzuheben die Einsamkeit des
Philosophen, die Isolierung des Wissenschaftlers und Kiinstlers, die Unparteilichkeit
des Historikers und des Richters und die Unabhéngigkeit dessen, der Fakten aufdeckt,
also des Zeugen und des Berichterstatters.« (WP 86)

Arendt bedenkt in der Folge nicht, wie sich die unterschiedlichen Sprecher_innen von
>Wahrheiten< — Zeug_innen, Berichterstatter_innen, Richter_innen und Historiker_in-
nen - voneinander unterscheiden, sondern hilt fest, dass »es sich hier um keine im Vor-
hinein gepragten Typen [handelt], sondern eher schon um Berufe« (WP 86). Dulong hat
im Anschluss daran durchaus zu Recht darauf hingewiesen, dass den Zeug_innen eine
gesonderte Stellung zukommen muss, insofern sie ihre Rolle nicht freiwillig ausgewihlt
haben und auch nicht berufsmiRig ausfiihren:

»[A] la différence des autres diseurs de vérité factuelle, du juge, de I'historien ou du
reporter, le témoin [..] ne choisit pas sa fonction, aucun cadre professionnel n'est la
pour le former, I'assister, stabiliser sa position, 'aider & réfléchir son engagement.«*’

Hinzu kommt, dass Arendts radikale Trennung zwischen >Wahrheit« und Politik nicht
unproblematisch ist und darum nachvollziehbarerweise wiederholt kritisiert wurde.
So hat etwa Patrizia Nanz Arendts an einigen Stellen recht positivistischen Begriff von
>Wahrheit< infrage gestellt, insofern >Wahrheit« bei Arendt schlicht mit der empirischen
Ubereinstimmung mit den Tatsachen zu korrespondieren hat.*® Und es war insbesonde-

55  Vgl. Arendt, Philosophie und Politik, 384f.

56 Indieser Hinsicht trifft sich Arendtinihren Uberlegungen mit denjenigen Derridas (s. oben 11.2.5.).

57  Dulong, Le témoin, 134. Sowohl Dulong als auch Schmidt (EE 100—107) bemiihen darum in der Fol-
ge an Arendts Reflexionen die Rolle der Zuhérer_innen von Zeugnissen, um damit das sog. Dilem-
ma der Augenzeug_innenschaft zu tiberwinden (s. dazu meine Ausfiihrungen weiter oben 11.5.1.).

58  Nanz, Die Gefahrist, 69.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

re Jiirgen Habermas, der Arendt einen blinden Fleck beziiglich diskursiver sWahrheitenc
attestierte, also des Umstandes, dass sich >Wahrheiten<auch erst im politischen Diskurs
formieren kénnen. Habermas bescheinigt Arendt denn einen »iiberholten Begriff von
theoretischer Erkenntnis«, welcher »aufletzte Evidenzen baut«: Arendt »sieht zwischen
Erkenntnis und Meinung einen Abgrund klaffen, der durch Argumente nicht geschlos-
sen werden kann«*. Anders formuliert: Die Spannung entsteht dadurch, dass Arendt
>Wahrheit< als empirische Fakten, die Demokratie als Diskussion und Deutung des
faktisch Gegebenen versteht.

Aber besteht die Spannung nicht viel eher zwischen parteipolitischer Voreingenom-
menbheit bzw. Interessenkonflikten und der sWahrheit<? Neutralitit ist nicht notwendi-
gerweise apolitisch, insofern Politik das ist, was alle angeht, und Neutralitit sich darum
lediglich auf Parteien bezieht.®® Und Dulong weist darauf hin, dass auch Wissenschaft
durch Kontroverse funktioniert, beispielsweise Philosoph_innen und Historiker_innen
in ihrer Titigkeit gerade nicht einsam sind.*" Sowohl die Kritik an der fehlenden Un-
terscheidung als auch die Problematik der radikalen bzw. angeblichen Trennung zwi-
schen >Wahrheit<und Politik ist richtig und wichtig. Die Unterscheidung, dass Zeug_in-
nen eine gesonderte Stellung zukommyt, setze ich im Folgenden voraus, schlage aber ei-
nen anderen Weg der Deutung ein, insofern ich Arendts Zeug_innenschafts-Verstindnis
im Kontext ihrer Vorstellung der Menschheit als Bezugsgewebe erértere und sich damit
durchaus zeigen lisst, inwiefern die nicht unproblematische Trennung zumindest dar-
auf angelegt ist, itberwunden zu werden. Im letzten Abschnitt ihres Essays Wahrheit und
Politik geht Arendt nimlich auf Institutionen ein,

»die im offentlichen Bereich etabliert und von den herrschenden Michten gestiitzt
und unterhalten werden, obwohl seit eh und je Wahrheit und Wahrhaftigkeit die aus-
schlaggebenden Kriterien sind, nach denen sich alles, was in ihnen vorgeht, zu richten
hat« (WP 87).

In der Polis selbst scheint es Orte zu geben, die sich durch ihren apolitischen Charak-
ter auszeichnen, damit aber gerade sicherstellen, dass die sWahrheit« die Politik gleich-
sam immer wieder irritiert und damit konstruktivam Leben erhilt. Zu diesen Institutio-
nen zihlt Arendt »die Rechtsprechung« sowie »die Erziehungs- und Bildungsanstaltenc
(WP 87). »Das mag in diesen Jahren [sc. 1967] der schwersten Erschiitterungen, welche
die Universititen je betroffen haben, einigermaflen unglaubwiirdig klingen.« (WP 88)
Und insofern sie staatliche Institute sind, sind sie auch finanziell von den Regierungen
abhingig. Doch Arendt ist davon itberzeugt, dass die Politik »von den Universititen in
jeder Hinsicht noch abhingiger [ist] als diese von ihnen« (WP 88). Unter allen Institu-
tionen hebt Arendt auflerdem eine besonders hervor: »die philosophischen Fakultiten
mit ihren geschichts- und sprachwissenschaftlichen Abteilungen« (WP 89). Denn ihnen
kommt nicht nur die Aufgabe zu, »die Zeugnisse der Vergangenheit zu ermitteln, zu
bewahren, zu tradieren«, sondern vor allem auch, sie »zu interpretieren« (WP 89). Das

59  Habermas, Hannah Arendts Begriff, 302.
60 Diese Einsichten der Differenzierung verdanke ich Claudia Welz.
61 Dulong, Le témoin, 134.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

239


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Zeug_innenschaft und Sprache

bedeutet, dass die genannten Institutionen bzw. ihre Vertreter_innen gleichsam Mitt-
ler_innenfiguren sind.®* Zwar stehen sie gemifd Arendt aufierhalb des politischen Dis-
kurses - sie sprechen Tatsachen aus und sind damit apolitisch —, doch genau damit leis-
ten sie letztlich doch ihren Beitrag zur Politik. Sie tun es aber in Bezug auf die Zeugnisse
gleichsam immer erst im Nachhinein. Anders formuliert: Die Zeug_innen sprechen nur,
handeln aber nicht.® Handeln aber lisst sich bei Arendt, wie gezeigt, nicht ohne Spre-
chen, Sprechen lisst sich nicht ohne Handeln. Auch Zeug_innen sind Grenzfiguren. Sie
sind notwendig, aber gleichsam nicht komplett, sie bediirfen der Deutung anderer — de-
rer aber bediirfen im Arendt’schen Verstindnis alle Menschen. Den angeblichen Wider-
spruch zwischen >Wahrheit< und Politik und dessen notwendige Dialektik 16st Arendt
zwar partout nicht auf. Aber ihre Ausfithrungen zur Beschaffenheit bzw. zu den Apo-
rien des Handelns und Sprechens zeigen, inwiefern eine Gesellschaft konstitutiv auf das
Zeugnis angewiesen ist.

Das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten, das sich durch die Handlungen
einzelner Menschen konstituiert, ist mit seinen »zahllosen, einander widerstrebenden
Absichten und Zwecken, die in ihm zur Geltung kommen« (VA 226), aufierordentlich
komplex. Diese Komplexitit gibt Auskunft iiber die Beschaffenheit des Handelns, und
das in dreifacher Weise: Sie zeigt sich erstens in einer Schrankenlosigkeit des Handelns.
Zweitens wird die Komplexitit in der Unabsehbarkeit der Folgen des Handelns und drit-
tens in seiner Unwiderruflichkeit sichtbar. Zu Ersterem vermerkt Arendt:

»Schrankenlosigkeit erwéchst aus der dem Handeln eigentiimlichen Fahigkeit, Bezie-
hungen zu stiften, und damit aus der ihm inharenten Tendenz, vorgegebene Schran-
ken zu sprengen und Grenzen zu iiberschreiten.« (VA 238)%*

Im Handeln geht es darum, Anfinge zu machen und Beziige zu stiften. Damit aber hat
das Handeln nicht die Funktion der Stabilisierung und Begrenzung, was im politischen
Raum zur Folge hat, dass den Schranken und Gesetzen, die diesen Raum eigentlich stabi-
lisieren und begrenzen sollen, eine Fragilitit innewohnt.® Beziiglich des zweiten Aspek-
tes gilt:

»Die Unabsehbarkeit der Folgen des Handelns hdngt aufs engste damit zusammen,
dafd alles Handeln und Sprechen unwillkiirlich den Handelnden und Sprechenden mit
ins Spiel bringt, ohne dafd doch derjenige, der sich so exponiert, je wissen oder berech-
nen kann, wen er eigentlich als sich selbst zur Schau stellt.« (VA 241)

62 Vgl. Schmidt, Zeugenschaft, 82.

63  Diese Position Arendts ist auch in der Hinsicht selbstwiderspriichlich, wenn davon ausgegangen
wird, dass alles Sprechen auch Handeln, eben speech acts, ist.

64  Vgl. VA 461, Anm. 17: »So definiert noch Montesquieu, dessen zentrales Anliegen nicht so sehr die
Gesetze als die Handlungen waren, die von ihnen inspiriert werden, das Wesen der Cesetze als
rapportscoder Bezlge (vgl. Esprit des Lois, I, 1 u. XXVI, 1). Diese Definition ist liberraschend, weil
Gesetze gemeinhin als Grenzen und Schranken bestimmt werden. Montesquieus Definition er-
klart sich daraus, dafd er primér nicht an dem interessiert war, was er»la nature du gouvernementc
nannte, also an der Staatsform als solcher, sondern an dem >principe, das das Handeln in ihr be-
stimmt und sie in Bewegung bringt (ib. I11, 1).«

65  Vgl. Vollrath, Politik, 36.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

Dass die Folgen des Handelns unabsehbar sind, hingt einerseits an der sich im offent-
lichen Raum zeigenden Pluralitit. Um sich selbst zu verstehen, bedarf der Mensch der
Anderen. Andererseits lisst sich das Lebensnarrativ in seiner Ganzheit erst in der Retro-
spektive verstehen: Die »Bedeutung einer jeden Geschichte [enthiillt] sich voll erst dann
[...], wenn die Geschichte an ihr Ende gekommen ist« (VA 239). Seyla Benhabib deutet dies
als »fragmentarische[] Geschichtsschreibung«®®.

Die dritte Eigenschaft des Handelns, die »innerhalb der Neuzeit alle anderen dem
Handeln zukommenden Eigentiimlichkeiten gleichsam aus dem Felde geschlagen« (VA
295) hat, ist der Umstand, dass sich das Handeln nicht widerrufen lisst. Auch diese Be-
schaffenheit resultiert daraus, dass das Handeln eines Individuums aufgrund des Han-
delns der Pluralitit unabsehbar und damit potentiell endlos ist.*’

Allen drei Beschaffenheiten des Handelns ist eines gemeinsam: Sie resultieren dar-
aus, dass die politische Person sich stets im Gegeniiber zu anderen politischen Perso-
nen vorfindet. Politisches Handeln gleicht darum Emckes zeitoffenem und Giimiigays
freiem Sprechen, ist dieses doch von den jeweils Anderen abhingig. Die Aporie, in der
sich der Mensch von Geburt an befindet, dass sein Handeln schrankenlos, unabsehbar
und unwiderruflich ist, lisst sich denn bei Arendt nur zusammen tiberwinden. »Im Sinne
Kants beantwortet Arendt die >quaestio juris< — Warum und weshalb sollte ich den ande-
ren als mir gleichgestellt respektieren? — mit einer >quaestio factis, eine[r] [...] faktischen
Darstellung der Conditio humana.«*® Das genannte Alleinsein wird dort itberwunden, wo
es sprachlich fassbar und einer gleichsam unabhingigen Instanz zur Priifung vorgelegt
wird. Entsprechend hilt Arendt in ihrer Vorlesung zu Kants politischer Philosophie fest:

»Wenn Sie nicht auf irgendeine Weise kommunizieren und das, was Sie herausgefun-
den haben, als Sie allein waren, entweder mindlich oder schriftlich der Priifung durch
andere aussetzen kénnen, wird die in Einsamkeit ausgeibte Fahigkeit verschwin-
den.«®

66  Benhabib, Die melancholische Denkerin, 149.

67  Das Handeln selbst birgt fiir Arendt indes zwei Moglichkeiten, diesen Aporien zu begegnen: die
Fahigkeit, zu verzeihen (vgl. VA 300-311), und die Fahigkeit, Versprechen zu geben (vgl. VA 311-317).
Das Verzeihen ist ein Handeln, das»sich auf die Vergangenheit bezieht und ein Geschehenes riick-
gangig macht, dessen>Siinde«sonst [..] iber jeder neuen Generation hangen und sie schliefilich
unter sich begraben mifite« (VA 302). Demgegeniiber ist das Vermdgen, Versprechen zu geben
und zu halten, auf die»chaotische Ungewifsheit alles Zukiinftigen« gerichtet, ohne das »noch nicht
einmal irgendeine Kontinuitdt menschlicher Beziehungen moglich ware, von Bestandigkeit und
Treue ganz zu schweigen« (VA 302). »Die Fahigkeit zu versprechen ist laut Arendt konstitutiv fiir
Identitat, welche in der Beziehung zu Anderen, die Versprechen einfordern und die eigene Iden-
titat auf diese Versprechen hin festlegen, generiert wird. Zugleich entlastet die Moglichkeit des
Verzeihens Identitat, indem sie verhindert, dass diese fiir immer auf eine bestimmte bereits ver-
gangene Handlung festgelegt wird.« (Rauen, Die Zeitlichkeit, 25.) Zum Motiv des Verzeihens bei
Arendt vgl. ausfithrlich Dirr, Hannah Arendts Begriff. Eine instruktive Einflihrung und theologi-
sche Interpretation sowie Kritik von Arendts Verzeihungs-Verstandnis bietet Frettloh, Der Mensch,
191-199. Die beiden Motive erértern vergleichend Hetzel/Hetzel, Damit ein Anfang.

68  Benhabib, Identitat, 115.

69  Arendt, Das Urteilen, 57.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

241


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Zeug_innenschaft und Sprache

Wihrend eine Vernunftwahrheit »das Denken des Verstandes« »inspiriert und lenktx,
gibt die Tatsachenwahrheit »der Meinungsbildung den Gegenstand vor« (WP 63). Wenn
aber, wie gezeigt, Zeugnisse als Tatsachenwahrheiten verstanden werden koénnen, be-
deutet dies, dass Zeugnisse im Verstindnis Arendts durchaus Gegenstinde politischer
Meinungsbildung sind. Sie sind es aber nur, insofern andere sie als solche lesen und inter-
pretieren. Die Zeug_innen sind gleichsam zu nahe an dem ihnen Widerfahrenen dran,
sie sehen nur ihren Faden, nicht aber das ganze Gewebe.

»Denn was wir unter Wirklichkeit verstehen, ist niemals mit der Summe aller uns zu-
ganglichen Fakten und Ereignisse identisch und wére es auch nicht, wenn es uns je ge-
lange, aller objektiven Daten habhaft zu werden. Wer es unternimmt zu sagen, was
ist — legei ta eonta —, kann nicht umbhin, eine Geschichte zu erzdhlen, und in dieser Ge-
schichte verlieren die Fakten bereits ihre urspriingliche Beliebigkeit und erlangen eine
Bedeutung, die menschlich sinnvoll ist.« (WP 89)

Die jeweils Anderen, Vertreter_innen unpolitischer Institutionen, vermdgen in ihrer
Deutung, d.h. im Einbetten des Zeugnisses in eine Geschichte, eine »Vershnung mit
der Wirklichkeit« (WP 89) zu leisten. Was darum auch bei Arendt aufscheint, ist der
Hiatus zwischen Sprache und Erfahrung, von dem auch Gamiisay spricht. Anders als
bei ihr wird dieser Hiatus bei Arendt aber aufrechterhalten bzw. lisst er sich nur von den
Unbetroffenen itberwinden: Nicht die Zeug_innen, die selbst vom Ereignis unmittelbar
betroffen sind und als Weiterlebende davon sprechen, vermégen das Widerfahrene
in eine sinnhafte und fiir das gemeinschaftliche Leben entscheidende Erzihlung zu
betten, sondern die vom Widerfahrnis Unbetroffenen. Sie stehen in einer gewissen
Distanz zum Objekt der Erzihlung.

Kathrin Morgenstern hat vorgeschlagen, zwei narrative Dimensionen in Arendts
Vorstellung des Handelns zu unterscheiden: »das Erzdhlen der eigenen Geschichte, um
mit anderen im 6ffentlichen Raum interagieren zu konnen ([...] die agonale Dimension),
und das Erzihlen von fremden Geschichten, um eine bestimmte politische Erfahrung
fiir kiinftig Handelnde zu bewahren ([...] die historiographische Dimension)<’. In Mor-
gensterns Deutung lisst sich das Zeugnis als Ausdruck der agonalen, seine Deutung
als historiographische Dimension verstehen. Denn Morgenstern weist nach, dass die
Unberechenbarkeiten des Handelns durch die agonale Dimension — individuelles Spre-
chen ist schrankenlos, unabsehbar und unwiderruflich — »zumindest im Nachhinein
durch die historiographische Dimension entschirft [...] [wird, MK]: [..] Um eine echte
Kontinuitit des Handelns bzw. der damit verbundenen Erfahrung zu gewihrleisten,
muss er [sc. der Unbetroffene, MK] die Geschichte (story) aufnehmen und der Nachwelt
tiberliefern«”. Anders formuliert: Die Zeug_innen bieten den Stoff des Gewebes, d.h.
die story fur die his(s)tory_herstory. Auch Morgenstern votiert darum dafir, dass bei
Arendt letztlich diejenigen die Geschichte bewahren, die sie deuten. Dabei betone, so
Morgenstern, Arendt die Kontingenz zwischen den beiden: »Erst wenn der Kontingenz

70  Morgenstern, All sorrows, 194. Einen dhnlichen Ansatz verfolgt Weipflug, Erzihlen, die das Nar-
rative in Arendts politischem Denken nicht nur als Gegenstand, sondern auch als Methode ver-
steht und deutet.

71 Morgenstern, All sorrows, 196.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

des Geschehenen ein Sinn zugeschrieben wird [...] kann das agonal-narrative Handeln
in der Erinnerung iiberleben und in seiner historiographisch-narrativen Uberlieferung als
Vorbild fiir neues Handeln dienen.«™

Am Ende der Reflexionen Arendts auf den Frankfurter Auschwitz-Prozess findet sich
ein Beispiel, das den Hiatus zwischen Sprache und Erfahrung bzw. zwischen der Deu-
tung des Zeugnisses und dem Akt des Bezeugens darzustellen vermag. Sie erzihlt von
einer Zeugin aus Miami, die in der Zeitung den Namen eines Angeklagten - Dr. Lucas —
las und darum nach Frankfurt reiste. Sie will den Morder ihrer Mutter und Geschwister
von Angesicht zu Angesicht sehen. Im Zeug_innenstand schildert die Frau, wie sie 1944
aus Ungarn in Auschwitz ankam und dabei ein Kind auf dem Arm trug, weil ihre Mutter
ihr gesagt habe, Miitter konnten bei ihren Kindern bleiben. Als Dr. Lucas sie sah, so die
Zeugin, nahm er ihr das Kind ab und gab es ihrer Mutter. Und Arendt kommentiert:

»Das Gericht weifR sofort die Wahrheit. [...] Die Frau, die anscheinend die Regeln von
Auschwitz immer noch nicht kennt—wo alle Miitter mit Kindern unmittelbar nach der
Ankunft vergast wurden —, verlaft den Gerichtssaal, ohne zu begreifen, daR sie, die
auf der Suche nach dem Mérder ihrer Familie war, dem Retter ihres eigenen Lebens
gegeniibergetreten war.«”

Wihrend folglich die Zeug_innen zwar etwas erfahren haben, aber deshalb gerade nicht
objektiv davon zeugen kénnen, vermogen die Unbetroffenen das Bezeugte zu deuten,
weil sie es nicht selbst erfahren haben. Die Zeug_innen biif3en gleichsam ihre Glaubwiir-
digkeit ein, umso weiter sie vom zu Bezeugenden entfernt sind — das ist Arendts Kritik
an den Belastungszeugnissen des Eichmann-Prozesses. Die apolitischen Figuren, allem
voran die Wissenschaftler_innen der philosophischen Fakultiten mit ihren geschichts-
und sprachwissenschaftlichen Abteilungen - die Expert_innen der Geschichte und
der Sprache also -, qualifizieren sich gerade durch ihre zeitliche und unbetroffene
Distanz zum bezeugenden Ereignis. Indem der Unbetroffene in der Retrospektive den
Faden des Zeugnisses im Bezugsgewebe der Geschichte erklirt und deutet, erscheint
er als »riicckwirts gewandte[r] Prophet« (VA 240).”* Das aber bedeutet, dass nicht »das
Zeugnis selbst, sondern das, was jeweils daraus >gemacht« wird, [...] politische Schlag-
kraft [sic!]«”® hat. Zeug_innenschaft ereignet sich als riickwirtsgewandte Prophetie der
apolitischen Unbetroffenen, die diese sodann zu Politiker_innen macht. Was sowohl bei

72 AaO,203.

73 Arendt, Der Auschwitz-ProzeR, 136.

74  Die Figur der_des riickwartsgewandten Prophetin_Propheten gleicht, worauf auch Schmidt, Zeu-
genschaft, 85f., Anm. 224, hinweist, Benjamins Engel der Geschichte. Dieser erkennt als Einziger
die Ereignisse der Geschichte in ihrem Zusammenhang, namlich als »eine einzige Katastrophe«
(Benjamin, Uber den Begriff, 697). Vom Sturm der Ereignisse riickwirts in die Zukunft getrieben,
vermag er jedoch nie einzugreifen. Die Figur in seiner theologisch-politischen Funktion erértert
Creiert, Geschichte. Zu Arendts eigener Auseinandersetzung mit Benjamin vgl. dies., Menschen
in finsteren Zeiten, 195-258. Benjamins Engel der Geschichte geht auf Paul Klees Angelus Novus
zuriick. Die allegorischen und exegetischen Bezlige zu Klees Bild in Benjamins Engel hat als Erster
Scholem, Walter Benjamin, herausgearbeitet. Eine aktuelle Perspektivierung bietet Di Blasi, Die
Uberzeichnung.

75  Schmidt, Zeugenschaft, 86.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

243


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Zeug_innenschaft und Sprache

Emcke als auch bei Giimiigay zusammengehalten wird, nimlich der Konnex zwischen
Zeug_innen und Horer_innen bzw. Interpret_innen, fillt bei Arendt auseinander. In der
Vorstellung des Zeugnisses als Teil des Bezugsgewebes menschlicher Angelegenheiten
zeigt sich denn sowohl die Stirke als auch die Schwiche des impliziten Zeug_innen-
schafts-Verstindnisses Arendts.

Die Stirke des Arendt'schen Ansatzes liegt darin begriindet, dass sie — wie Emcke
und Giimiigay — Zeug_innenschaft im politischen Raum als sprachliches Ereignis ver-
steht. Uberhaupt vermag Arendt iiberzeugend nachzuweisen, inwiefern Menschen sich
nur im Sprechen auf den gemeinsamen Lebensraum beziehen und diesen stiften kon-
nen. Indem sie Handeln und Sprechen unauflgsbar miteinander verbindet und deren
Pramisse in der Pluralitit der Menschen lokalisiert, anerkennt Arendt, dass menschli-
ches Zusammenleben mafigeblich von der Vermittelbarkeit individueller Erfahrungen
abhingt, d.h. dem, was individuell bezeugt wird. Innerhalb des diskursiven Raums der
Politik kommt damit Zeug_innen eine zentrale Funktion zu, insofern sie in ihrem Spre-
chen nicht nur etwas wiedergeben, sondern eine >Wahrheit< zum Ausdruck bringen. Vor
allem aber sind auch bei Arendt die eigentlich Unbetroffenen zur Verantwortung gezo-
gen, insofern die Pluralitit als Primisse der Politik bedingt, dass die vielen Fiden der
Zeugnisse zu einem Gewebe gehdren.”® In Arendts Forderung, die Zeug_innen mégen
nicht mehrals in 10 Sitzen laut und 6ffentlich und ohne Pathos sagen, was war, zeigt sich
auflerdem eine besondere ethische Herausforderung, aber auch ein Schutz der Zeug_in-
nen:Zeug_innenschaft soll im 6ffentlichen Raum nicht fiir politische Interessen oder zur
Selbstinszenierung missbraucht werden.” In einer von der Freiheit der nahezu uneinge-

76  Die politische Verantwortung resultiert bei Arendt aus ihrem Freiheitsbegriff. Vgl. dazu ihren
programmatischen Essay Die Freiheit, frei zu sein. Ich habe mich an anderer Stelle ausfiihrlicher
mit diesem Essay und Arendts Freiheitsverstiandnis beschiftigt: Kiser, Die Verpflichtung, insbes.
198—204. Arendt versteht Freiheit stets politisch. Im Anschluss an Isaiah Berlin (vgl. ders., Freiheit)
unterscheidet Arendt zwischen positiver und negativer Freiheit. Wahrend die negative Freiheit als
»Freiheit von« das Frei- bzw. Befreitwerden und -sein von duferen und inneren Zwingen meint,
wird die positive Freiheit als »Freiheit zu« und damit als Zustand gefasst, in welchem die durch die
Befreiung erlangte Freiheit auch tatsdchlich genutzt werden kann. Fiir Arendt entscheidet sich al-
les daran, ob dieser Zustand dazu fihrt, dass die Moglichkeit einer »Freiheit zu« auch tatsachlich
genutzt wird. Das ist der Grund, warum flr Arendt Freiheit immer politisch ist bzw. sein muss,
um wirkliche Freiheit zu sein. Zwar setzt diese Freiheit sowohl die Befreiung der Individuen und
Kollektive von Zwéngen als auch die damit geschaffene Tatsache, nicht mehr unfrei zu sein, vor-
aus. Aber solange die Befreiten nicht aktiv und offentlich an der Freiheit partizipieren, sie sich also
innerhalb eines 6ffentlichen Raumes an einem politischen Diskurs beteiligen, ist Freiheit gemaf:
Arendt nicht eigentlich verwirklicht. Kurzum: In der Arendt’schen Freiheitskonzeption geht es um
das »Wir kdnneng, nicht um das »Ich kann«. Solange dieses »Wir kdnnen«indes nicht verwirklicht
ist, finden sich politisch Handelnde in einer Unruhe wieder: der Unruhe, sich mit unfreien politi-
schen Begebenheiten, Systemen und Strukturen nicht langer zufriedenzugeben, sondern Neues
zu schaffen, einen Anfang zu machen. Kurzum: Die Natalitat wendet sich hier zur politischen Ver-
antwortung.

77 Vgl. EE 107. In dieser Hinsicht ist Arendts Offentlichkeits-Verstindnis indes wiederholt kritisiert
worden, weil es missachtet, dass die Politik selbst Menschen zur Selbstinszenierung nétigt, wenn
staatliche Gesetze zur Diskriminierung im Privaten beitragen (vgl. Benhabib, Urteilskraft, sowie
Marti, Offentliches Handeln, 520-523). So stellt etwa Benhabib, Hannah Arendt and the Redemp-
tive Power, 190196, fest, dass es in Arendts Denken eine Spannung zwischen einer agonistischen

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

schrinkten Meinungsiuflerung geprigten Demokratie ist »Arendts Lob des einfachen,
ja einfiltigen Zeugen«’® eine mahnende Erinnerung daran, dass Sprache Macht hat und
bis heute von einer Majoritit dafiir immer wieder instrumentalisiert und gegen Mino-
rititen ausgespielt wird. Doch insofern dem Zeugnis nur in seiner Deutung durch Un-
betroffene politische Wirksamkeit zukommyt, lisst es sich fragen, ob es damit letztlich
nicht doch wieder zu einem Reden iiber statt mit den Zeug_innen kommt, folglich das
aufgehoben wird, was Giimiigay als konstitutiv fiir gerechtes Sprechen bestimmt.

Indieser Hinsichthat Arendts Zeug_innenschafts-Verstindnis etwas Mater- und Pa-
ternalistisches, weil es, wie sich insbesondere in ihren Ausfihrungen zum Eichmann-
Prozess zeigt, den Zeug_innen nicht nur vorschreibt, wie sie zu bezeugen haben, son-
dern sie auch vom Diskurs der Deutung ihres Zeugnisses gleichsam ausschlief3t. Dass
Letzteres in einigen Fillen unvermeidbar ist, weil psychische und sprachliche Barrieren
die eigene Interpretation verunmdglichen, ist unstrittig. Aber bei Emcke und Giimiigay
kommt die Funktion der Unbetroffenen immer erst an zweiter und damit sekundarer
Stelle zum Zug. Auch Arendt wiirdigt die unersetzbare sprachliche Form des Zeugnisses,
wenn sie sie als Tatsachenwahrheiten versteht. Doch der von ihr postulierte Widerspruch
von>Wahrheit<und Politik und ihre notwendige Dialektik fithren dazu, dass das Zeugnis
nur dann politische Schlagkraft hat, wenn es von Unbetroffenen dazu gemacht wird. Die
eigene Sprachlogik des Zeugnisses, die auch mal mehr als 10 Sitze sagt und an der Emcke
soviel liegt, weil sie Opfer zu individuellen Menschen macht, wird bei Arendt zugunsten
des Verstehens der Unbetroffenen eliminiert. Erst im »narrativen Verdinglichungspro-
zess« der Unbetroffenen »verwandeln sich das nicht-greifbare Handeln, Sprechen und
Denken in handgreifliche Taten, Worte und Gedanken«” des 6ffentlichen Raumes. Die
Arendt’sche Zeug_innenschaft kommt fiir die Betroffenen gleichsam zu spit, oft sogar
erst, wenn diese bereits tot sind:

»Im Gegensatz zu allen Herstellungsprozessen, deren Gang vorgezeichnet ist durch
die Vorstellung oder das Modell, in deren Besitz der Herstellende sein mufs, bevor er
sein Werk beginnt, erhellen sich Handlungsprozesse [...] erst dann, wenn das Handeln
selbstan seinen Abschlufd gekommen ist, oft wenn alle Beteiligten tot sind.« (VA 240, Her-
vorhebung MK.)

Das aber bedeutet, dass sich mit Arendt gerade nicht sagen lisst, dass das Zeugnis der
Modus der Gerechtigkeit ist — zumindest nicht fir die Betroffenen selbst. Gerechtigkeit
gibt es bei Arendt nur in der nachtriglichen Deutung, nicht im Vollzug des Bezeugens
selbst. Dass das Bezeugen selbst ein hermeneutisches Geschehen sein konnte, hat Arendt
nichtim Blick. Zwar bewahrt der Arendt’sche Zeugnisbegriff aufgrund seiner politischen
Sprengkraft auch zukiinftig Menschen davor, itberhaupt von Ungerechtigkeiten zeugen

und einer diskursiven Offentlichkeit gibt. Wihrend es in Ersterer den Handelnden darum geht, mit
Anderen zu konkurrieren und sich durchzusetzen, d.h. der Wettbewerb zahlt, hat Letztere ein klar
definiertes Ziel, nimlich Freiheit durch gemeinsames Handeln herzustellen. Vgl. dazu auch Welz,
Freedom, 441-443.

78  EE106.

79  Gebhardt, Politische Pluralitat, 231.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

245


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Zeug_innenschaft und Sprache

zu miissen. Zeug_innenschaft impliziert hier, dass Unbetroffene gerade auch nach Ab-
schluss eines politischen Diskurses zur Rechenschaft gezogen werden. Doch in der poli-
tischen Diskursivierung des Zeugnisses 19st sich dieses gleichsam von den Zeug_innen.
Istdaslegitim? Und iiberhaupt: Gilt nur dann ein Zeugnis als Zeugnis, wenn es sprachlich
versteh-, d.h. deutbar ist? Impliziert Sprache immer eine Deutung? Oder gibt es auch
Zeugnisse, die sich nicht deuten lassen — und auch nicht gedeutet werden miissen, gar
wollen?

https://dol.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

