
4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft

im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten

Im Zentrum der politischen Theorie Hannah Arendts steht die Verquickung zwischen

der Tat und der Sprache, demHandeln und dem Sprechen.Dabei ist entscheidend, dass

die beiden durch das »Faktum menschlicher Pluralität« (VA 213) bedingt sind, das sich

»auf zweierlei Art, als Gleichheit und als Verschiedenheit« (VA 213), manifestiert. Einer-

seits wären die Sprache und dasHandeln zur Verständigung derMenschen hinfällig oh-

ne Verschiedenheit – »eine Zeichen- und Lautsprache wäre hinreichend, um einander

[…] die allen gleichen […] Bedürfnisse und Notdürfte anzuzeigen« (VA 213). Andererseits

würde ohneGleichartigkeit die Verständigung durch dasHandeln und das Sprechen gar

nicht erst möglich sein. Sprechen und Handeln sind denn für Arendt die Modi des »In-

Erscheinung-Tretens« (VA 214) der Menschen überhaupt. Diese Tätigkeiten unterschei-

den sich maßgeblich von allen anderen Modi des tätigen Lebens, der vita activa, weil im

Sprechen und Handeln der Mensch die »Initiative […] selbst ergreift« (VA 214), während

etwa das Arbeiten und Herstellen auch andere für ihn tun können. Dabei gründet das

In-Erscheinung-Treten nicht auf einem »besonderen Entschluss« – »kein Mensch kann

des Sprechens unddesHandelns ganz und gar entraten« (VA214) –,weshalb Arendt auch

von einer zweiten Geburt spricht, »in der wir [sc. die Menschen] die nackte Tatsache des

Geborenseins bestätigen, gleichsamdie Verantwortung dafür auf uns nehmen« (VA 215).

Zwarmag die Anwesenheit Anderer »als ein Stimulanswirken«, der Antrieb der genann-

ten Initiative aber liegt »in dem Anfang selbst […], der mit unserer Geburt in die Welt

kam« (VA 215), in der »Gebürtlichkeit«, der sogenannten »Natalität« (VA 18 u.a.)1. Han-

deln ist darum für Arendt allem voran Anfangen. Mehr noch: Der Mensch ist Anfang,

1 Der Begriff der Natalität zieht sich, vor allem in Vita activa, wie ein roter Faden durch ArendtsWerk

und steht für eine Kategorie, die keine Vor- und keine Nachgeschichte hat. In ihr zeigt sich sowohl

Arendts Ernstnehmen als auch Differenz gegenüber der Heidegger’schen Geworfenheit und sei-

ner Bestimmungdes eigentlichenDaseins als einesVorlaufens zumTode (vgl. Szankay, Arendtsche

Denkungsart; zu Arendts Verhältnis zu Heidegger vgl. Mehring, Zwischen Philosophie). Zwar de-

finiert auch Heidegger das Dasein des Menschen als »gebürtig« (Heidegger, Sein und Zeit, 374),

doch sieht er »die Lebensvollzüge des Daseins als gelenkt von dessen Vergänglichkeit, während

Arendt das politische Leben durch die Konzentration auf die Natalität als hoffnungsvolle Aktivität

beschreiben kann« (Welz, »Reiner Raptus«, 104). Zur Natalität vgl. grundsätzlich Bowen-Moore,

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Zeug_innenschaft und Sprache

weil das Handeln als Anfangen »der Geburt des Jemand [entspricht], es realisiert in je-

dem Einzelnen die Tatsache des Geborenseins« (VA 217). Demgegenüber entspricht das

Sprechen

»der in dieser Geburt vorgegebenen absoluten Verschiedenheit, es realisiert die spezi-

fisch menschliche Pluralität, die darin besteht, daßWesen von einzigartiger Verschie-

denheit sich von Anfang bis Ende immer in einer Umgebung von ihresgleichen befin-

den« (VA 217).

Handeln und Sprechen sind bei Arendt folglich deshalb miteinander verquickt, weil das

Handeln der Situation des Anfangens,die sich stetsmit Pluralität konfrontiert sieht, nur

dann entsprechen kann, »wenn es eine Antwort auf die Frage bereit hält […]: Wer bist

Du?« (VA 217).2 Obwohl auch Taten darüber Aufschluss geben, wer jemand ist, »so sind

Worte […] besser geeignet« dafür,weil erst »durch das gesprocheneWort […] sich die Tat

in einen Bedeutungszusammenhang« (VA 218) fügt. Dabei hat das Sprechen für Arendt

nicht so sehr die Funktion »zu erklären,was getanwurde«, sondern es »identifiziert [den

Täter] und verkündet, daß er es ist, der handelt, nämlich jemand, der sich auf andere

Taten und Entschlüsse berufen kann und sagen [kann,MK], was er weiterhin zu tun be-

absichtigt« (VA 218). ImHandeln und Sprechen treten die Menschen »auf die Bühne der

Welt« (VA 219), machen sie ihrWer hörbar. Nur ein komplettes Schweigen und eine voll-

ständige Passivität »können diesesWer vielleicht zudecken« (VA 219). Doch dasWer, das

im Sprechen und Handeln hörbar wird, d.h. der Mensch, zeigt sich für Arendt streng

genommen nur dort, »wo Menschen miteinander, und weder für- noch gegeneinander,

sprechen und agieren« (VA 220).

Auch Arendts Sprachverständnis, das sich nicht isoliert vomhandelnden Subjekt be-

trachten lässt, ist wie bei Gümüşay ein dialogisches. Menschen werden dort sichtbar,

wo sie nicht für oder gegen einander, sondern miteinander sprechen. Wo aber Men-

schen zusammenkommen, um zu sprechen, »schiebt sich die Welt zwischen sie, und

es ist in diesem Zwischen-Raum, dass alle menschlichen Angelegenheiten sich abspie-

len«3. Dieser Zwischen-Raum ist die Polis, die Politik, der öffentliche Raum. Das aber

bedeutet, dass die Öffentlichkeit im Verständnis Arendts durch die Pluralität der Men-

schen, ihren Diskurs verschiedener Interessen, Erfahrungen und Meinungen konstitu-

iert wird. Die Interessen der Menschen sind im ursprünglichen Wortsinn inter-est: Sie

sind das, »was dazwischen liegt und die Bezüge herstellt, die Menschen miteinander

verbinden und zugleich voneinander scheiden« (VA 224). Anders formuliert: Es ist die

Sprache bzw. das Sprechen, das bei Arendt darüber entscheidet, ob und, wenn ja, wie

eine Gesellschaft ihren gemeinsamen Lebensraum stiftet und gestaltet.4 Und so taucht

denn auch bei Arendt, wenn auch explizit eher marginal,5 die Rolle der Zeug_innen auf.

Hannah Arendt’s Philosophy, sowie die Beiträge in Saner, Die politische Bedeutung. Moltmann-

Wendel, Natalität, erörtert den Begriff in seiner religiösen Dimension.

2 Vgl. Benhabib, Die melancholische Denkerin, 178f.

3 Arendt, Was ist Politik, 25.

4 Vgl. Arendt, Ich will verstehen, 95, sowieMeints-Stender, Politik, 25 (ausführlicher dazu auch dies.,

Partei).

5 Arendt hat kein Konzept der Zeug_innenschaft erarbeitet oder sich konzentriert und explizit mit

dem Begriff und dem Phänomen der Zeug_innenschaft auseinandergesetzt. Gleichwohl werden

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten 225

SienehmenbeiArendt eine sowohl konstitutive als auchprekäreStellung imöffentlichen

Raum ein: Zwar besitzen die Zeug_innen die Fähigkeit, »Tatsachenwahrheiten« auszu-

sprechen, welche »die eigentliche Beschaffenheit des Politischen ausmachen« (WP 49),

sie sind aber darin »notorisch unzuverlässig« (WP 65). Wie sich dieses konstitutiv und

prekär handelnde Sprechen und sprechendeHandeln der Zeug_innen im »Bezugsgewe-

bemenschlicher Angelegenheiten« (VA 222) gestaltet, wodurch es ermöglicht, aber auch

verhindert wird, wird im Folgenden anhand ausgewählter Aspekte aus Arendts Werk

dargestellt und interpretiert.

4.1. Die Sprache als conditio humana und die Herausforderung
der Pluralität im politischen Weben

Das 1958 erschienene BuchThe Human Condition, das in der deutschen Ausgabe den Ti-

tel Vita activa oder Vom tätigen Leben trägt, gilt gemeinhin als Hauptwerk Arendts. In ihm

geht sie der Frage nach, »was wir eigentlich tun, wenn wir tätig sind« (VA 14). Gleich-

sam in »rhetorischer Bescheidenheit«6 hält sie gleich zu Beginn fest, dass das, was sie

im Folgenden vorschlägt,

»eine Art Besinnung auf die Bedingungen [ist], unter denen, soviel wir wissen, Men-

schen bisher gelebt haben, und diese Besinnung ist geleitet, auch wenn es nicht aus-

drücklich gesagt ist, von den Erfahrungen und den Sorgen der gegenwärtigen Situati-

on« (VA 13).

ihre Überlegungen in den Zeug_innenschafts-Debatten gerne bemüht (vgl. besonders prominent

Schmidt, Zeugenschaft, 73–91), was, verkürzt betrachtet, meines Erachtens einen biografisch-his-

torischen und einen sachlichen Grund hat, wobei sich die beiden Gründe nicht eigentlich von-

einander trennen lassen: Selbst Jüdin und darum von der Entrechtung und Verfolgung der Jüdin-

nen_Judenwährend des nationalsozialistischen Regimes betroffen, emigrierte Arendt, nach einer

kurzen Inhaftierung durch die Gestapo, 1933 aus Deutschland nach Paris. Nachdem sie 1937 ausge-

bürgert wurde, war sie staatenlos, bis sie 1951 die US-amerikanische Staatsbürger_innenschaft er-

hielt. Ihre frühenArbeitenbeschäftigen sichmit demSystemder Konzentrationslager, demAusch-

witz-Prozess und dem Weiterleben des Faschismus in Europa nach 1945. Damit leistet sie wich-

tige Einsichten für die Diskussion der Krise der Zeug_innenschaft aufgrund der Shoah. Außerdem

war Arendt 1960–1961 im Rahmen des Prozesses gegen den SS-Obersturmbannführer Adolf Eich-

mann in Jerusalem als Journalistin für den New Yorker tätig und thematisierte in diesem Kontext

die Rolle der Zeug_innen vor Gericht. Hinzu kommt, und hierwechselt der autobiografisch-histori-

sche Grund gleichsam zu einem sachlichen, dass sich Arendt im Laufe ihrer Tätigkeit als politische

Theoretikerin und Publizistin immer stärker mit der Frage nach persönlicher Verantwortung und

dem Handeln im politischen Raum auseinandersetzt (vgl. als Beitrag gleichsam an der Schnitt-

stelle zwischen den zwei Gründen Arendt, Was heißt). Ihr Konzept der Pluralität im öffentlichen

Raumbeschäftigt sich sodann implizit mit Fragen des Phänomens der Zeug_innenschaft, insofern

das Sprechen von Individuen, ihr Zeugnis also, politische Entscheidungen und Handlungen be-

einflusst. Die nachfolgende Darstellung und Interpretation fokussiert auf eine kleine Auswahl aus

Arendts Schriften und erhebt darum keineswegs Anspruch auf Vollständigkeit, sondern ist maß-

geblich von den Erkenntnissen der beiden vorausgehenden Kapitel geleitet, insofern hier darge-

legt werden soll, was Arendt im Unterschied und als Ergänzung zu Emcke und Gümüşay für den

Diskurs beizutragen hat.

6 Gerhardt, Mensch, 219.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Zeug_innenschaft und Sprache

Die anthropologische Grundbedingung des Lebens, die conditio humana, ist für Arendt

die Möglichkeit der Sprache, denn »was immerMenschen tun, erkennen, erfahren oder

wissen, wird sinnvoll nur in dem Maße, in dem darüber gesprochen werden kann« (VA

12). Kurzum: Arendt entwirft »eine Anthropologie des sprachlichen Handelns«7. Wo es

aberumdie »Relevanzder Sprache« geht,muss immer auchnachderPolitik gefragtwer-

den, zumal Menschen »nur darum zu Politik begabteWesen [sind], weil sie mit Sprache

begabte Wesen sind« (VA 11). Die Gümüşay’schen Grenzen der Sprache sind bei Arendt

darumstets politischeGrenzen.ZwargestehtArendt ein,dass es »Wahrheiten«gibt, »die

jenseits des Sprechenden liegen«, und diese mögen für den Menschen, »sofern er auch

imSingular […] existiert« (VA 12), vonBedeutung sein.Doch bei Arendt ist das Primat des

Menschseins die Pluralität, die ihrerseits Bedingung für die Politik ist.8 Anders formu-

liert: »FürdiePolitik ist Pluralität nichtnurdie conditio sinequanon, sondern sogardie con-

ditio per quam, sofern Leben fürMenschen inter homines esseheißt: unterMenschenweilen

[…].«9 Entsprechend hält Arendt an anderer Stelle fest: »Politik beruht auf der Tatsache

der Pluralität der Menschen« (DT 15). In der Politik aber hat nur das »Sinn, worüber wir

miteinander […] sprechen können« (VA 12). Politik als das »Zusammen- und Miteinan-

der-Sein der Verschiedenen«10 lässt sich sodann nicht auf die Verfassung und die Gesetze

eines Staates oder auf das Handeln der Verfassungsgeber_innen reduzieren.11Was Poli-

tik zu Politik macht, ist die Interaktion der frei Handelnden und Sprechenden in ihrer

Pluralität. »Für Arendt ist Politik definiert durch Phänomenalität, im Sinne der Selbst-

enthüllung in einemErscheinungsraum […].«12 Dabei stellt die Pluralität zwar eine Her-

ausforderung dar, sie soll aber nicht überwundenwerden,weil sie den politischen Raum

überhaupt erst eröffnet und damit gleichsam amLeben erhält.Über die amerikanischen

Gründerväter schreibt Arendt darum:

7 Habermas, Hannah Arendts Begriff, 290.

8 Dabei lokalisiert Arendt die Pluralität nicht nur imGegenüber, sondern auch im Individuumselbst:

»DieMenschen existieren nicht nur in derMehrzahl wie alle irdischen Dinge, sondern tragen auch

ein Anzeichen für diese Pluralität in sich selber.« (Arendt, Philosophie und Politik, 390.) Die »an-

thropologische Kategorie der Pluralität« ist denn auch »keine Naturkonstante […], sondern selbst

Ausdruck einesWeltverhältnisses […], das nicht nur der Mensch für sich ausprägt, sondern in dem

er sich selbst überhaupt erst bildet« (Gerhardt, Mensch, 222). Dass Pluralität die Grundvorausset-

zung vonPolitik ist, ist eine in der Traditionweitestgehendnicht bestrittene Tatsache.DochArendt

moniert einen »fehlende[n] Tiefsinn«, den »fehlenden Sinn für die Tiefe, in der Politik verankert

ist« bei den »großen Denkern« (DT 15), nämlich dass sie sich im Bereich zwischen den Menschen

abspielt, die einzeln Handelnden darum sekundär sind. Vgl. dazu ausführlicher Ahrens, Überle-

gungen.

9 Welz, »Reiner Raptus«, 102.

10 Arendt, Was ist Politik, 9.

11 Gesetzgeber_innen und Städtebauer_innen – die zentralen Figuren in der politischen Philosophie

Platons und Aristoteles’ – schaffen den Raum, in dem sich die Politik vollzieht, weshalb Arendt

ihre Tätigkeiten als »präpolitische« (VA 37) versteht. Die genannten Figurenhandeln nicht, sondern

stellen her: Ihre Tätigkeit zielt auf ein bestimmtes Ende abundhinterlässt ein Produkt. Dass Platon

und Aristoteles diese zwei Figuren ins Zentrum ihrer Überlegungen stellen, zeige, so Arendt, ihre

Vorliebe für das Demiurgische, weil sie sich »der Vergeblichkeit, der Schrankenlosigkeit und der

Unabsehbarkeit der Folgen, die allem Handeln anhaften, so außerordentlich bewußt geworden«

(VA 245) waren.

12 Beiner, Hannah Arendt über das Urteilen, 141.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten 227

»[D]as Wort ›Volk‹ wurde für die Gründer niemals ein Singular, sie verstanden es viel-

mehr als eine Vielheit und stellten sich darunter die unendlichen Verschiedenheiten

und Unterschiede einer Menge vor, die gerade in ihrer Pluralität ehrfurchtgebietend

war.«13

»In der deutschen und französischenGeschichtewar das Verständnis von Pluralität eher

auf Toleranz beziehungsweise auf dem Gebot zum Ertragen der Differenz um der Idee

der Menschheit willen gegründet.«14 Demgegenüber will Arendt mit dem Hinweis auf

die amerikanischen Gründerväter darauf verweisen, dass eine Gesellschaft abweichen-

deVorstellungen, Ideenund Interessennicht nur zu tolerierenhat, sondern sie geradezu

benötigt: »Die Gesellschaft braucht die Anders-Meinenden, weil in ihren abweichenden

Aktivitäten und Meinungen ein Teil des gedanklichen Reichtums der Gesellschaft auf-

scheint.«15 So verstanden ist Pluralität nicht nur dieBedingungder Politik, sondern auch

ihrAuftrag16, insofern sie jenenicht zugunstenderVereinheitlichungaufgebendarf.Der

Arendt’sche Politik-Begriff hat denn auch »eher einen agonalen als einen konsensualen

Charakter«17. Der öffentliche Raum ermöglicht die Vielfalt der Meinungsäußerungen,

welche die Politik nicht zu überwinden gedenkt, sondern als Bestandteil ihrer selbst zu

verstehen sucht. Wie bei Gümüşay zeichnet sich folglich die Sprache des öffentlichen

Raumes durch Polyphonie aus.

Dass die Pluralität eine Herausforderung für die Politik darstellt, hängt für Arendt

damit zusammen, dass das, was sich im politischen Raum vollzieht, »ungreifbar« ist,

»da es nicht aus dem Dinghaften besteht und sich in keiner Weise verdinglichen oder

objektivieren läßt« (VA 225). Einerseits, weil die Akteur_innen der Politik keine Objekte,

sondernSubjekte sind.Anderseits,weil ihrHandelnundSprechen »Vorgänge« sind,»die

von sich aus keine greifbaren Resultate und Endprodukte hinterlassen« (VA 225).

13 Arendt, Über die Revolution, 118.

14 Grunenberg, Hannah Arendt und Martin Heidegger, 361.

15 Ebd.

16 Dieser Auftrag ist im Politik-Verständnis Arendts zentral, insofern sich in ihm ihre kritische Aus-

einandersetzung mit der »Aristotelische[n] Subjektivierung« (DT 26) zeigt, nämlich der Vorstel-

lung, wonach der Mensch selbst schon politisch sei: Aristoteles bestimmt den Menschen als ζῷον

πολιτικόν/zoon politikon und als ζῷον λόγον ἔχον/zoon logon echon (vgl. Pol. I 2, 1253a1-18). Arendt

kritisiert nur die erste Bestimmung und knüpft an die zweite kritisch an (vgl. Meints-Stender, Po-

litik, 26f.). Menschen sind für Arendt »bedingte Wesen« (VA 18). Es »berechtigt uns nichts zu der

Annahme, dass der Mensch überhaupt ein Wesen oder eine Natur im gleichen Sinne besitzt wie

alle anderen Dinge« (VA 20). Arendt wendet sich folglich gegen eine »essentialisierende Darstel-

lung desMenschen als eines ›zoon politikon‹« (Jaeggi,Welt, 29). »Als ob es imMenschen etwas Po-

litisches gäbe, das zu seiner Essenz gehöre. Dies stimmt gerade nicht; der Mensch ist a-politisch.

Politik entsteht in dem Zwischen-den-Menschen, also durchaus außerhalb des Menschen. Es gibt

daher keine eigentlich politische Substanz […].« (Arendt, Was ist Politik, 11.) Diese Argumentation

steht allerdings in Spannung dazu, dass Arendt die Pluralität auch im Individuum selbst, nicht nur

imGegenüber lokalisiert.WennPluralität auchden einzelnenMenschen auszeichnet,warumkann

er dann nicht auch von Haus aus ein politisches Wesen sein, und nicht erst im mitmenschlichen

Beziehungsgefüge? Diese Spannung müsste an anderer Stelle weiter diskutiert werden.

17 Ahrens, Überlegungen, 264.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Zeug_innenschaft und Sprache

»DerGrundirrtumaller Versuche, denBereich des Politischenmaterialistisch zu verste-

hen […], liegt darin, daßder allemHandeln und Sprechen inhärente, die Person enthül-

lende Faktor einfach übersehen wird, nämlich die einfache Tatsache, daß Menschen,

auch wenn sie nur ihre Interessen verfolgen und bestimmte weltliche Ziele im Auge

haben, gar nicht anders können, als sich selbst in ihrer personalen Einmaligkeit zum

Vorschein und mit ins Spiel zu bringen.« (VA 225f.)

Der politische Raum ist darum– imGegenüber zur »Dingwelt« – für Arendt nicht weni-

ger wirklich: »Wir nennen diese Wirklichkeit das Bezugsgewebe menschlicher Angele-

genheiten,wobeidieMetapherdesGewebes versucht,derphysischenUngreifbarkeit des

Phänomens gerecht zu werden.« (VA 225) In ihmfinden sich die »Geschichten, in die die

Handelnden sich in Tun und Leiden verstricken«18. Den »subjektiven Faktor« des Politi-

schen zu eliminieren, würde sodann bedeuten, »die Menschen in etwas zu verwandeln,

was sie nicht sind« (VA 226).Gleichwohl ist dieser Faktor immer schon in einen größeren

Kontext gestellt, er lässt sich nicht isoliert betrachten. Das ist der Grund,warumArendt

das Bild des Gewebes bemüht: Das subjektive Handeln und Sprechen versteht sie als Fä-

den, »die in ein bereits vorgewebtes Muster geschlagen werden« (VA 226). Während die

Geburt desMenschen seinGeworfensein in dieWelt und damit »in eine schon bestehen-

de Menschenwelt« (VA 226), das Bezugsgewebe eben, meint, so steht die zweite Geburt

für den anthropologisch-politischen Faden, d.h. dafür, wie Menschen in dieses Bezugs-

gewebe ihre eigenen Fädenweben. »Die darin implizierte Bewegung ist raumeröffnend,

sofern wir unseren Handlungsradius erweitern.«19 Im politischenWeben nun zeigt sich

die Herausforderung der Pluralität in zweifacher Weise. Zum einen können Handelnde

und Sprechende »so gut wie niemals die Ziele«, die ihnen »vorschwebten, in Reinheit

verwirklichen« (VA 226),weil das Bezugsgewebe vor ihnen dawar.DasGewebe ist gleich-

samzu voraussetzungsreich, als dass es vonEinzelnen in seinerGesamtheit identifizier-

bar wäre. Das Gewebe steht damit in Analogie zu Gümüşays Architektur der Sprache,

die aufgrund ihrer Grenzen bei den Sprechenden das Bewusstsein schärft, Dinge nicht

ignorant vorauszusetzen, weil sie nichts mehr als die Grenzen des eigenen Horizontes

definieren. Zum anderen sind die Fäden, die von Menschen in dieses Gewebe gewoben

werden, erst am Ende als »wieder klar erkennbare Muster bzw. […] als Lebensgeschich-

ten« (VA 226) wahrnehmbar und erzählbar. DasMuster und die Geschichten können erst

»am Ende in Urkunden und Denkmälern verzeichnet werden, in Gebrauchsgegenstän-

den und Kunstwerken sichtbar gemachtwerden, imGedächtnis der Generationenwie-

der und wieder nacherzählt und in allen möglichen Materialien vergegenständlicht

werden« (VA 227).

Arendts Verständnis von Politik ist nicht nur nach vorne gerichtet offen und damit stets

ergebnisoffen, sondern auchbezüglich ihresAnfangs, ihrerKonstitution.Anders formu-

18 Habermas, Hannah Arendts Begriff, 291. Vgl. auch Vowinckel, Geschichtsbegriff, 146: »Geschichte

entsteht ausHandlungen, aber nicht aus allenHandlungen entsteht Geschichte […]. Damit aus der

Handlung Geschichte werden kann, müssenmindestens zwei Faktoren zusammenwirken: Erstens

muß die Geschichte als solche erkennbar sein, […] und zweitens müssen Zeugen vorhanden sein,

die sie entweder aufschreiben oder weitererzählen.«

19 Welz, »Reiner Raptus«, 103.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten 229

liert:NichtnurdieErgebnisseundFolgenpolitischenHandelnsundSprechens sindkon-

tingent,20 sondern auch ihre Prämissen.

Was aber passiert, wenn ein Staat diese Pluralität missachtet, sie gar mit allen Mit-

teln – ob bewusst oder unbewusst – zerstört? Dass Arendt inVita activa zu Protokoll gibt,

ihre Reflexionen seien »von den Erfahrungen und den Sorgen der gegenwärtigen Situa-

tion« (VA 13) geleitet, ist Ausdruck ihrer lebenslänglichen Auseinandersetzung mit dem

totalitären System des Dritten Reiches und der stalinistischen Herrschaft. Arendt be-

wegt die Frage, inwiefern deren antipolitische Ideologien auch über ihre Schreckens-

herrschaften hinaus wirksamwaren. Denn sie waren gerade darauf bedacht, den Raum

zwischen den Menschen so lange zu verringern, bis er schließlich (beinahe) inexistent

war.21 Im Arendt’schen Sinne verschwand damit aber auch die Politik als solche. »Die

Sehnsucht nach einer unpolitischen Politik schien plötzlich ihre Erfüllung zu finden. […]

Der antipolitischeAffektwill sichnicht abfindenmitderTatsachederPluralität derMen-

schen, sondern sucht nach dem großen Singular: der Deutsche, das Volk, der Arbeiter,

derGeist.«22WasGümüşay gegenwärtigenwestlichenGesellschaften zur Last legt,näm-

lich Pluralität zugunsten stereotypischer Kategorisierungen in der Sprache zu eliminie-

ren, erachtet Arendt für symptomatisch in totalitärenGesellschaftssystemen.Diese Pro-

blematik behandelt Arendt in nuce auch in ihrem 1967 imNew Yorker veröffentlichten Es-

say Truth and Politics.

4.2. Von gesicherten Vernunftwahrheiten und von Lügen
bedrohten Tatsachenwahrheiten

Der genannte Essay erschien 1969 unter dem Titel Wahrheit und Politik erstmals auf

Deutsch, wobei diese Fassung eine Fußnote unterschlägt, die im englischen Original

Auskunft über den zeitgeschichtlichen Kontext und Arendts Motivation gibt, sich mit

derThematik zu beschäftigen:

»This essay was caused by the so-called controversy after the publication of Eichmann

in Jerusalem. Its aim is to clarify two different, though interconnected, issues […]. The

first concerns the questions of whether it is always legitimate to tell the truth […]?

The second arose through the amazing amount of lies used in the ›controversy‹ – lies

20 Vgl. Oeftering, Hannah Arendts »Wahrheit und Politik«, 30.

21 Im Rekurs auf Arendt fordert darum Bauman, Dialektik, 165, auch in heutigen Diskursen ein Ge-

genbild zum effizienzorientierten Politikmodell des Dritten Reiches: »Aus der Sicht der Opfer hält

der Holocaust viele Lehren bereit – die wichtigste […]: Rationalität ist als einziger Wertmaßstab

für die Leistungsfähigkeit von Organisationen völlig unzureichend. In dieser Hinsicht besteht wis-

senschaftlicher Nachholbedarf, damit die Überbetonung der zunehmenden Effizienz menschli-

chen Handelns, die zu Lasten qualitativer Kriterien, wie etwamoralischer Normen, geht, nicht da-

zu führen soll, dass die möglichen negativen Konsequenzen nicht zu Ende gedacht werden.« Ah-

rens, Überlegungen, 265, hält indes zu Recht fest, dass Arendts Lehre »nicht, wie die von Bauman

gezogene, in Richtung Moral [geht], sondern Freiheit in den Vordergrund [stellt]«.

22 Safranski, Eine deutsche Affäre, 363.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Zeug_innenschaft und Sprache

about what I had written, on one hand, and about the facts I had reported, on the

other.«23

Als Folge ihrer Berichterstattung vom Prozess gegen den SS-Obersturmbannführer

Adolf Eichmann für den New Yorker prägte Arendt die Formel von der »Banalität des

Bösen« (EJ 56).24 Damit drückte Arendt aus, dass Eichmann kein unmenschlichesMons-

trum war, sondern einen geradezu gewöhnlichen Charakter hatte. Arendt beschrieb

Eichmann als einen »typischen Kleinbürger« (EJ 106), der »weder pervers noch sadis-

tisch, sondern schrecklich und erschreckend normal« (EJ 400) war. Er stand gleichsam

für einen besonderen Typ des modernen Menschen, nämlich »einer, der jeglichenWelt-

bezug verloren hat«25. Eichmann war insofern »normal« und »keine Ausnahme«, als

»unter den Umständen des Dritten Reiches« sich nur »›Ausnahmen‹ […] so etwas wie ein

›normales Empfinden‹ bewahrt hatten« (EJ 100).26 Um im totalitären System zu überle-

ben und die durch Ungerechtigkeiten geschaffene Welt aufrechtzuerhalten, ignorierte

23 Arendt, Truth and Politics.

24 Die Formel kommt, wie Arendt selbst in der Vorrede der deutschen Ausgabe vermerkt, im Bericht

selbst »nur auf der Ebene des Tatsächlichen zur Sprache« (EJ 56), d.h. nicht auf der Ebene des Tex-

tes, also nicht begrifflich. Die im New Yorker veröffentlichten Artikel bescherten Arendt eine Flut

harscher Kritik und bitterer Polemik. ImWesentlichen wurde Arendt für zwei Punkte gerügt. Zum

einen wurde ihr vorgeworfen, die von Beginn an deutlich zutage tretende antisemitische Einstel-

lung Eichmanns nicht genügend ernst genommen zuhaben. Zumanderenwurde kritisiert, in ihrer

Darstellung entstehe der Eindruck, die jüdischen Führungsgruppen, insbesondere die Judenräte,

hättenmit ihrem Versuch, die Verfolgung zu unterlaufen, einen Beitrag zur Durchführbarkeit und

tatsächlichen Durchsetzung des Massenmordes geleistet. Eine Einführung in die Kontroverse bie-

tetMommsen,HannahArendt undder Prozess. Die Beiträge in Smith (Hg.), HannahArendt Revisi-

ted, beleuchten die Kontroverse aus unterschiedlichen disziplinären Perspektiven. Arendt selbst

nimmt in der genannten Vorrede dazu Stellung (EJ 49–68). Für eine Sammlung der zeitgenössi-

schen Kritiken selbst vgl. Krummacher (Hg.), Die Kontroverse. Vgl. auch den kurzen Briefwechsel

zwischen Arendt undGershomScholem, der ihr einenMangel »der Liebe zum jüdischen Volk« und

eine »Akzentsetzung« vorwirft, die »völlig einseitig« und »dadurch bitterböse« wirke (Scholem/

Arendt, Ein Briefwechsel, 65). Auf den Vorwurf der mangelnden Liebe reagierte Arendt wie folgt:

»Erstens habe ich nie in meinem Leben irgendein Volk oder Kollektiv ›geliebt‹ […] Ich liebe in der

Tat nurmeine Freunde und bin zu aller anderen Liebe völlig unfähig. Zweitens aber wäremir diese

Liebe zu den Juden, da ich selbst jüdisch bin, suspekt. Ich liebe nicht mich selbst und dasjenige,

wovon ich weiß, daß es irgendwie zu meiner Substanz gehört.« (A.a.O., 73.) Zur Kontroverse zwi-

schen ScholemundArendt vgl. ausführlicherMosès, Das Recht. In einer Art »Selbstverständigung«

(Ludz, Zur deutschen Übersetzung, 175) hält Arendt 1965 an der New School for Social Research in

New York eine Vorlesung Über das Böse, in der sie ausführlich auf ihren Begriff der Banalität des

Bösen reflektiert. Hier weist sie nach, warum sie – im Unterschied zu ihren Ausführungen in Ele-

mente und Ursprünge totaler Herrschaft – nicht mehr vom radikal Bösen (vgl. auch DT 181), sondern

der Banalität des Bösen spricht. (Vgl. dazu Elon, Hannah Arendts Exkommunizierung, 21–23.) Ent-

sprechend hält sie bereits im genannten Brief gegenüber Scholem fest: »Sie haben vollkommen

recht, I changed my mind und spreche nicht mehr vom radikal Bösen. […] Ich bin in der Tat heute

derMeinung, daßdas Böse immer nur extrem ist, aber niemals radikal, es hat keine Tiefe, auch kei-

neDämonie. […] Tief aber und radikal ist immer nur das Gute.« (Scholem/Arendt, Ein Briefwechsel,

78.)

25 Nanz, Die Gefahr ist, 66.

26 Vgl. Arendt, Das Bild, 52: »Lügen allein, das reichte nicht aus. Damit man ihnen glaubte, mußten

die Nazis die Wirklichkeit selbst umlügen und die Juden wie Untermenschen aussehen lassen.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten 231

Eichmann die Tatsachen und bediente sich der Lüge und des Selbstbetrugs. Das syste-

matische Lügen der Nazis führte dazu, dass »die Unterscheidung zwischen Wahrheit

und Unwahrheit, zwischen Recht und Unrecht aus dem Bewusstsein der Menschen«27

verschwand. Die Grundlagen für politisches Handeln wurden damit zerstört, zumal

dieses die Urteils- und Handlungsfähigkeit der Bürger_innen voraussetzt. InWahrheit

und Politik zeigt nun Arendt auf, dass diese Zerstörung, obwohl sie paradigmatisch für

totalitäre Systeme ist, nicht auf solche begrenzt ist: Auch Demokratien, Arendt nennt

die moderne Massendemokratie der USA,28 sind dafür anfällig. Das hat gemäß Arendt

mit einem grundsätzlichen »Konflikt zwischenWahrheit und Politik« (WP 49f.) undmit

ihren »einander entgegengesetzten Lebensweisen« zu tun, nämlich »der Lebensweise

des Philosophen, wie sie erst von Parmenides und dann von Plato beschrieben und

verstanden wurde, und der Lebensweise des Staatsbürgers« (WP 50).Während sich tra-

ditionell die Philosophie um die ›Wahrheit‹ bemüht, so zählen in der Politik Meinungen

und Interessen – »mehr noch, Lüge und Täuschung gehören oft zum politischen Kal-

kül«29. Diesen Umstand, dass Politik strategisches Handeln bedeutet und darum auch

die Lüge miteinschließen kann, stellt Arendt nicht infrage. Doch sie kritisiert, dass,

wenn die Lüge systematisch wird, die Politik und damit der Wirklichkeitsbezug des

öffentlichen Lebens auf dem Spiel steht. »In der totalen Herrschaft – aber auch überall

dort, wo die Lüge die Führung in der Auslegung derWelt übernommen hat – tritt an die

Stelle der Beurteilung vonMeinungen undHandlungen die Eiseskälte der Logik, die aus

verlogenen Prinzipien erbarmungslos die Konsequenz zieht.«30 ›Wahrheit‹ muss darum

auch und gerade eine politische Kategorie sein, weil nur im Austausch der Pluralitäten

»die ›Richtigkeit‹ unseres Denkens« (WP 53)31 überprüft werden kann. Damit Menschen

politisch urteilen können, bedürfen sie des Austausches vonMeinungen innerhalb einer

Gesellschaft:

»DieWahrheit selbst ist kommuniziert, sie verschwindet und kann außerhalb der Kom-

munikation nicht konzipiert werden […]. Nur in der Kommunikation zwischen Zeitge-

nossen oder zwischen Lebenden und Toten enthüllt sich die Wahrheit.«32

Im Anschluss an Gümüşay ließe sich folglich sagen, dass im politischen Raum Lügen

zu linguistischen Lücken führen, zumal diese Ausdruck eines Machtgefälles sind. Soll

›Wahrheit‹ politisch wirksam sein, bedarf sie darum gemäß Arendt der Sprecher_in-

nen, die sie nicht nur etablieren, sondern auch verbürgen. Es brauchtMenschen, die die

›Wahrheit‹ sagen. Das ist besonders dann vonnöten, »wenn es sich, wie bei historischen

27 Nanz, Die Gefahr ist, 67.

28 Vgl.WP 81f.

29 Schmidt, Zeugenschaft, 74.

30 Vollrath, Hannah Arendt über Meinung, 88.

31 Der Gedanke ist in Anlehnung an Kants Idee vom öffentlichen Gebrauch der Vernunft formuliert.

Vgl. dazu auch Arendts Vorlesung über das Urteilen und über Kants politische Philosophie, in der

Arendt vermerkt, dass Kant »glaubt, dass das Denkvermögen selbst von seinem öffentlichen Ge-

brauche abhängig ist. Ohne die ›Überprüfung durch die freie und öffentliche Untersuchung‹ sind

kein Denken und keine Meinungsbildungmöglich« (Arendt, Das Urteilen, 56). Zu Arendts Ausein-

andersetzung mit Kant inWahrheit und Politik vgl. Vollrath, Hannah Arendt über Meinung, 100f.

32 Arendt, Menschen in finsteren Zeiten, 104.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Zeug_innenschaft und Sprache

Tatbeständen, um kontingente und nicht logisch evidenteWahrheiten handelt«33. Diese

Sprecher_innen bestimmt Arendt, wenn auch marginal, so doch explizit, als Zeug_in-

nen.Denn im politischen Raumbraucht ›Wahrheit‹ »Menschen, die Zeugnis ablegen für

das,was ist und für sie inErscheinung tritt,weil es ist« (WP 46).DochwasverstehtArendt

inWahrheit und Politik überhaupt unter ›Wahrheit‹?

»Arendt meidet in ihrem Aufsatz bewusst eine metaphysische Erörterung dessen,

wasWahrheit ist […].«34 ›Wahrheit‹ wird hier ausschließlich unter politischen Gesichts-

punkten erörtert, d.h., Arendt fragt danach, »welchen Gefahren jede Art von Wahrheit

im politischen Bereich ausgesetzt ist« (WP 48). Dabei unterscheidet sie jedoch in Leib-

niz’scherManier zweiArten von ›Wahrheiten‹: TatsachenwahrheitenundVernunftwahr-

heiten.35 Während Arendt unter Vernunftwahrheiten »mathematische, wissenschaftli-

che und philosophischeWahrheiten« (WP 48) versteht, kennzeichnet sie demgegenüber

Tatsachenwahrheiten als »die unweigerlichen Ergebnisse menschlichen Zusammenle-

bens und -handelns, [welche,MK] die eigentliche Beschaffenheit des Politischen ausma-

chen« (WP 49). Anders formuliert: Tatsachenwahrheiten sind das, was Einzelnen wider-

fährt, das also, was sich nur individuell bezeugen lässt. Vernunftwahrheiten hält Arendt

nicht für bedroht, zumal beispielsweise mathematische Gesetze noch dann wahr sind,

wenn die Bücher, in denen sie beschrieben werden, verbrannt würden: Die Schwerkraft

bleibtwahr,auchwennsie schriftlichundmündlichnichtmehr tradiertwird. InderPoli-

tik sind darumgerade ›Wahrheiten‹ in jenem zweiten Sinne, Tatsachen, gefährdet, denn

sie »stehen immer in der Gefahr, nicht nur auf Zeit, sondernmöglicherweise für immer

aus der Welt zu verschwinden« (WP 49). Das hängt damit zusammen, dass Tatsachen-

wahrheiten im politischen Raum durch Lügen gleichsam eliminiert werden können:

»[S]ie tauchen auf und verschwinden im Fluß der ewigwechselndenmenschlichen An-

gelegenheiten, in einem Bereich, in dem nichts permanenter ist als die vielleicht auch

nur relative Permanenz der menschlichen Geistesstruktur. Sind sie erst einmal verlo-

ren, so wird keine Anstrengung des Verstandes oder der Vernunft sie wieder zurück-

bringen können.« (WP 49)

Wenngleichbeide ›Wahrheiten‹ Subjekte voraussetzen,die sie begründen, sohält Arendt

die Chance, dass beispielsweise Einsteins Relativitätstheorie, auch wenn er sie nicht

überliefert hätte, irgendwann wieder aufgetreten wäre, für »erheblich besser«, als dass

»eine einzige Tatsache, ist sie erst einmal vergessen oder […] fortgelogen, eines Tages

wieder entdecktwerdenwird« (WA 49).Was die Tatsachenwahrheit impolitischenRaum

so prekär macht, ist nämlich nicht nur die Gefahr ihrer Eliminierung durch die Lüge,

sondern dass ihre Wirklichkeit von der Kommunikation eines handelnden Subjekts

abhängt. Kurzum: Eine Tatsache ist nur dann wahr, wenn sie von Menschen bezeugt

wird.36

33 Schmidt, Zeugenschaft, 74.

34 EE 100. Vgl.WP 48: »Die Frage, was Wahrheit eigentlich sei und ob sie sich dem Menschen offen-

bart oder ob sie, wie die Neuzeit meint, vommenschlichen Geist produziert wird, können wir hier

getrost beiseite lassen […].«

35 Vgl. Schepers, Art. Vernunftwahrheiten.

36 Vgl. Villa, Politics, 96.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten 233

»Sie handelt ihremWesen nach von reinmenschlichen Dingen, betrifft Ereignisse und

Umstände, in die viele Menschen verwickelt sind, und ist abhängig davon, daß Men-

schen Zeugnis ablegen; selbst wenn es sich um rein ›private‹ Tatbestände handelt, macht

sich ihre Wirklichkeit erst geltend, wenn sie bezeugt und Gegenstand einer Kundge-

bung geworden sind.« (WA 57, Hervorhebung MK)

Wenn aber Tatsachen davon abhängig sind, dass sie von Zeug_innen verbürgt werden,

inwiefern unterscheiden sie sich dann vonMeinungen? Obwohl sie »streng voneinander

unterschiedenwerdenmüssen«, stehen sie sich für Arendt erst einmal nicht »antagonis-

tisch gegenüber« (WA 57):

»Tatsachen sind der Gegenstand von Meinungen, und Meinungen können sehr ver-

schiedenen Interessen und Leidenschaften entstammen, weit voneinander abweichen

und doch alle noch legitim sein, solange sie die Integrität der Tatbestände, auf die sie

sich beziehen, respektieren.« (WA 57f.)

Das bedeutet: Arendt ignoriert den Umstand nicht, dass auch Tatsachen immer wie-

der neu interpretiert werden und damit Neuauslegungen unterliegen.37 Gleichwohl be-

steht sie auf einer »Integrität der Tatbestände«: Arendt geht von einem nicht anzutas-

tenden Bestand »elementare[r] Daten« aus, zu deren Beseitigung ein »Machtmonopol

[…] über die gesamte zivilisierteWelt« (WA 59) vonnöten wäre. Dafür erinnert Arendt an

eine Anekdote Georges Clemenceaus, der auf die Frage eines Vertreters der Weimarer

Republik, was in 100 Jahren über den ErstenWeltkrieg gesagt werden würde, antworte-

te: »Dasweiß ich nicht […], aber eine Sache ist sicher, sie werden nicht sagen: Belgien fiel

in Deutschland ein.« (WA 58) Das Beispiel macht klar, inwiefern Arendt einerseits von

einer Gefährdung der ›Wahrheit‹ in der Politik ausgeht, andererseits darauf pocht, sol-

che grundlegenden Daten vor Lügen zu schützen. Dass Tatsachenwahrheiten nicht nur

in totalitären Systemen, sondern auch in Demokratien gefährdet sind, hängt denn für

Arendt mit der Betonung der Freiheit der Meinungsäußerung in demokratischen Ge-

sellschaften zusammen.

4.3. Sagen, was wa(h)r (ist): Das Zeugnis im angeblichen
Spannungsverhältnis von ›Wahrheit‹ und Demokratie

Im öffentlichen Raumgibt es für Arendt zwei Arten des Sprechens: das Äußern vonMei-

nungen und das Aussprechen von ›Wahrheit‹. In einer Demokratie nun steht nichts au-

ßer Frage. Sie ist der Ort, der sich durch freie Meinungsäußerung auszeichnet und an

dem sich eine Überzeugung im Diskurs beweisen muss: Zwischen verschiedenen Mei-

nungenwerden Urteile gefällt und aufgrund Letzterer politische Gruppen gebildet. Und

so hält auch Arendt fest, dass »die Diskussion, der Austausch und Streit der Meinun-

gen, […] das eigentlicheWesen allen politischen Lebens aus[macht]« (WP 61).Wer im öf-

fentlichen Raum urteilen will, braucht darum entweder »Augenzeugen […] oder Doku-

mente, Aufzeichnungen, Denkmäler aller Art« (WP 65). Die Problematik dabei ist, dass

37 Vgl. Oeftering, Hannah Arendts »Wahrheit und Politik«, 32.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Zeug_innenschaft und Sprache

Erstere »notorisch unzuverlässig sind« und Letztere »insgesamt eines gemeinsam ha-

ben, nämlich daß sie gefälscht werden können« (WP 65). Vor allem aber schließt eine

Tatsachenwahrheit – und hierin zeigt sich nun doch der Unterschied zu Meinungen –

die politische Debatte aus, weil sie »einen Gültigkeitsanspruch stellt« (WP 61). Kurzum:

»AlleWahrheiten […]unterscheidensichvonMeinungenundAnsichtendurchdenWahr-

heitsanspruch,dasheißtdurchdieArtundWeise,wie sieGültigkeit beanspruchen.« (WP

59) Aus der Perspektive der Politik ist darum »Wahrheit despotisch« (WP 61), ›Wahrheit‹

und Demokratie stehen gleichsam in einem Spannungsverhältnis.38 Zwischen der Plu-

ralität einer Gesellschaft und der einzelnen Person, welche die ›Wahrheit‹ sagt, d.h. be-

zeugt, kommt es zu einemKonflikt, weil Letztere aufgrund des Geltungsanspruches ge-

mäß Arendt mit unhinterfragbarer Autorität auftritt.39 Entsprechend hält auch Renaud

Dulong im Anschluss an Arendt fest:

»[L]e vrai est problématique pour l’ordre social non parce qu’il troublerait le régime

des mœurs (Socrate), ni parce qu’il menacerait une domination idéologique (Galilée),

mais parce qu’il introduit un élément de coercition dans un champ dont le fonction-

nement suppose une totale liberté d’opinier.«40

Die Politik steht auf »Kriegsfuß mit Wahrheit in allen ihren Formen« (WP 44). Das »un-

bekümmerte Aussprechen von Faktizitäten« wird sodann erst einmal als »eine antipo-

litische Haltung empfunden« (WP 59). Gegen Tatsachenwahrheiten lässt sich politisch

darum nicht nur mit der Lüge vorgehen, sondern auch, indem mensch sie in Meinun-

gen verwandelt:

»Unbequeme geschichtliche Tatbestände, wie daß die Hitlerherrschaft von einer

Mehrheit des deutschen Volkes unterstützt oder daß Frankreich im Jahre 1940 von

Deutschland entscheidend besiegt wurde oder auch die profaschistische Politik des

Vatikans im letzten Krieg, werden behandelt, als seien sie keine Tatsachen, sondern

Dinge, über die man dieser oder jener Meinung sein könne.« (WP 55)

Anders formuliert: Die unbegrenzte Meinungsfreiheit einer Demokratie birgt immer

auch eine Gefahr. »Was hier auf dem Spiele steht, ist die faktische Wirklichkeit selbst,

und dies ist in der Tat ein politisches Problem allererster Ordnung.« (WP 55) Die Freiheit

der Meinungsäußerung entwertet gleichsam das simple Aussprechen von ›Wahrheit‹,

jener anderen Art des Sprechens im öffentlichen Raum. »Wer einfach eine Tatsache

ausspricht, der bringt keine Meinung vor und argumentiert auch nicht.«41 Wo also

kommen die Menschen zu stehen, die von den Tatsachen zeugen? Oder anders gefragt:

Welche Position nehmen die Zeug_innen in diesem postulierten Spannungsverhältnis

von ›Wahrheit‹ und Demokratie ein?

38 Vgl. EE 101f.

39 Vgl. Villa, Politics, 96: Arendt »argue[s] that the public realm is the realm of opinion; that truth

in this realm is never univocal, but rather perspectival; that the process of opinion formation

and judgment are among the most woefully neglected rational activities of man as a thinking,

public being«.

40 Dulong, Le témoin, 129.

41 EE 101.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten 235

Wie gezeigt, sind Tatsachen im politischen Raum für Arendt im Zeugnis einzelner

Menschen verbürgt. Damit das Zeugnis Gegenstand des politischen Diskurses und so-

dann des gesellschaftlichen Wissens wird, bedarf es innerhalb der Pluralität einzelner

Subjekte, die Tatsachen aussprechen.Wie bei Gümüşay entscheidet auch bei Arendt die

Sprache bzw. das Sprechen über die Wirklichkeiten einer Gesellschaft. Aufgrund des

Spannungsverhältnisses zwischen ›Wahrheit‹ und Demokratie funktioniert das gemäß

Arendt aber nur, wenn die Zeug_innen außerhalb des politischen Raumes stehen:

»Wer nichts will als dieWahrheit sagen, steht außerhalb des politischen Kampfes, und

er verwirkt diese Position und die eigene Glaubwürdigkeit, sobald er versucht, diesen

Standpunkt zu benutzen, um in die Politik selbst einzugreifen.« (WP 86)

Anders formuliert: Die Vertrauenswürdigkeit der Zeug_innen liegt nicht nur in ihrem

Stehen außerhalb des politischen Raumes begründet, sondern sie zeigt sich gemäß

Arendt gerade in ihrer apolitischen Haltung. Zeug_innen müssen politisch neutral blei-

ben. Im Aussprechen der ›Wahrheit‹, im Zeugnis, wird eine Distanz gegenüber der

Politik gewahrt. Nur so kann sich das Zeugnis der der Politik innewohnenden Tendenz,

sich über Tatsachen hinwegzusetzen, widersetzen. Denn:

»[D]ie bewußte Leugnung der Tatsachen – die Fähigkeit zu lügen – und das Vermögen,

dieWirklichkeit zu verändern – die Fähigkeit zu handeln – hängen zusammen; sie ver-

danken ihr Dasein derselben Quelle: der Einbildungskraft.«42

Der springende Punkt ist für Arendt sodann der, dass sich gerade in der apolitischenHal-

tung der Zeug_innen ihre besondere politische Rolle zeigt. »Die Integrität einer Demokra-

tie fußt Arendt zufolge in beträchtlichem Maße darauf, dass die Wahrheit historischer

Fakten weder mit politischen Mitteln manipuliert und unterdrückt wird, noch mit dem

Verweis auf die freie Meinungsäußerung relativiert wird.«43 Wo Zeug_innen mehr als

die ›Wahrheit‹ sagen, diese nämlich deuten bzw. über sie urteilen, verkennen sie gemäß

Arendt ihre Funktion und werden so selbst politisch. Diese angebliche Problematik hat

Arendt vor allem im Rahmen ihrer Berichterstattung vom Eichmann-Prozess themati-

siert.44

Neben Eichmann, der sich 33,5 Sitzungen im Zeug_innenstand befand, wurden, so

berichtet Arendt, in »fast doppelt so vielen Sitzungen« (EJ 335) rund einhundert Belas-

tungszeug_innen angehört.45 Diese hätten aber zu einem großen Teil keine prozessrele-

vanten Informationen geliefert,46 sondern berichteten »für ein Land Europas nach dem

42 Arendt, Die Lüge in der Politik, 8f.

43 EE 102.

44 Vgl. dazu Mosès, Das Recht, 87f., der bemängelt, dass in Arendts Eichmann-Bericht unterschiedli-

che Kategorien des Urteils durcheinandergeraten, »und zwar das juristische Urteil, das historische

Urteil und das moralische Urteil« (a.a.O., 87). Die Unterscheidung ist wichtig, müsste aber an an-

derer Stelle ausführlicher bedacht werden.

45 Einedetaillierte SchilderungderVorgängebei der Zeug_innen-Auswahl für denEichmann-Prozess

bietet Engelke, Geschichte, 182–188.

46 Diese Unfähigkeit attestiert Arendt auch Eichmann (vgl. Elon, Hannah Arendts Exkommunizie-

rung, 21). Obwohl der Oberstaatsanwalt Gideon Hausner den Wert von Informationen dieser Art

schätzte, war er gerade um »ein lebendes und lebendiges Protokoll einer gigantischen menschli-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Zeug_innenschaft und Sprache

anderen über das Grauen der ›Endlösung‹« (EJ 335). In ihrem Bericht bemängelt Arendt,

dass die meisten Zeug_innen nicht über »die Gabe, Geschehenes einfach wiederzuge-

ben«, verfügten – »ganz zu schweigen von der seltenen Fähigkeit, Ereignisse, die 16 oder

gar 20 Jahre zurückliegen, von dem zu trennen, was man in der Zwischenzeit gelesen,

gehört und sich vorgestellt hat« (EJ 336). Viele der Zeug_innen waren Autor_innen, die

ihr Zeugnis bereits schriftlich veröffentlicht hatten. Sie »›bezeugten‹, was gedruckt vor-

lag, oder wiederholten, was sie unzähligeMale öffentlich vorgetragen hatten« (EJ 336).47

DieserharschenKritik fällt auchdieZeugenaussagedesSchriftstellers »K-Zetnik«48 zum

Opfer: Nachdem er in einer unverständlichen Sprache und mit unnötigen Metaphern

seine Aussage gemacht habe, so Arendt, und schließlich »sehr behutsam und sehr höf-

lich« unterbrochen wurde mit der Bitte, doch auf die gestellten Fragen zu antworten,

sei er, »offenbar tief beleidigt, in Ohnmacht […] [gefallen, MK], so daß weitere Fragen

sich erübrigten« (EJ 336)49. Dass sich die Shoah möglicherweise überhaupt nicht sinn-

haft bezeugen lässt aufgrund der Traumatisierung ihrer Opfer, stellt Arendt nicht infra-

ge.50 Mehr noch: Es erscheint ihr geradezu absurd, dass Opfer das ihnenWiderfahrene

in seiner Totalität erfassen und bezeugen können.51 Vor allem aber kritisiert sie, dass der

Prozess in JerusalemdenEindruck erweckte,dieZeug_innenhättendieAufgabe,dasGe-

wesene in einen größeren Kontext zu integrieren und damit zu deuten.Was Arendt sich

chen und nationalen Katastrophe, obwohl es nie mehr sein konnte als nur ein schwaches Echo der

tatsächlichen Ereignisse« (Hausner, Gerechtigkeit, 444), bemüht. Denn ein kleiner Teil aus demAr-

chiv wäre Hausner gemäß hinreichend gewesen, »Eichmann zehnmal zu verurteilen« (ebd.). Vgl.

dazu ausführlicher Wieviorka, Die Entstehung.

47 Die Recherchen David Cesaranis ergaben, dass Hausner und sein Team die Zeug_innen-Aussagen

im Vorhinein einem Prozess der Filtration unterzogen. Sie hatten klare Vorstellungen davon, was

die Weiterlebenden zu bezeugen hatten und was nicht: »[T]he prosecution eliminated those

[testimonies, MK] who were not relevant to the case, articulate, consistent, and willing to edit

their memoires on demand.« (Cesarani, Trial, 47.) Vgl. dazu Michaelis, Die Autorität, 270–273.

48 Gemeint ist Yehiel De-Nur, der unter dem Pseudonym K. Tzetnik bzw. Ka-Tzetnik 135633, seiner

Häftlingsnummer in Auschwitz, mehrere Bücher veröffentlichte. Die Werke werden auch als Ho-

locaust-Pulp-Fiction bezeichnet, weil sie sich »with grotesque scenes of torture, perverse sexuality,

and cannibalism« (Mikics, Holocaust) gleichsam zwischen Fiktion und Zeugnis bewegen.

49 Arendt unterschlägt, dass K-Zetnik ins Krankenhaus gebracht werden musste und dort für zwei

Wochen blieb (Felman, The Juridical Unconscious, 137, sowie Yablonka, The State, 110, und Dou-

glas, The Memory, 147f.). Vgl. zur Zeugenaussage K-Zetniks auch Bachmann, Der abwesende Zeu-

ge, 112–119, der den Ohnmachtsanfall selbst als Zeug_innenschaft deutet, nämlich als körperliche

Zeug_innenschaft. Der Ohnmachtsausfall ist in dieser Deutung nicht, wie Arendt suggeriert, thea-

tralische Inszenierung, sondern Ausdruck »der Sprachlosigkeit des Körpers« (a.a.O., 116). Ich kom-

me später (s. unten III.5.2.) ausführlicher darauf zurück.

50 Vgl. Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit, 7f., sowie meine Bezugnahme weiter oben (s. II.1.). Vgl.

auch Arendt, Das Bild, 51: »Die Menschheitsgeschichte kennt keine Geschichte, die zu berichten

schwieriger wäre. Die ungeheuerliche Gleichheit in der Unschuld, die das unausweichliche Leit-

motiv darin bildet, zerstört die eigentliche Grundlage, auf der Geschichte gemacht wird – und da-

mit insbesondere unsere Fähigkeit, ein noch so weit von uns entferntes Ereignis zu begreifen.«

51 Vgl. a.a.O., 52: »Keiner denkbaren Chronik gelänge es, sechs Millionen tote Menschen in ein poli-

tisches Argument zu verwandeln.« In Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft spricht Arendt vom

»Odium der Unglaubwürdigkeit« (Arendt, Elemente, 646).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten 237

stattdessen von den Zeug_innen erhoffte, formuliert sie in einemBrief anHeinrich Blü-

cher: »[W]enn es auch nur darum ginge, dass ein einfacher Mensch, der sonst nie eine

solche Gelegenheit hätte, die Möglichkeit hat, in 10 Sätzen laut und öffentlich und ohne

Pathos zu sagen, was war, hat sich alles gelohnt.«52 Was Arendt fordert, ist also genau

das, was sie später inWahrheit und Politik als Signum der Sprecher_innen der Tatsachen

bestimmt: keineMeinungen, keine Argumente, keine Urteile, sondern schlicht das Aus-

sprechender ›Wahrheit‹.Kürzer: Zeug_innen sollen sagen,waswar.53Der einzigeZeuge,

der dies im Eichmann-Prozess gemäß Arendt vermochte und damit als Ausnahme die

Regel bestätigte, war Zindel Grynszpan. Der polnische Jude war seit 1913 Inhaber eines

Lebensmittelgeschäfts, bis er 1937 innerhalb von 24 Stunden enteignet und samt seiner

Familie über die Grenze Polens deportiert wurde.

»Nun stand er hier als Zeuge und erzählte seine Geschichte, sorgfältig auf die Fragen,

die ihm der Staatsanwalt stellte, antwortend; er sprach klar und fest, ohne Ausschmü-

ckung, nicht ein Wort zuviel […].« (EJ 341)

Arendt gibt in der Folge Grynszpans Zeugnis wieder und kommentiert dieses geradezu

euphorisch mit den Worten »Jeder, jeder soll seinen Tag vor Gericht haben«, um jedoch

noch im gleichen Satz anzufügen: »ein törichter Gedanke« (JE 343). Denn in der Folge

macht Arendt die Erfahrung, dass kein anderes Zeugnis derWahrhaftigkeit dieses Zeu-

gen gerecht werden würde:54

»In den endlosen Sitzungen, die dann folgten, stellte sich heraus, wie schwer es ist,

eine Geschichte zu erzählen, daß es hierzu […] einer Reinheit der Seele, einer unge-

spiegelten und unreflektierten Unschuld des Herzens und Geistes bedarf, die nur die

Gerechten besitzen. Nicht einer, weder vorher noch nachher, konnte es mit der unan-

tastbaren schmucklosen Wahrhaftigkeit des alten Mannes aufnehmen.« (EJ 343)

Die spezifisch politische Funktion des Zeugnisses im öffentlichen Raum besteht darin,

»in 10 Sätzen laut und öffentlich und ohne Pathos zu sagen, was war«. Das apolitische

Zeugnis ist dannpolitisch,wenn es sich genaudarauf beschränkt.DerGrunddafür liegt,

wie ich im Folgenden zu begründen versuche, in der Bestimmung der_des Einzelnen in

derPluralität,d.h.demFaden imBezugsgewebemenschlicherAngelegenheitenbegrün-

det. Auf einen Satz gebracht: Die Arendt’sche Sprache des Zeugnisses hat zwar einen

epistemischenWert, aber keine hermeneutische Funktion. Jedenfalls nicht während des

Prozesses des Bezeugens selbst.Denn die Bedeutung des Zeugnisses als Faden lässt sich

erst im größeren Gewebe, und das bedeutet imNachhinein, erkennen. Zeug_innen sind

›Wahrheits‹-Sprecher_innen, aber keineHermeneut_innen dieser ›Wahrheit‹. InVita ac-

tiva betont Arendt nämlich, dass die

52 Arendt/Blücher, 25.4.1961.

53 In dieser Hinsicht erinnert Arendts Zeug_innenschafts-Verständnis an den griechischen Begriff

des histor (s. oben II.5.1.).

54 Interessanterweisewird in den unterschiedlichsten Zeug_innenschafts-Debatten gerade der Eich-

mann-Prozess aus der Retroperspektive als Wendepunkt im Umgang mit Zeug_innen-Aussagen

von Weiterlebenden der Shoah interpretiert. Vgl. etwa Wieviorka, Die Entstehung, sowie Zangl,

Poetik, 74.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Zeug_innenschaft und Sprache

»volle Bedeutung dessen, was sich handelnd jeweils ereignete, nicht diejenigen [ken-

nen], die in das Handeln verstrickt waren und direkt von ihm betroffen, sondern derje-

nige, der schließlich die Geschichte überblickt und sie erzählt […], weil die eigentliche

Signifikanz dieser Absichten, Ziele und Motive ja erst erscheint, wenn das Gesamtge-

webe, in das sie schlugen, halbwegs bekannt ist« (VA 240).

4.4. Zeug_innenschaft als rückwärtsgewandte Prophetie
durch die ›apolitischen‹ Politiker_innen

Arendt fordert,dass imAussprechender ›Wahrheit‹, imZeugnis,eineDistanzgegenüber

der Politik gewahrt wird, damit die ›Wahrheit‹ nicht von dieser korrumpiert wird. Und

ganz grundsätzlich geht Arendt davon aus, dass »Überredungskünste oder auchGewalt«

die ›Wahrheit‹ zwar »vernichten« können, es aber nichts gibt, »was sie ersetzen könnte«

(WP 86).55 Insofern die Position der Zeug_innen eine außerhalb des politischen Bereichs

ist, zeigt sich in ihr indes »eine der mannigfachenWeisen des Alleinseins« (WP 86). Die

postulierte Unabhängigkeit der Zeug_innen ist eine einsame:56

»Unter den existentiellenModi des Alleinseins sind hervorzuheben die Einsamkeit des

Philosophen, die Isolierung des Wissenschaftlers und Künstlers, die Unparteilichkeit

des Historikers und des Richters und die Unabhängigkeit dessen, der Fakten aufdeckt,

also des Zeugen und des Berichterstatters.« (WP 86)

Arendt bedenkt in der Folge nicht, wie sich die unterschiedlichen Sprecher_innen von

›Wahrheiten‹ – Zeug_innen, Berichterstatter_innen, Richter_innen und Historiker_in-

nen – voneinander unterscheiden, sondern hält fest, dass »es sich hier um keine imVor-

hinein geprägten Typen [handelt], sondern eher schon um Berufe« (WP 86). Dulong hat

im Anschluss daran durchaus zu Recht darauf hingewiesen, dass den Zeug_innen eine

gesonderte Stellung zukommenmuss, insofern sie ihre Rolle nicht freiwillig ausgewählt

haben und auch nicht berufsmäßig ausführen:

»[À] la différence des autres diseurs de vérité factuelle, du juge, de l’historien ou du

reporter, le témoin […] ne choisit pas sa fonction, aucun cadre professionnel n’est là

pour le former, l’assister, stabiliser sa position, l’aider à réfléchir son engagement.«57

Hinzu kommt, dass Arendts radikale Trennung zwischen ›Wahrheit‹ und Politik nicht

unproblematisch ist und darum nachvollziehbarerweise wiederholt kritisiert wurde.

So hat etwa Patrizia Nanz Arendts an einigen Stellen recht positivistischen Begriff von

›Wahrheit‹ infrage gestellt, insofern ›Wahrheit‹ bei Arendt schlicht mit der empirischen

Übereinstimmungmit denTatsachen zu korrespondierenhat.58 Undeswar insbesonde-

55 Vgl. Arendt, Philosophie und Politik, 384f.

56 In dieserHinsicht trifft sichArendt in ihrenÜberlegungenmit denjenigenDerridas (s. oben II.2.5.).

57 Dulong, Le témoin, 134. Sowohl Dulong als auch Schmidt (EE 100–107) bemühen darum in der Fol-

ge an Arendts Reflexionen die Rolle der Zuhörer_innen von Zeugnissen, um damit das sog. Dilem-

ma der Augenzeug_innenschaft zu überwinden (s. dazu meine Ausführungen weiter oben II.5.1.).

58 Nanz, Die Gefahr ist, 69.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten 239

re JürgenHabermas, der Arendt einen blinden Fleck bezüglich diskursiver ›Wahrheiten‹

attestierte, also des Umstandes, dass sich ›Wahrheiten‹ auch erst im politischenDiskurs

formieren können. Habermas bescheinigt Arendt denn einen »überholten Begriff von

theoretischer Erkenntnis«, welcher »auf letzte Evidenzen baut«: Arendt »sieht zwischen

Erkenntnis und Meinung einen Abgrund klaffen, der durch Argumente nicht geschlos-

sen werden kann«59. Anders formuliert: Die Spannung entsteht dadurch, dass Arendt

›Wahrheit‹ als empirische Fakten, die Demokratie als Diskussion und Deutung des

faktisch Gegebenen versteht.

Aber besteht die Spannung nicht viel eher zwischen parteipolitischer Voreingenom-

menheit bzw. Interessenkonflikten und der ›Wahrheit‹? Neutralität ist nicht notwendi-

gerweise apolitisch, insofern Politik das ist, was alle angeht, undNeutralität sich darum

lediglich auf Parteien bezieht.60 Und Dulong weist darauf hin, dass auch Wissenschaft

durch Kontroverse funktioniert, beispielsweise Philosoph_innen und Historiker_innen

in ihrer Tätigkeit gerade nicht einsam sind.61 Sowohl die Kritik an der fehlenden Un-

terscheidung als auch die Problematik der radikalen bzw. angeblichen Trennung zwi-

schen ›Wahrheit‹ und Politik ist richtig undwichtig.Die Unterscheidung, dass Zeug_in-

nen eine gesonderte Stellung zukommt, setze ich im Folgenden voraus, schlage aber ei-

nen anderenWegderDeutung ein, insofern ichArendtsZeug_innenschafts-Verständnis

im Kontext ihrer Vorstellung der Menschheit als Bezugsgewebe erörtere und sich damit

durchaus zeigen lässt, inwiefern die nicht unproblematische Trennung zumindest dar-

auf angelegt ist, überwunden zu werden. Im letzten Abschnitt ihres EssaysWahrheit und

Politik geht Arendt nämlich auf Institutionen ein,

»die im öffentlichen Bereich etabliert und von den herrschenden Mächten gestützt

und unterhalten werden, obwohl seit eh und jeWahrheit undWahrhaftigkeit die aus-

schlaggebenden Kriterien sind, nach denen sich alles, was in ihnen vorgeht, zu richten

hat« (WP 87).

In der Polis selbst scheint es Orte zu geben, die sich durch ihren apolitischen Charak-

ter auszeichnen, damit aber gerade sicherstellen, dass die ›Wahrheit‹ die Politik gleich-

sam immerwieder irritiert unddamit konstruktiv amLeben erhält.Zudiesen Institutio-

nen zählt Arendt »die Rechtsprechung« sowie »die Erziehungs- und Bildungsanstalten«

(WP 87). »Das mag in diesen Jahren [sc. 1967] der schwersten Erschütterungen, welche

die Universitäten je betroffen haben, einigermaßen unglaubwürdig klingen.« (WP 88)

Und insofern sie staatliche Institute sind, sind sie auch finanziell von den Regierungen

abhängig. Doch Arendt ist davon überzeugt, dass die Politik »von den Universitäten in

jeder Hinsicht noch abhängiger [ist] als diese von ihnen« (WP 88). Unter allen Institu-

tionen hebt Arendt außerdem eine besonders hervor: »die philosophischen Fakultäten

mit ihren geschichts- und sprachwissenschaftlichen Abteilungen« (WP 89). Denn ihnen

kommt nicht nur die Aufgabe zu, »die Zeugnisse der Vergangenheit zu ermitteln, zu

bewahren, zu tradieren«, sondern vor allem auch, sie »zu interpretieren« (WP 89). Das

59 Habermas, Hannah Arendts Begriff, 302.

60 Diese Einsichten der Differenzierung verdanke ich Claudia Welz.

61 Dulong, Le témoin, 134.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Zeug_innenschaft und Sprache

bedeutet, dass die genannten Institutionen bzw. ihre Vertreter_innen gleichsam Mitt-

ler_innenfiguren sind.62 Zwar stehen sie gemäß Arendt außerhalb des politischen Dis-

kurses – sie sprechen Tatsachen aus und sind damit apolitisch –, doch genau damit leis-

ten sie letztlich doch ihren Beitrag zur Politik. Sie tun es aber in Bezug auf die Zeugnisse

gleichsam immer erst imNachhinein. Anders formuliert: Die Zeug_innen sprechen nur,

handeln aber nicht.63 Handeln aber lässt sich bei Arendt, wie gezeigt, nicht ohne Spre-

chen, Sprechen lässt sich nicht ohne Handeln. Auch Zeug_innen sind Grenzfiguren. Sie

sind notwendig, aber gleichsamnicht komplett, sie bedürfen derDeutung anderer –de-

rer aber bedürfen im Arendt’schen Verständnis alle Menschen. Den angeblichenWider-

spruch zwischen ›Wahrheit‹ und Politik und dessen notwendige Dialektik löst Arendt

zwar partout nicht auf. Aber ihre Ausführungen zur Beschaffenheit bzw. zu den Apo-

rien desHandelns und Sprechens zeigen, inwiefern eine Gesellschaft konstitutiv auf das

Zeugnis angewiesen ist.

Das Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten, das sich durch die Handlungen

einzelner Menschen konstituiert, ist mit seinen »zahllosen, einander widerstrebenden

Absichten und Zwecken, die in ihm zur Geltung kommen« (VA 226), außerordentlich

komplex. Diese Komplexität gibt Auskunft über die Beschaffenheit des Handelns, und

das in dreifacherWeise: Sie zeigt sich erstens in einer Schrankenlosigkeit desHandelns.

Zweitenswird die Komplexität in derUnabsehbarkeit der Folgen desHandelns und drit-

tens in seiner Unwiderruflichkeit sichtbar. Zu Ersterem vermerkt Arendt:

»Schrankenlosigkeit erwächst aus der dem Handeln eigentümlichen Fähigkeit, Bezie-

hungen zu stiften, und damit aus der ihm inhärenten Tendenz, vorgegebene Schran-

ken zu sprengen und Grenzen zu überschreiten.« (VA 238)64

Im Handeln geht es darum, Anfänge zu machen und Bezüge zu stiften. Damit aber hat

das Handeln nicht die Funktion der Stabilisierung und Begrenzung, was im politischen

RaumzurFolgehat,dassdenSchrankenundGesetzen,diediesenRaumeigentlich stabi-

lisierenundbegrenzen sollen, eine Fragilität innewohnt.65 Bezüglich des zweitenAspek-

tes gilt:

»Die Unabsehbarkeit der Folgen des Handelns hängt aufs engste damit zusammen,

daß alles Handeln und Sprechen unwillkürlich den Handelnden und Sprechendenmit

ins Spiel bringt, ohne daß doch derjenige, der sich so exponiert, je wissen oder berech-

nen kann, wen er eigentlich als sich selbst zur Schau stellt.« (VA 241)

62 Vgl. Schmidt, Zeugenschaft, 82.

63 Diese Position Arendts ist auch in der Hinsicht selbstwidersprüchlich, wenn davon ausgegangen

wird, dass alles Sprechen auch Handeln, eben speech acts, ist.

64 Vgl. VA 461, Anm. 17: »So definiert noch Montesquieu, dessen zentrales Anliegen nicht so sehr die

Gesetze als die Handlungen waren, die von ihnen inspiriert werden, das Wesen der Gesetze als

›rapports‹ oder Bezüge (vgl. Esprit des Lois, I, 1 u. XXVI, 1). Diese Definition ist überraschend, weil

Gesetze gemeinhin als Grenzen und Schranken bestimmt werden. Montesquieus Definition er-

klärt sich daraus, daß er primär nicht an dem interessiert war, was er ›la nature du gouvernement‹

nannte, also an der Staatsform als solcher, sondern an dem ›principe‹, das das Handeln in ihr be-

stimmt und sie in Bewegung bringt (ib. III, 1).«

65 Vgl. Vollrath, Politik, 36.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten 241

Dass die Folgen des Handelns unabsehbar sind, hängt einerseits an der sich im öffent-

lichen Raum zeigenden Pluralität. Um sich selbst zu verstehen, bedarf der Mensch der

Anderen. Andererseits lässt sich das Lebensnarrativ in seiner Ganzheit erst in der Retro-

spektive verstehen: Die »Bedeutung einer jeden Geschichte [enthüllt] sich voll erst dann

[…],wenndieGeschichte an ihrEndegekommen ist« (VA239).SeylaBenhabibdeutet dies

als »fragmentarische[] Geschichtsschreibung«66.

Die dritte Eigenschaft des Handelns, die »innerhalb der Neuzeit alle anderen dem

Handeln zukommenden Eigentümlichkeiten gleichsam aus dem Felde geschlagen« (VA

295) hat, ist der Umstand, dass sich das Handeln nicht widerrufen lässt. Auch diese Be-

schaffenheit resultiert daraus, dass das Handeln eines Individuums aufgrund des Han-

delns der Pluralität unabsehbar und damit potentiell endlos ist.67

Allen drei Beschaffenheiten des Handelns ist eines gemeinsam: Sie resultieren dar-

aus, dass die politische Person sich stets im Gegenüber zu anderen politischen Perso-

nen vorfindet. Politisches Handeln gleicht darum Emckes zeitoffenem und Gümüşays

freiem Sprechen, ist dieses doch von den jeweils Anderen abhängig. Die Aporie, in der

sich der Mensch von Geburt an befindet, dass sein Handeln schrankenlos, unabsehbar

und unwiderruflich ist, lässt sich denn bei Arendt nur zusammenüberwinden. »Im Sinne

Kants beantwortet Arendt die ›quaestio juris‹ –Warumundweshalb sollte ich den ande-

ren alsmir gleichgestellt respektieren? –mit einer ›quaestio facti‹, eine[r] […] faktischen

Darstellung derConditio humana.«68 Das genannte Alleinsein wird dort überwunden,wo

es sprachlich fassbar und einer gleichsam unabhängigen Instanz zur Prüfung vorgelegt

wird. Entsprechend hält Arendt in ihrer Vorlesung zu Kants politischer Philosophie fest:

»Wenn Sie nicht auf irgendeine Weise kommunizieren und das, was Sie herausgefun-

den haben, als Sie allein waren, entwedermündlich oder schriftlich der Prüfung durch

andere aussetzen können, wird die in Einsamkeit ausgeübte Fähigkeit verschwin-

den.«69

66 Benhabib, Die melancholische Denkerin, 149.

67 Das Handeln selbst birgt für Arendt indes zwei Möglichkeiten, diesen Aporien zu begegnen: die

Fähigkeit, zu verzeihen (vgl. VA 300–311), und die Fähigkeit, Versprechen zu geben (vgl. VA 311–317).

Das Verzeihen ist einHandeln, das »sich auf die Vergangenheit bezieht und ein Geschehenes rück-

gängig macht, dessen ›Sünde‹ sonst […] über jeder neuen Generation hängen und sie schließlich

unter sich begraben müßte« (VA 302). Demgegenüber ist das Vermögen, Versprechen zu geben

und zu halten, auf die »chaotischeUngewißheit alles Zukünftigen« gerichtet, ohne das »noch nicht

einmal irgendeine Kontinuität menschlicher Beziehungen möglich wäre, von Beständigkeit und

Treue ganz zu schweigen« (VA 302). »Die Fähigkeit zu versprechen ist laut Arendt konstitutiv für

Identität, welche in der Beziehung zu Anderen, die Versprechen einfordern und die eigene Iden-

tität auf diese Versprechen hin festlegen, generiert wird. Zugleich entlastet die Möglichkeit des

Verzeihens Identität, indem sie verhindert, dass diese für immer auf eine bestimmte bereits ver-

gangene Handlung festgelegt wird.« (Rauen, Die Zeitlichkeit, 25.) Zum Motiv des Verzeihens bei

Arendt vgl. ausführlich Dürr, Hannah Arendts Begriff. Eine instruktive Einführung und theologi-

sche Interpretation sowie Kritik vonArendts Verzeihungs-Verständnis bietet Frettlöh, DerMensch,

191–199. Die beiden Motive erörtern vergleichend Hetzel/Hetzel, Damit ein Anfang.

68 Benhabib, Identität, 115.

69 Arendt, Das Urteilen, 57.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Zeug_innenschaft und Sprache

Während eine Vernunftwahrheit »das Denken des Verstandes« »inspiriert und lenkt«,

gibt die Tatsachenwahrheit »der Meinungsbildung den Gegenstand vor« (WP 63).Wenn

aber, wie gezeigt, Zeugnisse als Tatsachenwahrheiten verstanden werden können, be-

deutet dies, dass Zeugnisse im Verständnis Arendts durchaus Gegenstände politischer

Meinungsbildung sind.Sie sind es aber nur, insofern andere sie als solche lesenund inter-

pretieren. Die Zeug_innen sind gleichsam zu nahe an dem ihnen Widerfahrenen dran,

sie sehen nur ihren Faden, nicht aber das ganze Gewebe.

»Denn was wir unter Wirklichkeit verstehen, ist niemals mit der Summe aller uns zu-

gänglichen Fakten und Ereignisse identisch und wäre es auch nicht, wenn es uns je ge-

länge, aller objektiven Daten habhaft zu werden. Wer es unternimmt zu sagen, was

ist – legei ta eonta –, kann nicht umhin, eine Geschichte zu erzählen, und in dieser Ge-

schichte verlieren die Fakten bereits ihre ursprüngliche Beliebigkeit und erlangen eine

Bedeutung, die menschlich sinnvoll ist.« (WP 89)

Die jeweils Anderen, Vertreter_innen unpolitischer Institutionen, vermögen in ihrer

Deutung, d.h. im Einbetten des Zeugnisses in eine Geschichte, eine »Versöhnung mit

der Wirklichkeit« (WP 89) zu leisten. Was darum auch bei Arendt aufscheint, ist der

Hiatus zwischen Sprache und Erfahrung, von dem auch Gümüşay spricht. Anders als

bei ihrwird dieserHiatus bei Arendt aber aufrechterhalten bzw. lässt er sich nur von den

Unbetroffenen überwinden: Nicht die Zeug_innen, die selbst vom Ereignis unmittelbar

betroffen sind und als Weiterlebende davon sprechen, vermögen das Widerfahrene

in eine sinnhafte und für das gemeinschaftliche Leben entscheidende Erzählung zu

betten, sondern die vom Widerfahrnis Unbetroffenen. Sie stehen in einer gewissen

Distanz zumObjekt der Erzählung.

Kathrin Morgenstern hat vorgeschlagen, zwei narrative Dimensionen in Arendts

Vorstellung des Handelns zu unterscheiden: »das Erzählen der eigenen Geschichte, um

mit anderen im öffentlichen Raum interagieren zu können ([…] die agonale Dimension),

und das Erzählen von fremden Geschichten, um eine bestimmte politische Erfahrung

für künftig Handelnde zu bewahren ([…] die historiographische Dimension)«70. In Mor-

gensterns Deutung lässt sich das Zeugnis als Ausdruck der agonalen, seine Deutung

als historiographische Dimension verstehen. Denn Morgenstern weist nach, dass die

Unberechenbarkeiten des Handelns durch die agonale Dimension – individuelles Spre-

chen ist schrankenlos, unabsehbar und unwiderruflich – »zumindest im Nachhinein

durch die historiographische Dimension entschärft […] [wird, MK]: […] Um eine echte

Kontinuität des Handelns bzw. der damit verbundenen Erfahrung zu gewährleisten,

muss er [sc. der Unbetroffene, MK] die Geschichte (story) aufnehmen und der Nachwelt

überliefern«71. Anders formuliert: Die Zeug_innen bieten den Stoff des Gewebes, d.h.

die story für die his(s)tory_herstory. Auch Morgenstern votiert darum dafür, dass bei

Arendt letztlich diejenigen die Geschichte bewahren, die sie deuten. Dabei betone, so

Morgenstern, Arendt die Kontingenz zwischen den beiden: »Erst wenn der Kontingenz

70 Morgenstern, All sorrows, 194. Einen ähnlichen Ansatz verfolgt Weißpflug, Erzählen, die das Nar-

rative in Arendts politischem Denken nicht nur als Gegenstand, sondern auch als Methode ver-

steht und deutet.

71 Morgenstern, All sorrows, 196.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten 243

des Geschehenen ein Sinn zugeschrieben wird […] kann das agonal-narrative Handeln

in der Erinnerung überleben und in seiner historiographisch-narrativen Überlieferung als

Vorbild für neues Handeln dienen.«72

AmEndederReflexionenArendts auf denFrankfurter Auschwitz-Prozess findet sich

ein Beispiel, das den Hiatus zwischen Sprache und Erfahrung bzw. zwischen der Deu-

tung des Zeugnisses und dem Akt des Bezeugens darzustellen vermag. Sie erzählt von

einer Zeugin ausMiami, die in der Zeitung den Namen eines Angeklagten –Dr. Lucas –

las und darum nach Frankfurt reiste. Sie will den Mörder ihrer Mutter und Geschwister

von Angesicht zu Angesicht sehen. Im Zeug_innenstand schildert die Frau, wie sie 1944

aus Ungarn in Auschwitz ankam und dabei ein Kind auf dem Arm trug, weil ihreMutter

ihr gesagt habe, Mütter könnten bei ihren Kindern bleiben. Als Dr. Lucas sie sah, so die

Zeugin, nahm er ihr das Kind ab und gab es ihrer Mutter. Und Arendt kommentiert:

»Das Gericht weiß sofort die Wahrheit. […] Die Frau, die anscheinend die Regeln von

Auschwitz immer noch nicht kennt – wo alle Mütter mit Kindern unmittelbar nach der

Ankunft vergast wurden –, verläßt den Gerichtssaal, ohne zu begreifen, daß sie, die

auf der Suche nach dem Mörder ihrer Familie war, dem Retter ihres eigenen Lebens

gegenübergetreten war.«73

Während folglich die Zeug_innen zwar etwas erfahren haben, aber deshalb gerade nicht

objektiv davon zeugen können, vermögen die Unbetroffenen das Bezeugte zu deuten,

weil sie es nicht selbst erfahren haben.Die Zeug_innen büßen gleichsam ihre Glaubwür-

digkeit ein, umso weiter sie vom zu Bezeugenden entfernt sind – das ist Arendts Kritik

an den Belastungszeugnissen des Eichmann-Prozesses. Die apolitischen Figuren, allem

voran die Wissenschaftler_innen der philosophischen Fakultäten mit ihren geschichts-

und sprachwissenschaftlichen Abteilungen – die Expert_innen der Geschichte und

der Sprache also –, qualifizieren sich gerade durch ihre zeitliche und unbetroffene

Distanz zum bezeugenden Ereignis. Indem der Unbetroffene in der Retrospektive den

Faden des Zeugnisses im Bezugsgewebe der Geschichte erklärt und deutet, erscheint

er als »rückwärts gewandte[r] Prophet« (VA 240).74 Das aber bedeutet, dass nicht »das

Zeugnis selbst, sondern das, was jeweils daraus ›gemacht‹ wird, […] politische Schlag-

kraft [sic!]«75 hat. Zeug_innenschaft ereignet sich als rückwärtsgewandte Prophetie der

apolitischen Unbetroffenen, die diese sodann zu Politiker_innenmacht.Was sowohl bei

72 A.a.O., 203.

73 Arendt, Der Auschwitz-Prozeß, 136.

74 Die Figur der_des rückwärtsgewandten Prophetin_Propheten gleicht, worauf auch Schmidt, Zeu-

genschaft, 85f., Anm. 224, hinweist, Benjamins Engel der Geschichte. Dieser erkennt als Einziger

die Ereignisse der Geschichte in ihrem Zusammenhang, nämlich als »eine einzige Katastrophe«

(Benjamin, Über den Begriff, 697). Vom Sturm der Ereignisse rückwärts in die Zukunft getrieben,

vermag er jedoch nie einzugreifen. Die Figur in seiner theologisch-politischen Funktion erörtert

Greiert, Geschichte. Zu Arendts eigener Auseinandersetzung mit Benjamin vgl. dies., Menschen

in finsteren Zeiten, 195–258. Benjamins Engel der Geschichte geht auf Paul Klees Angelus Novus

zurück. Die allegorischen und exegetischen Bezüge zu Klees Bild in Benjamins Engel hat als Erster

Scholem, Walter Benjamin, herausgearbeitet. Eine aktuelle Perspektivierung bietet Di Blasi, Die

Überzeichnung.

75 Schmidt, Zeugenschaft, 86.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Zeug_innenschaft und Sprache

Emcke als auch bei Gümüşay zusammengehalten wird, nämlich der Konnex zwischen

Zeug_innen undHörer_innen bzw. Interpret_innen, fällt bei Arendt auseinander. In der

Vorstellung des Zeugnisses als Teil des Bezugsgewebes menschlicher Angelegenheiten

zeigt sich denn sowohl die Stärke als auch die Schwäche des impliziten Zeug_innen-

schafts-Verständnisses Arendts.

Die Stärke des Arendt’schen Ansatzes liegt darin begründet, dass sie – wie Emcke

und Gümüşay – Zeug_innenschaft im politischen Raum als sprachliches Ereignis ver-

steht. Überhaupt vermag Arendt überzeugend nachzuweisen, inwiefern Menschen sich

nur im Sprechen auf den gemeinsamen Lebensraum beziehen und diesen stiften kön-

nen. Indem sie Handeln und Sprechen unauflösbar miteinander verbindet und deren

Prämisse in der Pluralität der Menschen lokalisiert, anerkennt Arendt, dass menschli-

ches Zusammenleben maßgeblich von der Vermittelbarkeit individueller Erfahrungen

abhängt, d.h. dem, was individuell bezeugt wird. Innerhalb des diskursiven Raums der

Politik kommt damit Zeug_innen eine zentrale Funktion zu, insofern sie in ihrem Spre-

chen nicht nur etwas wiedergeben, sondern eine ›Wahrheit‹ zumAusdruck bringen. Vor

allem aber sind auch bei Arendt die eigentlich Unbetroffenen zur Verantwortung gezo-

gen, insofern die Pluralität als Prämisse der Politik bedingt, dass die vielen Fäden der

Zeugnisse zu einem Gewebe gehören.76 In Arendts Forderung, die Zeug_innen mögen

nichtmehr als in 10 Sätzen laut undöffentlich undohnePathos sagen,waswar, zeigt sich

außerdemeine besondere ethischeHerausforderung, aber auch ein Schutz der Zeug_in-

nen: Zeug_innenschaft soll imöffentlichenRaumnicht fürpolitische Interessenoder zur

Selbstinszenierungmissbrauchtwerden.77 In einer vonder Freiheit dernahezuuneinge-

76 Die politische Verantwortung resultiert bei Arendt aus ihrem Freiheitsbegriff. Vgl. dazu ihren

programmatischen Essay Die Freiheit, frei zu sein. Ich habe mich an anderer Stelle ausführlicher

mit diesem Essay und Arendts Freiheitsverständnis beschäftigt: Käser, Die Verpflichtung, insbes.

198–204. Arendt versteht Freiheit stets politisch. Im Anschluss an Isaiah Berlin (vgl. ders., Freiheit)

unterscheidet Arendt zwischen positiver und negativer Freiheit. Während die negative Freiheit als

»Freiheit von« das Frei- bzw. Befreitwerden und -sein von äußeren und inneren Zwängen meint,

wird die positive Freiheit als »Freiheit zu« und damit als Zustand gefasst, in welchem die durch die

Befreiung erlangte Freiheit auch tatsächlich genutzt werden kann. Für Arendt entscheidet sich al-

les daran, ob dieser Zustand dazu führt, dass die Möglichkeit einer »Freiheit zu« auch tatsächlich

genutzt wird. Das ist der Grund, warum für Arendt Freiheit immer politisch ist bzw. sein muss,

um wirkliche Freiheit zu sein. Zwar setzt diese Freiheit sowohl die Befreiung der Individuen und

Kollektive von Zwängen als auch die damit geschaffene Tatsache, nicht mehr unfrei zu sein, vor-

aus. Aber solange die Befreiten nicht aktiv und öffentlich an der Freiheit partizipieren, sie sich also

innerhalb eines öffentlichen Raumes an einem politischen Diskurs beteiligen, ist Freiheit gemäß

Arendt nicht eigentlich verwirklicht. Kurzum: In der Arendt’schen Freiheitskonzeption geht es um

das »Wir können«, nicht um das »Ich kann«. Solange dieses »Wir können« indes nicht verwirklicht

ist, finden sich politisch Handelnde in einer Unruhe wieder: der Unruhe, sich mit unfreien politi-

schen Begebenheiten, Systemen und Strukturen nicht länger zufriedenzugeben, sondern Neues

zu schaffen, einen Anfang zumachen. Kurzum: Die Natalität wendet sich hier zur politischen Ver-

antwortung.

77 Vgl. EE 107. In dieser Hinsicht ist Arendts Öffentlichkeits-Verständnis indes wiederholt kritisiert

worden, weil es missachtet, dass die Politik selbst Menschen zur Selbstinszenierung nötigt, wenn

staatliche Gesetze zur Diskriminierung im Privaten beitragen (vgl. Benhabib, Urteilskraft, sowie

Marti, Öffentliches Handeln, 520–523). So stellt etwa Benhabib, Hannah Arendt and the Redemp-

tive Power, 190–196, fest, dass es in Arendts Denken eine Spannung zwischen einer agonistischen

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Hannah Arendt: Zeug_innenschaft im Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten 245

schränkten Meinungsäußerung geprägten Demokratie ist »Arendts Lob des einfachen,

ja einfältigen Zeugen«78 einemahnende Erinnerung daran, dass SpracheMacht hat und

bis heute von einer Majorität dafür immer wieder instrumentalisiert und gegen Mino-

ritäten ausgespielt wird. Doch insofern dem Zeugnis nur in seiner Deutung durch Un-

betroffene politische Wirksamkeit zukommt, lässt es sich fragen, ob es damit letztlich

nicht doch wieder zu einem Reden über statt mit den Zeug_innen kommt, folglich das

aufgehoben wird, was Gümüşay als konstitutiv für gerechtes Sprechen bestimmt.

IndieserHinsichthatArendtsZeug_innenschafts-Verständnis etwasMater-undPa-

ternalistisches, weil es, wie sich insbesondere in ihren Ausführungen zum Eichmann-

Prozess zeigt, den Zeug_innen nicht nur vorschreibt, wie sie zu bezeugen haben, son-

dern sie auch vom Diskurs der Deutung ihres Zeugnisses gleichsam ausschließt. Dass

Letzteres in einigen Fällen unvermeidbar ist, weil psychische und sprachliche Barrieren

die eigene Interpretation verunmöglichen, ist unstrittig. Aber bei Emcke und Gümüşay

kommt die Funktion der Unbetroffenen immer erst an zweiter und damit sekundärer

Stelle zumZug.AuchArendtwürdigt die unersetzbare sprachliche FormdesZeugnisses,

wennsie sie alsTatsachenwahrheitenversteht.Dochder von ihrpostulierteWiderspruch

von ›Wahrheit‹ und Politik und ihre notwendigeDialektik führen dazu, dass das Zeugnis

nur dann politische Schlagkraft hat,wenn es vonUnbetroffenen dazu gemachtwird.Die

eigeneSprachlogikdesZeugnisses,die auchmalmehr als 10Sätze sagtundanderEmcke

so viel liegt,weil sie Opfer zu individuellenMenschenmacht,wird bei Arendt zugunsten

des Verstehens der Unbetroffenen eliminiert. Erst im »narrativen Verdinglichungspro-

zess« der Unbetroffenen »verwandeln sich das nicht-greifbare Handeln, Sprechen und

Denken in handgreifliche Taten, Worte und Gedanken«79 des öffentlichen Raumes. Die

Arendt’sche Zeug_innenschaft kommt für die Betroffenen gleichsam zu spät, oft sogar

erst, wenn diese bereits tot sind:

»Im Gegensatz zu allen Herstellungsprozessen, deren Gang vorgezeichnet ist durch

die Vorstellung oder das Modell, in deren Besitz der Herstellende sein muß, bevor er

seinWerk beginnt, erhellen sich Handlungsprozesse […] erst dann, wenn das Handeln

selbst an seinenAbschluß gekommen ist, oftwenn alle Beteiligten tot sind.« (VA 240,Her-

vorhebung MK.)

Das aber bedeutet, dass sich mit Arendt gerade nicht sagen lässt, dass das Zeugnis der

Modus der Gerechtigkeit ist – zumindest nicht für die Betroffenen selbst. Gerechtigkeit

gibt es bei Arendt nur in der nachträglichen Deutung, nicht im Vollzug des Bezeugens

selbst.DassdasBezeugenselbst einhermeneutischesGeschehenseinkönnte,hatArendt

nicht imBlick.Zwarbewahrt derArendt’scheZeugnisbegriff aufgrund seinerpolitischen

Sprengkraft auch zukünftig Menschen davor, überhaupt von Ungerechtigkeiten zeugen

und einer diskursivenÖffentlichkeit gibt.Während es in Ersterer denHandelnden darumgeht,mit

Anderen zu konkurrieren und sich durchzusetzen, d.h. derWettbewerb zählt, hat Letztere ein klar

definiertes Ziel, nämlich Freiheit durch gemeinsames Handeln herzustellen. Vgl. dazu auch Welz,

Freedom, 441–443.

78 EE 106.

79 Gebhardt, Politische Pluralität, 231.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Zeug_innenschaft und Sprache

zu müssen. Zeug_innenschaft impliziert hier, dass Unbetroffene gerade auch nach Ab-

schluss eines politischenDiskurses zur Rechenschaft gezogenwerden.Doch in der poli-

tischen Diskursivierung des Zeugnisses löst sich dieses gleichsam von den Zeug_innen.

Istdas legitim?Undüberhaupt:Gilt nurdanneinZeugnis alsZeugnis,wennes sprachlich

versteh-, d.h. deutbar ist? Impliziert Sprache immer eine Deutung? Oder gibt es auch

Zeugnisse, die sich nicht deuten lassen – und auch nicht gedeutet werden müssen, gar

wollen?

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017 - am 14.02.2026, 09:24:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

