JENS OLE SCHNEIDER

Gezoomte Lebensbilder
Zum Konflikt zwischen sLebenspathos< und >Asthetizismus« in
Hofmannsthals friher Novelle Das Gltick am Weg

In ihrem Roman Herrn Dames Aufreichnungen lasst Franziska zu Reventlow
ihren gerade frisch in dem Miinchener Bohémeviertel "Wahnmoching« an-
gekommenen Biirgersohn Herrn Dame folgende Tagebuchnotiz machen:

Hier wird ja tiberhaupt so viel vom >Leben< gesprochen, und immer so, als ob es
durchaus nichts Selbstverstindliches sei, sondern gerade das Gegenteil. Aber gerade
darin liegt wohl etwas, was reizt und anzieht [...]. Heinz zum Beispiel [ein Freund
des Protagonisten] tut ja, als ob er hier in diesem sonderbaren Stadtteil den Stein
der Weisen gefunden hitte. Und mir ist, seit ich hier bin, zumut, als ob ich nur in
Ritseln sprechen hére und mich zwischen lauter Ritseln bewege. Ich fithle mich
ziemlich ungliicklich, und in meinem Kopf ist es wirr und dunkel.!

Die fiktive Notiz ist ein durchaus hellsichtiges und ironisch-aufschlussrei-
ches Dokument der Jahrhundertwende. Die Situation des Herrn Dame
dhnelt namlich in gewisser Weise der Situation eines jeden, der sich mit
dem Lebensbegriff um 1900 auseinanderzusetzen begonnen hat. In den
Briefen, Essays, Gedichten und Romanen der Jahrhundertwende kursiert
das Schlagwort des >Lebens«< wie eine geheime Beschworungsformel und im
eigenen Kopf wird es in der Tat sehr schnell »wirr und dunkel«, sobald man
sich fragt, was mit dieser geheimnisvollen Rede vom >Lebenc« eigentlich ge-
meint ist. Wie die Aufzeichnung des Herrn Dame suggeriert, ist die mentale
Verwirrung und Verdunkelung aber wohl gerade eine der Funktionen des
um 1900 so populdren Lebensbegriffs. Mit der emphatischen Rede vom >Le-
ben<markieren Intellektuelle um 1900 ihre Zugehorigkeit zu einem geistigen
inmer circle, dessen Sprache eben nicht jeder versteht und in dessen habituelles
Regelwerk man erst mithsam eingeweiht werden muss. Trotz dieser gewis-
sermaflen programmatischen Kryptik der Lebenssemantik um 1900 soll
im Folgenden kurz versucht werden, einige Klarheit in den Lebensbegriff

1" Franziska zu Reventlow: Herrn Dames Aufzeichnungen oder Begebenheiten aus einem

merkwiirdigen Stadtteil, in: Dies.: Samtliche Werke in sechs Banden, Bd. 2, hg. von
Andreas Thomasberger, Hamburg 2010, S. 26. Bei dem fiktiven Stadtteil >Wahnmochinge
handelt es sich um eine relativ eindeutige Anspielung auf das Miinchener Bohémeviertel
Schwabing.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 Jens Ole Schneider

der Jahrhundertwende zu bringen, um anschliefend seine Funktion und
spezifische Reflexion beim jungen Hugo von Hofmannsthal diskutieren zu
kénnen.

I.  »Leben<als modernes Totalitatskonzept

Wie von der einschligigen Forschung schon oft gezeigt worden ist, erhélt
die Lebensphilosophie um 1900 ihren mafigeblichen Impuls durch die zeit-
genossische Evolutionsbiologie und deren Deutung der Natur als ein auto-
poietischer - sich selbst reproduzierender und erhaltender — Entwicklungs-
organismus.” Entscheidend dabei ist aber, dass die Lebensphilosophie« trotz
threr Orientierung an einem empirischen Naturbegriff und trotz ihrer Ab-
wehr dualistisch-teleologischer Weltbilder kein >mechanistischer Biologis-
mus« sein will. »Die Philosophie des Lebens«, so formuliert es Henri Bergson
etwa, »erhebt den Anspruch, Finalismus und Mechanismus gleichermafien
hinter sich zu lassen.<> Im Anschluss an Schopenhauers Willensontologie
und deren enthusiastische Umdeutung durch Friedrich Nietzsche zielt der
Begriff des Lebens um 1900 daher nicht auf konkrete biologische Vorgiange
ab, sondern auf eine nicht empirisch messbare, organische >Totalitétc, die im
Sinne eines dynamischen >Lebensschwungs die einzelnen >Phinomene« in
ein allumfassendes >Ganzes« integriert: »Zu reinster Auspragung gelangt das
Leben als Zentralbegrift der Weltanschauung da«, so schreibt Georg Sim-
mel, »wo [...] [es] zur metaphysischen Urtatsache, zum Wesen alles Seins
tiberhaupt [...] wird, so daf} jede gegebene Erscheinung ein Pulsschlag oder
eine Darstellungsweise oder ein Entwicklungsstadium des absoluten Lebens
iste.®

Auch die in der Folge Nietzsches so sehr mit dem >Tod Gottes< beschiftig-
te Jahrhundertwende hilt also an der Idee einer metaphysischen Totalitét
fest, auch wenn diese Totalitdt nicht mehr durch >Gott« reprasentiert wird,

2 Vgl. hierzu v.a. Wolfgang Riedel: Homo Natura. Literarische Anthropologie um 1900,
Wirzburg 2011, S. 121-155.

Henri Bergson: Schépferische Entwicklung, Jena 1912 [frz. EA: DEvolution créatrice,
Paris 1907], S. 56.

Besonders in der Philosophie Henri Bergsons hat der Begriff des Lebensschwungs oder
der Lebensschwungkraft (élan vital) eine zentrale Bedeutung. Vgl. ebd., S. 93-103.
Georg Simmel: Der Konflikt der modernen Kultur. Ein Vortrag, in: Ders.: Gesamtausga-
be in 24 Bénden, hg. von Otthein Rammstedt und Gregor Fritzi, Bd. 16, Frankfurt a.M.
1999, S. 198.

3

4

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 187

sondern durch die diesseitige Gesamtheit der organischen Vorgange selbst.
Das Aufkommen jener Geisteshaltung, die Wolfdietrich Rasch einmal als
das >Lebenspathos< oder auch die >Lebensmystik« der Jahrhundertwende be-
zeichnet hat, lasst sich, so denke ich, am besten als ein modernisierungstypi-
sches Phianomen erkliren. Glaubt man den einschliagigen historischen und
soziologischen Modernisierungsdarstellungen, so kann das 19. Jahrhundert
als ein Zeitraum verstanden werden, in dem sich ein besonderes, bis dahin
nicht gekanntes Ausmaf} an kulturellen, gesellschaftlichen und wissenschaft-
lichen Differenzierungsprozessen vollzogen hat. Dieser Vorgang wird be-
gleitet von einer Wissenskultur, deren dominante Struktur man als die eines
double bind beschreiben konnte. So heifit es etwa bei Niklas Luhmann:

Seit der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts [...] produziert die Gesellschaft Wissen
iber sich selbst und dartiber hinausgehende Sinnzusammenhénge doppelgleisig,
namlich einerseits als Wissen tiber die historische Variabilitit aller Formen und
andererseits als trotzdem gewolltes Grundlagenwissen oder Ausgangswissen, an das
man letztgewif§ ankniipfen kann, ohne das aktuelle eigene Leben ins Unsichere zu
hingen.®

Man koénnte sagen, dass die Lebensphilosophie um 1900 auf die beiden
von Luhmann genannten Tendenzen und Bedtrfnisse der Moderne glei-
chermaflen reagiert. Die Rede vom >Leben< betont namlich einerseits »die
historische Variabilitit aller Formen«, die radikale Verzeitlichung allen
Denkens und aller Wahrheit; andererseits suggeriert sie aber auch ein me-
taphysisches Aufgehobensein des Subjekts, das sich trotz aller Variabilitit
doch immerhin der Existenz eines omniprisenten Lebenszusammenhanges
gewiss sein kann.

Dass die Lebensphilosophie also gewissermaflen >zwei Fliegen mit Klappe
schldgt«, kann man sehr schén an einer Passage aus der 1912 erschienenen
Monographie Secle und Welt des Basler Philosophen Karl Joél sehen. Dort
heifit es:

Wir fihlen in uns den grenzenlosen Strom des Lebens, unsere Gemeinschaft mit
Nahem und Fernem, wir fithlen uns eins mit allem Sein, wir tragen in uns das ewige
Leben, wir haben in unserm Gefiihl das Unendliche gegentiber allem Einzelnen
und Verginglichen, das uns in den Sinnen voriiberzieht.”

Niklas Luhmann: Gesellschaftliche Struktur und semantische Tradition, in: Ders.: Gesell-
schaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft,
Bd. 1, Frankfurt a.M. 1980, S. 9-71, hier S. 9.

7 Karl Joél: Seele und Welt. Versuch einer organischen Auffassung, Jena 1912, S. 386.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 Jens Ole Schneider

Einerseits ist in dieser Passage von einem »grenzenlosen Strom des Lebens«
die Rede und von stindig wechselnden Phanomenen, die »uns in den Sinnen
voriiberzieh[en]«. Andererseits spricht Joél aber auch von dem Gefiihl einer
Einheit »mit allem Sein« und der Empfindung eines Unendlichen, durch
das das >Einzelne und Vergingliche« auf ein Ganzes hin transzendiert wird.
Gerade fiir einen modernen Intellektuellentypus, der auf keinen Fall dogma-
tisch und anachronistisch wirken will, ist die Lebensphilosophie ein attrak-
tives Angebot. Durch die enge Bindung des Lebensdiskurses an die Evolu-
tionsbiologie und deren prozessuales Weltbild ist man als Lebensphilosoph
auf der Hohe der Zeit; gleichzeitig hat man im Rahmen des zeitgendssischen
'Lebenswissens< aber neue Semantiken des >Ganzen« zur Verfiigung, die sich
gegen die haufig als >Zersplitterung« gedeuteten Differenzierungsprozesse
der modernen Gesellschaft in Anschlag bringen lassen.

Auch fiir die um 1900 aufkommenden >modernens Literaturstrémungen, wie
dem Naturalismus, dem literarischen Jugendstil oder dem Expressionismus,
hat das neue Bild von der Welt als dynamisch-organisches >Leben< eminente
Bedeutung. Daraus ergibt sich allerdings auch ein Konflikt: Die Literatur steht
namlich vor der offenen Frage, wie sie vor dem Hintergrund einer soziokul-
turellen Differenzierung, die sie selber ja durch ihre Aufsplitterung in immer
neue Literaturstrémungen mitvollzicht, dennoch tiber ein >Ganzes des Le-
bens« sprechen kann. Eine literarisch-poetologische Tendenz um 1900, fiir die
sich dieses Problem in einem ganz besonderen Maf3e stellt, ist der sogenannte
Asthetizismus.® Autoren, die mit sthetizistischen Poetiken in Verbindung
stehen, vollziechen die Moderne im Sinne einer radikalen Autonomiedsthetik
und einer Subjektivierung der Wahrnehmung, wollen das Subjekt oft aber
trotzdem in einen universellen Kosmos des >Lebens«< integrieren. Besonders
im Frithwerk Hugo von Hofmannsthals werden diese beiden divergierenden
Tendenzen immer wieder in ein ambivalentes Spannungsverhiltnis gebracht.

»Asthetizismus« ist einerseits ein von Autoren wie Oscar Wilde, Hugo von Hofmannsthal
oder dem jungen Thomas Mann verwendetes Schlagwort zur Charakterisierung eigener
oder zeitgenossischer Poetiken. Andererseits ist er besonders in den letzten Jahrzehnten
aber auch zu einem Begriff der Literaturwissenschaft geworden, mit dem die dezidiert
form- und medienbewussten sowie >kiinstlichkeitsaffinen< Poetiken und Wirklichkeitskon-
zepte um 1900 von Baudelaire und Mallarme tiber Oscar Wilde und Walter Pater bis
hin zu Stefan George und Hugo von Hofmannsthal beschrieben werden. Vgl. hierzu:
Ralph-Rainer Wuthenow: Muse, Maske, Meduse. Européischer Asthetizismus, Frankfurt
a.M. 1978; Annette Simonis: Literarischer Asthetizismus. Theorie der arabesken und her-
metischen Kommunikation der Moderne, Tiibingen 2000. Das Verhiltnis Hofmannsthals
zum Asthetizismus diskutiert vor allem Gregor Streim: Das >Leben« in der Kunst. Unter-
suchungen zur Asthetik des frithen Hofmannsthal, Wiirzburg 1996 (vgl. auch Anm. 26).

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 189

Die Semantisierung des Lebensbegriffs in Hofmannsthals intellektuellen Re-
flexionen um die Jahrhundertwende sei im Folgenden kurz erldutert, bevor
ich mich dann seiner frithen Novelle Das Gliick am Weg zuwende.

Il.  Ein »Sprung« im Lebensbecher

Kaum ein literarisches Werk der Jahrhundertwende wird derartig stark mit
der Philosophie des >Lebens< in Verbindung gebracht, wie das Hugo von
Hofmannsthals. Hofmannsthal ist, wie Wolfdietrich Rasch formuliert, der
Autor, »fiir den Leben vielleicht mehr als fiir jeden anderen die zentrale Vor-
stellung und das Bezugsfeld aller Gedanken ist [...].«” Gelten Schopenhauer
und Nietzsche als die philosophischen Urheber der Lebensphilosophie, so
wird Hofmannsthal als der zentrale Akteur verstanden, der das Lebenspa-
thos in die Dichtung hineingetragen hat. »[M]an geht nicht zu weit«, so
formuliert entsprechend Wolfgang Riedel, »wenn man in Hofmannsthal
[...] einen Schliisselautor fur die Konjunktur von Lebensphilosophie und
Dichtung um 1900 erkennt.«!? Unter »Verzicht auf eine transzendente Sinn-
gebung« stehe sein Werk im Zeichen eines lebenspathetischen »Gebannt-
sein[s]«.!! Es ist offensichtlich, dass Hofmannsthal selbst einiges fiir seinen
Ruf als Lebensemphatiker getan hat. In seinem 1896 verfassten Lebenslied
beschwort er eine mystische Alleinheit des >Lebens, die auch noch die
»Abgriinde«? des Daseins und selbst den »Tod«® umfasst. Immer wieder
wird bei thm das >Lebenc auch als normative Sinnstiftungsvokabel gegen die
funktional differenzierte Moderne in Stellung gebracht. In der 1906 gehalte-
nen Rede tber den Dichter und diese Zeit etwa heifdt es: »Diese Zeit ist bis zur
Krankheit voll unrealisierter Méglichkeiten und zugleich ist sie starrend voll
von Dingen, die nur um ihres Lebensgehaltes willen zu bestehen scheinen
und die doch nicht Leben in sich tragen.«!*

Wolfdietrich Rasch: Aspekte der deutschen Literatur um 1900, in: Ders.: Zur deutschen
Literatur seit der Jahrhundertwende, Stuttgart 1967, S. 1-48, hier S. 44.

10" Riedel: Homo Natura (wic Anm. 2), S. 36.

1 Ebd.

12 Hugo von Hofmannsthal: Lebenslied, in: Ders.: Samtliche Werke, Bd. I: Gedichte I, hg.
von Eugene Weber, Frankfurt a.M. 1984, S. 63.

'3 Ebd.

14 Hugo von Hofmannsthal: Der Dichter und diese Zeit. Ein Vortrag, in: Ders.: Samtliche

Werke, Bd. XXXIII: Reden und Aufsitze II, hg. von Konrad Heumann und Ellen Ritter,

Frankfurt a.M. 2009, S. 127-148, hier S. 129.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 Jens Ole Schneider

Bei aller von der Forschung zu Recht betonten Nihe Hofmannsthals zur
zeitgenossischen Lebensphilosophie werden die skeptischen Vorzeichen,
mit denen Hofmannsthal das Konzept >Leben« versicht, aber hiufig unter-
schlagen. Das >Leben< wird bei Hofmannsthal namlich doch zumeist als ein
Sinnzusammenhang imaginiert, aus dem sich der Typus des modernen In-
tellektuellen durch Reflexivitit und Artifizialitit langst herausrasoniert hat;
vom Standpunkt der Moderne, so suggerieren es Hofmannsthals Texte,
kann man allenfalls noch sentimentalisch auf eine verlorene vitale Totalitdt
zurtickblicken.

Die Semantik des >Lebens<wird riickprojiziert auf die Antike, die Renaissance
oder auf die Goethezeit um 1800. Goethe selbst erscheint in Hofmannsthals
Texten immer wieder als letzter Repréisentant einer Intellektualitit und ei-
nes Kiinstlertums, das sich noch im organischen Einklang mit der Natur
und dem >Leben< befunden habe. Diese fiir die Jahrhundertwende typische
Form der Goethe-Rezeption zeigt sich etwa in Hofmannsthals berithmtem
d’Annunzio-Essay von 1893. Mit einer oft ins Ironisch-Absurde kippenden
sentimentalischen Gebarde wird Goethe dort geradezu als eine Art >frohli-
cher Landwirt« gedeutet, der seine Gedichte aus unbehandelten Naturpro-
dukten zusammensetzt. Besonders die erotische Liebe werde bei Goethe, so
Hofmannsthal, noch als etwas ganz Selbstverstandliches und Organisches
dargestellt. Sie sei etwa in den Romischen Elegien »nichts als ein schoner Baum
mit duftenden Blitten und saftigen Friichten, nach gesunden Bauernregeln
gepflanzt, gepflegt und genossen.«’® Die zeitgendssische isthetizistische
Kiinstlergeneration bestehe dagegen, so Hofmannsthal in seinem Swinbur-
ne-Essay, aus »Menschen, die in einer riesigen Stadt aufgewachsen sind, mit
riesigen Schatzhdusern der Kunst und kiinstlich geschmiickten Wohnun-
gen<<.16 »Diese Kunstler«, so schreibt er,

sind keine einfachen Menschen, denen ein erlebtes Gefiihl zu einem naiven und
lieblichen Lied wird. Sie gehen nicht von der Natur zur Kunst, sondern umgekehrt.
Sie haben 6fter Wachskerzen gesehen, die sich in einem venezianischen Glas spie-
geln, als Sterne in einem stillen See. [...] Beim Anblick irgend eines jungen Mad-
chens werden sie an die schlanken, priesterlichen Gestalten einer griechischen Am-

15 Hugo von Hofmannsthal: Gabriele d’Annunzio, in: Ders.: Gesammelte Werke in zehn
FEinzelbanden, Bd. 8: Reden und Aufsitze I, hg. von Bernd Schoeller in Beratung mit

~ Rudolf Hirsch, Frankfurt a.M. 1979, S. 174-184, hier S. 182.
16 Hugo von Hofmannsthal: Algernon Charles Swinburne, in: Ders.: Gesammelte Werke in

zehn Einzelbanden, Bd. 8 (wie Anm. 15), S. 143-148, hier S. 143f.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 191

phore denken und beim Anblick schénfliegender Stérche an irgendein japanisches
Zackornament."

Der moderne Grofistadtmensch mag zwar eine Sehnsucht nach dem Aufge-
hobensein in einer Totalitdt des >Lebens< haben. Er kann jedoch gar keinen
unmittelbaren Zugang zur Wirklichkeit - zum >Leben< — mehr herstellen,
sondern hat eine Wahrnehmung, die durch vorangegangene Lektiireein-
driicke und Kunstrezeptionen verstellt und stilisiert ist. Das Lebenspathos
wird somit immer wieder von den Erfahrungen eines >Lebens-Mangels be-
gleitet. Im d’Annunzio-Essay bringt Hofmannsthal das defizitire Lebensgefiihl
der eigenen Generation mit einem besonders eindringlichen Bild zum Aus-
druck:

Wir schauen unserem Leben zu; wir leeren den Pokal vorzeitig und bleiben doch
unendlich durstig: denn, wie neulich Bourget schén und traurig gesagt hat, der
Becher, den uns das Leben hinhilt, hat einen Sprung, und wihrend uns der volle
Trunk vielleicht berauscht hitte, muf} ewig fehlen, was wihrend des Trinkens unten
rieselnd verlorengeht; so empfinden wir im Besitz den Verlust, im Erleben das stete
Versaumen. Wir haben gleichsam keine Wurzeln im Leben und streichen, hellsich-
tige und doch tagblinde Schatten, zwischen den Kindern des Lebens umher.'®

Besonders in der ebenfalls 1893 entstandenen Kurznovelle Das Gliick am
Weg macht Hofmannsthal die melancholische Einsicht einer permanenten
Verfehlung des >Lebens< in der Moderne zum Ausgangspunkt einer dsthet-
schen Problemreflexion. Diesem Text méchte ich mich im Folgenden etwas
eingehender widmen.

Il. Erzéhltes Leben< und mediale Uberblendung

Das Gliick am Weg ist unter dem Eindruck einer Stidfrankreichreise entstan-
den, die Hofmannsthal im September 1892 mit seinem Franzosischlehrer
Dubray unternahm. Als Pritext der Novelle kann ein Brief Hofmannsthals

17 Ebd., S. 143.

18 Hofmannsthal: Gabriele d’Annunzio (wie Anm. 15), S. 175. Mit den »Kindern des Lebens«
meint Hofmannsthal offenbar einen zeitgenéssisch existierenden Menschentypus, der zu
einer unmittelbaren Bezugnahme auf das >Leben« fihig ist. Solche Vorstellungen und Be-
zeichnungen finden sich in seinen Texten hiufig, ohne dass allerdings diese Gruppe an
Menschen genauer benannt und konkretisiert wird. Wie die Analyse von Hofmannsthals
Novelle noch zeigen wird, markiert er in seinen Erzahltexten die Idee eines gegenwirtigen
»Lebens-Menschenc« entsprechend auch als intellektuelle Fiktion.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 Jens Ole Schneider

an seinen Freund Edgar Karg von Bebenburg verstanden werden, in dem
er schreibt: »Ich fithle mich wihrend einer Reise meist nicht recht wohl:
mir fehlt die Unmittelbarkeit des Erlebens; ich sehe mir selbst leben zu und
was ich erlebe ist mir wie aus einem Buch gelesen; erst die Vergangenheit
verklirt mir die Dinge und gibt ihnen Farbe und Duft.«!?

Die Erwartung, mit der das Reisen in bildungsbiirgerlichen Kreisen des
19. Jahrhunderts verbunden ist, ndmlich Quelle unmittelbarer Erlebnisse zu
sein, geht fiir den spitzeitlichen Intellektuellen nicht mehr in Erfullung. An
die Stelle authentischer Erlebnisse treten die reflexive Selbstanalyse und das
Gefiihl, eine kiinstlich arrangierte Romanhandlung zu rezipieren. Das Erle-
ben ist intellektuell tberlagert und sinnliche Eindriicke (»Farbe und Duft«)
stellen sich paradoxerweise nicht aktuell, sondern erst im Rahmen eines
verkldrenden Riickblicks ein. In der Novelle selbst wird diese Perspektive
des Riickblicks in zweierlei Hinsicht ésthetisiert: Zum einen spricht dort
ein homodiegetischer Erzahler, der riickblickend tiber eine Schifffahrt ent-
lang der Riviera berichtet. Zum anderen ist das Erleben des Schiffsreisenden
selbst durch die Perspektive des Riickblicks geprigt. Der Text beginnt mit
den Satzen:

Ich safd auf einem verlassenen Fleck des Hinterdecks auf einem dicken, zwischen
zwel Pfldcken hin- und her gewundenen Tau und schaute zurtick. Riickwarts war
in milchigem, opalinem Duft die Riviera versunken, die gelblichen Béschungen,
tiber die der gezerrte Schatten der schwarzen Palmen féllt, und die weiflen, flachen
Hauser, die in unsiglichem Dickicht rankender Rosen einsinken. Das alles sah ich
jetzt scharf und springend, weil es verschwunden war, und glaubte den feinen Duft
zu spiiren, den doppelten Duft der siilen Rosen und des sandigen, salzigen Stran-
des. Aber der Wind ging ja landwirts, schwirzlich rieselnd lief er tiber die glatte,
weinfarbene Fliche landwirts. So war es wohl nur Tauschung, dafl ich den Duft zu
spiiren glaubte. (GaW, S. 7)%

Das zeitraumliche Vergangen- und Verschwundensein von Situationen und
Landschaften erscheint hier geradezu als die Bedingung ihrer Sicht- und
Beschreibbarkeit. Das fiir das Genre der Reiseerzahlung typische Element
der Landschaftsbeschreibung folgt keinen aktuellen Eindriicken, sondern
ist das Produkt einer riickblickend-erinnernden Einbildungskraft. Tatséach-
lich Gesehenes und blofi Gewiinschtes fliefien ineinander. Die Beschreibung

19 Hugo von Hofmannsthal — Edgar Karg von Bebenburg: Briefwechsel, hg. von Mary E.
Gilbert, Frankfurt a.M. 1966, S. 19.

20’ Hier und im Folgenden wird mit der Sigle GaW und Seitenzahl verwiesen auf Hugo von
Hofmannsthal: Das Gliick am Weg, in: Ders.: Samtliche Werke, Bd. XXVIII: Erzahlun-
gen I, hg. von Ellen Ritter, Frankfurt a.M. 1975, S. 7.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 193

der Landschaft als eine Zusammensetzung von »gelblichen Béschungen,
»schwarzen Palmen« und »weiflen, flachen Héuser[n]« liest sich wie eine
Hommage an die farb- und flichendominierten Landschaftsbilder eines Paul
Cézanne oder Vincent van Gogh.*! Und wenn die flachen, weiflen Hauser
in einem »unsdgliche[n] Dickicht rankender Rosen einsinken«, so muss man
unweigerlich an die Bilder des Jugendstils denken, an verschlungene florale
Formen, mit denen um 1900 die Idee eines alles in sich einverleibenden
Lebensstromes dsthetisiert wird. Solche Bilder scheinen die Wahrnehmung
des Erzahlers zu strukturieren, und es ist somit wohl in erster Linie die
Reminiszenz dsthetischer Erlebnisse, durch die die optische Landschaftsbe-
schreibung geprigt ist.

Auch der auf der olfaktorischen Ebene geschilderte »doppelte[ ] Duft der
siiflen Rosen und des sandigen, salzigen Strandes« entpuppt sich, wie der
Verweis auf den landeinwirts gehenden Wind offenlegt, als reines Produkt
der Einbildungskraft. Wenn der Erzahler seine Wahrnehmungen allerdings
als »Tduschung« bezeichnet, so kann dem Leser eine gewisse Koketterie
dabei nicht entgehen. »Solche Téuschungen«, so Ursula Renner, »besitzen
literarhistorisch, spétestens seit Baudelaire, einen besonderen Status«.?? Sie
verweisen nicht auf einen fehlerhaften Sinnesapparat, sondern auf eine Vor-
stellungskraft mit eigenem Wahrheitsanspruch, auf eine »Wahrheit der
Imagination«.” Die Vorstellungskraft mit ihrem Inventar an Erinnerungen,
asthetischen Rezeptionserlebnissen und mythologischen Motiven will sich
ein eigenes Recht tiber die Wirklichkeit verschaffen: Die Auflenwelt soll den
inneren Bildern unterworfen werden. Ein solcher Anspruch zeigt sich ganz
besonders in der Art und Weise, wie der Erzihler auf den Anblick eines
leeren Flecks auf der Meeresoberfliche reagiert:

Jetzt hitte es dort aufrauschen missen, und wie der withlende Maulwurf weiche
Erdwellen aufwerfend den Kopf aus den Schollen hebt, so hitten sich die triefen-
den Méhnen und rosigen Niistern der scheckigen Pferde herausheben missen, und
die weiflen Hande, Arme und Schultern der Nereiden, ihr flutendes Haar und die
zackigen, drohnenden Hoérner der Tritonen. (GaW, S. 7)

Die Erzéhlweise wechselt hier grammatisch in den Modus eines normativen
Konjunktivs. Sie schildert keine erlebten Ereignisse oder Vorginge, die plau-
siblerweise geschehen kénnten; vielmehr formuliert sie einen Imperativ, ein

2 Zur Rolle der bildenden Kunst in Hofmannsthals Werk vgl. v.a. Ursula Renner: »Die
Zauberschrift der Bilder«. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten, Freiburg 1.Br. 2000.
22
Ebd., S. 88.
*% Ebd.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 Jens Ole Schneider

Sollen, nach dem sich das Naturgeschehen in einem idealen Sinne richten
miisste. Dieser normative Wunsch scheint an zwei Instanzen gleichzeitig ge-
bunden zu sein: Er ist einerseits der Wunsch des Protagonisten, des Schiffs-
reisenden, der sich nach spektakuldren Erlebnissen sehnt; andererseits ist er
aber auch der Wunsch des novellistischen Erzihlers, der auf der Suche nach
einer unerhérten Begebenheit,, einem zentralen Erzihlanlass ist.2*

Die Rede von im Wasser schwimmenden Tritonen und Nereiden lasst
vermuten, dass Protagonist und Erzihler thre Normen aus der zeitgendssi-
schen Reflexion antiker Mythen beziehen. Ein Blick in die zeitgendssische
Kunstszene zeigt denn auch, dass es in erster Linie die lebensphilosophisch-
asthetischen Anverwandlungen mythologischer Traditionsbestinde sind,
die das Naturerleben im Text vorstrukturieren: Besonders in den Gemal-
den Arnold Bécklins werden in Bildern der nackten Korperlichkeit und
der enthemmten Sinnlichkeit zentrale Ideen der Lebensphilosophie dsthe-
tisiert.?>

Sowohl auf der Ebene des Figurenerlebens als auch auf der Ebene der poe-
tologischen Reflexion wird in Hofmannsthals Text also ein >Leben« gesucht,
das aber lediglich in Form einer mythologischen und kiinstlerischen Iko-
nographie verfiigbar zu sein scheint. Dieses >kiinstliche Leben< wird jedoch
- und hier unterscheidet sich der Text deutlich von einer dsthetizistischen
Programmschrift - als ein Mangel gedeutet und inszeniert. Die Suchbewe-
gung des Textes visiert das >wahres, das organische und natiirliche >Lebens
an und eben 7icht den blof #sthetischen Schein.

24 Den novellistischen Charakter des Textes betont Hofmannsthal selbst in cinem Brief an
Marie Herzfeld, indem er ihn dort als eine »allegorische Novelette« bezeichnet. Zit. nach
dem Kommentar der kritischen Ausgabe (wie Anm. 20), S. 199. Dass die von Goethe als
Charakteristikum der Novelle benannte »unerhérte Begebenheit« in Hofmannsthals Text
aber allenfalls in der Uneigentlichkeit der Symbole und der Imagination stattfindet, wird
durch die Attribuierung des Textes als »allegorisch« durchaus angedeutet.

Zur Bocklin-Rezeption um 1900 und bei Hofmannsthal vgl. Renner: »Die Zauberschrift
der Bilder« (wie Anm. 21), S. 112-151.

Zu Recht betont Gregor Streim freilich die enorme Nahe Hofmannsthals zum Frithwerk
Friedrich Nietzsches und der darin formulierten dsthetizistischen Annahme, »daf} >Le-
ben< nur im Medium der Kunst« bzw. »im Medium eine[r] subjektive[n] Wahrnehmungs-
weise« »erfahrbar« ist, die den Charakter eines »asthetischen Scheins« hat (Streim: Das
>Leben« in der Kunst [wie Anm. 8], S. 76). Trotz diesem unbestreitbaren »Bekenntnis
[Hofmannsthals] zum Schein« (ebd., S. 116) lisst sich aber doch feststellen, dass auf der
inhaltlichen Ebene seiner fiktionalen Texte immer wieder ein enormes Authentizitits- und
Prisenzbegehren inszeniert wird. Das Dringen der fiktiven Figuren nach einem >Lebenc
auflerhalb aller Kunst und Scheinhaftigkeit erzeugt gerade jene aporetisch-unlésbaren
Spannungen zwischen Asthetizismus und Lebensphilosophie, von der meines Erachtens
besonders die frithen und mittleren Texte dieses Autors gepragt sind.

25

26

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 195

Die Hoffnung auf ein »authentisches« Reise-Erlebnis bzw. eine novellistische
unerhorte Begebenheit« richtet sich denn auch bald auf ein zweites Schiff,
das am Horizont erscheint und sich dem Schiff des Protagonisten nahert.
Aber auch hier kollidiert die Erwartung eines von auflen herankommen-
den Ereignisses mit der gleichzeitigen Erfahrung einer medial-kiinstlichen
Uberblendung des Erlebens. Auf die Entdeckung des Schiffes reagiert der
Protagonist bezeichnenderweise mit den folgenden Handlungen:

Ich wechselte meinen Platz, trug meinen englischen Roman ins Lesezimmer zuriick
und holte mein Fernglas. Es war ein sehr gutes Glas. Es brachte mir einen bestimm-
ten runden Fleck des fremden Schiffes ganz nahe, fast unheimlich nahe. Es war, wie
wenn man durchs Fenster in ein ebenerdiges Zimmer schaut, worin sich Menschen
bewegen, die man nie gesehen hat und wahrscheinlich nie kennen wird; aber einen
Augenblick belauscht man sie ganz in der engen dumpfen Stube, und es ist, als ob
man thnen da unséglich nahe kdme. (GaW, S. 8)

Das Zurticktragen des »englischen Roman[s] ins Lesezimmer« erscheint zu-
néchst als programmatische Handlung: Die Literatur und damit die Welt
der Zeichen und Symbole soll >zuriick< an ihren Platz — ndmlich ins »Le-
sezimmer« — verwiesen werden. Indem es zudem ein >englischer Romanc
ist, der dorthin >zuriickgetragen< wird, liest sich diese Handlung wie eine
Abkehr vom stilisierten Wirklichkeitsverhiltnis des — vor allem englisch-
sprachig dominierten — Asthetizismus. Bezeichnend ist jedoch, dass dieser
antidsthetizistische Akt kein >authentisch-unmittelbareres< Verhiltnis zur
Wirklichkeit hervorbringt: Denn das eine Instrument einer reflexiven Mo-
derne wird gegen ein anderes ausgetauscht. An die Stelle der Literatur tritt
keine unmittelbare >Wirklichkeit¢, sondern ein »Fernglas«: Dieses symbo-
lisiert gewissermaflen die Situation einer historistischen Epoche, die eben
keine ~authentischen< Erlebnisse mehr hat, sondern fernliegende Zusammen-
hinge kiinstlich heranzoomt. Motivgeschichtlich ist es u.a. durch E.T.A.
Hoffmanns Novelle Der Sandmann gepragt. Dort fungiert es als Instrument
emer Pseudovitalisierung: Durch das Fernglas blickend hélt der Protagonist
Nathanael die kiinstlich hergestellte Puppe Olimpia fiir einen wahren, leben-
den Menschen.

Auch in Hofmannsthals Novelle ist das Fernglas symbolischer Tréiger eines
solchen Antagonismus von »Lebendigkeit< und >Kiinstlichkeit¢, von »Realitit«
und »Schein«. Das Fernglas stellt eine Néhe her, deren illusionérer Charakter
hier abermals durch eine Grammatik des Konjunktiv - einen Modus des
»>Als-ob« — markiert wird: Es ist eben nur so, als 0 man den Menschen in
fremden Wohnungen durch das Fernglas unsaglich nahe kéme.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 Jens Ole Schneider

Entsprechend stellt das Fernglas denn auch keine emotionale Nihe, sondern
eine dezidiert dsthetische Stilisierung des Gesehenen her:

Den runden Fleck in meinem Glas begrenzte schwarzes Tauwerk, messingeinge-
fafite Planken, dahinter der tiefblaue Himmel. In der Mitte stand eine Art Feldsessel,
auf dem lag, mit geschlossenen Augen, eine blonde, junge Dame. Ich sah alles ganz
deutlich: den dunklen Polster, in den sich die Absitze der kleinen lichten Halbschu-
he einbohrten, den moosgrinen breiten Giirtel, in dem ein paar halboffene Rosen
steckten, rosa Rosen, La France-Rosen ... (GaW, S. 8)

Durch das »schwarze[ ] Tauwerk« und die »messingeingefaf3te[n] Planken«
erfolgt hier eine zusitzliche Rahmung des Fernglas-Blickes und die Erwiéh-
nung eines »dahinter« liegenden - gleichsam als background fungierenden
- »tiefblaue[n] Himmels« lasst die asthetische Bildhaftigkeit des Erlebens
offenbar werden. Der bildhafte Wahrnehmungsmodus wird durch die
asthetische Platzierung der »junge[n] Dame« »[ijn der Mitte« des Sichtfel-
des zudem weiter fortgefiihrt. Die liegende Position der Dame auf einem
»dunklen Polster«, ihre »kleinen, lichten Halbschuhe« sowie ihr »moosgrii-
ne[r] breite[r] Girtel, in dem ein paar halboffene Rosen steckten« (GaW,
S. 8), lassen diese als eine Reminiszenz jener Ikonographien des Erotischen
erscheinen, wie sie von der Antike tiber die Neuzeit bis hin in die Moder-
ne immer wieder produziert wurden.?” Tatsichlich wird die Frau nun fiir
den Erzdhler zu einer Projektionsfliche fiir erotisch aufgeladene >Authenti-
zitéts«, Natirlichkeits- und >Lebens«-Semantiken. So spekuliert er etwa tiber
thren Zustand mit den folgenden Worten: »Ob sie schlief? Schlafende Men-
schen haben einen eigentiimlichen, naiven, schuldlosen, traumhaften Reiz.
Sie sehen nie banal und nie unnattirlich aus« (GaW, S. 8). Die Imagination
der Frau als >schlafend«< erlaubt es dem Protagonisten, sie mit Semantiken
des »Authentischen< und >Natiirlichen« aufzuladen. Dass in Hofmannsthals
Text aber keine Verabsolutierung des Subjektiv-Imagindren erfolgt, zeigt
sich darin, dass diese Vorstellungen durchaus als Projektionen markiert
und mit >tatsidchliche« stattfindenden dufleren Vorgéngen konfrontiert wer-
den. Unmittelbar nach seinen Reflexionen tiber die >Schuldlosigkeit< und

2z Vgl. dazu Renner: »Die Requisiten und Gebidrden der Frau - [...] - allesamt sind sie
Elemente eines kulturellen Codes, der die Frau als Liebesobjekt ausweist. Gurtel und
Blumen attribuieren, seit die Antike Aphrodite und die Grazien damit ausstattete, weibli-
che Schonheit und Anmut. [...] Die geschlossenen Augen, das eingedriickte Kissen, der
Gdirtel, das heruntergefallene Buch bezeichnen im 19. Jahrhundert eine Frau, die ihren
Liebhaber erwartet. Ihre legendéren Ikonen sind Goyas (bekleidete) Maya (1789-1805)
und Manets Olympia von 1863.« Renner: »Die Zauberschrift der Bilder« (wie Anm. 21),
S. 90.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 197

'Natiirlichkeit« schlafender Menschen bemerkt der Erzihler tiber die Frau
auf dem Schiff: »Sie schlief nicht. Sie schlug die Augen auf und biickte sich
um ein heruntergefallenes Buch« (GaW, S. 8). Der Protagonist, der pro-
grammatisch sein Buch ins »Lesezimmer« zurticktrug, um sich einer >leben-
digen Wirklichkeit« zuzuwenden, muss erkennen, dass das Objekt seiner
Lebenssehnsucht sich ausgerechnet nach einem heruntergefallenen Buch
biickt. Anstelle einer schuldlos schlafenden Frau hat der Protagonist es bei
der Dame auf dem Schiff mit einer durchaus wachen Person zu tun, die
eben das tut, wovon er selbst loskommen wollte: lesen und reflektieren.
Die Naivitdtssehnsucht des postnaiven Intellektuellen bleibt unerfiillt, bleibt
Projektion und Wunschphantasie.

Trotz dieses resignativen Einschubes bleibt der Betrachter auf den projizie-
renden Wahrnehmungsmodus zurtickgeworfen, verhindert der tatséchliche
Abstand der beiden Schiffe doch das Zustandekommen eines direkten Blick-
kontaktes:

Ihr Blick lief tiber mich, und ich wurde verlegen, daf} ich sie so anstarrte, aus solcher
Nihe; ich senkte das Glas, und dann erst fiel mir ein, dafd sie ja weit war, dem freien
Auge nichts als ein lichter Punkt zwischen braunen Planken, und mich unméglich
bemerken koénne. (GaW, S. 8)

Der >fremde Blicks, das Angeschautwerden durch ein anderes Subjekt und
das damit verbundene Gefiihl der Scham wird spéter in der Phanomeno-
logie Jean Paul Sartres bekanntlich die entscheidende Erfahrung des >An-
derens, der fremden Subjektivitit bilden.?® Ein solcher Sprung tber die

28 Vgl. hierzu das bekannte Kapitel tiber den »Blick« in Sartres Das Sein und das Nichts. Dort
heiflt es: »[...] das, worauf sich mein Erfassen des Andern in der Welt als wahrschemlich
ein Mensch seiend bezieht, ist meine permanente Moglichkeit, von-ithm-gesehen-xu-werden .. .].«
Die Anerkennung des Anderen ist fiir Sartre keine Erkenntnis, sondern eine Erfahrung,
die sich vor allem in einem Gefiihl, wie etwa dem der »Scham vor jemandem< manifes-
tiert. Sartre schreibt dazu: »[...] die Scham oder der Stolz enthiillen mir den Blick des
Andern und mich selbst am Ziel dieses Blicks, sie lassen mich die Situation eines Er-
blickten erleben, nicht erkennen. Die Scham aber ist [...] Scham tber sich, sie ist Anerkennung
dessen, dafl ich wirklich dieses Objekt din, das der Andere anblickt und beurteilt.« Jean
Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phinomenologischen Ontologie,
in: Ders.: Gesammelte Werke, hg. von Vincent von Wroblewsky, Bd. 3: Philosophische
Schriften I (Deutsch von Hans Schéneberg und Traugott Konig), Reinbek 1994, S. 464 u.
471 (Hervorhebung im Original). Es ist frappierend, wie sehr in Hofmannsthals Werk das
Verhiltnis von eigener und fremder Subjektivitdt immer wieder tiber ebensolche Blickre-
lationen ausgelotet wird. Neben dem Gliick am Weg ist der >Blick< auch in dem Mdirchen der
672. Nacht (1895) und in der Reiseerzahlung Augenblicke in Griechenland (1908-1914) ein
solchermaflen strukturbildendes Element.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 Jens Ole Schneider

»Klippe des Solipsismus«,29 durch den er sich als ein Subjekt unter anderen
Subjekten erfahren konnte, bleibt fiir den Protagonisten in Hofmannsthals
Novelle jedoch unméglich. Die empfundene >Verlegenheit« entspringt blof3
der Illusion einer Nihe, eines Angeschautwerdens und schwindet, sobald
er das Fernglas vom Auge nimmt. Somit bleibt die Frau auf dem Schiff ein
blofier, auf die Subjektivitit des Protagonisten bezogener Gegenstand. Diese
Gegenstandlichkeit manifestiert sich denn auch in ihrer Beschreibung als
anonymer Farbenkomplex: als »lichter Punkt zwischen braunen Planken«.
Trotz solcher desillusionistischen Eimschiibe hilt der Erzahler an der Be-
deutungshaftigkeit der auf dem Schiff gesehenen Frau fest. Eine ganze Zeit
meint er etwa, die Frau schon einmal frither gesehen zu haben, ein Gefiihl,
das sich jedoch bei dem Versuch einer Konkretisierung als faktisch nicht
greifbar erweist:

Ich versuchte es, schirfer zu denken: ein gewisser kleiner Garten, wo ich als Kind
gespielt hatte, mit weillen Kieswegen und Begonienbeeten ... aber nein, das war es
nicht ... damals mufite sie ja auch ein kleines Kind gewesen sein ... ein Theater, eine
Loge mit einer alten Frau und zwei Méadchenkdpfe, wie biegsame lichte Blumenk6p-
fe hinter dem Zaun ... ein Wagen, im Prater, an einem Friihlingsmorgen ... oder Rei-
ter? ... Und der starke Geruch der taufeuchten Lohe und Kastanienbliitenduft und
ein gewisses helles Lachen ... aber das war ja jemand anderes Lachen ... ein gewisses
Boudoir mit einem kleinen Kamin und einem gewissen hohen Louis-Quinze-Feuer-
schirm ... alles das tauchte auf und zerging augenblicklich und in jedem dieser Bilder
erschien schattenhaft diese Gestalt da driiben, die ich kannte und nicht kannte [...]
... Aber in keinem der Bilder blieb sie stehen, sie zerrann immer wieder, und das
vergebliche Suchen wurde unertriglich. (GaW, S. 8f.)

Formal kommt diese poetische Evokation eines subjektiven Bewusstseins
den Experimenten des >Inneren Monologs< und des stream of consciousness
schon ziemlich nahe. Angetrieben durch das diffuse Gefiihl eines Déja-vu
wird eine mentale Suchbewegung in Gang gesetzt, deren Hoffnungen und
Aporien im Text sprachlich vorgefithrt werden. Der Versuch, die im Be-
wusstsein aufscheinenden Assoziationen »schérfer zu denkens, gerit zu ei-
nem schier unendlichen Projekt, das immer wieder von resignativen Ein-
schiiben und Eingestandnissen unterbrochen wird.

Der ontologische Status der im Text anzitierten Ereignisse bleibt zudem
offen. Kindheitserlebnisse und Theaterbesuche mischen sich da wahrschein-
lich mit angelesenen Geschehnissen und fiktiven Orten. Das Boudoir als ein

29 S0 der Name eines weiteren Kapitels in Sartres Schrift: Das Sein und das Nichts (wie

Anm. 28), S. 408ff.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 199

Ort heimlicher erotischer Begegnungen und Ausschweifungen kennt man
z.B. aus den Schriften des Marquis de Sade. Eine seiner zentralen sexual-
kundlichen >Unterweisungsschriften« tragt etwa den Titel Die Philosophie im
Boudoir oder Die lasterhaften Lehrmeister>® Der Topos des Boudoir taucht dort
also schon im Titel auf.

Das Déja-vu-Gefiihl scheint damit nicht durch eine tatsichliche frithere Be-
gegnung mit der Frau begriindet zu sein, sondern vor allem durch &stheti-
sche Rezeptionserlebnisse, die durch das Gesehene aktualisiert werden. Die
mentale Suche des Protagonisten endet denn auch wie folgt:

Gewisse Musik hatte mir von ihr geredet, ganz deutlich von ihr, am stirksten
Schumannsche; gewisse Abendstunden auf griinen Veilchenwiesen, an einem rau-
schenden kleinen Fluf}, dartiber der feuchte, rosige Abend lag; gewisse Blumen,
Anemonen mit miden Kopfchen ... gewisse seltsame Stellen in den Werken der
Dichter, wo man aufsieht und den Kopf in die Hand stiitzt und auf einmal vor dem
inneren Aug die goldenen Tore des Lebens aufgerissen scheinen ... Alles das hatte
von ihr geredet, in all dem war das Phantasma ihres Wesens gelegen, wie in glaubi-
gen Kindergebeten das Phantasma des Himmels liegt. (GaW, S. 9)

Hatte der Erzihler zuvor implizit auf Werke der bildenden Kunst verwie-
sen, so sind es nun die Medien der Musik und der Literatur, die als Antizi-
pationen des >Lebens«< gedeutet werden. Namentlich die Literatur erscheint
dabei als Produktionsstitte eines Scheins, als Evokation eines mythisch
tiberhohten >Lebens¢, das man durch goldene Tore hindurch betreten kann.
Wohl nicht umsonst vergleicht der Erzihler den phantasmagorischen Cha-
rakter dieses >Lebens< hier mit dem Gegenstand >glaubiger Kindergebete«.
Das >Leben« wird damit als eine dem Begriff >Gottes« dhnliche Kategorie des
Glaubens markiert, dessen Gegenstand sich nicht so ohne weiteres in der
Empirie wiederfindet. Wenn also die Frau auf dem Schiff als eine Reprasen-
tantin oder Verwirklichung des durch Kunst antizipierten >Lebens< gedeutet
wird, so geschieht dies mit dem gleichzeitigen Wissen um den bloflen Ideen-
charakter dieses >Lebens«.

Das Fernglas in der Hand des Protagonisten erfihrt somit — dhnlich wie in
E.T.A. Hoffmanns Sandmann — eine funktionale Umkehrung: Anstatt den
geschenen Gegenstand selbst zu vergréfiern und in seinen spezifischen Ei-
genschaften sichtbar zu machen, projiziert es ein subjektives Lebensphantas-
ma in das Geschaute hinein. Das schliefllich erfolgende Auseinandergleiten
der beiden Schiffe kommentiert der Erzihler denn auch wie folgt: »[...] es

30 Der Originaltitel lautet: La Philosophie dans le boudoir, ou Les Instituteurs immoraux,
Londres/Paris 1795.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 Jens Ole Schneider

war einfach, als glitte dort mein Leben selbst weg, alles Sein und alle Erin-
nerung, und zége langsam, lautlos gleitend, seine tiefen, langen Wurzeln
aus meiner schwindelnden Seele, nichts zurticklassend als unendliche, bléde
Leere.« (GaW, S. 10)

Hatte der Erzdhler zuvor die Frau zum Symbol seines >Lebens< oder des
»Lebens schlechthin< hochstilisiert, so imaginiert er nun folgerichtig die Ent-
fernung des Schiffes als einen Prozess der >Entlebendigungs, die ihn als hil-
lenhaftes Gespenst zurticklisst. Die Novelle endet mit den Worten:

Wie ich so hinstarrte auf das schwindende Schiff, das sich ein wenig gedreht hatte,
kehrte sich mir unter Bord etwas Blinkendes zu. Es waren vergoldete Genien, gol-
dene, an das Schiff geschmiedete Geister, die trugen auf einem Schild in blinkenden
Buchstaben den Namen des Schiffes: >La Fortune«... (GaW, S. 11)

Die vergoldeten Genien, die den Namen des Schiffes tragen, korrespon-
dieren hier mit den durch die Dichtung evozierten »goldenen Toren des
Lebens«. Der Verweis suggeriert, dass >La Fortune¢, das Gliick oder das
Schicksal, der Begegnung mit dem >Leben< oder dem >Lebendigen« schlecht-
hin entspricht. Die empirische Einlésung der vor allem durch verschiedene
Kunstmedien erweckten >Lebens-Erwartung< erweist sich jedoch als unerfiill-
barer Wunsch: Das Schiff und mit ihm die Frau, die auf diesem Schiff sitzt,
kann nur im Rahmen einer kiinstlichen Fernglasperspektive herangezoomt
und mit personlichen Gliicks- und Lebenssemantiken aufgeladen werden.
Auflerhalb dieses Wunderglases ist es vielleicht nur eine ganz gewohnliche
Ferien-Yacht, die auch noch abdreht, bevor es tiberhaupt zu einer Néhe
oder Begegnung kommen kann. Das Abdrehen des Schiffes ist zudem auch
ein Abhandenkommen des novellistischen Erzahlanlasses, der unerhérten
Begebenheit, die sich im Sinne eines authentisch-einmaligen >Erlebnissesc
eben nicht einstellt und an deren Stelle nur wolkige Wunschphantasien und
ins Leere laufende Absichtserkldrungen stehen.

IV. Aporetische Moderne

Kurz nach dem Erscheinen der Novelle in der Deutschen Zeitung schreibt
Hofmannsthal an Richard Beer-Hofmann: »Sagen Sie woméglich etwas
iiber das beiliegende Feuilleton [die Novelle]; mir hat es einen peinlichen
Eindruck gemacht, so schattenhaft, unkérperlich, saftlos, leblos.« Beer-Hof-
mann antwortet: »Das Gliick am Wege ist schon - sehr schon. [...] Warum

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 201

geben Sie es der >Deutschen Zeitung? Die >Freie Presse< hitte es wol [sic!]
genommen.« 3! Auffillig an diesen divergierenden Einschitzungen sind die
unterschiedlichen Attribute und impliziten Normen, mit denen Literatur
jeweils versehen wird: Hofmannsthal tragt dezidiert organologische Vor-
stellungen an seinen Text heran: Literatur, so der Impetus seines Briefes,
muss korperlich« sein, »saftige und >lebendigy, eine Norm, die sein eigener
Text offenbar verfehlt. Was im Text selbst schon vonseiten des Erzdhlers
artikuliert wird, nidmlich die Utopie und gleichzeitig das Verfehlen einer
lebendig-organischen Sprache, wird in der Selbstbeurteilung des Autors ge-
wissermaflen weitergefiihrt. Die ésthetizistisch-moderne Generation, deren
Angehérige wie »Schatten zwischen den Kindern des Lebens«*? umherlau-
fen, produziert eben auch eine »schattenhaft[e]«, eine entsomatisierte, kiinst-
lich-unorganische Literatur. Beer-Hofmann widerspricht der Einschitzung
der Novelle als unkorperlich und leblos zwar nicht, lobt den Text jedoch
trotzdem und zwar mit der Begriindung, dass er »schon« sei. Diese Ein-
schitzung suggeriert, dass das Attribut der Schonheit nicht oder nicht mehr
an die Attribute des >Lebendigens, des >Authentischen< und >Kérperlich-Un-
mittelbaren«< gebunden ist: Literatur, so kénnte man aus Beer-Hofmanns
Brief schlieffen, kann auch dann oder gerade dann >schon< sein, wenn sie
die Verfehlung des Lebens thematisiert und sich dazu einer Formensprache
bedient, die den kiinstlichen und zitathaften Arrangement-Charakter lite-
rarischer Texte offenlegt. Eine solche dsthetizistische, die Kiinstlichkeit der
Kunst dezidiert bejahende Poetik findet sich bei Hofmannsthal so nicht. Die
Norm des >Organischen< und >Lebendigen« bleibt in seinen theoretischen
Texten stets prasent und bildet etwa auch die Grundlage fur seine kritische
Auseinandersetzung mit zeitgendssischen Autoren wie Gabrielle d’Annun-
zio oder Stefan George. Obwohl das Glick am Weg also den organologischen
Normen des Autors Hofmannsthal nicht entspricht, hat dieser den Text
dennoch veréffentlicht und auch spiter noch einmal in einem Erzdhlband
publiziert.?* Offenbar hat es ihn also nicht allzu sehr gestort, dass in die-
sem frithen Text bereits die Uneinlosbarkeit der eigenen poetologischen

31 Hugo von Hofmannsthal - Richard Beer-Hofmann: Briefwechsel, hg. von Eugene Weber,
Frankfurt a.M. 1972, S. 19.

32 Vgl. Anm. 18.

33 Neben der Erstpublikation in der Deutschen Leitung veroffentlichte Hofmannsthal den Text
ein zweites Mal in dem Erzihlband: Hugo von Hofmannsthal: Fritheste Prosastiicke.
Achte Jahresgabe der Gesellschaft der Freunde der Deutschen Biicherei, Leipzig 1926.
Der Band enthélt neben dem Gliick am Weg auch noch die frihe Erzihlung Das Dorf im
Gebirge.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 Jens Ole Schneider

und praxeologischen >Lebens-Normen< ausgestellt wird. Hinzu kommit,
dass dieser Text blofl den Auftakt zu einer ganzen Reihe von Prosatexten
Hofmannsthals bildet, in denen das Lebenspathos mit emem skeptischen
Form- und Medienbewusstsein konfrontiert wird.3* Mit seiner Asthetik
unterscheidet sich Hofmannsthal von den dsthetischen Radikalismen der
Jahrhundertwende, die entweder eine ésthetizistische Autonomisierung und
Schlieflung der Kunst proklamieren oder aber eine radikale Aufbrechung
traditioneller Formen zugunsten einer >lebendigens, evokativ-unmittelbaren
Sprache. Gegeniiber solchen Formen einer emphatischen dsthetischen Mo-
derne® wiirde ich die Asthetik Hofmannsthals als Ausdruck einer >apore-
tischen Moderne®® bezeichnen. Die aporetische Moderne basiert einerseits
auf der Uberzeugung, dass man gerade in der funktional ausdifferenzierten
Moderne ganzheitliche Semantiken braucht, die eine Kommunikation iiber
die sozialen Systeme hinweg erméglichen. Die Semantik des >Lebens« eignet
sich besonders gut fiir eine solche kommunikative Indienstnahme. Daneben
hat die Rede vom >Leben< auch eine legitimitatsbildende Funktion: Im Zei-
chen des >Lebens< kann die Kunst, und namentlich die Dichtung, vor ihrer
Marginalisierung geschiitzt und als kulturell notwendiges Medium einer ur-
springlichen >Lebens-Erfahrung« aufgewertet werden.

Andererseits wird aber in Texten der aporetischen Moderne der Konstrukt-
charakter solcher ganzheitlichen Deutungsmuster reflektiert und mit einer
Art schlechtem Gewissen ésthetisch offengelegt. Die aporetische Moderne,
wie sie Hofmannsthal und neben ihm auch Autoren wie Thomas Mann
oder Robert Musil betreiben, produziert somit keine tatsichlichen Normen,
sondern letztlich nur Widerspriiche und eben: Aporien. Die Inszenierung
von Aporien kann aber eine mégliche und vielleicht sogar reizvolle Form
sein, um auf die Bedingungen der Moderne dsthetisch zu reagieren.

34 Vgl. hierzu etwa meinen Aufsatz zu den 1907 erschienenen Brigfen des Luriickgekehrten: Jens
Ole Schneider: >Lebenc als sédkulare Ersatzreligion? Monistischer Weltdeutungsanspruch
und perspektivisches Sprechen in Hugo von Hofmannsthals Briefen des Zuriickgekehrten, in:
Religion und Literatur im 20. und 21. Jahrhundert. Motive, Sprechweisen, Medien, hg.
von Tim Loérke und Robert WalterJochum, Géttingen 2015, S. 255-275.

3% Vgl. hierzu Moritz Bafller: Die Entdeckung der Textur. Unverstandlichkeit in der Kurz-
prosa der emphatischen Moderne 1910-1916, Tiibingen 1994.

36 So auch der Titel meines Dissertationsprojektes, das am Graduiertenkolleg >Literarische
Form« der WWU Miinster angesiedelt ist: Aporetische Moderne. Monistische Anthropo-
logie und poetische Skepsis 1890-1910.

am 16.01.2026, 22:48:1! [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

