
In einer intersektional ausgerichteten Textanalyse werden Charakterisierun-

gen literarischer Figuren, die fokale Figur und das fokalisierte Objekt sowie die

erzählende Figur, und die Figurenkonstellationen untersucht. Dabei werden Dar-

stellungen struktureller Diskriminierungen und Privilegierungen in literarischen

Texten in den Blick genommen, die von Identitätskategorien abgeleitet werden. In

literarischen Texten erhalten Identitätskategorien ihre Bedeutung daher durch Fi-

gurenkonstellationen und Figurencharakterisierungen. Die kontextabhängige Zu-

schreibung von Identitätskategorien inszeniert die in literarischen Texten enthalte-

nen Machtverhältnisse. Dabei ist unerheblich, ob Haupt- oder Nebenfiguren Iden-

titätskategorien zugeschrieben werden. Im Fokus steht, welche Machtverhältnisse

aus Prozessen der Identitätskonstruktion abgeleitet werden können. Die (Re-)Pro-

duktion von Identitäten basiert dabei auf Dynamiken, die jenen des doing gender

ähneln. Diese können als doing race oder doing class analysiert werden, woraus

sich möglicherweise andere Formen des doing ableiten lassen, wie doing religion

oder doing nation.1

Die Analyse dieser Dynamiken geht den Fragen nach, ob und wie in den

betrachteten Texten strukturelle Diskriminierungen und Privilegierungen geschil-

dert werde. Diese untersuche ich vor der Folie des Kategorienkatalogs von Lutz

und Leiprecht. Die im ersten Teil der Arbeit referierte Liste der fünfzehn bipo-

laren hierarchischen Differenzlinien nach Lutz unterscheidet jeweils zwei Seiten

auf Basis des Grunddualismus dominierend und dominiert.2 Die Begriffstrias

›Geschlecht‹ (»›männlich::weiblich‹«), ›Sexualität‹ (»›heterosexuell::homosexu-

ell‹«) und ›Rasse‹ (»›weiß::schwarz‹«) wird differenziert, indem die Kategorien

»›Ethnizität‹« (»›dominante Gruppe = nicht ethnisch::ethnische Minderheit(en)

= ethnisch‹«) sowie »›Nation/Staat‹« (»›Angehörige::Nicht-Angehörige‹«) hin-

zugefügt werden. Als weitere Unterscheidungen sehe ich die folgenden fünf

Kategorien: »›Sesshaftigkeit/Herkunft‹« (»›sesshaft [angestammt]::nomadisch [zu-

gewandert]‹«), »›Nord-Süd/West-Ost‹« (»›the West::the rest‹«), »›gesellschaftlicher

Entwicklungsstand‹« (»›modern [fortschrittlich, entwickelt]::traditionell [rück-

ständig, nicht entwickelt]‹«), sowie »›Kultur‹« (»›zivilisiert::unzivilisiert‹«) und

»›Sprache‹« (»›überlegen::unterlegen‹«). Die letzten drei Kategorien von Lutz und

Leiprecht werte ich als Differenzierung von »›Klasse/Sozialstatus‹« (»›oben‹«/eta-

bliert:: »unten‹«/nicht etabliert‹«), die mit ›Geschlecht‹ und ›Sexualität‹ oftmals

eine eigene Begriffstrias formt: als Binnendifferenzierung sehe ich zunächst

»›Besitz‹« (»›reich/wohlhabend::arm‹«), »›Religion‹« (»›säkular::religiös‹«) oder

»›Gesundheit/Behinderung‹« (»›ohne »Behinderungen«/»gesund« [ohne besonde-

re Bedürfnisse]::mit »Behinderung«/»krank« [mit besonderen Bedürfnissen]‹«).

1 Vgl. H. Lutz und R. Leiprecht. »Intersektionalität im Klassenzimmer«, S. 222.

2 Siehe dazu auch die Abschnitte 2.3 und 3.3.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die letzte Kategorie aus der Liste von Lutz und Leiprecht ist »›Generation‹«

(›Erwachsene; alt; jung::Kinder; jung; alt‹«).3

In den folgenden Kapiteln bediene ich mich dieser Identitätskategorien, um

die inszenierten Machtverhältnisse zu untersuchen. Ich analysiere zunächst vor

der Folie von Eve Kosofksy Sedgwicks Konzept des female/male homosocial desire und

der male homosexual/lesbian panic wie Begehrensdreiecke auf Fremd- und Selbst-

zuschreibungen einwirken (Kapitel 7). Anschließend befasse ich mich mit Formen

dominierter literarischer Figuren, indem ich die Grundlagen von Deprivilegierun-

gen in den Blick nehme (Kapitel 8). Abschließend untersuche ich die Voraussetzun-

gen für Privilegierungen, indem ich die Abgrenzungsversuche der dominierenden

literarischen Figuren erarbeite (Kapitel 9).

3 H. Lutz und R. Leiprecht. »Intersektionalität im Klassenzimmer«, S. 220.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke

»Hoe speelt men tegen zichzelf, tegen wie?«,1 lautet die zentrale Frage in Tegen je-

zelf. Tegen wie? (TJW, 1991, Gegen dich selbst. Gegen wen?). Die im Titel variierte Frage

impliziert das Unvermögen, sich selbst zu (er-)kennen, und wirft somit Fragen von

Selbst- und Fremdzuschreibungen auf. In der Kurzgeschichte werden dieThemen-

komplexe Erinnerung und Identität auf verschiedene Arten eingeführt und damit

verschiedene Formen des Begehrens untersucht. TJW ist eine fragmentarische, es-

sayistische Erzählung in zwölf nummerierten Abschnitten, in denen die Erzählin-

stanz eine Poetik des Schreibens über Erinnerung und Identität entwirft. Der Text

befasst sich auf verschiedene Art mit Machtverhältnissen, wobei die Schlussfol-

gerung lautet, dass Gegner:innen sich aneinander spiegeln.2 Als Begehrensdreieck

ist diese Spiegelung als Rivalität zu werten. Allerdings müsste diese Rivalität durch

ein begehrtes Objekt angestoßen werden.

Dabei wird ein Bezugsrahmen geschaffen, der auf verschiedene Intertexte,

zum Beispiel Erzählungen von Lewis Carroll, referiert. In TJW wird untersucht,

wie in diesen Texten Fragen der Identitätskonstruktion aufgeworfen und beant-

wortet werden. Dabei wirft der Text Perspektiven auf, die mit anderen Werken des

Textkorpus – vor und nach der Erscheinung von TJW – in Verbindung zu bringen

sind.3 Die folgende Textlektüre führt diese Verbindungen vor dem Hintergrund

von Begehrensdreiecken und Erinnerungskonstruktionen ein.

1 Vgl. Meijsing, Doeschka. »Tegen jezelf. Tegen wie?« [1994] (TJW). In: D. Meijsing. Het kauw-

gomkind, S. 132-142, hier S. 137. »Wie spielt man gegen sich, gegen wen?« Der Text wird auch

als poetologisches Essay gewertet. Da er aber kommentarlos in dem postum veröffentlich-

ten KurzgeschichtenbandHet kauwgomkind (2012) beziehungsweise in Beste vriend (vgl. Meij-

sing, Doeschka. Beste Vriend. Amsterdam: Querido, 1994) veröffentlicht wurde, bearbeite ich

die darin aufgenommenen Themen Erinnerung und Identität als Inszenierungen eines Pro-

satextes. Vgl. dazu Broekhuijzen, Jackie. »DoeschkaMeijsing. De spiegel is het ijdelste speel-

tuig van de mensen«. In: Beschouwingen van het werk van: Remco Campert, Mensje van Keulen,

Tomas Lieske, Doeschka Meijsing, Manon Uphoff, Joost Zwagerman. Hg. J. A. Dautzenberg, et al.

Leidschendam: Biblion Uitgeverij, 2006, S. 45-58.

2 Vgl. ebd., S. 45.

3 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Erinnerung und Identität

Eve Kosofsky Sedgwick untersucht 1985 in Between Men. English Literature and

Male Homosocial Desire literarische Texte, die inszenieren, wie sich das Patriarchat

auf zwischenmenschliche Beziehungen auswirkt.4 Die Autorin vertritt dabei die

These, dass Frauen als Tauschobjekte zwischen Männern hin- und hergereicht

werden.5 Hintergrund dieser Annahme sind Dreiecksbeziehungen zwischen zwei

Männern und einer Frau als zentrales Motiv von literarischen Texten.6 Richtungs-

weisend dafür ist René Girards Analyse von Verlangen in Romanen in Mensonge

romantique et vérité Romanesque.7 Nach Girard wird das begehrte Objekt von ei-

nem anderen Subjekt verlangt.8 An diesem Begehrensdreieck setzt Sedgwick

für ihre Konzepte von male homosocial desire und male homosexual panic an. Ma-

le homosocial desire beschreibt, wie ein latenter Solidaritätsakt heterosexueller

Männer patriarchale Machtstrukturen erhält.9 Male homosexual panic erklärt die

Motivation homophober Gewalt, die aus der Angst vor möglichen homosexuellen

Begegnungen entsteht.

Sedgwicks Fokus auf männliche Autoren beziehungsweise männliche Verhält-

nisse in literarischenWerkenwurde als Forschungsdefizit kritisiert.10 Dieser Kritik

setzte Sedgwick entgegen,11 dass unter ähnlichen Prämissen female homosocial desire

und lesbian panic formulierbar seien. Ihr auf feministischen Marxismus gestütztes

Argument lautet, dass female homosocial desire und lesbian panic zwar beschreibbar

seien, aber aufgrund der Rolle der Frau in der Gesellschaft nicht ohne weiteres mit

male homosocial desire oder male homosexual panic gleichgesetzt werden könnten.

Für die Analyse von verschiedenen Begehrensdreiecken befasst Sedgwick sich

– ohne dies so zu bezeichnen – mit Identitätskategorien und den Effekten von

deren Intersektionen. Ihr Analyseansatz weist aber hinsichtlich der eingeführten

Identitätskategorien Defizite auf. Zwar betont Sedgwick den Zusammenhang

zwischen Homophobie und verschiedenen Differenzkategorien wie ›Klasse‹, ›Al-

ter‹ oder ›Rasse‹/Hautfarbe‹ und schließt diese in der Analyse ein.12 Dabei ist ein

4 Vgl. Sedgwick, Eve Kosofsky. Between Men. English Literature and Male Homosocial Desire. New

York: Columbia University Press, 2015 [1985].

5 Vgl. Edwards, Jason. Eve Kosofsky Sedgwick. New York: Routledge, 2009, S. 33ff.

6 Vgl. ebd., S. 33ff.; Girard, René.Deceit, Desire, and the Novel. Self and Other in Literary Structure.

Übers. Y. Freccero. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1976; E. K. Sedgwick. Between

Men, S. 21-24.

7 Vgl. auch Astell, AnnW., und J. A. Jackson. »›Deceit, Desire, and the Novel‹ Fifty Years Later –

The Religious Dimension: An Introduction to the Forum«. In: Religion and Literature 43.3, 2011,

S. 136-143.

8 Vgl. ebd., S. 137; R. Girard. Deceit.

9 Vgl. E. K. Sedgwick. Between Men, S. 25.

10 Vgl. Koestenbaum, Wayne. »The Eve Effect«. In: ebd., 2015, S. ix-xvi, hier S. xiv.

11 Vgl. E. K. Sedgwick. Between Men, S. 18; Sedgwick, Eve Kosofsky. Epistemology of the Closet.

Berkeley: University of California Press, 1990.

12 Vgl. ebd., S. 4, 27.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 159

Analysegestus zu beobachten, der Identitätskategorien additiv anstatt verschränkt

untersucht. Vor der Folie des im Begehrensdreieck zentralen Herr-Knecht-

Verhältnisses heißt dies, dass beispielsweise Klasse zwar in diesem Verhältnis als

weitere Kategorie, aber nicht bedingt als Faktor des Begehrendreiecks mitgedacht

wird. Ich setze daher Sedgwicks Konzepte zur Analyse von Dreiecksbeziehun-

gen an, lege dabei aber den Fokus insbesondere auf die Verschränkung von

Identitätskategorien, die dabei zur Wirkung kommen.

7.1 Das Begehren verstehen

Der erste von zwölf Abschnitten in TJW führt über ein Familienfoto eine rätselhafte

Erinnerung ein, die mit Fragen zu sozialen Positionierungen und Inszenierungen

einer Erzählung in Bezug gesetzt werden. Dabei werden Positionen der Macht von

Objekt und Subjekt, also Fotografiertem und Fotografierenden, dargelegt:

Er bestaat een foto die mij vroeger voor problemen stelde die nog steeds niet

opgehelderd zijn. Het was donker in die kamer.

Welke kamer? Waarom was het er donker? Waar heb je het over?

Al deze vragen zijn met gemak te beantwoorden. De antwoorden zouden op

geruststellende toon gegeven moeten worden, begeleid door een gemoedelijk

of laconiek handgebaar. Het is wenselijk dat de toon tegen het vertellende aan

ligt, alsof er een gebeurtenis verhaald wordt, iets dat een bepaalde toedracht

uiteenzet, waarbij meer dan één persoon een rol speelt. Zo ging dat in z’n werk

toen, ja, het was heel ingenieus. Er ging een hele voorbereiding aan vooraf. Een

oom en een grootvader waren samen de auctor intellectualis ervan en er was

niemand die zich ervoor leende. Hij was de jongste en de jongste moet doen wat

de anderen willen, anders komt er geen stuk van zijn plaats.

Waarom moet iemand de jongste zijn?

De vraag is van zo’n onheilspellend gehalte dat men er het beste aan doet een

grote luchthartigheid tentoon te spreiden.13

13 TJW, S. 132. »Es gibt ein Foto, dasmich früher vor Probleme gestellt hat, die noch immer nicht

gelöst sind. Es war dunkel im Zimmer. Welches Zimmer? Warum war es dunkel? Worüber

sprichst du? All diese Fragen sind einfach zu beantworten. Die Antworten müssten in einem

beruhigenden Ton gegeben werden, begleitet von einer gemütlichen oder lakonischen Ges-

te. Es ist wünschenswert, dass der Ton erzählend ist, als würde ein Ereignis erzählt werden,

etwas, das einen bestimmten Vorgang erklärt, wobei mehr als eine Person eine Rolle spielt.

So funktionierte das damals, ja, es war sehr einfallsreich. Dem ging eine wesentliche Vorbe-

reitung voraus. Ein Onkel und ein Großvater waren zusammen auctor intellectualis und es

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Erinnerung und Identität

Das Foto rückt auf den nächsten Seiten in denHintergrund, als würde die Erzählin-

stanz der vermeintlichen Aufforderung zur Sorglosigkeit zunächst nachkommen

wollen. Statt einer Untersuchung dieser medialen Erinnerung werden verschiede-

ne Bezugsrahmen eingeführt, welche im gesamten Textkorpus auftreten. Immer

wieder wird dabei die Kategorie ›Generation‹ gesetzt. Es handelt sich daher um

Dreiecksbeziehungen und Machtverhältnisse, bei denen ähnliche Figurenkonstel-

lationen wie bei der Inszenierung der Fotografie wirken. Für die Analyse dieser

Machtverhältnisse ziehe ich zunächst den zehnten Abschnitt heran. Darin wird

verdeutlicht, dass es sich bei dem Jungen um den Vater der Erzählinstanz handelt.

Es findet eine konkrete historische Einbettung statt. Der Fokus der Beschreibung

liegt auf der Symmetrie des Bildes, womit das Spiegelmotiv, das in verschiedenen

Abschnitten eine Rolle spielt, überhöht wird:

Op de foto zit mijn vader als jongen van negen achter het schaakbord. Mijn va-

der is in diepe concentratie. In dezelfde houding, de handpalm die de kin onder-

steunt, zit tegenover hem mijn vader, negen jaar oud. De foto is en profil. Het

interieur is modern, 1929. De lamp boven de tafel is achthoekig, volkomen sym-

metrisch. Het lamplicht is bruin, de achtergrond is wazig bruin. Er zijn geen an-

dere voorwerpen dan: twee identieke stoelen, een achthoekig tafeltje, een acht-

hoekige lamp. Er zijn twee identieke jongens, hun hand onder de kin toont geen

groefje verschil, hun jasje, hun korte broek, hun kniekousen, hun glimmende

knoopjeslaarzen. Bij de rechter jongen is de scheiding zichtbaar, bij de linker

jongen de sluik vallende haarlok (o, laat je niet in de maling nemen, ze verschil-

len geen cel van elkaar). De jongens zijn in diepe rust, geen enkele interesse voor

elkaar, slechts aandacht voor de stelling op het bord.14

Die in Klammern gesetzte Aufforderung weist auf die Fokalisierung im Text, die

fokale Figur ist zumeist die Erzählinstanz. Die Aufforderung weist zudem noch

gab niemanden, der sich dafür eignete. Er war der Jüngste und der Jüngste muss immer tun,

was die anderen wollen, sonst passiert nichts. Warummuss jemand die jüngste Person sein?

Diese Frage ist so unheilverkündend, dass man am besten große Sorglosigkeit zeigt.«

14 Ebd., 140. »Auf diesem Foto sitzt mein Vater als neunjähriger Junge hinter dem Schachspiel.

Mein Vater ist tief konzentriert. In derselben Haltung, die Handfläche, die das Kinn unter-

stützt, sitzt ihm gegenüber mein Vater, neun Jahre alt. Das Foto ist en profil. Die Einrichtung

ist modern, 1929. Die Lampe über dem Tisch ist achteckig, vollkommen symmetrisch. Das

Lampenlicht ist braun, der Hintergrund ist dunstig braun. Es gibt keine anderen Dinge als:

zwei identische Stühle, ein achteckiges Tischchen, eine achteckige Lampe. Da sind zwei iden-

tische Jungen, ihre Hand unter dem Kinn zeigt kein bisschen Unterschied, ihr Jäckchen, ihre

kurze Hose, ihre Kniestrümpfe, ihre glänzenden Knöpfstiefel. Bei dem rechten Jungen ist der

Scheitel sichtbar, bei dem linken Jungen die glatt fallende Haarlocke (oh, lass dich nicht zum

Besten halten, sie unterscheiden sich in keiner Zelle voneinander). Die Jungen verharren in

tiefer Ruhe, kein einziges Interesse füreinander, lediglich Aufmerksamkeit für die Aufstel-

lung auf dem Brett.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 161

einmal darauf hin, dass die Wahrnehmungsperspektive im Text dem Ziel dient,

die im ersten Abschnitt eingeführten Machtverhältnisse zu hinterfragen. Dabei ist

der Einschub ein Spiel mit der Zuverlässigkeit der Erzählinstanz. Denn während

die Aufforderung darauf abzielt, den vermeintlichen Unterschied der Kinder als

Illusion zu präsentieren – sie »unterscheiden sich in keiner Zelle voneinander«

–, wird im zwölften Abschnitt erklärt, dass doch zwei verschiedene Kinder auf

der Fotografie zu sehen seien. Während einer einen unifarbenen Pullunder trage,

trage der andere einen mit »Karomotiv«.15 Diese Spiegelungen, Ähnlichkeiten und

Unterschiede werden in den verschiedenen Abschnitten untersucht, in dem über

das Ich vor dem Spiegel als identische Verdopplung gesprochen wird.

Die Fotografie der zwei Kinder ist vor der Folie der identischen Verdopplung

zu lesen. Die Bedeutung der identischen Verdopplung wird über zwei Intertexte

eingeführt: René Magrittes Gemälde La reproduction interdite (1937) und Lewis Car-

rollsThrough the Looking-Glass (AndWhat Alice FoundThere) (1871).16 Diese Referenzen

überhöhen die von der Erzählinstanz eingeführten surrealistischen Eigenschaften

der Fotografie durch die Alice-Trope:

De man op het doek is het niet gegund in de spiegel te kijken: hij ziet slechts zijn

eigen rug. De kijker buiten het doek ziet twee identieke ruggen. Het is verboden

tweemaal te zijn, anders dan als identieke verdubbeling. Het is verboden zichzelf

met zichzelf te confronteren. De spiegel is het ijdelste speeltuig van de mensen.

Eén keer heeft eenmeisjeskind geprobeerd de normaalste vraag op te lossen: wat

is erachter de spiegel? Alice klom op de schoorsteenmantel om te zien dat achter

de spiegel The Looking-Glass House lag. Ze besloot dat gebied te betreden.17

In diesem Fragment lässt sich eine Analogie zur Fotografie erkennen: Wie ›de ki-

jker‹ sieht die Erzählinstanz mehr als die Figuren, die als identische Verdopplung

auftreten, weil man, wie es im obigen Zitat heißt, nicht zweimal sein darf.

Für die folgenden Analysen ist eine weitere Stellungnahme der Erzählinstanz

zu untersuchen: das Verbot, sich mit sich selbst zu konfrontieren. Dieses Verbot

setze ich in Bezug zu demBegehrensdreieck. Das eigene Verlangen ist erst dann zu

15 Ebd., S. 142.

16 Carroll, Lewis. »Through the Looking-Glass and What Alice Found There« [1871]. In: Carroll,

Lewis. The Annotated Alice. Hg.M. Gardner. NewYork/London:W.W.Norton&Company, 2015,

S. 151-320.

17 TJW, S. 133. »Dem Mann auf dem Gemälde ist es nicht gegönnt, in den Spiegel zu sehen: Er

sieht nur seinen eigenen Rücken. Der Betrachter außerhalb des Gemäldes sieht zwei iden-

tische Rücken. Es ist verboten, zweimal zu sein, anders als identische Verdopplung. Es ist

verboten, sich selbst mit sich selbst zu konfrontieren. Der Spiegel ist das eitelste Spielzeug

der Menschen. Einmal hat ein Menschenkind versucht, die normalste Frage zu lösen: Was

ist hinter dem Spiegel? Alice kletterte auf den Schornsteinmantel, um zu sehen, dass hinter

dem Spiegel The Looking-Glass House lag. Sie beschloss, das Gebiet zu betreten.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Erinnerung und Identität

kontrollieren, nachdemman sichmit sich selbst konfrontiert hat und erkennt, dass

man sich in einem Rivalitätsverhältnis befindet, welches das eigene Handeln steu-

ert. Im Text wird das Rivalitätsverhältnis zunächst über die Entstehungsgeschichte

von Alice in Wonderland18 erklärt: Warum wollte Alice wissen, was sich hinter dem

Spiegel befand? Zur Beantwortung wird schließlich das Schachmotiv eingesetzt.

Letzterem wäre laut der Erzählinstanz das Spiegelmotiv hinzugefügt worden.19

Diese Annahmemag erklären, warum sie das Schachspiel dazu einsetzt, jene Drei-

ecksbeziehungen zu untersuchen, die die Fotografie erklären sollen.

7.1.1 Spiegel und Schach

Der zweite Textabschnitt führt das Schachspiel über Carrolls Fortsetzung von Alice

in Wonderland ein, Through the Looking Glass. Beide Erzählungen Carrolls, die dem

hier analysierten Text auch durch die Struktur von je zwölf Kapiteln ähneln, fasst

die Erzählinstanz prägnant zusammen: »Spiegel en schaakspel.«20 Das Schachspiel

der Fortsetzung bestimme laut der Erzählinstanz darin den Handlungsverlauf und

die Charaktereigenschaften von literarischen Figuren.21 Im zweiten Fragment wird

außerdem erklärt, wie Carroll zu der Fortsetzung inspiriert wurde. Dabei greift die

Erzählinstanzwieder auf das Spiegelmotiv zurück. In TJWwird ein Abschnitt eines

Interviews von Alice Raikes übersetzt, die als junges Mädchen Carroll besuchte. In

TheNew York Times22 erzählt Raikes den folgenden Vorfall zwischen ihr und Carroll,

über den sie mit seinem bürgerlichen Namen Charles Dodgson spricht:

Dodgson pakt een sinaasappel uit de fruitschaal en overhandigt hem aan Alice

Raikes. Hij vraagt haar in welke hand ze de sinaasappel heeft. In haar rechter-

hand. Dan vraagt hij haar voor de spiegel te gaan staan en dezelfde vraag te

beantwoorden. »In mijn linkerhand,« moet ze erkennen. »Kun je dat verklaren?«

vraagt hij. Dat kan ze niet, maar ze doet een gooi: »Als ik aan de andere kant

van de spiegel stond, zou dan de sinaasappel niet nog steeds in mijn rechter-

hand zijn?« vraagt ze. Dodgson lacht: »Goed gedaan, kleine Alice,« zegt hij, »het

beste antwoord dat ik tot nu toe gehoord heb.« Deze anekdote schijnt hem op

het idee te hebben gebracht om het schaakspelverhaal, waar Alice in verzeild

18 Carroll, Lewis. »Alice’s Adventures in Wonderland« [1865]. In: L. Carroll. The Annotated Alice,

2015, S. 3-150.

19 Vgl. TJW, S. 134.

20 Ebd., S. 134. »Spiegel und Schach.«

21 Vgl. ebd.

22 Vgl. ebd. Im Text wird der Artikel aus The Times auf den 15. Januar 1922 datiert. Es fin-

det sich jedoch im Archiv nur ein Artikel von 1971, der die im Folgenden zitierte An-

ekdote wiedergibt. Vgl. Cohen, Morton N. »So You Are Another Alice«. In: The New

York Times vom 07.11.1971. Online unter www.nytimes.com/1971/11/07/archives/-so-you-are-

another-alice-another-alice.html?_r=0, zuletzt aufgerufen am 04.02.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 163

raakt, áchter de spiegel te laten plaatsvinden. Hoe perfect bedacht is dat! Staan

koning en koningin bij de opstelling op het schaakbord niet op dezelfde manier

asymmetrisch tegenover elkaar?23

Bevor diese Anekdote eingeführt wird, spricht die Erzählinstanz von Lewis Carroll.

Indem sie sich Alice Raikes anpasst, die das Pseudonym nicht verwendet, wird die

Funktion des Namens für die eigene Identität in Frage gestellt. Über die paraphra-

sierte Anekdote scheint ein Unterschied zwischen dem Schaffenden (Dodgson) und

der Autorenfigur (Pseudonym Carroll) gemacht zu werden. Die Einbettung der An-

ekdote lässt Magrittes Gemälde in TJW oszillieren. Da die Erzählinstanz im Text

bis zu diesem Zitat nur das Pseudonym benutzte, stellt der plötzliche Namens-

wechsel in Frage, ob Pseudonym und Autor als eine Person zu verstehen sind. In

Magrittes surrealistischem Gemälde wird die Figur mit sich selbst konfrontiert,

da sie auf ihren eigenen Rücken blickt. Daraus leitet sich in TJW das Verbot ab,

sich mit sich selbst zu konfrontieren. Die Betonung auf der Variation der Anekdo-

te, nach der Carroll durch Alices Überlegung das Schachspiel hinter dem Spiegel

stattfinden hat lassen, spielt mit dieser Konfrontation. Die literarische Figur Alice

klettert durch den Spiegel und verschwindet so auf der anderen Seite, anstatt sich,

wie bei Magritte, zu spiegeln. Bei ihr findet daher auf andereWeise eine identische

Verdopplung statt. Sie kann sich nicht im Spiegel sehen, sondern muss sich, ähn-

lich Magrittes Figur, an sich selbst erinnern. Welche Prozesse dabei stattfinden,

erklärt die Erzählinstanz im elften Abschnitt in TJW. Darin führt sie die These an,

Schriftsteller:innen sehen nicht in den Spiegel, sondern auf das Papier.24 In diesem

Abschnitt führt sie zudem die Probleme an, die beim Schreiben entstehen können.

23 TJW, S. 135. »Dodgson packt eine Orange aus der Obstschale und übergibt sie an Alice Raikes.

Er fragt sie, in welcher Hand sie die Orange hat. In ihrer rechtenHand. Dann fordert er sie auf,

vor demSpiegel zu stehen und dieselbe Frage zu beantworten. ›Inmeiner linkenHand‹,muss

sie erkennen. ›Kannst du das erklären?‹, fragt er. Das kann sie nicht, aber sie wagt ihr Glück:

›Falls ich auf der anderen Seite des Spiegels stehenwürde, würde die Orange dann nicht noch

immer in meiner rechten Hand sein?‹, fragt sie. Dodgson lacht: ›Gut gemacht, kleine Alice‹,

sagt er, ›die beste Antwort, die ich bis jetzt gehört habe.‹ Diese Anekdote scheint ihn auf die

Idee gebracht zu haben, die Schachspielgeschichte, worin Alice landet, hinter dem Spiegel

stattfinden zu lassen. Wie perfekt ist das gefunden! Stehen sich König und Königin bei der

Aufstellung auf dem Schachspiel nicht auf die gleiche Art asymmetrisch gegenüber?« Im Ar-

tikel von 1971 im Originalwortlaut: »›Now,‹ he said, giving me an orange, ›first tell me which

hand you have got that in.‹ ›The right,‹ I said. ›Now,‹ he said, ›go and stand before that glass,

and tell me which hand the little girl you see there has got it in.‹ After some perplexed con-

templation, I said, ›The left hand.‹ ›Exactly,‹ he said, ›and how do you explain that?‹ I couldn’t

explain it, but seeing that some solution was expected, I ventured, ›If I was on the other side

the glass, wouldn’t the orange still be in my right hand?‹ I remember his laugh. ›Well done,

little Alice,‹ he said. ›The best answer I’ve had yet.‹« M. N. Cohen. »So You Are«.

24 Vgl. TJW, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Erinnerung und Identität

Literarische Figuren haben wie Schachfiguren einen eigenen Willen, den es zu er-

fassen gilt. Der Moment, in dem sich in dieser Schreibszene das Bewusstsein über

die Machtlosigkeit entblößt, ist laut der Erzählinstanz die Sekunde, in der man in

den Spiegel blickt und mit sich selbst konfrontiert wird:

De schrijver kijkt op en ziet de schrijver in de spiegel, die op hetzelfde moment

opkijkt. Leegte en gevaar. Hij weet dat de dood van zijn koning (wiens koning?)

is aangekondigd. De zefier is gaan liggen. Het moment is ultiem en helder. Nie-

mand zal het laatste woord spreken. Hijzelf – dat is de ander.25

Die Verbindung einer Schreibszene mit dem Schachspiel, die in diesem Zitat her-

gestellt wird, hält zudem Bezug mit Besitzbeziehungen und führt ein Begehrens-

dreieck ein. Die Variation von Arthur Rimbauds Je est un autre26 betont noch einmal

das Spiegelmotiv und das damit verbundene Verbot, anders als eine identische Ver-

dopplung zu sein. Dass der verschlagene König nicht mehr eindeutig einer Person

zugehörig sei, stößt das Begehrensdreieck an, das im Schachspiel verhandelt wird.

Gleichzeitig führt der Blick des Schriftstellers zurück in den Spiegel und somit weg

vom Papier und seinem Machtverlust.

In TJW wird das Dreiecksverhältnis Königin-König-Königin eingesetzt, um

Machtverhältnisse zu illustrieren. Im fünften Abschnitt werden Bewegungen

im Schachspiel erklärt und dabei das Besitzverhältnis zwischen Spielenden und

Spielfiguren verhandelt: »Wie speelt er? Speelt de koning? Ik heb schakers nooit in

deze termen over hun spel horen spreken. Ze zeggen: jouw koningin. (Maar dat is

een ander verhaal.) Ze zeggen: mijn koning. Wie is die koning die een bezit is?«27

Der Einschub in diesem Zitat öffnet eine Leerstelle und ist daher von dem

oben diskutierten Kommentar des letzten Abschnitts abzugrenzen. Zwar wird die-

se Leerstelle im Text nicht geschlossen, jedoch sehe ich darin eine Auseinanderset-

zung mit Begehrensdreiecken, die auf der Kategorie ›Geschlecht‹ basiert. In die-

sem Abschnitt führt die Erzählinstanz einen unterschiedlichen Umgang zwischen

Spielenden und König beziehungsweise Königin ein, der sich sprachlich über die

Personalpronomina manifestiert. Schachspieler:innen sprechen laut der Erzählin-

stanz über meinen König und über deine Königin. Dadurch werden verschiedene

25 Ebd. »Der Schriftsteller sieht auf und sieht den Schriftsteller im Spiegel, der im selben Mo-

ment aufsieht. Leere und Gefahr. Er weiß, dass der Tod seines Königs (welchen Königs?) an-

gekündigt wurde. Der Zephir hat sich gelegt. Das Moment ist final und klar. Niemand wird

das letzte Wort sprechen. Er selbst – das ist der andere.«

26 Eine niederländische Übersetzung von Rimbauds Poesie trägt den Titel Ik is een ander. Rim-

baud, Arthur. Ik is een ander. ›Zienersbrieven‹, ›Een seizoen in de hel‹ en ›Illuminations‹. Übers. H.

van Pinxteren. Amsterdam/Antwerpen: L. J. Veen, 2009 [1873, S. 1886].

27 TJW, S. 137. »Wer spielt? Spielt der König? Ich habe Schachspieler nie mit diesenWorten über

ihr Spiel sprechen hören. Sie sagen: deine Königin. (Aber das ist eine andere Geschichte.) Sie

sagen: mein König. Wer ist der König, der ein Besitz ist?«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 165

Subjekt- und Objektbeziehungen angedeutet. Diese können über die Identifizie-

rungsprozesse erklärt werden, die in dem obigen Abschnitt eingeführt wurden.

Es wurde angeführt, dass die Spielfiguren im Grunde nicht den Spielenden

unterstehen, so wie die literarischen Figuren nicht den Schriftsteller:innen unter-

stehen. Dennoch unterscheidet sich die eingeführte Handlungsfreiheit der Figu-

ren. Die Überlegungen zu »deiner Königin« inszenieren die Königin und somit das

Weibliche als ImaginationsraumundBesitz.Demwird über den König dasMännli-

che als Identifikationsraumgegenübergestellt. In diesem Identifikationsraumwird

zudem die Möglichkeit, den König zu besitzen, mehrfach in Frage gestellt und so-

mit dessen Hierarchie und Macht. Dabei lässt sich die Beziehung Schachspieler-

Königin-Schachspieler als Dreiecksbeziehung analysieren.

7.1.2 Schlachtfeld

Die Identifizierung der Spielenden mit der vermeintlich wertvollsten Figur, dem

König, und die Objektivierung der Königin sind als homosocial desire zu beschreiben.

Solche Begehrensdreiecke sind im Textkorpus immer wieder Auslöser für eine kri-

tische Reflexion der Erinnerungs- und Identitätskonstruktionen von literarischen

Figuren. In TJW werden verschiedene Bezugsrahmen eingeführt, welche zu einem

besseren Verständnis des Verhältnisses zwischen Spielenden, König und Königin

führen.

In TJW wird die Alice-Erzählung als »etiquetteboek voor kleine meisjes, die

willen leren schaken«28 bezeichnet. Gemäß dieser Auffassung spielen Frauen und

junge Mädchen nicht Schach, damit sie sich im Sinne des persischen Originals die

Entwicklung von Kriegsstrategien aneignen, sondern damit sie lernen, wie sie sich

als Frau in der Gesellschaft zu verhalten haben. Doch ist die Alice-Erzählung nicht

der einzige Text, dem in TJW eine Erziehungsfunktion zukommt. Das Weibliche

als Imaginationsraumwird in TJWweiter starkgemacht, da Alice im Text die einzi-

ge genannte weibliche Schachspielerin und ein fiktiver Charakter ist. Alle anderen

Figuren im Text, wie Anatoli Jewgenjewitsch Karpow (geb. 1951) und Wiktor Lwo-

witsch Kortschnoi (1931-2016), sind real existierende Personen, die Schach spielen.

An einer anderen Textstelle werden zwar Nabokov und seine Frau Véra erwähnt. Je-

doch schläft Véra, während Nabokov seine Schachspielerzählung verfasst. In TJW

werden mehrfach intertextuelle Bezüge zu Nabokovs Zaščita Lužina (1930) herge-

stellt, wobei durch die Nennung von Nabokovs Pseudonym Sirin erneut die Frage

nach identischer Verdopplung angestoßen wird:

Nabokov schreef onder de naam Sirin Zasjtsjita Loezjina, een roman over een

schaakspeler (The Defence). Nabokov schreef in slapeloze nachten, gezeten voor

28 Ebd., S. 134. »Etikettebuch für kleine Mädchen, die Schachspielen lernen wollen«.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Erinnerung und Identität

de spiegel in de badkamer, om Véra niet wakker te maken. Schreef hij met zijn

linker- of met zijn rechterhand? Schreef hij van links naar rechts of andersom?

Hoe leest men Zasjtsjita Loezjina in het Ivriet? Hoe speelt men tegen zichzelf,

tegen wie?29

In diesem Roman beschreibt Nabokov das Leben Lushins, eines leidenschaftlichen

und professionellen Schachspielers. Lushin scheitert in einer Partie gegen den zeit-

genössischenWeltmeister mit seiner angedachten Spielverteidigung. Er wird labil,

wendet sich vom Schachspiel ganz ab und begeht aus Verdruss über sein Scheitern

Selbstmord. Nabokov war zum Schreiben des Romans durch das Leben seines Be-

kannten inspiriert, des Schachmeisters Curt von Bardeleben (1861-1924), der 1895

gegen Wilhelm Steinitz verlor.30 Dieser intertextuelle Bezug wird in TJW weiter

ausgearbeitet. Dabei wird vor der Folie des Kalten Krieges das Bild des Schach-

bretts als Schlachtfeld, das aus den Alice-Erzählungen bekannt ist, weiter starkge-

macht. Im folgenden Zitat werden die Weltmeister Karpow und Kortschnoi ein-

geführt, die 1978 und 1981 gegeneinander spielten, wobei Ersterer gewann. Das

Schachspiel wird hier mit einem Minenfeld verglichen, auf dem sich die Spielen-

den bewegen.Dabei werden die Figuren erneut als gefährlich gesetzt. Besonders in

den Blick genommen werden dabei ihre Farben. Schwarz und Weiß, so kann man

aus dem Zitat ableiten, sollten eigentlich feste Entitäten sein. Doch die Spielenden

können nicht darauf vertrauen, dass die ihnen zugewiesenen Farben ihnen loyal

bleiben. Wie oben eingeführt wurde, ist die Zusprechung der Figuren willkürlich.

Die Verbindung zwischen ihnen und den Spielenden ist immer eine unsichere und

davon abhängig, wie sich die Figuren bewegen:

Wie speelt er eigenlijk? Men zegt: wit tegen zwart. Men zegt: Karpov tegen

Kortsnoj. De schaker heeft een tegenstander, evenzeer te duchten als hijzelf.

[…] De schaker bevindt zich op een mijnenveld waar ook zijn eigen pionnen en

lopers hem een nederlaag gunnen. […] Nooit is wit zeker van wit, of zwart van

zwart.31

29 Ebd., S. 136f. »Nabokov schrieb unter dem Namen Sirin Zaščita Lužina einen Roman über ei-

nen Schachspieler (Lushins Verteidigung). Nabokov schrieb in schlaflosenNächten, sitzend vor

dem Spiegel im Badezimmer, um Verá nicht zu wecken. Schrieb er mit seiner linken odermit

seiner rechten Hand? Schrieb er von links nach rechts oder andersrum?Wie liest man Zasjts-

jita Loezjina im Hebräischen? Wie spielt man gegen sich selbst, gegen wen?«

30 Von Bardeleben verließ den Raum, als er feststellte, nicht gewinnen zu können; offiziell wur-

de das Spiel beendet, weil er die Denkzeit überschritt. An dieser Stelle möchte ich an Ste-

fan Zweigs Schachnovelle erinnern, in der Dr. B. wie Lushin durch die in Isolationshaft mit

sich selbst ausgetragenen Schachspiele – »Ich Schwarz« gegen »Ich Weiß« – psychisch so la-

bil wird, dass er nach seiner Freilassung keine Partie mehr spielen kann. Zweig, Stefan. Die

Schachnovelle. Hg. K. Renoldner. Ditzingen: Reclam, 2013 [1942].

31 TJW, S. 137. »Wer spielt eigentlich? Man sagt: weiß gegen schwarz. Man sagt: Karpow gegen

Kortschnoi. Der Schachspieler hat einen Gegner ebenso zu fürchten wie sich selbst. […] Der

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 167

Die Allusion entfaltet hier ihre Bedeutung: War Karpow der Sowjetunion treu, war

Kortschnoi nach seiner Emigration 1976 als Dissident verrufen.32 Die Frage nach

den Spielenden kann daher über diese Akteure des Kalten Krieges beantwortet wer-

den; das Schachspiel zwischen Karpow und Kortschnoi verhandelt spielerisch in-

tertextuelle Bezüge, welche die semantischen Felder der Politik, insbesondere der

Revolution und des individuellen Widerstands, eröffnen. Die Differenzierung von

›weiß gegen schwarz‹ als Konstrukt zeigt sich in Sätzen wie: »Nooit is wit zeker

van wit, of zwart van zwart.«33 Dadurch kann die Frage »Wie is die koning die een

bezit is?« (Wer ist der König, der ein Besitz ist?), die in dem obigen Zitat zuletzt

aufgeworfen wird, weiter untersucht werden.

Die Identität des Königs in Frage zu stellen, verdreht Machtverhältnisse und

stößt hier das Begehrensdreieck an. Der König untersteht den Schachspielenden,

die seine Identität definieren. Doch wird in dem Fragment klar gesagt, dass nicht

nur der König, sondern auch die Spieler:innen sich nicht auf ihre Figuren ver-

lassen können. Eine Figur – und dies gilt wie in diesem Text postuliert sowohl

für Literatur als auch für Schach – gehört laut der Textlogik daher niemandem.

Schriftsteller:innen wie Schachspieler:innen können sich zwar Strategien überle-

gen, sind aber bei jedem Spielzug davon abhängig, dass die weitere Dynamik des

Spiels ihren Gesetzen folgt. Gegner:innen genauso zu fürchten wie sich selbst, wie

die Erzählinstanz in TJW erwägt, bedeutet, sich darüber im Klaren zu sein, dass

man den sich zugeschriebenen Raum verlassen muss, falls andere eine unerwar-

tete Bewegung ausführen. Spielfiguren und Menschen befinden sich gleicherma-

ßen in diesem System, folgt man der im Text betonten Symbolik des Schachs als

Gleichsetzung von Spiel und Leben. Die Frage der Macht und die damit einher-

gehende Privilegierung werden im sechsten Abschnitt über Ettore Scolas Film La

nuit de Varennes (1982) verhandelt. Die Darstellung der misslungenen Flucht von

König Ludwig XVI. aus dem revolutionären Paris als Schachspiel ist die Flucht aus

System und Schlachtfeld zugleich. Darin symbolisiert der Mantel seinen Status,

denn das Kleidungsstück hätte den König vor dem Tod bewahren können, so ver-

mutet seine Hofdame.34 Dieser Annahme liegt die Kategorie ›Klasse/Sozialstatus‹

(»›oben«/etabliert:: »unten«/nicht etabliert‹) zugrunde. Der Mantel hätte den Kö-

nig als ›»oben«/etabliert‹ markiert. Die Überlegung der Hofdame führt ein, wie

Schachspieler befindet sich auf einem Minenfeld, auch seine eigenen Figuren und Läufer

gönnen ihm eine Niederlage. […] Nie kann sich Weiß seines Weißen auch sicher sein, oder

Schwarz seines Schwarzen.«

32 Vgl. Kastner, Hugo. Das Schachsammelsurium. Tag für Tag Anekdoten, Kurioses, Kalendarium, Bio-

grafien, Partien und Rekorde. Hannover: Humboldt, 2011, S. 109, 180. Kortschnoi, Viktor. Mein

Leben für das Schach. Hombrechtikon/Zürich: Edition Olms, 2004, S. 136-163.

33 TJW, S. 137. »Weiß ist sich des Weißen nie sicher, schwarz ist sich des Schwarzen nie sicher.«

34 Vgl. ebd., S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Erinnerung und Identität

Status konstruiert wird: Es handelt sich nicht um intrinsische Eigenschaften, son-

dern um Markierungen, die Identitätskategorien reproduzieren und so Privilegie-

rungen zuschreiben. In TJW wird schließlich beschrieben, was passiert, falls diese

Zuschreibungen nicht mehr greifen:

Zonder mantel is de koning niemands bezit meer, is hij een ledenpop in een

krachteloos veld. Niet een andere koning heeft hem geveld, maar een systeem

van nauwelijks beheersbare krachten, een verschrikking van onvoorziene bewe-

gingen, een zich langzaam ontwikkelende catastrofe, waarvoor men op de vlucht

slaat en zijn mantel laat liggen. Eerlos.

Elke verslagene is eerloos. Eervol verliezen bestaat niet. Sportief verliezen be-

staat niet. Doen alsof bestaat: men stapt op andere codes over. Maar het slagveld

blijft.35

Die Analyse des Schachspiels in diesem literarischen Text thematisiert dabei das

Verhältnis der Spielenden zu ihren Figuren wie auch der Figuren untereinander.

Die Verschränkung von Erinnerung und Identität wird hier differenziert. Die zu-

vor beschriebene Fotografie wirft einerseits die Frage nach der Beeinflussung von

Erinnerung durch die eigene Fantasie – hier in Bezug auf die Inszenierung – auf,

andererseits die Frage nach der eigenen Identität und dem Verhältnis zu anderen.

Das oben genannte Zitat, in dem »ehrenvoll Verlieren« für unmöglich erklärt wird,

definiert die Inszenierung, die Einhaltung der gesellschaftlichen Kodes, die für

Verlierende als Handlungsmöglichkeit eröffnet werden. Diesen Gedanken entwi-

ckelt die Erzählinstanz weiter über Carrolls Romane. Im dritten Abschnitt wurden

Auseinandersetzungen mit gesellschaftlichen Machtverhältnissen eingeführt, die

vor der Folie von Scolas Film gedeutet werden können:

In 1896 zegt Alice: »Ik vind het [landschap] op een schaakbord lijken. Er zouden

mensen in moeten bewegen – er zijn mensen! […] Het is een enorm schaakspel

dat gespeeld wordt – zo groot als de wereld.«

Commentator Martin Gardner, de meeneuriënde stem bij de Alice-boeken,

noemt van de vele citaten uit de wereldliteratuur die het schaakspel vergelijken

met het menselijk reilen en zeilen, George Eliots Felix Holt, waarin de speler

gemaand wordt niet alleen te letten op de bewegingen van de vijand, maar

35 Ebd. »Ohne Mantel ist der König nicht mehr in jemands Besitz, er ist eine Gliederpuppe

in einem kräftelosen Feld. Nicht ein anderer König hat ihn gefällt, sondern ein System mit

kaum zu beherrschenden Kräften, ein Schrecken von unvorhersehbaren Bewegungen, eine

sich langsam entwickelnde Katastrophe, wovor man flüchtet und seinenMantel liegen lässt.

Ohne Ehre. Jeder Geschlagene ist ohne Ehre. Ehrenvoll verlieren gibt es nicht. Sportlich ver-

lieren gibt es nicht. Tun als ob gibt es: Man tritt auf andere Kodes über. Aber das Schlachtfeld

bleibt.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 169

toch vooral de eigen troepen in de gaten te houden die, ten prooi aan plotse-

linge hartstochten en berekeningen, voor een onvoorzien schaakmat kunnen

zorgen. »Speel tegen je medemens en gebruik je andere medemensen als

instrumenten.«36

In TJWwerden über verschiedene Intertexte die Regeln des Schachspiels als gesell-

schaftliches Werte- und Normsystem eingeführt. Die Analyse des Schachspiels als

System, in dem gesellschaftliche Verhältnisse dargelegt werden, weist intersektio-

nale Zuschreibungen auf. Diese sind als soziale Diskurse und Überlegungen über

das Erinnern – als individueller und kultureller Prozess – zu betrachten. Die In-

strumentalisierung von Figuren wie Menschen – sei es als ein Sujet für ein Foto

oder als literarische Inspiration – dekuvriert dabei ein Machtverhältnis, da Fragen

der Identität und sozialer Positionen geklärt werden. Der Mensch, oder eine litera-

rische Figur, ist nicht mehr als eine Schachfigur, so die Erzählinstanz.37 Die Frage,

die dann unweigerlich gestellt werden muss, lautet: Wer sind die Spieler:innen?

Die Menschen spielen, aber – frei nach Lewis Carrolls Alice-Romanen – nicht

nur die Köpfe ihrer Figuren, sondern ihre eigenen können rollen. Wer das Schach-

brett betritt,muss damit rechnen,Opfer der eigenen Spielstrategie zu werden.Wie

die Erzählinstanz in TJW erklärt, verändern sich dabei zwar die Regeln, aber nicht

das Schlachtfeld. Das Schachspiel erklärt somit das Verhältnis zwischen Schrift-

steller:innen und den von ihnen entworfenen Figuren und das Verhältnis der li-

terarischen Charaktere. Schriftsteller:innen sind Schachspieler:innen, literarische

Charaktere sind Schachfiguren, behauptet die Erzählinstanz: »Er bestaat een me-

ning dat de schrijver zijn personages in zijn handen heeft als de schaker zijn stuk-

ken.«38

Dieser Vergleich ist essentiell für die hier vorgestellte Analyse, da sich daraus

wesentliche Strukturen der Figurenkonstellationen des Korpus dieser Arbeit ent-

nehmen lassen, auf die sich die Verschränkung Erinnerung-Identität stützt. Dies

wird im Text betont, da sich die Erzählinstanz widersprüchlich über das Foto äu-

ßert und somit darauf hinweist, dass Erinnerungen an ihre Entstehung von Ver-

36 Ebd., S. 136. »1896 sagt Alice: ›Ich finde, die Landschaft ähnelt einem Schachbrett. Es sollten

sich Menschen darin bewegen müssen – da sind Menschen! […] Es ist ein enormes Schach-

spiel, das gespielt wird – so groß wie die Welt.‹ Kommentator Martin Gardner, die mitsum-

mende Stimme bei den Alice-Büchern, nennt von den vielen Zitaten aus der Weltliteratur,

die das Schachspiel mit dem menschlichen Bestehen vergleichen, George Eliots Felix Holt,

worin der Spieler ermahnt wird, nicht nur auf die Bewegungen des Feindes zu achten, son-

dern doch vor allem die eigenen Truppen zu beobachten, die, plötzlicher Leidenschaft und

Berechnung zumOpfer fallend, für ein unvorhersehbares Schachmatt sorgen können. ›Spiel‘

gegen deinen Mitmenschen und verwende deine anderen Mitmenschen als Instrumente.‹«

37 Vgl. ebd.

38 Ebd., S. 137. »Es gibt eineMeinung, dass der Schriftsteller seine Figuren in seinenHänden hat

wie der Schachspieler seine Stücke.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Erinnerung und Identität

mittelnden, wie hier der Erzählinstanz, abhängig sind. Die Erinnerung an sich

selbst, das heißt an die eigene Vergangenheit und darauf einwirkende Prozesse der

Gedächtnisbildung, ist daher nicht als eine Beschreibung, sondern als ein Erinnern

des Selbst zu definieren, aus der sich eine doppelte Identität ergibt. Vor diesem

Hintergrund ist das Verbot der Konfrontation noch einmal neu zu lesen. Denn der

Blick in den Spiegel bedeutet, die Erinnerungskonstruktion des Selbst mit dem

Spiegelbild zu vergleichen. Im Textkorpus resultiert diese Konfrontation darin,

dass Erinnerungs- und damit einhergehende Identitätskonstruktionen konkurrie-

ren oder gar zerbrechen. Literarische Figuren inszenieren ihre Vergangenheit neu.

Eine Analyse dieser Neuinszenierungen untersucht nicht nur die literarischen Ver-

fahren von Vergangenheitsdarstellungen, sondern fordert die veränderte Position

und das veränderte Selbstverständnis der literarischen Figuren und Erzählinstan-

zen, wie die Figurenkonstellation, ein. Das Intersektionalitätskonzept dient als Re-

flexionsgrundlage, die einerseits verschiedene Identitätskategorien verknüpft, an-

dererseits Identität als dynamisches Konstrukt erfassbar macht. Analysiert kann

dies nur werden, wenn in TJW Erinnerung und Identität als Dynamik eines Be-

gehrensdreiecks gedacht werden, das sich wie folgt beschreiben lässt: Wer spielt

wie und wann gegen wen?

7.2 Im Erinnern begehren

In diesem Abschnitt analysiere ich, wie Erinnerungen und Identitäten in DTM vor

der Folie von Begehrensdreiecken ausgehandelt werden. Ich führe ein, wie Selbst-

und Fremdzuschreibungen im Roman inszeniert werden. Dem Begehrensdreieck

kommt als Ausgangspunkt sozialer Interaktionen eine grundsätzliche Funktion für

die dargestellten Konstruktionen literarischer Figuren zu. Der Titel des Romans

DTM überhöht die in der Erzählung enthaltenen Dreiecksbeziehungen.39 In den

39 DTM sticht hinsichtlich des Themas durch seinen Titel heraus. Doch auch in De zaak Judith

Reiss ist es eine verstorbene literarische Figur, die eine Rivalität zwischen zweiMännernmoti-

viert. Der Kriminalbeamte Franz-Josef Holzberger trauert immer noch seiner Kinderliebe Ju-

dith Reiss nach, die von seinemNebenbuhler, Franz-Josef Bergenkreuz, 1932 erschossenwur-

de, als siemit einerWaffe aus dem ErstenWeltkrieg spielten. Holzberger will ihren Tod zwar

rächen, sieht aber gleichzeitig ein, dass Judith Reiss nicht zu ihmgehört. Dadurchmarkiert er

sie imRahmender ›weiblich‹ konnotiertenHandelsobjekte zwischen zweiMännern.Wie sich

im abschließenden Absatz der Kurzgeschichte herausstellt, wird Judith Reissʼ Handlungs-

macht innerhalb des Begehrensdreiecks eingeschränkt. Franz-Josef II hat ein »Vorrecht« auf

Judith Reiss, da die beiden sich länger kannten. So spielt Judith Reiss amNachmittag des töd-

lichen Unglücks mit Franz-Josef II, obwohl sie lieber Zeit mit Franz-Josef I verbringen würde.

In VEZ ist der Tod mit Dreiecksbeziehungen verknüpft. Max und Marthe sterben im bren-

nenden Atelier Marthes. Vermutlich wollten sie beide ein Gemälde ihrer geliebten Didi aus

dem Atelier retten. Alain beschreibt in dem Brief an seine Frau, dass sie beide das Gemäl-

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 171

Begehrensdreiecken werden verschiedene Rollenverteilungen ausgehandelt. Un-

tersucht wird, wer »der zweite Mann« ist, wer das begehrte Objekt. Die dabei

auftretenden Rivalitäten sind vor dem Hintergrund von Gegenerinnerungen und

Identitätskategorien zu untersuchen. Die folgenden Analyseperspektiven des Ro-

mans erarbeiten, wie die Dreieckskonstellation Robert-Alexander-Chaïm im Ro-

man familiäre und freundschaftliche Verhältnisse definiert. Dabei spielen histo-

rische Ereignisse eine Rolle, die in DTM dazu führen, dass Erinnerungskulturen

erforscht und diskutiert werden.

DTM trägt Merkmale eines historischen Romans,40 in dem ein antagonisti-

scher Text verfasst wird, der die Geschichte Alexanders des Großen über den Fund

von Schriftstücken in Qumran neu schreibt. Roberts Bruder Alexander stiehlt ei-

nen Backstein aus den Höhlen Qumrans, die aufgrund der geografischen Lage als

Kulturgut des Staats Israel gelten. Der Backstein enthält einen Brief, dessen Bot-

schaft DTM in die historische Darstellung Alexanders des Großen einbettet. Robert

nimmt den Stein gemäß dem testamentarischen Wunsch seines Bruders an sich.

Robert hat zum Ziel, das Rätsel um den Backstein zu lösen. Im Backstein enthalten

ist ein kryptischer Text, den Robert als Erinnerungsmedium verankernwill. Auf der

Suche nach der Bedeutung dieses Textes verstrickt sich der Ich-Erzähler Robert im-

mer weiter in die Biografie seines Bruders. In diesem Erzählstrang entfaltet sich

die Wirkung des historischen Romans, der verschiedene kulturelle und nationa-

le Erinnerungen medialisiert und Vergangenheitsversionen entwirft. Die Vergan-

genheitsversionen betreffen dabei individuelle Erinnerungen, wie die Familienge-

schichte Roberts, und kollektive Erinnerungen. Dies zeigt sich insbesondere, als

ein Freund Roberts, Isaak Conrad, schlussendlich die Bedeutung des Backsteines

enthüllt, die bisherige Geschichtsschreibung in Frage stellt und so seine Karriere

als Wissenschaftler in Israel sichert.

7.2.1 Handelsobjekt

Das zentrale Dreiecksverhältnis zwischen Alexander, Chaïm und Robert ist mit

dem Wissen um die Deprivilegierung Chaïms zu untersuchen, was über die

Differenzkategorien ›»Rasse«/Hautfarbe‹ und ›Geschlecht‹ erreicht wird. Das

Begehrensdreieck lässt sich als ein Verhältnis Mann-Frau-Mann beschreiben.

Robert setzt das Dominanzverhältnis zwischen ihm und Chaïm über einen Al-

teritätsdiskurs, als er ihn in einem Gespräch mit Isaak als geheimnisvolle, einen

Schleier tragende Frau charakterisiert und darüber hinaus seine Herkunft von

einem Beduinenstamm mit Alexanders Leben kontrastiert:

de festhielten. Didi wird als Gemälde also weiterhin zwischen den beiden konkurrierenden

Geliebten verhandelt, was ihre Rolle als Objekt in dem Roman überhöht.

40 Vgl. R. v. d. Paardt. »Doeschka«.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Erinnerung und Identität

»Van Chaïm krijg ik geen hoogte,« zei ik. »Hij is als een vrouw die een sluier

draagt. Hij is zo mooi dat je hem zou willen kopen en hij is hoffelijk, vriendelijk,

beschaafd. Maar…« ik kwam in moeilijkheden, »maar ik kan me zo slecht voor-

stellen dat hij en Alexander zevenendertig jaar bij elkaar zijn geweest. Alexander

was de nomade van de twee, iemand die met twaalf ambachten en dertien onge-

lukken ongelooflijk rijk is geworden. Chaïm moet als jongeman een engel uit de

zwarte hemel zijn geweest. Ik bedoel, Alexander was niet bepaald mooi. Hij was

klein en ik denk later ook wat te dik, maar twee zo verschillende culturen…«41

In diesem Zitat werden verschiedene Kategorien verschränkt, die ich zur Ein-

führung intersektionaler Grunddualismen im Hinblick auf die weiteren Analysen

aufschlüssele. Dabei wird das Dominanzverhältnis vermittelt, in dem acht Kate-

gorien bei der Beschreibung Chaïms herangezogen werden. Robert charakterisiert

Chaïm als »galant, freundlich, gebildet«, was mit der dominierenden Seite von

›Kultur‹, ›Klasse/Sozialstatus‹ und ›gesellschaftlicher Entwicklungsstand‹ in Be-

ziehung zu setzen ist; die Kategorien ›Nord-Süd/West-Ost‹, ›»Rasse«/Hautfarbe‹,

›Sesshaftigkeit/Herkunft‹ und zuletzt ›Geschlecht‹ werden dagegen durch mysti-

fizierende Satzphrasen wie »vrouw die een sluier draagt«, »engel uit de zwarte

hemel« angestoßen, oder »Alexander was de nomade van de twee«. Schließlich

wird die Kategorie ›Generation‹ gesetzt, da Robert den Altersunterschied zwischen

den Geliebten betont.

Die eingeführten Identitätskategorien wirken als Textelemente, welche die Fi-

guren semantischen Räumen zuordnen.Dass es sich dabei um Fremdzuschreibun-

gen handelt, zeigt sich vor allem bei Charakterisierungen Chaïms, die fortwährend

auf seine Abstammung aus einem Beduinenstamm abheben. Das Unverständnis

Roberts für Chaïm gründet sich auf eine für ihn nicht nachvollziehbare Verschie-

bung der Grunddualismen dominierend::dominiert. Dies zeigt sich vor allem, da

jegliche CharakterisierungChaïms als dominierend vonRobert durch die Zuschrei-

41 DTM, S. 122f. »›Auf Chaïm kann ich mir keinen Reim machen‹, sagte ich. ›Er ist wie eine Frau,

die einen Schleier trägt. Er ist so schön, dass ich ihn kaufenmöchte, und er ist galant, freund-

lich, gebildet. Aber …‹, ich kam in Schwierigkeiten, ›aber ich kann mir kaum vorstellen, dass

er und Alexander siebenunddreißig Jahre zusammen waren. Alexander war der Nomade

von den beiden, jemand, der mit neunerlei Handwerk, achtzehnerlei Unglück reich wurde.

Chaïmmuss als jungerMann ein Engel aus dem schwarzenHimmel gewesen sein. Ichmeine,

Alexander war nicht gerade schön. Er war klein und ich glaube im Alter auch etwas dick, aber

zwei so verschiedene Kulturen …‹« Zu einer weiteren Analyse dieser Textstelle siehe C. Lam-

mer. »Verdund bloed«. An anderer Stelle wird Chaïm gar als seelenlos beschrieben: »Chaïm

was buitenkant, bedacht ik voor de zoveelste keer, zijn ziel heeft hij aan de duivel verkocht.«

»Chaïm war nur Oberfläche, erwog ich zum soundsovielten Male, seine Seele hat er an den

Teufel verkauft.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 173

bung ›weiblicher‹ Eigenschaften entkräftet wird.42 Dabei findet eine positive Kon-

notation als Handelsobjekt statt (»Hij is zo mooi dat je hem zou willen kopen«.).

Dies passt zum Analyseansatz des male homosocial desire begründet auf der The-

se, dass in einer patriarchalen Gesellschaftsstruktur Frauen als Objekte zwischen

Männern getauscht werden, die so ihre Machtverhältnisse ausloten. Roberts Ver-

weiblichung Chaïms ermöglicht seine Betrachtung vor der Folie vonmale homosocial

desire. Gleichzeitig ist die Charakterisierung Chaïms homoerotisch aufgeladen und

stößt somitmale homosexual panic an. In dem Chaïm zur ›Frau‹ gemacht wird, kann

Robert über ihn als Begehrensobjekt sprechen, ohne sich damit auseinandersetzen

zu müssen, dass er die Attraktivität eines Mannes darstellt.

In seiner Erinnerung ist Robert der wichtigste Mann in Alexanders Leben. Im

Laufe der Erzählung erkennt Robert, dass er Chaïm als Rivalen sieht und Alexan-

der das begehrte Objekt ist. Diese Dreiecksbeziehung motiviert Roberts weiteres

Handeln. Er begreift, dass er eigentlich der ›zweiteMann‹ ist. Trotz Alexanders Tod

betrachtet Robert Chaïm als Witwer aus einer Konkurrenzposition. In der Erinne-

rung an einen Alkoholrausch zeigt sich seine eigentliche Unterlegenheit zu Chaïm.

Dabei wird das im obigen Zitat eingeführte Engelsmotiv erneut eingesetzt. Es fin-

det noch einmal eine Mystifizierung statt:

Al de tijd dat ik met braakgeluiden mijn maag leegde lag de hand van Chaïm

op mijn schouder en ik had dezelfde gewaarwording als de eerste keer, toen […]

ik een rijk man was geworden: alsof deze Chaïm er voortaan tot mijn eeuwige

geruststelling zou zijn, aanwezig en niet aanwezig. Een beschermengel die mij

vederlicht op zijn vleugels droeg. Even later was het of hij me nooit had aange-

raakt.43

Trotz dieser Verschiebung in seiner Wahrnehmung sieht Robert sich weiterhin in

einem Dominanzverhältnis gegenüber Chaïm. So beschreibt er ihn am Ende der

Erzählung einerseits als eine autonome Person, andererseits wendet er auf ihn er-

neut die oben eingeführten Kategorien an.Chaïm kommt bei einer Israelreise nicht

zum vereinbarten Treffpunkt, um mit Robert wieder zurück auf jene Insel zu rei-

sen, auf der er mit Alexander und gemeinsamen Freunden lebte: »Lange tijd keek

42 Auffallend ist, dass auch Chaïm in einer Beschreibung Alexanders diesen von der Kategorie

›Männlichkeit‹ abgrenzt: »Hij was zo aardig voorme, zo gentle, zoals ik nog nooit vanmannen

hadmeegemaakt.« Ebd., S. 66. »Erwar so nett zumir, so sanft, wie ich es nochnie beiMännern

erlebt hatte.«

43 Ebd., S. 385. »Während all der Zeit, in der ich mit Kotzgeräuschen meinen Magen leerte, lag

ChaïmsHand aufmeiner Schulter, und ichwurdewieder gewahr, wie beim erstenMal, als […]

ich ein reicherMann gewordenwar: Eswar, als ob Chaïmkünftig fürmeine ewige Beruhigung

hier wäre, anwesend und nicht anwesend. Ein Schutzengel, der mich federleicht auf seinen

Flügeln tragen würde. Kurz danach war es, als hätte er mich nie angefasst.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Erinnerung und Identität

ik toe hoe de zon bezig was de bergen van de woestijn tussen Jeruzalem en Jeri-

cho bloedrood te kleuren. Daar zou Chaïm nu lopen en blindelings de weg vinden.

Eindelijk doormij bevrijd van de verplichting Alexanders vrienden te onderhouden,

eindelijk weer thuis.«44 Die Abendröte als Symbol der Ruhe und des Endes über-

höht Roberts und Chaïms Verlust Alexanders, denn beide mussten für sich neue

Identitäten konstruieren, was ihnen am Ende der Erzählung zu gelingen scheint.

7.2.2 Judentum

In DTM wird mehrmals insinuiert, dass Alexander halb jüdisch sei. Vor allem des-

sen Freund Andrea stützt sich auf diese Vermutung, wenn er behauptet, Alexander

verweigere sich seiner eigentlichen Identität, was sich insbesondere durch seine

Beziehung zu Chaïm zeige. So spielt die oben eingeführte Selbstzuschreibung Ro-

berts als Befreier Chaïms mit einem diskriminierenden Witz Andreas, indem ›no-

madisch‹ als Differenzkategorie angestoßen wird: »›Weten jullie het verschil tussen

een jood en een bedoeïen?‹ vroeg Andrea. […] ›Bedoeïenen lopen door de woestijn

met hun verstand op nul,‹ zei Andrea.«45 Andrea spielt mit den Grunddualismen

›»Rasse«/Hautfarbe‹, ›Sesshaftigkeit/Herkunft‹ und ›Religion‹. Die drei Kategorien

motivieren Antisemitismus und markieren Chaïm – der als Geliebter Alexanders

der Rivale des ›homosexuellen‹ Andrea ist – als ›unzivilisiert‹. In diesem Verhältnis

entfaltet sich somit ein weiteres Begehrensdreieck, das auf der Deprivilegierung

von Chaïm beruht. Andrea will Robert davon überzeugen, dass sein Halbbruder

Alexander einen jüdischen Vater hatte. Andreas Darstellung der Familiengeschich-

te konkurriert mit derjenigen Roberts und fordert somit seine Charakterisierung

von Alexander heraus.

Die Kategorie ›Sesshaftigkeit/Herkunft‹ wird im Roman nicht nur über Chaïm,

sondern ebenfalls über Robert und das Leben Alexanders und seiner Mutter wäh-

rend des Zweiten Weltkriegs angestoßen. Denn als Nomade ist schließlich Robert

zu beschreiben, das Erbe seines Bruders ändert seine Raumbindung. Er führt bis

zum Tod seines Bruders ein ruhiges Leben in den Niederlanden, wie es ihm im

Testament aufgetragen wurde, wenngleich im Roman formuliert wird, dass dies

eigentlich der falsche Weg sei. Dies stellt sich im folgenden Gespräch Roberts mit

Alexanders Freund Andrea heraus. Darin wird zum ersten Mal der Verdacht ge-

weckt, Alexander hätte jüdisches Blut. Dabei findet eine Verschränkung der Kate-

gorien ›Bildung‹ und ›Religion‹ statt:

44 Ebd., S. 394. »Lange Zeit sah ich zu, wie die Sonne damit beschäftigt war, die Berge derWüste

zwischen Jerusalem und Jericho blutrot zu färben. Da würde Chaïm jetzt laufen und blind

den Weg [nach Hause] finden. Endlich von mir von den Verpflichtungen befreit, Alexanders

Freunde zu versorgen, endlich wieder zu Hause.«

45 Ebd., S. 331f. »›Kennt ihr den Unterschied zwischen Juden und Beduinen?‹, fragte Andrea. […]

›Beduinen laufen ohne Verstand durch die Wüste‹, sagte Andrea.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 175

»Het hoofd van een jood kan ›zee‹ denken, maar het hart antwoordt ›de boeken‹«,

zei Andrea en vertelde dat hij had geprobeerd Alexander de Tora te laten lezen.

[…] »Daar zal hij weinig zin in hebben gehad,« zei ik. Andrea haalde zijn schou-

ders op, het viel altijd te proberen. Bovendien, had hij gesteld, had Alexander

joods bloed gehad. »Daar weet ik niets van,« zei ik kort, »en mijn ouders wisten

daar ook niets van, zeker mijn vader niet.« »En wat deed je moeder in de oorlog?«

vroeg Andrea.

[…]

[D]e kwestie bleef door mijn hoofd spelen. Wat deed mijn moeder in de oorlog?

Toen zat ze in Amerika en het drong nu pas tot me door dat zij en Alexander in

1939 waren vertrokken en pas na 1945 waren teruggekomen.46

Diese Leerstelle der Familiengeschichte während des Zweiten Weltkriegs wird

nicht geschlossen. Allerdings führt der Dialog an, wie im Roman historische Er-

eignisse mit sozialen Bezugsrahmen verknüpft werden und dabei Vergangenheits-

versionen in Konkurrenz zueinander treten. Dabei ist die Figurenkonstellation von

Bedeutung. Obwohl Alexander Freunde wie Andrea finanziell auszuhalten scheint,

sind es jene Freunde, die Robert klarmachen, dass sein Bruder nicht der Held

war, für den er ihn hält. Robert fungiert hier als Erinnerungsträger, da der Roman

perspektivisch an ihn gebunden ist. Doch er muss sich zu unterschiedlichen

Erinnerungsversionen der anderen literarischen Figuren verhalten. Alexanders

Freunde formulieren aus Roberts Perspektive konkurrierende Erinnerungen an

den Verstorbenen. Robert selektiert und ordnet laufend seine Erinnerungen an

Alexander. Dabei ist nicht von einem Vergessen zu sprechen, sondern von einem

Nicht-gewusst-Haben. Er wird dazu gezwungen, seine Familiengeschichte neu zu

konstruieren.

Sein Freund Isaak ist schließlich derjenige, der den antagonistischen Erinne-

rungstext über Alexander den Großen verfasst, den Robert basierend auf dem ge-

erbten Backstein schreiben wollte.47 Dabei betrügt Isaak Robert zweimal: Er hei-

46 Ebd., S. 63. »›Der Kopf eines Juden kann »Meer« denken, aber das Herz antwortet »die Bü-

cher»›, sagte Andrea und erzählte, dass er versucht hatte Alexander die Thora lesen zu lassen.

Das war das dicke Buch gewesen. ›Darauf wird er wenig Lust gehabt haben‹, sagte ich. An-

drea zuckte die Schultern, eswäre immer einenVersuchwert. Außerdem, hatte er behauptet,

hatte Alexander jüdisches Blut gehabt. ›Davon weiß ich nichts‹, sagte ich knapp, ›und meine

Eltern wussten darüber auch nichts, vor allem mein Vater nicht.‹ ›Und was tat deine Mutter

während des Kriegs?‹, fragte Andrea. […] [D]ie Frage blieb in meinem Kopf hängen. Was tat

meine Mutter im Krieg? Damals war sie in Amerika und es wurde mir erst jetzt klar, dass sie

und Alexander 1939 fortgegangen und erst nach 1945 zurückgekommen waren.«

47 Vgl. R. v. d. Paardt. »Doeschka«. Das gescheiterte Ziel Roberts, die Geschichte über die Nach-

richt im Backstein zu verfassen, wurde zuvor anhand seiner Alkoholsucht und seines Ver-

suchs erklärt, sich Alexanders Leben zu nähern.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Erinnerung und Identität

ratet Roberts Geliebte Anna und stiehlt den Backstein für sein Forschungsthema.

Isaaks Betrug lässt Robert erkennen, dass er die vermeintlichen Gegenerinnerun-

gen anderer an Alexander einbetten muss. Die dabei wirksam werdenden Fremd-

und Selbstzuschreibungen zeigen die kontextabhängige Identitätsbildung auf. Ro-

bert kann vor der Folie der verschiedenen Konstruktionen ein neues Identitäts-

narrativ schreiben – für ihn und seinen Bruder Alexander. Dabei bleibt allerdings

offen, wie er diese Neuerungen in sein eigenes Gedenken einbettet.

Über Isaak wird nicht nur die Position Roberts als tweede man transportiert,

sondern in Frage gestellt, wie historische Narrative inszeniert werden.48 Isaak ist

von der Arbeit des Wissenschaftlers Robert Eisenman inspiriert. Eisenman setzt

sich seit Jahren dafür ein, dass die Qumranschriften, die sich im Besitz der katho-

lischen Kirche befinden, öffentlich zugänglich gemacht werden. Ihm zufolge wür-

den diese Schriften neues Licht auf das Evangelium als historische Quelle werfen.

Eisenman verschafft dem jüdischen Isaak eine Stelle am Allbright Instituut in Jeru-

salem.49 Dort stellt Isaak sich der Aufgabe, Eisenmans Theorie zu beweisen, was

ihm gelingt. Isaaks Forschung zu demQumrantext gilt als Gegenerinnerung in der

literarischen Welt. Deren Erinnerungskultur verändert sich durch die internatio-

nale Aufmerksamkeit für Isaaks Arbeit. An dieser Stelle zeigt DTM als literarisches

Medium von Erinnerungen Handlungsmöglichkeiten auf, die gesellschaftlich und

individuell vollzogen werden müssen. Als kollektive Handlung muss hier die Ak-

zeptanz einer vitalen Erinnerungskultur genannt werden, die nicht Veränderung

vermittelt, sondern mögliche Irrwege der bisherigen Forschung aufdeckt. Als in-

dividuelle Handlung gilt hier, dass Robert von Isaak betrogen wurde, als dieser

ohne sein Einverständnis die Forschungsergebnisse zu demQumrantext publizier-

te. Diese Entwicklung bietet Robert die Möglichkeit, einen Handlungsrahmen für

Begehrensdreiecke zu erforschen. Roberts individuelles Erinnern zeigt dabei Pro-

zesse auf, die Isaak aufgrund seines wissenschaftlichen Erfolges anstößt.

Robert stellt sein Bild von Alexander als heldenhaftem großen Bruder in Frage.

Doch zunächst weigert er sich zu erkennen, dass Alexander ein Alkoholiker war, der

zu Aggressionen geneigt hat und schließlich an den Folgen seiner Sucht gestorben

ist. Robert lässt sein Leben in den Niederlanden hinter sich, begibt sich auf Rei-

sen und trinkt selbst exzessiv. Der fortwährende Rausch ermöglicht es ihm, seine

Zuschreibungen zu Alexander in Stand zu halten. Zwar erhält Robert von Chaïm

sowie von Freunden Alexanders immer mehr Informationen über seinen Bruder

und erfährt aus alten Briefen der Mutter an ihren älteren Sohn, dass sie dessen Le-

bensstil kritisiert hat. Jedoch vermag Robert im Rausch dies alles nicht zu erfassen

– mehrmals werden alkoholbedingte Gedächtnislücken reflektiert, Träume verwi-

schen die Grenzen zwischen Realität und Wunsch. Zwar legt Robert immer wie-

48 Vgl. ebd.

49 Vgl. DTM, S. 360.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 177

der verschiedene Erinnerungskonstruktionen nebeneinander, das heißt, er gleicht

seine Erinnerungen mit denen anderer ab. Jedoch ertränkt er schließlich die Mög-

lichkeit einer polyvalenten Erinnerungskultur sowohl auf gesellschaftlicher wie auf

individueller Ebene. Der Roman endet nach der Konfrontation mit Isaaks zweitem

Betrug in Jerusalemmit einem offenen Ende: »Ik dronk de laatste druppels whisky.

Het was tijd om te gaan.«50

Diese letzten Sätze des Romans deuten darauf, dass Robert endgültig entschei-

det, das Testament anzunehmen und wie ein Nomade, wie Alexander zu leben,

was mit seiner Abreise aus Jerusalem den Anfang nimmt. Robert kann mit seinen

Worten die Abreise aus Jerusalem meinen. Doch ließe sich als Interpretationsan-

satz auch eine Abwendung von Alexander starkmachen. Mit dem letzten Tropfen

Whisky könnte Robert die letzte Verbindung zu Alexander verlieren und sich von

seinem Bruder abwenden, der für ihn, ähnlich Zion, immer ein Ort der Verhei-

ßung war. Er beschreibt Jerusalem als »een stad voor de pelgrims en degenen die

op drift waren«.51 Gleichzeitig deutet die Betonung des Gehens im zweiten Satz

auf eine fortwährende Bewegung. Robert stößt an dieser Stelle Psalm 137,1 an: »An

den Strömen von Babel,/da saßen wir und weinten,/wenn wir an Zion dachten«.52

Die Verknüpfung individueller und kollektiver Erinnerungsprozesse führt neu-

es Wissen ein, das den vorherrschenden Diskurs in Frage stellt. Die problemati-

sche Verstrickung der eigenen Vergangenheit mit kulturell bedeutenden histori-

schen Ereignissen in DTM zeigt sich in Eisenmans oben genanntem Einwurf, es

gebe mehr als eine spezifische historische Wahrheit. Eisenmann repräsentiert in-

sofern eine Diskussion über Erinnerungskultur und Gegenerinnerung und arti-

kuliert, dass deren Bedeutung immer die Bestätigung und Entkräftung von Ge-

schichtsschreibung mitschreibt.53 Da die verschiedenen Figuren, allen voran die

Erzählinstanz, sich immer auf die Suche nach einer Wahrheit begeben, erleben sie

Momente der Destabilisierung von Erinnerungskonstruktionen, die sich auf ihre

Identität auswirkt. In Jerusalem aktualisiert Robert seine Erinnerungs- und Iden-

titätskonstruktionen endgültig. Diese Aktualisierung schreibt ihm eine neue Rolle

im Begehrensdreieck zu, in dem nicht er, sondern sein Bruder das begehrte Ob-

jekt war. Robert war darin auch nicht das handlungsmotivierende Subjekt; er war

– und bleibt auch gegenüber Isaak – der zweite Mann.

50 Ebd., S. 395. »Ich trank die letzten Tropfen Whisky. Es war Zeit zu gehen.«

51 Ebd., S. 394. »eine Stadt für Pilger und jene, die sich herumtreiben«.

52 Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift. Stuttgart: Katholisches Bibelwerk, 1999,

Psalm 137, 1 »Heimweh nach dem Zion in der Verbannung«.

53 Vgl. Foucault, Michel. »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«. In: Foucault, Michel. Von der

Subversion des Wissens. Hg. und Übers. W. Seitter. München: Carl Hanser, 1974, S. 83-109.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Erinnerung und Identität

7.3 Das Begehren erinnern

In diesem Abschnitt untersuche ich, wie die Erinnerung Marginalisierter insze-

niert wird undwie darin Begehrensdreiecke auf ihre Identitätskonzepte einwirken.

Dabei stütze ich mich auf Erkenntnisse der herstory, eine Form aus der Tradition

der oral history, der seit jeher nachgesagt wird, Gegenerinnerung zu vermitteln, das

heißt, jene Erinnerungen zu erarbeiten, die nicht in Erinnerungsdiskurse aufge-

nommen wurden.54 Im Rahmen der Gedächtnisforschung betonte Jan Assmann,

dass oral history Äußerungen des kommunikativen Gedächtnisses zum Gegenstand

habe.55 Die erzählerischen Vermittlungsweisen in verschiedenen Kurzgeschichten

ähneln diesem Konzept insofern, als der Erzählgestus Beispiele für das kommuni-

kative Gedächtnis gibt.

7.3.1 Koloniales Begehren

Ein Spiel mit dem Themenkomplex des kolonialen Begehrens findet sich in der

Kurzgeschichte DGH. Der niederländisch-brasilianische Erzähler versucht, sich

aus der ihm zugeschriebenen Rolle des Marginalisierten zu befreien, indem er eine

emanzipatorische Erinnerungskonstruktion entwirft. Dabei wird in dieser Erzäh-

lung die niederländische Kolonialgeschichte in zweierlei Hinsicht verhandelt. Zum

einen bildet Brasilien als Ort des niederländischen Kolonialreiches im Sinne des

Exotismus einen offenen imaginativen Raum, der kontrastierend zu den Nieder-

landen negativ verhandelt wird.56 Zum anderen fordert der Wunsch des Erzählers

nach einer neuen Identitätskonstruktion eine neue Verschränkung von Kategorien

ein, wobei eine Auflösung der Grunddualismen angestrebt wird.

In der Darstellung des früheren Lebens in Brasilien liegt der Fokus unter ande-

rem auf der Brutalität des Plantagenbesitzers Koedooder, des Vaters des Erzählers.

Dieses Verhältnis zeigt auf, dass auch Nachfahren von Kolonialist:innen und Kolo-

nisierte:n nicht gleichwertig sind. Dem Erzähler werden als unerwünschtes Kind

in einem postkolonialemMachtverhältnis Rechte abgesprochen.Die Erlebnisse des

Erzählers in den Niederlanden bestätigen diese Verhältnisse, da die Konflikte zwi-

schen der Familie Koedooder und ihres halbbrasilianischen Verwandten identitäts-

stiftende Prozesse über Kategorien wie Sprachgebrauch, Etikette sowie Berufswahl

54 Vgl. Olick, Jeffrey K. »Collective Memory: The Two Cultures«. In: Sociological Theory 17.3, 1999,

S. 333-348, hier S. 338.

55 Vgl. Assmann, Jan. »Collective Memory and Cultural Identity«. In: New German Critique 65,

1995, S. 125-133, hier S. 125.

56 Vgl. P. Emmer und J. Gommans. Rijk aan, S. 204-221.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 179

transportieren. Das postkoloniale Machtsgefälle wird in der Kurzgeschichte nicht

aufgebrochen.57

Wie koloniales Begehren auf Diskriminierungsstrukturen basiert, zeigt sich in

Joey Santa’s dood (JSD, 1974, Joey Santas Tod), wie DGH eine Geschichte über die Ra-

che.58 Der ›schwarze‹ Boxer Joey Santa tötet seinen ›weißen‹Herausforderer Freddy

imWettkampf, während Freddys Frau im Publikum sitzt. Die Erinnerung der Ich-

Erzählerin, Freddys Frau, an den Wettkampf und ihre Charakterisierung der Box-

kämpfer sowie ihrer eigenen Person zeigen in dieser Kurzgeschichte Formen der

Identitätskonstruktion entlang der Differenzlinien ›»Rasse«/Hautfarbe‹ und ›Ge-

schlecht‹ auf.

Freddy war bekannt für sein strategisches Spiel und wurde »der Schachspie-

ler«59 genannt. Freddys Frau, die namenlose Ich-Erzählerin, ist weltweit bekannt

für ihre Schönheit. Als ›Schachspieler‹ schreibt Freddy der Ich-Erzählerin die Rolle

der Königin zu, die sie annimmt und zu ihrem Imagemacht, indem sie sich ›krönt‹.

Sie trägt auffallende Hüte, die sie zur Stilikone machen, sie zieht die Aufmerksam-

keit vieler Illustrierter auf sich. Joey Santa verspricht ihr vor demWettkampf gegen

Freddy den Sieg, als er sie im Publikum sieht und sofort von ihr beeindruckt ist.

Er weiß allerdings nicht, dass sie die Frau seines Rivalen ist. Freddy stirbt nach

einem Schlag von Joey Santa, sodass er sich verpflichtet fühlt, sich um die Witwe

zu kümmern. Zwar wird aus den beiden ein Paar, doch will die Erzählerin ihren

Geliebten rächen:

Ik doe alsof ik langzaam maar zeker aan hem toegeef. Stap voor stap heb ik

Freddy vooruit zien komen in zijn carrière, naar dat punt waarop hij Joey Santa

uitdaagde en ik voor de bijl ging in een maanden durende depressie. Joey Santa,

de mooiste man die ik ooit gezien heb en onbetwist de grootste bokser die mij

wil hebben.

Maar het zal anders gaan dan hij denkt. Eerst zal ik hem langzaam naar mij

toehalen. Hoe zal ik hem dan doden?

Hij zal langer moeten vechten tegen de dreiging van de knock-out dan Freddy,

omdat hij zelf zo zwart is en zijn tol moet betalen. Ik zal geen wapen gebruiken,

zelfs geen langzaam werkend intelligent vergif. Misschien geef ik hem eerst mijn

liefde als verdoving.Om dan in de loopvan de jaren – want zo lang kan hetduren

– te zien hoe hij trager wordt in de ring, hoe hij kleiner wordt, hoe zijn huid

57 Ähnliche Inszenierungen finden sich im Roman ODL, der von Pamela Pattynama als Erinne-

rungsmedium erforscht wurde. In ODL wird mit dem niederländischen Japanbild in einem

tropisch inszenierten Raum gebrochen. Vgl. P. Pattynama. Bitterzoet Indië, S. 174-177.

58 Vgl. Meijsing, Doeschka. »Joey Santa’s dood« [1974] (JSD). In: D. Meijsing. Het kauwgomkind,

S. 54-62; J. v. Luxemburg. »Doeschka Meijsing. De hanen«.

59 JSD. S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Erinnerung und Identität

minder gaat glanzen. Hoe de koning ten slotte weggeslagen zal worden door

een nieuwe koning. Dan zal ik me langzaam van hem terugtrekken, maar ik zal

wel blijven kijken hoe hij vecht tegen dat zwarte, dat uiteindelijk nog zwarter is

dan hij. Waar zelfs Joey Santa van verliest.60

Nach dem Tod Freddys sinnt die Königin des Schachspielers auf Rache. Sie mo-

tiviert ihre Beziehung zu Joey Santa mit dem Argument, dass Freddy die Sinn-

losigkeit des Lebens und das Bewusstsein der Sterblichkeit, beschrieben als das

›Dunkle‹, von ihr abgehalten hätte. Die Rache an Joey Santa bedeutet für die Ich-

Erzählerin daher, an ihrer Erinnerung an Freddy festzuhalten und darauf basierend

ihr Leben wieder mit Sinn zu füllen. Joey Santa wird so zum Erinnerungsobjekt.

Sie betrachtet den weiteren Verlauf ihrer Beziehung als Schachspiel, in dem keine

Regeln gelten, da die des Spiels nicht mächtige ›weiße‹ Königin gegen den ›schwar-

zen‹ König kämpft. In dieser Position der Spielerin beziehungsweise Spielfigur re-

flektiert sie ihre Beziehung zu Joey Santa und zu Freddy, wobei die Kategorien ›Ge-

schlecht‹, ›Körper‹, ›»Rasse«/Hautfarbe‹ und ›Besitz‹ in Erscheinung treten. Kolo-

niale Zuschreibungen und stereotype Rollenverteilungen der ›Geschlechter‹ stehen

dabei im Mittelpunkt.

7.3.2 Schweigen

Im Roman ODL trägt das Schweigen über eine Gegenerinnerung wesentlich zu

der Identitätskonstruktion der literarischen Figuren Buri Vermeer und Pip van der

Steur bei.ODL enthält intertextuelle Bezüge zur niederländisch-indonesischenGe-

schichte.61 Pips ehemalige Sportlehrerin Buri Vermeer fungiert dabei als Erinne-

rungsträgerin dieser historischen Ereignisse. Buri war als Kind in einem japani-

schen Gefangenenlager interniert. Als sie Holz stiehlt, bestraft der als brutal gel-

60 Ebd., S. 62. »Ich tue so, als ob ich ihm langsam, aber sicher nachgebe. Schritt für Schritt habe

ich Freddy in seiner Karriere vorankommen sehen, bis zu dem Punkt, an dem er Joey San-

ta herausforderte und ich einer monatelangen Depression ausgeliefert war. Joey Santa, der

schönste Mann, den ich je gesehen habe, und unzweifelhaft der größte Boxer, der mich ha-

benwill. Aber es wird anders laufen, als er denkt. Zuerst werde ich ihn langsam zumir holen.

Wie soll ich ihn dann töten? Er wird länger gegen die Bedrohung des Knock-outs kämpfen

müssen als Freddy, weil er selbst so schwarz ist und er dafür bezahlen muss, was er tat. Ich

werde keine Waffe verwenden, selbst kein langsam wirkendes intelligentes Gift. Vielleicht

gebe ich ihm erst meine Liebe zur Betäubung. Um dann im Laufe der Jahre – denn so lan-

ge wird es dauern – zu sehen, wie er langsamer wird im Ring, wie er kleiner wird, wie seine

Haut weniger glänzenwird.Wie der König schließlich durch einen neuen König weggeschla-

genwird. Dannwerde ichmich langsam zurückziehen, aber ich werde zusehen, wie er gegen

das Schwarze kämpft, das schließlich noch schwärzer ist als er. Gegen das sogar Joey Santa

verliert.«

61 Vgl. N. v. Laar. »Over de liefde«; P. Pattynama. Bitterzoet Indië, S. 174-177.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 181

tende Kommandant des Lagers das junge Mädchen. Er sperrt sie drei Nächte in

eine Einzelzelle und besucht sie jede Nacht, behandelt sie jedoch anders als allge-

mein angenommen:

»Dat kamp had een paar commandanten,« zei ze, »ze wisselden elkaar af. Die van

de drie nachten werd als bijzonder wreed beschouwd. Hij liet de oudste vrouwen

het langst op appel in de zon staan, hij wist het buigen eindeloos te rekken, hij

sloeg de moeders bij de minste aanleiding. Niet echt een pak rammel maar één

keiharde klets in het gezicht. Je hebt geen idee hoe vernederend zoiets was. Hij

was heel knap. Hij zal een jaar of vijfentwintig zijn geweest. Hij was het die de

eerste nacht op handen en voeten mijn hok binnen kwam kruipen. Ik was als de

dood.«

[…]

»U moet hem erg hebben gehaat,« zei ik[…].

»Gehaat?« vroeg ze. »Integendeel, ik werd verliefd op hem. […] Iedereen dacht

dat die wrede commandant allerlei vunzigheden met me uithaalde. Maar het

enige wat hij die eerste nacht heeft gedaan was mijn haar wassen,« zei ze.62

Mit dieser Erinnerung wird der Erinnerungskultur der Gefangenenlager antago-

nistisch begegnet: Buri und der Kommandant verwerfen das im Roman klar als

feindlich konnotierte Verhältnis zwischen Japan und den Niederlanden. Dieses

Verhältnis wird über einen Dokumentarfilm eingeführt, den Buris Sohn Jan über

das Leben seiner Mutter und dessen Folgen für ihn produziert. Seine Mediali-

sierung des intergenerationellen Gedächtnisses entspricht dabei der niederländi-

schen Erinnerungskultur: Diejenigen in der Bevölkerung, die den Niederlanden

zugehörig galten, waren Opfer der Japaner, wobei Letztere als ›unzivilisiert‹ gelten

und gemäß der Darstellung im Roman das Dominanzverhältnis ›the West vs. the

rest‹ neu schreiben.

62 ODL, S. 218f. »›Das Lager hatte ein paar Kommandanten‹, sagte sie, ›sie wechselten einander

ab. Der von den drei Nächten wurde als besonders grausam angesehen. Er ließ die ältesten

Frauen am längsten Appell in der Sonne stehen, er wusste das Beugen endlos zu ziehen,

er schlug die Mütter aus geringstem Anlass. Nicht wirklich Prügel, aber einen knallharten

Schlag ins Gesicht. Du hast keine Ahnung, wie demütigend so etwas ist. Er war sehr hübsch.

Er wird etwa fünfundzwanzig gewesen sein. Er war es, der die erste Nacht auf Händen und

Füßen in meinen Verschlag kroch. Ich hatte Todesangst.‹ […] ›Sie müssen ihn sehr gehasst

haben‹, sagte ich […]. ›Gehasst?‹, fragte sie. ›Im Gegenteil, ich habe mich in ihn verliebt. […]

Alle dachten, dass der grausame Kommandant lauter Schweinereien mit mir anstellte. Aber

das Einzige, was er getan hatte in der ersten Nacht, war mir mein Haar zu waschen‹, sagte

sie.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Erinnerung und Identität

Dieses Dominanzverhältnis dient als Ordnungssystem der Erfahrungen im La-

ger, das als Teil der niederländischen Erinnerungskultur auch auf die literarische

Inszenierung dessen einwirkt, wie Pip den Dokumentarfilm wahrnimmt. So wird

zwar ein Gespräch zwischen Buri und ihrer Mutter in einer diegetischen Zusam-

menfassung wiedergegeben. Unklar ist jedoch, ob es sich hier um die Wiedergabe

einer Szene in dem Dokumentarfilm handelt oder um eine Interpretation Pips:

Ze [Buri; CL] probeerde haar moeder te vragen naar de betekenis van wat er met

haar was gebeurd, maar de moeder wimpelde de vragen weg, druk, druk met

haar bezigheden, nerveus omdat ze niets wilde horen van het kind. De schaamte

werd schande en drong diep in haar door. Ze wist dat ze er niet overmoest praten.

Ze kreeg een ongewild geheim te slikken, dat haar voor altijd hard en onbruik-

baar maakte.63

Die Opferrolle ist mit einem Tabu verbunden: Buri erklärt Pip, dass sie durch die

vermeintliche Vergewaltigung eine Unberührbare wurde.64 Das Schweigen über ih-

re Erlebnisse ist Teil der Erinnerungskultur an die Gefangenenlager. Jan will dieses

Schweigen in seinem Dokumentarfilm brechen. Er will Buri dazu bringen, mehr

über ihre Erlebnisse zu berichten, und so aufzeigen, wie die Erinnerungskultur

auf die zweite Generation einwirkt.65 Buri etabliert weiter das Verhältnis ›Erwach-

sene::Kind‹ und entzieht sich dem Anliegen ihres Sohns, die Erinnerungskultur

zu verändern. Anstatt zu sprechen, schweigt sie weiterhin über ihre eigene Ge-

schichte. Pip interpretiert das Verhalten ihrer Gymnasiallehrerin als ein Entziehen

der Erinnerungskultur. Diese Interpretation gründet Pip auf Buris Ablehnung, der

offiziellen Version ihrer Geschichte etwas Positives abzugewinnen: »›Het was een

rotoorlog, en het heeft me niets, maar dan ook niets geleerd of opgeleverd‹«.66

Indem Buri über ihre Kriegserfahrungen schweigt, weigert sie sich, ihre Erin-

nerungen imDokumentarfilm zumedialisieren.Wie oben erwähnt, ist Pip die Ein-

zige, die von Buris Gefühlen für den Kommandanten erfährt. Dieser Bruch Buris

mit dem Täter-Opfer-Verhältnis, das in die Erinnerungskultur über die Gefange-

nenlager eingeschrieben ist, bedeutet eine zweifache Marginalisierung: erstens als

63 Ebd., S. 49. »Sie [Buri; CL] versuchte ihre Mutter nach der Bedeutung dessen zu fragen, was

mit ihr passiert war, aber ihre Mutter wimmelte die Fragen ab, weg, stark beschäftigt mit ih-

ren Tätigkeiten, nervös, weil sie nichts von demKind hörenwollte. Die Schamwurde Schande

und durchdrang sie tief. Sie wusste, dass sie nicht darüber sprechen durfte. Sie bekam ein un-

gewolltes Geheimnis zu verdauen, das sie für immer hart und unbrauchbar machte.«

64 Vgl. ebd., S. 218. Buri nennt sich »paria«, was in der ehemaligen Kolonie nicht nur »Ausgesto-

ßene«, sondern auch »Unberührbare« bedeutet.

65 Vgl. P. Pattynama. Bitterzoet Indië, S. 176; D. Meijsing. »En liefde«, S. 417, Fußnote 118.

66 ODL, S. 47. »›Es war ein Scheißkrieg, und er hat mir nichts, aber dann auch wirklich nichts

gelehrt oder gebracht‹«.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 183

vermeintliches Opfer, das schweigen muss; zweitens als Nichtopfer, welches neu-

es Licht auf die Verhältnisse im Krieg wirft. Die Artikulation ihrer Erfahrungen

ist daher als Gegenerinnerung zu werten. Dies lässt sich insbesondere anhand des

folgenden Zitats belegen, in dem sie Pip erklärt, warum sie bisher geschwiegen

hat:

»[H]et zekerst was ik van één ding,« zei ze, »dat ik bij mijn moeder niet hoefde

aan te komen met wat er werkelijk in dat hok was gebeurd, dat zou ze een nog

grotere vernedering en schande vinden dan dat ik onzedelijk benaderd was door

de vijand. Het laatste was tragisch genoeg, maar dat bracht een oorlog nu een-

maal met zich mee. Verliefd worden op de vijand was voor haar ondenkbaar.

Voor het hele kamp waarschijnlijk, want als iets ons overeind hield was het wel

de onverdraaglijke, onversneden haat tegen ›de jap.‹ […] Ik leefde de rest van de

kamptijd in een verschrikkelijke angst dat iemand in mijn gedachten kon kijken,

ik werd een uiterst behoedzaam kind.«67

Aus diesem Zitat lässt sich ableiten, dass es zwar ein Schema für das Vergewalti-

gungsnarrativ gibt, in das Buri sich einschreiben kann. Es fehlt jedoch ein Bezugs-

rahmen für gutes Verhalten von japanischen Soldaten, dessen Buri sich als Kind

hätte bedienen können. Das Begehren von Buris Sohn, seiner Mutter über die Ge-

schichte näherzukommen, wird nicht erfüllt. Gleichzeitig zeigt Buris Vergangen-

heitsversion Pip auf, wie mit Tabus umgegangen werden kann. Pips Unfähigkeit,

die Affäre ihrer Partnerin Jula mit einemMann, die überhaupt erst ein Begehrens-

dreieck entfaltete, in ihre Erinnerungs- und Identitätskonstruktion einzubetten,

wird mit Buris Schweigen beantwortet. Pip kann ihre Rolle als homosexuelle Riva-

lin durch Buris Gestus annehmen.

7.3.3 Hähne

In De hanen (De hanen, 1974, Die Hähne) entwächst ein Begehrensdreieck aus der

sozioökonomisch gehobenen Position von Willems Familie,68 die sich auf deren

67 Ebd., S. 220. »[E]iner Sache war ich mir ganz sicher‹, sagte sie, ›dass ich meiner Mutter nicht

erzählen konnte, was in der Zelle wirklich passiert war, sie würde das als eine noch größere

Demütigung und Schande empfinden, als dass ich unsittlich vom Feind behandelt wurde.

Das Letzte war tragisch genug, aber das war nun einmal so im Krieg. Sich in den Feind zu

verlieben war für sie undenkbar. Für das ganze Lager wohl, denn wenn etwas uns aufrecht

hielt, dann war es der nackte Hass gegen »den Japaner« […]. Ich lebte den Rest der Lagerzeit

in der furchtbaren Angst, dass jemand meine Gedanken lesen könnte, ich wurde ein sehr

vorsichtiges Kind.‹«

68 Der Name »Willem« taucht insgesamt viermal im Textkorpus auf, im Roman ODL und in den

Kurzgeschichten De hanen (vgl. Meijsing, Doeschka. »De hanen« [1974]. In: D. Meijsing. Het

kauwgomkind, 2012, S. 11-20), De kinderen und Cadeautje hoort erbij (vgl. Meijsing, Doeschka.

»Cadeautje hoort erbij« [postum]. In: D. Meijsing.Het kauwgomkind, 2012, S. 250-263). Jedes-

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Erinnerung und Identität

ökonomischen Status, das heißt deren ›Besitz‹ und Adelstitel, zurückführen lässt.

Diese dominierende Position wirkt sich für den Ich-Erzähler auf verschiedenen

Ebenen aus. In der Kurzgeschichte wird eine komplexe Liebesgeschichte erzählt,

in der sein leiblicher Vater Mourits der Mittelpunkt verschiedener Dreieckskon-

stellationen ist. Willem ist der ältere Bruder Mouritsʼ, in den Maarten und Mia

verliebt sind. Mia wird ungewollt von Mourits schwanger. Als dieser bei einem

Fahrradunfall stirbt, muss Willem das schwangere Mädchen heiraten. Maarten,

der als Mathematiktalent zu Mouritsʼ erfolgreichem Schulabschluss beigetragen

hatte, bewirbt sich Jahre später bei Willem als Förster des Familienguts, obwohl er

großen Groll gegen die Familie hegt.

Die Figurenkonstellation der Kurzgeschichte stellt das soziale Gefälle heraus,

das in dem Heimatdorf des Ich-Erzählers vorherrscht. Die Beziehung Mouritsʼ zu

Maarten und Mia erklärt der Ich-Erzähler mit Hilfe der Kategorie ›Klasse‹:

Inmiddels vergrijsde boerenzoons hebbenMaarten enMourits verschillende ma-

len betrapt in de schaduw van de iepen. Maar boerenzoons zien meer in de na-

tuur: koeien bespringen koeien op klaarlichte dag en bij de kikkers in de sloot is

het geslacht niet eens te onderscheiden. Bovendien is wat de zonen van de heren

doen met de zonen van de boeren welgedaan.

[…]

Onder een strakblauwe hemel, die nergens naar regen uitzag, zagen de boeren

de jongste zoon van de jonkheer ditmaal met Mia onder de iepen.69

Die Ulme symbolisiert sowohl den Tod überdauernde Freundschaft und Liebe als

auch Trauer und Heuchelei und verweist somit auf den weiteren Verlauf dieser

Dreiecksbeziehung. Der Ich-Erzähler stellt die Geschichte seiner Eltern als Moti-

vation seiner eigenen Handlung dar, die sich darum dreht, mit den von ihm als be-

trügerisch entlarvten Gesellschaftsstrukturen zu spielen. Die Hähne, die der Kurz-

geschichte den Titel geben, spielen dabei eine essentielle Rolle, denn auf sie pro-

mal ist der Namemit Unheil verknüpft: In De hanen tötet Willem aus Eifersucht fast Mia und

den Erzähler, in ODL hat Pip das beinahe fatal ausgehende Unglück auf dem Willemspark-

weg, in De kinderen ist Willem »mank« (»lahm«), in Cadeautje hoort erbij ist der jüngste Sohn

Willemder letzte Auslöser für den Selbstmord seines Vaters. So funktioniert »Willem« inner-

halb des Textkorpus im Übrigen als Identifizierung und Perspektivierung der Namensträger

und wirkt dabei als ein ökonomisches Stereotyp.

69 Ebd., S. 17f. »Mittlerweile ergraute Bauernsöhne hatten Maarten und Mourits mehrere Male

im Schatten der Ulmen erwischt. Aber Bauernsöhne sehenmehr in der Natur: Kühe besprin-

gen Kühe am helllichten Tag und bei den Fröschen im Graben ist das Geschlecht nicht mal

zu unterscheiden. Außerdem können die Söhne der Herren mit den Söhnen der Bauern tun,

wie es ihnen beliebt. […] Unter einem strahlend blauenHimmel, der nirgends Regen verhieß,

sahen die Bauern den jüngsten Sohn des Jungherrn diesmal mit Mia unter den Ulmen.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 185

jiziert der Erzähler sein Gesellschaftsbild, das negativ von klaren Hierarchien und

den Zielen derMänner geprägt ist. Gleich zu Beginn der Kurzgeschichte beschreibt

der Ich-Erzähler drei Hähne, die er bei seinem Besuch zu Hause bei Förster Maar-

ten beobachtet:

Hanen zijn merkwaardige dieren. Zij missen de gemoedsrust van kippen.

[…] Maarten heeft er drie bij de kippen rondstappen. De kammen fier omhoog

zijn ze voortdurend waakzaam: wat banaliteiten? Waar schuilt het kwaad? Wie is

de schuldige? Om dan de hals te rekken en het kwaad in de wereld te bejubelen.

Je kunt natuurlijk ook een andere mening over hanen hebben. De grote neu-

kers, de heren der hoenderschepping, de promotors van potentie. Ik zie niets in

dergelijke interpretaties.70

Im Laufe der Kurzgeschichte führt der Erzähler wiederholt an, warum diese Inter-

pretationen, denen er nicht anhängen will, auf Irrtümern beruhen. Als Theologie-

student träumt er davon, die christliche Heilslehre als Heuchelei vorzuführen. In

dieser Vorstellung wird deutlich, wie sehr sein Widerstand gegen die christlich ge-

prägten Gesellschaftsstrukturen von seiner eigenen Familie beeinflusst ist. In einer

Aufzählung wiederholt er verschiedene Schlagwörter, die er zuvor anwandte, um

die Konstellation seiner Familie zu beschreiben, in der seine Mutter Mia als das

Böse dargestellt wird, da sie laut Maarten und Willem die beiden ins Verderben

stürzte.71 Die Abkehr von diesen Gesellschaftsstrukturen will der Ich-Erzähler als

Priester aber predigen; er will irgendwo jene christliche Heilslehre präsentieren,

die er verurteilt, aber mit einer bestimmten Hoffnung, die ihrerseits wieder eine

Fokussierung auf das dominierende ›Männliche‹ als Privilegierung bedeutet:

[M]isschien zit er één keer in de vijf jaar een jongetje tussen de boeren dat mij

zal haten om de leugens die ik verkoop. Dat jongetje zal mijn ware leerling zijn.

Hij zal begrijpen dat het Goede niet bestaat. Hij zal niet zien dat ik de eeuwige

goedheid predik om de ongeloofwaardigheid ervan aan te tonen, om haar uit de

wereld te helpen. […]

Want de haat, de afkeer, de stank van emoties, de rottende bladeren, de kleinheid

van denken, de macht, de tranen, de slimheid, de charme, de wiskunde en de

70 Ebd., S. 11. »Hähne sind merkwürdige Tiere. Sie haben nicht die Ruhe von Hühnern. […] Bei

Maarten laufen drei bei den Hühnern rum. Die Hahnenkämme stolz in der Höhe, sind sie

ständig auf der Hut: Welche Banalitäten? Wo versteckt sich das Böse? Wer ist der Schuldi-

ge? Nur, um später den Hals zu strecken und das Böse in der Welt zu bejubeln. Man kann

natürlich auch eine andere Meinung über Hähne haben. Die großen Ficker, die Herren der

Geflügelschöpfung, die Förderer der Potenz. Ich sehe nichts in derartigen Interpretationen.«

71 Vgl. ebd., S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Erinnerung und Identität

dorre takken zijn allemaal facetten van een systeem dat zo immens en geniaal

is, dat het nooit op die manier te betrappen is.

Nee, het Goede, het Mooie prediken, dat is de benadering. De boeren de niet-be-

staande paradijstuin voor ogen toveren, taartjes van leugens voorzetten. Slechts

weinigen zullen me begrijpen. Maar op de spitse toren van mijn kerkje, de to-

ren die naar de hemel wijst, zal een blinkende haan staan, meedraaiend met de

wind.72

7.4 Zusammenfassung

Ziel dieses Kapitels war es, Identitätskonstruktionen vor der Folie von Begehrens-

dreiecken zu untersuchen. Angewandt wurde Eve Kosofsky Sedgwicks Konzept der

Begehrensdreiecke. Sie arbeitete nach René Girard mit der These, dass Frauen als

Tauschobjekte zwischen Männern gereicht werden. Sedgwick entwickelt dafür die

Begriffe male homosocial desire und male homosexual panic sowie female homosocial de-

sire und lesbian panic.Homosocial desire beschreibt jeweils Solidaritätsakte gleichge-

schlechtlicherMenschen, homosexual panic beschreibt dagegen die Angst vor gleich-

geschlechtlichen erotischen Gefühlen. Identitätskategorien wirken laut Sedgwick

auf die Verhältnisse in Begehrensdreiecken ein, da in Rivalitäten normierte und

abweichende Positionen verhandelt werden.

Anhand von Sedgwicks Konzept wurde zunächst der Text TJW analysiert. Dar-

aus ergab sich, dass die Konfrontation des Selbst gemäß dem Credo »Ich ist ein

anderer« in einem verzerrten Bild der Vergangenheit resultiert. In dem essayisti-

schen Text wurde dabei das Bild der identischen Verdopplung starkgemacht, das

bedeuten will, dass es nicht möglich ist, die eigene Identität kohärent zu erfas-

sen. Identität sei wie Erinnerung abhängig von Konstruktionen, die über Selbst-

und Fremdzuschreibungen in sozialen Kontexten zustande kommen. In TJW wer-

den Begehrensdreiecke als Spiel eingeführt, in dem (Mit-)Menschen instrumen-

72 Ebd., S. 19f. »Vielleicht sitzt einmal in fünf Jahren ein kleiner Junge zwischen den Bauern, der

michwegen der Lügen, die ich verkaufe, hassenwird. Dieser Jungewirdmein wahrer Schüler

sein. Er wird verstehen, dass das Gute nicht existiert. Er wird nicht sehen, dass ich das ewig

Gute predige, damit ich dessen Unglaubwürdigkeit beweise, damit ich es aus der Welt ver-

banne. […] Denn der Hass, die Abkehr, der Gestank der Gefühle, die verwelkenden Blätter,

die Kleinheit des Denkens, die Macht, die Tränen, die Klugheit, der Charme, die Mathematik

und die dürren Äste sind alles Facetten eines Systems, das so unglaublich genial ist, dass es

auf diese Art nie zu entlarven ist. Nein, das Gute, das Schöne zu predigen, das ist die Vorge-

hensweise. Den Bauern einen nicht bestehenden Paradiesgarten ins Bild zaubern, Törtchen

von Lügen vorsetzen. Nur wenige werden mich verstehen. Aber auf dem spitzen Turm mei-

nes Kirchleins, dem Turm, der zumHimmel weist, wird ein glänzender Hahn stehen, der sich

mit demWind dreht.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Begehrensdreiecke 187

talisiert werden können. Als Folie dafür dienen die Motive des Schachspiels und

des Spiegels im Intertext Through the Looking Glass von Lewis Carroll. Dabei wird

starkgemacht, dass Figuren Schachspielenden zwar als Instrumente unterstehen.

Jedoch entziehen sich die Figuren durch die Spieldynamik auch der Kontrolle der

Spielenden. Ich habe diese Beobachtung hinsichtlich des Bedeutungspotentials li-

terarischer Texte mit Bezug auf Erinnerungs- und Identitätskonstruktionen unter-

sucht.

Begehrensdreiecke treten in verschiedenen Prosastücken Meijsings auf. Ein

Roman, der diesen Themenkomplex explizit behandelt, ist DTM. In diesem his-

torischen Roman befindet sich der Protagonist Robert in mehreren Rivalitätsver-

hältnissen. Ermeint,meist »der ersteMann« oder das begehrte Objekt zu sein. Erst

nach dem Tod seines Bruders Alexander erkennt er, dass er »der zweite Mann« ist.

Die Analyse seiner Beziehung zu Alexander und dessen Geliebtem Chaïm vor dem

Hintergrund von Sedgwicks Konzept ist dabei besonders erkenntnisreich. Alex-

ander ist die Rolle als begehrtes Objekt zuzuschreiben. Da sich Robert lange als

der wichtigste Mann in Alexanders Leben sieht, spricht er Chaïm zu Unrecht ei-

ne nur geringe Rolle zu. Die abwertende Charakterisierung Chaïms findet über

Bezugnahme auf verschiedene Identitätskategorien wie ›schwarz‹, ›ethnisch‹ oder

›weiblich‹ statt und ermöglicht es Robert, die Attraktivität Chaïms zu beschrei-

ben. Aus der Analyse geht hervor, dass er sich ökonomischer Stereotype bedient,

damit er sein Rollenverständnis in den angeführten Begehrensdreiecken und sei-

ne Erinnerungskonstruktionen nicht aktualisieren muss. Dabei verknüpft sich die

ausbleibende Aktualisierung seiner Erinnerungen mit seinem Weltbild, das von

Identitätskategorien getragen wird.

In den weiteren analysierten Texten dieses Kapitels bezogen sich die

Erinnerungs- und Identitätskonstruktionen auf die Folgen der entstandenen

Rivalitäten. In der Kurzgeschichte JSD und dem Roman ODL ließen sich die

Bedeutungen des Begehrensdreiecks für die Erinnerungskonstruktionen über

Zuschreibungen (post-)kolonialer Identitätskonstruktionen erfassen. Figuren mit

›nicht westlichen‹ äußeren Merkmalen wurde eine abwertende Rolle zugeschrie-

ben. In JSD dient diese Attribuierung der Protagonistin als Erklärung für ihr

Verhältnis zu Joey Santa, der ihren Geliebten Freddy im Boxkampf getötet hat.

In ODL schweigt Buri über ihre positiven Erfahrungen während des Zweiten

Weltkriegs in einem japanischen Gefangenenlager, da deren Benennung die

Täter-Opfer-Dualität (Japan-Niederlande) umkehren würde. Dieses Schweigen ist

zugleich ein Aufbegehren gegen ihren Sohn, der sich in einem Dokumentarfilm

als Opfer des Zweiten Weltkriegs inszenieren will. Auch in De hanen motivieren

Begehrensdreiecke das Handeln der erzählenden Figur. Der Protagonist begehrt

gegen die christliche Heilslehre auf, die er heuchlerisch findet. Er widersetzt sich

den Familienverhältnissen und den gesellschaftlichen Strukturen in deren Hei-

matdorf, die von Klassismus geprägt sind. Sein verstorbener Vater Mourits, das

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Erinnerung und Identität

begehrte Objekt in verschiedenen Begehrensdreiecken, hatte als beliebter Junge

und Sohn eines Adligen Freiheiten, die anderen nicht zukamen. Mouritsʼ Bruder

musste nach dessen Tod Mia heiraten, die von ihm schwanger war. Maarten, der

früher wie Mia ein Verhältnis zu Mourits hatte, lebt als Förster auf dem Landgut

der Familie. Dies führt dazu, dass sich die Figuren in De hanen fortwährend mit

dem Begehrensdreieck auseinandersetzen, was der Erzähler untersucht. Indem

er die Familienverhältnisse darlegt und mit seiner Kritik an der Kirchenlehre

verknüpft, skizziert er zugleich die Bedeutung von gesellschaftlichen Strukturen

in den rivalisierenden Verhältnissen. Seine Erinnerungskonstruktion reproduziert

dabei die Zuschreibungen, welche zu diesen Verhältnissen geführt haben.

Insgesamt kann festgehalten werden, dass Begehrensdreiecke in den analysier-

ten Texten als Folie für Erinnerungs- und Identitätskonstruktionen dienen. Sie

werden dazu eingesetzt, Besitzverhältnisse, wozu auch Vergangenheitsversionen

zählen, unter literarischen Figuren zu klären und gesellschaftliche Positionen zu

verankern.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008 - am 14.02.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

