
4. Die Aleviten

Im Folgenden möchte ich die vorangegangen Kapitel über Protestmusik und

kurdische Musik durch eines zu alevitischer Musik ergänzen. Es sei jedoch

angemerkt, dass von den bereits vorgestellten kurdischen Interviewten zwei

auch Aleviten sind: Sakîna Teyna und Bülent Emir. Letzterer ist sogar als

Bağlama-Lehrer sehr aktiv in alevitischen Vereinen. Die Musiker/-innen ent-

schieden sich aber bei offiziellen Konzerten, das Label »kurdisch« dem Label

»alevitisch« überzuordnen bzw. vorzuziehen.

Nun soll komplettierend eine weitere Nuance musikalischen und gesell-

schaftlichen Engagements präsentiert werden, welche von türkischstämmi-

gen Aleviten geprägt wird und offiziell unter dem Label »alevitisch« stattfin-

det.

4.1 Allgemeines

Die Aleviten (im Deutschen auch Alewiten) stellen die zweitgrößte muslimi-

sche Religionsgemeinschaft der Türkei dar. Über ihre Größe existieren nur

Schätzungen, da das Alevitum (auch Alevitentum) keine staatlich erfasste

Identitätskategorie darstellt. Unterschiedliche Schätzungen gehen von 5

bis 20 Millionen Aleviten bzw. von einem Bevölkerungsanteil von 10 bis 25

Prozent aus.1 Des Weiteren wird davon ausgegangen, dass ca. zwei Drittel

türkisch-, ein Drittel kurdischstämmig sind.2

Anders als bestimmte nicht-muslimische Minderheiten, welche in der

Türkei unter einem Schutz stehen, der ihnen die Selbstorganisation in Teilen

gesellschaftlichen Lebens ermöglicht und hierbei Rechte – wie die Befreiung

der Kinder vom offiziellen sunnitischen Religionsunterricht an Schulen –

1 Vgl. Künnecke 2010: 118.

2 Vgl. Dreßler 2013: 18f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

garantiert, zählen Aleviten offiziell zu den »Muslimen«. Die islamische Praxis

ist in der Türkei einer staatlichen Kontrolle unterstellt, welche vom »Präsidi-

um für Religionsangelegenheiten« (Diyanet İşleri Başkanlığı [DİB]) ausgeführt

wird. Dreßler beschreibt die Arbeit des Präsidiums wie folgt:

»Diese personell und finanziell umfassend ausgestattete Behörde definiert

und organisiert legitime Formen des öffentlichen Islam und ist für den

Moscheebau ebenso zuständig wie für das Erstellen von Fatwas (islamische

Rechtsgutachten) und die Organisation der Pilgerfahrt nach Mekka. Eine

außerhalb der Oberaufsicht des Diyanet [Herv.i.O.] organisierte und prakti-

zierte Form des Islam ist in der Türkei formal gesehen illegitim. Während

das Diyanet nun behauptet, ohne Unterschied alle Muslime der Türkei, und

darunter fasst es auch die Aleviten, zu repräsentieren, werden alevitische

Belange de facto [Herv.i.O.] gleichwohl kaum berücksichtigt.«3

Aleviten präsentieren sich im Kontext der Türkei häufig als Gegenstück zum

sunnitischen Islam. Nicht selten werden Definitionen des Alevitums über ei-

ne Aufzählung dessen, was die Religionsgemeinschaft mit den Sunniten an

Idealen und Traditionen nicht teilt, erbracht.4 Bei diesen Aufzählungen wird

erwähnt, dass alevitische Frauen kein Kopftuch tragen, Männer und Frauen

nicht getrennt beten und das Verzehren von Schweinefleisch nicht als verbo-

ten angesehen wird. Dass einige für Sunniten verpflichtende Regeln von den

Aleviten nicht beachtet werden, ist jedoch keinesfalls als gelockerte Auslebung

des Islam zu verstehen, sondern auf ein anderes Grundverständnis der Be-

ziehung zwischen Mensch und Gott zurückzuführen. Sökefeld formuliert:

»Der Mensch wird als ein Wesen betrachtet, das sich auf dem Weg zu Gott

befindet, und auf diesem Weg unterschiedlich weit vorangekommen sein

kann. Das Ziel ist der ›vollkommene Mensch‹ [Herv.i.O.] (kamil insan), der

letztlich die Einheit mit Gott erreicht. Ähnlich wie der Sufismus unterschei-

det das Alevitentum vier Stufen auf dem Weg zu Gott, die als Stufen der

Erkenntnis gedacht werden. Auf diesem Stufenweg können Menschen un-

terschiedlich weit voran kommen, und Aleviten gehen davon aus, dass sie

die erste Stufe, die Scharia (türk.: şeriat) bereits überwunden haben. Für sie

gilt also der legalistische Islam nicht mehr.«5

3 Dreßler 2013: 16.

4 Vgl. Sökefeld 2008: 17.

5 Sökefeld 2008: 17f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 149

Dies stößt jedoch bei gläubigen Sunniten auf Unverständnis: Aleviten gel-

ten für sie als vom Weg abgekommene Muslime, die erneut zu missionieren

sind.6

Aufgrund der starken Verehrung Alis werden die Aleviten gelegentlich

auch als historisch mit den Schiiten verbunden angesehen. Dreßler be-

schreibt die Gemeinsamkeiten jedoch als gering und ordnet die Aleviten

nicht der schiitischen Tradition zu.7 Solomon bezeichnet die Gemeinschaft

als »quasi-ethnic group in Turkey«.8

Bezüglich der staatlichen Behörde für Religionsangelegenheiten DİB

nehmen verschiedene alevitische Gruppierungen und Organisationen un-

terschiedlich Stellung. Sie alle sehen in der Tatsache, dass ihre Interessen

nicht unterstützt werden, eine Verletzung der Staatsneutralität, wünschen

sich jedoch verschiedene Lösungen: Ein Teil der Aleviten möchte im DİB

repräsentiert sein und fordert, ein Prozentsatz der finanziellen Mittel solle an

die Aleviten gehen, das Alevitum im offiziellen muslimischen Religionsunter-

richt repräsentiert und die dede (Oberhaupt der religiösen Gemeinschaft) als

Staatsbedienstete eingestellt werden. Andere erklären, die Behörde müsse

die Unabhängigkeit vom Staat erlangen; die Aleviten müssten zudem eine

parallele, gleichberechtigte Behörde für die Organisation ihrer eigenen Be-

lange schaffen. Wieder andere wünschen sich die Abschaffung der Behörde

und des Religionsunterrichts an Schulen allgemein.9

Seit 2000werdendieAleviten in den jährlichenTürkei-Fortschrittsberichten

der Europäischen Kommission erwähnt. Ihre Anerkennung als Religionsge-

meinschaft und ihre politische Gleichberechtigung sind hierbei angemahnt

worden.10 Schwierigkeiten bezüglich einer offiziellen Definition des Alevit-

ums ergaben sich jedoch auch für die Europäische Kommission:

6 Vgl. Seufert/Kubaseck 22006: 145.

7 Dreßler beschreibt die wenigen Gemeinsamkeiten mit den Schiiten wie folgt: »Wie

die Zwölferschiiten erinnern die Aleviten ihre eigene Geschichte als Leidensgeschich-

te, die ihren Kristallisationspunkt in der Erzählung der Tragödie von Kerbela hat,

dem Gründungsmythos der Zwölferscharia. Schiitischer Tradition zufolge wurden in

der Wüste nahe bei dieser irakischen Siedlung im Jahr 680 n. Chr. der Sohn Alis und

dritte Imam Hüseyin sowie seine ihn begleitenden Angehörigen von umayyadischen

Truppen massakriert. Über die ritualisierte Erinnerung der mythologisch verklärten

Schlacht von Kerbela hinausgehend haben die Aleviten allerdings wenig mit dem

Mainstream der Zwölferschia gemein.« (Dreßler 2013: 29.)

8 Solomon 2008: 80.

9 Vgl. Massicard 2013: 52.

10 Vgl. Sökefeld 2008: 31.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»[…] die FragederDefinitiondesAlevitums [hat] imoffiziellenKommissions-

bericht des Öfteren zu heftigen Diskussionen geführt, insbesondere als die

Aleviten hier als ›muslimische Minderheit‹ [Herv.i.O.] (2004), ›nicht sunniti-

sche muslimische Gemeinschaft‹ (2005) und als ›staatlich nicht anerkannte

muslimische Gemeinschaft‹ (2006) definiert worden waren. Seit 2007 ver-

meiden es die jährlichen Berichte der EU-Kommission zur Türkei, das Alevi-

tum religiös zu definieren. Somit nahmdie Spezifität der Definition von Jahr

zu Jahr ab, und zwar im Verhältnis zu den durch die jeweiligen Definitionen

hervorgerufenen, empörten Reaktionen von türkischer Seite. Mit anderen

Worten: Die EU-Kommission hatte wohl erkannt, wie hochpolitisch die Fra-

ge der Definition des Alevitums ist und sich deshalb augenscheinlich dazu

entschlossen, sich aus der Diskussion herauszuhalten.«11

Die Frage, ob das Alevitum überhaupt religiös zu definieren ist, wird jedoch

nicht nur von außen geführt: Auch innerhalb der Gemeinschaft gibt es Grup-

pierungen, die sich von der Religion abgewandt haben, aber auf der Zugehö-

rigkeit zu einer kulturellen Gruppe bestehen. Dies ist u.a. darauf zurückzu-

führen, dass seit den 1960er Jahren alevitische Intellektuelle und Künstler/

-innen begannen, sich in politisch linken Organisationen zusammenzufinden.

Die alevitische Geschichte wurde von ihnen neu interpretiert und zu einer po-

litischen Geschichte umgeschrieben. Daher begreifen manche das Alevitum

als eine Philosophie bzw. Lebenseinstellung ohne religiöse Charakteristika,

welche »sowohl spezifisch anatolische als auch universal humanistische Zü-

ge«12 aufweist. Massicard formuliert:

»Certain left-wing writers consider it as first and foremost an oppositional

political belief, which subsequently acquired a religious dimension, with the

Alevis having adopted Ali qua [Herv.i.O.] representative of oppressed jus-

tice. […] Aleviness, which is particularly prevalent amongst disadvantaged

classes, is seen here as a form of a proto-collectivism serving to address ma-

terial problems, and characterised by its perpetual opposition, as confirmed

by the popular revolts during the Ottoman Empire. This Marxist thesis en-

ables non-believers to perceive themselves as Alevis. Alevi identity can thus

be reconstructed, even along non-religious lines.«13

11 Dreßler 2013: 13.

12 Dreßler 2013: 15.

13 Massicard 2013: 63.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 151

Parallel zu dieser Tendenz kann jedoch auch in Teilen des Alevitums eineWie-

derbelebung und neue Inszenierung von Religiosität seit den 1990er Jahren

beobachtet werden.14

Somit lässt sich konstatieren, dass unter dem Begriff des Alevitums heu-

te unterschiedliche, zuweilen sich gegenseitig ausschließende, Definitionen

existieren.

In diesem Kontext zeigt sich auch die Schwierigkeit der Festlegung auf

eine gemeinsame Geschichte. Hendrich beschreibt den Wunsch nach dieser

wie folgt:

»[…] das Alevitentum der Gegenwart [sucht] in einem Umfeld nach der ei-

genen Identität […], in dem Geschichte als Identifikator und Anspruchsbe-

gründung ein akzeptiertes Mittel, wenn nicht gar eine Waffe, darstellt, und

in dem parallel dazu einemKollektiv ohne Geschichte das Selbstverständnis

als Kollektiv, ein Partizipationsrecht am öffentlichen Raumund die kulturel-

le Anerkennung verweigert werden.«15

Werden nun meist die Kızılbaş16 (Elitetruppen der schiitischen Safaviden,

welche für Aufstände gegen die osmanischen Herrscher bekannt sind) als

direkte Vorgänger der Aleviten genannt, so wird dennoch gelegentlich auch

schlichtweg von Turkmenen17 (viele der Kızılbaş waren Turkmenen) gespro-

chen oder sich auf die Bektaşi gestützt. Letztere werden jedoch zuweilen auch

als eigene, vom Alevitum unabhängige Gruppierung verstanden. Kurz soll

hier die Geschichte der Bektaşi umrissen werden.

Die Bektaşi genossen im Osmanischen Reich im Gegensatz zu den Kızıl-

baş zeitweise politischen Einfluss, stellten jedoch ebenfalls keine homogene

Gruppe dar.

»Religiöse Autorität ist […] bei den çelebi-Bektaşis [Herv.i.O.] an Abstammung

gebunden. Nicht so jedoch bei den baba-Bektaşis, denn die tarikat der baba-

Bektaşis ist eine Initiationsgemeinschaft. […] Die çelebi-Bektaşiswaren die of-

fiziellen Verwalter des Hauptkonvents (zaviye) von Hacıbektaş, der als reli-

giöse Stiftung (vakıf) in die osmanische Verwaltung eingegliedert war. Die

baba-Bektaşis hingegen hatten eine enge Verbindung zum Janitscharenheer.

Somit waren beide Bektaşi-Zweige institutionell über staatliche Strukturen

14 Vgl. Dreßler 2013: 21.

15 Hendrich 2008: 42.

16 Vgl. Sökefeld 2008: 11.

17 Vgl. Seufert/Kubaseck 22006 : 142f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

an das osmanische Herrscherhaus angebunden, während die Kızılbaş sozial

und ökonomisch weitgehend marginalisiert waren – insbesondere diejeni-

gen, die nicht mit der Bektaşiye affiliiert waren.«18

Manche Kızılbaş schlossen sich dem Bektaschitum an. In der ersten Hälf-

te des 19. Jahrhunderts wurden unter Sultan Mahmud allerdings auch ihre

Klöster und Gebetsorte zerstört oder in Stätten des sunnitischen Islam um-

gewandelt.19

Massicard beschreibt die Bektaşi dennoch als – auch nach der Republik-

gründung – weniger marginalisiert als die Aleviten und konstatiert für die

1960er Jahre, viele Aleviten hätten sich den Bektaşi angeschlossen, um sich die

Eingliederung in die türkische Gesellschaft ein wenig zu erleichtern.20 Auch

der vereinte Term »Alevi-Bektaşi« kann heute als Selbstbezeichnung vorge-

funden werden.21 Hendrich formuliert:

»Die gesamte bektaschitisch-alevitische Bewegung der Gegenwart ist auf

der Suche nach ihrer Meistererzählung und sieht sich mit dem Problem

konfrontiert, dass es auch in diesem Bereich, genauso wie in Fragen der

Glaubenslehre und der Rituale, an einer dogmatischen Instanz ›mangelt‹

[Herv.i.O.]. Also stehen sich der Wunsch nach einem identitäts- und ein-

heitsstiftenden Geschichtsbild und die kreative Freiheit jedes alevitischen

Individuums, ein persönliches Geschichtsbild zu entwerfen, anscheinend

unversöhnlich gegenüber. Dieses Problem verhindert jedoch auf keinen Fall

die private und öffentliche Diskussion zum Thema und hat eine Reihe von

›Lösungsmöglichkeiten‹ [Herv.i.O.] hervorgebracht.«22

Einige Gemeinsamkeiten lassen sich jedoch finden: In den unterschiedlichen

historischen Herleitungen ist stets von Verfolgung, dem zurückgezogenen

Leben in abgeschiedenen Gegenden und von Takiyya, der geheim gehalte-

nen alevitischen Identität und damit verbundenen versteckten Religionsaus-

übung, die Rede.

Elemente von Verfolgung prägten auch die vergangenen Jahrzehnte, das

alevitische Leben des 20. Jahrhunderts. So kam es zwischen 1978 und 1980 zu

18 Dreßler 2013: 24f.

19 Vgl. Massicard 2013: 14ff.

20 Vgl. Massicard 2013: 27.

21 Vgl. Dreßler 2013: 24.

22 Hendrich 2008: 43.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 153

Pogromen: Alevitische Nachbarschaften wurden attackiert. Was von kleine-

ren Gruppen anti-alevitischer Aktivisten und Aktivistinnen gestartet worden

war, erhielt von der Zivilbevölkerung weitestgehend Unterstützung.23 Massi-

card fragt nach den Gründen hierfür und untersucht den Aspekt des Gesell-

schaftsaufstiegs von Aleviten.

»What role did the competition for economic resources play? Social differ-

entiation meant that the Alevis – including those in towns in central Anato-

lia – started to occupy positions (in trades, business, the liberal professions

and the upper echelons of the civil services) that had previously been the

preserve of Sunnis. And since they were starting from a lower point, they

climbed the social laddermore rapidly in relative terms. The upheaval of the

social hierarchy was apparently not well received by certain Sunnis […]«24

Nach dem Militärputsch von 1980 wurden alevitische Organisationen ge-

schlossen und Menschen in Leitungspositionen vor Gericht gestellt und des

Separatismus angeklagt. Positionen des Staatsapparates, welche zuvor auch

von Linken mit Engagement für Minderheitenrechte übernommen worden

waren, wurden nun durch Konservative neu besetzt. Die Aleviten wurden

hierdurch bei der Ressourcenverteilung noch schlechter gestellt als zuvor.25

Ein Element, das zur weiteren Zersplitterung der alevitischen Community

beitrug, soll erwähnt sein: Massicard untersuchte die Unterschiede der Mo-

bilisierungstechniken in den lokalen alevitischen Organisationen und stellte

hierbei fest, dass nicht nur die Definition der eigenen Gemeinschaft des Ale-

vitums variiert, sondern vor allem auch das Bild »des Anderen«. Für die Ale-

viten in Sivas beschreibt sie klassisch die Sunniten als jene Gruppe, von der

man sich distanzieren wolle, wohingegen sie für Malatya festhält, hier käme

es den alevitischen Organisationen vor allem darauf an, sich von kurdischen

Nationalisten und radikalen Linken abzusetzen.26

Im Zuge der großenWellen der Emigration aus der Türkei verließen auch

zahlreiche Aleviten ihr Heimatland. Heute verfügt Deutschland über die

größte und politisch aktivste alevitische Bevölkerung Europas.27 Im Kontext

des Diaspora-Lebens erlebten die Aleviten eine bemerkenswerte Veränderung

23 Vgl. Massicard 2013: 31.

24 Massicard 2013: 31.

25 Vgl. Massicard 2013: 35ff.

26 Vgl. Massicard 2013: 173.

27 Vgl. Massicard 2013: 185.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ihrer gesamtgesellschaftlichen Stellung: War die türkische Mehrheitsgesell-

schaft ihnen mit gezielter Ablehnung begegnet, so zeigte sich die deutsche

Mehrheitsgesellschaft ihren Besonderheiten gegenüber indifferent.28

Zunächst führten viele Aleviten ihre versteckte Form der Religionsaus-

übung fort. Organisierten sie sich in Vereinen oder traten sie bereits be-

stehenden Vereinen bei, so waren diese politisch ausgerichtet, nicht religiös

oder kulturell, insbesondere sozialdemokratisch, z.T. aber auch linksrevolu-

tionär.29

Erst in den späten 1980er Jahren begannen Aleviten in Deutschland als

eine Gemeinschaft mit gemeinsamen religiösen und/oder kulturellen Idealen

öffentlich aufzutreten. Sökefeld benennt folgende Gründe für diese Verände-

rung:

»[…] zum einen [geschah dies] als Antwort auf Gewalttaten und den wach-

senden Einfluss des politischen Islam in der Türkei, zumanderen in Reaktion

auf einerseits einen verstärkten Rassismus und andererseits die wachsende

Popularität der Multikulturalismus-Idee in Deutschland.«30

Im Dezember 1988 gründete sich die »Alevitische Kulturgruppe«, welche im

Oktober 1989 die »Alevitische Kulturwoche« in Hamburg – samt Diskussio-

nen, Konzerten von aus der Türkei eingeflogenen alevitischen Musizierenden

undCem (Gottesdienst) – veranstaltete.Die Aleviten stellten hier Forderungen

an die Türkei, wie etwa die Garantie von Religionsfreiheit, jedoch auch an die

deutsche Öffentlichkeit: Forschungen und Debatten über Migranten und Mi-

grantinnen aus der Türkei dürften künftig nicht nur den sunnitischen Islam

berücksichtigen. Die Gemeinsamkeiten der alevitischen Kultur mit der deut-

schen – im Gegensatz zur sunnitischen – wurden hervorgehoben.31 Sökefeld

beschreibt die Vorgehensweise der alevitischen Aktivisten und Aktivistinnen

wie folgt:

»Im Gegensatz zur gängigen Strategie von Einwanderergruppen, ihre Iden-

tität durch die Betonung des Unterschieds zur Mehrheitsbevölkerung zu

definieren und die Anerkennung dieser Differenz einzufordern, betonen

Aleviten in Deutschland, vor allem aber die in den Organisationen akti-

ven Aleviten, den Unterschied zu sunnitischen Türken. Indem Aleviten

28 Vgl. Greve 2003: 278.

29 Vgl. Sökefeld 2008: 20f.

30 Sökefeld 2007: 174.

31 Vgl. Sökefeld 2008: 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 155

die Unterschiede des Alevitentums zu einem weitgehend ›fundamentali-

sierten‹ [Herv.i.O.] Bild des sunnitischen Islam herausstellen, betonen sie

gleichzeitig die Kompatibilität von deutscher und alevitischer Kultur. […]

Tatsächlich gleichen sich der dominante alevitische und der dominante

deutsche Islamdiskurs bis aufs Haar: In beiden wird die potentielle oder

tatsächliche Gefährlichkeit des Islam herausgestellt und Islam häufig mit

Islamismus gleichgesetzt.«32

Jedoch lassen sich auch hier gegenläufige Beobachtungen anstellen. So for-

muliert Hendrich, nicht in Bezug auf den öffentlichen Islamdiskurs, doch als

Verweis auf die alltäglichen Beziehungen zwischen (auch nicht politisch or-

ganisierten) Aleviten und Sunniten:

»Das Verhältnis zu den ›historischen Feinden‹ [Herv.i.O.], den Sunniten in

Deutschland erfährt eine deutliche Modifikation. […] ihr Alltag und ihre Er-

fahrungen in Deutschland [sind] denen der Aleviten oft näher als denen der

deutschen Mehrheitsgesellschaft. Das Zusammenleben und die notwendi-

ge Solidarität zwischendenMigranten erfordert, dieVerfolgungderAleviten

durch die Sunniten zu relativieren oder als ›vergangen‹ [Herv.i.O.] aus dem

kollektiven Gedächtnis herauszunehmen.«33

Infolge der Kulturwoche entstanden weitere Vereine, welche es sich zum Ziel

setzten, das Alevitum bekannt zumachen und für seine Anerkennung zu wer-

ben. Nach dem Massaker an Aleviten während eines Kulturfestivals in Sivas

(Türkei) im Juli 1993 wuchs die Selbstorganisation nochmals an: 60.000 Ale-

viten aus ganz Deutschland und aus Nachbarländern demonstrierten in Köln

gegen die Gewalttat; im folgenden Jahr entstanden in Westeuropa über hun-

dert neue alevitische Vereine. Der Zusammenschluss in einem Dachverband

mit Sitz in Köln wurde schließlich vollzogen. Nach mehrfachem Namens-

wechsel heißt dieser heute »Alevitische Gemeinde Deutschland« (Almanya Ale-

vi Birlikleri Federasyonu, [AABF]) und umfasst über hundert Vereine; weitere

Organisationen existieren außerhalb der AABF.34

Die zuletzt gewählte Selbstbezeichnung der alevitischen Community

als »Gemeinde« setzt einen erneuten Schwerpunkt auf die Zugehörigkeit

zu einer Religionsgemeinschaft (in Abgrenzung zu einer rein kulturellen

Gruppierung). Dieser Name wurde hauptsächlich aufgrund der hiermit in

32 Sökefeld 2008: 26f.

33 Hendrich 2008: 61.

34 Vgl. Sökefeld 2008: 24ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Deutschland verbundenen rechtlichen Vorteile gewählt: Die Anerkennung als

Glaubensgemeinschaft wurde hierbei angestrebt und erfolgte letztendlich

im Jahr 2005. Diese bietet den Aleviten nun die Möglichkeit, in Kooperation

mit dem deutschen Staat Religionsunterricht an staatlichen Schulen zu

erteilen.35 Als weiteren Wunsch der alevitischen Gemeinschaft beschreibt

Aksünger die Gründung eines alevitischen Friedhofs, der die Ausführung

spezieller ritueller Handlungen der Totenfeiern in Deutschland praktizierbar

macht.36

Jedoch bieten sich durch die Eingliederung der alevitischen Emanzipati-

onsbewegung in den deutschen rechtlichen Rahmen nicht nur neue Vorteile,

sondern auch neue Schwierigkeiten: Die Ausbildung der Verantwortlichen für

religiöse Bildung muss nun standardisiert werden. Aksünger schreibt:

»Während im traditionellen Kontext das sakraleWissen innerhalb der Fami-

lie primär mündlich tradiert wurde, steht man im Migrationskontext nun-

mehr vor der Herausforderung, die Dede/Ana [Herv.i.O.] im Rahmen von in-

stitutionellen Weiter- und Fortbildungsangeboten ›theologisch‹ [Herv.i.O.]

zu qualifizieren. Auch hier müssen die Lehrinhalte verschriftlicht und so-

mit auch generalisiert werden, so dass regionalspezifische Formen des re-

ligiösen Wissens und der rituellen Praxis bei der Ausbildung der Dede nur

noch von peripherer Bedeutung sind. Andererseits reflektiert sich in einer

solchen delokalisierten Form der Wissensvermittlung auch die Realität der

im Migrationskontext gegebenen Zusammensetzung der alevitischen Ritu-

algemeinden. Während sich diese in den Herkunftsregionen auf verwandt-

schaftlicher Basis konstituierten, sind sie imMigrationskontext aus einer he-

terogenen Gruppe von Ritualteilnehmern zusammengesetzt. Die Dede/Ana

müssen sich somit per definitionem einer standardisierten und homogeni-

sierten Form desWissens und der Ritualpraxis zuwenden, um die Heteroge-

nität der Partizipanten transzendieren zu können.«37

Im Jahr 2002 schlossen sich verschiedene in Europa ansässige alevitische Ver-

bände zu einer noch größeren Vereinigung zusammen, der »Konföderati-

on der Alevitengemeinden in Europa« (Avrupa Alevi Birlikleri Konfederasyonu

[AABK]), ebenfalls mit Sitz in Köln. Die Vereinbarkeit »alevitischer« und »eu-

ropäischer« Werte wird hier auf noch höherer Ebene hervorgehoben. So ver-

35 Vgl. Aksünger 2013: 144f.

36 Vgl. Aksünger 2013: 171.

37 Aksünger 2013: 232.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 157

öffentlichte die AABK vor der Europawahl 2004 ein Flugblatt in sieben Spra-

chen mit folgender Mitteilung:

»DieAlevitischeUnionEuropabegrüßt, dass die in Europa lebendenAleviten

sich als ein Teil der europäischen Gesellschaft verstehen. Alevitische Wert-

vorstellungen sind mit europäischen Werten weitgehend konform. Unsere

vorrangigsten Ziele sind:

-   Rechtstaatlichkeit [sic!]

-   Gerechtigkeit, Meinungs- und Glaubensfreiheit

-   Das gemeinsame Streben nach Frieden

-   Der Kampf gegen Rassismus, Fundamentalismus und Terrorismus.«38

Massicard weist jedoch darauf hin, dass die AABK keinesfalls alle alevitischen

Vereine repräsentiere.39 Wie so häufig, wenn es um alevitische Selbstdarstel-

lung geht, scheint hier nur eine Auswahl an Aspekten integriert zu sein.

In Deutschland wird teilweise sogar eine eigenständige Kulturorganisa-

tion kurdischstämmiger Aleviten angestrebt. Seit 1996 existiert die »Kurdi-

sche Alevi-Förderation« (Federasyona Elewiyên Kurdaistanî [FEK]), welche ca. 20

Organisationen umfasst und ihren Sitz auch in Köln hat. Eine Zusammenar-

beit zwischen der deutschen AABF und der FEK wurde mehrfach angestrebt,

scheiterte jedoch immer wieder aufgrund politischer Ansichten.40 Massicard

schreibt:

»[…] the Federation of Kurdistan Alevis was created, something which would

have been unthinkable in Turkey where its review (Zülfikâr [Herv.i.O.], sub-

sequently renamed Semah) was banned.«41

Jedoch blieb der Föderation auch in Deutschland die offizielle Anerkennung

aufgrund von Verbindungen zur PKK, welche auch hier als illegal eingestuft

wird, verwehrt.42

38 AABK, nach Sökefeld 2007: 177.

39 Vgl Massicard 2013: 54.

40 Vgl. Aksünger 2013: 143.

41 Massicard 2013: 188.

42 Massicard formuliert: »The possibility of setting up a body linked to the PKKwas envis-

aged in 1993, following on from events in Sivas. The public authorities in Berlin, who

were aware of its links to the PKK, did not accord it official status. […] Only a few peo-

ple were active: since it is not possible to be the director of a non-existent association,

there was little benefit in mobilisation, which was thus a form of illegal volunteering.

Partly for the same reasons, this phantom association was considered illegitimate by

the other Alevists in Berlin who were reluctant to be in contact with it, thus further

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Viele kurmanci- und zazasprachige Aleviten organisieren sich aber in den

der AABF angehörigen Teil-Organisationen, wie bspw. innerhalb des Ber-

liner »Kulturzentrum anatolischer Aleviten« (Anadolu Alevileri Kültür Merkezi

[AAKM]).43

Der alevitischen Diaspora-Situation wird häufig nachgesagt, die aleviti-

sche Emanzipationsbewegung in der Türkei mitbeeinflusst zu haben. Erol

schreibt:

»[…] since association activities and publication started a bit earlier in the

Alevi diaspora than in Turkey, one can assume that migrants in Europe may

have to some extent stimulated the Alevi awakening in their native coun-

try.«44

Nachdem infolge desMilitärputschs die politischenMöglichkeiten in der Tür-

kei zeitweise extrem eingeschränkt worden waren, wurde sich in den späte-

ren 1980er Jahren jedoch auch hier dem kulturellen Identitätsdiskurs zuge-

wandt. Soziale Ungleichheiten und das politische Konzept der Homogenisie-

rung wurden nun aus einem anderen Blickwinkel als vor dem Putsch kriti-

siert: Die Mobilisierung wurde jetzt nicht von genuin politischen, sondern

von kulturellen Gruppierungen vorangetrieben.45 Die Bewegung, welche in

intellektuellen Kreisen der Großstädte startete und erst später auch mittel-

große und kleine Städte erreichte, bestand zunächst zu einem bedeutenden

Teil aus Aktivisten und Aktivistinnen, die schon vorher politisch aktiv gewe-

sen waren. Bereits existierende politische Netzwerke konnten daher für die

aufkeimende alevitische Bewegung genutzt werden.46 Jedochwaren die Inter-

essensvertretung und die Organisation von Aktionen auch hier wieder divers

und von unterschiedlichen – z.T. gar sich widersprechenden – Subrichtun-

gen geprägt. Massicard unterscheidet drei Hauptströmungen der 1990er Jah-

re: die kulturelle Bildung und kulturelle Wiederbelebung, die politische und

marginalising it. […] The Alevi branch of the PKK sought to mobilise people primarily

via traditional ceremonies (weddings, circumcisions) and concerts or Kurdish nation-

alist events. The autonomy of the ›Kurdistan Alevis‹ [Herv.i.O.] is thus purely relative,

and it is not necessarily much easier to voice an openly Kurdish nationalist form of

Alevism in Berlin than it is in Turkey.« (Massicard 2013: 180f.)

43 Vgl. Massicard 2013: 181.

44 Erol 2008: 155.

45 Vgl. Massicard 2013: 38.

46 Vgl. Massicard 2013: 42ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 159

soziale Ausrichtung und die religiöse Organisation.47 Hierbei weist sie auf

folgende Problematik hin:

»Who is able to speak in the name of the ›Alevi community‹ [Herv.i.O.] that

all Alevists say exists? Whenever Alevis were invited to talks with the gov-

ernment or parties, they nearly always came as a delegation of various or-

ganisations, often unable to agree amongst themselves. Equally, whenever

an organisation was in contact with a political leader, the others lost no time

in publicly stating that it is not representative, thus undermining its negoti-

ating capacity.«48

Mit der Zeit überdachten die meisten Organisationen und Parteien der Tür-

kei ihre Haltung zum Alevitum. Die PKK, ursprünglich von Kurden aus sun-

nitisch geprägten Gebieten gegründet und unterstützt, warb ab der Mitte der

1990er Jahre explizit um die Beteiligung kurdischstämmiger Aleviten.49 Auch

die Islamisten formulierten ihre Beziehung zumAlevitum umsichtiger als zu-

vor. Massicard schreibt:

»The Islamist parties have thus adapted numerous initiatives to woo Alevis,

seeking to come across not as Sunni but as great gathering of the faithful,

including Alevis, against the ›materialist‹ [Herv.i.O.] with the goal of finally

setting faith free – an attitude that has also been adopted to some extent

by the AKP […] They present themselves as the allies of the Alevis, but keep

denying them any specificity: they are Muslims like others and don’t need

separate places of worship or whatsoever. Many Islamists present Aleviness

as a form of Turkish Islam.«50

Auch in Deutschland nahmen im Laufe der Zeit immer mehr Parteien das

Aleviten-Thema in ihr Programm auf. Massicard führt dies auf die Tatsache

zurück, dass sich zunehmendMenschen türkischer oder sogar spezifisch ale-

vitischer Herkunft in deutschen Parteien engagieren.51

Im Folgenden soll nun das Kulturleben der Aleviten – ein besonders ver-

bindendes Element – näher beleuchtet werden mit einer Schwerpunktset-

zung auf der Musikkultur. In der alevitischen Tradition spielt Musik gemein-

hin eine große Rolle – auch bei der Durchführung religiöser Praktiken. So

47 Vgl. Massicard 2013: 49.

48 Massicard 2013: 52.

49 Vgl. Massicard 2013: 73f.

50 Massicard 2013: 75f.

51 Vgl. Massicard 2013: 192.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

wird eineCem-Zeremonie (Gottesdienst)mithilfe vonMusik strukturiert.Gre-

ve schreibt:

»Geleitetwird eine solche cem [Herv.i.O.] von einemgeistigen Führer, pir oder

mürşit, bzw. meist von einem ihrer Vertreter, einem dede. Frauen nehmen

gleichberechtigt an cem teil. Zunächst bespricht der dede aktuelle Streitig-

keiten unter Gemeindemitgliedern. Dann beginnt ein Sänger und bağlama-

Spieler (zakir, post oder âşık), das Glaubensbekenntnis (ikrar) zu singen, spä-

ter duvaz, Hymnen zu Ehren der zwölf Imame, sogenannte deyiş, Lieder re-

ligiösen bis philosophischen Inhalts, mersiye, Klagelieder um den Tod von

Hüseyin sowiemiraçlama (Auferstehungslieder), zu denen die ersten semah-

Tänze erfolgen. Unter den insgesamt zwölf religiösen Diensten bildet der

semah einen der spirituellen Höhepunkte jeder cem. Theoretisch gehört der

zakir (Musiker) zu den zwölf Dienern, die für den Ablauf einer cem verant-

wortlich sind, in den Dörfern sangen allerdings häufig die dede selber, heute

sind nicht selten auch zwei oder drei Musiker beteiligt.«52

Im religiös gelebten Alevitum symbolisiert die Bağlama zudem den Glauben.

Leicht unterschiedliche Beschreibungen der Repräsentation von wichtigen

Elementen des Alevitums durch den Instrumentenkorpus existieren hierbei.

Markoff schreibt:

»For the Alevis, the bağlama [Herv.i.O.]has become a powerful symbol of their

group identity and their creed. It is also a material representation of Imam

՚Ali and the tenets of his faith: the resonator is said to represent his body, the

neck his sword Zülfikār, the twelve strings (and sometimes frets) the twelve

Shi’ite imams, and the lower course of strings the Prophet Muhammad.«53

Hendrich formuliert in leichter Variation hierzu:

»Der Korpus symbolisiert Ali oder das geheimeWissen, der Hals das mythi-

sche Schwert Alis ›Zülfikar‹ [Herv.i.O.] oder, aufgrund seiner formalen Ähn-

lichkeit zumarabischenBuchstabenAlif, ›Allah‹ sowie ›Ali‹. Der Steg erinnert

an die Türschwelle (›eşik‹), die in weiten Teilen der zentralasiatisch und/oder

durch Türkmenen beeinflussten Kulturen tabu ist.Wenn das Griffbrett zwölf

Bünde aufweist oder das Instrument mit zwölf Saiten bespannt ist (wie die

52 Greve 2003: 286.

53 Markoff 2002: 796.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 161

große ›čöğür‹ genannte Laute Ostanatoliens), dann verweist diese Zwölfheit

auf die Reihe der zwölf, den Aleviten und Schiiten heiligen Imame.«54

Sogar die Bezeichnung »Koran mit Saiten« (telli kuran) für die Bağlama exis-

tiert.55

Jedoch spielt Musik keinesfalls nur im Kontext ausgelebter Religiosität

eine Rolle für alevitische Gemeinschaften: Selbst im 21. Jahrhundert erlernen

Jugendliche, für die die Frage nach religiöser Tradition in den Hintergrund

gerückt ist, zahlreich das Bağlama-Spiel56, und auch in Deutschland organi-

sieren alevitische Kulturvereine zahlreich Bağlama-Kurse und Unterricht im

Tanz Semah57, welcher an sich ein gottesdienstliches Ritual darstellt.

Massicard sieht in den musikalischen Traditionen gar die einzig unum-

strittenen Elemente der alevitischen Kulturzugehörigkeit.

»In order to affirm Alevi difference in symbolic ways, its defenders have also

invented and deployed markers […]. […] These figures have three different

orders of signifieds. A portrait of Ali, first, represents Ali; second, is a marker

of Aleviness; and, third, it denotes a specific conception within the Alevi se-

mantic field. The range of pro-Alevi symbols goes from Zülfikar, the sword

of revolt, to the dove of peace often associated with Hacı Bektaş. It is a hete-

roclite set making it possible to condense a wide range of significations. The

only neutral signs are the semah [Herv.i.O.] and saz, since they are viewed by

everyone as symbols of Aleviness and denote no more than this.«58

Die Musik der Aleviten dient zudemmitunter dem Vorantreiben gesellschaft-

licher Debatten:

»Their musical repertoire was politicized and appropriated by leftist revolu-

tionaries because its themes spoke to contemporary struggles. [… From the

1970s] until the late 1980s, Alevi performers concealed their sacred reper-

toire: they replaced the names ՚Ali and Huseyn with dost ›friend‹ [Herv.i.O.],

or they used less threatening texts with the melodies of sacred works such

as hymns in praise of the twelve Shi’ite imams.«59

54 Hendrich 2004: 168f.

55 Vgl. Greve 2003: 287.

56 Vgl. Seufert/Kubaseck 22006 : 145.

57 Vgl. Sökefeld 2008: 26.

58 Massicard 2013: 64f.

59 Markoff 2002: 798.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Dass dieThematik des politischenWiderstands in alevitischen Gedichten und

Liedern so häufig vorkommt, ist auf die bereits dargestellte Geschichte der

Ausgrenzung und Verfolgung von Aleviten zurückzuführen. Auch heute wird

ihnen noch eine politisch subversive Grundhaltung nachgesagt. Nach den

Gezi-Protesten etwa ließ die türkische Polizei verlauten, 78 Prozent der rund

5500 festgenommenen Demonstrationsteilnehmer/-innen seien alevitischen

Glaubens – und dies obwohl die alevitische Identität nicht offiziell erfasst

wird und daher nicht statistisch gemessen werden kann.60

Der Beliebtheit alevitischer Musik in großen Teilen der Gesellschaft tut

dies jedoch keinen Abbruch.Markoff beobachtete bereits in den 1980er Jahren

eineWiederbelebung alevitischen Repertoires und führte dies auf den beson-

ders gefühlvollen Charakter der Musik zurück.61 Dass alevitische Musik zum

einen sehr beliebt und zum anderen besonders emotional sei, sagten auch

wieder und wieder meine Interviewpartner/-innen – sowohl die alevitischen

als auch die nicht-alevitischen.

4.2 Beobachtungen: alevitisches Kulturleben in Deutschland

Ich lernte Adil Arslan, Leiter der Deutsch-Türkischen Musikakademie, im Au-

gust 2015 kennen. Per E-Mail war ichmit ihm in Kontakt getreten und er hatte

angeboten,mir eine Führung durch dieMusikakademie zu geben. Die Akade-

mie und ihren Leiter möchte ich hier kurz präsentieren und dabei aufzeigen,

als wie viel stärker institutionalisiert und nicht marginalisiert ich die Orga-

nisation alevitischer Musik in Deutschland von Anfang an im Vergleich zur

Protestmusik und insbesondere zur kurdischen Musik wahrnahm.

Die Deutsch-Türkische Musikakademie liegt in einem großen Altbau in

Berlin-Schönefeld und gehört zu einem Künstlerkollektiv: In den verschie-

denen Etagen des Hauses sind unterschiedliche Kunstformen vertreten. Im

Musikakademieflur hängen Zeitungsartikel, Projektberichte und Poster von

Kampagnen, an denen Adil Arslan und die Akademie beteiligt waren, gerahmt

an den Wänden, u.a. ein großes Plakat, auf dem der ehemalige Berliner Bür-

germeister Klaus Wowereit und Adil jeder eine Bağlama in der Hand halten

– um für kulturelle Vielfalt in Berlin zu werben.

60 Vgl. Yücel 2014: 164.

61 Vgl. Markoff 1986: 51.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 163

Adil empfing mich, führte mich in einen der großen, hellen Räume und

zeigtemir Konzertprogramme vorangegangener Großprojekte der Akademie,

u.a. in der Berliner Philharmonie. Auch schenkte er mir zwei CDs aus seiner

eigenen beeindruckenden Karriere.

Später gingen wir unweit der Akademie essen. Türkische Instrumental-

musik erklang in dem kleinen Restaurant, das mich an Istanbuler Studenten-

cafés erinnerte. Es war hier völlig anders als in den meisten Lokalen, die mei-

ne anderen Interviewpartner/-innen über die Jahre für Treffen vorgeschlagen

hatten und im weiteren Verlauf meiner Studie noch vorschlagen würden, in

Köln-Ehrenfeld, der Kölner Innenstadt und Berlin-Kreuzberg – und erst recht

als in jenenWohngegenden Deutschlands, die dafür bekannt sind, beliebt bei

konservativeren Anwohnern und Anwohnerinnen aus der Türkei zu sein, wie

Köln-Mülheim, Berlin-Wedding und Berlin-Neukölln. In Adils Musikakade-

mie und den Lokalen drum herum – später einmal begleitete ich ihn nach

einem Konzert seines Chores in ein weiteres Restaurant der Gegend – lag

etwas sehr Gepflegtes und Intellektuelles in der Luft.

4.3 Portraits alevitischer Musikschaffender in Deutschland

Portraits von türkischstämmigen alevitischen Musikschaffenden sollen nun

einen Einblick in dasmusikalisch-politische Schaffen der Community ermög-

lichen.

4.3.1 Musikerportrait Kemal Dinç

Kemal Dinç ist ein alevitischer Bağlama-Virtuose aus Istanbul, welcher mir

von allen zuvor im Rahmen dieser Arbeit Interviewten für ein Gespräch emp-

fohlen worden war. Ich traf ihn am 7.7.2015 in der Kölner Innenstadt, wo wir

uns ein ruhiges Restaurant als Ort für das Interview suchten.

Kemal wuchs bis zum Militärputsch 1980 in der Türkei auf als Sohn ei-

nermusikalisch interessierten Familie – sein Großvater besaß ein alevitisches

Musikarchiv. Zu Zeiten des Militärputsches besuchte Kemal die Grundschu-

le. Seine Mutter drängte darauf, zum Vater und Großvater, welche als Gast-

arbeiter in Deutschland untergekommen waren, nachzureisen, um sich in

Sicherheit zu bringen. Zunächst kamen sie nach Süddeutschland und Kemal

besuchte hier die Hauptschule. Laut eigener Aussage erfuhr er erst nach Er-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

lebnissen in der deutschen Schule von der Zugehörigkeit seiner Familie zum

Alevitum.

»Ich wusste nicht, dass ich Alevit bin […] und ich habe hier das gelernt. […]

Weil in der Türkei man [die alevitische Identität] versteckt hat halt. Ich ha-

be das später eigentlich gemerkt, dassmein Großvater und Großmutter und

so weiter, die haben halt nicht wirklich direkt gesagt, dass wir Aleviten sind,

weil die haben Angst gehabt. Zweitens,mein Großvater, für ihnwar das alles

gleich: Kurde, Sunnit, Alevit – es war unwichtig. Deswegen hat er nicht das

betont. Aber später hier, als ich in der [Schul]klasse war, es gab viele Sunni-

ten. Später merkte ich, dass ich und nur ein Freund, den ich aus [der] Türkei,

aus Istanbul, kenne, wir beide waren ein bisschen anders.«

Nach einer weiteren kurzen Lebensphase in Istanbul kam er erneut nach

Deutschland und lebte hier in unterschiedlichen Städten, u.a. in Nürnberg,

Leipzig – wo er klassische Gitarre studierte –, Berlin und nun Köln. Für Köln

hat er sich schlussendlich entschieden, da er hier besonders viele Kontakte zu

anderen Musikschaffenden pflegt. Obwohl er selber türkischer Abstammung

ist, kooperiert er laut eigener Aussage insbesondere mit kurdischen Musik-

schaffenden.

Des Weiteren ist Kemal Dozent für Bağlama an Hochschulen in Rotter-

dam (Niederlande) und Mannheim. Er erzählte mir, wie er einst selbst gerne

Bağlama studiert hätte, es damals aber keine einzige Möglichkeit in Deutsch-

land gegeben habe, das Instrument an einer Hochschule zu erlernen. Ersatz-

weise studierte Kemal klassische Gitarre.

Die erste Möglichkeit in ganz Europa, Bağlama in einem universitä-

ren Rahmen zu studieren, wurde mit dem Lehrstuhl für Bağlama an der

Weltmusik-Akademie der »Codarts University of the Arts« in Rotterdam

geschaffen. Das Studienprogramm wurde im Jahr 2000 initiiert, 2006 über-

nahm Kemal die Bağlama-Lehre.62 Greve beschreibt das Programm 2008 wie

folgt:

»Currently Codarts offers a study course on Turkish folk music with Bağlama

or percussion as main subjects, and in the future an extension at least to

Turkish art music is intended. By now two different types of students can

be recognized. Firstly, Turks who have grown up in the Netherlands and are

62 Vgl. Greve 2008: 90.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 165

interested in an accredited bachelor’s degree course in their country of res-

idence. In autumn 2007, two Turkish students from Germany and one from

London, for comparable reasons, enrolled in the study course. Secondly, par-

ticularly students of the masters program are interested in intercultural ex-

periences.«63

Aufbauend auf diesen Erfahrungen gelang es Kemal 2015, die Bağlama-Lehre

auch in Deutschland universitär zu verankern, an der »Pop Academy« in

Mannheim. Er lehrt hier als Hauptverantwortlicher des Studienschwer-

punkts und leistet somit einen entscheidenden Beitrag zur akademischen

Anerkennung des Instruments Bağlama – nicht nur im Sinne einer mu-

sikethnologisch wertschätzenden Sichtweise auf ein interessantes, aber im

deutschen Kontext fremdes Instrument, sondern als ein für das Kulturleben

in Deutschland relevantes und zu förderndes Instrument.

Ebenfalls bedeutsam ist sein Engagement als Jury-Mitglied für die Bağla-

ma beim größten Jugend-Wettbewerb klassischer Musik in Deutschland »Ju-

gend musiziert«. Das Erlernen und das Lehren des Bağlama-Spiels werden

hier nun genau wie das Erlernen und Lehren der traditionell klassisch-euro-

päischen Instrumente gewürdigt.

Auch als Komponist und auftretender Musiker ist Kemal erfolgreich. Er

erzählt, als Teenager habe er in traditionellen Semah-Aufführungen gespielt,

sich jedoch dann, da er im Alevismus keine Antworten auf seine Daseins-

Fragen gefunden habe, politischen Gruppen angeschlossen und bis zum Stu-

dium hauptsächlich Protestmusik gespielt und leicht modernisierende Ar-

rangements von Liedern der Volksmusik erstellt. Nach dem Studium habe er

dann begonnen, europäisch-klassische Musikelemente in die Bağlama-Musik

einzuarbeiten. Für die Neue Musik auf dem Instrument ist er ein Pionier.

»Nach meinem Studium gab es Änderungen in meinem Kopf, neue Hori-

zonte. Dann es hat mich sehr viel beeinflusst, klassische Musik, deutsche

klassische Musik besonders. Danach fünf Jahre lang [… habe ich] nur über

neue Kompositionen [nach]gedacht, über Bağlama [nach]gedacht, weil ich

habe fünf, sechs Jahr lang nicht gespielt, Bağlama, keine Volksmusik, nur

klassische Musik. Danach habe ich auf der Bağlama viele Sachen geändert:

akustisch und physisch und dann neue Kompositionen [erstellt] und so wei-

ter. Es war [ein] bisschen schwierig. […] Das ist ziemlich neu für die, also in

Bağlama-Literatur. Sogar das ist [die] erste Komposition eigentlich. […] Die

63 Greve 2008: 90.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Avantgardisten, die fanden [es] sehr interessant, diemöchten auch Bağlama

für irgendwelche Neue Musik verwenden. […] Aber die Aleviten, die hören

das nicht so gerne oder die Kurden, also bestimmte Traditionen.«

Als ich Kemal über sein Publikum ausfragte, sagte er bezüglich des herkunfts-

deutschen Teils seiner Zuhörer/-innen:

»Hier in Deutschland ist das Publikum sehr intellektuell und mit sehr viel

Erfahrung. Sehr musikalische Ohr[en]. […] Wenn ich vor deutsche[m] Publi-

kum spiele, bekomme ich also eine positive Energie. Auf jeden Fall.«

Dies gilt jedoch insbesondere für die Neue Musik auf der Bağlama. In Bezug

auf traditionellere Aufführungen machte er im Interview auch gegenteilige

Bemerkungen: Wenn das Publikum gar keine Vorkenntnisse zu Musikkul-

turen aus der Türkei habe, sei dies oft unangenehm. Auf die Frage, welche

negativen Reaktionen er mitbekommen habe, antwortete er:

»Negativ[e] Reaktion heißt für mich als Musiker, der aus [dem] Ausland

kommt und der ausländische Musik macht, […] wenn es Kitsch ist, wenn es

nicht ästhetisch oder wenn es wirklich nicht gute Musik ist, dann klatscht

man, dann sagt man: ›Wow! Es war toll!‹ […] Das ist eine negative Reaktion.

[…] Natürlich die Deutschen, die kennen diese Musik nicht, nicht so tief,

weil die haben nicht viele Alternativ[en] gehört. Und die meinen, dass es

schön ist. Oder die wollen halt gastfreundlich sein.«

Bei gastfreundlichem Verhalten bleibt seines Erachtens eine wahre Anerken-

nung der Musiker/-innen als Kunstschaffende aus.

Auf die Frage, ob er mit seinerMusik einen politischen Anspruch verfolge,

antwortete Kemal:

»Nein, ich denke nicht. Eher Philosophie zu tun, aber nicht direkt politisch.

Also ich selber [bin politisch], ja, aber sehr passiv.«

Diese Aussage finde ich interessant, da ich sein Handeln durchaus als (kul-

tur-)politisch bedeutsam wahrnehme. Ich denke, Kemal hat das Instrument

Bağlama im deutschen kulturpolitischen Rahmen durch die Verankerung an

Universitäten und im Wettbewerb »Jugend musiziert« stark aufgewertet –

und damit auch einen Beitrag zur Anerkennung der Musiker/-innen aus der

Türkei in Deutschland im Allgemeinen geleistet.

Hinsichtlich einer Kooperation mit der Türkei gibt Kemal an, dass es kein

primäres Ziel für ihn sei, dort seine Musik zu verbreiten. Er weist darauf hin,

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 167

für die Menschen in der Türkei sei es interessanter, Klassik- oder Jazzmusi-

ker/-innen aus Europa für Konzerte einfliegen zu lassen als Musiker/-innen

von außerhalb, die aber die Musik von innerhalb des Landes spielen würden.

Dennoch, sagt er, sei ihm ein gewisser Bezug zur Türkei wichtig.

Ein halbes Jahr nach unserem Interview traf ich Kemal einmal zufällig in

Istanbul. Er deutete auf ein Haus und erzählte, dies sei sein Tonstudio; hier

nehme er seineMusik auf.Dies verdeutlichtemir,wie sehr er – verglichenmit

den anderen Interviewten –auch produktionstechnisch in der Türkei vernetzt

ist, ein Punkt, auf den er in unserem Interview nicht näher einging, der hier

aber dennoch erwähnt sein soll.

Außerdem berichtete mir mein Interviewpartner Bülent Emir anderthalb

Jahre nach dem Interviewmit Kemal, dieser habe in der Türkei durchaus Fans,

insbesondere dank seines Musikprojektes mit dem zazasprachigen Sänger

Ahmet Aslan, welcher ebenfalls in Deutschland lebt. Kurz darauf traf ich auf

einer internationalen Tagung zudem eine Musikwissenschaftlerin und einen

Bağlama-Spieler aus Izmir, die, als sie hörten, ich habe Kemal Dinç inter-

viewt, ganz begeistert reagierten und angaben, bereits viel über seine Musik

zu wissen und sein Bağlama-Spiel sehr zu schätzen. Ich werte es als Beschei-

denheit, dass Kemal selber mir hiervon nichts erzählte.

Zusätzlich zum künstlerisch-musikalischen Networking auf Konzerten,

in Studios etc. baut Kemal als Hochschulangehöriger auch Kontakt zu Uni-

versitäten in der Türkei auf. AmTag unseres Interviews berichtete er von einer

zu diesem Zeitpunkt aktuellen Anfrage eines Instituts in Dersim und seinem

Wunsch, dieses Institut mit der Kölner und/oder der Mannheimer Musik-

hochschule zu vernetzen.

Neben der Zusammenarbeit mit Akteuren der Musiklehre und Musikpro-

duktion in der Türkei lässt sich noch eine weitere interessante Kooperation

Kemals anführen: die mit seinem Instrumentenbauer in Istanbul. Er berich-

tete mir im Interview, wie er an einer Veränderung der Bauart der Bağlama

beteiligt gewesen sei, jedoch auch, wie schwer künstlerische Veränderung im

Allgemeinen in der Türkei durchzusetzen sei.

»Mein Bağlama-Bauer ist in Istanbul. Der hat früher in München Gitarren

gebaut. Und der ist sehr offen. Ich habe einmal nach meinem Studium sehr

viel [… über Sound] nachgedacht, […] weil es hat mir nicht gut gefallen, die-

se[r] traditionelle Sound. Es war zu eng und [es] fehlte[n] Bässe. Bass, Höhe

auch – also [ein] nicht breite[r] Sound-Effekt. Dadurch habe ich ja sehr viele

Bağlama-Bauer besucht. [… Wenn] ich meine Idee denen erzählt habe, war

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

[die] Antwort immer: ›Nee!Warumsollenwir [eine] neueBağlamabauen? Es

ist gut so. Es ist Tradition!‹ Und die wollten das nicht halt ändern. Sehr kon-

servativ! […] Die […] waren auch in Istanbul gewesen. Aber der [eine einzige],

der hat sofort eine Skizze gemacht. Darüber haben wir viel geschrieben. […]

Der war ganz offen. Der hat sich gefreut. Und bis heutzutage, seit fünfzehn

Jahren, arbeite ich mit ihm. […] Nach und nach, er hat viel für die andere

Musik auch diese Bağlama gebaut. […] Es ist ziemlich, ziemlich schwer, ՚was

Neues in der Türkei [zu machen]. Es gibt sehr viel Energie, sehr viel Bewe-

gung, unglaublich viel Energie, sogar viel [mehr] als hier in Europa, aber die

Mentalität ist ein bisschen merkwürdig. […] Die sind stur. […] Die können

nicht sagen: ›Aha! Das ist ein anderer Effekt, andere Farbe. Schön!‹ […] Das

fehlt.«

Und im Vergleich hierzu merkte er an:

»Hier in Deutschland, das ist sehr, sehr, sehr offen. Ich fand hier die Menta-

lität gut.«

Zusätzlich zu einer gewissen Offenheit spielt sicher auch die Tatsache, dass

die Herkunftsdeutschen die originalen Bağlama-Traditionen weniger kennen

– auch weniger emotional hieran hängen – und dadurch bedingt weniger

schützen wollen, eine Rolle. Dies erleichtert es Kemal, experimentelle Musik

für die Bağlama in Deutschland voranzutreiben.

4.3.2 Musikerportrait Adil Arslan

Adil Arslan ist ein alevitischer Sänger und Bağlama-Spieler aus Tunceli64. Er

ist zudem der Leiter der »Deutsch-TürkischenMusikakademie« in Berlin. Un-

ser Interview fand geführt über zwei Termine am 4.11. und 16.12.2016 statt,

nachdem er mich bereits ein gutes Jahr zuvor, wie beschrieben, durch die

Akademie geführt hatte.

64 Bei der Stadt »Tunceli« handelt es sich um dieselbe Stadt wie bei der in dieser Arbeit

schon mehrfach erwähnten Stadt »Dersim«. Der offizielle Name lautet Tunceli, wird

jedoch insbesondere in kurdischen Kreisen wenig verwendet. Hier hält man am älte-

ren Namen Dersim fest. Ich übernahm jeweils die Bezeichnung, die die Interviewten

wählten. Die Verwendung des Begriffs Dersim drückt heute häufig eine gesellschaft-

liche Positionierung aus und wurde im Rahmen der für diese Studie geführten Inter-

views fast immer verwendet. Von meinen Interviewpartnern und Interviewpartnerin-

nen nutzte nur Adil den Begriff Tunceli.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 169

Wir trafen uns zunächst wieder in der Akademie und gingen dann für

den Hauptteil des Interviews ins von Adil ausgewählte türkische Café »Mey-

an«, in Fußnähe der Akademie in Berlin-Schöneberg. Beim zweiten Termin

trafen wir uns wieder im »Meyan«. Auf Adils Wunsch hin nahm ich dieses In-

terview nicht als Audiodatei auf. Stattdessen schrieb ich während der beiden

Interviewtermine handschriftlich mit. Hierdurch bedingt gibt es nur wenige

direkte Zitate.

Adils Familie stammt von einer Dede-Linie ab; das Bağlama-Spiel hat in

seiner Familie Tradition. Adil berichtet, sein Vater habe auch selber Bağlamas

für sich und Verwandte gebaut.

Früh jedoch ging der Vater als Gastarbeiter nach Deutschland; Adil blieb

bei der Mutter und den Geschwistern in Tunceli. Seine ersten Bühnenerfah-

rungen sammelte er hier im Alter von ca. 15 Jahren. Zu der Zeit kamen Aşıks

auf Tournee durch Anatolien in seine Provinz, suchten nach jungen Talenten,

holten ihn auf die Bühne, gaben ihm eine Bağlama und ließen ihn vorsin-

gen. Die Aşıks, so Adil, sagten, nach einem wie ihm hätten sie lange gesucht,

und wollten ihn mit auf ihre weitere Tournee nehmen. Die Mutter, allerdings,

wollte ihn nicht ziehen lassen.

In seiner Jugend in der Mitte der 1970er Jahre machte Adil hauptsächlich

politische Musik. Das Musizieren sah er immer auch als direktes politisches

Engagement an: Er wollte die Bağlama nutzen, um die Menschen politisch zu

motivieren. Über die Bekennung zur Politik damals sagt er nun:

»Vom 7-jährigen Kind bis zum 70-Jährigen mussten alle sich entscheiden:

links oder rechts? Die Mitte war immer gefährlich.«

1979, gleich nach seinem Schulabschluss, zog Adil auf Wunsch seines Vaters,

der die politische Situation in der Türkei fürchtete, nach Berlin. Mittlerweile

lebten hier beide Elternteile. Gerne hätte Adil Bağlama studiert, doch dies war

in Deutschland, wie bereits im Kapitel über Kemal Dinç beschrieben, nicht

möglich. So fuhr er acht Jahre lang vier bis fünf Mal jährlich nach Istanbul,

um dort Unterricht bei Bağlama-Virtuosen zu nehmen. Parallel hierzu erhielt

er ein Jobangebot von einer Berliner Musikschule: Ab 1982 unterrichtete er

selber Bağlama.

Adil entwickelte die Idee von einer Synthese der klassisch-europäischen

und der türkischen Musik. Er bezeichnet europäische Musik als »vertikal«,

türkische als »horizontal« und wollte dies kombinieren. So beauftragte er den

italienischen Gitarristen und Komponisten Carlo Domeniconi, Stücke für ein

entsprechendes Projekt zu komponieren. Sie gründeten ein Kammerorches-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ter, welches sowohl die Neukompositionen als auch traditionelle alevitische

Lieder mit westlichen Instrumenten spielte. Es kam zu einer Plattenaufnah-

me unter dem Titel »Concerto di Berlinbul« (Wortfusion aus »Berlin« und »Is-

tanbul«). 1986 erschien zudem Adils Album »Batı-Doğu Divanı« – (dt. »West-

östlicher Divan«; nach Johann Wolfgang von Goethe). Hieraufhin erhielt er

Anrufe von Studierenden der Musik aus der Türkei. Die Fusion von westli-

cher und östlicher Musik wurde musikwissenschaftlich ausgewertet; er wur-

de hierzu laut eigener Aussage immer wieder auch aus der Türkei interviewt.

Nachdem er jahrelang an unterschiedlichen Musikschulen unterrichtet

hatte, gründete Adil 1998 eine eigene Musikschule. Auf Empfehlung des Se-

nats hin bekam er einen Existenz-Zuschuss von einer Bank. Die Musikschule

wurde im Kulturhaus Tempelhof-Schöneberg angesiedelt und lief zunächst

unter dem Namen »Berliner Orient-Musikschule«. 2002 erfolgte die Ände-

rung des Namens hin zu »Deutsch-TürkischeMusikakademie«, eine Namens-

änderung, die auch die Eintragung als gGmbH ermöglichte.Die Räumlichkei-

ten sind aber nach wie vor die gleichen. Laut Adils grober Schätzung haben

70 Prozent seiner Schüler hier einen biographischen Bezug zur Türkei – sie

sind Türken oder Kurden –, die anderen 30 Prozent setzen sich aus Syrern,

Deutschen, Italienern und gelegentlich auch Menschen noch anderer Natio-

nalitäten zusammen.

Im Dezember 2016 besuchte ich das Konzert »Die Farben anatolischer

Balladen 2« des Musikakademie-eigenen Chors. Wie es für türkische Chö-

re üblich ist, musizierten hier die Sänger/-innen und einige Saiten- und

Percussion-Instrumentalisten und -Instrumentalistinnen gemeinsam; es gab

zudem zwei Gesangssolistinnen. Die Ensemblemitglieder hatten hierbei fast

alle einen biographischen Bezug zur Türkei, es beteiligten sich jedoch auch

zwei deutsche Musikerinnen ohne jenen Bezug. Adil selbst war nicht nur

organisatorisch betrachtet der Leiter; er führte die musikalische Performanz

aktiv als erster Bağlama-Spieler an. Als Aufführungsort war die »Weiße

Rose« gewählt worden, ein Kulturzentrum, welches ebenfalls im Berliner

Bezirk Tempelhof-Schöneberg liegt und einen Ruf für vielfältige kulturelle

und politisch linke Veranstaltungen in der Stadt hat.

Auf die Frage, was er musikalisch unterstütze und zu bewirken hoffe,

drückte sich Adil metaphernreich aus: Zwei Gesellschaften sollten sich ken-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 171

nen lernen und wie Bäume zusammen in einem Wald leben65. Des Weiteren

sagt er:

»Die Welt gehört allen Menschen. Alle positiven Sachen dieser Welt gehö-

ren uns allen. Wenn man gute Sachen zueinander bringt und davon eine

gemeinsame Kunst entwickelt, dann ist es ein Gewinn für die Menschheit.

Es kann helfen, Tabus abzuschaffen.«

Die Rolle der Musik sei hierbei nicht zu unterschätzen.

Von seiner politischen Gesinnung her betrachtet sich Adil als linksgerich-

teten Demokraten. Er betont, nicht Mitglied einer Partei zu sein; die Weltan-

schauung des Humanismus liege ihm am meisten. Musik als Kunst sei ihm

wichtig, aber er achte darauf, keine reine Unterhaltungsmusik zu machen.

Seine Musik richte sich gegen Hass, Armut und wilden Kapitalismus.

Neben Adils Kooperationen mit deutschen Institutionen und deutschen

Orchestern und Chören der klassischen Musik – beispielsweise berichtete er

von einer Zusammenarbeit mit dem »Berliner Konzert Orchester« und dem

»Berliner Konzert Chor« – sind auch jene mit Institutionen der Türkei viel-

fältig. So lud er beispielsweise einen Dirigenten vom staatlichen Konservato-

rium in Izmir als Gastdirigenten ein. Auch für das zehnjährige Jubiläum der

Musikakademie 2009 im Tempodrom ließ er Musiker/-innen aus der Türkei

einfliegen und stellte ihnen Begleitmusiker/-innen aus Deutschland zur Ver-

fügung. Er betont jedoch, sich keinesfalls nur auf Kooperationen zwischen

Musikschaffenden verschiedener Herkunft innerhalb Deutschlands und Ko-

operationen zwischen Kunstschaffenden in Deutschland und in der Türkei

beschränken zu wollen, und führt als Beispiel für eine andere internationa-

le Zusammenarbeit seine Kooperation mit einem Dubliner Collegechor sowie

ein gemeinsam mit einem Hamburger Sinfonieorchester gespieltes Konzert

in Helsinki an. Seine Motivation hierbei beschreibt er wie folgt:

»Menschen, die kulturell und künstlerisch interessiert sind, werden selten

Rassisten. Ich glaube, das ist selten. Musik ist eine Natur. DasWichtigste ist,

die Kunstmit den Träumen zu vereinen, ein Bild zu schaffen, dieGesellschaft

zu motivieren, sich zu bilden.«

In diesem Sinne organisiert er auch Konzerte, mit denen er die alevitische

Musik und die Sufi-Musik in der deutschen Gesellschaft bekannter machen

65 Mit dieser Formulierung bezieht Adil sich auf Nâzim Hikmets Gedicht »Davet« (dt. Ti-

tel: »Die Einladung«).

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

möchte. Er beschrieb mir einen solchen Konzertabend in der Philharmonie

und die hierauf gefolgten interessierten Nachfragen, die er vom herkunfts-

deutschen Publikum erhalten habe.

Adil sagt zudem, dass Tanz sich seiner Erfahrung nach gut eigne, um

Unterschiede der anatolischen Kulturen untereinander zu visualisieren, und

konstatiert, Semah-Aufführungen hätten einen entscheidenden Beitrag zum

Bild des Alevitums in der deutschen Gesellschaft geleistet. Die Stellung des

Alevitums in Deutschland hat sich seiner Meinung nach durch Kulturveran-

staltungen bereits stark verbessert.

4.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen

Die Interviews mit den türkischstämmigen alevitischen Interviewpartnern

lassen bereits einige Antworten auf meine drei Forschungsfragen zu, welche

hier präsentiert werden sollen.

4.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren

Kemal Dinç und Adil Arslan antworten beide auf meine Frage, ob sie sich

wünschen, mit Musik politisch zu kommentieren, dies eher nicht zu beab-

sichtigten.

Kemal berichtet, er sei früher durchaus aktiv in der linken Musikszene

gewesen, wolle nun aber nicht mehr politisch mit Musik handeln, eher philo-

sophisch. Auch Adil trat in seiner Jugend viel in explizit politisch linken Kon-

texten auf, sagt jedoch heute, seinmusikalisches Engagement sei nur indirekt

als politisch zu begreifen, da er sich als Humanist gegen die großen Probleme

derMenschheit wie Hass, Armut und Kapitalismus richte. An aktuellen politi-

schenGeschehnissen orientieren sich beideMusiker nicht, dennoch hoffen sie

auf eine gewisse Beeinflussung der Gesellschaft durch ihre Musik. Dies inter-

pretiere ich im weiteren Sinne durchaus als politisches Engagement; von den

beiden Interviewpartnern wurde das eigene Handeln jedoch nicht als spezi-

fisch politisch angegeben.

Möglicherweise spielt bei der Definition politischen Engagements die Zu-

gehörigkeit zum Alevitum eine Rolle. Scheinen die zwei Musiker aus meiner

Sicht politisch zu agieren, so handelt es sich für sie selbst offensichtlich eher

um eine grundsätzlichere Haltung. Dreßler formuliert:

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 173

»[Manche] definieren Alevitum ohne Bezug auf Religion, begreifen es als ei-

ne Philosophie und Lebenseinstellung bzw. Art und Weise der Lebensfüh-

rung, die sowohl spezifisch anatolische als auch universal humanistische Zü-

ge aufweise.«66

Die Verkörperung »universal humanistischer Züge« wird in der Tat in den

Biographien beider Musikschaffender deutlich. Niemand sonst aus der Grup-

pe der Interviewten antwortete auf meine Frage nach demWunsch, mit Mu-

sik politisch zu kommentieren, auf diese Art und Weise. Während alle ande-

ren schlichtweg bejahten oder verneinten, bewegen sich Kemal und Adil in

einer Grauzone.

4.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitys

aus der Türkei in Deutschland

Kemal Dinç und Adil Arslan sind in Deutschland in intellektuellen Kreisen

unterwegs, in der Lehre und in der Organisation des Kulturlebens tätig und

somit in der Lage, ausführlich und differenziert ihre Möglichkeiten der Ge-

sellschaftsbeeinflussung in Deutschland zu betrachten.

In Kemals Darstellungen ist die deutsche Gesellschaft wissbegierig. Er be-

richtet, wie ihm häufig vom herkunftsdeutschen Publikum Fragen zur Bağla-

ma gestellt würden, allerdings auch, dass er in seiner langjährigen Lehre-

Praxis erst einen einzigen herkunftsdeutschen Bağlama-Schüler gehabt habe.

Er beschreibt die Deutschen als gastfreundlich, bemängelt jedoch, dies füh-

re manchmal dazu, dass sie bei schlecht präsentierten Musiktraditionen aus

der Türkei begeistert applaudieren würden, und entlarve somit, wie wenig

sie davon wirklich verstünden. Für ihn zählt somit nicht nur, dass bei Kon-

zerten herkunftsdeutsches Publikum anwesend ist und sich erfreut über die

Musik zeigt, sondern auch, dass die Kenntnis über die Musikkulturen in der

Gesellschaft mit der Zeit besser wird. Er wünscht sich, dass die deutsche Öf-

fentlichkeit die Musiker/-innen mit biographischem Bezug zur Türkei ernst

genug nimmt, um sich die Mühe zu machen, gute von schlechten Aufführun-

gen unterscheiden zu lernen. Wichtig ist ihm nach, dass sie häufiger Musik-

veranstaltungen der Art besuchen, um Vergleiche ziehen zu können.

Adil engagiert sich aktiv für das Bild des Alevitums in der deutschen Ge-

sellschaft durch die Organisation von Musikveranstaltungen im großen Rah-

66 Dreßler 2013: 15.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

men. Herkunftsdeutsche sind auf seinen Konzerten viel zugegen und stellen

auch hier, wie er berichtet, interessiert Fragen. Allgemeinhin glaubt er an

die Möglichkeit, verschiedene Kulturen durch Musikveranstaltungen einan-

der näher zu bringen, und begründet dies damit, dass hierbei Tabus abgebaut

werden könnten. Die gesellschaftliche Stellung des Alevitums in Deutschland

habe sich so bereits stark verbessert – insbesondere jedoch auch aufgrund

der Gemeinsamkeiten der Gemeinschaft mit westlichen Kulturen. Für die

Ähnlichkeiten interessieren sich die Herkunftsdeutschen Adils Einschätzung

nach besonders stark.

4.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei

Kemal Dinç und Adil Arslan sind beide bereits mit musikalischen Produktio-

nen in der Türkei erfolgreich gewesen, wodurch ihnen ein Zugang zum Kul-

turleben dort samt den Möglichkeiten einer Beeinflussung dessen offen steht

bzw. stünde.

Adil Arslan, welcher im Jahr 1986 sein Album »Batı-Doğu Divanı« als eine

Synthese von klassisch-europäischer und anatolischer Musik veröffentlich-

te, sagt aus, hiernach Anrufe aus der Türkei erhalten zu haben: Studierende

der Musik hätten Fragen an ihn gehabt und die Komposition musikwissen-

schaftlich ausgewertet. Er sei um Interviews gebeten worden und habe viel

Lob, u.a. vom Präsidenten des präsidentiell-sinfonischen Orchesters Ankara,

erhalten. Die Leute hätten ihm gegenüber zudem ausgesagt, mehr Konzerte

der Art komponieren zu wollen. Doch trotz vorangegangener Erfolge konzen-

triert sich Adil heute nicht auf eine musikalische Beeinflussung der Türkei.

Kemal hingegen tritt auch heute noch häufig in der Türkei auf, kooperiert

darüber hinaus mit einem Bağlama-Bauer in Istanbul und ist im Gespräch

mit Einrichtungen der Lehre wie dem erwähnten Institut in Tunceli/Dersim.

Er ist zudem der einzige der Interviewten, welcher beim Interview im Ju-

li 2015 angab, später gerne wieder in der Türkei leben zu wollen. Mit den

Möglichkeiten, die sich ihm dort bieten als Musiker, der in Deutschland auf-

gewachsen und seit vielen Jahren in unterschiedlichen europäischen Ländern

aktiv ist und ursprünglich aus einer alevitischen Familie stammt, scheint er

weitestgehend zufrieden zu sein – er sieht hier einen Platz für sich in der

Zukunft, und zwar trotz der aufgeführten Merkmale durchaus als Insider des

Kulturlebens der Türkei.

Kemal Dinç und Adil Arslan berichten beide nicht von Zensurerfahrun-

gen in der Türkei. Dies steht in Kontrast zu den Einschätzungen meiner kur-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 175

dischen Interviewpartner/-innen zu ihren aktuellen und zukünftigen Mög-

lichkeiten dort. Kemal versucht weniger, sein Herkunftsland von außen zu

beeinflussen als als Teil dessen. Adil entschied sich dagegen, dort weiterhin

zu wirken – dies geschah jedoch im Gegensatz zu den kurdischen Interview-

ten freiwillig und nach beachtlichem Erfolg dort. Er lebt mittlerweile schon

lange in Deutschland, seine Karriere hier läuft sehr gut, die Kontakte in der

Türkei verfolgte er mit der Zeit weniger intensiv. Die Freiwilligkeit der Ent-

scheidung begünstigte sicherlich, in Frieden mit der Karriere in der Türkei

abzuschließen.

Adil Arslan und Kemal Dinç sind beide – so wie auch Kemal Sahir Gürel

(siehe zu ihm Kapitel 2.3.1) – in der Türkei und in Deutschland erfolgreich

und können von Projekt zu Projekt selber entscheiden, welche der sich bie-

tenden Gelegenheiten sie lieber verfolgen möchten. Im Gegensatz zu Kemal

Sahir Gürel sind beide aber auch in die institutionelle Organisation des Mu-

siklebens in Deutschland involviert, sodass sich für sie in Deutschland sehr

viele reizvolle Gelegenheiten ergeben. Bei Adil, welcher selbst Gründer und

Leiter einer solchen Institution ist, übertreffen die Möglichkeiten, die sich

ihm zur Selbstverwirklichung in Deutschland bieten, mittlerweile jene in der

Türkei. Die Türkei ist und war für meine beiden türkischstämmigen aleviti-

schen Interviewpartner daher keine unerreichbare ehemalige Heimat, son-

dern ein Land realistischer Berufsoptionen, bezüglich derer es immer wieder

Abwägungen zu treffen galt bzw. gilt.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454763-004 - am 14.02.2026, 16:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

