
https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EddaWillamowski

Zerrissene Zugehörigkeiten

EmotionsKulturen / EmotionCultures Band 8

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Editorial

Die Reihe EmotionsKulturen / EmotionCultures versammelt Arbeiten, die sich aktu-

ellen Fragestellungen der Emotionsforschung aus einer innovativen transdisziplinären

Perspektive annähern. Im Mittelpunkt stehen vornehmlich empirische Studien aus

dem Bereich der Sozial-und Kulturanthropologie, die – in jeweils enger theoretischer

und/oder methodischer Verzahnung mit weiteren Disziplinen – Prozesse der sozialen

und kulturellen Modellierung von Emotionen und Affekten untersuchen.

Zentrale Themenspektren betreffen die Genese emotionaler Ordnungen in ihrem

Wechselspiel mit sozio-kulturellen, historischen und politischen Strukturen.Die Reihe

spannt dabei den Bogen von der Sozialisation von Emotionen in der Kindheit bis zu

deren Transformation im Alter und schließt damit auch konfliktive Rekonfigurationen

des Emotionalen vor demHintergrund veränderlicher Lebensbedingungenmit ein. Ein

besonderer Schwerpunkt liegt auf denmit Migrations-, Globalisierungs- und Transna-

tionalisierungsprozessen verbundenen emotionalen und affektiven Dynamiken.

The series EmotionCultures is a collection of works centered around current questions

raised in interdisciplinary and innovative research on emotions. At the core are empiri-

cal studies from Social and Cultural Anthropology that analyze processes of social and

cultural modeling of emotions – always in close theoretical as well as methodological

connection to various other disciplines.

Key topics concern the generation of emotional codes in interactionwith socio-cultural,

historical, and political structures. Thus, this series ranges from the socialization of

emotions in childhood to their transformation with increasing age. It incorporates

reconfigurations of emotions against the backdrop of changing life conditions. Fur-

thermore, a particular focus rests upon the emotional dynamics inherent to processes

of migration, globalization, and transnationalization.

Die Reihe wird herausgegeben von Birgitt Röttger-Rössler und Anita von Poser.

Editorial Board:

Prof. Dr. Helene Basu, Ethnologie, Universität Münster

Prof. Dr. Dr.Thomas Fuchs, Psychiatrie & Philosophie, Universität Heidelberg

Prof. Dr. Douglas Hollan, Cultural Anthropology, UCLA

Prof. Dr. Heidi Keller, Psychologie, Universität Osnabrück

Prof. Dr. Christian von Scheve, Soziologie, FU Berlin

Dr.Maruška Svašek, Social Anthropology, Queens University Belfast

Edda Willamowski (Dr. phil.), geb. 1986, ist Postdoktorandin an der Martin-Luther-

Universität Halle-Wittenberg am Seminar für Ethnologie. Die Forschungsschwerpunk-

te der Sozial- und Kulturanthropologin sind Psychologische und Phänomenologische

Anthropologie mit einem Fokus auf Mobilität, Schweigen und Gesundheit in transkul-

turellen Lebenswelten des »vietnamesischen Berlins«.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Edda Willamowski

Zerrissene Zugehörigkeiten

Schweigen, Erinnern und Affekte

in vietdeutschen Lebenswelten

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dieses Buch ist eine überarbeitete Version der im Jahr 2022 verteidigten Dissertation

mit dem Titel »Zerrissene Zugehörigkeiten. Schweigen, Erinnern und Affekte im Leben

älter werdender vietnamesischer Geflüchteter in Berlin«, Freie Universität Berlin, Fach

Sozial- und Kulturanthropologie.

Diese Publikation ist im Sonderforschungsbereich 1171 »Affective Societies – Dy-

namiken des Zusammenlebens in bewegten Welten« der Freien Universität Berlin

entstanden, welcher von der Deutschen Forschungsgemeinschaft unter der Projekt-

nummer 258523721 gefördert wird (2015-2027).

Die Open Access Publikationwurde gefördert durch den Publikationsfonds derMartin-

Luther-Universität Halle-Wittenberg.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

DieDeutscheNationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in derDeutschenNatio-

nalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über https://dnb.dn

b.de/ abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz (BY-
SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbei-
tung,Vervielfältigung undVerbreitung desMaterials in jedemFormat oderMedium für beliebi-
ge Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter derselben Lizenz wie das
Original verbreitet wird.
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B.
Schaubilder,Abbildungen,FotosundTextauszügeerfordert ggf.weitereNutzungsgenehmigun-
gen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2025 im transcript Verlag, Bielefeld

© Edda Willamowski

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld

Umschlagabbildung: HoàThu

Druck: ElandersWaiblingen GmbH,Waiblingen

https://doi.org/10.14361/9783839476239

Print-ISBN: 978-3-8376-7623-5 | PDF-ISBN: 978-3-8394-7623-9

Buchreihen-ISSN: 2511-7459 | Buchreihen-eISSN: 2702-9115

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

transcript Verlag | Hermannstraße 26 | D-33602 Bielefeld | live@transcript-verlag.de 

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://doi.org/10.14361/9783839476239


Dieses Buch beruht auf Lebensgeschichten in undmit Zerrissenheit. Es werden Inhalte erinnert

und thematisiert, die schmerzhaft, gewaltvoll und belastend sind.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhalt

Danksagung ................................................................................... 11

Anmerkungen zum Text ....................................................................... 13

1 Einleitung................................................................................. 17

1.1 »Dir darf ich das erzählen, aber sonst spricht keiner darüber«.............................. 17

1.2 Ziele der Arbeit und wissenschaftliche Verortung ........................................... 21

1.3 Die Kapitel ............................................................................... 28

Teil I

Annäherung an zerrissene Zugehörigkeiten

Einführung Teil I ............................................................................. 33

2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz.............. 35

2.1 Theoretische Grundlagen ................................................................. 35

2.1.1 Nicht-/Zugehörigkeiten ............................................................ 36

2.1.2 Gefühl, Emotion und Affekt ........................................................ 37

2.1.3 Schweigen und Erinnern ........................................................... 40

2.2 Zerrissenheit im Spannungsfeld von Schweigen und Erinnern .............................. 44

2.2.1 In Relationen ...................................................................... 45

2.2.2 Mit den Sinnen ..................................................................... 48

2.2.3 In Raum und Zeit.................................................................... 51

3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung .......................................... 55

3.1 Zugänge zum Phänomen des Fühlens...................................................... 56

3.1.1 Mitbewegen ........................................................................57

3.1.2 Mit(er)leben und Mitfühlen.......................................................... 59

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3.2 Die methodische Perspektivierung zerrissener Zugehörigkeiten ............................. 61

3.2.1 Sample und Wahl der Forschungsteilnehmenden ..................................... 61

3.2.2 Phänomenologische Go-Alongs und Schweigen ..................................... 63

3.2.3 Verortetes, verkörpertes Wissen.................................................... 70

3.2.4 Gespräche und Sprechen über das Schweigen ...................................... 73

3.3 Bewegende Forschung: Eine Selbstreflexion .............................................. 76

Zusammenfassung Teil I ..................................................................... 81

Teil II

Der Blick zurück

Einführung Teil II............................................................................. 85

4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten ........................................... 87

4.1 Vietnam, der Duft der Heimat und Momente irritierter Zugehörigkeit ....................... 87

4.1.1 Zugehörigkeiten und Entfremdungsmomente (1945-1954) ............................ 88

4.1.2 Innere und äußere Zerrissenheit (1954–1964) ........................................ 92

4.1.3 Irritierte Zugehörigkeiten zwischen Mangostanen und verbrannter Erde (1964–1975) .. 99

4.2 – Brüchige Zugehörigkeiten und Schritte in das Schweigen (1975–1979) .......... 107

4.2.1 Stille, Stillstand und Schweigen ....................................................108

4.2.2 Institutionalisierung von Nicht-Zugehörigkeit ....................................... 114

4.3 Der Schnitt – zerreißende Zugehörigkeiten (1979–1985) ..................................... 121

4.3.1 »Einfach nur raus« – der gefühlte Druck vor der Flucht ............................123

4.3.2 Körper, Schweigen und das Meer ...................................................130

4.3.3 Die Rettung derer, die das Meer erreichten .........................................135

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess ....................... 141

5.1 Die Komplexität des Ankommens ......................................................... 142

5.1.1 Strukturelle Dimension der Ankunft ................................................ 142

5.1.2 Gefühlte Dimension der Ankunft .................................................... 149

5.1.3 Exkurs an die Küste: Ankommen in Norden-Norddeich .............................. 157

5.2 Die Aushandlung von Zugehörigkeiten ..................................................... 161

5.2.1 Zerrissenheit als (verbindendes) Gefühl ............................................ 162

5.2.2 Gefühlte Zugehörigkeiten und der Umgang mit Zerrissenheit ........................168

5.2.3 Umkämpfte Zugehörigkeiten nach der Wende ....................................... 175

Mất Nước 

Zusammenfassung Teil II ....................................................................185

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Teil III

Wenn die Vergangenheit nicht aufhört

Einführung Teil III ............................................................................189

6 Zerrissene Zugehörigkeiten ............................................................. 191

6.1 Affektiver Lebensverlauf 1: Der Blick nach vorn ........................................... 192

6.1.1 Leben und Schweigen in Krisen ....................................................193

6.1.1.1 Kindheit und Krieg: Die Normalität des Schweigens .........................193

6.1.1.2 Eine Frage des Überlebens: Schweigen als Notwendigkeit ..................198

6.1.1.3 Immer weiter: Schweigen als verfestigter Habitus ......................... 204

6.1.2 Phänomenologie des Schweigens ................................................. 208

6.1.2.1 Emische Perspektive auf ein zerreißendes Schweigen ..................... 208

6.1.2.2 Sprechen über das Schweigen .............................................212

6.1.2.3 Schweigen als Scharnier ...................................................219

6.2 Affektiver Lebensverlauf 2: Der stille Körper .............................................. 225

6.2.1 Leben und Schweigen in Krisen ................................................... 226

6.2.1.1 Die kindliche Wahrnehmung von Gefahr ................................... 227

6.2.1.2 Die affektive Dimension der Angst .........................................231

6.2.1.3 Zwischen Mobilität und Schweigen ........................................ 237

6.2.2 Phänomenologie des Schweigens ................................................. 242

6.2.2.1 Das Leben als Chaos ...................................................... 242

6.2.2.2 Reflexion des Schweigens im psychotherapeutischen Prozess.............. 244

6.2.2.3 Praktische Übertragung: Flexibles Schweigen ............................. 250

6.3 Ambivalenzen des Schweigens und Ambivalenzen der Zugehörigkeit ...................... 258

7 Schweigen, Erinnern und Affekte ...................................................... 263

7.1 Das geteilte Emotionsrepertoire und die nicht erzählbaren Erinnerungen .................. 263

7.2 Dimensionen des Schweigens und Erinnerns ............................................. 270

7.3 Die Bürde der Frage und die Last der Erinnerung ......................................... 278

Zusammenfassung Teil III................................................................... 285

8 Fazit .................................................................................... 289

Abbildungsverzeichnis ...................................................................... 303

Literatur- und Quellenverzeichnis .......................................................... 305

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Danksagung

Die vorliegende Arbeit über zerrissene Zugehörigkeiten, Schweigen, Erinnern und Af-

fekte in vietdeutschen Lebenswelten beruht auf einer Forschung, die ich zwischen 2016

und 2019 in Berlin durchführte. Mein Dank gilt an erster Stelle meinen Gesprächspart-

ner:innen, die sich mit Offenheit, Freundlichkeit und Neugier mit mir trafen und mir

ihre Zeit und ihr Vertrauen schenkten. Ich bedanke mich für die vielen Stunden, in de-

nen ich von ihnen lernen, ihnen zuhören und immer wieder nachfragen durfte. Ich hof-

fe, dass Sie sich mit dieser Arbeit wertgeschätzt fühlen. Nicht zuletzt danke ich für die

freundliche Bereitstellung des Luftgurkenfotos, das dieses Buch ziert.

Meine langzeitliche ethnografische Untersuchung führte ich in den Lebens- und

Erfahrungswelten von älter werdenden Personen mit vietnamesischen Fluchtbezügen

in Berlin durch. Entwickelt hat sich diese aus den anthropologisch-psychiatrisch-psy-

chologischen Forschungsprojekten »Affektive Anstrengungen der Migration. Süd- und

nordvietnamesische Lebenswelten im geteilten und wiedervereinten Berlin« und »Af-

fekte und Institutionalisierungsprozesse in vietnamesischen Carescapes Berlins«.

Eingebettet waren die Projekte in dem DFG-geförderten Sonderforschungsbereich 1171

Affective Societies – Dynamiken des Zusammenlebens in bewegtenWelten an der Freien Univer-

sität Berlin (Laufzeiten 2015–2019, 2019–2023).Der Ausgangspunkt war die sprach- und

kultursensible psychiatrische Spezialambulanz für vietnamesische Migrant:innen am

Campus Benjamin Franklin der Charité – Universitätsmedizin Berlin.

Während ich im Sommer 2019 mit meiner Doktormutter Prof. Dr. Anita von Poser

durch die Gänge der Charité eilte und über meine Arbeit sprach, guckte sie mich auf

einmal verwundert an und fragte, ob es mir eigentlich bewusst sei, dass wir uns immer

inBewegungüber die Arbeit unterhielten.Bewusstwar esmir nicht, aber es passte. Phä-

nomenen inBewegung, so lernte ich es aus der Zusammenarbeitmit ihr, gehtman inBe-

wegung nach; Gedanken entwickeln sich, indemman sie aus verschiedensten Perspekti-

ven ansteuert.Mit diesemEindruck richtet sichmein Dank an Prof. Dr. Anita von Poser,

die mich ermutigte, mich der Forschung mit allen Sinnen hinzugeben. Sie gab wichti-

ge Impulse, um meine empirischen Beobachtungen und theoretischen Überlegungen

zu schärfen. Ich nahm es als enormes Privileg wahr, mit ihr arbeitend, forschend und

schreibend lernen zu dürfen. Auchmöchte ichmeiner Zweitgutachterin Prof.Dr. Birgitt

Röttger-Rössler meinen aufrichtigen Dank aussprechen, die mir in den richtigen Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

menten riet, dranzubleiben oder loszulassen und so meine theoretische und ethnogra-

fische Beweglichkeit und Beharrlichkeit förderte.

Diese Arbeit begannmit der engagierten Projektarbeit, in dem sechs Forschende der

Sozial-undKulturanthropologie,PsychiatrieundPsychologiederFragenachgingen,wie

älter werdende Personen, die vorwiegend in den 1980er Jahren über Flucht oder Ver-

tragsarbeit in das ehemaligeWest- bzw. Ost-Berlin gekommen sind, emotionale Krisen

im Alltag erlebten und artikulierten. Mein ausdrücklicher Dank gilt den Projektleiten-

den Prof. Dr. Anita von Poser, Prof. Dr. med. Thị Minh Tâm Tạ und PD Dr. med. Eric

Hahn sowie meinen geschätzten Projektmitarbeitenden Dr. Thị Main Hương Nguyễn

und Jörg-ChristianLanca fürdie bereicherndeZusammenarbeit, kritischenRückfragen,

konstruktiven Reflexions- und Interventionsrunden. Max Müller und Thị Quỳnh-Như

Trần danke ich für ihre wertvolle Unterstützung in der letzten Arbeitsphase.Mein Dank

gilt auchThị PhươngThúyNguyễn,Nadia Jula Schwedler, Anne Ebert, Julia Demirdizen,

DạMyĐào sowie denKolleg:innender sprach- und kultursensiblenVietnam-Ambulanz.

Von unschätzbarem Wert war der Austausch mit den Kolleg:innen des Sonderfor-

schungsbereichs Affective Societies, der mir mit inspirierenden Kaffeepausen, einem kri-

tischen Blick auf die Konzeptarbeit undmotivierendenMetaphern zum Schreiben einer

Doktorarbeit in Erinnerung bleiben wird.Meine Doktorarbeit entstandmit der finanzi-

ellen Unterstützung der DFG, welche es mir ermöglichte,Wendungen im Feld und Fra-

gen in trans-/nationalen Forschungsbezügen dynamisch nachzugehen und meine Er-

gebnisse und Hypothesen auf internationalen Konferenzen diskutieren und weiterent-

wickeln zu dürfen. Die Arbeit schrieb ich in einer kollaborativen Runde gleichgesinnter

Doktorandinnen,die eine fürsorglicheSchreibgemeinschaftwurde.Was für einPrivileg!

Neben den treibenden Kräften braucht es Energiezufuhren. Ich bedanke mich bei

meinenEltern für ihreZuversichtund ihr »mokdatman«.MeinerSchwiegermutterdan-

ke ich für ihre Ausdauer, mit der sie das Manuskript korrigierte. Ich danke Magdalena

Uçar, die mir auf den letzten zähenMetern vergewisserte, dass es eine Ziellinie gibt, Ja-

na Baumgarten und Linn Leißner für ermutigende Gespräche, Milana Momčilović und

Ramona Swhajor für ganz viel Kraft und Perspektivwechsel.Meinememotionalen Anker

danke ich zuletzt. Nils, dein Vertrauen ermutigte mich loszugehen und half mir anzu-

kommen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Anmerkungen zum Text

In dieser Arbeit nenne ich keine Klarnamen. Meine Vorsicht begründe ich mit dem Be-

wusstsein, meine Forschung in einem vulnerablen Feld zu einer Thematik begonnen zu

haben, die gerade unter älteren Personen stigmatisiert ist. Einige Gesprächspartner:in-

nen aus der vielfältig vernetzten Gemeinschaft nannten Gründe,warum sie ihre Krisen-

erfahrungen nicht öffentlich adressierten und nicht namentlich genannt werden woll-

ten. Andere lebtenmir vor, dass es wichtig ist, für Krisenerfahrungen zu sensibilisieren.

Diese vielfältigenMotive herauszuarbeiten, ist mein Anliegen.

Die verwendeten Namen sind Pseudonyme. Diese beziehen sich auf einen mar-

kanten Moment unseres Gesprächs oder eine mir aufgefallene Charaktereigenschaft

der Person. Um die persönliche Integrität meiner Gesprächspartner:innen zu wahren,

erlaubte ich mir, einzelne biografische Details – sofern nicht relevant für die Aussage –

abzuändern. Die Namen werden begleitet von vietnamesischen Pronomina, die ich

der relationalen Gesellschaftsstruktur Vietnams entsprechend in Relation zu mir (ego,

*1986) und den Geburtsjahrgängen meiner Eltern (*1955 und *1956) erstellte: Männliche

oder weibliche Personen, die älter als meine Eltern sind, tragen vor ihrem Namen das

Pronomen bác, jüngere männliche chú und jüngere weibliche Personen cô. Meine Ge-

sprächspartner:innen wurden zwischen 1939 und 1972 geboren. Statt der Angabe des

Geburtsjahres habe ichmich dazu entschieden, das jeweilige Alter während des Gesprä-

ches zu benennen. Daneben führte ich Gespräche mit Personen, die jünger als ich sind.

Nach dem genannten Muster würde ich sie als em ansprechen. Darauf verzichte ich,

weil diese Personen in Deutschland geboren und sozialisiert wurden und ich empfand,

dass ein Pronomen hier eine Distanz evozieren würde, die ich in den Gesprächen nicht

wahrnahm. Hingegen nutze ich die Pronomina bei Gesprächspartner:innen, die in

Vietnam sozialisiert wurden, als Zeichen des Respekts.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Pseudonym Geschlecht Tätigkeit Bedeutung

bác Dũng m Rentner Tapferkeit

cô Tuyết w Berufstätige Schnee

chú Bưu m Arbeitssuchender Anführer

côHoa w Arbeitssuchende Blüte

bác Trang w Rentnerin intelligentesWesen

cô Anh Thu w Berufstätige Frieden

chú Thành m Berufstätiger ehrlich

bác Thảo w Rentnerin respektvoll

bác Luân m Rentner von hoherMoral

chú Chung m Berufstätiger intelligent

côHiền w Hausfrau sanftmütig

Duyên w Studierende Anmut

bácHuy m Rentner erleuchtet

chúMinh m Berufstätiger licht, clever

chú Thuần m Berufstätiger rücksichtsvoll

chúHùng m Berufstätiger heroisch

Bảo m Studierender Schatz, Kostbarkeit

bác Tuân m Berufstätiger aufrichtig

cô Lan w Arbeitssuchende Orchidee

chúĐình m Berufstätiger stabil, friedliebend

chú Phu m Berufstätiger gesund, stark

cô Quỳ w Hausfrau wertvoll

cô Linh w Berufstätige gute Seele

chú Chính m Berufstätiger gerecht

chúHoàng m Berufstätiger golden

côMy Lan w Berufstätige lieblich

ThúyMy w Berufstätige anmutig

chú Kiên m Berufstätiger entschlossen

côHà w Berufstätige sanfte Persönlichkeit

chú Lương m Berufstätiger Weisheit

côHuyền w Berufstätige Schönheit

chú Phương m Berufstätiger intelligent, wachsam

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Anmerkungen zum Text 15

Für Ortsbezeichnungen nutze ich die vietnamesische Schriftform. Ausgenommen

davon sind der Ländername Vietnam (Viẹt̂ Nam) sowie die Städte Saigon (Sài Gòn) und

Hanoi (Hà Nội), für welche ich die eingedeutschte Schreibweise nutze.

Bevor ich meinen Blick auf eine schwer benennbare, weil nicht abgeschlossene Ver-

gangenheit richte,weise ich auf Folgendes hin: Diese Arbeit beruht auf empirischenDa-

ten,die ich als situativesWissen in bestimmten zeitlichenund räumlichenKontexten er-

hob.DiePerspektiven,ErfahrungenundWahrnehmungenmeinerGesprächspartner:in-

nen stehen imVordergrund.Die imSchweigenpräsenteVergangenheit,mit der ichmich

auf den folgenden Seiten beschäftige, ist eine, die meine Gesprächspartner:innen be-

schäftigt hält. Ich nehmemir die Freiheit, sie zu interpretieren.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung

1.1 »Dir darf ich das erzählen, aber sonst spricht keiner darüber«

Chú Bưu1 und ich traten aus dem Behandlungszimmer seiner Psychotherapeutin und

standen voreinander auf dem Flur in der Ambulanz. Eine Stunde zuvor hatten wir uns

inder sprach-undkultursensiblenpsychiatrischenSpezialambulanz für vietnamesische

Migrant:innen an der Berliner Charité, Campus Benjamin Franklin, kennengelernt. Seit

einigenMonaten arbeitete ich dort imRahmen eines interdisziplinären Forschungspro-

jekts. Es war Frühling 2016, draußen schien die Sonne. Chú Bưu hielt seinen Rucksack

in der Hand und wartete darauf, im Sekretariat für eine Terminvereinbarung aufgeru-

fen zuwerden.Voreinander stehend griff er das Gespräch aus demBehandlungszimmer

über seine Flucht aus Vietnam wieder auf, welches er zuvor mit der behandelnden Psy-

chotherapeutin und mir begonnen hatte. Chú Bưu ist einer von schätzungsweise zwei

Millionen Personen, die nach demKriegsende 1975 und der sogenanntenWiedervereini-

gung Vietnams versuchten, über das SüdchinesischeMeer zu flüchten (N.H. C.Nguyen

2013: 697). Er gehört einer Generation an, die heute 50 Jahre und älter ist. Er erzählte von

einer Situation auf dem Fluchtboot, von Verzweiflung, die begann, als das Trinkwasser

aufgebraucht war. Bis dahin hatte er mit klarenWorten und fester Stimme gesprochen.

Auf einmal sah er mich mit einem festen Blick an, kniff die Augen zusammen und sag-

te: »Dir darf ich das erzählen, aber sonst spricht keiner darüber.« Dann schaute er auf

seinen Rucksack und sagte in einer tieferen Stimmfarbe:

Mein Onkel hat der Familie verboten, darüber zu sprechen. Wenn wir uns sehen, spre-

chenwir natürlich über Erinnerungen, aber nur über die guten. Eswerden keine Fragen

zur problematischen Vergangenheit gestellt, die Älteren wollen das vergessen. Aber

an manchen Tagen kommen die Erinnerungen wieder hoch und es wird schwer. (April

2016)

1 Die Namen meiner Gesprächspartner:innen sind Pseudonyme. Ich habe biografische Details zum

Schutz ihrer persönlichen Integrität abgeändert, ohne dadurch die Lebensgeschichten in ein ver-

fälschendes Licht zu setzen. Für eine Übersicht der Pseudonymisierung s. Anmerkungen zum Text.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Chú Bưus dargestellte Umgangsform hatte eine andere Dynamik als seine zuvor erzähl-

ten lebendigenErinnerungen.Erwählte seineWortemitBedacht, sprach langsamerund

drückte das aus, worum es mir in dieser Arbeit geht: den Umgang mit etwas, das man

teilt und was einen verbindet; was man vergessen will, aber nicht kann. Meines Erach-

tens lässt sich dieses Phänomen mit einem von mir eigens gewählten Begriff bündeln:

zerrissene Zugehörigkeiten.

Mit diesem Begriff werde ich die Anwesenheit einer stillen und beschwiegenen, zu-

gleich jedoch körperlich präsentenVergangenheit imLeben älterwerdender vietnamesi-

scher Geflüchteter in Berlin analysieren und so die langfristigen emotionalen und affek-

tiven Folgen von Fluchterfahrungen aufdecken. Es wird sich zeigen, dass forcierte Mi-

gration sowohl individuell als auch kollektiv anhaltende affektive Auswirkungen auf die

emotionale Lebensqualität im Alter hat. Diese Auswirkungen sind nach meiner Ansicht

nurdurchdieBetrachtungeines spezifischenSpannungsfeldes zwischenSchweigenund

Erinnern zu erklären.

Chú Bưu und andere Gesprächspartner:innen2 problematisierten das Schweigen

über die Vergangenheit in meinem Beisein immer wieder – ein von schmerzhaften

Erinnerungen durchzogenes Schweigen. Sie weckten mein Interesse, mehr über den

Zusammenhang von Zugehörigkeiten, Schweigen und Erinnern erfahren zu wollen. Ich

wollte verstehen, was es für Menschen wie chú Bưu gefühlsmäßig bedeutet, mir etwas

zu erzählen, das in anderen Kontexten scheinbar nicht benannt werden kann oder darf

und wie sich dies möglicherweise auf gefühlte Zugehörigkeiten auswirkt. Mich inter-

essierte, welche affektive Präsenz beschwiegene Erinnerungen im Alltag seiner sozialen

und emotionalen Erfahrungsgemeinschaft einnahmen. Im Vordergrund steht daher

der Zusammenhang von zerrissenen Zugehörigkeiten, Schweigen und Erinnern. Sie

sind Teil einer komplexen, auf differenten Migrations- und Ankunftsumständen beru-

henden, vietdeutschen3 Lebenswelt Berlins.4 In der öffentlichen Wahrnehmung gelten

Personen mit vietnamesischen Migrationsbezügen als gut integriert und unauffällig.

Dieser Wahrnehmung stelle ich die folgende Frage gegenüber: Welche Geschichten

lassen wir aus, wenn wir uns darauf verständigen, eine Geschichte zu erzählen?

Die bisherige Forschungslage über vietnamesische Geflüchtete in Deutschland

zeichnet das positiv stereotypisierende Bild »einer privilegierten Flüchtlingsgruppe«

2 Ich wähle den Begriff »Gesprächspartner:innen« statt des gebräuchlichen Terminus des:der Inter-

viewpartner:in, um einen nahen und fortdauernden Dialog zu beschreiben. Dieser zeichnete sich

durch eine ergebnisoffene, von beiderseitigem Interesse und Wertschätzung geprägten Konstel-

lation auf Augenhöhe aus.

3 DenBegriff »vietdeutsch« prägtenVanessa Vu undMinh Thu Tran (2021) in journalistischen Beiträ-

gen sowie zentral über ihren Podcast »Rice and Shine« als Selbstbezeichnung von in Deutschland

lebenden Personen mit vietnamesischen Migrationsbezügen.

4 Bis 1989 entwickelte sich in West-Berlin eine unabhängige Gemeinschaft. Parallel dazu fand eine

vertraglich zwischen der Deutschen Demokratischen Republik und der Sozialistischen Republik

Vietnam vereinbarte Arbeitsmigration nach Ost-Berlin statt (Ha 2020). Seit den 1990er Jahren di-

versifizieren Familiennachzug, Auslandsstudium, Ausbildungsabkommen, Wirtschaftsmigration

oder irreguläre Fluchtwege das Spektrum vietdeutscher Lebenswelten in Berlin und befördern ei-

ne dynamische Heterogenität (Đào & Behrens 2020: 14). Laut dem Amt für Statistik Berlin Bran-

denburg (2023) leben rund 37.000 Personen aus demHerkunftsgebiet Vietnam in Berlin. Für wei-

tere Angaben s. Kapitel 5.3.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 19

(Beth & Tuckermann 2008: 16), die ab 1978 im Rahmen des humanitären Kontingent-

flüchtlingsgesetzes in die Bundesrepublik Deutschland kam. Dieser Aufenthaltstitel

ermöglichte eine unbürokratische Aufnahme und den Ausblick auf eine dauerhafte

Bleibeperspektive mit Familiennachzug (Kleinschmidt 2013, 2017; Ha 2014; Bösch 2017;

Su&Sanko 2017; Beuchling 2019).Die BRDnahmbis 1990 45.779 Personen auf (Ha 2020),

ungefähr 2.500 von ihnen kamen bis 1990 nach West-Berlin (John 1997: 46). Zudem ist

diese Gruppe von Geflüchteten in der Öffentlichkeit unter den Bezeichnungen »Boat

People« oder »Bootsflüchtlinge« bekannt geworden. Ähnlich wie Bui (2003, 2017), Đào

und Behrens (2020: 13) oder D. T. Nguyen (2020) kritisiere ich diese Bezeichnungen

aber, da das Narrativ, das diesen Bezeichnungen inhärent ist, erst auf dem Höhepunkt

der Krise beginnt5: Im Zentrum stehen die in hochseeuntauglichen Booten flüchtenden

Menschen sowie das rettende Boot. Der Moment der Flucht steht auch in dieser Arbeit

im Fokus, jedoch lassen sich die Erfahrungen, die ich schildern und analysieren werde,

nicht auf diese eine Krise reduzieren. Die Erfahrung von chú Bưu begann nicht erst auf

demMeer. Auch betrachte ich den hier implizierten Schlusspunkt einer Flucht kritisch,

da es mir um die fortgeführten Denk-, Fühl- und Handlungsmuster einer schweren,

durch Krieg und Flucht gezeichneten Vergangenheit geht.

Das, was in dem erwähnten gängigen Narrativ fehlt, verdichtete chú Bưu in weni-

gen Worten genau genommen als eine komplexe, gefühlte Vergangenheit, die Teil des

Hier und Jetzt ist. Diese zeichne ich empirisch auf der Grundlagemeiner langzeitlichen

ethnografischen Feldforschung mit ihm und anderen Personen, die Ähnliches erlebten

unddiemir erlaubten,dasErlebte inder hier gewähltenFormwiederzugeben,detailliert

nach. Ich breche dabei auch das Narrativ einer scheinbar privilegierten Gruppe geflüch-

teter Personen auf Basis der Wahrnehmungen und Erinnerungen meiner Gesprächs-

partner:innen auf. In einem Zeitraum von vier Jahren (2016–2019) sprach ich in wieder-

holten Begegnungen mit 34 Personen, die zwischen 1939 und 1972 in Vietnam geboren

wurden. Sie einte, dass sie zwischen 1979 und 1986 im Rahmen des Kontingentflücht-

lingsgesetzes in die BRD kamen oder dass sie als engagierte Ehrenamtlichemaßgeblich

an dieser Ankunft beteiligt waren. Auch sprach ich mit einigen Personen, deren Eltern

diese Migrationserfahrungen gemacht hatten. Ihre Erfahrungen, Gefühle und Perspek-

tiven formen dasHerzstückmeiner Arbeit. In Begegnungen,Gesprächen undBewegun-

gen durch unterschiedliche soziale Räume gewährten meine Gesprächspartner:innen

mir Einblicke,wie sie und andere Personen, die vor rund 40 Jahren aus Vietnamgeflüch-

tet waren, in Berlin leben und älter werden,wie sie sich heute fühlen,wie sie ihren Alltag

gestaltenundwas sie bewegt.Wir sprachenüber ihreErinnerungenandenKrieg inViet-

nam,die Flucht,dasAnkommen sowie dasÄlterwerden inBerlin.Undwir sprachenüber

das Schweigen.

5 Es sei darauf hingewiesen, dass sichmeine Gesprächspartner:innen selbst oft als »Flüchtlinge« be-

zeichneten. Den Diskursen der Kognitionswissenschaften folgend, binde ich die Erkenntnis ein,

dass Sprache mit Deutungsrahmen einhergeht (vgl. Wehling 2017; Gümüsay 2020). Aus diesem

Grund verwende ich selbst statt der emischen Bezeichnung »Flüchtling« den Begriff »Geflüchte-

te«. Erstens möchte ich Assoziationen zu einer mit Diminutiven (-ling) einhergehenden Machtdi-

mension vermeiden. Zweitens entscheide ich mich für eine genderneutrale Formulierung.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Es entwickelte sich ein Bild zerrissener Zugehörigkeiten und damit eng zusammen-

hängenderMuster des Denkens, Fühlens undHandelns imKontext von Fluchtgeschich-

te. Schweigen kristallisierte sich dabei als zentrales und komplexes Phänomen heraus,

als eine Praxis, die verkörpert und verortet ist. Ausmeiner Sicht eignet sich hier als ana-

lytischer Zugang vor allem die psychologische Anthropologie. Das Gros rezenter Refugee

Studies beschäftigt sich mit forcierter Migration vor allem aus politisch-rechtlicher und

soziohistorischer Perspektive über z.B. eine »structural crisis of capitalism« (Glick Schil-

ler 2018: 207; Andersson 2018; vgl. Hage 2016). Neben medizinethnologischen Ansätzen

tritt auch die Bedeutung emotions- und affekttheoretischer Ansätze vermehrt auf das

Tableau (Willen 2019; Behnam Shad 2021). Die Kritik der Konzeptualisierung forcierter

Migration als »Krise« erweitert die Perspektive für »displacement as existential experi-

ence« (Lems 2016: 317) und »defining characteristic of everyday life« (Ramsay 2020: 386).

Diese Kritik floss wesentlich in die Formulierungmeiner zentralen Fragestellung ein, da

ich mit dichten ethnografischen Einblicken ein emisches Verständnis langfristiger Aus-

wirkungen von Krieg und forcierter Migration im Alltagsleben erarbeiten wollte. Statt

eines politischen oder rechtlichen Ausgangspunktes wähle ich eine psychologisch-an-

thropologische Perspektive, um nachzuzeichnen, wie Gefühle, Emotionen und Affekte

sich in Körper, in Erinnerungen und in das soziale Miteinander einschreiben.

Die psychologische Anthropologie nähert sich in besonderer Weise Fragen, wie der

Mensch sein Denken, Fühlen und Handeln in soziokulturellen Umgebungen entwickelt

und über den Lebensverlauf hinweg formt. Betrachtet wird also die Art, wie Menschen

zu sich und anderen in Beziehung stehen und wie sich das auf einer emotional-affek-

tiven, kognitiven und psychischen Dimension ausdrückt. In zeitgenössischen Debatten

wird u.a. untersucht, wie die Konzepte des Selbst, der Person und des Menschseins das

Erleben und Verhalten beeinflussen, explizite oder implizite Formen des verkörperten

und sinnlichenWissens hervorbringen oder wie sie in strukturelle Kontexte eingebettet

sindundz.B.Ungleichheiten festigen,undwiediese schließlich inVorstellungenvonGe-

sundheit undKrankheit einfließen (Csordas 1990;Wikan 1992; Jackson 1998; Casey&Ed-

gerton2005;Desjarlais&Throop2011; Tran2023). IchwerdemeineStudieanderSchnitt-

stelle von rezentenStudien zuBelonging (Pfaff-Czarnecka 2013;Wright 2015; Lädhesmäki

et al. 2016; Röttger-Rössler 2018;Mattes et al. 2019;Mattes& Lang 2021), derAnthropology

of Silence (Jackson 2004; Kidron 2009; Warin & Dennis 2009; Gammeltoft 2016; Dragojl-

ovic & Samuels 2023) sowie der Embodied und Emplaced Memories (Connerton 1989; Wise

2010; Kidron 2011; Pink 2015; Eastmond 2016; von Poser &Willamowski 2020) verorten.

Es wird sich zeigen, dass das Schweigen wie ein Scharnier agiert. Erinnerungen,

Emotionen und Affekte positionieren etwas Zerrissenes zueinander, bewegen oder blo-

ckieren es. Warum ist das wichtig? Weil ich Schweigen als einen Ausdruck zerrissener

Zugehörigkeiten betrachte, als einen Hinweis auf Erfahrungen von Krieg und forcierter

Flucht ebenso wie einen Versuch der sozialen, emotionalen und strukturellen Neuver-

ortung.Mal signalisiert Schweigen eine Handlungsmacht und bewusste Entscheidung.

Mal beschreibt es eine verdrängte Belastung.Die Bewegungen dazwischen ergründe ich

über Erinnerungen, die den Alltag affizieren, intensivieren und co-konstituieren. Über

diese Belastungen dringt wenig in die Öffentlichkeit, weder werden sie adressiert noch

wahrgenommen. Eine Erklärung deutet sich mit dem Narrativ der privilegierten Ge-

flüchtetengruppe an, die sich in der statistischen Kategorie »MenschenmitMigrations-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 21

hintergrund«auflöst.Aber esgehörtmehrdazu,umzuverstehen,wasmeineGesprächs-

partner:innen als Teil einer postmigrantischen Gesellschaft bewegt.

Ich gehe davon aus, dass das Schweigen eine soziale Praxis und eine primäre Migra-

tionsanstrengung ist. Über diese Perspektive werde ich eine komplexe und flexible Ge-

fühlspraxis herausarbeiten, die mit differenten Dynamiken, Facetten und Funktionen

einhergeht und die sich über den Lebensverlauf wandelt. Die Notwendigkeit, sich die-

sem Phänomen zuzuwenden, liegt in der Natur der Zeit: Der Großteil der Personen, die

aus Vietnam flüchteten und nach Deutschland kamen, ist heute älter als 50 Jahre, viele

sind bereits berentet. Die Frage, wie das eigene Leben verlaufen ist, wird in diesem Le-

bensabschnitt präsenter.Und die Frage der emotionalenQualität des Älterwerdens nach

der Flucht ist eine, die die Beschreibung einer privilegiertenGeflüchtetengruppe bedau-

erlicherweise offenlässt.

Die eingangs beschriebenen Eindrücke aus meiner ersten Begegnung mit chú Bưu

begleiteten mich in den folgenden Jahren und bei zahlreichen weiteren Treffen. In sei-

ner Aussage verdeutlichte chú Bưu, dass er erstens gute und erzählbare Erinnerungen

von schlechten und zu verschweigenden differenzieren konnte. Diese normative Ebe-

ne des Schweigens bezog sich auf spezifische Kontexte und Personen.Mich, eine damals

30-jährigeSozialanthropologinohne vietnamesischeMigrationsbezüge,bezogdasnicht

ein, denn mir durfte er das erzählen, wie er sagte. Zweitens deutete chú Bưu mit seiner

Aussage auf eine Erfahrungsgemeinschaft hin. Schweigen, als eine Praxis desNicht-fra-

gen-Dürfens und Vergessen-Wollens, beschreibt eine geteilte Umgangsform unter älter

werdenden Personen mit vietnamesischer Fluchtgeschichte. Drittens benannte er eine

diskursive Leerstelle zwischen den älteren Personen, die vergessenwollen, und den jün-

geren, die nicht fragen (dürfen).Das Schweigen zwischen denGenerationen begründete

er aneinemanderenTagdamit,dass »mandenZeitpunkt verpassthat,andemmanhätte

erzählen können«. Viertens wies er mich auf eine besondere Anstrengung hin: Schwei-

gen und Vergessen gelingen nicht immer. Aus dem Missverhältnis von chú Bưus Aus-

sage und der öffentlichenWahrnehmung seiner Erfahrungsgemeinschaft leiten sich die

Ziele dieser Arbeit sowie meine wissenschaftliche Verortung und meine zentralen For-

schungsfragen ab, auf die ich im Folgenden eingehe.

1.2 Ziele der Arbeit und wissenschaftliche Verortung

Das übergeordnete Ziel dieser Arbeit besteht darin, ein fundiertes Verständnis davon

zu erarbeiten, wie langfristige Folgen schwerer Vergangenheiten das Gefühl des In-der-

Welt-Seins sowie Praxen des Sich-zugehörig-Fühlens durchdringen. Wie gestalten

Menschen ihr Leben im Alter mit und trotz zerrissenen Zugehörigkeiten und welche

Rolle spielen Affekte, Körper und Räume für das Schweigen und Erinnern? Mit diesen

Fragen wende ich mich einem Forschungsdesiderat über die Lebens- und Erfahrungs-

welten älter werdender vietnamesischer Geflüchteter in Deutschland zu, und zwar

in dreierlei Hinsicht: Erstens lässt sich meine Arbeit als ethnografischer Beitrag zu

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

vietnamesischen Diasporen Berlins verstehen.6 Zweitens möchte ich bestehende so-

zialwissenschaftliche Ansätze zum Wandel von Emotionen in der Migration und im

Verlauf des Älterwerdens psychologisch-anthropologisch erweitern und präzisieren.

Drittens diskutiere ich mit meinem Verständnis zerrissener Zugehörigkeiten die Wirk-

mächtigkeit schwerer Vergangenheiten in Postkonfliktgesellschaften jenseits gängiger

Viktimisierungen und Traumadiskurse.

ZumerstenPunkt:MeineErgebnisse leistenEinblicke indieGefühlsweltenälterwer-

denderPersonenmit Fluchtbiografien,Einblicke,die bislangnoch fehlen (Ha2020).Laut

desRegisseurs undEssayistenDanThyNguyengehört die FluchtmeinerGesprächspart-

ner:innen»zueinerderunverarbeitetenGeschichtender zweitenHälftedes 20. Jahrhun-

derts« (2020: 406). Die Forschung zu vietnamesischen Diasporen in Deutschland wurde

lange vernachlässigt, obwohl Angehörige dieser Diasporen seit den 1970er Jahren Teil

sowohl west- als auch ostdeutscher Lebenswelten sind. Kritisch hinterfragt werden in

diesem Zusammenhang die vorwiegend aus historischer, ökonomischer und soziopoli-

tischerPerspektive beleuchtetenMigrationsbewegungenhinsichtlich stereotyperVerall-

gemeinerungen »der vietnamesischen Migrant:innen« oder einander ausschließender

Betrachtungen von Geflüchteten und sogenannten Vertragsarbeiter:innen (Hardy 2002;

Bui 2003; Ha 2012; D. T. Nguyen 2017). In neueren Publikationen rückt die Heterogeni-

tät von den sich ab den 1990er Jahren diversifizierenden vietdeutschen Lebenswelten in

den Fokus (Beth & Tuckermann 2008; Kocatürk-Schuster et al. 2017; Mai & Scheidecker

2020; VLab 2020; Vu & Tran 2021; Su 2022; Hoang et al. 2024). Auch bilden Studien zu

Bildungserfolgen der sogenannten zweiten Generation und Arbeiten zu den Konzepten

von Identität, Fürsorge, Religiosität sowie Erziehungsstilen einen wachsenden Korpus

an Forschungsliteratur (Beuchling 2003; Beuchling & Cong 2013; Röttger-Rössler 2017,

2018; El-Mafaalani&Kemper 2017; Röttger-Rössler&Lam2018: 72; vonPoser 2018, 2023;

Mattes et al. 2019; Müller 2020; vgl. Levitt & Schiller 2004). Darüber hinaus erweitert

die kritische Reflexion positiver Stereotypisierungen »gut integrierter und erfolgreicher

Migrant:innen« den Diskurs über strukturelle Diskriminierungen und einen dezidier-

ten anti-asiatischenRassismus7, der auf die Partizipations(un)möglichkeiten im postmi-

grantischen Alltag in der BRDhinweist (Q. Tran 2017; H.Nguyen 2023).8 Damit rückt die

6 Unter einer Diaspora verstehe ich eine Gemeinschaft, die auf der Grundlage einer unfreiwilligen

Exklusion aus dem heimatlichen Raum und Zerstreuung ihre eigenständige kulturelle Identität

über transnationale Netzwerke aufrechterhält (Pierre 2013).

7 Die Schreibweise nutze ich nach Hami Nguyen (2023: 16–20). Sie weist in ihremWerk Das Ende der

Unsichtbarkeit. Warum wir über anti-asiatischen Rassismus sprechen müssen darauf hin, dass die Be-

zeichnung »asiatisch« in Deutschland vornehmlich als homogenisierende Fremdbezeichnung für

Menschen aus China, Korea oder Vietnam genutzt wird und nicht im eigentlichen Sinn die geo-

grafische, religiöse oder kulturelle Vielfalt des Kontinents Asien wiederzugeben versucht. »Was

Menschen vereint, die von der Dominanzgesellschaft asiatisch gelesen werden, ist der strukturel-

le, institutionelle und alltägliche Rassismus, den sie erfahren.« (ebd.: 17; Hervorh. im Original).

8 Die Erwartungen an Fleiß und überdurchschnittlicher Leistungsfähigkeit führen nicht selten zu

Mikroaggressionen und Mechanismen der Ausgrenzung (Q. Tran 2017). »Der Mythos der Vorzei-

geminderheit macht strukturellen Rassismus nicht nur unsichtbar, sondern auch salonfähig« (H.

Nguyen 2023: 111). Auch setzt das Gegeneinanderausspielen vermeintlich »guter« gegen »schlech-

te« migrantische Gruppen diese herab, weil die Bewertung den paternalistischen Status der Do-

minanzgesellschaft erhält (ebd.: 102).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 23

Komplexität, diemit der Aushandlung vonZugehörigkeiten im transnationalen sozialen

Feld des »vietnamesischen Berlins« verbunden ist, stärker in denMittelpunkt.

Ferner wurde bisher kaum erforscht, wie die sogenannten humanitären Kontin-

gentgeflüchteten aus Vietnam, Laos und Kambodscha heute auf diese ersten Jahre

des Umbruchs zurückblicken. Diese diskursive Leerstelle lässt sich auf die in der Öf-

fentlichkeit dominierende und von mir bereits angesprochene Wahrnehmung meiner

Gesprächspartner:innen als Teil einer »privilegierten Gruppe« zurückführen. Genau

das zementiert ein Ungleichgewicht der Stimmen, die etwas über diese Geschichte9

zu erzählen haben. Als problematisch an dem dominierenden »Boat People«-Narrativ

bewerte ich auch die Gleichsetzung von Aspekten wie finanzielle Selbstversorgung

und/oder deutsche Staatsbürgerschaft mit guter Integration (s. Bösch 2019: 227–228),

weil diese Aspekte keine Aussagen zur gefühlten Lebensrealität anbieten. Zudem

verweist bereits die Gegenüberstellung von englischer/deutscher Bezeichnung »Boat

People«/»Bootsflüchtling« und emischen Selbstbezeichnungen auf einen signifikanten

Unterschied. Den Begriff thuyêǹ nhân übersetzt Bui mit »Menschen, die über das Meer

flüchteten« (2003: 98–99).10 Von meinen Gesprächspartner:innen hörte ich neben die-

sem als literarische Wortschöpfung bezeichneten Ausdruck eine weitere Formulierung:

Người vượt biên̉ bezeichnet »Menschen, die das Meer erreichten« bzw. »Menschen, die

die Grenze überquerten«. Was mir bei der Interpretation dieser Begriffe auffiel, war,

dass die vietnamesischen Varianten die Anstrengungen des fluchtartigen Verlassens

der Heimat miteinbezogen. Hier schwingt eine emotionale Konnotation mit. Diesen

Unterschied aufgreifend, kritisiere ich zudem, dass der Begriff »Boat People« die un-

terschiedlichen Herkunftsorte in Laos, Kambodscha und Vietnam verdeckt. Neben den

gut dokumentierten Ankunftsumständen von Seiten der BRD (Wolf 2007; Kleinschmidt

2013; Schaland & Schmiz 2016; Bösch 2017, 2019) erfahren wir jedoch wenig darüber, wie

sich die Lebensverläufe nach Ankunft und in ihrer Diversität weiterentwickelten.

Mit der Frage, wie gelebte und verkörperte Erfahrungen zerrissener Zugehörigkeit

das Gefühl des In-der-Welt-Seins prägen,wende ichmich subjektiven, sozialen und he-

terogenen Lebensverläufen zu, die in öffentlichen Debatten nicht genug berücksichtigt

werden. Sehr richtig verweist die reflexive Migrationsforschung darauf, die »Binnen-

perspektive sozialer Gruppen und Felder in Beziehung zu jenen Wissens- und Bedeu-

tungszusammenhängen zu setzen, in denen und durch die Migration als Phänomen in

Erscheinung tritt« (Nieswand & Drotbohm 2014: 2). In dieser Arbeit rekonstruiere ich

9 Ich weise an dieser Stelle auf die Vielzahl autobiografischer Auseinandersetzungen (u.a. Krall

2014; Nguyen-Brem2019; Tran 2021; vgl. Neudeck&Neudeck 2017) von ehemals aus Vietnamnach

Deutschland geflüchteten Personen hin, die abseits des wissenschaftlichen Diskurses existieren.

Der Fokus in diesen Werken liegt auf subjektiven Erfahrungen der Diskriminierung im sozialisti-

schen Vietnam sowie der Flucht.

10 Es existieren unterschiedliche Begriffsinterpretationen, die selbst als »Minenfeld« beschrieben

werden und »Formen staatliche[r] Propaganda und Fremdbestimmung wiederspiegeln« (D. T.

Nguyen 2020: 411). Thuyêǹ nhân ist Nguyens Herleitung nach die vietnamesisch sozialistische Be-

zeichnung für ethnische Chines:innen, »die für einen wirtschaftlichen Vorteil vor dem Sozialismus

geflohen waren« bzw. die ab Ende der 1970er Jahre mit starken Diskriminierungen zum Verlassen

des Landes gedrängt wurden (s. Teil II).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

daher emotionaleRealitäten, soziale Praktiken,kulturelleWissensbestände sowie impli-

zite Formender Aufeinanderbezogenheit, um einen veranderndenBlick auf oft defizitär

konstruierte Kategorien des »Migrantischen« über die Beschäftigungmit Narrativen zu

überwinden (Foroutan 2019: 15).

Ich komme zum zweiten Punkt: Meine Arbeit untersucht den Wandel von Emotio-

nen in der Migration und im Verlauf des Älterwerdens und baut damit auf der Emotions

on the Move-Literatur (Svašek 2010; Wise 2010; Baldassar & Merla 2013; Boccagni & Bal-

dassar 2015) auf. Vor allem anthropologische und soziologische Arbeiten sprechen sich

dafür aus, sich FragendesÄlterwerdens inderMigration kritischer zuzuwenden (Bayka-

ra-Krumme,Motel-Klingebiel&Schimany 2012;Hromadzic&Palmberger 2019; Amrith,

Sakti & Sampaio 2023).Darüber hinaus fällt die anthropologische Forschung zu psycho-

sozialer Gesundheit bei älter werdenden Personen mit vietnamesischen Migrationsbe-

zügen besonders gering aus, was sogar im Vergleich zu der generell vernachlässigten

Aufmerksamkeit für die Lebenssituation älterwerdenderMigrant:innen inDeutschland

hervorsticht (Kocatürk-Schuster et al. 2017; Dinh 2019). Ein Grund hierfür ist die Ta-

buisierung von gesundheitsbezogenen Themen. Mit kulturell und sprachlich determi-

nierten Wahrnehmungs- und Denkmustern arbeitet etwa Ingo Schöningh »Umgangs-

formen« (2009: 146–152) heraus, die vietnamesische Migrant:innen in Deutschland in

der Konfrontation mit sensiblenThematiken anwenden. Die Tabuisierung von gesund-

heitsbezogenen Themen führt Schöningh auf ein relationales Gesellschaftsverständnis

zurück, wonach die mentale Belastung eines Individuums auf den Allgemeinzustand

seiner oder ihrer Familie übertragen und deren soziales Ansehen verringern würde.

Dieses Argument wird in neueren Studien (Ta et al. 2017: 246; von Poser, Lan-

ca & Heyken 2017: 257, 272; M. H. Nguyen 2022) zur Stigmatisierung von Menschen

mit psychiatrischen Erkrankungen anhand der synonymen Verwendung der Begriffe

psychiatrisch (tâm thâǹ) und verrückt sein (điên) bestätigt. Mit dem Stigma gehen Unsi-

cherheit, die Vorstellung eines unveränderlichen psychischen Zustandes und die Angst

vor Kontrollverlust einher. Diese Ausgangssituation befördert oftmals ein Beschweigen

bzw. einen indirekten Umgang mit psychischen Krisen. In diesem Zusammenhang

etwa kommen die Psychiater:innenThị Minh Tâm Tạ und Eric Hahn (2017: 243) zu einer

wichtigen Erkenntnis: Sie kritisieren das Bild des ruhigen, »unsichtbaren« Umgangs

mit psychischen Belastungen, denn einer verminderten Annahme ambulanter Angebote

stehen »schwere, oft chronifizierte Krankheitsverläufe [.] im psychiatrisch-stationären

Bereich« entgegen (vgl. Ta et al. 2015; Hahn et al. 2016; M. H. Nguyen et al. 2017; Ta,

Bajbouj & Hahn 2018; M. H. Nguyen et al. 2021).11

Die Studienlage zur psychischen Gesundheit älter werdender Personen mit vietna-

mesischer Fluchtgeschichte in Deutschland ist also aufgrund der Prävalenz von Stig-

ma und Tabu unvollständig. Daher greife ich unter anderem auf Arbeiten zu transna-

tionalen vietnamesischen Gemeinschaften mit ähnlichen Erfahrungen vor allem in den

11 Was zwischen den Extremen beschwiegener Belastungen und nicht mehr mit den eigenen Res-

sourcen zu bewältigenden Krisen liegt, untersuchten wir aus einer anthropologisch-psychiatrisch-

psychologischen Perspektive im Rahmen der Projektarbeit im SFB 1171 Affective Societies über die

Analyse »affektiver Anstrengungen der Migration« (von Poser et al. 2017; Heyken et al. 2019; von

Poser &Willamowski 2020; M. H. Nguyen et al. 2021).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 25

USAzurückundergänzediese zugleich.12 Ein schweigenderUmgangmit gegenwärtigen

und vergangenen Belastungen ist ein wiederholtes Thema in der Literatur und Gegen-

stand unterschiedlicher Studien (vgl. A. Pham 1999; N. H. C. Nguyen 2008; V. T. Nguy-

en 2016; K. Pham 2021). Aufgrund einer fehlenden Sensibilität für eine kulturspezifi-

sche Symptompräsentation blieben psychische Störungen häufig unentdeckt bzw. un-

behandelt. Dieser Umstand markiert bereits seit den 1980er Jahren eine Barriere zum

US-Gesundheitswesen. Gleichwohl wurde früh auf die Differenzierung zwischen post-

traumatischen Belastungsstörungen (PTSD) und migrationsbezogenem Stress hinge-

wiesen (August & Gianola 1987). Die Versorgungslücke verbinden die Autor:innen Quy

Tran et al. (2019: 348) mit relationalen Entscheidungsprozessen. Da einer psychosozia-

len Behandlung mögliche soziale Auswirkungen für die Familie gegenüberstehen, wer-

den indirekte und die familiäre Privatsphäre schützende Lösungsstrategien bevorzugt.

In diese Richtung argumentiert auchKieu-LinhCaroline Valverde (2008). Sie erklärt das

Vermeidungsverhalten aber auch mit einem fortwirkenden »state of fear«. Die Studie

von Ashley Carruthers (2008) aus Australien zeigt schließlich auf, dass ein imaginier-

ter Vergangenheitsbezug, ein »home as a mythic place«, die Aufarbeitung der belasten-

den Vergangenheit hemmt. Auffällig in diesen Studien ist eine temporale Kontinuität

des Schweigens, die sich auf vergangene und gegenwärtige Krisenmomente ausstreckt

und neben belastenden auch fürsorgende Qualitäten mit sich bringt.

In Verbindung mit der übergeordneten Frage, wie zerrissene Zugehörigkeiten das

Leben von Individuen und Kollektiven prägen, untersuche ich auch,wasmit tief verkör-

perten und sozialisierten Phänomenenwie demSchweigen nach einer forciertenMigra-

tion passiert, welche Belastungserfahrungen als »normal« gelten, ab wann Personen als

điên (verrückt) bezeichnet werden und was es schließlich heißt, eine geteilte, aber nicht

teilbare Vergangenheit zu haben. Erörtern möchte ich diese Fragen über den Blick auf

Dynamiken und Wandlungsmomente des Schweigens und Erinnerns auf der Grundla-

ge eines sozial-relationalen Verständnisses von Emotionen und Affekten. Insbesondere

imErleben und in der Artikulation krisenhafterMomente bietet sich diese Nuancierung

meines Erachtens an, weil Affekte und Emotionen die menschliche Wahrnehmung und

damit auch Zugehörigkeitsgefühle auf spezielle Art undWeise beeinflussen. Emotionen

verstehe ich als soziokulturell, historisch und politisch geformte Konzeptualisierungen

von Gefühlen und körperlichen Empfindungen (von Scheve & Slaby 2019). Diese Model-

lierung bestimmt, wie der Ausdruck einer Emotion geregelt und geformt, welches Ver-

halten gezeigtwirdund entlangwelcherKategorien sich dieses orientiert (Röttger-Röss-

ler 2004). Affekte hingegen signalisieren relationale und oft spontan auftretende Inten-

sitäten und kündigen Momente des Wandels oder Bruchs über eine gefühlte Differenz

zu bestehenden Normen an (Röttger-Rössler 2018: 241).

12 Die größte diasporische Gemeinschaft außerhalb Vietnams istmitmehr als 500.000Angehörigen

in den USA situiert. Ein Großteil dieser Gemeinschaft lebt an der US-amerikanischen Westküste

(Dao 2012: 213). Die US-amerikanische Forschungsliteratur thematisiert die Flucht aus Vietnam

nach dem Ende des Krieges 1975, die Rettung und Umsiedlung in verschiedene Aufnahmestaaten

des sogenanntenWestens (Caplan, Whitmore & Choy 1989). Weitere Publikationen umfassen die

ökonomische und soziale Situation sowie die Gesellschaftsstruktur aus gendertheoretischer Per-

spektive (Kibria 1990; N. H. C. Nguyen 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Mit Migration geht auch die Konfrontation mit anderen emotionalen »Denk- und

Gefühlsfiguren« (von Poser, Lanca & Heyken 2017: 259) einher, die Affekte auslösen und

über eine diskursiv, sozial und körperlich erfahrbare Aushandlung benenn- und fass-

bar gemacht werden können. Aus diesemGrund ist die Betrachtung affektiver Dynami-

ken für das Verständnis von Beheimatungsprozessen aufschlussreich.Hierzu werde ich

mich u.a. auf die Arbeiten Anita von Posers (2018, 2023) beziehen, um die Verbindung

von emotionaler Zugehörigkeit, Alter(n), Mobilität13 und Temporalität zu analysieren.

Auch die Erkenntnisse Birgitt Röttger-Rösslers (2018: 257) zumultiplen Zugehörigkeiten

werden wichtige Impulse geben, um eine versteifte Integrationsdebatte aufzubrechen,

die neben politischen, rechtlichen, ökonomischen und sozialen Faktoren blind zu sein

scheint für die fundamentale Bedeutung von Affekten und Emotionen im gesellschaftli-

chen Zusammenleben. Damit mache ich auf eine Komponente von institutioneller Dis-

kriminierung im deutschen psychosozialen Gesundheitssystem aufmerksam.

DiesbringtmichzumeinemdrittenPunkt:MeineArbeit schlägt einenneuenZugang

vor, um jene langzeitlichen Folgen von forcierter Migration zu beleuchten, die nach Ca-

rol Kidron übersehen, ja vergessen werden, »between these two poles, between silence

and speech, between absence and presence« (2009: 19). Kurz gesagt: Es geht mir um den

»Zwischenraum« zwischen Schweigen und Sprechen, ohne den ein vertieftes Verständ-

nis menschlichen Zusammenlebens in den von mir ethnografisch beobachteten sozia-

len Kontexten unvollständig ist.Dieses »Dazwischen« nehme ich über eine affektive und

zutiefst verkörperteGedächtnisform indenBlick,die implizitesWissen, sinnlicheBezü-

ge und nonverbale Interaktionsformen vermittelt (Connerton 1989; Wise 2010). Verkör-

perte Erfahrungen einer gefühlten Vergangenheit haben das Potenzial, so meine Über-

zeugung, den Alltag sowohl zu gestalten als auch zu zerreißen, Belastungserfahrungen

anzuerkennen oder zu verstärken. Daher stellt sich mir die Frage, wie in Körper einge-

schriebene Erinnerungen Praxen des Schweigens und damit auch Zugehörigkeitenmo-

dellieren. Den Mehrwert des Affektbegriffs sehe ich für meine Arbeit in dem konzeptu-

ellen Potenzial, damit situative Dynamiken, Irritationen und Risse einzufangen ebenso

wie Bekräftigungen und Neubefähigungen, die aus vergangenen Intensitäten resultie-

ren.Begreifenmöchte ich eine affektiveGrundierungder LebensweltmeinerGesprächs-

partner:innen, die den Alltag situativ färbt. Daher zeige ich mittels einer phänomeno-

logisch orientierten sensory ethnography (Pink 2015) auf, dass die Zerrissenheit in Zuge-

hörigkeiten einen »ongoing, iterative, continuous process of meaning-making« (Lester

2013: 754) darstellt.

Mir ist bewusst, dass manche Leser:innen die in dieser Arbeit beschriebenen Phä-

nomene mit dem Begriff des Traumas beschreiben würden. Mit dem hier vorgestellten

ethnografischen Einblickmöchte ich keineswegs die Existenz kriegs- und fluchtbeding-

ter Traumata in denErfahrungsweltenmeinerGesprächspartner:innen bestreiten.Den-

noch erscheint mir – auf der Grundlagemeiner eigenen empirischen Befunde – folgen-

de Differenzierung unabdingbar:Während ein Trauma ein Ereignis beschreibt, dass die

13 Mobilität begreife ich in dieser Arbeit als übergeordnete Kategorie von Migration und Flucht, um

auf eine anhaltende Bewegung und Aushandlung zwischen einem »transnational way of being«

und einem »transnational way of belonging« aufmerksam zumachen (vgl. Levitt & Schiller 2004).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 27

Sozialstruktur zerreißt, erörtere ich nicht den Riss, sondern das Leben in und mit Zer-

rissenheit. Ich entscheidemich daher bewusst gegen eine Nutzung des Traumabegriffs.

Erstens sind nicht alle Personen, die einen Krieg erlebt und eine Flucht überlebt ha-

ben, traumatisiert. Liegt eine Traumatisierung vor,wird diese allzu oft vornehmlich ent-

lang einer passiven Viktimisierung dargestellt. Das spricht der jeweils im Fokus stehen-

den Person jegliche Handlungsmacht ab. Im Kontext vonMobilität und psychischer Be-

lastunggeht diesmit Fehldeutungen vonSchweigen einherundgenaudiese Fehldeutun-

gen verstärken die oben genannten Tabuisierungstendenzen.Die Folge hiervon ist, dass

die geleisteten Anstrengungen, der Mut, die Resilienz und die Innovationsfähigkeit von

Personen, sich in einem zunächst fremden Lebensraum neu zu orientieren und zu ver-

orten, soziale Beziehungen zu knüpfen und Teil einer pluralen Gesellschaft zu werden,

im Schatten bleiben (Pratt Ewing 2005; Pussetti 2010; Kirmayer 2007; von Poser, Lanca

&Heyken 2017).

Zweitens schließe ich mich Stimmen einer Critical Anthropology of Trauma (Lester

2013) an, die den Begriff des Traumas mit einem vorrangigen Fokus auf individuelle

Erfahrungen engführen. Diese gedankliche Engführung pathologisiert und isoliert das

im Fokus stehende Erleben einer Person. Dass diese Deutung und Gleichsetzung von

Schweigen und Krieg mit Trauma und Tabu insbesondere im Kontext vonMigration fa-

tal ist, erklärt sich damit, dass Reaktionen auf extreme Gewalt soziokulturell modelliert

und in kollektive, soziopolitische, historische und medizinische Kontexte eingebettet

sind.Das individuelle Erleben ist von diesen Faktoren nicht zu trennen. Jedochmissach-

tet das biologistisch-reduktionistische Traumakonzept die kulturell situierte Erfahrung

ebensowie die subjektiveWahrnehmung (Fassin&Rechtman 2009; Argenti & Schramm

2010: 15; Kirmayer, Lemelson & Cummings 2015; von Poser et al. 2017; Behrouzan 2018;

vgl. Young 1995; Leys 2000).

Selbstredendhaben traumatischeErfahrungen –also solche,dieMenschen inKrisen

stürzen, indem sie ihnen das Grundgefühl von Sicherheit entziehen (Lester 2013: 754) –

Auswirkungen auf die Gestaltung undWahrnehmung von Lebens- und Erfahrungswel-

ten.14 Genau aus diesem Grund erscheint mir eine langzeitliche qualitativ-ethnografi-

sche Annäherung an gefühlte Wahrnehmungen unabdingbar. Um diese Auswirkungen

einzufangen, stütze ich mich auf das Konzept einer Krise als Kontext von Henrik Vigh

(2008). In einer solchen Krise – »the usual state of being formany« (Ramsay 2020: 404) –

formen sich taktile, sinnlich erfahrbare und vorläufige Konstitutionen undKonstruktio-

nen sowie ein Habitus »attuned to prolonged conflict and decline« (Vigh 2008: 13). Ehe-

mals als selbstverständlich empfundene Zugehörigkeiten, Verhaltensmuster, Normen,

Bedingungen und Institutionen lösen sich auf und setzen sich unter veränderten Bedin-

gungen neu zusammen. Zerrissene Zugehörigkeiten gründen daher auf verkörpertem

14 Ich veranschauliche dies anhand einer persönlichen Erfahrung in meinem eigenen Familienum-

feld: In meiner Kindheit gehörte die gefühlte Anwesenheit einer schweren Vergangenheit genau-

so zum Alltag wie Tee mit Kluntje. Ich verbinde diese mit Fotos von abwesenden Anwesenden im

Wohnzimmer meiner Großeltern, markanten Auslassungen in Gesprächen und einem im Kleider-

schrankmeiner Großmutter versteckten Schuhkartonmit alten Fotos undBriefen aus Kriegszeiten,

den sie kurz vor ihrem Tod heimlich verbrannte. MeineMutter, die sie bei dieser Aktion überrasch-

te, erzählte mir Jahre später davon.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Wissen, das Personen mit sich tragen, wenn sie ihre Umwelt als fragil und gefährlich

erlebt haben.

Schließlich beziehe ichmich auf das Konzept embodied belonging, das ein bewegliches

Verständnis gefühlter Vergangenheiten jenseits statischer Traumadefinitionen erlaubt.

Mit embodied belonging beschreiben Dominik Mattes und Claudia Lang (2021), wie sich

Dynamiken der Nicht-/Zugehörigkeit in den Körper einschreiben, fühlbar werden und

die Fähigkeit zum Handeln beeinflussen. Sie gehen davon aus, dass soziopolitische Er-

eignisse wortwörtlich »unter die Haut« gehen und gesundheitsbezogene Brüche bedin-

gen.Zugleichgehensie vonderHandlungsmacht einzelnerPersonenausundbeleuchten

die vielfältigenundkreativenWege,die diese sich imUmgangmit gefühltenDifferenzen

erarbeiten. Über diesen Fokus lassen sich Barrieren und Bevorteilungen nachzeichnen,

die staatliche und institutionelle Entscheidungen auf das Leben Einzelner haben (Wil-

len 2019, 2021). Vor diesemHintergrund stelle ich einmal mehr die Frage, für was genau

das »Boat People«-Narrativ stehen mag, aber auch, was genau es verdeckt. Dieser Zu-

gang hilft, sich der Komplexität zwischen Schweigen und langfristigen Auswirkungen

schwerer Vergangenheiten zuzuwenden und so letztlich über eine aus meiner Sicht un-

zureichende Deutung von Tabu und Trauma hinauszugehen.

1.3 Die Kapitel

In Teil I nähere ich mich zerrissenen Zugehörigkeiten theoretisch und methodologisch

an.Dafür erarbeite ich inKapitel 2 auf derGrundlage eines sozial-relationalenVerständ-

nisses vonAffektenundEmotionen einenpsychologisch-anthropologischenAnsatz über

die Konzepte Nicht-/Zugehörigkeit, Schweigen und Erinnern (2.1). Darauf aufbauend

plädiere ich dafür, dass die Zerrissenheit in Zugehörigkeiten vor allem über drei Analy-

sedimensionen verstehbarwird: Erstens inRelationen, zweitensmitdenSinnen, drittens in

RaumundZeit (2.2).Mit der theoretischen Einordnungwird deutlich, dass esmein Inter-

esse ist, verkörperte und einst als fragil erlebte Vergangenheiten als soziale Phänomene

in Bewegung zu begreifen, die das Gefühl eines Dazugehörens beständig dynamisieren.

InKapitel 3widme ichmichdenethnografischenZugängenzumPhänomendesFüh-

lens. Nach der Beschreibung des Forschungsdesigns präsentiere ich die Orte der Feld-

forschung (3.1) und wende mich dann der methodischen Perspektivierung zerrissener

Zugehörigkeiten zu. Das ethnografische Herzstück formt die Verquickung einer perso-

nenzentrierten Ethnografie mit phänomenologischen Go-Alongs auf der Grundlage ei-

ner von Sarah Pinks (2015) Arbeit inspirierten sensory ethnography.Momente des Schwei-

gens und Sprechens über das Schweigen ließen sich darüber in Bewegung erheben (3.2).

Ich schließedasKapitelmit derReflexioneiner bewegendenForschungundmeinerRolle

als engagierte psychologische Anthropologin in einem vulnerablen Feld (3.3).

Die Wirkmächtigkeit zerrissener Zugehörigkeiten lässt sich nur begreifen über die

Komplexität und Prozesshaftigkeit der Zerrissenheit. In Teil II rekonstruiere ich den

Sozialisationskontext daher über die vielstimmigen Erfahrungen meiner Gesprächs-

partner:innen und verflechte diese mit einer historischen Einordnung. In Kapitel 4

leite ich eine Geschichte der Zerrissenheit aus unruhigen Zeiten in Vietnam ab und

zeichne nach,wie politische Entwicklungen in den Lebensalltag und auf die Gefühlswel-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Einleitung 29

ten meiner Gesprächspartner:innen einwirkten. Das dynamische Erleben von Nicht-/

Zugehörigkeit thematisiere ich über Schritte in das Schweigen, Irritationen und Risse,

die mit strukturellen und gefühlten Veränderungen während der Kriege in Vietnam

(1945–1975) einhergingen (4.1). Dann thematisiere ich die subjektiven Wahrnehmungen

undgesellschaftlichenAuswirkungender Transformationsprozesse (4.2), die schließlich

die Flucht aus belastenden Lebensumständen bedingte (4.3).

Die Perspektive der Flucht kontrastiere ich in Kapitel 5 mit einem graduellen An-

kommen inderBundesrepublikDeutschland. Ich stelle dieKomplexität desAnkommens

entlang struktureller und gefühlter Prozesse dar, welche die Neuformierung von Zuge-

hörigkeiten nach der Ankunft beeinflussten (5.1). Daran schließe ich die Aushandlung

von Zugehörigkeiten basierend auf gefühlten Zerrissenheiten an (5.2).

Meine historisch-empirische Perspektivierung bildet die Grundlage für das Ver-

ständnis dafür, wie sich das Leben mit zerrissenen Zugehörigkeiten anfühlt. In Teil III

diskutiere ich, wie vergangene Erfahrungen, Gedanken und Emotionen das Denken,

Fühlen und Handeln in der Gegenwart mitgestalten. Dem gehe ich in Kapitel 6 in mi-

krorelationalen Prozessen über einen personenzentrierten Zugang nach. Eine parallel

verlaufende Analyse zweier affektiver Lebensverläufe zeichnet mit reichhaltigem em-

pirischem Material zunächst das Leben und Schweigen in Krisen nach (6.1.1, 6.1.2). In

einem zweiten Schritt entflechte ich ein akutes, respektive akkumuliertes Erlebnis von

Schweigen, das sich in Gesprächen in Bewegung in einer bestimmten Phänomenolo-

gie entfaltete (6.2.1, 6.2.2). Über diesen Zusammenhang erschließe ich gemeinsame

und distinkte Facetten von Schweigen in Relation zu einer genderspezifischen Lesart,

empfundenen Nicht-/Zugehörigkeiten, Alter und Art der gemachten Erfahrungen (6.3).

In Kapitel 7 verknüpfe ich die personenzentrierten Erkenntnisse mit einer gemein-

schaftsorientierten Wahrnehmung und arbeite heraus, wie Affekte das Alltags- und

Zusammenleben älter werdender vietnamesischer Geflüchteter in Berlin durchdringen

und spezifische Formen von Schweigen und Erinnern bedingen.Mit der Verschränkung

von individuellenundkollektivenDimensionenweise ichdeutlicheAuswirkungendieser

auf gefühlte Zugehörigkeiten nach. Zunächst werde ich Schweigen als geteiltes Emoti-

onsrepertoire im Umgang mit Erinnerungen diskutieren (7.1), bevor ich verschiedene

Dimensionen herausarbeite, in denen sich Zugehörigkeiten, Schweigen und Erinnern

verknoten (7.2). Schließlich nähere ich mich dem Schweigen im intergenerationalen

Dialog über die Bürde der Frage und die Last der Erinnerung an (7.3).

Im Fazit und Ausblick dieser Arbeit greife ich die dynamische Entfaltung von Zu-

gehörigkeiten, Schweigen und Erinnern über ein Emotionsrepertoire im Wandel und

das Leben in und mit zerrissenen Zugehörigkeiten auf (8). Mit der Differenzierung des

Schweigens in seine unterschiedlichen Funktionen des Schutzes, der Emotionsregulie-

rung, als soziokultureller Habitus, als Ausdruck einer affizierten Scham und gefühlter

Nicht-/Zugehörigkeiten verdeutliche ich die Komplexität und Flexibilität dieser stillen

Praxis als fortwirkende Erfahrung eines Lebens in undmit Mobilität. Abschließend dis-

kutiere ich meine Ergebnisse in Hinblick auf langfristige Folgen von Krieg, Flucht und

Neuverortung über eine dynamische Aushandlung von Zugehörigkeiten, Emotionen

und Affekten. Ich ende mit einem Ausblick auf zukünftige Forschungsfelder.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Teil I

Annäherung an zerrissene Zugehörigkeiten

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung Teil I

In diesem ersten Teil der Arbeit leiste ich eine theoretische und methodologisch-eth-

nografische Annäherung an die hier im Zentrum stehenden zerrissenen Zugehörigkei-

ten. So möchte ich die Lebensrealitäten älter werdender Gesprächspartner:innen mit

einer vietnamesischen Fluchtgeschichte erstens über eine dynamische Zugehörigkeits-

praxis begreifen und diese zweitens entlang einer verkörperten Präsenz phänomenolo-

gisch herausarbeiten. In Kapitel 2 operationalisiere ich die notwendigen Arbeitsbegriffe

und beschreibe die Affizierungspotenziale von Zugehörigkeiten, Schweigen und Erin-

nern. In Kapitel 3 lege ich meine ethnografisch-engagierte Annäherung dar, um aufzu-

zeigen, wie ich zerrissene Zugehörigkeiten empirisch beobachtete und begriff. Mit die-

sen Bausteinenmöchte ich eine Dynamik des Schweigens einfangen, die sich in Gesprä-

chen, über sinnliche Eindrücke und in Bewegung entfaltete.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten:

Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz

In diesemKapitel stelle ich den fürmeine Arbeit zentralen theoretischen Ansatz vor, den

ich mit dem Begriff der zerrissenen Zugehörigkeiten umreiße und den ich an der Schnitt-

stelle von sozialwissenschaftlichen und insbesondere psychologisch-anthropologischen

Studien zuNon-/Belonging,SilenceundEmbodied/EmplacedMemories verorte.Vonzerrisse-

nen Zugehörigkeiten zu sprechen, erscheintmir unabdingbar.Der Begriff ermöglicht es

mir, ein spezifisches und zudem komplexes Gefühlsphänomen genauer zu bestimmen,

das sichmir in vielfältigenBegegnungenmitmeinenGesprächspartner:innen in empiri-

scherHinsicht auf drei Erfahrungsebenen erschloss: (1) in Relationen, (2)mit den Sinnen

und (3) in Raum und Zeit. Diese Erfahrungsebenen werde ich im Folgenden als wichtige

und einander mitunter überlappende Analyseparameter zum Verständnis von zerrisse-

nen Zugehörigkeiten herausstellen. In einem ersten Schritt führe ich zunächst die hier-

fürwichtigenGrundbegrifflichkeiten vonNicht-/Zugehörigkeiten,Gefühl,Emotionund

Affekt sowie Schweigen und Erinnern genauer aus (2.1). In einem zweiten Schritt dis-

kutiere ich dann die Zerrissenheit in Zugehörigkeiten, um den situativen, verkörperten

und verorteten Erinnerungen nachzugehen,welche diemenschlicheWahrnehmung so-

wie das Schweigen sozial-relational, sinnlich und räumlich-temporal konturieren (2.2).

Auf dieser Grundlage soll schließlich verständlich werden, dass sich Vergangenheiten,

die Menschen einst als mitunter hochgradig fragil erlebten, affektiv in deren gegenwär-

tigemDenken, Fühlen und Handeln fortschreiben.

2.1 Theoretische Grundlagen

Ich möchte verstehen, was passiert, wenn sich das Gefühl dazuzugehören wandelt oder

gar erschüttert wird.Wie wirkt sich das im Alltag und im Gemeinschaftsleben aus? Wie

gestalten Emotionen und Affekte gefühlte Zugehörigkeiten, Praxen des Schweigens und

das soziale Miteinander? Und unter welchen Bedingungen zerreißen diese mit welchen

Konsequenzen für das Gefühl des In-der-Welt-Seins? Um diese Fragen adäquat beant-

worten zu können, erläutere ich zuerst den Begriff der Nicht-/Zugehörigkeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

2.1.1 Nicht-/Zugehörigkeiten

Meine Definition von Non-/Belonging beziehungsweise Nicht-/Zugehörigkeiten begin-

ne ich mit den Gedanken der Sozial- und Kulturanthropologin Joanna Pfaff-Czarnecka:

Dazugehören zu wollen reflektiert ein menschliches Grundbedürfnis nach sozialer Ein-

gebundenheit und Akzeptanz. Den Wesenskern von Zugehörigkeiten formuliert sie als

»Sehnsucht nach dem Impliziten,nach demVertrauten undDauerhaften« (2012: 8).Die-

se Suchbewegung charakterisiert »eine emotionsgeladene soziale Verortung1 […], die in

der Alltagswelt einfach gefühlt und zugleich nachhaltig verunsichert, herausgefordert

und leidenschaftlich verteidigt wird« (2012: 12). Pfaff-Czarnecka beschreibt Zugehörig-

keiten als umstrittenes Terrain, das auf einer dynamischen, situativen, aber auch auf

Dauer angelegten Aushandlung, Anpassung, Neujustierung oder Ausgrenzung beruht.

Dieser »kreative Akt« (2012: 11),wie sie schreibt, hat etwas Prozesshaftes und gründet auf

demWechselspiel kohäsiver und disruptiver Kräfte.

Zugehörigkeiten, das wird deutlich, beruhen auf emotionalen Dynamiken. Es geht

darum, als gleichwertiger Teil einer Gruppe akzeptiert und moralisch anerkannt zu

werden. Den Grundstein hierfür legt etwa ein geteiltes Verständnis, das sich über Wis-

sensvorräte,Teilhaberechte,PrivilegienundLoyalitätenäußert undentlangmoralischer,

sozialer und emotionaler Register ausgedrückt wird (Mattes et al. 2019; Mattes & Lang

2021). Im Kontext meiner Gesprächspartner:innen beobachtete ich ein geteiltes Ver-

ständnis von Normen der Gegenseitigkeit, die u.a. auf gemeinsamen Vorstellungen von

Höflichkeit, verbindenden sinnlichen wie körperlichen Erfahrungen, Formen des Zu-

sammenkommens und natürlich kommunikativen Möglichkeiten, sich auszutauschen,

beruhten. Selbstverständlich fließen neben den markanten Ereignissen der Flucht und

Ankunft auch weitere einschneidende Erfahrungen in Zugehörigkeiten ein, wie z.B.

Alter, Klasse, Geschlecht sowie Prozesse der »Veranderung« durch Migrantisierung,

Ethnisierung und Rassifizierung (Foroutan 2019).

Die benannteErfahrungsebenenutze ich,umZugehörigkeiten vonVorstellungen ei-

ner kategorischen oder ausschließlichen Mitgliedschaft zu unterscheiden, wie Identi-

tätsdiskurse es zugrunde legen. Zugehörigkeiten zeichnen sich hingegen über ihre Fle-

xibilität aus, sie entfalten sich dynamisch in affektiven Resonanzräumen2 und werden

»variously made, unmade, and remade by individuals as well as groups across times and

spaces, relations and generations« (von Poser 2023: 143).

1 »Verortung« beschreibt eine im-/materielle Anhaftung und Anbindung, die entsteht, indem Indi-

viduen konkreten Orten ihrer Lebenswelt, die ihnen das Gefühl der Zugehörigkeit vermitteln, Be-

deutung zumessen (vgl. Pfaff-Czarnecka 2012: 12; Röttger-Rössler 2018: 252). Um ein persönliches

Beispiel zu nennen: Deiche, starkerWind und weite Grasflächen, auf denen Schafe oder Kühe gra-

sen, rufen in mir ein Gefühl der Zugehörigkeit und kindlichen Geborgenheit hervor. Selbst wenn

ich in Berlin meinen Blick über das weitläufige Tempelhofer Feld schweifen lasse oder mich auf

der Karl-Marx-Allee gegen starkenWind stemme, ruft das inmir Erinnerungen anmeine Kindheit

wach.

2 Ein affektiver Resonanzraum (auch affektive Resonanzsphäre) bettet die Prozesse des Affizierens

und Affiziert-Werdens ein. Ich verstehe darunter angelehnt an die Ausführungen des Soziologen

und Politikwissenschaftlers Hartmut Rosa (2017) eine wechselseitige Anziehung oder Abstoßung,

die eine nicht planbare Dynamik von Bewegungen und Bewertungen entfesselt.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 37

Um zu der Anfangsvignette dieser Arbeit zurückzukommen,möchte ich unterstrei-

chen,dassZugehörigkeitenaucheinBewusstseindafür formenkönnen,wasman inwel-

chemKontext (nicht) erzählen darf, um sich verbunden, sicher und geborgen zu fühlen.

Dieses Bewusstsein schafft Vertrautheit und beruht auf impliziten Umgangsformen der

Gegenseitigkeit, wie das Teilen von Werten, Praktiken und Netzwerken (Röttger-Röss-

ler 2016: 4). Verbundenheit entsteht also gerade auch darüber, diese nicht explizieren

zu müssen. Des Weiteren beinhalten Zugehörigkeiten und Gefühle der Eingebunden-

heit auch dieMöglichkeit, ausgeschlossenwerden zu können oder sich als nicht zugehö-

rig zu empfinden.Meine Gesprächspartner:innen verdeutlichten mir, dass sie aus ihrer

Heimat flüchteten, weil sie vielfache Ausgrenzung erfuhren, sichmit den gelebtenWer-

ten nach dem Krieg nicht verbinden konnten – sie fühlten sich somit der »neuen viet-

namesischen Gesellschaft« nicht zugehörig. Ein gefühltes non-belonging begründet Sara

Ahmed (1999, 2012) mit schmerzhaften Mikroaggressionen, die auf alltäglichen Disso-

nanz-, strukturellen Exklusions- oder Marginalisierungserfahrungen gründen. Nicht-

Zugehörigkeiten beschreiben dabei ein zugleich verkörpertes, affektiv gefühltes und so-

zial konstruiertes Phänomen, weswegen es sich nicht klar psychologischen oder politi-

schen Prozessen zuordnen lässt (Lähdesmäki et al. 2016: 238–239).Hilfreich ist fürmich

indiesemZusammenhangauchdie folgendeAussageRöttger-Rösslers,denn»die selbst-

verständliche Zugehörigkeit zerbricht in demMoment, inwelchem sie erkanntwird […].

In diesem Moment wird Zugehörigkeit zu einem Gegenstand der Reflexion und damit

häufig auch der bewussten Entscheidung« (2016: 10).

Mit demProzess derBewusstwerdungkennzeichnetRöttger-Rössler denWandel er-

lebter Zugehörigkeiten von einem affektiven hin zu einem emotionalen Phänomen. Vor

diesem Hintergrund möchte ich den Blick schärfen für gewohnte Strukturen, die als

herausfordernd oder einengend erlebt werden und das Gefühl hervorrufen, nicht dazu-

zugehören – Strukturen, in denen sich nichtsdestotrotz Vergemeinschaftung entfaltet.

Dies muss in einer kritisch-reflexiven Forschung überMobilitätsphänomene unbedingt

mitgedacht werden (Acker 2022; Ha 2021; Foroutan 2019; Mattes et al. 2019; Siouti et al.

2022). Um zu begreifen, wie sich Zugehörigkeiten entfalten, wie sie bekräftigt, irritiert

oder gelöst werden, ist es notwendig, die Triebkräfte in den Blick zu nehmen, die die-

se Bewegungen auslösen. Daher gehe ich nachfolgend auf die Begriffe Gefühl, Emotion

und Affekt ein.

2.1.2 Gefühl, Emotion und Affekt

Ich gehe davon aus, dass die von mir beobachteten Lebens- und Erfahrungswelten af-

fektiv grundiert sind. Um dies verständlich zu machen, unterscheide ich zunächst ge-

nauer zwischen den Begriffen Gefühl, Emotion und Affekt und stelle dann ein sozial-

relationalesEmotions-undAffektverständnis zurDiskussion,angelehnt andie theoreti-

schen Überlegungen des interdisziplinären Forschungsverbunds Affective Societies3 (Bens

&Zenker2017;Bens et al.2019;Kahl 2019; Slaby&Röttger-Rössler 2018; Slaby&vonSche-

ve 2019; von Poser et al. 2017; von Poser &Willamowski 2020; Warstat & Dilger 2021).

3 International erhält die im Jahr 2015 begonnene Arbeit des Sonderforschungsbereiches mittler-

weile als »Berlin School of Affect« Aufmerksamkeit (Stodulka et al. 2023).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Während ein Gefühl eine körperliche Dimension subjektiv empfundener Erfahrun-

gen darstellt, stehen Emotionen nach Röttger-Rössler (2018: 241) für die kulturelleModel-

lierung des Gefühlten. Gefühle werden subjektiv erlebt und situativ evaluiert (Thonhau-

ser 2019: 52). Emotionen hingegen entfalten sich im Zusammenspiel körperlicher Emp-

findungen und komplexer Konzepte. Schon Michelle Rosaldo definierte Emotionen als

»embodied thoughts« (1984: 143), die über die Beschäftigung mit und Beziehung zu der

sozialenWelt entstehen, sie motivieren sozusagenHandlungen. Emotionen orientieren

denMenschen zu derWelt und gehen aus Prozessen derGefühlsbildung hervor. Siewer-

den über das Beobachten, Imitieren oderWiederholen verinnerlicht (vgl. Röttger-Röss-

ler 2019a). Ein leibliches Gefühl beschreibt eine Vorstufe einer Emotion: Wird die sub-

jektiv empfundene Erfahrung bewusst wahrgenommen und lässt sich entsprechend se-

mantisierter Ausdrucksformen und Verhaltensweisen ausagieren, wird sie als Emotion

lesbar. Emotionen sind also sozial und kulturell konstruierte, gerichtete Expressionen,

die dynamisch in direkten, erinnerten oder imaginierten sozialen Beziehungen entste-

hen (Röttger-Rössler 2004, 2016).

Deutlich wird, dass Emotionen in direktem Zusammenhang mit Zugehörigkeiten

stehen, weil eine korrekte De-/Chiffrierung von Emotionen eine gefühlte Aufeinander-

bezogenheit fördert. Als zentrales Moment der Mitmenschlichkeit drücken Emotionen

moralische Überlegungen aus, sie formen die soziale Beziehungsfähigkeit über kultu-

relle Ausdrucksregeln und -formen, Verhaltensweisen, Klassifikationssysteme und All-

tagspraktiken (Röttger-Rössler 2004: 58, 67–97; 2018: 241). Menschen erlernen Emotio-

nen genau genommen als Teil von sogenanntenEmotionsrepertoires (von Poser et al. 2019).

Emotionsrepertoires stellen einen geteilten Referenzrahmen dar, der Individuen und

Kollektivebefähigt,gefühlteErfahrungenkreativ, relational undhandlungsmächtig aus-

zudrücken. Dieser Referenzrahmen wird im Zuge von Sozialisation sowohl implizit als

auch explizit verinnerlicht.Menschen erlernen hierbei, leiblich empfundene Emotionen

über Imitation und Habitualisierung wahrzunehmen und ihre gefühlten Erfahrungen

entsprechend soziokultureller Normen sicher auszudrücken, zu regulieren oder auszu-

handeln. Auch erlernen sie, spezifische Ausdrucksmodi aus verschiedenen Möglichkei-

ten situativ auszuwählen und relational anzupassen.Diese Fähigkeit festigt eine gefühl-

te Verbundenheit (von Poser et al. 2019: 243).

Emotionsrepertoires werden internalisiert, getestet undmodifiziert, um emotiona-

le Erfahrungen zu strukturieren und zu hierarchisieren. In meinem Forschungskontext

formt die Praxis des Schweigens Gefühle von Zugehörigkeit mit der Intention, die so-

ziale Harmonie in einer sozial-relationalen Gesellschaftsform zu wahren. Die Intention

beruht auf verinnerlichten Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsmustern, die emo-

tionale Erfahrungen diskursiv über Kategorisierungen, Interpretationen, Bewertungen

und Imaginationen rahmen. Emotionsrepertoires bestimmen also Rollenverständnisse.

Indemwir dazu in der Lage sind, Spannungsmomente zu regulieren, festigen wir lang-

fristige, stabile Beziehungen,drücken Loyalitäten aus und beeinflussenErwartungen an

soziale Beziehungen (vgl. Schöningh 2009: 102–104). Spezifische Ausdrucksweisen und

Reaktionen, aber auch körperliche und sinnlicheWahrnehmungen sind ein Zeichen da-

für, dass das Schweigen auch als verkörperte Erfahrung zu verstehen ist: Ein Schweigen

als Zeichen der Trauer fühlt sich beispielsweise anders an als ein Schweigen, das auf

einen Konflikt folgt oder wenn wir stillschweigend Zustimmung ausdrücken möchten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 39

Schließlich entwickelt sichdas Schweigenüber eine praxeologischeDimension auf derBa-

sis von Verhaltensmustern, Interaktionsmodi und Gewohnheiten (von Poser et al. 2019:

243–244).ÜberMimikundGestik könnenwir beispielsweise einschätzen,ob einePerson

aus Scham oder Wut schweigt. Genauso merken wir in bestimmten Kontexten, dass es

unangebracht ist zu sprechen.

Damit Menschen situativ auf emotionale Erfahrungen reagieren können und in un-

terschiedlichen Erfahrungswelten mit emotionaler Sicherheit und Kompetenz ausge-

stattet sind,bleibenEmotionsrepertoires über denLebensverlauf flexibel undhaben kei-

ne generelle Verbindlichkeit. Verändern sich die Bedingungen, in denen sich Emotions-

repertoires entfalten – wie in dem Fall meiner Forschung durch Krieg, Flucht und die

gemeinsame Erfahrung der Entortung –, erfordert dies eine Modifizierung jener Re-

pertoires.Gelingt dies nicht, verlierenEmotionsrepertoires ihreWirksamkeit (von Poser

et al. 2019: 244–245). Fehlerhaft oder kontextuell abweichend ausgedrückte Emotionen

können Zugehörigkeiten also irritieren.

Die angesprochenen Wandlungsmomente von Emotionsrepertoires verweisen auf

SpannungundFragilität, die sich konzeptuell der EbenedesAffekts zuordnen lassen.Der

Affekt unterscheidet sich aufgrund einer fehlenden Ausdrucksspezifik von der Emotion

als »situatives, spontanes und auch unbändigeres Gefühlserleben von oftmals hoher In-

tensität« (von Poser et al. 2017: 3).Die Charakterisierung des Affekts von Röttger-Rössler

(2016: 6; Hervorh. i. Orig.) als »gefühlte Differenz zu bereits Bestehendem« beschreibt ei-

ne erlebte und mitunter überwältigende Verunsicherung. Zwar fallen auch Gefühle da-

durch auf, dass sie sich nicht auf etwas richten, sondern körperlich empfundenwerden.

Aber sie signalisieren kurzfristige und langfristige Dispositionen, wie es beispielsweise

für Zugehörigkeits- oder Exklusionsgefühle der Fall ist.Wenn ich imKindesalter bereits

soziale Ausschlussmechanismen oder Mikroaggressionen erlebt habe, wie es mir Ge-

sprächspartner:innen bestätigten, die nach dem Systemwechsel 1975 die Schule besuch-

ten, dann beeinflussen diese Erfahrungen, wie ich mich in anderen Situationen wahr-

nehme, in denen ich mich nicht willkommen fühle. Dass dies nicht nur eine negative,

sondern auch kreative und schützendeKomponente birgt,wirddeutlich in derBeschrei-

bung des Affekts als »feltmode of indistinct knowing«,die der SozialanthropologeOmar

Kasmani (2022: 1) vorschlägt.

Affekte markieren Wandlungsmomente, die sich über eine wechselseitige Anzie-

hung oder Abstoßung entwickeln. Das kann zu einer Zerrissenheit führen, »when the

boundaries of the self become porous« (Slaby & Röttger-Rössler 2018: 2). Die benannten

brüchigen Grenzen markieren eine Gleichzeitigkeit von Körperwahrnehmung und Re-

aktion während des Affekterlebens und genau das beeinflusst die »capacities to act and

be acted upon« (Seigworth & Gregg 2010: 1). Affekte führen dazu, dass die Selbstwahr-

nehmung, die sozialen Bindungen und Beziehungen zu der (nicht) materiellen Umwelt

irritiert werden, sie überschreiben also diskursives und normatives Wissen (von Sche-

ve 2017). Das kann bestehende Vulnerabilitäten intensivieren, neue Vulnerabilitäten

hervorrufen, aber auch zu emotionalen Neubefähigungen führen (von Poser 2017).

Die epistemologische Unterscheidung zwischen Emotion und Affekt beschreibt kei-

ne heuristische Trennung. Affektivität ist nicht unabhängig von Emotionsrepertoires,

aber geht auch nicht vollständig in ihnen auf (Slaby&Mühlhoff 2019; von Scheve& Slaby

2019). Vielmehr entfalten Affekte sich nach der Darstellung Röttger-Rösslers (2018: 241)

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

imWindschatten von Sozialisations- und Enkulturationsprozessen. Diese Information

ist entscheidend, denn über eine gerichtete Entwicklung, über den Prozess der Wahr-

nehmung, Reflexion, Benennung und Einordnung lassen sich Affekte zu einem Aspekt

einer komplexen Emotion transformieren. Das bedeutet, die semantische Entwicklung

zu einerEmotion erfolgt,wenn sich einAffekt in seiner Intensität beruhigenundentlang

bestehenderAusdrucks- und Interpretationsmuster strukturieren lässt. Selbstverständ-

lich ist dies aufgrund der Gleichzeitigkeit von psychologischen und körperlichen Reak-

tionen während des Affekterlebens ein Kraftakt. In Kapitel 6 werde ich jedoch anhand

von ausgewählten empirischen Beispielen darstellen, dass dies möglich ist.

2.1.3 Schweigen und Erinnern

Ich wende mich nun den Facetten des Schweigens und Erinnerns zu, die zentral für

mein Verständnis der zerrissenen Zugehörigkeiten sind. Schweigen nimmt in allen Ge-

sellschaften eine wichtige soziale Funktion ein: Wir lernen seit unserer Kindheit, in

welchen Situationen es angemessen oder unangemessen ist, zu schweigen. Schweigen

aus Schüchternheit fühlt sich anders an, als wenn wir damit unser Verständnis aus-

drücken wollen oder wenn uns schlicht die Worte fehlen, um auf etwas angemessen

zu reagieren. Wir interpretieren das Schweigen unseres Gegenübers über den räum-

lichen, materiellen und sozialen Kontext, über die Reaktionen und Interaktionen der

Anwesenden, über den Einsatz von Mimik und Gestik. Wer also das Schweigen korrekt

dechiffriert und einsetzt, kann sich einer Gemeinschaft zugehörig fühlen.

Der noch junge Zweig der Anthropology of Silence widmet sich diesen narrativen For-

men des Schweigens über seine begriffliche Fülle und Undurchsichtigkeit (Joniak-Lüthi

2016). Unterschiedliche Sozial- und Kulturanthropolog:innen untersuchen das Schwei-

gen als integralenBestandteil der non-/verbalenKommunikation und »necessary part of

all the rhythmsof life« (Weller 2021: 1),als alternativeRepräsentation,FormvonFürsorge,

aktive Präsenz undHandlungsmacht in sozial-relationalen Interaktionen (Jackson 2004;

Dwyer 2009; Kidron 2009; Warin & Dennis 2009; Sampaio 2020; Samuels 2021; Shohet

2021; Dragojlovic & Samuels 2021, 2023). Mit den Worten von Ana Dragojlovic und An-

nemarie Samuels (2023: 1) lässt sich sagen, dass »the unsaid, the unspeakable, and the

invisible shape social, political, and subjective worlds«. Die beiden wenden sich gegen

eineReduktiondes Schweigens als bloßeAbwesenheit desGesprochenenund sehen viel-

versprechende Beiträge einer erneuten Auseinandersetzungmit dem Schweigen für die

Bereiche der westlichen feministischen Tradition, der Anthropology of Care sowie dekolo-

nialer Ansätze, in denen das Schweigen als Verweigerung und Widerstand hervortritt.

Aushandlungsprozesse, Spannungen und Widersprüche können im Schweigen neben-

einander existieren, »as a form of oppression, a refuge, an act of care or refusal, a haun-

ting ghost or an untold story in the shadowof public discourse« (ebd.: 12).Wir schweigen

über etwas oder vor jemandem mit der Intention, einen Gefühlszustand zu regulieren,

uns zu enthalten, uns zu positionieren oder etwas bzw. jemanden zu schützen. Die so-

ziale, moralische und auch affektive Kraft beruht also darauf, dass sich im Schweigen

Ambivalenzen verbinden lassen. Diesem Gedanken folgt z.B. auchThanhThuy Vo Dang

(2008) in ihrer Studie, in der sie den Antikommunismus als kulturelle Praxis im Leben

vietamerikanischer Geflüchteter an der US-Westküste herausstellt und aufzeigt, dass

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 41

Schweigen ein alternatives Vokabular birgt, »a tension between the need to tell and the

desire to forget« (ebd.: 183–184).

Mein analytischer Fokus richtet sich auf ein spezifisches Schweigen, das jene Erfah-

rungen oder Erinnerungen scheinbar ausblendet, die den Alltag verzerren würden, des-

sen Artikulation zu gefährlich oder zu schmerzlich ist. Es geht mir um ein Schweigen,

das den Umgang mit Verlusterfahrungen oder Fürsorge grundiert, das eine respektvol-

le Reaktion auf sowie einen privaten Umgang mit Leid etabliert. Wegweisend für mich

ist in diesem Zusammenhang die Arbeit Kidrons (2009; 2011; 2012), die im Alltag israe-

lischer Holocaust-Überlebender eine schweigende, intime und nicht pathologische Prä-

senz einer belastenden Vergangenheit analysiert. Sie sensibilisiert für nonverbale oder

verkörperte Verhaltens- und Denkmuster und beleuchtet so eine Vergangenheit, die in

und durch Alltagshandlungen lebendig wird; die sinnliche Erfahrung der Stille begreift

sie als Erinnerungspraxis. Ich folge diesem Gedanken und richte meine Aufmerksam-

keit auf die emische Perspektive schweigender Personen inmeinemForschungsfeld, um

deren Wahrnehmungen und Interpretationen des Schweigens zu erörtern und in Ver-

bindungmit Gefühlen von Zugehörigkeit zu untersuchen.

Mit diesem Blick möchte ich die hartnäckig vorherrschende und reduktionistische

Perspektive aufbrechen, welche die Verbindung von Erinnern, Krieg und Schweigen all-

zu oft auf eine traumatische Sprachlosigkeit, ein deviantes Verhalten, Ohnmacht oder

Passivität zuspitzt (vgl. Kirmayer, Lemelson & Barad 2007; Scheper-Hughes 2008; Pus-

setti 2010; Lester 2013; Lechner & Solovova 2014).4 Diese Engführung führt insbesonde-

re im Zusammenhang von Migration und psychischer Gesundheit dazu, dass sich ein

diskriminierendes System und strukturelle Ungleichheiten erhalten, da soziokulturell

gewachsene Umgangsformenmit Leid vor demHintergrund jener Emotionsrepertoires

der Dominanzgesellschaft diskreditiert werden.

Ich betrachte das Schweigen daher als eine soziale Praxis und einen Ausdruck zer-

rissener Zugehörigkeiten. Um die langfristigen Auswirkungen von Krieg und Flucht im

Schweigen nachzuzeichnen, werde ich vor allem die Wandlungsmomente des Schwei-

gens untersuchen. Einmal ist die Unterscheidung von Tine Gammeltoft (2016: 429) hilf-

reich, die ein bewusstes, kontrollierbares Schweigen (deliberate silence) von einem unbe-

wussten Schweigen (subconscious silence) unterscheidet,welches die Aufmerksamkeit von

etwas ablenkt und sodie Selbstkonstitution schützt. IndieseRichtunggeht auchdie For-

schung von MeganWarin und Simone Dennis, die das Schweigen und Vergessen persi-

scher Frauen in Australien während alltäglicher Praktiken des Handarbeitens erörtern,

etwa beimKochen, Sticken oderMalen: »It is through the process of sewing (and not the

outcome) that sadness is remembered and forgotten, revealed and concealed« (2009: 11).

Gemein ist den Autorinnen, dass sie neben demSchweigen undUmschiffen gewaltvoller

4 In der euro-amerikanischen Psychotherapie etwa ist eine verbreitete pathologisierende Deutung

des Schweigens festzustellen (s. Lechner & Solovova 2014). So liegt der Fokus in der narrativen Ex-

positionstherapie zur Behandlung von Traumatisierung auf der Benennung undReflexion trauma-

tischer Ereignisse, also auf einer Exposition, um das in die biografische Narration zu integrieren,

was das Selbst- undWeltbild erschüttert hat (vgl. Schauer, Elbert & Neuner 2018). Dies entspricht

jedoch einer soziokulturell gewachsenen und besonders in euro-amerikanischen Gesellschaften

verinnerlichten Umgangsform mit psychischem Leid.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Vergangenheit inNarrationenein erzählendesSchweigenherausarbeiten,dasdie alltäg-

lichen und sinnlichen Verhaltensweisen strukturiert. Das erzählende Schweigen steckt

also einen intimenRahmenabunderhält eine soziale Lebensrealität über einenormkon-

forme und langfristige Strategie der Emotionsregulierung5 (vgl. Mannergren Selimovic

2020; Shohet 2021).

Schweigen als »respectful response to suffering« (Dragojlovic & Samuels 2023: 5) ist

eine bekannte Reaktion auf Gewalterfahrungen. Natürlich kann es auch ein Ausdruck

eines Traumas sein.Wie schon in der Einleitung betont,möchte ich hier aber zu beden-

ken geben, dass eine Traumadiagnose die Verantwortung auf Einzelpersonen reduziert,

wodurch soziale, kulturelle, politische und historische Erfahrungsdimensionen ausge-

schlossen werden (s. Das 2007; Appuhamilage 2020). Zudem geht es mir weniger um

das Trauma als solches als vielmehr um den gesellschaftlichen und gemeinschaftlichen

Umgang mit dem aus spezifischen Erfahrungen resultierenden Schweigen. Im Schwei-

gen identifiziert etwa Michael Jackson (2004) Ressourcen, die wir in uns und in unserer

Gemeinschaft mit anderen finden:

[T]here are certain events and experiences of which we choose not to speak. Not be-

cause they hold us in thrall, freezing the tongue. Nor because we fear they might re-

veal our flaws or frailty. Still less because we feel our words can never do them justice.

Silence is sometimes the only way we can honor the ineffability and privacy of certain

experiences. (2004: 56)

Eine stille Übereinkunft nicht erzählbarer Erinnerungen bedeutet für Jackson, das ei-

gene Leid ebenso anzuerkennen wie das Leid des Gegenübers. Dabei entfaltet sich das

Schweigen situativ, »in terms of what is at stake, and what might follow from a par-

ticular course of action« (ebd.: 56). Von dieser aktiven Handlung unterscheidet Jackson

ein Schweigen im/aus Schock, dasmit nicht erzählbaren Ereignissen traumatischenUr-

sprungs zusammenhängt.

Schweigen stellt soziale Beziehungen (wieder) her, weil es spezifische Strategien des

Verdeckens aushandelt, wie z.B. Samuels (2019, 2020) an der Schnittstelle der Psycholo-

gical Anthropology und derMedical Anthropology aufzeigt. Sie führt Schweigen auf spezifi-

sche sozio-historische Formationen von Macht und Fürsorge zurück und setzt diese in

ein Verhältnismit anhaltendenUnsicherheiten, nicht erzählten sowie nicht erzählbaren

Erinnerungen.

Ein erzählendes Schweigen gibt Hinweise auf gesellschaftliche Diskurse und Politi-

ken, aus denen es sich entwickelt hat oder in die es gegenwärtig eingebettet ist. So zeich-

net etwaMeravShohet (2021) in ihrerEthnografieSilenceandSacrificenach,wiediemassi-

ven sozialpolitischen und gesellschaftlichenUmbrüche des 20. Jahrhunderts in Vietnam

5 Mit dem Begriff »Emotionsregulierung« beziehe ich mich auf die Fähigkeit, Emotionen zu erken-

nen, im gegenwärtigen Kontext zu bewerten und auszugleichen. Eine gefühlte Erfahrung, die z.B.

von bestimmten Erinnerungen ausgelöst wird, wird erst wahrgenommen und dann verhandelt

bzw. reguliert. Die Sozialpsychologinnen Debora Pascuzzi und Andrea Smorti (2017) werten dies

als bewusste Handlung, die vor dem (Wieder-)Erleben vergangener Vulnerabilitäten oder negati-

ver Emotionen schützen soll. Die Emotionsregulierung folgt somit dem strategischen Ziel, in einer

(sich kontinuierenden) Krise handlungsmächtig zu bleiben (vgl. Vigh 2008).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 43

die gesellschaftlich anerkannte Praxis neu modellieren. Die Bedeutung schweigender

Formen von Verzicht und Zurückhaltung stellt sie als Elementemoralischer Sorgearbeit

heraus,die sichkongruent zudenumgebendenTransformationsprozessenveränderten.

DiesenGedanken ergänze ichmit derBedeutungdesSchweigens in transnationalenund

intergenerationalen Beziehungen. Dora Sampaio (2020: 286) etwa zeigt, wie ältere Per-

sonen in der Migration durch das bewusste Zurückhalten oder Verschweigen von emo-

tionalenZuständen eineVerantwortungundSensibilität für dasGegenüber ausdrücken.

Daher ist es auchmein Anliegen, ein genderspezifisches Verständnis des Schweigens zu

erarbeiten.

DasZurückhalten oderVerschweigenpotenziell verletzender, zerrüttender oder irri-

tierender Inhalte verbinde ich abschließendmit einer konzisenDefinition desErinnerns.

Genau wie das Schweigen gestalten auch Erinnerungen Gefühle von Zugehörigkeit, sie

dienen der Sinn- und Identitätsstiftung. Zugrunde liegt die Erkenntnis, dass individu-

elle Erinnerungen sozial und kollektiv bedingt sind und auf einem kulturellen System

aufbauen (Halbwachs 1985 [1966], 1985 [1967]; Connerton 1989; J. Assmann 1995, 2007;

Erll 2005; A. Assmann 2016). Die Erinnerungs- und Gedächtnisforschung widmet sich

den alltäglichen Erfahrungen persönlicher, kollektiver, nationaler und globaler Erinne-

rungsarbeit als verortete, verkörperte und zuweilen widerständige Praxis (Kidron 2016).

ImFokusethnografischerUntersuchungensteht alsowenigerdie semiotischeRepräsen-

tation der Vergangenheit als vielmehr die Frage, wie diese verkörperten, gelebten und

eingeschriebenen Erinnerungen die Gegenwart prägen (ebd.).

Erinnerungen werden auf spezifische Weise kulturell geformt, interpretiert und

durch soziale Institutionen vermittelt (Schwartz 1996; vgl. Kidron 2016). Erinnern ist ein

relationaler Prozess, der im Zuge der Sozialisation erlernt wird. Dies etwa verdeutlichte

mir chú Thuan (56 J., m) am Beispiel der Ahnenverehrung: Todestage von familiären

Angehörigen möchte er gemeinsam mit Familienmitgliedern verbringen, seine Kin-

der reisen dafür aus ihren jeweiligen Wohnorten an. An dem Tag beten sie, essen die

Speisen, die der/die Verstorbene mochte und erinnern sich gemeinsam an die Person:

»Bei uns betrachtet man den Todestag als Erinnerungstag. Man soll nicht nach Lust

und Laune an jedem Tag erinnern, wir müssen das planen.« In der Darstellung chú

Thuans fällt ein zeremonieller Ablauf auf, der die Zeiträume des Erinnerns reguliert

und verortet. Dieses konkrete Beispiel verweist auf lebendige, kommunikative Erinne-

rungen, die auch Personen (z.B. Jüngere) an Erinnerungen teilhaben lassen, die nicht

die konkreten Erfahrungen teilen. Das Teilen dieser Erinnerungen festigt Zugehörig-

keiten über Raum und Zeit hinweg. Im Vergleich zum kulturellen Gedächtnis,6 mit

dem der Religions- und Kulturwissenschaftler Jan Assmann (2007: 56) das Vermitteln

einer absoluten, ritualisierten und unantastbaren Vergangenheit beschreibt, hält das

kollektive oder kommunikativeGedächtnis in einembestimmtenMaße heterogene oder

widersprüchliche Erinnerungen aus. Das ist möglich, weil Individuen und Kollektive in

der Lage sind, Perspektivwechsel vorzunehmen.

Erinnern im Kontext von Flucht und Migration geht mit Besonderheiten einher,

denn werden Orte verlassen, befördert das oft eine intensive Beschäftigung mit diesen

6 Texte, Bilder, Rituale, Jahrestage oder Symbole unterstützen diese Ausrichtung als materialisierte

Erinnerungen und fungieren als externes Gedächtnis (J. Assmann 2007: 57).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

(Tošić & Palmberger 2016). Die starke mnemonische Bindung meiner Gesprächspart-

ner:innen beruht (je nach Lebensalter) auf dem Erleben von Krieg, Flucht und/oder

Ankommen. Sie teilen miteinander eine Sehnsucht nach dem Vertrauten und zeichnen

sich als diasporische Erinnerungsgemeinschaft aus.7 Für diese gefühlte Verbindung fand

Ghassan Hage deutliche Worte: »To be diasporic is to find it impossible to experience a

social phenomenon, be it a landscape, an object, a social opportunity, or a social relation

on its own terms without having an elsewhere shadowing it« (2017: 201).

Sehnsucht ebenso wie Erinnerungen, die meine Gesprächspartner:innen am liebs-

ten vergessen möchten, bestimmen Zugehörigkeiten also zentral und führen zu einem

stetenAbgleich erlebter und gegenwärtiger Erfahrungen.Die Verbindung besteht darin,

eine geteilte Vergangenheit zu haben und diese vergessen zu wollen (Mattes et al. 2019:

303). Das formt soziale Beziehungen über ein Gespür dafür, was (nicht) erinnert werden

darf oder soll und gehtmit einerRegulierung oder demUnterdrücken vonErinnerungen

einher.8DeragentiveCharakter vonErinnerungenbestehtdarin,dass geteilteNarrative,

Situationen und Imaginationen die gegenwärtigen Bedürfnisse einer Gruppe reflektie-

ren und sie in die Zukunft orientieren (J. Assmann 2007: 134). Ein implizites Gespür für

(nicht) teilbare Inhalte beruht also auf Aushandlungen, Bewertungen und der Vermitt-

lung von teilbaren und nicht teilbaren Inhalten. Mein Gesprächspartner chú Bưu (59 J.,

m) machte dies zu Beginn deutlich, denn mir, einer außenstehenden Person, durfte er

das erzählen, »sonst spricht keiner darüber«.

Der von mir erwähnte Abgleich vollzieht sich genau genommen in einem Span-

nungsfeld von Schweigen und Erinnern, und zwar über eine sozial-relationale, eine

sinnliche und eine räumlich-temporale Entfaltung zerrissener Zugehörigkeiten,wie ich

im folgenden Kapitel zeigen werde.

2.2 Zerrissenheit im Spannungsfeld von Schweigen und Erinnern

Mein Anliegen ist es, die Zerrissenheit im Spannungsfeld von Schweigen und Erin-

nern zu ergründen und als fortlaufenden, sich wiederholenden und kontinuierlichen

Prozess der Bedeutungsgebung (Lester 2013: 755) zu beschreiben. Das heißt, dass Zer-

rissenheit zwar Diskontinuitäten beinhaltet, aber diese Diskontinuitäten haben ein

zugehörigkeitsstiftendes Potenzial. Was ich damit meine, möchte ich anhand eines

konkreten empirischen Beispiels verdeutlichen, das ich in meinen Feldnotizen wie folgt

beschrieben habe:

An einem lauen Abend im Sommer 2018 begleitete ich meine 53-jährige Gesprächs-

partnerin nach einem einstündigen Gespräch in ihren Garten. Sie zeigte mir ihre an-

7 Nach den Sozialgeograf:innen Thomas Lacroix und Elena Fiddian-Qasmiyeh (2013) konturieren

(wieder-)hergestellte Zugehörigkeiten die Grundlage diasporischer Erinnerungen.

8 Unterdrückte, unverarbeitete Erinnerungenunterscheiden sich von regulierten Erinnerungen,weil

sie keinen Reflexionsprozess durchlaufen haben. Stattdessen überwiegen diemit der unterdrück-

ten Erinnerung verinnerlichten emotionalenQualitäten. Das Paradox ist also, dass die unterdrück-

te Erinnerung einerseits ohne Details oder konkrete Bezüge und andererseits mit emotionaler In-

tensität erinnert wird (vgl. Pascuzzi & Smorti 2017: 31–32).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 45

gebauten Pflanzen, riss hier und da ein Blatt ab, zerrieb sie zwischen ihren Fingern

und teilte mit mir den würzigen Duft. Wir gingen an Tomaten- und Gurkengewächsen

entlang zu einem selbstgebauten Gestell aus Ästen und gespannten Fäden, das von

großen gewellten Blättern überdeckt wurde. Cô Tuyết wies mich an, mich zu ducken

und unter das Blätterdach zu gucken. Dort unten baumelten mehrere Früchte der quả

bầu [der sogenannten Luftgurke], die sie aufgrund ihrer markanten bauchigen Form

»schwangere Frucht« nannte. Sie schnitt eine Frucht ab und reichte sie mir. Die Frucht

wog schwer in meiner Hand und fühlte sich warm an. Sie erzählte, dass sie die Samen

für die Frucht von einem Bekannten habe, der heute in den USA lebt. Bei ihrem letzten

Besuch ihrer Familie habe sie sie erhalten. Nachdem sie zurück war, pflanzte sie einige

der Samen ein, verteilte andere oder gezogene Setzlinge und später auch die gereif-

ten Früchte an Familienmitglieder und Freund:innen in Berlin. In diesem Jahr habe sie

Glück mit der Ernte, die Wetterbedingungen seien gut. Dann erklärte sie mir, wie ich

die Luftgurke zubereiten sollte. (Juni 2018)

Aus meiner Sicht versinnbildlicht die Luftgurke, die auch den Einband dieses Buches

ziert, gewissermaßendas Lebenmit zerrissenenZugehörigkeiten, ein Leben voller emo-

tionaler und affektiver Intensitäten, die analytisch betrachtet zunächst über die Ebene

spezifischer Relationen greifbar werden.

2.2.1 In Relationen

Die Samen für die Luftgurke bekam sie von

einem Bekannten, der heute in den USA

lebt. Bei ihrem letzten Besuch ihrer Familie

habe sie sie erhalten.

Die Zirkulation der Luftgurkensamen über Kontinente hinwegmaterialisiert die Zerris-

senheit emotionalerNahbeziehungenund zugleich denVersuch,dieseBeziehungenneu

zu weben. Durch die Flucht und das Ankommen an verschiedenen Orten zerrissen Fa-

milien und lokal gewachsene Gemeinschaften. Zugleich demonstrieren das Teilen und

Verteilen der Samen, dass Zugehörigkeiten nicht nur brüchig und zerstört werden, son-

dern fortbestehen können.

Es sei daran erinnert, dass Emotionen einen Rahmen bieten, in dem Affekte erfah-

ren und verstehbar werden können. Affekte entfalten sich relational, sie entwickeln sich

in einem Zwischenraum zwischen interagierenden Akteur:innen, zwischen Akteur:in-

nen und Elementen gemeinschaftlicher Alltagspraktiken, in (nicht) materiellen Umge-

bungen oder in Inklusion, Imagination, Absorption oder Immersion (Slaby & von Sche-

ve 2019). In Bezug auf meinen Forschungskontext bedeutet dies, dass das Erleben von

Krieg, Flucht und Entortung langfristig verändert, wie Personen gesellschaftliche Zu-

sammenhänge, ihre Umwelt und ihren Platz in dieser wahrnehmen und erinnern (Das

2007; vgl. Kleinman, Das & Lock 1997).

Ich blicke zunächst auf die abrupte Fragmentierung des sozialen Gefüges. Das

Selbstbild und die Möglichkeiten, sich in Relationen wahrzunehmen, veränderten sich

mit der Flucht drastisch. In diesem Zusammenhang finde ich die Definition forcierter

Migration von Georgina Ramsay passend, die über den Verlust von Handlungsmacht

schreibt:

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

[D]isplacement is a fundamental disruption […]: an experience, whether acute or

chronic, that pulls a person out of the illusory comfort of a life with stability and into

a reality of a future that is not only uncertain, but which is determined by forces that

are outside of their direct control. (2020: 388)

Dieser Verlust von Handlungsmacht im Kontext forcierter Migration verändert das be-

stehende und vertraute relationale Gefüge und damit die Möglichkeiten, sich in sozia-

len Beziehungen wahrzunehmen. Das veränderte auch die bis dato gängige Praxis des

Schweigens.

Meine Gesprächspartner:innen internalisierten diese Praxis des Schweigens auf der

Basis von soziokulturell etablierten Kommunikationsformen als impliziten Code ihrer

Lebens- und Erfahrungswelt im südlichen Vietnam der 1950er bis 1970er Jahre, d.h. in

einer noch wesentlich traditionell-patriarchal ausgerichteten Gesellschaft inmitten ei-

nes Krieges, in der vielfältige religiöse und weltanschauliche Denkfiguren zusammen-

flossen. Dazu zählte ein Gesellschafts- und Selbstverständnis, das mit dem Daosimus9

vereinbar war und sich durch konfuzianistisch-orientierte Werte auszeichnete. Ferner

zählten dazu ein ausgeprägter Kollektivsinn,Duldsamkeit, Zähigkeit, Respekt sowie die

Beachtung von sozialer Hierarchie. Zusätzlich beeinflussten Katholizismus und Bud-

dhismus das Miteinander in dieser Zeit (vgl. T. Q. Vu 1978: 46–51, 117–118).10

Sich handlungsmächtig in Beziehung setzen zu können, beruht auf einem verinner-

lichten Ordnungsystem, auf einer besonderen Aufmerksamkeit füreinander, aber auch

für den eigenen Gefühlsausdruck. Die Gefühle und Bedürfnisse der Familienmitglieder

stehenmiteinander in Beziehung und geben einemGefühl von sozialer Nähe Ausdruck,

was sich auch in der Verwendung pronominaler Verwandtschafts- undAnredeformen in

der vietnamesischen Sprache widerspiegelt.11 Im Unterschied zu individualistisch ori-

entierten Selbst- und Gesellschaftwahrnehmungen verändert sich die Selbstreferenz je

nachdem, auf wen wir treffen. Damit einher gehen spezifische Rollenerwartungen, um

klar strukturierte, dauerhafte und loyale Beziehungen zu festigen (M. H. Nguyen et al.

2021; Pham 2014; Schöningh 2009: 104).

Nach diesem sozial-relationalen Gesellschaftsverständnis ist das Ansehen des Indi-

viduumsunweigerlichmit demseiner Familie (verstandenals sozialeEinheit) verknüpft.

Aus diesemGrund nimmtHöflichkeit, z.B. ausgedrückt in einem respektvollen Schwei-

gen, einen zentralenWert ein, will man den Verlust oder die Verminderung der sozialen

9 Der Daoismus beschreibt eine auf Harmonie und Gleichgewicht beruhende Lehre, gestaltet so-

ziale Beziehungen ebenso wie es Vorstellungen von Gesundheit durchzieht (vgl. Beuchling 2003;

Schöningh 2009: 33; Ta, Bajbouj & Hahn 2018: 147–48).

10 Auf den Einfluss des Buddhismus gehe ich noch näher ein. An dieser Stelle gebe ich verkürzt

die Spezifik des Schweigens in der katholischen Lehre wieder. Genannt seien die Institution des

Schweigegelübdes sowie das Schweigen zur Erbringung von Bußen. Diese Aspekte der Emotions-

regulierung und Protektion fließen in die Orientierung undModellierung des sozialen Verhaltens

ein.

11 Das soziale Miteinander hält sich interdependent über fünf von Konfuzius formulierte Grundbe-

ziehungen aufrecht: Die Beziehungen zwischen Herrscher und Untertan, Vater und Sohn, Mann

und Frau, älteremund jüngeremBruder und zwischen Freunden (Hwang&Meyer 2019). Die Bezie-

hungsebene zwischen den Interaktionapartner:innen lässt sich über die verwendeten Pronomen

nachvollziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 47

Reputation (verstanden als Gesichtsverlust12) vermeiden. Rücksichtnahme und verant-

wortlichesHandeln zugunsten des Gemeinwohls gelten als Teil der familialen Verpflich-

tungen.All das fließt zusammen in einemgesellschaftlich übergeordnetenWert sozialer

Harmonie. Wenn das Schweigen dazu dient, einen mit Stress verbundenen Gedanken

oder eine emotionale Erfahrung bewusst zu unterbrechen, beschreibt es ein Potenzial

bzw. einen Resilienzfaktor.13 Schweigen als Strategie der Emotionsregulierung basiert

auf einem komplexen und relationalen Aushandlungsprozess, denn um Emotionen zu

regulieren, bedarf es ihrer bewussten Wahrnehmung, Akzeptanz, Selbstkontrolle und

eines Rückgriffs auf internalisierte Gefühlsregeln. Dahinter steht eine Form von »emo-

tional labor« (Hochschild 2012 [1983]), d.h. einemBestreben,Emotionen intentional her-

vorzurufen und zu kanalisieren. Das befähigt Individuen, zwischen dem zu unterschei-

den, was sie fühlen und dem, was sie fühlen sollen bzw. wollen (ebd.; vgl. Neckel 2013).

Die Familie, das wichtigste soziale Beziehungsgeflecht und der relationale Kern der

Gesellschaft, zerriss jedoch mit der Flucht und Entortung.14 Damit einher ging auch

die Veränderung der bis dahin internalisierten Praxis des Schweigens, resultierend aus

einem »feeling out of place« (Wright 2015: 398). Zerrissenheit in Relationen beruht darauf,

dass signifikante Andere abwesend sind oder es schwerfällt, die gefühlte Irritation

auszudrücken.Wenn diese Irritation unterdrückt wird, durchläuft sie keinen reflexiven

Prozess und das erhält die damit verbundene Intensität, während der dazugehörige

Kontext verschwimmt. Nach außen gezeigt wird ein konsensuales Schweigen, aber in-

dividuell erlebt wird dann ein Schweigen, das weniger von Details, sondern von starken

Gefühlen begleitet wird. Aus ehemals verinnerlichten, relational und praktisch er-

probten Emotionsrepertoires, die Sicherheit, Kompetenz und Zugehörigkeit befördern

12 Das soziale Konzept des Gesichts ist in meiner personenzentrierten Forschung höchst relevant:

Die Linguistin Thi HongNhung Pham (2014: 225) unterscheidet das individuelle Gesicht (mặt) (ge-

meint ist die physische Referenz auf eine Person) von der persönlichen und sozialen Anerkennung

sowie Evaluation dieser (the điẹn̂). Das soziale Gesicht beschreibt ein sensibles Phänomen, es re-

flektiert den Platz einer Person in einem sozialen Gefüge und ist mit Ehre und Scham verbunden

(vgl. A. Hinton 2017: 159). An dieser Differenzierungwird nachvollziehbar, warum sich etwa ein Ge-

sichtsverlust (mất mặt) sowohl auf die eigene Position in der Gemeinschaft als auch seine soziale

Einheit ausweitet.

13 Auch Kidron (2012), auf deren Arbeit ich bereits verwiesen habe, identifiziert das Schweigen

von buddhistischen kambodschanischen Geflüchteten (in Kanada) als eine Quelle der Resilienz.

Schmerz und Leid gelten in der buddhistischen Lehre als Teil der menschlichen Erfahrung, daher

ist das Schweigen als Annäherung an das geteilte Leid zu deuten. Das stimmt mit dem Wert der

sozialen Harmonie überein.

14 In seiner Abhandlung zu der gesellschaftlichen Entwicklung Vietnams nach dem Kolonialismus

konstatiert The Quỳen Vũ (1978), dass der Zusammenhalt großer Familienverbände sich vor dem

Hintergrund einer traditionell landwirtschaftlichenDaseinsformherausbildete.Die Beachtung ei-

ner sozialenHarmonie förderte das »gleichgewichtigeHandeln«, um »die ›Harmonie‹ in Rollenbe-

ziehungen aufrecht zu erhalten sowie die ›Harmonie‹ in sich selbst zu gewährleisten« (ebd.: 50).

Das Individuum lebt demgemäß als fester Bestandteil und in starker Übereinstimmungmit einer

»kollektiven Seele«, die tief in seiner sozialen Wirklichkeit verwurzelt ist. In den urbanen Gebie-

ten der Republik Vietnam gab es ab Mitte der 1960er Jahre eine wachsende Tendenz zu einer ge-

sellschaftlichen Individualisierung, dennoch prägte das konfuzianistische Ideal die Sozialisierung

meiner Gesprächspartner:innen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

sollten, wird nunmehr ein Zustand gefühlter Differenz. Das zerreißt gefühlte Zuge-

hörigkeiten. Aus diesem Grund lässt sich die Zerrissenheit in Zugehörigkeiten nicht

allein als kollektives Phänomen untersuchen. Vielmehrmuss diese situativ empfundene

Zerrissenheit personenzentriert über subjektive Erfahrungen, die sich aus emotionalen

und affektiven Dynamiken speisen, analysiert werden.

Dieses transformierte Schweigen charakterisiert eine affektiv belastende Sprachlo-

sigkeit und intensiviert das Gefühl vonNicht-Zugehörigkeit. Dasmanifestiert sich etwa

imKontakt zu Personen und zu/in Institutionen der Ankunftsgesellschaft, aber auch im

Umgangmit der Kernfamilie,mit der Familie in Vietnam respektive der Diaspora sowie

mit Personen der Erfahrungsgemeinschaft (von Poser, Lanca & Heyken 2017; Heyken et

al. 2019; M.H. Nguyen et al. 2021: 782–783; Willamowski 2023).

DasGefühl, sichnicht zuAnderen inBeziehung setzen zukönnen,hat immenseAus-

wirkungen auf die soziale Realität.DieVerbindungmit Anderen beschreibt Rebecca Les-

ter gar als »perhaps themost fundamental –and sometimes themost elusive –of human

needs« (2013: 761). Genau aus diesemGrund gilt es, den kreativen und kräftigenden Pra-

xen der Vergemeinschaftung Aufmerksamkeit zu schenken, die aus der geteilten Erfah-

rung der Zerrissenheit hervorgingen. Wie sich das konkret ausgestaltet, werde ich mit

Blick auf sinnliche, aber auch räumlich-temporale Relationen aufzeigen.

2.2.2 Mit den Sinnen

Sie reicht mir die Luftgurke und sagt, in

diesem Jahr habe sie Glück mit der Ernte,

die Wetterbedingungen seien gut. Dann

erklärt sie mir, wie ich die Luftgurke

zubereiten soll.

Geradedie sinnlichenErinnerungensind fürmeineForschungbedeutsam,denndieSin-

neweben lebendige Erinnerungen über das Riechen, Tasten,Hören, Fühlen und Schme-

cken in die Gegenwart und affizieren den fühlenden und sich bewegenden Körper. Wie

im Verlauf des folgenden Abschnitts deutlich werden wird, sind der Anbau, die Zube-

reitung und der Verzerr der Luftgurke etwa Zeichen wichtiger Verortungsprozesse im

Lebenmit zerrissenen Zugehörigkeiten.

In diesem Abschnitt erörtere ich, wie Zerrissenheit mit den Sinnen kontinuierlich aus-

gehandelt wird. Inspiration fand ich in der sensory ethnography Sarah Pinks (2015), um

den sich bewegenden Körper als Quelle von Wissen und emotionaler Handlungsmacht

zu begreifen. Konzeptualisieren werde ich die Aushandlung von Zerrissenheit vor allem

über Prozesse des verkörperten und verorteten Schweigens und Erinnerns. Verkörpertes

Schweigen und Erinnern verstehe ich nach Paul Connerton (1989: 72–87) als sedimentier-

te Vergangenheit, die über die wechselseitige Durchdringung kognitiver und muskulä-

rer Fähigkeiten in die Gegenwart hineinwirkt. Das Körpergedächtnis repräsentiert al-

so nicht die Vergangenheit, sondern formt den Umgang mit dieser in der Gegenwart

(vgl. Casey 1984: 55).15 So können wir eingeübte Bewegungs- und Wahrnehmungsmus-

15 Die Differenz zeigt sich über die sprichwörtliche verbrannte Hand auf der Herdplatte: Wer diese

Erfahrung gemacht hat, wird sich in Anbetracht einer Hitze ausstrahlenden Herdplatte weniger

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 49

ter selbstverständlich im Alltag ausagieren, ohne sie zu rekapitulieren, eben weil sie in

unseremKörpergedächtnis verankert sind.16 Das Körpergedächtnis ist also ein grundle-

gender Träger unserer Lebensgeschichte und prägt unser gesamtes Dasein in der Welt

(Fuchs 2012: 20).

Mit den Worten Kidrons gesprochen, verfolge ich »the way memory silently ›works‹

and is made present in everyday life« (2009: 8). Kidron analysiert, wie in der nonverba-

len Interaktion zwischen Personen und zwischen Personen und Objekten eine empathi-

sche und gemeinschaftliche Annäherung an die Vergangenheit über Alltagshandlungen,

Denkmuster und Orientierungen entsteht (ebd.: 17). Diese über die Sinne (mit-)geteilte

Vergangenheit bedarf keiner Worte, da das erzählende Schweigen in Gesten, Mimik, in

Bewegungsabläufen und Umgangsformen einen Ausdruck findet.

MeinFokusaufdas verorteteSchweigenundErinnern,alsodie InteraktionzwischenPer-

sonen und den sie umgebenden Umwelten, beschreibt eine weitere Ebene, wie Zerris-

senheit mit den Sinnen fassbar wird. In der Interaktion mit Orten verflechten wir die-

se mit Erfahrungen oder Ideen, Geschichten, Sprachen und Vorstellungen anderer, uns

bekannter Orte (Pink 2015: 35–50). Solche Verortungsprozesse entstehen Röttger-Röss-

ler zufolge über internalisierte Sinneswahrnehmungen, denn diese entwickeln sich re-

lational zu der Umwelt, in der wir aufwachsen: »We perceive our environments through

our senses, and these senses are simultaneously shaped and characterized by the spe-

cific features of our environment« (2018: 253). Auch die Soziologin Amanda Wise (2010:

922, zit.n. Bourdieu 1990: 1956) stellt heraus, dass Personen sich entlang von Gerüchen,

Geräuschen,Wetterbedingungen oder anderen Stimuli im Raum orientieren, eben weil

Sinneseindrücke und Ortsbezüge zu Gedächtnisstützen werden. In der Begegnung mit

diesen werden die Inhalte wieder greifbar.

Emotionale Dynamiken treten also an konkreten Orten auf und führen dazu, dass

wir uns erinnern, z.B. an soziale Eingebundenheit, an verinnerlichte Kompetenzen wie

etwa das Schweigen (als Teil erlernter Emotionsrepertoires) oder an bewältigte Heraus-

forderungen. Die Qualität erläutert der Philosoph und Psychiater Thomas Fuchs (2012:

19) mit dem Bild einer Tür, die sich unerwartet öffnet und die Vergangenheit in die Ge-

genwart hineinlässt.Wer nach langer Zeit an einem früherenWohnort, Schul- oder Aus-

bildungsplatz vorbeikommt, wird die Erfahrung gemacht haben, dass plötzlich Frag-

mente einer Vergangenheit greifbar werden, die mit der gegenwärtigen Lebenswelt we-

nige bis keine Schnittpunktemehr haben. In diesemMoment aber erinnert man sich an

eine frühere Freundschaft, ein aufgeschrammtes Knie oder eine erlernte Fähigkeit.

Die sinnliche Erfahrung von Krieg und Nachkriegsauswirkungen veränderten die

räumliche, verkörperte und sinnliche Orientierung von Zugehörigkeiten immens.17 Be-

an das Ereignis erinnern, bei dem man sich einst die Handunterseite verbrannte, sondern wird

instinktiv die Hand vom Herd fortziehen.

16 Eine verkörperte Erinnerung orientiert eine aktive Handlung, denn das Körpergedächtnis ermög-

licht es erst, Handlungen zu habitualisieren. So setzen wir uns z.B. auf das Fahrrad und fahren los,

ohne die kognitiven oder motorischen Schritte intentional zu rekapitulieren. Genau aus diesem

Grund fällt es auch schwer, ein verinnerlichtes stillschweigendesWissen inWorte zu fassen (Fuchs

2012: 10).

17 Connerton (2009: 20) erläutert diese Dimensionen über den Vergleich von Körpern und Häusern:

Die Selbstverständlichkeit des Körpers wird im Fall von Krankheit oder einem Unfall bewusst. Die

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

kannte sinnliche Stimuli, wie Düfte, Texturen, Körperwahrnehmungen und Symbole,

wurdenersetzt durch solche,dieunbekanntwarenoder eingefühltesUnbehagenauslös-

ten.DiesesUnbehagenmachtdenVerlustder vergangenenLebenswelt intensivbewusst.

GemeinsamePraktiken,wiedasAnbauenheimischerPflanzenoderdas gemeinsameEr-

tasten und Schmecken einer Luftgurke, können daher Resonanzräume eröffnen, in de-

nen alltägliche Irritationsmomente und die Sehnsucht nach dem Verlorenen anerkannt

werden können. Auch werden hier Kompetenzen verortet, die wichtige Kraftquellen im

Alltag formen. Eine mit den Sinnen erfahrene Zerrissenheit lässt sich also übersetzen

bzw. verwandeln in sinnlich erfahrbare Zugehörigkeiten.

Im Laufe meiner Forschung beobachtete ich z.B., dass Düfte zubereiteter Speisen

meinen Gesprächspartner:innen an fremden Orten ein Gefühl des Bekannten vermit-

telten. Auch Kidron beschreibt, dass stille Strategien der Vergemeinschaftung aus der

erlebten Zerrissenheit hervorgehen können:

[T]he silent sensory experience of sharing food [..] encapsulates the personal, familial,

and collective past without narrative […] enabling the embodiment of social relations

of love, caring, and commitment (2009: 11).

Essenspraktiken beschreiben lebendige Erinnerungen; sie verkörpern soziale Beziehun-

gen und drücken Zuneigung aus (vgl. Pink 2015: 43). Der Argumentation von Posers fol-

gend, werde ich zeigen, dass Praktiken des Sich-zugehörig-Fühlens auch auf »körper-

sprachlichen und sinnlichen Veräußerlichungen und der Rolle von Objekten und Mate-

rialitäten« (2018: 3) beruhen. Der Verzehr bekannter, heimischer Speisen ruft also eine

verkörperte Erinnerung an eine sinnliche Eingebundenheit wach.18

Selbstverständlich können die Sinne ebenso an vergangene Dissonanzerfahrungen

erinnern. Das fordert die eigene Verortung situativ heraus, stört alltägliche Bewe-

gungs- und Wahrnehmungsmuster und führt zurück auf das grundlegende Gefühl,

nicht dazuzugehören. Von solchen alltäglichen Differenzmomenten unterscheide ich

eine mit den Sinnen greifbare, intensiv erlebte Zerrissenheit, die die Fähigkeit des

Handelns situativ aushebelt. Anschaulich findet sich diese in einem Zitat aus demWerk

On Earth, We’re Briefly Gorgeous, verfasst von dem renommierten vietamerikanischen

Autoren und Novellisten Ocean Vuong. Vuong beschreibt eine Situation, die er als Kind

mit seiner Mutter erlebte und veranschaulicht dabei, wie das Vergangene unvermittelt,

aber intensiv die Gegenwart durchbricht: »I didn’t know that the war was still inside

you, that there was a war to begin with, that once it enters you it never leaves – but

merely echoes« (2019: 4). Ich gehe zwar davon aus, dass sich Erfahrungen von Leid,

Gewalt oder Verlust kollektiv in die Erinnerungen meiner Gesprächspartner:innen

einschrieben und dass diese tiefgreifenden Erfahrungen zunächst keiner diskursiven

Rahmung bedurften, weil ein erzählendes, wissendes Schweigen diese als Teil einer

Bedeutung des Hauses für die Lebenswelt offenbart sich durch einen Umzug oder die Zerstörung

des Hauses durch z.B. ein Feuer oder einen Krieg.

18 Eine ausführliche Darstellung der affektiven und sinnlichen Dynamiken, die als verkörpertes und

verortetes Wissen in der Interaktion von Personen und Pflanzen hervortreten, beschreiben Anita

von Poser und ich im Kontext einer ethnografisch begleiteten affekt- und emotionsfokussierten

Gruppentherapie mit der Kraft geteilter Verkörperung (2020: 617–620).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 51

relationalen diasporischen Erfahrung anerkannte. Die auch subjektiv verkörperte und

verortete Präsenz der Leiderfahrungen jedoch ist der Grund, warum Personen diese

unterschiedlich und grundlegend affektiv erinnern.

Mit dem affektiven Erinnern geht eine situativeWahrnehmung einher, fehl amPlatz

zu sein, Verhaltensnormen zu überschreiten, geteilte Praktiken nicht ausführen zu kön-

nen, sich von kollektiven Narrativen zu lösen sowie Orte vermeiden zu wollen, an de-

nen spezifische Zugehörigkeiten performiert und re-konstituiert werden. Es führt da-

zu, dass die Praxis des Schweigens nicht länger ein geteiltes Verständnis kollektiver Lei-

derfahrungen darstellt. Vielmehr wird diese Praxis zu einer subjektiv gefühlten stillen

Präsenz verkörperter und verorteter Widersprüche im Alltag, die sich z.B. als lähmen-

de Anspannung, unterschwellige Gereiztheit, übergriffige Unruhe und herausfordernde

Ungeduldbemerkbarmachenkann.WiedieseWidersprüche sichgreifen lassen,möchte

ich entlang der dritten Ebene auffächern, der Zerrissenheit in Raum und Zeit.

2.2.3 In Raum und Zeit

Nach ihrer Rückkehr aus den USA pflanzte

sie die Samen ein, verteilte andere oder

gezogene Setzlinge und später auch die

gereiften Früchte an Familienmitglieder

und Freunde in Berlin.

Zugehörigkeiten entstehen über das Zusammenkommen und Reflektieren von Erfah-

rungen der Eingebundenheit (Bedorf 2018).Die Luftgurke ist schließlich auch eine Refe-

renz an ein räumlich wie zeitlich platziertes gemeinsames Leben in Vietnam und festigt

eine lokale wie auch transnationale Verbundenheit. Mehr noch, die Luftgurke verortet

relationale Bezüge zu (scheinbar hinter sich gelassenen) Zeiten und (verlassenen) Orten

(Pfaff-Czarnecka 2012; Röttger-Rössler 2018; Mattes et al. 2019; Meißner 2019). Oder wie

bell hooks es formuliert: »Ein Gefühl der Zugehörigkeit [beschreibt] eine Ahnung von

der Bedeutung und Vitalität des geographischen Ortes« (2022: 29). Genau das führt un-

weigerlich zurück auf die verbindendediasporischeErfahrung: dasNavigieren zwischen

einem Leben vor und nach der Flucht.

In Raum und Zeit nimmt die Zerrissenheit ihren Anfang. Ich werde zeigen, dass sie

inRaumundZeit nicht nur fortbesteht, sondern sich auch verändert, je nachdem, inwel-

chen Relationen sichMenschenwiederfinden und je nachdem,wie sie in diesen Relatio-

nen ihren verkörperten und verorteten Gefühlen Ausdruck verleihen können oder nicht.

Um zu begreifen, wie meine Gesprächspartner:innen dazu kommen, sich heute in einer

spezifischenArt undWeise zu fühlen, zu erinnernund zu verorten,bedarf es einer Lang-

zeitperspektive. Ich beziehe mich zunächst auf von Posers (2018) Konzept der affective

lives, welches ich imWeiteren als affektiven Lebensverlauf übersetze. Sie stellt fest, dass

das emotionale Erleben auf Erfahrungen beruht, die über den Lebenslauf zu verschiede-

nen Zeiten an verschiedenen Orten gemacht wurden und dass diese Erfahrungen affek-

tiv aktualisiert werden können.Das löst eine komplexe undmanchmal herausfordernde

Verdichtung »von ersehnten, verhinderten und auch möglich gewordenen Zugehörig-

keiten in Zeit und Raum« (von Poser 2018: 25) aus, z.B. angestoßen durch verkörperte

oder verortete Erinnerungen. Über diesen Blickwinkel wird es möglich, die »kulturell

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

gewachsenen Konfigurationen des Emotionalen, […] die affektiven Brüche, Reibungen,

NeuformierungenundNeubefähigungen« zubetrachtenundnachzuvollziehen,wie sich

»tägliches affektives und emotionales Erleben relational auf gesellschaftliches Zusam-

menleben und empfundene Zugehörigkeiten auswirkt« (ebd.: 26).

Aber gehen wir noch einmal einen Schritt zurück und blicken auf die räumliche

Dimension: Zerrissene Zugehörigkeiten basieren zunächst auf einer ungewöhnlichen

Entfremdung und Entortung (Ahmed 1999: 329; Eastmond 2016: 20). Das abrupte und

unfreiwillige Verlassen des Herkunftskontextes hat erhebliche Folgen für das Gefühl

des In-der-Welt-Seins. Für meine Gesprächspartner:innen begann die Flucht aus Viet-

nam ohne Wiederkehr mit Erfahrungen harscher Repressalien und Entfremdung,

sozialer Exklusion, Gefahr, Gewalt, Diskriminierung und Leid. Kurz: Die bekannten

gesellschaftspolitischen Bedingungen und lebensweltlichen Orientierungen brachen

zusammen. Infolgedessen entstand ein Unbehagen, das in ein Gefühl, nicht (mehr)

dazuzugehören, mündete. Dieses Gefühl veränderte bereits vor dem Verlassen des

Herkunftskontextes die Art, wie meine Gesprächspartner:innen sich durch den Raum

bewegten. Das bewusste Zerreißen von Zugehörigkeiten durch die Flucht demons-

triert meinem Verständnis nach eine Form der Selbstbestimmung, um einen als nicht

lebenswert beurteilten Zustand zu überwinden. Menschen reagieren auf Dynamiken,

die außerhalb ihres Einflussbereichs liegen (vgl. Ramsay 2020; Mattes & Lang 2021).

Diskutierenmöchte ich daher eine gefühlte Zerrissenheit, die den Alltag nach der Flucht

begleitet. Diese gründet einerseits auf alltäglichen Spuren der Vergangenheit. Ande-

rerseits setzt sie sich in affektiven Resonanzräumen fort, grundiert gesellschaftliches

Leben und das soziale Miteinander.

Die Alltäglichkeit von räumlicher Zerrissenheit beruht auf Kompetenzen, denn

eine Neu-Verortung bedarf Aktivität, Kompetenz und Handlungsmacht. Das erläutern

Milena Komarova und Maruška Svašek (2018) über die Schaffung und Nutzung sozialer

Netzwerke, die Geflüchteten in der neuen Umgebung einen Halt geben können. Sie

kontrastieren somit einen dominierenden Fokus auf Gefühle von Unsicherheit und Be-

sorgnis mit einer »necessity to adjust rapidly to different and changing surroundings«

und stellen dies als »a more general feature of the human condition« (ebd.: 3) heraus.

Zerrissenheit erweitert das Denken, Fühlen und Handeln um eine Erfahrungsdimen-

sion. Dies bestätigen auch Parin Dossa und Jelena Golubović, die Verortungspraktiken

im Kontext forcierter Migration über ambivalente Dynamiken untersuchen. Diese

Dynamik entspannt sich »between the violence of displacement and the violence of

relocation« (2019: 172).

Um Verortungspraktiken und die dadurch entstehenden Emotionen in der Migra-

tion zu beschreiben, muss die Verbindung von Affekten, der Materialität von Objekten,

Räumen und Erinnerungen untersucht werden (Röttger-Rössler 2016; Svašek 2010).

Handlungen und Tätigkeiten (wie ein gemeinsames Essen) sowie nonverbale Kommu-

nikationsformen beruhen auf Regelmäßigkeit, Kontinuität, Kreativität und sozialer

Reziprozität. Diese Praxen lassen sich in spezifischen räumlichen Gegebenheiten veror-

ten. Um ein Beispiel zur Veranschaulichung vorwegzunehmen: Zum vietnamesischen

Neujahrsfest (Têt́ Nguyên Đán) verdichteten sich Zugehörigkeiten zeitlich, räumlich und

sinnlich über bestimmte Praktiken. Hierzu gehörte u.a. die zeitintensive Vorbereitung

von süßen oder herzhaft gefüllten Klebreiskuchen in runder (bánh tét) und eckiger

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 53

Form (bánh chưng), das Choreografieren und Einstudieren traditioneller Tänze mit

Drachenkostümen oder Fächern, die Organisation des Programms oder das Packen

von roten Geldumschlägen für die Kinder, denen damit symbolisch Glück für das neue

Jahr gewünscht wird. Der lebendige Austausch und die Frequenz der Zusammentreffen

erhöhten sich über die Ausrichtung auf das gemeinsame Ziel.

Aber auch Sprache als Ausdrucks- und Kommunikationsmedium fördert die emo-

tionale Verbundenheit in ganz besonderer Weise. Ein Gesprächspartner, chú Thành

(45 J., m), verdeutlichte diesen Zusammenhang mit seiner Aussage: »Vietnamesisch

ist die Sprache der Liebe.« Diese Gefühle werden dann mit neugestalteten Orten der

Vergemeinschaftung assoziiert. Objekte, sinnliche Eindrücke, Werte, Praktiken, Nar-

rative und Erinnerungen gestalten also eine affektive Anhaftung, ein doing belonging,

um sich an zunächst unbekannten Orten einzubringen. Daher versinnbildlicht auch

die Luftgurke den Umgang mit Zerrissenheit und entspricht einer räumlich-sozialen

Verortungspraxis, sie festigt lokale wie auch transnationale Verbundenheit. Gleichzeitig

jedoch führt sie immer zurück auf die verbindende Erfahrung der forciertenMigration.

Was also bedeutet die Zerrissenheit in Zeit? Meines Erachtens lässt sich diese Frage

über die analytische und empirische Berücksichtigung einer geteilten, aber nicht teilba-

ren Vergangenheit klären. Denn diese bestimmt die Rahmenbedingungen des Schwei-

gens undErinnerns sowie Zugehörigkeitsdynamikenüber den affektiven Lebensverlauf.

Die Zerrissenheit wird also selbst zum Gegenstand der Verbundenheit.19 Liisa Malkki

beschreibt eine »accidental community of memory […] powerfully formed and trans-

formed in transitory circumstances shared by persons who might be strangers« (1997:

92). Personen, die sich eigentlich fremd waren, trafen nach der Ankunft in Berlin mit

demBewusstsein zusammen,dass sie die gleicheErfahrung teiltenund sich alle einneu-

es Leben aufbauenmussten.

Zwarwurden konkrete Gedächtnisortemit der Flucht hinterlassen, aber verkörperte

Erinnerungen lassen sich aufgrund dynamischer Umstände an konkreten Orten wach-

rufen und platzieren. So kann eine Flucht räumlich abgeschlossen sein, aber das Vorbei-

gehen an einer Straßenecke, ein Wort, ein Geräusch oder ein Geruch können bewirken,

dass Personen sich subjektiv und situativ zuOrten und Situationen hingezogen oder da-

von abgestoßen fühlen,wie ich bereits inKapitel 2.2.2 ausführte.Exemplarisch verweise

ich auf die sogenannte rote Musik (nhạc đỏ), die in meinen Gesprächen mit starken Dis-

sonanzen verbunden wurde: Nach dem Krieg und der Transformation Vietnams unter

sozialistischer Führung stellte die nhạc đỏ die einzig legale Musikrichtung dar. Vonmei-

nenGesprächspartner:innen als »rote« oder »Marschmusik« übersetzt, dröhnte die nhạc

đỏ aus blechernen Lautsprechern undmarkierte einen akustischen Bruch zur bisherigen

Alltagswahrnehmung im ehemaligen Süden Vietnams. Das irritierende Potenzial akus-

tischerDissonanzerfahrungen fordert, so auchnach vonPoser (2023),die Positionierung

von Personen situativ heraus. Auch heute versetzt das Hören dieser Musik einige mei-

19 In Teil II untermauere ich diesen Aspekt mit der historisch-empirischen Annäherung an eine Ge-

schichte der Zerrissenheit.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

nerGesprächspartner:innen in einenZustandderBeklemmung,weswegen sieweiterhin

Orte meiden, an denen sie diese Musik vermuten.20

Verändert sich der Rahmen, wie etwa durch die forcierte Migration oder im Prozess

des Älterwerdens, erhöht sich das Potenzial, dass unerwünschte und zu unterdrückende

Erinnerungen wachgerufen werden. Dieses semantisch verschobene Schweigen durch

unterdrückte Erinnerungen oder vermiedeneRäume gilt es in den affektiven Lebensver-

läufenüberRelationen,mitdenSinnensowie inRaumundZeit aufzuspüren.Ausmeiner

Sicht kann nur so verständlich gemacht werden,was ein Lebenmit zerrissenen Zugehö-

rigkeiten bedeutet. Um sich dieser Komplexität adäquat und sensibel anzunähern, be-

darf es schließlich eines besonderen methodologischen Vorgehens. Diesem widme ich

mich im folgenden Kapitel.

20 Meine Gesprächspartner:innen bezogen sich dabei auf Orte in den Berliner Ost-Bezirken, die sich

aufgrund differenter Migrationserfahrungen ehemaliger Vertragsarbeitender mit anderen Bezü-

gen zu Vietnam und Deutschland entwickelten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung

Die Grundlage meiner Arbeit bildet eine knapp vierjährige Feldforschung (Februar 2016

bis November 2019), die ich in den Lebens- und Erfahrungswelten älter werdender

Personen mit vietnamesischer Fluchtgeschichte in Berlin durchführte. Im Mittelpunkt

stand die Frage,was Zugehörigkeiten fürmeineGesprächspartner:innen bedeutete,was

sie gestaltete oder zerriss. Der gewählte Forschungsort sticht im bundesdeutschen Ver-

gleich hervor, da die räumlich-soziale Verortung der im Zentrum stehenden Personen

in einem engen Zusammenhang mit dem Berliner Mauerverlauf steht. Zugehörigkeit –

so möchte ich meine ethnografische Annäherung an eine Geschichte der Zerrissenheit

beginnen – fühlt sich einerseits an »wie eine Familie« und andererseits »wie eineMauer

im Kopf«.1 Dieser Spannung gehe ich über eine sensory ethnography (Pink 2015) nach,

in der ich mich auf eine reflexive, verkörperte, geschlechtsspezifische und verortete

Wahrnehmung konzentriere.

In diesem Kapitel stelle ich dar, wie ich affektive Praxen des Sich-zugehörig-Füh-

lens untersuchte. Zunächst gebe ich einen Überblick über die explorative Entwicklung

meines Forschungsdesigns, leite meine Fragestellung empirisch her und stelle die For-

schungsorte über einen komplementären Forschungsansatz vor (3.1). Anschließend be-

schreibe ich die gewählten Methoden der Datenerhebung. Für die Untersuchung affek-

tiver Dynamiken entwarf ich phänomenologische Go-Alongs, die ich mit der personen-

zentrierten Ethnografie verknüpfte. Ich ergänzte diese Methode durch die verkörperte

und verortete teilnehmende Beobachtung mit allen Sinnen im gemeinschaftsorientier-

ten Teil der Forschung. Das ermöglichte mir den Übergang von der Beobachtung des

Schweigens zu einem Sprechen über das Schweigen (3.2). Das Kapitel schließt mit einer

Selbstreflexion meiner engagierten Perspektive und (nicht nur mich) bewegenden For-

schung (3.3).

1 Diese Vergleiche hörte ich in unterschiedlichen Zusammenhängen von verschiedenen Gesprächs-

partner:innen, sodass ich sie an dieser Stelle generalisiert aufgreife.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

3.1 Zugänge zum Phänomen des Fühlens

Um der Verbindung von Zugehörigkeiten, Schweigen und Erinnern im Leben älter wer-

dender Personenmit vietnamesischer Fluchtgeschichte nachzugehen, besuchte ich vor-

bereitend einen Vietnamesisch-Sprachkurs2 und betrat dann induktiv über den Ansatz

der GroundedTheory (Corbin & Strauss 1990) das Feld. Für die Untersuchung der Fragen,

wie der Mensch in Leid bedingende Strukturen und Muster eingebettet ist, wie Belas-

tungenartikuliert undwelcheFormenderBewältigunggesuchtwerden,entwarf ich eine

komplementäre Forschungsstruktur. In dieser waren die Datenerhebung, -analyse und

Theoriebildung engmiteinander verwoben, um eine »gegenstandsbegründete und -ver-

ankerte Theorie« (Böhm 2009: 476) zu formulieren. Zum einen ging ich zerrissenen Zu-

gehörigkeiten personenzentriert nach,dieser Teil der Forschunghatte seinenAusgangs-

punkt inder Spezialambulanz für vietnamesischeMigrant:innen anderCharité-Univer-

sitätsmedizin Berlin (CBF). Zum anderen betrachtete ich in einer gemeinschaftsorien-

tierten Forschung außerhalb der Klinik die räumliche Eingebundenheit von Narrativen

und Metaphern über die etablierten Gemeinschaften.3 So gewann ich Einblicke in die

subjektivenErinnerungs- undLebenswelten sowiederen sozialeKonturierungund lern-

te, dass das Gestalten und Zerreißen von Zugehörigkeiten auf mobilen Erinnerungen,

Emotionen und Gedanken gründet, die transnational zwischen Vietnam, Deutschland

und anderen diasporischen Orten zirkulieren (Marcus 1995). Diesem Phänomen folgte

ich in seinen komplexen Verkörperungen und Verortungen. Damit bekräftige ich, dass

Zugehörigkeiten, Schweigen und Erinnern Phänomene in Bewegung sind, denen es zu

folgen gilt.

In der explorativen Forschungsphase (2016) lernte ich verschiedene Perspektiven

kennen,wie aus Vietnamgeflüchtete älter werdende Personen sich vor rund 40 Jahren in

Berlin verorteten, was sie unter Zugehörigkeiten verstehen, welche Werte und gemein-

schaftlichen Praktiken sie in verschiedenen religiösen oder soziokulturellen Räumen

pflegen, tradieren und ausleben. Das Schweigen rückte in der themenzentrierten Phase

(2017–2019) über den »body as a site of knowing« (Pink 2015: 27) in denMittelpunkt und

signalisierte die Wirkmächtigkeit einer verkörperten, den Alltag implizit beeinflussen-

den Vergangenheit. An verschiedenen Orten, die sich als bedeutsam herausstellten und

die ich im Folgenden genauer vorstellen werde, beobachtete ich, wann geschwiegen

wurde und wann Personen direkt oder indirekt über das Schweigen sprachen. Auch

fragte ich mir im Verlauf meiner Forschung vertraut gewordene Personen, wie es sich

für sie anfühlt zu schweigen.

2 Den Kurs verfolgte ich in unterschiedlicher Intensität von November 2015 bis Dezember 2018 und

war sehr froh, mit meiner Sprachlehrerin auch grundlegende Konzepte und kulturell geprägte

Muster besprechen zu dürfen. Mein Dank richtet sich an Julia Nguyễn.

3 Selbstredend ist auch hier keine heuristische Trennung möglich, da es vielfältige Verschränkun-

gen gab. Etwa Informationsvorträge meiner Psy-Kolleg:innen in den Gemeinden, zu denen ich sie

begleitete, oder Wiedersehen mit Personen aus den Gemeinschaften im klinischen Kontext.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 57

3.1.1 Mitbewegen

Mit seinem mobilen Forschungsansatz follow the people beschreibt George Marcus (1995:

106) dieMöglichkeit, Lebensrealitäten aus einer vergleichenden Perspektive über die ge-

meinsame Bewegung zu verstehen. Wer sind die Menschen, denen ich folgte? Meine

Gesprächspartner:innen lernte ich im Rahmen der anwendungsbezogenen anthropolo-

gisch-psychiatrischen Projektarbeit in der Klinik kennen.Die behandelnde Psychiaterin

stellte mich ausgewählten Patient:innen/Gesprächspartner:innen4mit Fluchterfahrung

vor, sodass sich mir eine eigentlich schwer zugängliche Erfahrungswelt über einen Ver-

trauensvorschuss eröffnete.5

Im Bewusstsein für die vulnerable Situation meines Gegenübers war es mir ein An-

liegen, das Vertrauen behutsam und nachhaltig aufzubauen. Nach ihrem Einverständ-

nis begleitete ich meine Gesprächspartner:innen über eine silent participation (Heyken et

al. 2019), also stillen und nicht intervenierenden Teilnahmenwährend ihrerTherapiesit-

zungen6 und unterstützte sie bei der Organisation ihrer Krankheit (z.B. Erstellung einer

Behandlungs- undMedikationsübersicht,Begleitung zu Fachärzt:innen). So gewann ich

einen Einblick, was sie belastete, seit wann und wie sie das artikulierten.

DernächsteSchritt bestanddarin,einGrundverständnisderPerson in ihrerSituiert-

heit und räumlichen Bewegung zu erlangen. Indem ich sie auf ihren alltäglichenWegen

außerhalb des klinischen Kontextes begleitete, vertiefte sich unser Vertrauensverhält-

nis. Ich begann jene Irritationen, Herausforderungen und Risse zu verstehen, die ihren

Weg indieKlinik geebnet hatten. Indem ichmeineGesprächspartner:innenzuz.B.Arzt-

terminen, familiären Verpflichtungen, Veranstaltungen in und außerhalb der Gemein-

schaften begleitete, entwickelte ich ein Verständnis davon, wie sie sich in ihrer Lebens-

welt bewegten und mit dieser interagierten, wann sie Spannungen oder Wohlergehen

empfanden. Neben der Alltagsbegleitung inWohnortnähe schlug ich gemeinsame Spa-

ziergänge oder Ausflüge vor, wobei ich ihre tagesaktuelle körperliche und mentale Be-

findlichkeit und die von ihnen geäußerten Interessen berücksichtigte. Meine Idee war

es, ihnen positive Erholungsmomente über die Einbettung aller Sinne anzubieten und

4 Die unterschiedliche Bezeichnung als Patient:in und als Gesprächspartner:in symbolisiert eine

differente Positionalität zwischen Ärzt:innen und Patien:innen sowie Ethnograf:innen und Ge-

sprächspartner:innen (Heyken et al. 2019: 260). Darüber hinaus verweise ich mit der Differenzie-

rung auf die kontextuelle Eingebundenheit der Person im klinischen oder im alltagsweltlichen

Setting.

5 Das Bewusstsein, dass unsere Forschung in einem »vulnerablen Feld« stattfand, leitete die For-

schung zu jedem Zeitpunkt. Das Wohl und die Integrität der Patient:innen stand an vorderster

Stelle. Vor dem Projektbeginn wurde ein Ethikantrag an das ethische Komitee der Charité-Univer-

sitätsmedizin Berlin gerichtet, umdie anhropologisch-psychiatrische Forschung entsprechend der

Deklaration vonHelsinki durchzuführen (WMA2001). Auf dieser Grundlagewurden Patient:innen

nach ihrer psychiatrischenStabilität und individuellenBiografieausgewählt undüber dieZiele der

Projektarbeit aufgeklärt. Nach ihrem schriftlichen Einverständnis traten sie in den Kontakt zu den

Anthropolog:innen des Teams (Heyken et al. 2019: 261).

6 Erst nahm ich an den Einzelsitzungen teil, später begleitete ich meine Gesprächspartner:innen

auch im Kontext einer ethnografisch informierten affekt- und emotionsfokussierten Gruppenthe-

rapie (Heyken et al. 2019; von Poser &Willamowski 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

ihnen temporär einen Rückzug aus einer als einengend beschriebenen Routine zu er-

möglichen.Wir besuchten frühereWohnorte oder Arbeitsplätze,Märkte oder Naherho-

lungsorte in Berlin wie den Tiergarten, den Schlosspark Charlottenburg, Park amGleis-

dreieck,Grunewald,VolksparkRehberge,Viktoriapark,Tempelhofer Feld,denPreußen-

bzw. sogenannten Thaipark in Wilmersdorf, den Britzer und Botanischen Garten, den

Park der Sinne in Weißensee, die Gärten der Welt, den Treptower Park oder den Müg-

gelsee im ehemaligen Ostteil der Stadt.

Außerhalb der Therapie über empfundene Belastungen zu sprechen, bot die Mög-

lichkeit, »sich leer zu sprechen« (von Poser et al. 2017: 10) und das eigene Schweigen zu

reflektieren. Die Bewegung durch verschiedene affective arrangements7 schärfte meinen

Blick dafür, wie Sinneseindrücke Gedanken, Bewegungen und Emotionen affizierten.

Ein Beispiel: Im Herbst 2016 besuchte ich mit meiner Gesprächspartnerin cô Tuyết (49

J., w) die Gärten der Welt in Berlin-Marzahn. Wir hatten diesen Ausflug als symboli-

schenAbschluss einer längerenErkrankungsphase von ihr geplant. Ich notierte, dass die

gestalteten Gärten unterschiedliche Nuancen unserer Stimmungen, Bewegungen und

Gesprächsinhalte akzentuierten. So strahlte etwa der japanische Garten eine wärmende

Ruhe aus, wir ließen uns auf einer Bank an dem ruhig plätschernden Bach nieder und

betrachteten die verschiedenen Elemente des vor uns angelegten Zengartens. Wir sa-

ßen einige Minuten schweigend nebeneinander. Cô Tuyết begann zunächst zögerlich,

aber dann in einer längeren Ausführung, über ihre Angst zu sprechen, dass sie irgend-

wannwieder so schwachwie noch vor ein paarMonaten sein könnte, dass sie wieder »in

ein Loch fallen« würde.8 In dieser ruhigen Situation nahmen wir uns Zeit, ihre Angst

zu reflektieren. Im koreanischen Garten spazierten wir hingegen mit kräftigen Schrit-

ten die Wege entlang, cô Tuyết kletterte eine Brücke hoch, balancierte über einen rau-

schenden Wasserlauf und assoziierte lachend Gedanken aus ihrer Kindheit mit vier in

Holz geschnitzten Figuren, die den Weg säumten. Ihre raumgreifenden Schritte, so in-

terpretierte ich es, passten in die energische Kulisse. Im orientalischen Garten bewirkte

zunächst die Symmetrie des angelegten Parks unser Innehalten, die sich stark von der

vorherigen Anlage unterschied. Dann ging cô Tuyết gezielt auf einzelne in einen Kübel

gepflanzte Zitrusfrüchte zu, zerrieb Blätter zwischen ihren Fingern und beschrieb mir

ErinnerungenandieZitronenernteaufderheimatlichenPlantage.Sie teiltedasüberden

Zitrusduft angestoßene verkörperteWissenmitmir,wasmir wiederumdieMöglichkeit

gab, sie in jenen Phasen an diese Ressourcen zu erinnern, in welchen sie sich kraft- und

mutlos fühlte.

An diesem Beispiel zeigt sich die Relevanz, unterschiedliche Räume in die Untersu-

chung von Affekten und damit verbundenen Erinnerungen und Erfahrungen einzubin-

7 Mit demphilosophischenKonzept der affective arrangementsbeziehe ichmich auf die lokaleAnord-

nung heterogener Elemente (Personen, Dinge, Artefakte, Räume, Diskurse, Verhaltens- und Aus-

drucksformen oder andererMaterialitäten), die eine situative Affizierungsdynamik konstituieren.

Dabei bleibt das affektive Arrangement eine fragmentarische Formation, in der die beitragenden

Elemente eine gestalterische Handlungsmacht haben (Slaby 2019; Slaby, Mühlhoff & Wüschner

2017). Diese Gestaltungsperspektive macht das Konzept insbesondere im Kontext anwendungs-

bezogener Forschung attraktiv.

8 Den Umgang mit dieser einschneidenden, aber auch transformativen Erfahrung schildere ich in

dem Essay Unruhe (Willamowski 2024).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 59

den.Leitend in solchenMomentenwar nichtmein ethnografischesErkenntnisinteresse,

sondern ein integres Verständnis von Solidarität und Reziprozität. Mein Anliegen war

es, meinen Gesprächspartner:innen kurze Momente der Erholung und Ruhe in unseren

Begegnungen zu ermöglichen, nachdem sie mir ihre Zeit und ihr Vertrauen schenkten.

Deutlich wird darüber, dass ich einen personenzentrierten Ansatzmit einer Engaged An-

thropology verknüpfte (Ortner 2019;Willamowski 2023). Indieser dialogischenForschung

lernte ich zusammen mit meinen Gesprächspartner:innen und reflektierte Fehler, wie

etwa Orte zu besuchen oder Fragen zu stellen, die sie als unbehaglich oder anstrengend

wahrnahmen.

Ergänzend zu den Überlegungen von Marcus halte ich also fest, dass ich follow the

people nicht nur als Bewegungsform verstehe, sondern vor allem als Möglichkeit, den

emotionalen Dynamiken, affektiven Intensitäten und sinnlichen Erfahrungen meiner

Gesprächspartner:innen zu folgen –wie eben über denDuft der Zitrusfrucht in dasMe-

kong-Delta Vietnams, in demmeine Gesprächspartnerin aufgewachsen war.

3.1.2 Mit(er)leben und Mitfühlen

In diesem Abschnitt bilde ich die Auswahl von Forschungsorten über das leitende In-

teresse ab, soziale Erinnerungen und Formen kollektiver Realität zu erfassen (Marcus

1995: 108–109).Die hierfür gewähltenForschungsorte spiegeln sich inderGestaltung von

Zugehörigkeiten wider und skizzieren einen »situated sense of social landscape« (ebd.:

109). Mein initialer Zugang in diesen gemeinschaftsorientierten Forschungsteil war ei-

ne Informationsveranstaltung zu psychosozialer Gesundheit, die im Anschluss an eine

Messe imMärz 2016 in einer vietnamesischen katholischenGemeinde stattfand. An die-

sem Tag begleitete ich die Psychiater:innen der Charité im Rahmen ihrer aufsuchenden

Gesundheitsarbeit. Im Anschluss an den Vortrag stellte ich mich Schlüsselpersonen der

Gemeinde vor und erläuterte mein Interesse, die Verbindung von Migration, Emotion

und Altern untersuchen zu wollen. Auch hier konnte ich die Kontaktlegung mit einem

Vertrauensvorschuss wahrnehmen. Richtig los ging es beim nächsten Zusammentref-

fen eineWoche später.

AndiesemSamstagnachmittagging ichaufdenEingangdesGemeinderaumszuund

begrüßte amEingangdreiHerren.ÜbermeinenBesuchwaren sie bereits informiert, ich

solle drinnen auf den Gemeindevorsteher chú Thành warten, draußen sei es zu frisch.

Im Inneren wurde der Saal für ein Fest hergerichtet. Das heutige Zusammenkommen,

so lernte ich, galt den vielen ehrenamtlichenHelfer:innen zumDank für ihre Unterstüt-

zungdes vergangenenTết-Fests9.ChúMinh,einHerrEnde40, trat lächelndaufmich zu,

wir setzten uns.Während Tische und Stühle aufgestellt, auf der BühneKabel verlegt und

die Licht- und Karaokeanlage getestet wurden, erzählte chúMinhmir von seiner Flucht

alsKindundderNotwendigkeitdieser.Danndrehte er sichaufdemStuhl zudemGemäl-

de, das dieWandgegenüber der Bühne zierte: Auf einemca.neunmal dreiMeter großen

Tuch ragte ein in prächtigen Farben gemaltes,mächtiges Schiff empor.Das Schiff erhob

sich auf demMeer stolz neben einem kleinerenHolzboot. Das verbinde sie, erklärte mir

9 Das vietnamesische Neujahrsfest Tết Nguyên Đán heißt übersetzt »Fest des ersten Morgens« und

wird im ersten Monat des vietnamesischen Mondkalenders (Januar/Februar) gefeiert.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

chúMinh.Erwendete sich den anderenMännern zu und sagte: »DieCapAnamur hat uns

ein neues Leben geschenkt.«

Ich blickte umher, die vorher beschäftigtenMänner hielten inne, nickten und nann-

ten die Jahreszahlen ihrer Rettung. Die geteilten Bezüge zur Cap Anamur verdichteten

den Augenblick. In diesem Moment kamen chú Thành und chú Phương mit Taschen,

Besteck und Tellern durch die Tür und ergänzten lachend: »Ich bin Lufthansa.« – »Ich

bin PanAm, aber jetzt wird erstmal gegessen.« Dieser Einstieg war herzlich, erheiternd

und nah. Das waren die Geschichte undMetapher, denen ich die nächsten Jahre an ver-

schiedene Orte folgen sollte: Wollte ich verstehen, was Zugehörigkeiten im Kontext die-

ser vietdeutschen Diaspora gestaltet, so musste ich das konstitutive Moment der Flucht

und der zuvor zerrissenen Zugehörigkeit begreifen.

Abb. 1: »Die Cap Anamur schenkte uns ein neues Leben«

EW, 2016

Wie auch in der personenzentrierten Forschung strukturierten in dem gemein-

schaftsorientierten Ansatz verabredete Treffen (hier: zu internen und externen Veran-

staltungen und Aktivitäten) meine »anthropology by appointment« (Bedorf 2018: 91,

zit.n. Hannerz 2010 und Luhrmann 1996). Der Frage nach gefühlten Zugehörigkeiten

ging ich (chronologisch aufgeführt) in folgenden Gemeinschaften nach: Ich besuchte

eine Initiative, die regelmäßig für obdachlose Berliner:innen in der Stadtmission in

Mitte kochte, eine buddhistische Gemeinde in Berlin-Spandau und eine katholische

Gemeinde, die sich alternierend im zweiwöchentlichen Rhythmus in den Standorten

im Wedding und im Prenzlauer Berg traf. Im Anschluss gab es oft einen informellen

Austausch in den anliegenden Gemeinderäumen, einen Verkauf von vietnamesischen

Spezialitäten oder ein gemeinsames Essen. Zusätzlich begleitete ich die Gemeinde

zum 40. vietnamesischen Katholikentag nach Aschaffenburg. Ich besuchte einen sozio-

kulturellen Verein in ihren Räumlichkeiten in Friedenau und folgte der Einladung zu

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 61

kulturellen Veranstaltungen nach Spandau und Neukölln. Ich traf eine Pfadfindergrup-

pe in den Gemeinderäumen in Hermsdorf und beim Weihnachtsmarkt in Alt-Lübars

in Reinickendorf. Zusätzliche Interviews führte ich mit Expert:innen, die die Ankunft

der ersten vietnamesischen Geflüchteten in Berlin, in Niedersachsen und im Saarland

begleiteten. Die Wahl der Orte ergab sich über das Schneeballprinzip und die enge

Vernetzung meiner Gesprächspartner:innen. Ich reiste einmal nach Hannover sowie

zu der Erstaufnahmeeinrichtung Sozialwerk Nazareth nach Norden-Norddeich, wo ich

neben Interviews auch eine Archivrecherche durchführte. Ein weiteres Interview führte

mich nach Frankfurt a.M. undmündete abschließend, basierend auf den entstandenen

Beziehungen, in einen explorativen Forschungsaufenthalt imkalifornischenLosAngeles

und Little Saigon in Orange County – Orte also, an denen die größte vietnamesische

Diaspora lebt, die die im Zentrum stehende Fluchtgeschichte teilt.

3.2 Die methodische Perspektivierung zerrissener Zugehörigkeiten

Zu beobachtende Phänomene in Bewegung brauchen eine bewegliche Herangehens-

weise, fordert Sarah Pink (2015: 58), um die sinnliche Wahrnehmung sowie das verkör-

perte und verortete Verständnis von Menschen in ihrer direkten Erfahrungswelt dicht

beobachten und beschreiben zu können. An die soziale Wirklichkeit meiner Gesprächs-

partner:innen, die emotionalen und affektiven Dynamiken von sich gestaltenden und

zerreißenden Zugehörigkeiten näherte ich mich über embodied and emplaced activities

sowie über den Ansatz der dichten Teilhabe (Spittler 2014; vgl. Thomas 2019: 85–87).10

Dies berücksichtigend, beschreibe ich zunächst das Sample der Forschungsteilneh-

menden (3.3.1). Dann gehe ich auf die Spezifika der personenzentrierten Ethnografie

ein, die ich mit phänomenologischen Go-Alongs verknüpfe (3.3.2). Diese Perspektive

ergänze ich mit teilnehmenden Beobachtungen als emplaced and embodied ethnogra-

pher in gemeinschaftsorientierten Forschungssituationen (3.3.3). Ich schließe meine

Methodendarstellung mit den von mir durchgeführten narrativen Gesprächen und

semistrukturierten Expert:innen-/Interviews (3.3.4). Diese Darstellung zeigt, dass ich

das Schweigen als Forschungsgegenstand empirisch über körperlich gefühlte Intensitä-

ten begriff und operationalisierte.

3.2.1 Sample und Wahl der Forschungsteilnehmenden

Um zu verstehen, wie älter werdende vietnamesische Geflüchtete sich 40 Jahre nach

der Flucht emotional verortet haben, sprach ich mit 34 Personen, die zwischen 1939

und 1972 in Vietnam geboren und in einer traditionell patrilinearen Gesellschaft nach

10 Die von Spittler (2014) formulierte dichte Teilhabe verbindet sich produktiv mit den Gedanken

des emplaced and embodied ethnographers nach Pink (2015): »Nicht nur Interviews, sondern natürli-

che Gespräche unterschiedlicher Gattung, nicht nur systematische Beobachtung, sondern offenes

Sehen. Nicht nur Beobachten und Sehen in der eigenen Tradition […]. Zur dichten Teilnahme ge-

hören alle Sinne: Hören und Sehen, Tasten, Riechen und Schmecken, körperliches und seelisches

Fühlen« (Spittler 2014: 213).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

konfuzianistischem Ideal inmitten eines Krieges sozialisiert wurden.Meine Gesprächs-

partner:innen kamen zwischen 1968 und 1986 nach Deutschland, ein Großteil hat heute

die deutsche Staatsbürgerschaft und ist oder war bei deutschen Unternehmen oder

Institutionen beschäftigt. Ergänzend sprach ich mit fünf Personen, die zwischen 1982

und 1994 in Deutschland geboren wurden und Kinder ehemals geflüchteter Personen

sind. Schließlich sprach ich mit vier weiteren Personen, die zwischen 1956 und 1970 in

Vietnam geboren wurden und sich nach ihrer Flucht in den USA eine zweite Existenz

aufbauten.

Chú Minh machte mir bereits bei meinem Feldeinstieg mit dem Hinweis auf das

Wandgemälde deutlich, dass die gelebte Zusammengehörigkeit mit einem »Gefühl der

gleichartigen Betroffenheit durch eine einzigartige geschichtliche und gesellschaftliche

Situation« (Bude 2005: 187) einhergeht. Die Cap Anamur ist in Deutschland das verbin-

dende Symbol dieser vergangenen Umstände (Bui 2003: 89; Müller 2020: 76).11 Die emi-

schen Bezeichnungen spiegeln diese Aufeinanderbezogenheit wider: Mit »unseren Leu-

ten« sind Personen gemeint, »die das gleiche Schicksal teilen« (chúThành, 45 J., m) und

die »anfangs ganz fremd waren und nach Kontakt zu anderen [Geflüchteten] gesucht

haben« (bác Dũng, 64 J.,m). Flucht undNeuverortung grundieren diese Aufeinanderbe-

zogenheit.

Aufschlussreich ist der Gedanke Julia Vorhölters (2014), die nach generationalen

Ähnlichkeiten in Überzeugungen und Reaktionen einer ugandischen Kriegsgeneration

fragt. Vorhölter (ebd.: 34–35, 194) arbeitet heraus, dass die Art, wie Personen auf eine

bestimmte historische Situation reagieren, sich aus den möglichen Erfahrungswelten

und erlebten Herausforderungen generiert. Die Denk- und Handlungsmuster, die sich

im Kontext historischer und soziokultureller Umbrüche etablierten, bergen demnach

die erlebten Unsicherheiten und Ambivalenzen. Sie sind im Generationsbewusstsein

immanent. Um diese Gedanken auf den vorliegenden Fall anzuwenden, nutze ich ex-

emplarisch die Erläuterung chú Thànhs, der mir das Gefühl beschrieb, »gezwungen zu

sein, aus Vietnam wegzugehen. Keine andere Wahl zu haben. Das ist anders als bei den

Leuten, die später nach Deutschland kamen, die hatten eine Wahl«.12 Die Konstitution

von Zugehörigkeit, so zeigt sich auch hier, muss ich ausgehend von der Erfahrung der

Zerrissenheit denken, denn das benannte Gefühl treffe weniger auf Jüngere zu oder auf

Personen, die unter anderen Umständen aus Vietnammigrierten.

Neben diesem erfahrungsbasierten Zusammenhang charakterisiert die im Fokus

stehende Gruppe eine innere Heterogenität hinsichtlich ihrer ethnischen, sprachlichen,

regionalen, religiösen und sozioökonomischen Hintergründe sowie ihres Alters.13 Die

Erfahrungsdimension der Flucht und Neuverortung folgt verschiedenen Linien: Meine

11 Nach der Definition des Soziologen Karl Mannheim begründet sich ein Generationszusammen-

hang aus der Teilhabe »an jenen sozialen und geistigen Strömungen […], die eben den betreffen-

den historischen Augenblick konstituieren« (1964 [1928]: 543). Die Historikerin Ulrike Jureit spezi-

fiziert dieses Verständnismit einer Verarbeitungskategorie über die »Transformation vomErlebnis

zur Erfahrung« (2006: 80–81).

12 In dieser Situation bezog chú Thành sich auf Personen, die über Vertragsarbeit in die DDR einreis-

ten.

13 In meiner Forschung lernte ich Personen kennen, die sich vordergründig als ethnische Vietna-

mes:innen bezeichnen. Ichweise darauf hin, dass die Gruppe der Geflüchteten nichtmit einer viet-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 63

Gesprächspartner:innen verließen Vietnam entweder vor demKriegsende 1975 legal aus

individuellen und soziopolitischen Gründen oder in der Nachkriegszeit auf illegalem

Weg.14 Ihre Ankunft in Westdeutschland basierte auf unterschiedlichen rechtlichen

Grundlagen und gliedert sich auf nach dem (a) humanitären Kontingentflüchtlings-

gesetz und (b) das »Abkommen zur technisch-wissenschaftlichen und kulturellen

Zusammenarbeit zwischen der Bundesrepublik und der Republik Vietnam« (Beuchling

2003: 20), was nach 1975 über ein politisches Asyl mit unproblematischer Einbürgerung

verstetigt wurde. Davon zu differenzieren sind die Ankunftsbedingungen jener, die (c)

über einen Familien- oder Ehegattennachzug einreisten.

Meine Gesprächspartner:innen waren im Dezember 2020 durchschnittlich 56 Jahre

alt, sieben von ihnen waren zum Zeitpunkt unseres Interviews berentet. Ich sprach mit

14 Frauen (durchschnittliches Alter 57 Jahre) und 20 Männern (durchschnittliches Alter

53 Jahre) und führte Interviewsmit fünf Expert:innen. Als Besonderheit hebe ich hervor,

dass ich 15 Gesprächspartner:innen mehrfach über einen ausgedehnten Zeitraum wie-

dertraf. So konnte ich Forschungsfragen oder Eindrücke vertiefen und gemeinsam mit

ihnen reflektieren. Nicht zu unterschätzen ist zudem der Anteil eines indirekten Perso-

nenkreises, dessenmir berichtete Erfahrungswelten ich aufgrund indirekter Kommuni-

kationswege kennenlernen durfte.Die Erzählungen über anonymisierte dritte Personen

ermöglichten in vielen Gesprächssituationen, zwischen Nähe und Distanz zu changie-

ren und dem Wert der indirekten Kommunikationsform Folge zu leisten; insbesonde-

re, wenn wir über Vulnerabilitäten sprachen. Diese Einblicke waren für mich von einem

immensenWert, da sich so Erwartungshaltungen und gezeigtes Verhalten miteinander

kontrastieren ließen.

Das hier beschriebene Sample ist nicht repräsentativ für alle ab 1975 nach West-

deutschlandgeflüchtetenVietnames:innenmitWohnortBerlin.DieAuswahl ermöglicht

jedoch, »die Typik des untersuchten Gegenstandes zu bestimmen« (Merkens 2009: 291).

3.2.2 Phänomenologische Go-Alongs und Schweigen

Ich erläutere nachfolgend, wie ich mittels phänomenologischer Go-Alongs und perso-

nenzentrierter Ethnografie gefühlte Zerrissenheit in den komplexen Lebensgeschich-

ten zweier Personen verstand. Da ich meine Forschung zu einer tabuisierten Thematik

durchführen wollte, legte ichWert auf einen zeitintensiven und langzeitlich angelegten

Zugang. Die Bewegung durch verschiedene Räume war ein essenzieller Faktor dieses

Vorgehens, weil so dynamische Affizierungen relationierbar wurden. Dem Schweigen

näherte ich mich über Handlungen, Bewegungen und die sinnliche Interaktion meiner

Gesprächspartner:innen mit der Umwelt. Ich stelle nun dar, wie ich affektive und emo-

tionale Dynamiken, verkörpertes und verortetes Wissen während phänomenologischer

namesischen Herkunftserfahrung gleichzusetzen ist und auf vielfältige zuvor erlebte Demarkie-

rungen und Nicht-/Zugehörigkeiten zurückführt. Mit diesen setze ich mich in Teil II auseinander.

14 Die soziopolitische Begründung möchte ich empirisch herleiten, da ehemalige Studierende im

Gespräch ihr Auslandsstudium mit dem Schutz vor einem möglichen Wehrdienst begründeten.

Ebenso leitete die Intensivierung des Krieges auch in anderen Fällen die Entscheidung, Vietnam

zu verlassen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Go-Alongs beobachtet, sinnlich erfahren und wahrgenommen habe (Kusenbach 2003,

2008; Pink 2015: 49; von Poser &Willamowski 2020; vgl.Csordas 1990).

Nach meiner Erfahrung braucht das ethnografische Forschen zu vulnerablen The-

men Zeit und Sensibilität. Zunächst galt es, die situative Prekarität meines Gegenübers

zu evaluieren und sich in Abhängigkeit zu der gegenwärtigen Gefühlslage bestimmten

Aspekten erneut zuzuwenden.Mit diesemVorgehenwollte ich ihre Aussagen validieren.

Mein Interesse, akut gefühlte und vergangene affektive Anstrengungen erfahrungsnah

zubegreifen,entwickelte ich imSinneder vonDouglasHollan (1997) etabliertenMethode

der person-centered ethnographyweiter. Hollan (1997: 231) beschreibt diese Forschungspra-

xis als eine erfahrungsnaheMethode,mit der soziale, psychologische und sogar biologi-

sche Theorien des menschlichen Verhaltens mit den gelebten Erfahrungen realer Men-

schen inVerbindung gebrachtwerden können.Nach seinemVerständnis entwickelt sich

die Annäherung an die individuelle Perspektive über genaues Beobachten und dichtes

Beschreiben, damitwir uns für die (verdeckten) Nuancenmenschlicher Interaktionsfor-

men sensibilisieren. Ein phänomenologisches Verständnis davon, wie Individuen Sym-

bole und Überzeugungen wahrnehmen und sich zu diesen positionieren, fördert zu-

dem die Unabhängigkeit von abstrakten Konstrukten. Das ist gerade in interdisziplinä-

ren Forschungskonstellationen nutzbringend, denn esmindert das Risiko pathologisie-

render Zustandsbeschreibungen. Aus diesem Grund eignet sich die personenzentrierte

Ethnografie insbesondere für die Anwendung im Kontext der trans-/kulturellen Psych-

iatrie. In Anlehnung an Hollan konzentrierte ich mich darauf, die subjektive Erfahrung

von empfundenen Anstrengungen über den sich bewegenden,wissendenKörper zu ver-

stehen – entsprechend folgte ichmeinen Gesprächspartner:innen hinaus aus der Klinik

in deren alltägliche Lebens- und Erfahrungswelten.

Mein Vorgehen erläutere ich im Folgenden genauer anhand meiner Begegnungen

mit bác Dũng (*1953, m) und cô Tuyết (*1965, w), die ich über einen Zeitraum von knapp

vier Jahren, phasenweise mal mehr, mal weniger intensiv, begleiten durfte. Unsere

Gespräche führten wir auf Deutsch, ergänzt von vietnamesischen Beschreibungen

und insbesondere Ausdrücken für Gefühlszustände, die wir mit einem vietnamesisch-

deutschenWörterbuch und Google Translate übersetzten. Ergänzend fragte ich in einer

Übung des free listing nach vietnamesischen Emotionsbegriffen. Damit zeichnete ich

emotionale Episoden über die Begriffe und Kontexte nach,mit denenmeine Gesprächs-

partner:innendiese verknüpftenund rekonstruierte schließlich ihre Lebensgeschichten.

Wir trafen uns fürmehrere Stunden in alltäglichen und gestalteten Situationen (z.B. im

Rahmen vorab von mir konzipierter thematischer Spaziergänge), wodurch ein unge-

zwungener Charakter entstand. Auch ermöglichte diese zeitintensive Vorgehensweise,

dass das gegenseitige Vertrauen sich vertiefte und ich die Auswirkung der psychischen

Belastung auf den Alltag meines Gegenübers über situative und affektive Dynamiken

verstehen lernte.15 Ichnotierte,wie sie Emotionenkörperlichundpraktisch ausdrückten

(Beatty 2010).

15 Um den affektiven Anstrengungen Rechnung zu tragen, die aufgewendet werden mussten, um

einVertrauensverhältnis innerhalb der affekt- und emotionsfokussiertenGruppentherapie zu eta-

blieren, verweise ich auf die Publikation The Power of Shared Embodiment. Renegotiating Non/belong-

ing and In/exclusion in an Ephemeral Community of Care (von Poser &Willamowski 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 65

Um mich an ein emisches Verständnis davon anzunähern, wie cô Tuyếts und bác

Dũngs subjektive Wahnehmung, ihr Verhalten und Fühlen von sozialen und kulturel-

len Prozessen beeinflusst wurde und vice versa, beobachtete ich, wie sie mit ihrer Um-

welt interagierten.Hollan (1997) konzeptualisiertdreiBeobachtungsebenen,aufdie auch

ich einging: Erstensnotierte ich,wiemeineGesprächspartner:innen ihre subjektivenEr-

fahrungen sprachlich artikulierten. Zweitens, was sie machten, um diese auf der Hand-

lungsebene darzustellen. Und drittens hielt ich fest, wie sie ihre Erfahrungen auf der

körperlichen Ebene ausdrückten. Über die systematische Verknüpfung analysierte ich,

wie sie ihre gegenwärtige Situation wahrnahmen, welche Erwartungen sie an sich und

andere stellten, was sie folglich als Norm oder Abweichung dieser definierten und wie

ihre Bewegungen undHandlungenmit diesen übereinstimmten (Hollan 1997: 224–229).

Über diese Ebenen verfolgte ich, wie meine Gesprächspartner:innen sich in krisenhaf-

ten Momenten orientierten, aber auch, wie sie Zugehörigkeiten empfanden und wann

sie diese als belastend oder konfliktiv einordneten.

Die sinnlicheWahrnehmung von und Interaktionmit der direkten Umgebung wäh-

rend phänomenologischer Go-Alongs enthüllte verkörperte Erinnerungen sowie impli-

zitesWissen, weil Menschen ihr biografischesWissenmit ihrem unmittelbaren situier-

ten Handeln verweben (Kusenbach 2003: 478). In der komplexen Beziehung zwischen

Erinnerungen, Orten, Bewegungen, Emotionen und Affekten zeigte sich, wie die Um-

welt auf die subjektive Wahrnehmung einwirkt. So auch beim gemeinsamen Kochen:

Während cô Tuyết mit mir den Geschmack ihrer Kindheit über das Zubereiten eines Ba-

nanenkuchens suchte, äußerte sie die nachwie vor irritierende Schwierigkeit, die Situa-

tion damals als Kind gar nicht richtig verstanden zu haben. Sprachen wir über schwere

Erinnerungen, erkundigte ichmich imAnschluss anunsereBegegnungnachdemBefin-

denmeiner Gesprächspartner:innen. Ich signalisierte, dass ich ansprechbar war und sie

mit denwach gewordenenGedanken nicht allein lasse und suchte so,Verantwortung für

meine Fragen zu übernehmen. Interessanterweise sagte bác Dũng häufig, das Erinnern

tue ihmgut, seinKopfwerde dadurch leichter.Bei einemGo-Along durch den Treptower

Park im Frühsommer 2016 erzählte bác Dũng mir erstmals von seinem Militäreinsatz

und seinen Verletzungen. Er sprach in einem ruhigen Ton, reflektierte ausführlich seine

damaligen und heutigen Empfindungen, während wir unter einer Trauerweide an ei-

nem See saßen, das Rauschen in den Blättern des Baumes hörten und auf das Wasser

blickten. Der Ort strahlte eine Ruhe aus, die ich in seiner Narration gespiegelt sah.

Natürlich ist mir bewusst, dassmeine Anwesenheit Einfluss auf die Situationsdyna-

mik hatte. Diesen Aspekt nutzte ich im Sinne einer anwendungsbezogenen Ethnogra-

fie, denn ich unterstützte cô Tuyết und bác Dũng bei der Umsetzung der in der Thera-

pie vereinbarten Ziele in dem Finden neuer Bewältigungsstrategien mit ihrem gefühl-

ten Unbehagen. Um den Fokus auf die direkte Umgebung zu richten und somit von der

Schmerzwahrnehmung wegzulenken, konzipierte ich unsere ersten Spaziergänge mit

thematischen Schwerpunkten und brachte illustrierendes Bildmaterial mit. Mein Vor-

gehen orientierte sich am Grundsatz der Reziprozität, in der Wissen und Erfahrungen

ausgetauscht und gemeinsam erlebt werden. So entwickelten sichGespräche über Asso-

ziationen oder Vergleiche zu den genannten Situationen, die gezeigten Bilder oder Orte

weckten Erinnerungen oder der Blick in die nahe Umgebung affizierte Gesprächsthe-

men.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

MeinenGesprächspartner:innenermöglichtenunsereAusflüge,eine verändertePer-

spektive auf ihre räumliche, soziale undmaterielle Umwelt zu entwickeln, sich in unter-

schiedlichen Räumen wahrzunehmen und ihre zuvor verdeckten Belastungen, die ich

bereits im psychiatrischen Kontext kennengelernt hatte, außerhalb der Klinik zu the-

matisieren. Die Erkenntnisse, zu denen auch hervortretende Ressourcen wie positive

Erinnerungen zählten, spielte ich konsequent an die behandelndenTherapeut:innen zu-

rück, damit diese in eine personenzentrierteMedizin einfließen konnten (Kirmayer, Le-

melson & Cummings 2015; Kirmayer & Gómez-Carrillo 2019). Darüber hinaus band ich

Achtsamkeitsübungen sowie Impulse aus der Gruppentherapie immer dann ein, wenn

icheinegedanklicheVersteifungauf einenegativeGedankenspiralegezielt unterbrechen

wollte (von Poser, Lanca & Heyken 2017; Heyken et al. 2019). Aus diesem Grund erachte

ich phänomenologische Go-Alongs als produktive Ergänzung zu einer kognitiven Ver-

haltenstherapie. DenMehrwert dieser Verbindung weise ich in einer gemeinsamen Pu-

blikation und einem Plädoyer für die anthropologisch-psychiatrische Zusammenarbeit

mit meiner Kollegin Anita von Poser nach (von Poser & Willamowski 2020). Wie auch

SarahWillen herausstellt, »experiences of connectedness can have powerful therapeutic

value« (2021: 69).

Die Besonderheit des gewählten Schrittes in die Lebenswelt war das Sprechen in Be-

wegung. Margarethe Kusenbach beschreibt das Mitgehen oder Go-Along als methodi-

scheErgänzungethnologischerStandardmethoden,umeine »grundlegendeReflexivität

des In-der-Welt-Seins« (2008: 257) zu erlangen.So verstand ich,wie »Menschen ihrema-

teriellenund sozialenUmwelten im täglichenLebenbegreifenundbenutzen« (ebd.: 349).

Mit der Methodentriangulation aus personenzentrierter Ethnografie und phänomeno-

logischen Go-Alongs versuchte ich, die Lebensgeschichten zu verdichten, zu verstehen,

wie sichmeineGesprächspartner:innen in ihrer Lebenswelt orientierten,16 wann sie sich

wo erinnerten, wann sie wie schwiegen und in welchem Kontext sie über das Schwei-

gen sprachen. Um die Affizierungen in der räumlich-sozialen Umgebung festzuhalten,

notierte ich, in welcher Topografie meine Gesprächspartner:innen welche Erinnerun-

gen oder Gedanken teilten, wie das Wetter und das Setting beschaffen waren und wie

diese ihre Bewegung im Raum beeinflussten (Stadtspaziergang/Arztbesuch vs. Besuch

eines Naherholungsortes).17 Auch achtete ich darauf, welche Sinneseindrücke Narratio-

16 Als ich mit cô Tuyết durch die Gegend spazierte, in der sie die ersten 15 Jahre in Berlin verbracht

hatte, lernte ich, dass es in Vietnam üblich war, sich relational statt über Straßennamen zu orien-

tieren. So befindet sich das Ziel z.B. neben dem blau gestrichenen Haus an der Ecke, wo die Frau

morgens frische Dampfbrötchen verkauft.

17 In die meisten Feldsituationen ging ich ausgerüstet mit Notizbuch und Stift und notierte die be-

obachteten und wahrgenommenen Eindrücke. Diese formten die Grundlage für das zu erstellen-

de Beobachtungsprotokoll. In anderen Fällen verzichtete ich darauf, um die Situationsdynamik

nicht zu irritieren – insbesondere während gemeinsamer emplaced activitities oder affizierender

Gesprächssituationen. Gedächtnisprotokolle dieser Begegnungen fertigte ich am gleichen oder

spätestens darauffolgenden Tag an, denn »[w]e know this much about field notes for sure: The

faster you write up your observations, the more detail you can get down. More is better« (Bernard

2006: 395). Hierzu gehörte, dass ich die Körperlichkeit des Schweigens und Erinnerns über Mimik

und Gestik, Tonhöhe, Auslassungen und Seufzer notierte, um einer relationalen Affizierung des

Schweigens nachzugehen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 67

nen oder Bewegungen anstießenundwiemeineGesprächspartner:innen ihreGedanken

oder Erinnerungen ausdrückten; sie ergänzten räumliche Beschreibungen oftmals, in-

dem sie inmein Notizbuch zeichneten oder eine Situation nachbildeten, z.B.mit Servi-

etten, Salz- und Pfefferstreuer auf einem Cafétisch.

Abb. 2: Räumliche Beschreibungen und illuminierende

Zeichnungen

EW, 2018

Bewegten sich mehrere Personen durch den Raum, wie etwa im klinischen Kontext

oder bei gemeinsam besuchten Aktivitäten in den o.g. Gemeinschaften, achtete ich auf

die Gruppendynamik und schaute, ob es ein Resonanz-/Dissonanzverhalten oder syn-

chrone Bewegungen gab. Schließlich interessierten mich das Raumverhalten sowie die

Entwicklung unsererGesprächsdynamik über den zeitlichenVerlauf unserer Begegnun-

gen.ÜberunsereGesprächsthemen, ihrVerhaltenund ihre körperlicheOrientierungbe-

gann ich zu verstehen, was sie als Stressoren oder als positive Reize wahrnahmen.18

Das gemeinsameGehen ist eine körperlicheErfahrung, eineAngleichungdesRhyth-

mus,eineWahrnehmungdermultisensoriellen InteraktionmitderdirektenUmgebung,

ohne diese aktiv zu fokussieren (Pink 2015: 112).Während unserer phänomenologischen

Go-Alongs richtete sich mein Blick auf den sich mit den Sinnen durch seine Umwelt

bewegenden, verorteten Körper. Das sinnliche Interagieren mit der Natur beförderte

psychodynamische Erinnerungen: Bei einem Spaziergang durch den Tiergarten erzähl-

te mir bác Dũng einmal mit Freude über seine früheren Besuche dieses Ortes. Ein an-

deres Mal erinnerte er sich beim Durchschreiten von dichtem Blattwerk an seine Mili-

tärzeit im Dschungel und sagte auch, dass er früher gerne in den Dschungel ging, um

Ruhe zu finden.Während die erstgenannte Situation verortetes Wissen offenbarte, rief

der dichteWald verkörperte Erinnerungen an seine Vergangenheit in Vietnamwach. Ich

notierte die Besonderheiten der räumlich-sinnlichen Anordnung und wann die Umge-

bung Erinnerungen, Imaginationen, Gefühle oder verkörpertes Wissen hervorrief oder

18 Benannte, gezeigte und verkörperte Bewältigungsmuster im Umgang mit krisenhaften Situatio-

nen und Erinnerungen elaborierte ich hinsichtlich des therapeutischen Prozesses, des biografi-

schen Werdegangs sowie unseres sich vertiefenden Vertrauens. Entsprechend kategorisierte ich

weitere Indikatoren, ummich der Intention des Schweigens über dessen Verortung und Verkörpe-

rung in seiner affektiven Situationsdynamik, über Anlässe bzw. Auslöser anzunähern.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

wie sich benannte Belastungen in Verhaltens- oder Denkmuster übersetzten. Ich beob-

achtete auch die Entwicklung der Gesprächs- und Bewegungsdynamik über die Zeit des

Treffens.

Abb. 3: Orte, Bewegungen, Erinnerungen

EW, 2018

Ich achtete darauf, durch erzählgenerierende Fragen den Redefluss zu stimulieren

und verkörpertes Wissen sowie bestärkende Momente in ihren Worten zu wiederho-

len. Nebeneinander herzuschreiten bot eine Distanzierungsebene, denn unsere Blick-

achsen trafen sich nicht zwangsläufig. Retrospektiv betrachtet bin ich der Ansicht, dass

dies die Hemmschwelle minderte, über schambehafteteThemen zu sprechen. Vielmehr

traten Emotionen und Affekte aus situativen Handlungen oder Gefühlen hervor, die wir

gemeinsam reflektierten.19Während sich meine Gesprächspartner:innen an belastende

Momente erinnerten, übersetzte sich das oftmals in eine angespannte Körperhaltung.

In diesen Situationen blieben wir oft stehen, ich hörte zu, wiederholte in ihren Wor-

ten einzelne Sequenzen, versuchte, diese in ihre mir bekannte Biografie einzuordnen

und die Rolle einer dicht teilhabenden und akzeptierenden Zuhörerin einzunehmen.20

19 Auchwenn ichdieseDifferenzierungnicht systematisch in dieAnalysemeinerDatenmiteinbezog,

möchte ich an dieser Stelle auf die von Thomas Stodulka (2014) herausgearbeitete Definition der

emotionalisierenden und emotionalen Episoden hinweisen. Mit emotionalisierenden Narrativen

bezeichnet der Autor jene Episoden, die Emotionen evozieren, »wohingegen emotionale Episo-

den durch Affekte, Gefühle und äquivalente körperliche Erregungen gekennzeichnet sind« (ebd.:

190–191).

20 Um die Bedeutung des Zuhörens im ethnografischen Forschungskontext zu skizzieren, beziehe

ich mich auf das Konzept des sensitive listening von Lechner und Solova (2014). Die Autor:innen

beschreiben »a kind of listening that is anchored in the body« (ebd.: 380). Ergänzend hierzu the-

matisieren Pascuzzi und Smorti (2017: 35) das empathische und akzeptierende Zuhören als eine

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 69

Dichtes Zuhören bedeutete fürmich auch, gemeinsam zu schweigen.Während des wie-

derholten Sprechens und Schweigens in Bewegung kamen verschiedene Facetten der

Erinnerung zum Vorschein. Dadurch zeigte sich in unterschiedlichen nicht-/mensch-

lichen Umgebungen eine aktive oder eine passive Form des Schweigens. Mein Anliegen

war es, das Schweigen in Bezug zu der direkten Umgebung, den zuvor genannten The-

men, verkörperten und verorteten Erinnerungen sowie der Situativität zu verstehen. Al-

so, wie waren unsere Körper in diesemMoment situiert, worauf richtete sich die Blick-

achse, kamen Spaziergänger:innen vorbei und welche Gedanken hatte ich, während wir

schwiegen? Meine eigene Affizierung bemerkte ich an meiner Körperhaltung, Mimik

und Gestik sowie über den Nachhall bestimmter Gesprächsthemen. Oft kamen meine

Gesprächspartner:innen zeitverzögert auf die Momente geteilten Schweigens zurück.

AusgewählteThemenzueinschneidendenbiografischenErfahrungenvertieftenwir spä-

ter in Interviews.

Die von einem informellen Charakter gekennzeichneten Treffen begannen oder

schlossen wir zumeist mit einem gemeinsamen Essen, wir verabredeten ein erneutes

Treffen, reflektierten die letzten Stunden und überlegten, welche Orte wir noch besu-

chen wollten. Hier überraschte mich die wachsende Neugier; unsere Ziele entfernten

sich mit der Zeit immer weiter von ihremWohnort. Die angebotenen Erlebnisangebote

und Tagesausflüge trugen zum Aufweichen vorheriger Isolierungstendenzen bei und

das Interesse, unbekannte Orte zu besuchen, stieg. Als ich im Sommer 2018 mit bác

Dũng auf dem Weg zum Müggelsee kurzzeitig die Berliner Stadtgrenze überquerte,

atmete er erleichtert aus, lächelte und sagte: »15 Jahre habe ich mich wegen meiner

Krankheit nicht aus dieser Stadt bewegt.« Das war ein uns beide bewegender Moment,

denn ich wusste mittlerweile, dass er es mehrere Jahre vermieden hatte, an anderen

Orten zu übernachten, denn es beschämte ihn, nachts schreiend wachzuwerden. Ich

wusste inzwischen auch, dass seine wiederkehrenden Albträume auf schwere Kriegs-

erfahrungen zurückzuführen waren und dass er die Folgen hiervon im Laufe seiner

Therapie als »posttraumatische Belastungsstörung« einzuordnen lernte. Ein sehr schö-

ner Moment war es dann, als wir uns zwei Monate später wiedertrafen und er mir von

seinem ersten Urlaub nach 20 Jahren erzählte, mir begeistert Fotos zeigte und sagte,

dass er gut geschlafen habe und in der Zeit keine Albträume hatte.

Das oben beschriebene personenzentrierte Vorgehen hatte vielerlei Vorteile: Ich be-

kameinen erfahrungsnahenEinblick in die Selbstwahrnehmungder Person, ihreErwar-

tungenan sichundandere sowie ihreBelastungserfahrungen.MitmeinenAufzeichnun-

gen konnte ich sie in schwierigen Phasen an ihre genannten Ressourcen erinnern oder

daran, wie sie sich zuletzt in einer Phase der akuten Belastung verhalten hatten, was

ihnen geholfen hatte. Auch konnte ich mit ihnen unterstützende Inhalte aus der Thera-

pie wiederholen. Genau diese Momente demonstrieren für mich den Mehrwert der an-

thropologischenArbeit impsychiatrisch-psychologischenKontext sowiemeinVerständ-

nis einer engagierten und anwendungsbezogenen Forschung (Ortner 2019;Willamowski

2023).

Möglichkeit, negative Erinnerungsepisoden über positive Erfahrungen des Erzählens zu transfor-

mieren.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Dadurch, dass ich cô Tuyết und bác Dũng über einen langen Zeitraum begleitete,

vertiefte sich die Erfahrungs- und Vertrauensebene stetig. Dabei zeigte sich auch, dass

dieser Prozess der tiefen Teilnahme beiderseits geprägt war. Als ich aufgrund einer län-

geren Erkrankung die Forschung unterbrechenmusste, vertiefte sich die Forschungsbe-

ziehung auf der Grundlage eines »experience-based empathetic understanding of what

others might be experiencing and knowing« (Pink 2015: 98). Wir tauschten uns in die-

ser Zeit darüber aus, was es bedeutet, den eigenen Körper anders wahrzunehmen und

nach neuen Routinen für die Alltagsgestaltung zu suchen. Ich bin der Ansicht, dass die-

se Erfahrung meine Sensibilität für bestimmte Zugehörigkeitsdynamiken, die sich im

Kontext dieser Einschränkung ergaben, enorm vertiefte. Ich erlebte, was es für meine

Gesprächspartner:innen bedeutete, sich aufgrund körperlicher, psychischer und emo-

tionaler Belastungen nicht zugehörig zu fühlen und begleitete,wie sie daran arbeiteten,

dieses Gefühl umzugestalten.

3.2.3 Verortetes, verkörpertes Wissen

Meine personenzentrierte Perspektive ergänzte ich über die teilnehmende Beobachtung

in verschiedenen Gemeinschaften. In dieser gemeinschaftsorientierten Forschung lag

der Fokus auf gefühlten Zugehörigkeiten, also suchte ich Orte auf, an denen Gemein-

schaft gelebt, gestaltet und praktisch verortet wird. Um mit Deborah Gould (2015) zu

sprechen, ging es mir darum, mit der Geschichte vertraut zu werden und die Wünsche

und Erwartungen an gefühlte Zugehörigkeiten aus einer emischen Perspektive zu ver-

stehen. In der explorativen Phase verfolgte ich die Dynamik gesellschaftlicher Prozesse

bei Zusammenkünften. In der Hauptphase konzentrierte ich mich auf die Artikulation

von Zugehörigkeiten über räumlich-sinnliche, mnemonisch-narrative und relationale

Aspekte (vgl. Lüders 2009: 387). Praktiken des Sich-zugehörig-Fühlens verstand ich über

verkörperte, verortete, sinnlich grundierte und empathische Lernprozesse in »human

interactions that constitute everyday social life and the ways in which those life worlds

are understood« (Bui 2003: 88; vgl. Pink 2015).

Mein Vorgehen bestand in emplaced activities und embodied engagement (Pink 2015:

95–116), sowohl im Rahmen des ehrenamtlichen Engagements meiner Gesprächs-

partner:innen als auch meines eigenen Engagements. Neben ihren beruflichen und

familiären Tätigkeiten engagierte sich ein Großteil von ihnen ehrenamtlich in verschie-

denen Gruppen und Gemeinden. So nahm ich teil an »practices of place-making […] in

the form of people’s practical engagement in local diasporic communities« (Mattes et

al. 2019: 302) und begriff Vergemeinschaftung als teilnehmende und multisensorische

Praxis (Pink 2015: 95). Zum vietnamesischen Mondfest Têt́ Trung Thu half ich z.B. in

der katholischen Gemeinde beim Veranstaltungsauf- und abbau und bastelte mit den

Kindern Laternen,mit denenwir bei Einbruch derDunkelheit (begleitet von Trommlern

und Drachentänzer:innen) durch den Prenzlauer Berg spazierten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 71

Abb. 4: Drachentanz über den Prenzlauer Berg

EW, 2017

Zum Osterfest unterstützte ich die Jugendlichen bei der Durchführung des Pro-

gramms und half bei der Kinderbetreuung. Bei einem Fest eines soziokulturellen

Vereins grillte ich kurzerhandmit einer älteren Dame Bratwürste mit Stäbchen.

Während gemeinsamer Praktiken, wie beim Singen von vietnamesischen Liedern

oder dem Essen, nahm ich wahr, wie sich Zugehörigkeiten verdichteten. Das gemein-

same Essen stellte eine Vertiefung der sinnlichen Aufeinanderbezogenheit her, ich wur-

de zur Geschmacksreisenden.21 Oft nahm mich mindestens eine Person an die Hand,

füllte meinen Teller mit der richtigen Kombination von kalten und warmen, herzhaften

und süßen Speisen. Das gemeinsame Essen und die Beschreibung der Zubereitungen

stellten eine verkörperte Form sozialer Nähe her. Bei diesen Begegnungen ergaben sich

informelle und narrative Gespräche über Anekdoten und regionale Spezialitäten.

Mit den Sinnen teilnehmendes Beobachten unterstützte mein Verständnis davon, wie

Personen sich über implizite und explizite Handlungsmuster emotional zueinander in

Beziehung setzten und durch verschiedene Räume navigierten. Ich achtete auf Bewe-

gungen im Raum, Gender- und Machtsymmetrien, Blickregime, Körperhaltungen, Mi-

mik sowie Gesten und vermerkte, wann ich welche Gesprächspartner:innen in welcher

Konstellation wiedertraf. Die räumliche Gestaltung von Zugehörigkeit zeichnete ich als

dynamische Verflechtung von erinnerten Empfindungen und konkreten Bewegungen

nach, die oft auf die Ankunftsjahre zurückführten. So lernte ich die Motivation ihres

Handelns verstehen.

21 Anita von Poser (2013, 2018b) stellt über die verkörperte Dimension von Foodways dar, wie diese

die Orientierung und Wahrnehmung des Ortes leiten, indem sie zwischen sozialer Distanz oder

sozialer Nähe vermitteln.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Die Bedeutung des Schweigens erschloss ich mir über einen körperlichen Lernpro-

zessmit den Sinnen. Beispielsweise begleitete ich zwei Gesprächspartnerinnen zu einer

Gedenkveranstaltung und traf dort Bekannte aus anderen Kontexten wieder. Gedenk-

ansprachen in vietnamesischer und deutscher Sprache erinnerten an die aus demLeben

geschiedene Person und ihre Bedeutung für die vietnamesische Gemeinschaft Berlins.

Wir wohnten der Ahnenverehrung bei, sangen gemeinsam, schwiegen gemeinsam und

aßen gemeinsam. Personen, die mittlerweile nicht mehr in Berlin lebten, aber die Erin-

nerung an den Verstorbenen ehren wollten, waren über soziale Medien verbunden, an-

wesend im Gefühl. Zugleich war diese Gedenkfeier mit einer einige Tage später in den

USA stattfindendenTrauerfeier verknüpft,woBekannte der heute Anwesenden zugegen

sein würden. Auch meine Anwesenheit wurde im Nachgang an das Gedenken themati-

siert,wiemir ein engerGesprächspartner sagte: Ichhörte,dass sichmein »Schicksal nun

mit dem ihrem verbunden« habe. Dieser Ausdruck emotionaler Nähe wirkte sehr stark

auf mich und ich verstand, dass die gestaltende Kraft des Schweigens mit der Anerken-

nung verkörpertenWissens zusammenhängt.

Die Erfahrung der Flucht und noch stärker die der Etablierung einer neuenGemein-

schaft verdichteten sich bei zeremoniellen Festlichkeiten in einer Schweigeminute für

die Opfer des Krieges, der Verfolgung durch die sozialistische Regierung bzw. die kom-

munistische Partei Vietnams22 und für die auf der Flucht Verstorbenen. Während der

formellen schweigendenErinnerung lernte ich die Grenzen dermitteilbaren Erinnerun-

gen kennen und auch, dass diese sich in einen körperlichen Ausdruck übersetzten. Das

aktive Schweigen, auf das ich inKapitel 7.2 näher eingehenwerde,markierte dasGeden-

ken als unumstößliche Praxis und ging mit einem körperlichen Innehalten einher. Ich

achtete auch darauf, wo und wie das Schweigen auftrat oder wann welche öffentlich ge-

teilten Erinnerungsnarrative wie bewertet wurden. Ausgehend von der gemeinschafts-

stiftenden Erfahrung derjenigen, die mit dem Boot geflüchtet waren, sensibilisierte ich

mich für auftretendeReibungen oderDissonanzen.DieseDissonanzen der ausgedrück-

ten Zugehörigkeiten prüfte ich über Werte, Praktiken, Narrative und Erinnerungen so-

wie über räumliche Interaktionen.

Mit dem Auszug aus meinen Feldnotizen möchte ich darstellen, wie ich affektive

Spannungen, Ambivalenzen und Zerrissenheit beobachtete und reflexiv notierte:

Im Vorfeld der Veranstaltung einer politischen Stiftung hörte ich Kontroversen und

Provokationen von verschiedenen Gesprächspartner:innen. Einige Personen fragten

sich, ob sie kommen oder sich lieber von der Veranstaltung fernhalten sollten, um

Spannungen aus dem Weg zu gehen. Sensibilisiert für Affektdynamiken ging ich zu

der Veranstaltung, deren Ziel es war, heterogene Perspektiven der auf unterschiedli-

chenWegen nach Deutschland gekommenen Vietnames:innen nebeneinanderzustel-

len, wahrzunehmen, anzuerkennen – so verstand ich es zumindest. Ein Redebeitrag

unterschied sich, es war der einzige aus der Perspektive derer, die mit dem Boot ge-

flüchtet waren. Die Affizierungssituation war folgende: Während die Person sprach,

22 An dieser Stelle möchte ich darauf hinweisen, dass der Begriff »Kommunist« von meinen Ge-

sprächspartner:innenemotional konnotiert ist. Da esmir umaffektive undemotionaleDynamiken

geht, benutze ich in dieser Arbeit die emische Bezeichnung statt der politisch korrekten Bezeich-

nung »Sozialist«.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 73

verstärkten ihre geteilten Erinnerungen sichtlich die Art, wie sie diese vortrug. Die

Stimme wurde lauter, schneller, der Körper spannte sich an, der Blick ging teils pro-

vokativ, teils suchend durch den Raum; währenddessen war die Luft im Saal zum Zer-

schneiden dick. Teilweise wurde getuschelt, die Blickachse zur Sprechenden gemie-

den, andere spannten ihre Schultern an, wieder andere verdrehten die Augen, so auch

eine weitere auf dem Podium sitzende Person. Die verkörperten Emotionen der Spre-

cherin ergriffen mich und ich rückte auf dem Stuhl hin und her, hielt den Blick. Ein

neutrales Zuhören, so schien mir, war schwer möglich; die anwesenden Körper konn-

ten nicht anders, als auf die verkörperten Emotionen zu reagieren.

Dann wurde der Wortbeitrag aufgrund von Zeitüberschreitung abgebrochen. Ich hör-

te meine Sitznachbarin sagen, dass sie während des Vortrags ein »Unbehagen ver-

spürt [hat]. Aber das gehört dazu [d.h. zu dem Aufeinandertreffen von älteren Perso-

nen mit unterschiedlichen Migrationsgeschichten; Anm. d. Verf.]«. In einer Pause traf

ich die Rednerin, die den Organisator:innen »Regierungs- und Linientreue« vorwarf,

deswegen habe sie nicht weitersprechen dürfen. Ich ging nicht darauf ein, sondern

sagte, dass es für einen Dialog notwendig ist, viele und auch konfliktive Meinungen

zusammenzubringen, das entspreche der Realität. Daraufhin sagte sie zu mir: »Sie

denken wie wir«, und bezog das auf die Notwendigkeit, konfliktiveMeinungen neben-

einanderzustellen. In diesem Moment irritiert mich ihr Einbezug in ein verbindendes

»Wir«. Positioniere ich mich zu stark? Bin ich zu involviert? Später traf ich eine weitere

Akteurin des vietnamesischen Berlins, diemich fragte, »warum die Boat People sich so

stark abgrenzten«; sie sprach aus einer Außenperspektive und sagte, sie würden »op-

tisch auffallen«. Ich fragte nach, was sie damit meint und bemerke heute das Spiel

des Affizierens und Affiziert-Werdens, in das ich mich nicht einbeziehen lassen woll-

te. Die gegenseitige Abgrenzung, so schließe ich an diesem Tag, ist affektiv grundiert

und wird emotional ausgetragen. (April 2017)

Mit dieser Feldnotiz weise ich auf eine dynamische Praxis des Sich-zugehörig-Fühlens

hin, die ich im nächsten Schritt in Fragen übersetzte. Mit diesen wendete ich mich an

Gesprächspartner:innen, um beobachtete und sinnlich empfundene affektive und emo-

tionale Dynamiken narrativ einzubetten.

3.2.4 Gespräche und Sprechen über das Schweigen

Auf der Grundlage der in unstrukturierten und informellen Alltagsgesprächen und

Smalltalks erhobenen »natural occuring data« (Thomas 2019: 83) identifizierte ich die

Schwerpunktbereiche Schweigen und Erinnern, die ich in einen sich stetig entwickeln-

den Leitfaden übertrug. Die Frage nach der räumlichen und sinnlichen Herstellung

von Zugehörigkeiten vertiefte ich in verabredeten Einzelgesprächen über die Verbin-

dung der Themenbereiche Migration, Emotion und Altern. Mich interessierte, wann

Personen über das Schweigen sprechen, wie sie es interpretieren und wie sich daraus

weitere geteilte oder individuelleMuster des Schweigens ableiten.Mit diesemVorgehen

verfolgte ich das Ziel, in narrativen, semistrukturierten Interviews denWandel sozialer

Phänomene, wie der Praxis des Schweigens, aus unterschiedlichen Blickwinkeln zu

erfassen.

In der Hauptphasemeiner Erhebung (2017/18) führte ichmit insgesamt 34 Personen

qualitative Interviews. Um einen systematischen Vergleich der emischen Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

zu ermöglichen und somit wiederkehrendeMuster identifizieren zu können, gliederten

sich diese in einen biografisch-narrativen Teil und eine standardisierte Nachfrage (vgl.

Kidron, Kotliar & Kirmayer 2019: 9). Ich strukturierte einen Leitfadenmit fünfThemen-

komplexen: Erinnerungen an Vietnam, dieWahrnehmung des Krieges,Mobilitäts- bzw.

Fluchterfahrung, Ankunftsnarrative und das Erleben von Gemeinschaft.

Die Interviews fanden teils in privaten, teils in öffentlichen Räumen statt und be-

gannen oder endeten meist mit einem gemeinsamen Essen. Während das gemeinsa-

meEssen einerseits der vietnamesischenKonvention von sozialenNahbeziehungen ent-

spricht und eine vertraute Gemütlichkeit beförderte (vgl. von Poser 2018: 7), erhielt ich

so auch die Möglichkeit, Zugehörigkeitsdynamiken über die Sinne zu verstehen. Mei-

ne Gesprächspartner:innen teiltenmitmir,was siemit demGeschmack verbanden oder

welche Erinnerungen er auslöste (vgl. Pink 2015: 108).Die das Gesprächmitgestaltenden

Sinneseindrücke förderten eine sich natürlich entwickelndeGesprächs- und Situations-

dynamik, in der ich der subjektiven Erfahrung meines Gegenübers Raum geben konn-

te und Perspektiven sich im Gespräch entfalteten (vgl. Schlehe 2003: 77–80). Diese Ge-

spräche zeichneten sich über eine zeitliche wie emotionale Intensität aus und stellten

für mich sehr bereichernde, teilweise auch anstrengende Forschungserfahrungen dar.

Während dieser Begegnungen, die wir aufgrund der zeitlichen Dauer teilweise auf zwei

oder mehrere Termine streckten, reflektierten meine Gesprächspartner:innen, wie sie

ihre eigene Vergangenheit heute wahrnahmen und bewerteten.

Das Interview verstehe ich »as a process« (Pink 2015: 93), da verbale, emotionale,

sinnliche, kreative, materielle und soziale Aspekte zusammenfließen. Ich achtete dar-

auf,wann undwie sich die Stimme imGespräch veränderte,wie eine Geschichte erzählt

wurde,wasdieoderderErzählendeakzentuierte,wannLückenentstandenoderwie eine

lockere oder angespannte Körperhaltung Nähe oder Distanz zum Erzählten signalisier-

te (vgl. Bergman Blix 2015: 127). Ich setzte also das Gesagte stets in Bezug zu dem inter-

agierenden, sich erinnernden und verorteten Körper. Das Schweigen ordnete ich dabei

als wichtigen narrativen Bestandteil ein.

Die Gesprächsatmosphäre wurde von Fotoalben, Bildern, Andenken oder demGang

zumHausaltar erweitert, den einige Familien in ihrer Wohnung zum Gedenken an ihre

Ahnen errichtet hatten. Für manche Personen stellte das Gespräch die erstmalige sys-

tematische Auseinandersetzung mit der eigenen Vergangenheit dar, und ich bot an, ei-

ne Transkription des Gesprächs zu überreichen. Andere Personen setzten sich hingegen

selbstständig in autobiografischen Schreibprojektenmit ihrer Vergangenheit auseinan-

der.

Zum Abschluss eines Gesprächs bat ich mein Gegenüber um die individuelle Be-

schreibung des Begriffs quê hương (wörtlich übersetzt: Duft der Heimat) und fragte nach

Bildern oder Sinneseindrücken, die damit möglicherweise assoziiert wurden. Ich hatte

gelernt, dass der Begriff für gewöhnlich mit positiven Konnotationen besetzt ist und

wollte dieses Vorgehen empathisch nutzen, umGesprächemit einer positivenThematik

abzuschließen. Gleichzeitig konnte ich über das Nachzeichnen von Sehnsuchtsmo-

menten oder benannten Ressourcen zugehörigkeitsgestaltende Aspekte notieren. Über

diesen Schritt ergab sich die Möglichkeit, emotionale und affektive Zugehörigkeits-

dimensionen einmal über die narrative Lebenslaufperspektive und ein weiteres Mal

über verkörpertes und verortetesWissen zu erschließen: So ludenmich etwa einige Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 75

sprächspartner:innen nach dem Gespräch in ihren Garten ein, um mir ihre angelegten

Nutz- und Zierpflanzen zu zeigen, mit denen sie ihr Gefühl von Zuhause-Sein verban-

den.Die beobachtetenHandgriffe bei der Pflanzenpflege oder auch beim gemeinsamen

Zubereiten von Speisen demonstrierten verkörpertes Wissen. Das eröffnete weitere

Gesprächsthemen, die wir in nachfolgenden Unterhaltungen aufgriffen.

Im Bewusstsein, dass Erinnerungen an Kriegs- und Fluchterfahrungen und gelebte

(Nicht-)Zugehörigkeiten mit Vulnerabilitäten und einer Beeinflussung der Selbstwahr-

nehmung verbunden sind (Jalan 2015), bemühte ichmich in den Interviews stets um die

Herstellung einer ruhigen, vertrauensvollen Atmosphäre. Hierzu stellte ich einleitend

erzählgenerierende und gegenwartsorientierte Fragen, um einen Redefluss zu stimulie-

ren. Die narrative Weiterentwicklung der Leitfragen über Abschweifungen und Rück-

fragen förderte eine individuelle Schwerpunktsetzung von Ereignissen im Lebenslauf

(von Poser & von Poser 2014) und schärfte mein Bewusstsein für als zu intim bewerte-

te Fragen. Interessanterweise ermöglichten indirekte Kommunikationsmuster, etwa in-

dem Personen die Erfahrung einer anderen Person als Referenz anfügten, Rückschlüsse

auf eigene Bewertungen, was ich auf das im Gespräch gestärkte Vertrauensverhältnis

zurückbeziehe. So entwickelte ich auch ein Verständnis davon, wann und warum das

Schweigen Zerrissenheit signalisiert oder Zugehörigkeiten schützt. Die Interviews er-

möglichten auch, von einer Beobachtung des verkörperten und verorteten Schweigens

zu einem Sprechen über das Schweigen zu gelangen.

Ergänzend zu den Gesprächen, in denen ich die Gefühlsdimension der Ankom-

menden kennenlernen durfte, führte ich Interviews mit Personen durch, die sich über

ihr Engagement für vietnamesische Geflüchtete auszeichneten. Die Gespräche mit

diesen Expert:innen eröffneten mir den Blick auf die strukturelle Ankunftssituation

aus der Perspektive von Ersthelfenden. In Gesprächen mit fünf Expert:innen suchte ich

exemplarisch die dominanten Wege der Ankunftsjahre über »chains, paths, threads,

conjunctions, or juxtapositions of locations« (Marcus 1995: 105) nachzuzeichnen.23

Wie sich zeigte, standen die Expert:innen aufgrund ihres jahrelangen Engagements

in Kontakt miteinander, was mein Verständnis der vernetzten Gemeinschaften über

die Erfahrungsdimension stärkte. So fuhr ich zunächst nach Hannover, wo die ersten

vietnamesischen Geflüchteten im Dezember 1978 ankamen. Dort traf ich einen ehe-

maligen Dolmetscher des nahegelegenen Durchgangslagers Friedland, der nach dem

Fall von Saigon im Jahr 1975 politisches Asyl in Deutschland erhalten hatte und der

somit die Erfahrungsdimension der verlorenen Heimat mit meinen Gesprächspart-

ner:innen teilt. Einige Wochen nach diesem Termin traf ich mich mit dem ehemaligen

Leiter einer Erstaufnahmeeinrichtung im ostfriesischen Norden-Norddeich, einem

der Orte, an dem Geflüchtete nach der Erstregistrierung in Friedland aufgenommen

wurden. In informellen Gesprächen wurde mir dieser Ort als »Mekka der Vietname-

sen« beschrieben, was eine besondere emotionale Verortungsdimension suggeriert.

Die Expert:innen-Perspektiven erlaubten es mir, eine vietnamesische Topografie der

23 Ein Ankunftsnarrativ zeichne ich über den direkten Ankunftsort im ehemaligenWest-Berlin nach.

Ein zweites Narrativ, so werde ich zeigen, beginnt z.B. in einer Erstaufnahmeeinrichtung im ehe-

maligen West-Deutschland und führte erst über einen Wohnortswechsel nach Berlin (s. auch Ka-

pitel 5.1.3).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

alten Bundesländer zu skizzieren, die die Entwicklung von Gemeinschaftsleben und

Zugehörigkeiten aufgrund von räumlicher Nähe und Distanz regional unterschiedlich

widerspiegelte. Dadurch kristallisierte sich die Situation im damaligen West-Berlin als

besondere heraus, denn eine zwar damals sozialpolitisch favorisierte dezentrale Unter-

bringung von ankommenden Personen stand der räumlichen Begrenzung aufgrund des

Berliner Mauerverlaufs gegenüber. Entsprechend begünstigte diese geografische Situa-

tion, dass sich Zugehörigkeiten in einer sozial-relationalen und räumlich-sinnlichen

Aufeinanderbezogenheit entwickelten.

3.3 Bewegende Forschung: Eine Selbstreflexion

Abschließend möchte ich die Besonderheit des langzeitlichen Forschens in einem vul-

nerablen Feld und meine soziale Involviertheit als verortete, verkörperte und engagier-

te Ethnografin reflektieren. Der Erkenntnis Pinks (2015 [2009]: 99) stimme ich zu: Auf

Dauer angelegte Ethnografien steigern die Sensibilität für das Phänomen des Fühlens.

Über eine dichte Teilnahme am Alltag meiner Gesprächspartner:innen wurde ich zu ei-

nem »fellow traveller« (Gabriel & Ulus 2015: 40) ihres Umgangs mit dem Schweigen (vgl.

Spittler 2014: 217). Ich lernte, was es bedeutet, schweigen zu wollen, es aber nicht länger

zu können. Abschließend möchte ich darlegen, was diese Sensibilität bei mir auslöste

und welchenmethodisch-reflexiven Umgang ich damit wählte.

Mit meinem komplementären Forschungsdesign und der Auswahl verschiedener,

mobiler Forschungsorte reagierte ich auf die Tatsache,dass ichmichmit einer tabuisier-

ten Thematik auseinandersetzte. Erinnerungen an Krieg, Flucht und Zerrissenheit un-

terliegen inmeinemebensowie in anderen Forschungskontexten oft einemStigma,weil

sie gefühlteBelastugenhervorbringen.SolcheBelastungenwerden»häufigverdeckt,um

einerseits nicht gegen die Gebote derWahrung sozialer Harmonie zu verstoßen und an-

dererseits, um eine individuelle und familiäre Stigmatisierung zu vermeiden« (Poser et

al. 2017: 258). Das Gefühl, »nicht länger ernst genommen« (ebd.) zu werden, verändert

also wahrgenommene Zugehörigkeiten.

Dieses Wissen motivierte meinen sensiblen Forschungsansatz, denn um potenziell

unerwünschtenBegegnungen amWohnortmeinerGesprächspartner:innen vermeiden,

wichen wir von bekanntenWegen ab.Während unserer Go-Alongs ergaben sich so neue

Räume, in denen Belastungen artikuliert werden konnten. Im Laufe unserer sich vertie-

fenden Forschungsbeziehungen sprachen meine Gesprächspartner:innen auch außer-

halb des therapeutischen Settings mehr und mehr über ihre mit Schmerz und Scham

behaftetenBelastungen.Wiederholt betonten sie, dass sie dies zuvor aufgrund persönli-

cher und oben geschilderter Vorbehalte vermieden hatten. Im fortlaufenden Austausch

mit meinen anthropologischen, psychiatrischen und psychologischen Kolleg:innen er-

weiterte sichmein Verständnis von Belastungserfahrungen, sodass ichmit einer gestei-

gerten Sensibilität auf die Bedürfnisse undAnliegenmeinerGesprächspartner:innen re-

agierte (Ortner 2019). Beispielsweise erinnerte ich sie durch Achtsamkeitsübungen aus

ihrer Einzel- und Gruppentherapie daran, aktiv auf situativ gefühlte Intensitäten zu re-

agieren. Damit verbunden war selbstverständlich eine wiederholte und kritische Diffe-

renzierung,was genaumeine Aufgabe als Ethnografinwar,wo genaumeine Kompeten-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 77

zen endeten und wann ich sie auf den Kontakt zu ihren behandelndenTherapeut:innen

verwies (Heyken et al. 2019: 253). Solche Situationen ergaben sich etwa, wenn wir über

die Einnahme und Verträglichkeit von Medikamenten sprachen oder aber in verdichte-

ten, affektintensivenMomenten.

Eine Begegnung ist mir besonders im Gedächtnis geblieben, die ich inspiriert von

demKonzept des affective scholarshipals »affectivemanifestations of relatedness« einord-

nete (Thajib, Dinkelaker & Stodulka 2019: 16–17; Stodulka,Dinkelaker &Thajib 2019). Ich

führe einen Ausschnitt meiner Reflexion ein:

Wir saßen im Café, als mein Gesprächspartner sagte, dass »das Leben mit all diesen

negativen Gedanken keinen Sinnmehr macht«. Ich nahm ein Kribbeln in meinemMa-

gen und einen Kloß inmeinemHals war; Lebensüberdruss-Gedanken waren ein klares

Signal, dass diese Situation anmeine Psy-Kolleg:innen zurückgespielt werdenmusste.

Ich fragte behutsam, wie er das meine und er begann, seine Belastungen und Heraus-

forderungen zu beschreiben. Das, was ich in dieser Situation machen konnte und was

ich tat, war, ihm zuzuhören und ihm Zeit zu schenken, um das anzuerkennen, was er

sagte und wie er sich fühlte. Dann stellte ich sensibel, aber deutlich den Bezug zu der

Ambulanz her. Ich erinnerte an Therapieinhalte und Übungen und bestärkte ihn, sich

an die psychiatrisch-psychologischen Kolleg:innen zu wenden, wenn die Gedanken zu

einengend werden. Zum Abschluss unseres zeitintensiven Gesprächs erkundigte ich

mich nach seinem Befinden und er sagte, dass er sich ruhiger fühle.

Nach unserer Verabschiedung wurde ich nervös, die Anspannung des Moments fiel

von mir ab. Ich rief meine psychologische Kollegin an, schilderte die Situation und

erhielt eine Intervision24. Zunächst beruhigte sie mich, ich habe »nichts falsch ge-

macht«. Gut war, dass ich ihn an die Übungen erinnert habe. Wir vereinbarten, dass

ich ihn noch einmal anrufe und auch sie würde sich bei ihm am übernächsten Tag

melden. In dem Telefonat bedankte ich mich für das Treffen und sprach mit ihm über

die Situation, zeigte Wege auf, die im Falle einer Verschlechterung zur Wahl standen.

Ich bekräftigte, dass er sich an uns wenden und wir gemeinsam mit ihm nach einer

Lösung suchen würden. Er beruhigte mich und sagte, er sei nach unserem Gespräch

mit mehr Ruhe zu Hause angekommen. (Juni 2017)

Wie ich mit diesem Auszug verdeutlichen möchte, machte das Erzählen den Kopf mei-

nes Gesprächspartners frei.Die Bedeutung des Zuhörens für emotionsregulierende und

ordnende Prozesse ist in der sozialanthropologischen Literatur ein intensiv besproche-

nes Thema. So hält etwa Halleh Ghorashi fest, dass »the length of the interview and the

fact that someone [the researcher; Anm. D. Verf.] can actually take her time to be and

remain silent, are very important factors to do justice to painful memories« (2007: 120).

Das Erzählen ermöglicht eine Reflexion und Distanzierung zu dem Erlebten. Auch mir

half dasGesprächmitmeinerKollegin,dieSituationeinzuordnenundVerantwortungzu

übernehmen. Ich stellte fest, dassmeineGedanken sichmit demVerschriftlichen ordne-

ten.DieAuflösungder affektintensivenSituation verknüpfte ichmit einemGefühl,nicht

allein sein und nicht allein lassen zu wollen. Das eröffnete wichtige theoretische und

24 Auf diese Methode gehe ich weiter unten genauer ein.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

methodologischeEinsichten, in denenunterschiedlichePrivilegien,RessourcenundZu-

gänge mitgedacht werdenmüssen.

An der Krankheitserfahrung eines anderen teilzuhaben und Krankheitsphasen ge-

meinsam durchzustehen, ist ein intimer Prozess mit herzzerreißenden und herzerwär-

menden Momenten (Thajib, Dinkelaker & Stodulka 2019: 17). Ich gewann den Eindruck,

dass dasMitfühlen und dasMitfühlen-Lassen unsere persönlichen Bindungen vertiefte.

Dies wurde mir deutlich bewusst, als ich selbst im ersten Jahr meiner Forschung ernst-

hafter erkrankte. In dieser Zeit waren es meine Gesprächspartner:innen, die mich an

unsere gemeinsam praktizierten Achtsamkeitsübungen erinnerten und die mich so zu

stärken versuchten. Im Laufe der Jahre entwickelte sich aus dieser Erfahrung, Vulnera-

bilitäten teilen zu können, ein besonderer, freundschaftlicher Umgang vor allemmit cô

Tuyết. Auch imNachgang der Forschung stehenwir weiter in Kontakt und tauschen uns

über alltagsweltliche oder Belastungserfahrungen aus.

Der erste Schritt, gefühlte Intensitäten im Feld zu reflektieren, bestand darin, dass

ich regelmäßig in meinem Feldtagebuch notierte, wie es sich anfühlt, »fellow traveller«

einer Geschichte der Zerrissenheit zu sein. Dabei machte ich mir bewusst, dass meine

eigene Rolle im Feld, meine persönlichen Merkmale und Neigungen sowie meine eige-

ne biografische Entwicklung die Richtung und die Ergebnisse meiner Forschung beein-

flussten (Bedorf 2018: 93; Bernard 2006: 155–156). Ich bin sicher, dass nebenmeinem Al-

ter, meinem Geschlecht und meiner ethnischen Zugehörigkeit auch die Tatsache einen

Einfluss auf meine Forschung nahm, dass ichmit Großeltern aufgewachsen war, die ih-

rerseits ein konsensuales Schweigen über eine belastende Kriegsvergangenheit teilten.

Dies begründet sicherlich, dass ich eine gewisse Sensibilität und ein erhöhtes Interesse

für diskursive Leerstellen über Artefakte, Fotos, Umgangsformen oder eben Auslassun-

genmitbrachte.

Ein weiterer Reflexionsschritt ergab sich aufgrund der Sprachsituation: Während

der Forschung gelang es mir nicht, mit meinen Gesprächspartner:innen auf Vietname-

sisch zu kommunizieren; dies hatte Vor- und Nachteile. Ich entschiedmich bewusst ge-

gen eine:n Sprachassistent:in, um soziale Begegnungen nicht unnötig zu verkomplizie-

ren. Auch hatte ich Sorge, so die Aushandlung unterschiedlicher vietdeutscher Migrati-

onsgeschichten über das Sprechen des nord- bzw. südvietnamesischen Sprachdialekts

zu stark in den Fokus zu rücken. Einige Gesprächspartner:innen betonten gleich amAn-

fangmeiner Forschung, dass sie einen »Kommunisten« sofort über dieWortwahl erken-

nen würden; dies war auch ein wiederkehrendes Thema in der therapeutischen Bezie-

hung zu einer in Nordvietnam nach dem Krieg sozialisierten Psychiaterin. Da der Dia-

lekt für einen Großteil älter werdender vietnamesischer Geflüchteter eindeutig mit ei-

ner emotionalenWertung verbunden war, arrangierte ich mich mit meinen begrenzten

Sprachkenntnissen und nahm in Kauf, nur einen Ausschnitt ihrer Lebensrealitäten ver-

stehen und darstellen zu können.

Zu Beginn einer jeden neuen Forschungsbegegnung stellte ich mich und mein Vor-

haben in vietnamesischer Sprache vor, was Wertschätzung erfuhr.25 Meine Gesprächs-

25 Die intergenerationale Sprachlücke diskutieren Röttger-Rössler und Lam (2018: 87) hinsichtlich

einer Umwandlung der Machtverhältnisse innerhalb der Familien, die gleichfalls die affektive Re-

lationalität zwischen Generationen verändert. Jüngere, in Deutschland geborene Gesprächspart-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung 79

partner:innenwiederumbetonten zuGesprächsbeginn öfter,dass sie die deutsche Spra-

che nicht gut sprechenwürden.Die subjektiv empfundene Spracharmut auf beiden Sei-

ten relativierte sich jedoch in unseren konkreten Begegnungen durch eine wechselsei-

tige Resonanz mit allen Sinnen. So verließen wir uns in der Kommunikation mitein-

ander nicht nur auf die Sprache, sondern auch auf Mimik, Gestik und die gemeinsa-

me Bewegung durch verschiedene Räume.Meine begrenzten Sprachkenntnisse schärf-

ten also meine Aufmerksamkeit für nonverbales Verhalten und die körperlich-sinnliche

Gestaltung von Zugehörigkeiten. Während meiner silent participation spürte ich »senso-

ry hint[s], hunch[es] or moment[s] of realization« (Pink 2015: 99) nach und orientierte

mich an den schweigenden und verkörperten Aspekten menschlicher Erfahrung (Csor-

das 1994: 8). Rückfragenmeinerseits zuWortwendungen oder bestimmten Situationen,

in denen mir ein genaueres Verständnis aufgrund mangelnder Sprachkenntnisse ver-

wehrt blieb, notierte ich und erfragte sie in späteren Gesprächen.26

Anders verhielt es sich, wenn ich versuchte, Gesprächspartner:innen verschiedener

Generationen an einen Tisch zu bekommen. Benannt wurden sprachliche Gründe, um

Gesprächsanfragen abzulehnen. Eine Intensivierung dieses Musters erlebte ich bei

kurzfristig verschobenen und schließlich abgesagten Interviews, die im Familiensetting

hätten stattfinden sollen. Ich erläuteremeinen Erkenntnisprozess über eine »emotional

participation« (Bergman Blix 2015) und ein »backtracking emotions« (Wettergren 2015).

Beide Methoden unterstützen darin, im Forschungsprozess emotionale Dynamiken in

Feldsituationen über eigene Empfindungen zu verstehen. Um Emotionsäußerungen

(verbal, körperlich, indirekt) nachzuvollziehen, kommt es darauf an, das Setting, den

Kontext, die Fachliteratur und die eigene Positionierung einzubeziehen, um der gefühl-

ten »Spur« zu folgen, die in die verkörperte und verortete Situation eingebettet ist (vgl.

Spencer & Davies 2010; Bondi 2014: 53).

Bezogen auf die wiederholte Situation kurzfristiger Interviewabsagen im interge-

nerationalen Familienkontext, evaluierte ich zunächst mein Vorgehen und Verhalten.

Dann suchte ich inmeiner empfundenenEnttäuschungnachErklärungsansätzen.Mein

eigenes Schamempfinden machte mir schließlich bewusst, was ich falsch gemacht hat-

te: IndemmeineGesprächspartner:innen einen vereinbarten Terminmehrfach verscho-

ben, so deutete ich es rückblickend, versuchten sie, mir gesichtswahrend abzusagen.

Retrospektiv vermute ich, dass mein Missverständnis dieser höflichen Absage Scham

evoziert hat, denn meinen (Fast-)Gesprächsteilnehmer:innen muss es enorme Anstren-

gungen gekostet haben, das Gesprächmit mir aktiv aufzuschieben, weil ich die indirekt

ner:innen erläuterten mir, dass gerade die Älteren sich über meinen vietnamesischen Sprachein-

stieg freuten, weil sie das von mir – einer offensichtlich nichtvietnamesischen Person – nicht er-

warteten. Sie hingegen würden häufig kritisiert, wenn sie die Sprache nicht perfekt beherrsch-

ten, obwohl sie in Deutschland lebten und die deutsche Sprache in der Schule, im Beruf und auch

im Alltag sprachen. Die Kritik der Älteren beschreibt nach obiger Erläuterung einen Versuch, die

durch die Sprachlücke umgekehrten Machtverhältnisse auszubalancieren.

26 Da ich selbst in Berlin wohnte, nutzte ich die Möglichkeit, mit offenen Fragen oder ersten Hypo-

thesen einer im Schweigen verkörperten Vergangenheit erneut auf Schlüsselpersonen zuzugehen

und diese gemeinsam zu diskutieren oder weiterzuentwickeln. Diese Nähe unterstützte die Über-

prüfung der Gegenstandsbezogenheit der von mir ins Zentrum gerückten sozialen Phänomene.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

kommunizierte Absage nicht als Form der Höflichkeit verstanden habe.Unter Berück-

sichtigung der gesellschaftlichen Normen und der Praxis des Schweigens verstand ich,

dass die emotionalen Gesprächsinhalte für den Erzählenden zu einer Irritation der fa-

miliären Beziehungen hätte führen können, möglicherweise würde ich zu intime Fra-

gen stellen. Somit ordnete ich dieses empirische Ergebnis als indirekte Bestätigung ei-

ner verschwiegenen, weil schambelasteten Vergangenheit ein undmachte mir bewusst,

dass ich diese Vergangenheit weniger über direkte Fragen als vielmehr über dichtes Zu-

hören und indirekte Kommunikationsmuster in das Zentrum rücken sollte.

Wenn wir Emotionen und Affekte als Katalysator gesellschaftlicher Dynamiken

verstehen wollen, schließt das ebenso ein, dass diese im methodologischen und episte-

mologischen Forschungsprozess berücksichtigt werden müssen (Stodulka, Dinkelaker

& Thajib 2019). Selbstverständlich affizierte mich die nahe Teilhabe an emotionalen

Krisen und akuten Belastungen, wie der Ausschnitt meiner Feldnotiz zeigte. Der

(non-)verbal geäußerte Schmerz meiner Gesprächspartner:innen hallte in mir nach,

was eineDistanzierung zu den beschriebenen Inhalten oft erschwerte.Methodisch stellt

dieses Miterleben eine »Gratwanderung [dar], bei der sich der Ethnologe dem Vorwurf

aussetzt, sein eigenes Erleben auf das seiner Forschungsobjekte zu projizieren« (Sto-

dulka 2014: 201, zit.n.Geertz 1973).DieseHerausforderung berücksichtigend, suchte ich

einerseits die ausgedrückten Emotionen meines Gegenübers über die zeitliche Dauer

sowie das sich vertiefende Verständnis der sozio-kulturellen Konturierung zu konzep-

tualisieren. Andererseits erwiesen sich wiederholte Intervisionen für meine Forschung

in diesem vulnerablen Feld als besonders wertvoll, um meine affektive und emotionale

Involviertheit zu reflektieren.27 Die Intervision ist eine Standardmethode in den Psy-

Fächern, die einen Erfahrungsaustausch mit mehreren Personen und die Diskussi-

on kritischer Momente auf Augenhöhe fördert (Heyken et al. 2019: 261, zit.n. Toman

1996). Wir setzten diese Methode sowohl inter- als auch intradisziplinär in unserem

anthropologisch-psychiatrisch-psychologischen Forschungsprojekt um, um besonders

herausfordernde Gespräche und Erfahrungen in ihrer jeweiligen Dynamik multiper-

spektivisch zu beleuchten. ImGesprächmitmeinen Psy-Kolleg:innen profitierte ich von

ihrer Expertise zu Krankheitsverläufen, subjektiv bekannten Belastungsmomenten und

pragmatischen Ansätzen, die ich in den phänomenologischen Go-Alongs mit meinen

Gesprächspartner:innen berücksichtigen konnte.Der Erfahrungsaustauschmitmeinen

anthropologischen Kolleg:innen erweiterte mein Verständnis von sozial-relationalen

und räumlich-sinnlichen Dynamiken. Die Intervisionen flossen in die Formulierung

entsprechender Gedächtnisprotokolle ein und formten eine für mich wichtige Analyse-

ebene, um die Verantwortung für mein jeweiliges Gegenüber zu konkretisieren und die

Forschungssituation sowie meine gefühlten Intensitäten kontinuierlich und kritisch

einzuordnen.

27 Meine Vorgehensweise ist inspiriert von dem »Forschungsparadigma einer ›affective scholarship‹,

welche die Analyse der Beziehungen mit Gesprächspartnern, Praktiken, Dingen und Orten […] als

relational-affektive Phänomene systematisch in denBlick nimmt« (Stodulka, Selim&Mattes 2018:

519; Hervorh. i. Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammenfassung Teil I

Bevor ich in Teil II eine Geschichte der Diskontinuitäten aus der Perspektive verschiede-

nerGesprächspartner:innen zu einemMosaik zusammenzusetzen versuche,möchte ich

abschließend die Linien der theoretischen und ethnografischen Herangehensweise an

zerrissene Zugehörigkeiten zusammenfügen. Zunächst erarbeitete ich über die Grund-

begrifflichkeiten Nicht-/Zugehörigkeit, Gefühl, Emotion und Affekt sowie Schweigen

und Erinnern den Zugang zu einem spezifischen und komplexen Gefühlsphänomen. In

einem weiteren Schritt diskutierte ich die Zerrissenheit im Spannungsfeld von Schwei-

gen und Erinnern als fortlaufenden, sichwiederholenden und kontinuierlichen Prozess,

der Zugehörigkeiten in Relationen,mit den Sinnen und in Raum und Zeit durchdringt.

Dies berücksichtigend entwickelte ich ein ethnografisches Instrumentarium,das ei-

ne Forschung in Bewegung als auch eine bewegende Forschung stützte.Mein ethnogra-

fischer Zugang beruhte auf einer reflexiven, zeitintensiven und alle Sinne einbinden-

den Vorgehensweise, um die Frage der Beheimatung 40 Jahre nach der Flucht aus zwei

Richtungen zu betrachten: Einmal ausgehend von der Frage, wie es ist, sich in seiner

Zugehörigkeit zerrissen zu fühlen.Und einmal über konstitutiveMomente gelebter und

erinnerter Gemeinschaft.Mein Vorgehen, situative Affekte, verortetes und verkörpertes

Schweigenmit allen Sinnen teilnehmend zu beobachten, ermöglichte esmir schließlich,

das Sprechen über das Schweigen und das Phänomen des Fühlens in denMittelpunkt zu

rücken.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Teil II

Der Blick zurück

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung Teil II

Wennwir verstehenwollen,was zerrissene Zugehörigkeiten sind undwie siewirkmäch-

tig werden,müssen wir die Komplexität der Zerrissenheit im gesellschaftlichen Kontext

begreifen. Im Zentrum des historisch-empirischen Teils »Der Blick zurück« stehen die

Perspektiven unterschiedlicher Gesprächspartner:innen, die ich in informellen und for-

mellen Gesprächen ebenso wie in Expert:innen-Interviews hörte. Der Teil gliedert sich

in zwei Erinnerungsräume: In Kapitel 4 gebe ich den verkörperten und verorteten Erin-

nerungen an das Leben in Vietnamund der Flucht Raum. In Kapitel 5 leiste ich eine Ein-

sicht in die strukturelle und gefühlte Ankunftssituation, die den Grundstein der vietna-

mesisch-diasporischen Gemeinschaft sowie sich neuformierender Zugehörigkeiten in

Deutschland legte.

Die Auswahl meiner Gesprächspartner:innen orientiert sich an der Frage, wie älter

werdende vietnamesische Geflüchtete vier Dekaden nach der Flucht in Berlin auf ihre

Vergangenheit zurückblicken. Mit der Rekonstruktion der Binnenperspektiven möch-

te ich auf einen dynamischen Zusammenhang zwischen emotionalem Erleben im Alter

und affektiven Beheimatungsvorgängen hinweisen. Diese Perspektivierung ist wichtig,

denn ichmöchte nicht nur nachzeichnen, wiemeine Gesprächspartner:innen diese Zeit

erlebt haben, sondern auch, wie es sich heute anfühlt, wenn sie an diese zurückden-

ken. Zugehörigkeiten werden so in Wechselwirkung mit affektiven Brüchen und Neu-

formierungen verstehbar, wirken auf das Gefühl des In-der-Welt-Seins und Praktiken

des Sich-zugehörig-Fühlens ein. Genauso formt die Verdichtung situativer Affizierun-

gen, die zu verschiedenen Zeiten an verschiedenen Orten gemacht wurden, die Wahr-

nehmungen von Nicht-/Zugehörigkeiten. Über diesenWeg arbeite ich Zerrissenheit als

gefühlte Verbindung meiner Gesprächspartner:innen heraus, »die durch gemeinsame

Wissensvorräte,geteilteErfahrungenundBandederGegenseitigkeit entsteht« (Röttger-

Rössler 2016: 4).Damit schreibe ich diese Geschichte von Flucht konsequent auch als Ge-

schichte von Zerrissenheit, Irritation und Ambivalenz.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten

Meine Heimat ist wirklich schön. Wenn

Frieden ist, dann bleibt man. Warum nicht?

(chú Bưu, 59 J., m)

Mit einem Zitat von chú Bưu beginne ichmeine Suche nach affektiven und emotionalen

Intensitäten zerrissener Zugehörigkeiten. Dieses Kapitel rekonstruiert die Lebens- und

Erfahrungswelten meiner Gesprächspartner:innen im Kontext Vietnams, um die Ent-

wicklung von Denk- und Handlungsmustern sowie die Komplexität empfundener

(Nicht-)Zugehörigkeiten zu verstehen.Herausarbeiten werde ich, wie ein »nearly conti-

nuous state of war for thirty years« (N. H. C. Nguyen 2013: 711) die Sozialisiation meiner

Gesprächspartner:innenprägte und zu einemwichtigenAspekt verkörperterGeschichte

wurde. Zunächst erfasse ich den Referenzrahmen der einzuordnenden Erinnerungen

im Schatten eines komplexen Krieges (1945–1975) und arbeite neben Zugehörigkeits-

dynamiken Brüche und Entfremdungsmomente heraus (4.1). Anhand struktureller

und gefühlter Veränderungen nach dem Kriegsende (1975–1979) zeige ich dann auf,

wie meine Gesprächspartner:innen die sich rapide verändernden Lebensrealitäten ab

1975 wahrgenommen haben. Dabei gilt es, die verschiedenen Schritte in ein aktives

und passives Schweigen nachzuzeichnen (4.2). Das Kapitel endet mit dem endgültigen

Zerreißen der räumlich-sozialen Zugehörigkeiten über das Moment der Flucht (4.3).

4.1 Vietnam, der Duft der Heimat und Momente irritierter Zugehörigkeit

Mit dem gewählten Titel ergünde ich, wie Gefühle der Zugehörigkeit sich im Kontext

brüchig werdender Infrastrukturen verändern. Der Aufbau des Kapitels orientiert sich

an den historischen Kontexten der vietnamesischen Unabhängigkeitserklärung und

ambivalenten Staatsentwicklung (1945–1954), der Findungsphase der Republik Viet-

nam (1954–1964) und dem Leben mit einem Bürgerkrieg internationalen Ausmaßes

(1964–1975). Herausarbeiten werde ich, wie politische und militärische Entwicklungen

sich auf den Lebensalltag meiner Gesprächspartner:innen auswirkten, wie sie mit

diesen umgingen und sich heute dazu positionieren. Blicken wir also zurück.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Kindheits- und Jugenderinnerungen werden oft von nostalgischen Empfindungen

wie Geborgenheit, Freude und Entdeckungslust begleitet. Zugleich haben diese Erinne-

rungen die Kraft, belastende Gefühle auszubalancieren. In unterschiedlichen Gesprä-

chen lernte ich, dass solche Kindheitserinnerungen oftmit dem emotional konnotierten

Begriff quê hương1 beschrieben werden. Der Begriff beschreibt die Heimat bzw. das Hei-

matdorf und hat nach Andrew Hardy (2003: 301) eine orientierende Funktion. Auch An-

drea Lauser beschreibt damit ein »nostalgisches Ideal von Zugehörigkeit und Verwandt-

schaft« (2008: 155).Meine Gesprächspartnerin cô Tuyết (52 J., w) erklärtemir den von ihr

als »Duft derHeimat« übersetzten Begriffmit sinnlichen Bezügen:Mit quê hương assozi-

ierte sie Geschmäcker bzw. Gerüche und setzte sich darüber zu Personen in Beziehung,

die in ihrer Region groß wurden. Sie erklärte: »Wir tauschen uns über den Geschmack

aus, wie wir das Essen zubereitet haben. Das Essen ist wie ein Dialekt und jeder Ort

hat sein Essen.« Der in verschiedenen Liedern besungene quê hương weckt Erinnerun-

gen an die heimatliche Vegetation und dezidierte Geschmacksnoten von Obst, Kräutern

und Gemüse, die aufgrund regionaler Konstellationen von Sonne, Wind, Luftfeuchtig-

keit und Licht entstehen.Die Sinne leiten die Bewegungen durch denRaum,prägen und

differenzierendie lokaleKücheund lenkenErinnerungen. Inwelchemsoziohistorischen

Kontext entfaltete sich dieses erinnerte Gefühl des In-der-Welt-Seins?

4.1.1 Zugehörigkeiten und Entfremdungsmomente (1945-1954)

Den politischen Rahmen des Sozialisationskontexts arbeite ich über das Ende des fran-

zösischen Kolonialreichs Frankreich-Indochina2, der resultierenden Teilung Vietnams

und der angestoßenen innervietnamesischenMigrationsbewegung heraus.Wiewerden

Die vietnamesische Unabhängigkeitsbewegung unter dem Namen Viẹt̂ Nam Độc lập

Đôǹg minh Hội3, kurz Viẹt̂ Minh, beendete im September 1945 eine fast hundertjährige

Fremdherrschaft, strategischeUnterdrückungund regionale Aufteilung des ehemaligen

Kolonialreichs Französisch-Indochina (Wölck 2016: 56–63).Während des ZweitenWelt-

krieges besetzte Japan die französische Kolonie, beutete Ressourcen aus und verschärfte

damit eine Hungersnot. Das stärkte den Drang nach Unabhängigkeit. Verschiedene an-

ti-koloniale, nationalistische und kommunistische Gruppierungen vernetzten sich und

riefen nach der Kapitulation Japans in Hanoi die Unabhängigkeit der Demokratischen

Republik Vietnam (DRV) aus. Die Versuche des geschwächten Nachkriegsfrankreichs,

1 Wörtlich übersetzt »der Duft des Landes« (quê: ländlich, einfach, Dorf, Land; hương: aromatisch,

Wohlgeruch). Andrea Lauser (2008: 155–156) verbindet mit dem Begriff eine ländliche Dorfge-

meinschaft und ein Gefühl von fundamentalem »Zu-Hause-Sein«. Für in der Stadt sozialisierte

Personen birgt quê hương demnach einen räumlich-emotionalen Bezug zu den Ahnen. Ersichtlich

werden Komponenten einer räumlich, sozial, emotional und sinnlich ausgedrückten Zugehörig-

keit.

2 Das 1887 gegründete Kolonialreich der Indochinesischen Union entspricht den heutigen souverä-

nen Staaten Vietnam (damals unterteilt in Tonkin, Annam und Cochinchina), Laos und Kambo-

dscha. Die Spaltung Vietnams durch die französische Kolonialmacht in eine nördliche, mittlere

und südliche Verwaltungseinheit diente dazu, Widerstände zu verhindern (John 1997: 16).

3 Übersetzt: Liga für die Unabhängigkeit Vietnams.

die Auswirkungen auf die Lebenswelt vonmeinen Gesprächspartner:innen erinnert?

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 89

seine Machtansprüche in der ehemaligen Kolonie wiederherzustellen, scheiterten mit

der verlustreichen Schlacht umDiên Biên Phú imMai 1954.

Nach dem sogenannten Ersten Indochinakrieg (1945–1954) beeinflusste die ideolo-

gische Teilung der Welt in West und Ost den Fortgang der Geschichte in Vietnam, denn

eine Front des Kalten Krieges verlief nach der Ausrufung der unabhängigen DRV durch

den Revolutionär und Nationalisten Hồ Chí Minh entlang des 17. Breitengrads. Ab 1950

erhielt die DRVmilitärische Unterstützung von der Sowjetunion und der Volksrepublik

China, um einen kommunistischen Einparteienstaat und eine gesellschaftliche Revolu-

tion nach marxistisch-leninistischem Leitbild umzusetzen (Großheim 2018: 57). Im Sü-

den bildete sich 1949 eine antikommunistische Gegenregierung unter dem ehemaligen

und pro-französischen Kaiser Bảo Đại heraus.4 Offiziell anerkannt wurde die Republik

Vietnam (RV) auf der Indochinakonferenz 1954 in Genf. Nach dem vereinbarten Rück-

zug der Franzosen im selben Jahr übernahm die US-Regierung eine zunächst beratende

Tätigkeit für die junge Republik.

Die in Genf vereinbarte provisorische Teilung Vietnams suggeriert fälschlicherwei-

se eine innere Homogenität imNorden und Süden Vietnams.5 Dahermüssen neben der

internationalenDimensionverschiedeneStrömungen,divergierende Interessenund re-

gionale Machtansprüche berücksichtigt werden. Die innere Heterogenität der Bevölke-

rung ist eine historische Konstante: Unterschiedliche religiöse Gruppierungen wie der

CaoĐàioderHòaHảokontrolliertenTeiledes südlichenVietnams.Siegingenzwarbeide

ein Abkommenmit der südvietnamesischen Regierung ein, um eigene regionaleMacht-

ansprüche zu sichern, aber sie verfolgten kein gemeinsames Ziel. Im Norden begann

nach der staatlichen Revolution ein radikaler Transformationsprozess. Dörfliche Hier-

archienwurden zerschlagen,Besitztümer und Land kollektiviert.Das rief einen bis dato

ungelösten Konflikt zwischen Katholik:innen und Nicht-Katholik:innen in dieser Regi-

on wach, da den Katholik:innen eine Kollaboration mit den französischen Streitkräften

während der Kolonialzeit vorgeworfen wurde.

Diese Komplexität berücksichtigend, wurde vereinbart, dass die Bevölkerung 300

Tage Zeit habe, um entsprechend der politischen und ideologischen Gesinnung den Le-

bensmittelpunkt vomNorden in denSüden oder vice versawechseln zu können.6 Beglei-

tet wurde diese mal als Migration, mal als Flucht bezeichnete Bewegung von bewusst

4 Kaiser Bảo Đại regierte von 1926 bis 1945 in einem engen Abhängigkeitsverhältnis zur französi-

schen Kolonialmacht. Nach seiner Abdankung ging er als Privatmann nach Hongkong und kehr-

te 1949 als staatlich anerkanntes und durch die französische Regierung eingesetztes Oberhaupt

zurück nach Vietnam. Er war von 1949 bis 1955 Staats- und Regierungschef im Süden (Frey 1999:

34–37). Seine Position innerhalb der Bevölkerung war umstritten.

5 Bereits vor der Teilung 1954 stellte Vietnam ein komplexes, konfliktives Feld dar, dessen Trennung

(1620) und Vereinigung (1802) die Geschichte des Landes, gewachsene Loyalitäten als auch Rivali-

täten prägten.

6 Peter Hansen (2009: 180) konstatiert, dass 810.000 Personen in den Süden migrierten, davon wa-

ren 75 % eines katholischen Glaubens, knapp 24 % buddhistischen Glaubens und weniger als 1 %

protestantisch. Wilfried Lulei (1999) fokussiert die andere Richtung und schreibt, dass im Süden

lebende Anhänger der Việt Minh von der südvietnamesischen Regierung verfolgt und inhaftiert

wurden, um sie zu einer Flucht in den Norden zu bewegen. Die Zahl der in den Norden migrier-

ten Personen gibt Phi Hong Su (2022) mit 4.269 an, benennt aber Unregelmäßigkeiten dieser in

unterschiedlichen Quellen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

verbreiteten Unsicherheiten, um die Bevölkerung zu irritieren und die andere Regie-

rung zu destabilisieren. Politisch, religiös und ökonomisch instrumentalisierte Ängste

unterwanderten somit die offiziell freie Wahl des Lebensmittelpunktes. Hierzu gehörte

auch ein anschließendes Verschweigen dieser Realitäten und die Skizzierung eindeu-

tiger Feindbilder in beiden vietnamesischen Staaten (vgl. Hansen 2009: 177–185; Groß-

heim 2018: 48–49; Su 2022: 31).

Um einen Punkt vorwegzunehmen: Die für das Jahr 1956 vereinbarten Wahlen über

eine mögliche Wiedervereinigung Vietnams fanden nicht statt. Grund hierfür war die

gewandelte US-Interventionsstrategie von einem reagierenden in einen agierenden

Duktus, um einen befürchteten Domino-Effekt und eine Ausbreitung der kommunis-

tischen Einflusssphäre zu vermeiden. Um den Süden zu stärken und den Norden zu

destabilisieren,wurdeKaiser BảoĐại abgesetzt und die republikanische Staatsform von

einer präsidentiellenRepublik nach amerikanischemVorbild abgelöst.7 Präsidentwurde

NgôĐìnhDiẹm̂, ein Angehöriger des katholischenAdels.DerWechsel der südvietname-

sischen Regierung hinderte die vietnamesische Bevölkerung daran, die Situation ihrer

politischen Orientierung selbst entscheiden zu können (D. T. Nguyen 2017: 313; vgl. Frey

1999: 26–29).

Die innervietnamesische Fluchtbewegung 1954/55 stellte eine Zäsur dar. Mit dem

Verlassen von quê hương, dem Heimatort, verloren die flüchtenden Personen ihren

Grund und Boden, vorher genossene Privilegien und die erweiterte Familie. Die Flucht

seiner Eltern beschreibt Patrick Thanh Nguyen-Brem in seiner Autobiografie mit der

Wahl »zwischen Vergangenheit ohne Zukunft oder Zukunft ohne Vergangenheit« (2019:

11). Ich beleuchte nun aus der Perspektive unterschiedlicher Gesprächspartner:innen,

welche Auswirkungen die sukzessive Teilung auf ihren Lebensalltag hatte und wie sie

das heute bewerten.

Meine Gesprächspartnerin bác Trang (77 J., w) wuchs in einem traditionellen Mehr-

generationenhaushalt in Hanoi auf und erinnerte denWechsel ihres Lebensmittelpunk-

tes als geordnet und ruhig. Ihren Eltern war bewusst, dass im Süden unter Präsident

Diẹm̂ eine antikommunistische, aber korrupte Regierung installiert wurde. Ihr Vater

entschied sich dennoch für den Umzug in den Süden, weil es dort »mehr Freiheit gab,

obwohl es auch diktatorisch war«. Bác Trang erinnerte, dass ihr VaterWert darauf legte,

dassdiplomatischeKontakte insAuslandundgesicherte Informationskanäle bestanden.

Von dieser pragmatisch abgewogenen Entscheidung heben sich die Erinnerungen

anderer Gesprächspartner:innen ab. Bác Dũng (63 J.,m) erinnerte sich an die Erzählung

seines Vaters, der zuvor mit den Viẹt̂ Minh für die vietnamesische Unabhängigkeit ge-

kämpft hatte.SeinVater erinnerte sich andieBrutalität der gesellschaftspolitischenUm-

gestaltung:

7 Offiziell begründet wurde dieser Schritt damit, dass der neu eingesetzte Präsident und die

US-amerikanische Regierung bei der Unterzeichnung der Genfer Verträge nicht beteiligt waren.

Damals hatten die Franzosen und Bảo Đại die Verträge unterschrieben. In den Verträgen von 1954

wurde die Teilung Vietnams als temporäre Regelung festgehalten, bis die geplante Wahl 1956 im

gesamten Land die Machtverhältnisse klären sollte. Befürchtet wurde seitens der US-Berater tat-

sächlich ein deutlicher Sieg von Hồ Chí Minh, der so verhindert wurde (Frey 1999: 37).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 91

Er sagte, in vielen Orten wurden die Beamten umgebracht und ausgetauscht, obwohl

sie selbst Kommunisten waren. Die Elite wechselte und damit stieg die Willkür der

Übergriffe. Sie schnitten ihren Gegnern einfach vor allen Augen die Kehle durch. (Ok-

tober 2016)

Dieses Narrativ und ein Gefühl der Willkür prägten sich bác Dũng ein. Seine Flucht er-

lebte er im Kindesalter auf dem Arm seiner Mutter. Organisiert wurde diese von der ka-

tholischen Kirche, die ihrerseits vor Übergriffen aufgrund der religiösen Zugehörigkeit

warnte.BácDũngs Perspektive reflektierte die Erinnerungen seines Vaters, erwiesmich

auf die Verschlechterung des Lebensstandards unter Hồ Chí Minh und die Gewalt im

neuen Regime hin. Trotz der eigentlichen freien Wahl des Lebensmittelpunkts berich-

tete er von Sanktionen und Straßenkontrollen durch Soldaten. Nur mit List kam seine

Familie durch:

Meine Eltern sagten damals, sie kämen aus Hải Phòng und wären auf dem Weg nach

Hause. Aus Hải Phòng legte das Schiff Richtung Süden ab, sie hatten Glück und ent-

kamen. Damals hat sich das Feindbild gegen die Kommunisten gebildet: Geschichten

über die Brutalität der Kommunisten machten uns Angst. […] Nur mein Vater und ein

Onkel gingen mit ihren Familien in den Süden, der Rest der Familie blieb im Norden.

(Oktober 2016)

Die Flucht auf der Suche nach Schutz zerriss die protektiven Strukturen der Großfami-

lie, die traditionell eine sozioökonomische Einheit bildete.Wichtiger aber, dieser Schutz

wurde als nicht ausreichend erachtet gegen die erwarteten Repressionen. Das Bewusst-

sein für eine durch die vietnamesische Teilung zerrissene Familie prägte die Kindheit

von bác Dũng. In dem Gespräch mit bác AnhThu (64 J., w) überwog hingegen das Wie-

dersehen mit ihrem Vater, der direkt nach Kriegsende untergetaucht und in den Süden

geflüchtet war:

MeineMutter ist kurz nach der Geburt meines Bruders zusammenmit uns, ohne ihren

Mann, nach Südvietnam geflüchtet. Damals hatten die Việt Minh die ganze Kontrolle

über Nordvietnam. Eine Stadt zu verlassen, war so schwer wie früher hier in Deutsch-

land, die Mauer zu überqueren. Und das hat meine Mutter geschafft, rauszukommen.

Erzählt sie mir immer noch wieder, wie ihr zu Mute war, denn sie durfte nichts sagen.

Von ihrer eigenen Mutter hat sie nicht Abschied nehmen können. Meine Mutter er-

zählte, dass sie alleine war, mein Bruder unterm Arm und der hat nur geschrien, für

ihn war es auch sehr schrecklich. Und ich war so mit einem Jahr, konnte gerade laufen

und bin immer hinter ihr hergelaufen, damit wir uns nicht verlieren. Wir fuhren mit

dem Zug nach Hải Phòng und wurden oft kontrolliert, aber sie hat so einen Passier-

schein, von Bekannten beschafft. Und in Hải Phòng hat sie ein Boot nach Südvietnam

genommen. Und in Saigon, da ist 1954 glücklicherweise ihr Mann, mein Vater. Das

heißt, sie sind wiedervereint. Wir haben ein sehr gutes Leben in Südvietnam. Natür-

lich, anfangs ist es schwer für meinen Vater, Arbeit zu finden. In Nordvietnam hatte

er alles und war Angestellter. Hatte ein Haus und eine schöne Wohnung und dann in

Südvietnam ist er von vorn angefangen. (Dezember 2017)

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Die angedeutete emotionale Belastung ihrerMutter, sich nicht verabschieden zu können

sowie die körperliche Belastung, kurz nach der Geburt mit zwei Kleinkindern allein zu

flüchten, vermittelt ein Gefühl dafür, mit welchen Strapazen die Migration verbunden

war. Auch zeigt sich eine Gendernorm: Eine vietnamesische Frau verlässt ihre Familie

und folgt ihremMann, auch wenn das mit einem Statuswechsel verbunden ist.

Mit bácThảo (66 J., w) traf ich mich zu einem vereinbarten Interview, das sich zu ei-

nem offenen,mehrstündigen Gespräch entwickelte. In heimischer Atmosphäre bei Kaf-

fee und Kuchen erzählte sie mir von stetigenWechseln mobiler und immobiler Lebens-

phasen. Das war eine Schutzmaßnahme, sagte sie, denn sie wurde in einer Stadt gebo-

ren, die direkt nördlich des 17. Breitengrades liegt:

Da war dieser Krieg und nach einem Jahr hat mein Vater mich in den Arm genommen

und wir sind zu Fuß von Vinh über Nam Định nach Hanoi geflüchtet. Monatelang ge-

laufen. Und dann durfte er mit dem Schiff nach Hanoi. Das war 1952, mein Vater ist

mit der Familie vor den Kommunisten geflüchtet. Und dann, zwei Jahre danach, 1954

muss er wieder flüchten – nach dieser Trennung Nord- und Südvietnam. Ich verbrach-

te meine Kindheit in einem Dorf, da waren wir bis 1960, bis der Krieg wieder anfing.

Mein Vater will so weit wie möglich von dieser Grenze flüchten. Wir sind nach Sai-

gon umgezogen und dann ab 1960 bin ich in Saigon, bis 1975. 15 Jahre Saigon. Das ist

meine junge Zeit, die verbachte ich überwiegend in Saigon. (Januar 2017)

Der Lebenslauf von bác Thảo unterscheidet sich von den drei erstgenannten. Nachdem

die Kriegsaktivitäten zwischen den Viẹt̂ Minh und der französischen Kolonialarmee ei-

ne erste Zäsur auslösten, stellte das Ende des Krieges 1954 die zweite dar. Die Wieder-

aufnahme der Kriegsaktivitäten nach der Teilung Vietnams beförderte die dritte Zäsur.

Deutlich wird, dass diese mobilen Phasen von bác Thảo als Kontinuum erinnert wur-

den, die die gesamte Periode von ihrer Geburt bis zumEnde des Krieges 1975 abbildeten.

Praktiken des Sich-zugehörig-Fühlens, so lässt sich ableiten, konzentrierten sich auf so-

ziale Beziehungen innerhalb der Kernfamilie, weniger auf Räume, was auch die Bedeu-

tung familiär geteilter ErinnerungenundNarrative unterstreicht.Kontrastierenmöchte

ich die räumliche Instabilität mit der Perspektive von bác Luân. Er wurde 1949 in Saigon

geboren und erzählte mir, dass er die Intensität der innervietnamesischen Teilung im

größeren Kontext betrachtete: Die gesamte Bevölkerung wurde aufgrund einer politi-

schen Entscheidung durch eine internationale Konferenz zerrissen. Jede Familie – auch

seine – hatte Verwandte auf der anderen Seite, alle beklagten Tote: »Warum Nord und

Süd? Das ist ein Land!« Die Hoffnung, dass das Land zusammenkommen und das Blut-

vergießen endenwürde, begleiteten jeher die familiären Sehnsüchte, beschrieb er.Diese

geteilte Zerrissenheit beschreibt also einen wichtigen Aspekt verkörperter Geschichte.

4.1.2 Innere und äußere Zerrissenheit (1954–1964)

Die vietnamesische Teilung zerriss Familien und diese Zerrissenheit wurde politisch in-

strumentalisiert.Daherwerde ichden rapidezunehmenden innervietnamesischenKon-

flikt internationalen Ausmaßes über Dynamiken gefühlter (Nicht-)Zugehörigkeiten er-

örtern. Im Zentrum steht die Frage, wie der Konflikt die Lebenswelt im südlichen Viet-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 93

nam veränderte und wie meine Gesprächspartner:innen das wahrnahmen und erinner-

ten.

Anstelle der französischen Kolonialmacht ergriff die US-amerikanische Regierung

sicherheitspolitische Verantwortung im südlichen Vietnam. In den folgenden Jahren

weiteten sie ihren Einfluss aus und es entstand ein politisches und wirtschaftliches

System der Abhängigkeit, dass ohne eine finanzielle und militärische Unterstützung

von außen nicht hätte fortbestehen können. Das 1955 von der US-Regierung im Süden

eingesetzte republikanische Staatssystem berücksichtigte auch nicht, das die süd-

vietnamesische Bevölkerung aufgrund jahrelanger Fremdherrschaft unzureichende

demokratische Erfahrung hatte.8 Schwerer wog aber, dass die US-Interventionen ge-

sellschaftspolitische Realitäten wie die soziokulturelle Vielfalt der Bevölkerung nicht

berücksichtigte, »based on a combination of Confucian, Taoist, Buddhist, and native

religious influences and organized according to ancient Chinese mandarinic systems«

(Capps 1990: 143). Die politische Unterstützung der US-Regierung führte aber zu der

Anerkennung der Republik Vietnam durch die Vereinten Nationen und die Einbindung

in internationale Kontexte. Die Regierung des Präsidenten Ngô Đình Diẹm̂ bemühte

sich indes, die alten kolonialen Traditionen und Erfahrungen der Unterdrückung abzu-

streifen und einen neuen Nationalcharakter als legitimen Nachfolger vietnamesischer

Traditionen in Abgrenzung zu der DRV zu erfinden (Anderson 1999: 55–110; Hobsbawm

& Ranger 2000 [1983]; N. T. Tran & Reid 2006: 9; Wölck 2016).

In diesen Jahren charakterisierten heterogene Entwicklungen sowie Integrations-

maßnahmender ausdemNordengeflüchtetenPersonendie südvietnamesischeLebens-

welt. Explizieren lässt sich das an der ambivalenten Position von Präsident Diẹm̂ inner-

halbderBevölkerung.Sein autokratisch-diktatorischer Führungsstil kennzeichnete sich

bald durch Korruption in Staats- und Verwaltungsgeschäften. Zum eigenen Machter-

halt setzte er Familienmitglieder auf strategisch wichtige politische Posten9 und schuf

eine politische Kultur der Überwachung. Das gesellschaftliche Ungleichgewicht wuchs.

Die Umsiedlung und Integration der sogenannten bắc di cư, den katholischen Geflüchte-

ten von 1954, bildeten einen politischen Fokus Diẹm̂s (Hansen 2009: 174–176; Frey 1999:

56–60). Katholische Geflüchtete standen sich nah aufgrund des geteilten Glaubens, ge-

teilter Erinnerungen, Traditionen und bestehender Sozialstrukturen, Erfahrungen und

Herkunftsorte, was auch bác Dũng (63 J., m) lebhaft erinnerte: »Katholiken bleiben zu-

sammen. Gemeinsam ist man stärker.« Das Dorf, in dem bác Dũng nach der Flucht auf-

wuchs, bestand aus tausend Personen, die die Erfahrung der Flucht teilten und in einem

engen Resonanzverhältnis lebten. Auch die benachbarten Dörfer bezeichnete er als ka-

tholische Hochburgen, was auf eine gesellschaftliche Segregation schließen lässt. Ihre

8 The Quỳen Vu (1978: 383) betrachtet denWandel der vietnamesischen Gesellschaft im Kontext des

Kolonialismus und stellt heraus, dass während der gesellschaftlichen Umorientierung von Kolo-

nialismus zu Kapitalismus wenige Möglichkeiten bestanden, sich unabhängig zu entwickeln.

9 Hansen (2009: 177) konstatiert, dass die politische Kultur der südvietnamesischen Republik viele

Bezüge zu Traditionen sowie historischen Narrativen enthält, die ihren Ursprung in nordvietna-

mesischen Provinzen haben. Er begründet das mit der überproportionalen Besetzung von Regie-

rungsposten mit Personen mit einer katholischen Fluchtgeschichte aus dem Norden.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

gemeinsameVerortung orientierte sich nach der innervietnamesischen Flucht an konti-

nuiertenWerten, Praktiken und Erinnerungen.

Eine gänzlich andere Situation erlebten bestehende Dorfgemeinschaften, insbeson-

dere im Mekong-Delta herrschten bürgerkriegsähnliche Zustände. Die Landbevölke-

rung wurde staatlich kontrolliert, um regimekritische Personen aufzuspüren und eine

Einflussnahme der Nationalen Front für die Befreiung Südvietnams (NLF) zu verhin-

dern; der Name Viẹt̂ Cộng10 setzte sich in der inter-/nationalen Presse als abwertende

Bezeichnung durch. Zugleich schürtenKorruptionsvorwürfe und staatliche Programme

der Zwangsumsiedlung ein wachsendesMisstrauen in die junge Republik.Da denDorf-

gemeinschaften sukzessive Autonomie abgesprochen wurde, die in den vergangenen

Jahrhunderten mühsam dem Mandarinat abgerungen worden war, intensivierte sich

dieses. Das schwächte die lokalen Eliten und zerrüttete das traditionell patriarchale Be-

ziehungsgeflechtmit vielfältigen sozialenundökonomischenBeziehungen,Loyalitäten,

Rechten und Pflichten.11 Diese Dynamik steigerte die Empfängnis der Landbevölkerung

und Angehöriger ethnischer Minderheiten für die Ideen der NLF, die eine klassenlose

Gesellschaft propagierte.

Unterschiede zwischen demZusammenhalt segregierter Dörfer der 54er-Geflüchte-

ten und der traditionellen Landbevölkerung traten hervor, aber auch ein immenser Un-

terschied zwischender ruralenundurbanenBevölkerung.Wie sichdas äußerte, erzählte

mir chú Hai (55 J., m), ehemaliger Soldat der Armee der Republik Vietnam (ARVN), mit

einer pragmatischen Einteilung. Die politische Haltung orientierte sich an der räum-

lichen Nähe zu den Konfliktparteien. Das, erklärte er, orientierte sich an dem Prinzip

der konfuzianistischen Ordnung: Da er aus der Stadt kam, lagen seine Loyalitäten bei

der US-gestützten Regierung: »Wäre ich auf demDorf großgeworden, hätte ich die Viẹt̂

Cộng unterstützt. So einfach ist das.« Ein anderes Argument bezog sich auf die Folgen

der innervietnamesischen Flucht. Viele aus dem Norden Geflüchtete lebten fernab der

protektiven Strukturen der Großfamilie in finanzieller Prekarität. Das Entkommen aus

Armutsverhältnissen motivierte den Schritt in die ARVN.12

10 Die aus Hanoi unterstützte Bewegung avisierte die Destabilisierung der südvietnamesischen Re-

gierung. Der Begriff Việt Cộng ist die Kurzform für Viẹt̂ Nam Cộng sản und steht übersetzt für den

»vietnamesischen Kommunisten« und wurde von der südvietnamesischen und amerikanischen

Regierung pejorativ genutzt. Als Selbstbezeichnung der Guerillaorganisation galt der Name »Na-

tionale Front zur Befreiung Südvietnams« (vietnamesich:Mặt trận Dân tộc Giải phóngmiêǹ NamViẹt̂

Nam) (Schaland & Schmiz 2016: 8).

11 In der vietnamesischen Gesellschaft fällt den Dörfern gemäß ihres traditionellen Widerstandes

gegen äußere Feinde ein besondererWert zu, »the role of the village [i]s both a revolutionary base

and a symbol of Vietnamese identity« (N. T. Tran & Reid 2006: 17). Mit der forcierten Übertragung

dörflicher Selbstverwaltungsorgane an zentralisierte staatliche Verwaltungsorgane entstand also

eine Kluft.

12 Erfahrungen leiteten Entscheidungsmuster, wie mir bác Anh Thu (64 J., w) erzählte: »Mein Vater

war im Süden zunächst Taxifahrer, war selbstständig und konnte gutes Geld verdienen. Bis er eines

Tages von einem französischen Soldaten geschlagen wurde. Er hat ihm auch seine Tageseinnah-

men genommen. Das hat ihn sehr nachdenklich gemacht, was Militarismus bedeutet, die Macht.

Er war bei der Polizei und die sagten: ›Nein, wir können nichtsmachen. Sie sind ja die Großmacht‹,

die Franzosen. Er solle froh sein, dass er nicht so stark verletzt wurde. Okay, dann hat er dies Schick-

sal angenommen, aber die Entscheidung getroffen, dass er doch was Anderes machen will. Ist er

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 95

Diese Entwicklung war mit US-Interventionen verknüpft, die einen massivenWan-

del der urbanen Gebiete des Südens bewirkten, wie der Historiker Neil Sheehan13 (1989)

bemerkt.Die ausWashington fließendeWirtschaftshilfe beugte zwar einerwachsenden

Versorgungsknappheit vor und lieferte Lebensmittel und Konsumgüter. Aber das beför-

derte eine Lebensrealität, die »in keinem Verhältnis zu den wirtschaftlichen Möglich-

keiten des Landes stand« (Frey 1999: 55). Wie aber wurden diese Kontraste und Brüche

wahrgenommen?

Die Bewegung vom Land in die Städte veränderte die Struktur; Saigon beschrieben

mir verschiedene Gesprächspartner:innen, die vor 1965 geboren wurden, als ruhige

Stadt, die rasant anwuchs. Die zunehmenden Kriegsaktivitäten trieben große Teile

der Landbevölkerung in »slums in the cities and into refugee camps near the district

capitals and larger towns« (Sheehan 1989: 6). Auch das Straßenbild veränderte sich.

Der Umbruch manifestierte sich in der steigenden Zahl motorisierter Zweiräder. Die

Veränderung der Umwelt spiegelt sich in der Wahrnehmung bác Thảos (65 J., w) wider.

Saigon erinnerte sie als sicheren Ort:

Mit dem Krieg hatten wir nichts zu tun, aber von meinem Vater wusste ich, dass wir

schnell nach Saigon umziehen mussten. Mein Vater arbeitete damals für die Bahn,

die ständig gestört wurde. Dann 1960 konnten wir noch mit dem Zug nach Saigon

fahren, das waren die letzten Züge, danach ging das nicht mehr, der Krieg war so grau-

enhaft. Die Việt Cộng, die Nordvietnamesen versuchten, immer irgendwo zu stören.

Mit dem Krieg in Saigon haben wir auch gewusst: Saigon wird geschützt. Vollkommen

geschützt, wenn man einen Schritt außerhalb der Stadt macht, gibt es schon Gefahr,

Minengefahr. Es gab zahlreiche Tote durch Zug- und Busunglücke, viele sind gestor-

ben. Durch Minen, durch Detonationen, das wussten wir schon in der Kindheit. Wenn

ab und zu mal in der Schule ein Ausflug zum Meer nach Vũng Tàu oder irgendwo ge-

macht wurde, hat mein Vater das immer verhindert. Ein Schritt außerhalb von Saigon

stellte schon eine Gefahr dar. (Januar 2017)

In bác Thảos räumlicher Orientierung markierte die Stadtgrenze den Unterschied zwi-

schen Gefahr und Sicherheit. Sie erinnerte Saigon als stabilen und geschützten Ort im

Unterschied zu den zuvor erlebten mobilen Lebensphasen. Das Bewusstsein für den

Krieg zeigte sich in ihrer Auseinandersetzungmit Orten und Bewegungen.

Die Tatsache, dass die landwirtschaftlichen Flächen aufgrund der sich intensivie-

renden Kämpfe auf dem Land nicht mehr bewirtschaftet werden konnten, spannte die

Versorgungslage der Stadtbevölkerung zusehends an und förderte den Handel auf dem

Schwarzmarkt.Harscher werdende Lebensumstände irritierten Zugehörigkeiten.14 Das

zumMilitär gegangen, zur Militärschule als Offizier. Da wurde gesucht damals. Und da hat er ge-

lernt, als Soldat zu leben.« (Dezember 2017)

13 Neil Sheehan ging ab 1962 als Kriegsberichterstatter zunächst für die United Press International

nach Vietnam und wurde später erneut für die New York Times in Vietnam stationiert. In seinem

umfassenden Werk A Bright Shining Lie (1989) kritisiert er die auf falschen Annahmen beruhende

US-amerikanische Beteiligung am Krieg in Vietnam sowie die inkompetente korrupte Regierung

Südvietnams.

14 Der Historiker Marc Frey hielt dies in der drastischen Formulierung fest, dass eine »Entfremdung,

diemit der Flucht aus den traditionellen Lebensräumen und demZusammenbruch der ländlichen

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Zusammenspiel struktureller und gefühlter Entfremdungsmomente befeuerte inner-

staatliche Konflikte. Straßenschlachten in der Stadt spiegelten die Heterogenität der

Bevölkerung und ihre konkurrierenden Aspirationen. Die Soziologin Nazli Kibria (1990:

12) hält fest, dass Krieg undUrbanisierung die Struktur des patrilinearenGroßhaushalts

untergruben.

Die soziale Einheit – der Kern der Gesellschaft nach der konfuzianistischen Ord-

nung –weichte auf. Undwenn die Familie eine Gesellschaft imKleinen darstellt, um die

Worte von bác Trang (79 J.,w) zu nutzen, dann verändert das,wie derMensch sichwahr-

nimmt und zu seiner Umwelt positioniert. Das Auseinanderbrechen der protektiven Fa-

milienstrukturen bedeutete, dass einewichtige emotionale Regulierungs- undVerarbei-

tungsinstanzwegfiel.DieEntfremdungvonHeimat,quêhương, so halte ich fest, irritierte

die räumlich-sinnliche Orientierung, veränderte das Gefühl des In-der-Welt-Seins und

Praktiken des Sich-zugehörig-Fühlens.

Für Gesprächspartner:innen mit innervietnamesischer Fluchterfahrung fand die

Neupositionierung und Aushandlung der eigenen Rolle schon früher statt. Ich möchte

das an einem oft benannten regionalen und vor allem klimatisch bedingten Mentali-

tätsunterschied diskutieren. In unterschiedlichen Gesprächskonstellationen erzählten

mir v.a. Gesprächspartner:innen, die vor 1956 geborenwurden, dass dasmilde Klima im

Süden eine reichhaltige Natur förderte. Die Menschen mussten nicht so viel arbeiten,

lebten zufrieden in einfachen Verhältnissen, waren offen und lachten viel, erinnerte

bác Luân (68 J., m). Die Ehrlichkeit, Weltoffenheit und Hilfsbereitschaft verknüpfte er

mit den vorhandenen Ressourcen der Natur, die immer reichlich vorhanden und teilbar

waren.

Im Norden hingegen war das Klima rauer. Vorausschauende Arbeit war notwendig

und das übersetzte sich in strengere Charakterzüge. Bác Huy (71 J., m) beschrieb mir

die zähe Natur seiner aus dem Norden geflüchteten Eltern über »einen eigenen Dia-

lekt, der das harte Leben widerspiegelt«. Die Bereitschaft, hart zu arbeiten, übernahm

er von ihnen. Teilweise beförderte diese Disziplin aber nicht nur ökonomisch akkumu-

lierende Sicherheiten, sondern rief auch Neid hervor. So erinnerten sich einzelne Ge-

sprächspartner:innen mit innervietnamesischer Fluchterfahrung an eine misstrauende

Geringschätzung, die in der Bezeichnung bắc kỳ15 Ausdruck fand. In bác Trangs (79 J., w)

Erziehung standen konservativeWerte wie Fleiß und Disziplin im Vordergrund, im Sü-

den war es hingegen lockerer. Ihr Verhalten erhöhte den Druck auf die Leistungen von

Mitschüler:innen, vermutete sie. Damals nahm sie eine Ausgrenzung auf dem Pausen-

hof wahr. Das situative Changieren zwischen Sprach- undMentalitätsumständen, auch

Code-Switching genannt, stellte somit eine Möglichkeit dar, mehrfache Zugehörigkei-

ten auszubilden, zu verdecken und zu lernen, sich emotional sicher in unterschiedlichen

Bevölkerung einherging, […] blanken Egoismus und asoziale Verhaltensweisen« (1999: 141) entfes-

selte.

15 Übersetzt: der Norden.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 97

sozialen Feldern zu bewegen (vgl. Röttger-Rössler 2018). Zugleich begreife ich diese Aus-

handlung als einen Schritt in das Schweigen, um sich vor Ausgrenzung zu schützen.16

Neben den benannten Auswirkungen der strukturellen und gefühlten Entfremdung

für das gesellschaftliche Zusammenleben veränderte sich die Lebenswelt aufgrund

zweier weiterer Schlüsselmomente: Erstens erklärten mir verschiedene Gesprächspart-

ner:innen die oben dargestellte relative Freiheit in der Diktatur unter Präsident Diẹm̂

mit der Möglichkeit, gegen die korrupte Regierung demonstrieren zu können (v.a. Stu-

dierende und Schüler:innen nutzten diese Protestform). Ich veranschaulichte bereits,

dass Personen katholischenGlaubens zu einemwesentlichen Teil die neue Elite bildeten;

so wurde der ältere Bruder Diẹm̂s Erzbischof in Huế, sein jüngerer Bruder Innenminis-

ter der RV. Faktisch stellte die buddhistische Bevölkerung die Mehrheit innerhalb der

Republik dar,wurde aber »imSchatten des Konfuzianismus undKatholizismus« (Frasch

1999: 433) systematisch unterdrückt.17

Im Juni 1963 brach diese Konfliktlinie mit der Selbstverbrennung des Mönchs Thích

QuảngĐức inSaigonauf.EskamzugewaltsamenProtestengegendieRegierung,aufdie

Diẹm̂ mit massiven Ausschreitungen gegen die Demonstrant:innen reagierte. Die Pres-

sefreiheit wurde beschränkt und Oppositionelle verhaftet, die zuvor von Nachbar:innen

denunziert worden waren. Hier zeigen sich signifikante, aber entgegengesetzte Span-

nungen. International erlangte die Regierungskrise damit einenHöhepunkt, das inner-

gesellschaftliche Misstrauen wuchs.

Parallel brachte die NLF 1963 größere ländliche Gebiete in den Grenzregionen unter

ihre Kontrolle. Hier wuchs ein innenpolitisches Spannungsfeld, das im November des-

selben Jahres zu der Ermordung Diẹm̂s und seines Bruders Ngô Đình Nhu führte. Der

von der US-Regierung gebilligte Putsch durch die eigenen Generäle wurde nicht aufge-

klärt.18 Das gesellschaftlicheMisstrauen entlud sich in den Städten.Angst undGerüchte

begleiteten das öffentliche und private Leben und eine schweigende Bevölkerungsmehr-

heit, die sich möglichst aus dem Krieg und den Regierungskrisen heraushalten wollte,

war den Machtspielen der politischen Eliten ausgeliefert (D. T. Nguyen 2017: 307; vgl.

Frey 1999: 97, 139).

Die Auswirkungender politischenUmwälzungen lassen sich in zwei Aussagen als ei-

nedamalswieheutewahrgenommeneDifferenznachspüren.BácAnhThu (64 J.,w) erin-

nerte eine Desinformationskampagne rund um den Putsch: »Die Leute wollen ihn nicht

mehr.Wer weiß, welche Kräfte dahintersteckten. Hier in Deutschland lernt man ganze

Menge,dieserGeheimdienst –aber davor hattenwir als Kinder schöneZeiten,Freiheit.«

Den Putsch erinnerte sie als Zäsur. Während bác AnhThu ihre Sicht auf die Dinge über

spätere Recherchen erweiterte und diesemit ihrer kindlichen Sorglosigkeit kontrastier-

16 Eine autobiografische Darstellung dieser affektiven Anstrengungen multipler Zugehörigkeiten

leistet Patrick Thanh Nguyen-Brem (2019). Die Erfahrung seiner damals geflüchteten Eltern be-

schreibt er mit einer affektiven sozialen Verortung, sie wurden »Fremde im eigenen Land«.

17 Zum Beispiel galten unter Diệms Regierung buddhistische Klöster rechtlich als »Vereine«, weswe-

gen sie im Vergleich zu katholischen Kirchen keine staatliche Zuwendung erhielten.

18 Die US-Regierung hoffte auf einen ruhigen Übergang zu einer neuen Regierung. Aber die interre-

ligiösen Spannungen wuchsen, da Angehörige der katholischen dörflichen Eliten buddhistische

Extremisten hinter dieser Tat vermuteten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

te, reflektierte die Erinnerung bác Thảos (66 J., w) ein intergenerationales Spannungs-

feld, das sie heute anders bewertet:

Und dann kommt die Zeit, wo Saigon im Chaos war, mit mehrfachen Putschen. Wir

sind auch reingezogen in die Proteste, gegen die Korruption und alles. Aber mein Va-

ter hat mich immer gehindert. Er sagte: ›Kind, damit machst du Saigon kaputt. Die

Regierung versucht, den Krieg draußen zu halten. Aber Saigon wird immer unruhiger,

Menschen verbrennen. Dumachst, dass diese Regierung noch schwächer wird und die

Việt Cộng dann noch schneller nach Saigon kommen!‹ Natürlich, als junger Mensch

denkst du gegen die Korruption, Gerechtigkeit für alle. Aber hinterher haben wir ge-

merkt, die Việt Cộng haben die Oberhand bekommen. Mein Vater vermutete hinter

den Mönchen, die sich selbst verbrannt haben, Geheimleute aus Nordvietnam. Die

machen dieses Chaos in Saigon. Und das war wirklich ganz schlimm. (Januar 2017)

Hervor tretenGerüchte,SchuldzuweisungenundeineAnspannung,diedasgesellschaft-

liche Gefüge in der Republik aufgrund instrumentalisierter Feindbilder zerriss.Die Fra-

ge nach der inneren oder äußeren Gefahr markiert wachsende gesellschaftliche Span-

nungen, die sich u.a. entlang des Alters und religiöser Zugehörigkeit entfalten.BácThảo

erinnerte auch, dass sie als junge Frau für eine gesellschaftliche Gerechtigkeit auf die

Straßen gehen wollte. Die äußere Gefahr, von der ihr Vater sprach, die sah sie damals

nicht.

In meinen Gesprächen stellt das Jahr 1963 einen drastischenWandel der Lebenswelt

dar, den bác Huy (71 J., m) als Beginn des Untergangs Südvietnams beschrieb: »Nach

Diẹm̂ kam ein Machtchaos: Jeder putscht gegen jeden, jeder kämpft gegen jeden.« Eine

schwächer werdende Regierung verbindet auch Pipo Bui (2003) mit dem einsetzenden

Destruktionsprozess der südlichen Republik.

Deutlich wird, dass innere Spannungen, heterogene Lebensrealitäten und brüchig

werdende Infrastrukturen die gesellschaftliche Fragmentierung befeuerten. Die Suche

nachOrientierung stellte eine fortwährendeAlltagsanstrengungdar,aber spätestens seit

dem umstrittenen Vorfall im Golf von Tonkin 196419, der exponentiell steigenden Ent-

sendung US-amerikanischer Bodentruppen nach Vietnam und der anhaltenden Bom-

bardierung nordvietnamesischer Städte sowie ländlicher Gebiete an der vietnamesisch-

kambodschanischen Grenze entwickelte der Krieg eine neue Eskalationsstufe. Zu den

inneren Spannungen kamen also konkrete äußere Bedrohungen. Die Amerikanisierung

des Krieges ging mit einer um ein Vielfaches gesteigerten wirtschaftlichen und militä-

rischen Unterstützung einher, um den Zusammenbruch der südvietnamesischen Repu-

blik zu verhindern (Frey 1999: 126–136, 235–236; vgl. Sheehan 1989). Bác Huy reflektierte

die Auswirkung dieser politischen Entscheidungen auf seine Lebens- und Erfahrungs-

welt mit emotionaler Härte. Die US-Intervention nannte er einen gravierenden Fehler,

»mit der Landung der Amerikaner in Vietnam hat man denen erst die Legimitation ge-

19 Der Beginndesmilitärischen Eingreifens derUS-Amerikanerwurdeüber »den angeblichenAngriff

nordvietnamesischer Kriegsschiffe auf einen amerikanischen Zerstörer in internationalen Gewäs-

sern« (Lulei 1999: 337; Frey 1999: 101–105) eingeleitet, der dem innervietnamesischen Konflikt eine

internationale Dimension zumaß.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 99

geben zu kämpfen.EineDemokratie kannmanoffenbar nicht exportieren. ImKrieg ver-

armt die Bevölkerung«.

4.1.3 Irritierte Zugehörigkeiten zwischen Mangostanen

und verbrannter Erde (1964–1975)

Die wachsende Intensität durch erlebte Irritationen entnahm ich verschiedenen Be-

schreibungen einer sich radikal verändernden sinnlichenWahrnehmung von quê hương.

Der gewählte Titel stammt aus einemGesprächmit cô Tuyết (53 J.,w), die ihrHeimatdorf

imMekong-Delta nach einemBombenangriff über die sie irritierende Vermischung des

Duftes frischer Früchtemit verbrannter Erde ausdrückte. Diesen affektiven Dynamiken

gebe ich hier Raum.

Der Krieg kam näher; von Bombenkratern aufgerissene Felder, entwurzelte Bäume

und eine veränderte körperliche Wahrnehmung und Bewegungsmöglichkeit irritierten

die Beziehung zu einem Ort, der zusehends seine heimatliche Geborgenheit einbüßte.

MeineGesprächspartner:innen formulierten ein frühes Bewusstsein für Unsicherheiten

undBrüche, die sich in ihreOrientierung undEmotionsregulierung übersetzte.Die Prä-

senz amerikanischer Soldaten20, militärischer Kriegstechnik sowie ab 1965 eingesetzter

chemischer Kampfstoffe veränderte die Lebenswelt immens. Besonders auf dem Land

warenOrteaufgrunddergewachsenenGefahrensituationunzugänglich,derEinsatz von

Napalm zerstörte das üppige Grün undweite Gebiete waren vermint. Bác AnhThu (64 J.,

w) beschrieb eine schöne Kindheit, »bis wir merkten, dass der Krieg wieder losging«.

Deutlich zeigte sich ein generationaler Unterschied: Chú Thành (44 J., m) und cô Lan

(46 J., w) wurden in den letzten Kriegsjahren geboren. Entsprechend teilten sie andere

Perspektiven: einerseits, keine schönen Erinnerungen an die Landschaft zu haben und

andererseits, diese Landschaft gar nicht zu kennen, weil es aufgrund des Krieges zu ge-

fährlichwar,diese zuerkunden.Die emotionale Intensität derAussage »Ichkennemeine

Heimat nicht« spricht für eine Beziehung der Beziehungslosigkeit (Jaeggi 2016: 20; vgl.

Rosa 2017).

In dieser Phase der irritierten Zugehörigkeiten hebe ich das Bildungssystem der

Republik als stabilisierenden Faktor fürmeine vor 1965 geborenen Gesprächspartner:in-

nen heraus. Mit der Einführung westlicher Bildungssysteme während der Kolonialzeit

wurden vietnamesische Erziehungsstile und Autoritätsstrukturen in Diskussion ge-

stellt. Das wiederum veränderte die Wahrnehmung und Performanz von Gemeinschaft

(T. Q. Vu 1978: 129–131; Frey 1999: 13). Den positiven Effekt beschriebenmir verschiedene

Gesprächspartner:innen mit der so ermöglichten sozialen Mobilität; eine bestandene

Aufnahmeprüfung gewährte guten Schüler:innen unabhängig vom familiären Einkom-

men den Zugang zu höherer Bildung. Während das innen- und außenpolitische Chaos

das gesellschaftliche Zusammenleben herausforderte, bildete der Wunsch zu lernen

eine konstante Zukunftsperspektive für einige damals im Kindes- und Jugendalter

20 Bis zum 30. April 1975 leisteten rund 3,4Millionen US-amerikanischer GI’s Kriegsdienst in Vietnam

(Greiner 2009: 112). Mehr als 58.000 verloren dabei ihr Leben. Im Vergleich dazu konnte die Zahl

der »Verluste unter den Vietnamesen nur grob geschätzt werden – es waren Millionen, überwie-

gend Nichtkombattanten« (Vietnam-Zentrum Hannover 2012: 14).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

befindlichen Gesprächspartner:innen. Bildung bot einen Weg, um aus der Armut her-

auszukommen.Dieses Prinzip knüpfte an die Tradition desMandarinats an und genoss

gesellschaftlich ein hohes Ansehen. Die internationalen Hochschulkooperationen der

Republik förderten die wissenschaftliche Zusammenarbeit und den internationalen Bil-

dungsaustausch.Das folgte nach bác Luân (68 J.,m) demZiel, »klugeKöpfe auszubilden,

die das Land nach dem Krieg wiederaufbauen sollten«.

Bildung bot eine legitimeMöglichkeit, Vietnam temporär zu verlassen. Viele der ins

Ausland reisenden Studierenden stammten aus der privilegierten Oberschicht der Re-

publik. Andere,wie bácHuy (71 J.,m), gewannen über schulische Leistungen ein begehr-

tes Stipendium (Schaland & Schmiz 2016: 8).21 Ein Studium im Ausland verbesserte die

berufliche Qualifikation und ermöglichte jungen Männern im wehrfähigen Alter auch,

den Kriegseinsatz zu umgehen.22 Bác Luânmachte 1967 sein Abitur und erinnerte, dass

zu dem Zeitpunkt bereits einige Bekannte im Kriegsdienst gefallen waren. Seine Eltern

baten ihn, sich um einen Studienplatz im Ausland zu bemühen und hofften, dass der

Krieg nach seinemStudienabschluss vorbeiwäre.Er sagte, er habe das Landgeradenoch

rechtzeitig verlassen können; zurückkehren konnte er nie.23

DerKrieg gehörte zumAlltag.BácThảo (65 J.,w) hatte ihren erstenKontakt zu einem

Soldaten schon mit sechs Jahren: »Warum habe ich das noch in meinem Kopf? Ein jun-

gerMann, zwischen 18 und 20 Jahre alt, hat wie ein Kindmit uns gespielt.Und ab dawar

mir bewusst, dass es Soldaten gibt.« Sie verband positive Assoziationen mit dem Bild

eines Soldaten, sie waren Teil ihrer Lebenswelt. Bác Huy (70 J., m) reflektierte hingegen

ambivalente Erfahrungen. Er besuchte mit seiner Mutter regelmäßig verletzte Soldaten

im Krankenhaus, um Trost zu spenden. Er erinnerte aber auch, dass durch die Straßen

fahrende Transportkolonnen des US-Militärs oder der ARVN von einem ausströmenden

Leichengeruch begleitet wurden. Dann musste er sich abwenden. Nächtliche Bombar-

dierungen der Städte oder gezielte Attentate auf Plätze des öffentlichen Lebens schärf-

ten sein Bewusstsein der Gefahr:

Einmal, ich stand schon vor meinem Abitur, lernte ich in der Nationalbibliothek, eine

große Bibliothek in Saigon. Ich saß am Fenster mit einem Buch und schaue immermal

raus auf die Straße – es gibt Leute, die gehen nach hinten, die sehen nichts. Die wol-

len lernen, ich will nur schauen. Und dann gab es einen Knall, einen richtigen Knall.

21 In den Gesprächen wird ein wiederkehrender Standortvorteil einer deutschen Hochschule be-

nannt: In der BRD wurden keine Studiengebühren erhoben und das Leben war vergleichsweise

günstig. Auch war es möglich, neben den Vorlesungen zu arbeiten und sich seinen Lebensunter-

halt selbst zu verdienen.

22 Als Äquivalent zu einemVerlassen Vietnams über ein Auslandsstudium hörte ich von bác Anh Thu

(64 J., w) von der Möglichkeit für insbesondere Frauen, das Land über die Heirat eines Auslän-

ders zu verlassen. Dies ist interessant, weil es zeigt, dass die traditionellen Sozialstrukturen zum

Kriegsende hin aufweichten: Galt es früher als »nicht fein«, einen Ausländer zu heiraten und somit

als familiärer Gesichtsverlust, entschieden sich viele Eltern später »lieber [für] einen Ausländer als

einen toten Schwiegersohn«.

23 BácHoan (70 J.,m) erzähltemir, dass er vor demendgültigen Kriegsende sein Studium inDeutsch-

land beendete, aber dem dringendenWunsch seiner Familie folgte und für eine fachliche Spezia-

lisierung in Deutschland blieb: »Mein Bruder sagte: ›Komm bloß nicht nach Hause jetzt! Vietnam

ist zu chaotisch.‹«

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 101

Die Fenster zerbarsten. Ich sah Tote auf der Straße. Und das, was für mich auch noch

entscheidend war: Die Toten waren keine Amerikaner, das waren Vietnamesen. Die

[Angehörige der NLF; Anm. d. Verf.] haben irgendwie eine Mine unter dem Auto, ei-

nen Jeep der amerikanischen Armee, installieren können. Und die explodierte direkt

vor derMauer. Hat aber trotzdem dieMauer zerrissen und die Leute, die vor derMauer

gelaufen waren, Schüler und normale Menschen, acht oder neun Tote. […] Ich sah die

Attentate. Da stand eine Frau an der anderen Straßenecke und winkte ihrem Freund,

hübsches Mädchen … und dann, sie war zerfetzt. In alle Teile zerfetzt. (März 2017)

Die Intensität seiner Erinnerung möchte ich an zwei benannten Wendungen herausar-

beiten: Erstens die Bewusstwerdung, dass die Attentate sich auf die Zivilbevölkerung

richteten, irritierte seine räumlich-soziale Wahrnehmung. Der Krieg, der zuvor außer-

halb seiner Lebenswelt stattfand, verlor seine Konturen. Zweitens, der Krieg nahm für

ihn unschärfere, aber körperlich spürbare Züge an – eine Feststellung, die Generationen

von Zivilisten und Soldaten prägte (vgl. N. H. C. Nguyen 2013: 699). Über das Mitanse-

hen, Hören, Riechen, (Mit-)Fühlen schrieb sich der Krieg als unmittelbare verkörperte

Erinnerung ein.

Der Krieg hatte viele Gesichter, wie bác AnhThu (64 J., w) mir bei einem ausgedehn-

ten biografischen Gespräch berichtete. Ihre Schule befand sich in unmittelbarer Nähe

zum Sperrgebiet, die Straße teilte sich weiter hinten in einen sicheren und einen unsi-

cheren Abschnitt. Die Absperrung ist beispielhaft für ihre Kindheitserinnerungen, die

schöne Zeiten von jener Wahrnehmung abgrenzt, »dass die Kämpfe wieder schlimmer

werden«. Der Krieg, sagte sie, existierte bis 1968 für sie nicht. Ihr Unbehagen verband

sie mit ihrer Körperwahrnehmung: Ihr Gesicht war rot, auf ihrer Haut breitete sich ein

juckender Ausschlag aus, wofür die Ärzte keine Erklärung wussten.Während sie das er-

zählte, fuhr sie sich mit den Händen über die Arme, krümmte dabei leicht den Rücken,

was ich als affizierte verkörperte Erinnerung lese. Irgendwann merkte sie damals, dass

der empfindliche Ausschlag schlimmerwurde,wenn sie Fisch aß – ein Grundnahrungs-

mittel in Vietnam. Später in Deutschland recherchierte sie ihren Ausschlag, denn die

Bibliotheken ermöglichten ihr einen breiten Quellenzugriff, sagte sie. So realisierte bác

AnhThu, dass ihr Körper auf die Chemikalie Agent Orange reagiert hatte. Die US-ame-

rikanischen Truppen setzten diese ab 1962 als Entlaubungsmittel ein, um feindliche Be-

wegungen in der üppigenVegetation besser aufspüren zu können.DieChemikalie tötete

das dichte Blattwerk desDschungels, sickerte in dasGrundwasser und verunreinigte die

Flüsse, in deren Wasser Fische gefangen wurden. Ihre jahrelange Sprachlosigkeit über

diesen extremen Einschnitt markiert sie heute als traumatischen Zusammenbruch ih-

rer bisherigen Lebenswelt:

Seit 43 Jahren war ich nicht in Vietnam. Alle fragen mich: »Warum gehst du nicht hin?

Jetzt ist alles sehr gut, man kann alles, reisen und so.« Ich glaube noch nicht daran.

Man sieht nur die Außenwelt, man sieht nicht die innere Welt. (Dezember 2017)

Ihr geäußertes Misstrauen formte einen klaren Riss zu ihrer Kindheitserinnerung, in

denen sie gerne fischte und mit ihren Geschwistern und Nachbarskindern spielte. Das

zerriss in demMoment, in dem sie den Krieg unter ihrer Haut spürte. Die unklare Linie

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

zwischen der äußeren und inneren Bedrohung beschrieb sie als eine Erfahrung, die den

Bezug zu ihrem Geburtsland nachhaltig veränderte.

Im Krieg zerreißende Zugehörigkeiten entstanden im Zusammenspiel innerer und

äußererEinflussfaktoren, sie orientiertenBewegungen,versperrtenRäume, instrumen-

talisierten Narrationen und verunsicherten Werte. Um den gesellschaftlichen Alltag zu

stören, wurden Verkehrswege und -abläufe unterbrochen. Wurden Munitionslager der

ARVNgesprengt,war davon auszugehen,dass der Täter aus den eigenenReihen stamm-

te. Die äußere Bedrohungslage unterwanderte die zwischenmenschlichen Strukturen.

Während der Tết-Offensive 1968 entlud sich eine neue Dimension der Gewalt. Was

war passiert? In den Städten Südvietnams nahm die NLF im Januar und Februar 1968

eine Reihe militärischer Überraschungsangriffe zum Neujahrsfest Tết Nguyên Đán vor.

Am ersten Tag des Neujahrsfestes griff die NLF Städte und Stützpunkte an mehreren

Orten an. Meine Gesprächspartner:innen thematisierten die 26-tägige Schlacht um die

Kaiserstadt Huế24 sowie die Straßenschlachten in Saigon25. Die Explosion von Feuer-

werkskörpern, die traditionell das neue Jahr begrüßten, vermischte sich mit der Deto-

nation von Bomben. Sheehan kennzeichnet die Ereignisse alsWendepunkt des Krieges,

der die Bevölkerung überraschte:

The local Viet Cong […] rounded up current and retired officials, civil servants, police

officers, anyone connected to the regime or a known sympathizer, and killed them.

Most of the victims were shot; some were beheaded; others were buried alive […].

The killings were as stupid as they were cruel. The massacre gave substance to the

fear that a bloodbath would occur should the Communists ever win the war in the

South. (1989: 720)

Die militärische Offensive, wie Sheehan konkludiert, nutzte die gesellschaftliche Fragi-

lität aus. Er beschrieb eine zielgerichtete Grausamkeit in Huế, mit der Angehörige und

Sympathisant:innen des Kaiserhofs und der Regierung hingerichtet wurden. Zwar wur-

de das eigentliche Ziel, der Zusammenbruch des südvietnamesischen Staates, zu die-

sem Zeitpunkt nicht erreicht. Aber die ungeahnte Brutalität des Angriffs verschärfte die

Angst vor dem, was passieren würde, würde die Hanoier Seite den Krieg gewinnen.

WenigeWochen später schockierte das grausameMassaker in der zentralvietname-

sischen Gemeinde Sơn Mỹ die internationale Gemeinschaft. US-amerikanische Solda-

ten verübten damals schwere Kriegsverbrechen, vergewaltigten und erschossen unzäh-

lige Zivilist:innen (Frey 1999: 164–165; Bui 2003: 15; Greiner 2009: 107–108, 201).26 Die

24 Die Opferzahl wird allein in Huế auf rund 5.000 bis 7.000 Personen beziffert. Die Angaben variie-

ren je nach Quelle (Sheehan 1989: 719–721; Frey 1999: 164).

25 In Saigon und seinen Vororten starben nach Schätzungen 6.300 Zivilist:innen, 11.000 wurden ver-

letzt. Während der Offensive wurden dort 19.000 Häuser zerstört, 206.000 Personen flüchteten

(Sheehan 1989: 719).

26 Greiner fasst die von den US-Soldaten verübten Verbrechen mit eindrücklichen Veränderungen

der sozialen und sinnlichen Lebenswelt zusammen: »Lying at the south-easterly end of Son Tinh

district and nine kilometres from the provincial capital of Quang Ngai City, SonMy was a favourite

travel destination before the war. Its beaches on the South China Sea were considered the most

beautiful in Vietnam, and with two rice crops a year and abundant fishing the area had become

very prosperous. […] In 1968, however, the region looked more like a poorhouse. One third of the

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 103

Gefahr speiste sich in der öffentlichen Wahrnehmung sowohl über die Angriffe der GIs

als auch den Kämpfer:innen der NLF; Konfliktlinien verschwammen.Die Ereignisse des

Jahres 1968 lösteneineMassenflucht vonZentral-nachSüdvietnamaus; esherrschte eine

Sprachlosigkeit über die Gräueltaten und ein wachsendes Misstrauen in die bestehen-

den politischen und militärischen Strukturen. Die Atmosphäre aus unaussprechlicher

Gewalt und anhaltender Unsicherheit formierte Triebkräfte, die den Alltag, das Denken

und Handeln veränderten.

BácTuan (62 J.,m)wuchs inHuếaufundüberlebtedieTết-Offensive als Jugendlicher.

Unser Gespräch fand an einem kalten Januartag statt, genau 50 Jahre nach dem Ereig-

nis.Währendwirmit einer Tasse Tee in seinemWohnzimmer saßen, beschrieb bác Tuân

mir, dass er die Erinnerungen das ganze Leben mit sich trage, an diesem Tag seien sie

wacher.DieErlebnisse selbst, so sagte er, ließen sich schwer inWorte fassen, sie obliegen

der Aushandlung des Einzelnen. Damit spricht er eine verinnerlichte Emotionsregulie-

rung an,die sich ander konfuzianistischen Lehre orientiert.27Wirunterhielten uns über

die erdrückende Last der Vergangenheit und die Bürde des Nicht-wissen-Wollens. Ein

Beschweigen der Umstände nannte er als nicht minder gefährlich:

Ich habe viele Familienmitglieder verloren. Über die Feiertage galt ein Waffenstill-

stand, daher waren viele Soldaten der südvietnamesischen Armee zu ihren Familien

entlassen worden. Deswegen war die Offensive so blutig. Was aber mitgedacht wer-

den muss bei all der Brutalität: Huế hatte damals eine Bevölkerung von 14.000 Per-

sonen, 7.000 starben in kürzester Zeit. Warum war die Offensive nur in Huế so grau-

sam? Ich suche die Erklärung in der Geschichte: Huế war seit 400 Jahren eine Kai-

serstadt, seit die kaiserliche Familie von Hanoi nach Huế zog. Im Kaiserpalast waren

viele Personen beschäftigt und der Großteil der Stadtbevölkerung wollte im Kaiser-

palast arbeiten. Wenn man als Beschäftigter im Kaiserpalast von einer vakanten Stel-

le hörte, besetzte man diese mit einem Familienmitglied, man erfüllte damit seine

familiäre Verpflichtung. Aber das schürte Neid unter denen, die nicht im Kaiserpa-

last arbeiteten, weil sie ohne Verbindungen nur sehr schwer an einen der begehrten

Jobs kommen konnten – jeder wollte beim Kaiser arbeiten.28 Hier spielt also Rache

mit. Wenn man Neid empfindet, dann wartet man darauf, sich rächen zu können. Der

grausame Erfolg der Tết-Offensive in Huế entlud ein 400 Jahre altes Problem.29 Per-

130,000 inhabitants of Son Tinh district had fled; villages lay abandoned or had been devastated in

the course of search-and-destroy operations; 25,000peoplewere in refugee campsbehindbarbed-

wire entanglements« (2009: 201).

27 Beth und Tuckermann (2008: 58) konstatieren, dass der konfuzianistische Einfluss seit der franzö-

sischen Kolonialverwaltung seinen politischen Einfluss verlor. Hingegen durchzieht das Ideal der

sozialen Harmonie bis heute die ethischen, moralischen und gesellschaftlichen Vorstellungen.

28 An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass die französische Kolonialherrschaft in Huế zwar eine

politische Machtlosigkeit der Kaiserstadt bewirkte, aber »repräsentative Funktionen und Wohl-

stand« aufrechterhalten wurden. Das brachte »eine Oberschicht hervor, die von der Präsenz der

Französ:innen profitierte und die etwa aus der Umstrukturierung agrarischer Flächen ihren Vor-

teil ziehen konnte« (Wölck 2016: 59).

29 Eineweitere Bestätigung von bác Tuâns These entnehme ich demGesprächmit bác Trang (78 J., w),

die in einem gemeinsamen Gespräch mit Anita von Poser und mir über familiäre Pflichterfüllung

in der vietnamesischen Großfamilie sprach: »Wir sprechen von einer Sippe (họ), wenn Leute die-

selben Ahnen haben. Die Sippe ist füreinander verantwortlich.« Dazu, so erklärte sie uns, gehört

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

sönliche Missgunst ermöglichte, dass so viele ermordet wurden. Die Việt Cộng lebten

im Dschungel – woher wussten sie also, wo die Bediensteten des Kaisers wohnten, die

vorwiegend der Offensive zumOpfer fielen? Meine Landsleute wollen dieseWahrheit,

die eigene Rache und die Scham darüber, nicht hören. Sie sagen, einzig der gebroche-

ne Waffenstillstand habe den Erfolg der Offensive ausgemacht… Man versucht, das

Gefühl der Scham zu vermeiden. (Januar 2018)

Die Aussage bác Tuâns rekonstruierte die Ereignisse mit Blick auf die historische Ent-

wicklung konfuzianistischer Beziehungsmuster. Eine emotionale Dynamik begründete

er mit der Verbindung der Opfer zum Kaiserhof. Er stellt die hohe Opferzahl der Offen-

sive einer eigentlichen Informationslücke gegenüber, denn die Angreifer:innen lebten

nicht in der Stadt, sondern im Dschungel. Woher sollten sie also das Wissen darüber

haben, wo die Personen lebten, die eine Verbindung zum Kaiserhof hatten? Er spielte

auf eine Verbindung der NLF zu einem Teil der Stadtbevölkerung an, der diese Infor-

mationen aus Rache für die erlebte Ungleichheit weitergab. Wir kontextualisierten sei-

ne Beschreibung gemeinsammit dem vietnamesischen Emotionswort nhục, das ein Ge-

sprächspartner mir einigeWochen zuvor erklärt hatte und wörtlich übersetzt »Demüti-

gung« bedeutet. Nach der Erklärung bác Tuâns blendete die Grausamkeit der Offensive

das eigene Schamempfinden aus. Der Grund für die Gewalt wurde in der gebrochenen

Waffenruhe durch die NLF gesehen, nicht in der eigenen Rachehandlung. Daraus resul-

tierte eine klare Schuldzuschreibung und Selbstviktimisierung.

UmdieseVerflechtung besser zu entwirren,beziehe ichmich auf den vietamerikani-

schen Autor VietThanh Nguyen (2016: 73). Er unterstreicht, dass Schuldzuschreibungen

und das Verkennen einer inhärenten gesellschaftlichen Spannung darauf beruhen, dass

wir unseremGegenüber nicht die gleiche fehlerhafte Subjektivität gewähren, die wir für

uns selbst einfordern. Mit anderen Worten: Erst, wenn der Mensch sich aus der Opfer-

haltung befreit und eigene Fehler anerkennt, wird es möglich, sich einer umfassenden

Aufarbeitung der Vergangenheit zuzuwenden. Voraussetzung ist eine gleichwertige Be-

handlung unterschiedlicher, auch einander entgegenstehender Erfahrungen und Erin-

nerungen.

Bei der Betrachtung der Tết-Offensive begründete bác Tuân (62 J., m) die Schuldzu-

weisung mit der Brutalität aus der gebrochenen Waffenruhe. Das ließ sich mit der In-

tensität von nhục verbinden. Die Erinnerung an die Tết-Offensive weckte nach diesem

Verständnis Wut, Ekel, Angst sowie Traurigkeit. Die belastenden emotionalen Intensi-

täten im Sinne des internalisierten Emotionsrepertoires zu regulieren, entsprach einem

individuellen Schutzbedürfnis. Eine erlebte Demütigung werde nicht nach außen ge-

zeigt, sondern verdeckt. Aber das erhalte die gedemütigte Selbstwahrnehmung und be-

förderte eine Erinnerungsperspektive als gefühltes Opfer, während andere Sichtweisen

beschwiegen wurden. Bác Trang (79 J., w) resümierte:

auch die Erfüllung familiärer Pflichten, die bác Tuân über das Einbringen von Familienmitgliedern

auf vakante Stellen beschrieb.Das deutscheVerständnis vonKorruption treffe nicht auf diese Form

der Relationalität zu, da es eine Pflicht sei und keiner Bereicherung diene.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 105

Das ist ein schmerzhafter Teil der Geschichte. Dass sowas passierte. Soldaten sollten

eigentlich die Bevölkerung schützen, aber keine Seite bekam die Unterstützung von

der Bevölkerung. In Huế hat sich die Bevölkerung neutral verhalten. Die waren weder

für die Kommunisten noch für die Regierung in Südvietnam. (Juni 2017)

Sie bezog sich auf das Erleben der Offensive, währenddessen sich bác Tuân auf die

Hintergründe fokussierte. Die Tragik der Offensive beschrieb bác Trang damit, dass

der Krieg in diesem Moment hätte entschieden werden können. Aber die Bevölkerung

positionierte sich weder zu der einen noch zu der anderen Seite, sie verhielt sich still.

Die Opferzahlen waren auf beiden Seiten immens, das darf nicht vergessen werden.

Die benannte emotionale Orientierung erklärt sich auch darüber, dass meine Ge-

sprächspartner:innen in einer Lebenswelt aufwuchsen, die von ineinandergreifenden

Prekaritäten geprägt war. Allerdings verhindert eine eingenommene Opferhaltung eine

diskursive Aufarbeitung und nur diese könnte die zugrundeliegenden Gefühle transfor-

mieren, entnahm ich verschiedenen Gesprächen. Nur, wo fängt man dann an bei einer

tausendjährigen chinesischen Besatzung, hundertjährigen französischen Kolonisie-

rung und einem 30-jährigen Krieg unter Vietnames:innen?30 Die eigene Position wird

nicht hinterfragt, um weitere Verletzlichkeiten und Scham zu vermeiden.Nhục irritiert

das Zugehörigkeitsempfinden und fällt unter das, was das Schweigen perpetuiert.

Die Wahrnehmung meiner Gesprächspartner:innen entwickelte sich entlang struk-

tureller und körperlich fühlbarer Brüche. Während mir chú Thành (46 J., m) sagte, dass

er keinen Bezug zu der ihn umgebenden Landschaft aufbauen konnte, denn »da sind die

Kommunisten, da sind die Soldaten, da sollenwir nicht hingehen«, beschrieb er eine ge-

fühlte räumlich-soziale Nicht-Zugehörigkeit. Die akustische Wahrnehmung der direk-

ten Lebenswelt stelltenmir chú Bưu (60 J.,m) und bácThảo (65 J., w) mit differenten As-

soziationen dar. Als ichmit chú Bưu durch einen Park spazierte,wies ermit seinemArm

links und rechts in die bewachsenen Pfade und sagte, dass damals auf demLand ständig

etwas explodierte: »Man hörte Kanoneneinschläge und gewöhnte sich dran.Bummhier,

Bumm da.« Die Kanoneneinschläge gehörten zu seinem sinnlichen Erleben. Bác Thảo

hingegen verunsicherten diese Geräusche, sie markierten Gefahr:

Der Krieg in Saigon war ganz grausam während der Bombardierung von Nordviet-

nam – die Amerikaner wollten den Krieg so schnell wie möglich beenden und die

Hanoier Regierung zwingen, den Krieg zu beenden. Und die Antwort von Hanoi: Die

schießen jede Nacht Raketen nach Saigon. Die sitzen irgendwo im Dschungel, schie-

ßen Raketen drei, vier Kilometer weit, die fallen irgendwo in Saigon rein. Jede Nacht

lag ich da im Bett […] und ich habe auch oft gehört zisch und dann pomm irgendwo.

Dann weiß man, irgendwo ist jemand gestorben. Diese Raketen sind unberechenbar,

können uns jederzeit treffen. Wird reingeworfen in die Menge, egal. Das war in der

Zeit furchtbar, furchtbar. Das war grauenhaft. Erstmal, als junges Mädchen möchten

sie gerne ins Kino gehen, in die Stadt gehen, bummeln. Aber man muss immer damit

rechnen, wo viele Leute sind…Wenn ein schöner Kinofilm läuft, stürmten alle hin und

wollten den gucken. Und da besteht die Gefahr. (Januar 2017)

30 Für diese Aufzählung beziehe ichmich auf ein Reflexionsgesprächmit chú Thuan (55 J.,m) imMärz

2020, der damit deutlich macht, dass »durch die Kriege viel Kultur verloren gegangen« sei.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

In ihrer Aussage beschrieb sie dieWahrnehmung der Gefahr über dasHören, Sehen und

Bewegen.DieAussicht auf ein freudig-geselligesErlebnis verbandsiemitderAngst,dass

etwas Schreckliches passieren könnte; eine fundamentale Unsicherheit trat hervor. Die

Intensivierung erklärte sie damit, dass »die Amerikaner den Krieg so schnell wie mög-

lich beenden« wollten. Bác Luân (70 J., m) interpretierte hingegen: »Amerika hat falsch

gedacht.« Die Zivilbevölkerung war spätestens seit der Oster-Offensive von 1972 kriegs-

müde und politisch desillusioniert.

Ab 1973, nach neun Jahren, zog sich das US-Militär aus den Kriegsaktivitäten zurück

und reagierte damit auf die wachsende inter-/nationale Kritik an ihrem Einsatz in Viet-

nam.31 Der Abzug der US-Streitkräfte folgte den gewandelten Paradigmen der begin-

nenden Entspannungspolitik im Kalten Krieg. Bác Luân erweiterte diese Perspektive:

Mit der Stärke ihres Militärs dachten die Amerikaner, dass sie den Krieg beherrschen

können. Dann haben die gesehen, dass sie so nicht gewinnen können. Das ist typisch:

Nach kurzer Zeit, fünf bis sechs Jahren, verlieren die Amerikaner das Interesse und

versuchen, sich zurückzuziehen. Ja, und dann kommt dieses Drama. […] Der Krieg wird

das Land zerstören, das ist sehr schade. Das ist das Schicksal der Vietnamesen. (Juli

2017)

NachdemAbzugverschlechterte sichdieVersorgungslage rapide.DiemilitärischenAus-

einandersetzungen wurden ab 1973 ausschließlich von der ARVN getragen. Insgesamt

»gehörte ein Drittel aller südvietnamesischen Männer zwischen 18 und 35 Jahren den

Streitkräften an« (ebd.).Das bestätigte auchbácAnhThu (64 J.,w): »JederVietnamese, je-

derMann ist Soldat.«DieMehrheit derBevölkerungwardirektoder indirekt indenKrieg

involviert –über Verwandte oder über dieDistribution von amerikanischenGütern.Der

amerikanische Rückzug hinterließ entsprechend nicht nur militärische, sondern auch

wirtschaftliche Löcher, 300.000 Arbeitsplätze fielen mit dem Rückzug der US-Armee

weg, die Wirtschaft brach zusammen (Greiner 2009; vgl. Frey 1999: 198–208). Bác Trang

(78 J., w) engagiert sich heute für ein differenziertes Geschichtsbild und betont den Zu-

sammenhang einer geschwächten Armee und der hungernden Bevölkerung:

Den Soldaten wurde der Sold gestohlen. Damals hat man gesagt, die Südvietnamesen

sind feige, die sind desertiert. Ich habe gesagt: »Nein, die sind nicht feige, die mussten

ihre Familie ernähren.« Und da sie keinen Sold hatten, mussten sie desertieren, um

zu arbeiten. Um ihre Familie zu ernähren, weil die Generäle haben den Sold in die

Tasche gesteckt. (Juli 2017)

31 Nach dem Amtsenthebungsverfahren von Präsident Nixon (1969–1974) im Zuge der Watergate-

Affäre halbierte Präsident Gerald Ford (1974–1977) die zuvor zugesagte Unterstützung für die süd-

vietnamesische Regierung: Der Nachschub für die Armee fehlte, die Situation für die Bevölke-

rung spitzte sich aufgrund fehlender Güter zu. Die US-Regierung, die in den vorherigen Jahren ein

System der Abhängigkeit geschaffen hatte, zog sich alternativlos von ihrem Engagement zurück.

Ausschlaggebend war auch ein demoralisierter Zustand der US-amerikanischen Streitkräfte, ar-

beitet Neil Sheehan heraus: »It was an Army in whichmen escaped intomarijuana and heroin and

other men died because their comrades were »stoned« on these drugs that profited the Chinese

traffickers and the Saigon generals […] soldiers rebelled against the senselessness of their sacrifice

by assassinating officers and noncoms« (1989: 741).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 107

Sie erklärte die mit den Kriegsjahren steigende Zahl von Deserteuren der ARVNmit der

grassierenden Korruption in den höheren Militärrängen (vgl. Sheehan 1989). Die finan-

ziellen Belastungen und gesellschaftliche Zermürbung zeichneten den weiteren Kriegs-

verlauf vor, was in den Fall von Saigon mündete und schließlich das Ende der Republik

Vietnam besiegelte. Die ARVN unterlag der Stärke des Gegners, der vermehrte Militär-

hilfe aus der Sowjetunion und China erhielt, die Kräfteverhältnisse kehrten sich um.32

Die letzten Kriegstage zeichneten sich abMärz 1975 mit dem Rückzug der ARVN ab,

was eine landesweite Massenflucht von Zentral- nach Südvietnam auslöste. Das Chaos

am Ende der Republik formte eine Affektspirale, in der die jahrelang geschürten Ängste

kulminierten: Schutzsuchende Menschen flüchteten vor der näherkommenden NLF in

dieStädtedesSüdens,dieOpferderAngriffeundder endlosenMärsche säumtendieWe-

ge. Horror und Gewalt, Verlust vomDuft der Heimat und gefühlte Nicht-Zugehörigkei-

ten skizzieren das, was sich als unaussprechlich manifestierte. Zugleich wurden meine

Gesprächspartner:innen in einer Realität sozialisiert, in welcher sie die Entscheidungen

der Älteren nicht hinterfragten, sondern befolgten. Entsprechend zeigen sich Parallelen

in den erinnerten Reaktionen. So resümierte bác Huy (70 J., m) nach einem gemeinsa-

men Kaffee, dass seine Emotionsregulierung unweigerlich mit dem Kontext verbunden

war, in dem er aufwuchs: »Als Kind hast du zu gehorchen. Ich habe Angst gehabt, aber

ich habe gelernt, mit der Angst, mit dem Krieg, mit der Zerstörung, mit allen Gefahren

zu leben« (März 2017).

Am 30. April 1975 verkündete der südvietnamesische Präsident Dương Văn Minh33

schließlichdiebedingungsloseKapitulationSüdvietnams.Saigonbrannte,erinnertebác

Dũng (64 J.,m),überall Tote,überall Chaos.Derdrei JahrzehntewährendeKriegkostete 2

Millionen Vietnames:innen das Leben, 3 Millionen wurden verwundet, ca. 1,3 Millionen

verloren ihre Heimat, hunderttausende Kinder wurden zu Waisen. Flächenbombarde-

ments mit Napalm und dioxinhaltigen Entlaubungsmitteln verwüsteten fast zehn Pro-

zent der Anbaufläche des Landes. Die Folgeschäden waren und sind immens (vgl. Beth

& Tuckermann 2008: 12–13; Hoang et al. 2024).

4.2 – Brüchige Zugehörigkeiten und Schritte
in das Schweigen (1975–1979)

Ausgehend von der kulminierten affektiven Intensität des Kriegsendes am 30. April

1975 rekonstruiere ich nachfolgend, wie meine Gesprächspartner:innen die Zeit der

Machtübernahme34 und der Umgestaltung des Südens in die vereinigte Sozialistische

32 Zu bedenken ist auch, dass der Gefangenenaustausch zwischen denUS-amerikanischen und nord-

vietnamesischen Streitkräften das Ungleichgewicht der Armeen beschleunigte.

33 Seine Amtszeit währte vom 28. bis 30. April 1975.

34 Meine Gesprächspartner:innen nutzten den Begriff der Machtübernahme statt des Begriffs der

Wiedervereinigung, um der Erfahrung Ausdruck zu verleihen, dass sie vielfache Einschränkungen

und Ausschlüsse erlebten. Der Begriff der Machtübernahme birgt daher eine emotionale Konno-

tation, dessen Dynamik in diesem Kapitel entflochten wird.

Mất Nước

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Republik Vietnams (SRV)35 erlebten. In meinen Gesprächen hörte ich oft mất nước,

übersetzt beschreibt der emotional konnotierte Begriff die verlorene Heimat. Ich hörte

auch, dass man diesen Begriff heutzutage nicht einfach so im Gespräch sagt, sondern

nur, wenn man unter Vertrauten ist. Ich lernte, dass der Begriff Transformations- und

Entfremdungsmomente implizierte, er erinnert an eine irritierende Lebenswelt und ei-

ne sich fortsetzende Unsicherheit. In diesemKapitel arbeite ich heraus, wie das Erleben

von Nicht-Zugehörigkeiten Schritte in das Schweigen formte und dieses semantisch

verschob.Dazu entfalte ich zuerst affektive Brüche über Stille, Stillstand und Schweigen

(4.2.1). Im zweiten Abschnitt untersuche ich die Umsetzung selektiver Zugehörig-

keitspraktiken über Kontrollmechanismen, einen politisierten Alltag, Kollektivierung,

Enteignung sowie Gewalterfahrungen (4.2.2). Ich möchte herausarbeiten, wie meine

Gesprächspartner:innen diese Zeit erlebt haben und wie sie sich heute fühlen, wenn sie

an diese zurückdenken.

4.2.1 Stille, Stillstand und Schweigen

Die Erinnerungen an die unmittelbare Zeit nach demKriegsende werden in verschiede-

nenGesprächenmit einer sich veränderndenPosition in derGesellschaft verbunden. Ich

arbeite diese Dynamik anhand signifikanterMomente von Stille, Stillstand und Schwei-

gen heraus.

ImSchatten einer großen Platane sitzend, beschriebmir chúBưu (60 J.,m) bei unse-

remzweitenTreffen imMai2016denWandel vonHektikzuStille.Er sagte,dass erbereits

einige Tage vor dem Fall Saigons auf die heimatliche Insel in den Süden zurückgekehrt

war, um bei seiner Familie zu sein. Er war damals 17 Jahre alt und besuchte in der Stadt

die Mittelschule, aber »die Schule war egal, das Leben war wichtig«. Das zunehmende

Chaos um ihn herum machte ihn unruhig. Unterwegs sah er viele Menschen, die von

einem Ort zum nächsten wollten. Sie alle suchten Sicherheit, während ihre Lebenswelt

zusammenbrach.36 Am30.April 1975 sah es anders aus –alle Straßen auf der Inselwaren

plötzlich leer, keiner war zu sehen, alles war ruhig.Das Schweigen derWaffen, sagte chú

Bưu, nahm er als gefährliche Stille wahr: »Und dann kamen die Kommunisten aus dem

Dschungel, alle ganz dünn und hager. […] Sie kamenmit Flaggen und Durchsagen: Wer

sich freiwillig meldet, würde eine mildere Strafe erhalten.«

Chú Bưu erzählte mir, dass er diese Szene versteckt in der Hütte seiner Familie be-

obachtete. Er lag damals flach auf den Fußboden gedrückt und blickte durch einen Spalt

in derHolzwand inRichtungDschungel.Während er diese Sequenz erzählte, legte er die

35 Die 1945 gegründete Demokratische Republik Vietnams (DRV) benannte sich nach der zwei Jahr-

zehnte währenden Teilung (1954–1975) im Jahr 1976 um in Sozialistische Republik Vietnam (SRV).

36 Die Tage vor dem Fall Saigons am 30. April präsentierten internationale Medien in dramatischen

Bildern, die ein Gefühl des Überfalls vermitteln: Menschenmassen vor der amerikanischen Bot-

schaft in Saigon, Menschen, die sich an abhebenden Helikoptern festklammern und Menschen,

die panisch durch ein in Chaos versunkenes Land ziehen. Bereits mit dem sich abzeichnenden

Kriegsende wurden US-Amerikaner:innen sowie höherrangige Personen, die mit der ehemaligen

Schutzmacht oder Regierung in Verbindung standen, strategisch aus dem Land gebracht (Frey

1999: 219–220).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 109

Hände vor das Gesicht und schaute mich durch einen Spalt an, die verkörperte Erinne-

rung verdeutlichte seine damalige Anspannung. Dann blickte er in die Ferne und sagte,

dass einige seiner älteren Geschwister direkt in demMonat nach der Machtübernahme

flüchteten,weil es für sie aufgrund vorheriger Anstellungen zu gefährlich wurde.Damit

zerriss seine Familie.

Diese Vignette der Stille ordne ich nun in den historischen Verlauf ein: Bis zur offi-

ziellen Zusammenführung der Landesteile im Juli 1976 übernahm eineMilitärregierung

die Kontrolle. Es gab Aufrufe von Angehörigen der SRV, dass alle – Sieger:innen und Be-

siegte – sich gemeinsam der Aufgabe des Wiederaufbaus zuwenden sollten, sodass in

den ersten Wochen nach Kriegsende ein »Gefühl relativer Sicherheit« (Beuchling 2003:

48) vorherrschte.DiesesGefühl, so hörte ich es inmehrerenGesprächen,ging damit ein-

her, dass der »gemeinsame Wiederaufbau« als Chance begriffen wurde, das Land und

seine Bevölkerung gemeinsam zu vereinen. Personen, die in den letzten Kriegswochen

in den Süden oder in die Städte geflüchtetwaren,mussten sich zurück an ihrenHeimat-

ort begeben und sich bei der neu eingesetzten örtlichen Behörde melden. Soldaten und

alle, die Waffen besaßen, wurden aufgefordert, diese abzugeben. Auch wurden Perso-

nen dazu aufgerufen, sich bei den Polizeistellen zu melden, wenn sie mit der früheren

Regierung oder demMilitär assoziiert waren.

Auf die Phase der anfänglichen Ruhe folgte eine Enttäuschung. ChúThành (45 J., m)

erinnerte, dass es anders kam als erhofft. Stille wandelte sich in einen Stillstand. Er war

fünf Jahre alt an dem Tag, an dem sein Vater von denMilitärs mitgenommen wurde:

Er hat nichts verbrochen und sagt: »Okay, ich melde mich bei der normalen Polizei-

behörde.« Und dann von heute auf morgen wurde er einfach mitgenommen und ist

einfach verschwunden. Das erste Jahr war für meine Mutter sehr schlimm. Sie hatte

keine Informationen von meinem Vater und bei mir zuhause war nur lauter Stasi37

und Polizei. (Juni 2016)

Die Intensität des Stillstands bezieht chúThành auf das Verschwinden seines Vaters und

der ausgeübten Kontrolle auf das Familienleben. Die Polizeibehörde forcierte Unsicher-

heiten und Abhängigkeit über eine Machtdemonstration, indem sie über das Schicksal

des Vaters schwieg. Dieser Blick auf das Schweigen enthüllt nach Maria-Luisa Achino-

Loeb (2020: 3), wie sich Machtrelationen verfestigen, auf welcheWeiseWissen begrenzt

ist oderwird undwieUnwahrheiten konstruiertwerden.Das politische (Ver-)Schweigen

verfestigte dieHegemonie. In anderenAufzeichnungenwird in den erstenWochen nach

der Machtübernahme von einer relativen Sicherheit gesprochen, der Krieg war vorbei.

DerWandel fand seinen Ausdruck also zunächst im Schweigen.

InderErinnerungbácThảos (66 J.,w) tratnebenderdamaligenEmpfindungeiner re-

lativen Sicherheit die ängstlicheReaktion ihrerMutter hervor.Damals verstand sie diese

nicht. Erst im Rückblick drückte sie eine emotionale Nähe zu der Wahrnehmung ihrer

Mutter aus, die sich damals an ihre eigene Flucht in den 1950er Jahren erinnerte:

37 Den Begriff »Stasi« oder »Staatssicherheit« verwendete chú Thành in unserem Gespräch häufiger,

um auf die Personen zu verweisen, die die innere Staatssicherheit in der SRV regulieren sollten.

Mit dem Begriff spielt er auch auf eine mit der DDR vergleichbare Situation der Überwachung an.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Mein Vater hat immer noch gehofft, dass Saigon ein neutraler Ort ist, weder kommu-

nistisch noch amerikanisch. Wir wären ein neutraler Ort, das haben wir gehofft. Am

30. April stand ich mit meiner Mutter am Rand der Straße und die Leute haben ge-

rufen: »Komm, guckt mal!« und ich gehe dahin und sehe die Leute, kommunistische

Soldaten, in die Hauptstraße reinlaufen, wo ich gewohnt habe. Die liefen dort reihen-

weise Richtung Zentrum und ich stand da mit meiner Mutter. Sie weinte: »Kind, jetzt

ist alles vorbei. Jetzt wird unser Leben ruiniert. Wir müssen damit rechnen, zu verar-

men, zu verhungern, zu verdursten. Alles ist vorbei mit unserem normalen Leben.«

Und ich sage: »Mama, was denkst du denn?! Das war deine Zeit. Früher in Nordviet-

nam hast du diese Armut erlebt. Aber jetzt leben wir in Südvietnam, wo das Land so

reich ist.« Ich habe bis dahin nie gespürt, dass wir einen Mangel an Nahrung hatten.

Ich sagte: »Das kann doch nicht passieren, das Leben kann nicht so schlimm werden

wie deins damals.« Habe ich meiner Mutter noch gesagt … Und dann kamen sie. (Ja-

nuar 2017)

In bác Thảos Aussage, ihrer Stimme und Mimik, mit der sie sie hervorbrachte, mit der

Sprechpause, akzentuierte sie den Unterschied ihrer damaligen Wahrnehmung und

heutigen Bewertung: Der Fakt, dass sie bis Kriegsende keine Mängel, keine Verluste

erlebt hatte,markierte für sie einenWandlungsmoment. Sie glaubte damals nicht, dass

die Erfahrungen ihrer Eltern sich wiederholen würden. Ihre Mutter weinte, sie blieb

ruhig. In unserem Gespräch rekonstruierte sie das als jugendliche Ungläubigkeit und

stellte dieser nur gegenüber: »Dann kamen sie«: die Gruppe jener Personen, zu denen

sie eine abstrakte, aber starke Nicht-Zugehörigkeit verspürte, die bis dato aus den

Erinnerungen ihrer Eltern gespeist war.

Die Auseinandersetzung mit der eigenen Zugehörigkeit war eine Konsequenz ei-

ner gesellschafts- und wirtschaftspolitischen Umwälzung. Die gesamtvietnamesische

Nationalversammlung der SRV »erklärte den schnellen Aufbau des Sozialismus im

ganzen Land zur einzigen strategischen Aufgabe« (Lulei 1999: 139). Damit verbunden

waren die Kollektivierung von Eigentum, die Einführung einer Planwirtschaft und die

Politisierung des Alltags. Zunächst bewirkte das einen Stillstand von Bewegungs- und

Kommunikationsmöglichkeiten. Jedem Bezirk stand eine parteinahe Person vor, bei

der die Bevölkerung sich in regelmäßigen Abständen zu melden hatte. In dieser Phase

entpuppten sich ehemals im Untergrund agierende Personen als Anhänger:innen der

neuen Ordnung. Das irritierte zwischenmenschliche Beziehungen und förderte ein

proaktives Misstrauen in bestehende soziale Relationen. Diese Unsicherheit ging mit

einer steigenden Selbstkontrolle einher, denn: »Man wusste nicht, wer zuhörte.« Das

Verlassen des Wohnortes ohne Genehmigung war illegal. Bác Thảo (66 J., w) erinner-

te Stillstand: »Sie dürfen sich in ihrem eigenen Land nicht frei bewegen.« Beuchling

beschreibt, dass »ein alle gesellschaftlichen Bereiche ergreifender Propaganda-, Über-

wachungs- und Repressionsapparat aufgebaut [wurde], der systematisch jede Form

politischer Dissidenz ausschaltete« (2003: 49).

Ausgehend vondieser Feststellung lässt sich erahnen,dass Zugehörigkeiten sich ver-

änderten, die sich bislang entlang gelebter (religiöser oder soziokultureller) Werte und

Praktiken konstituierten. Das Regime formte eine neue klassenlose Gesellschaft, die al-

les und jeden umspannte – oder eben nicht. Insbesondere in den ersten beiden Jahren

nach derMachtübernahme kam es zu Hinrichtungen (vgl. Desbarats 1990). Diese Selek-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 111

tionslogik, die Unterscheidung zwischen Regimetreuen und Verräter:innen, verschärfte

ein gesellschaftlich tief verankertes Misstrauen; mit dem Austausch von Informationen

wurde man vorsichtig. Die provisorischen Militärverwaltungen setzten die freie Mei-

nungsäußerung aus und etablierten lokale Strukturen der gegenseitigen Beobachtung

und Kontrolle. »Vietnamwar damals schlimmer als Nordkorea heute«, so vergleicht bác

Dũng die erinnerte Überwachung.

Eswar nichtmehrmöglich,Nachrichten außerhalb des Propagandaeinflusses zu be-

ziehen, als feindlich deklarierte Konsumgüter wurden zerstört, wodurch sich die mate-

rielle, mediale und sinnliche Lebenswelt wandelte (Wölck 2016). Um mit Amanda Wise

(2010) zu sprechen, traten Inkongruenzen des haptischen Habitus auf und das irritierte

die körperliche und soziale Bezugnahme zu der Welt. Cô Tuyết (54 J., w) erinnerte diese

Dissonanz mit denWorten: »Es gab zwar keinen Krieg, aber auch keine Freiheit mehr.«

BácThảo (66 J., w) beschrieb diesen forcierten Stillstand damit, dass sie sich auf einmal

fühlte »wie abgeschnitten von derWelt«:

Als die Kommunisten kamen, war die Musik erstmal weg. Die Musik, die ich jeden Tag

höre – ich war 24 Jahre –, wird auf einmal verboten. Darf man nichtmehr hören!Wenn

man noch eine Kassette oder irgendwas zu Hause behält, wird man bestraft oder geht

in ein Umerziehungslager. Daraufhin hat mein Vater alles weggeworfen. Die Bücher,

Literatur von den anderen Kulturen, werden vernichtet. Wenn die Leute ein Buch aus

der Republikzeit zu Hause behalten und das entdeckt wird, dann werden sie entweder

verhaftet oder in ein Umerziehungslager gebracht! Deswegen haben meine Eltern al-

les weggeworfen, sogar meine medizinischen Bücher in englischer Sprache, weil die

Kommunisten das nicht lesen konnten. Dürfen wir nicht behalten, das sind die Bü-

cher von den Amerikanern. Weg damit! Zeitung gab es nicht mehr, Radio nicht mehr.

Im Fernsehen laufen nur die Sendungen vom Staat. Wir sehen auch nicht mehr, was

draußen passiert. (Januar 2017)

Den Einschnitt in ihre Lebenswelt verknüpfte bác Thảo mit sinnlichen Differenz-

erfahrungen. Gewöhnliche Alltagsgegenstände bedeuteten nun Gefahr und mögliche

Repressionen. In ihrer Erinnerung zeigt sich eine emotionale Dynamik zwischen einem

von außen oktroyierten und von ihren Eltern gewählten Schritt in das Schweigen.Wäh-

rend nun als »feindlich« deklarierte Einflüsse ausgelöscht, zum Schweigen gebracht

wurden, nutzten ihre Eltern das Verschweigen der Vergangenheit und die Vernichtung

von fremdsprachigen Büchern und Kassetten als Schutzmechanismus. Vertraute Ein-

drücke gefährdeten auf einmal die gesamte Familie. Zuvor geltende Richtlinien und

Verhaltensweisen, die das Leben in der Republik reglementiert hatten, waren obsolet

und galten als Verrat (Beuchling 2003: 53–56). ImGesprächmit chúThành (44 J.,m) fand

ich eine Interpretation dieser gesellschaftlichen Umstrukturierung:

Also, wir stellen für die Gesellschaft eine große Gefahr dar. Weil in dem Moment, wo

die Leute ein, zwei Sprachen sprechen, können sie die Gesellschaft intellektuell wei-

terentwickeln, das wäre eine große Gefahr. Sie [Kader der SRV; Anm. d. Verf.] haben

auch Angst, dass die Leute sich zusammenschließen und auch wieder gegen die Re-

gierung, also gegen die Kommunisten, vorgehen könnten. Diese Sorge ist aber unbe-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

rechtigt.38 Also ich weiß, dass mein Vater und viele andere, die haben sich über das

Ende des Krieges gefreut, also sie hatten eine komplett andere Vorstellung von der

Vereinigung. Sie haben nicht gedacht, dass sie in Umerziehungslager gehen müssen

undmehrereMonate keine Verbindung zu der Familie haben dürfen. Sie wussten ganz

genau, dass sie nicht gegen das Gesetz verstoßen hatten. Sie haben für die alte Regie-

rung gedient. Aber wer tut das nicht? Also es wäre Quatsch, wenn ich hier lebe und

arbeite, wenn ich dann nicht mit der Behörde zusammenzuarbeite. (Juni 2016)

ChúThành erklärte,wie seine Familie im neuen System aufgrund des Intellekts wahrge-

nommenwurde.EinUnterschied bestand also darin, dass die ausgedrückte Selbstwahr-

nehmung nicht mit den Maßnahmen zusammenpasste, die auf die Vereinigung folg-

ten. Sein Vater meldete sich nach dem Kriegsende freiwillig bei den Polizeibehörden,

wie das von diesen gefordert wurde. Er kam zunächst in das Gefängnis, was der Fest-

stellung seiner Personalien und der Erfassung seiner Involviertheit galt. Darauf folgte

das Umerziehungslager.39 Aus heutiger Perspektive wertet chú Thành das als eine Ver-

geltungsmaßnahme, um die Klassenfeinde zu konzentrieren und die gesellschaftliche

NeuausrichtungüberExklusionsmaßnahmenzu zementieren.DieEinladungder sozia-

listischen Regierung, »das Land gemeinsamwiederaufzubauen«, entpuppte er als Lüge.

Auch bácDũngs (65 J.,m) Aussage lässt sich dahingehend interpretieren. Als ehema-

ligem Soldaten wurde ihm mitgeteilt, wann er sich wo einfinden müsse und wie lange

sein Gefängnisaufenthalt mit anschließender Umerziehung dauern würde. Die Dauer

wurde ammilitärischen Rang bemessen. Erlaubt war, dass seine Familie ihn einmal im

Monat für zehn Minuten besuchen durfte. Seine zweite Internierung unterschied sich

in vielen Punkten: Er wurde ohne Vorwarnung auf der Straße festgenommen (»Ich hatte

nur Sandalen und eine kurze Hose an«), er durfte sich weder verabschieden noch sei-

ner Familie in den nächsten zwei Jahren benachrichtigen, wo er sich befand – oder um

38 Dieser Eindruck kontrastiert die in der vietamerikanischen Literatur thematisierten Revolutions-

vorhaben sowie den fortgetragenenGedanken bzw. derHoffnung auf eineUmkehr der politischen

Machtverhältnisse in Vietnam. Auch in Gesprächenmit ehemaligen Soldaten der ARVN hörte ich,

dass es diese Bestrebungen in bestimmten Kreisen in den ersten Monaten nach der Machtüber-

nahmegab.Umgesetzt, so erzähltemir bácDũng,wurden lokale StörungenderMilitärverwaltung.

Für die Vorhabenmuss in den Exilgemeinschaften eine klare Differenzierungmitgedacht werden,

da die entstehenden Gemeinschaften vietnamesischer Geflüchteter in den USA und Frankreich

stärker politisiert waren (Vo Dang 2008; Dao 2012). Der Grad der Politisierung und Involvierung

ist in Verbindung mit den Fluchtphasen zu sehen (s. Kapitel 4.3).

39 Das neue Regime schickte etwa 300.000 Angehörige der entmachteten Elite, darunter Soldaten

und Beamt:innen, in Umerziehungslager (trại học tập cải tạo). Die oft drei bis zehn Jahre dauern-

den Internierungenwaren in den sogenanntenNeuenWirtschaftszonen verortet, also entlegenen

Orten, an denen auch sozial unerwünschte Personen (Drogensüchtige, kommerzielle Sexarbei-

ter:innen), Repräsentant:innen des alten Systems (Kapitalist:innen und katholische Priester) und

Stadtbewoner:innen untergebracht wurden, die ihren Wohnraum an hochrangige Personen des

neuen System abgebenmussten (Tran 2023). Die »Konzentration für die Gesellschaft gefährlicher

Elemente zu erzieherischer Reform« (Beuchling 2003: 56) wurde bereits 1961 in der DRV mit dem

Ziel eingeführt, über körperliche Arbeit und politischen Unterricht einen Wandel der Geisteshal-

tung hin zu sozialistischen Idealen zu bewirken. In unterschiedlichen Gesprächen erinnerten sich

ehemalige Inhaftierte an psychische Gewalt, systematische Erschöpfung, schlechte medizinische

Versorgung und Hunger, was viele Todesopfer forderte.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 113

zu sagen, dass er noch lebte. Diese Willkür zerriss bestehende soziale Gefüge. Das Ver-

schwinden von Verwandten in Umerziehungslagern beschreibt Nathalie Huynh Chau

Nguyen (2013: 699) als einen forcierten Zerfall sozialer und familiärer Netzwerke. Diese

verschwiegenen Schicksale – Personen waren teilweise über Jahre nicht lokalisier- oder

auffindbar – schwächten den Kern der Gesellschaft, die Familie. Flucht oder Inhaftie-

rung bedeutete, dass die ökonomische Einheit angreifbarer wurde.

Eine strukturelle IntensivierungderfinanziellenPrekarität begann imSüdenmitder

»Angleichung« des Lebensstandards, wie bácThảo (66 J., w) berichtete:

Dann kommt der erste Geldwechsel. Jede Familie darf nur 200 Einheiten in die neue

Währung wechseln. Den Rest – wegwerfen, in den Müll! Jede Familie hat nur 200.

So verarmen die Leute. Man kann Grund verkaufen und davon ein bisschen leben.

Dann der zweite Geldwechsel. Mein Vater muss alles verkaufen, seinen guten Edel-

holzschrank. Wer kauft das? Die Nordvietnamesen! Die haben keinen Geldwechsel,

nur Südvietnamesenmüssen Geld wechseln. Aber die Nordvietnamesen kommen und

kaufen alles, Fernseher, Schränke, Häuser. Die Südvietnamesen mussten alles verkau-

fen zum Überleben. (Januar 2017)

Bác Thao differenziert Nord- und Südvietnames:innen über ein forciertes sozioöko-

nomisches Ungleichgewicht. Ein generalisierender Vergleich, den ich als Orientierung

in einer Zeit der Orientierungslosigkeit begreife. Die wahrgenommene Differenz

verschärfte sich, wie ihre Erinnerung an den verkauften Schrank beschreibt. Nach

Connerton (2009: 20) weist diese Erinnerung eine emotionale Dimension auf, denn sie

beschreibt eine bedeutsame Bindung zu einem signifikanten Anderen, ihrem Vater. Die

gesellschaftlichen Reaktionen auf diese Veränderungen waren vor allem eins: konform

über das Schweigen.

DenEindruckdes schwindendenmateriellenStatus, so côTuyết (58 J.,w),wollteman

unbedingt nach außen verdecken.Dieser Eindruck festigte sich inweiterenGesprächen.

Ich hörte davon, dass auf einmal Mauern um die Grundstücke gebaut wurden, um sich

abzugrenzen. Dass nichts mehr bedenkenlos an der Wäscheleine hängen gelassen wur-

de, denn alles, was man auf dem Schwarzmarkt verkaufen konnte, wurde Diebesgut.

Schweigen signalisierte eine schützende Distanz. An die Auswirkungen dieser Prekari-

tät erinnerte sich auch chú Bưu (60 J., m). Die Vulnerabilität seiner Familie verschärfte

sich, als sein Vater im Umerziehungslager war. Seine ältere Schwester erinnerte ihn vor

ein paar Jahren an eine Situation: Während das Familienoberhaupt abwesend war, wur-

de chú Bưus Familie überfallen, »die Räuber kamen nachts und wollten Geld. Sie hielten

meiner Mutter ein langes Messer an die Kehle und wollten sie umbringen, weil es ihnen

zu wenig war«. Seine Schwester, so erinnerte er, saß dabei ganz ruhig in der Ecke, um

nicht aufzufallen. Der Imperativ, nicht aufzufallen, entwickelte sich in einer Extremsi-

tuation. Aber diese Sequenz bildete auch beschwiegene Intensitäten ab. Nach der Frei-

lassung wurde chú Bưus Vater verfolgt, sodass er sich verstecken und jede Nacht woan-

ders schlafenmusste.Das Sicherheitsempfinden, so zeigt sich hier,wurde durch staatli-

che Eingriffe undÜberfälle gestört, die sichmit derwachsenden Armut der Bevölkerung

häuften. Chú Bưu hatte diese Erinnerung vergessen, wie er sagte.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Laut cô Tuyết (53 J., w) führten Schutz- oder Täuschungsmaßnahmen im gesell-

schaftlichen Umgang dazu, dass lose Bekannte sich nicht mehr gegenseitig besuchten,

»nicht mehr richtig redeten oder nicht nachfragten«. Ein anderes Extrem stellen heim-

lich fortgeführte Vergemeinschaftungspraktiken dar, wie z.B. die Religionsausübung.

Aufgrundder versperrtenZugänge zuPagoden oderKirchen trafman sich zu »Familien-

feiern«, denn diese waren offiziell erlaubt. Öffentliche Aktivitäten,wie die insbesondere

in katholischen Dörfern den Tag strukturierenden Messen und das Kirchengeläut,

bedurften einer Genehmigung, kamen aber de facto zum Erliegen. Priester wurden

überwacht und verhaftet.

Stille, Stillstand und Schweigen beschrieben eine Entwicklung der politischen,

wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Realitäten in den ersten Nachkriegsjahren.

In diesem Abschnitt zeigte ich, wie meine Gesprächspartner:innen die Umwälzung

damals wahrnahmen und diese retrospektiv bewerten. Kontrollierte Bewegungen und

Informationsflüsse bewirkten eine soziale Immobilität, gleichzeitig wurde der Kern der

Gesellschaft, die Familie, geschwächt. Im folgenden Abschnitt rekonstruiere ich, wie

diese Kontrolle umgesetzt und erinnert wurde.

4.2.2 Institutionalisierung von Nicht-Zugehörigkeit

EineParallele imverändertenAlltagmeinerGesprächspartner:innenbestand inder poli-

tischen Indoktrination durch die sozialistische Staatsmacht. Die ideologische Synchro-

nisierung, so möchte ich zeigen, erfolgte durch gezielte Repressalien und strukturelle

Vulnerabilitäten.Die Konzentration und staatlich gelenkte Ausrichtung vonKörpern in-

stitutionalisierte gesellschaftliche Selektions- und Ausschlussprozesse.

Das Ziel der ideologischen Umerziehung war die Formung eines sozialistischen

Geistes und das Austreiben »frevelhafter« Verhaltensweisen, die mit der amerikani-

sierten Lebens- und Erfahrungswelt verbunden wurden (vgl. Beuchling 2003: 58–63;

Wölck 2016; Q. N. Nguyen 2017: 98). Um das zu erreichen, wurde das Prinzip »Treue

über Professionalität« eingeführt, was die Gesellschaft über drei Generationen hinweg

umformen sollte. Das »Werkzeug der revolutionären sozialistischen Transformation«

war nach Ann Marie Leshkowich (2014: 143) die Feststellung des autobiografischen

Hintergrundes (lý lịch).40 Nach 1975 wurde dieses Dokument im Süden Vietnams imple-

mentiert und »als Instrument der politischen und ökonomischen Abrechnung« (ebd.)

genutzt. Das heißt, dass bei der Bewerbung um einen Arbeitsplatz oder vor demBesuch

der Schule ein Lebenslauf vorgelegt werden musste, um die eigene, die Vergangen-

heit der Eltern und der Großeltern offenzulegen. Die Einführung dieses Dokumentes

40 In der Literatur und in den Aussagen meiner Gesprächspartner:innen finde ich die synonyme Ver-

wendung der Begriffe »Drei-Generationen-Geschichte« oder »Drei-Generationen-Gesetz« zu dem

Prinzip »Treueüber Professionalität«. Leshkowich erläutert: »[I]t eliciteddetermineddisposition of

property, access to jobs or education, sentencing to reeducation camps, or dispatch to barren New

Economic Zones in the tense border region with Cambodia. By the 1990s, lý lịch served primar-

ily as a curriculum vitae required for job applications, university admission, or any kind of official

paperwork« (2014: 143).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 115

ermöglichte eine systematische Exklusion derer, die mit dem vorherigen System in

Verbindung standen.41

Um die Macht- und Abhängigkeitsverhältnisse umzukehren, wurde der Zugang zu

höherer Bildung versperrt, wenn ein nachweislicher Zusammenhang zur ehemaligen

Regierung bzw.dem amerikanischen Engagement in Vietnambestand.Begonnene Aus-

bildungendurften nicht abgeschlossenwerden (vgl.Beuchling 2003: 63).42Das beförder-

te eine institutionalisierte Marginalisierung und »state managed mobility« (Small 2012:

244). In meinen Gesprächen hörte ich die Bezeichnungen »Klassenfeinde«, »Linienun-

treue«, »Marionetten« oder »Vaterlandsverräter«, die in der sozialistisch-transformier-

ten Gesellschaft Nicht-Zugehörigkeitenmarkierten. Ferner weist Ivan Small auf die Be-

deutung des Begriffs ngụy als »anti-nationalist and anti-patriotic […] former puppets«

(2012: 244) hin – Zuschreibungen, mit denen das Regime Personen stigmatisierte (vgl.

N. H. C.Nguyen 2013: 711). Über diesenWegwurdenNicht-Zugehörigkeiten benennbar,

sie instrumentalisierten Stigmata, Skepsis, politisches Schweigen, kanalisierten negati-

ve Emotionen und förderten indirekt Bosheiten. Eine solche Zuschreibung grenzte eine

vermeintlich »gute« Gemeinschaft ab.

Der Anspruch nach Kontrolle und Effizienz übersetzte sich in institutionelle Prak-

tiken. Das führte zu regulierten Handlungen und orientierte Umgangsformen gelebter

Zugehörigkeiten im vietnamesischen Einparteienstaat. Bác Dũng (63 J., m) erzählte auf

einem unserer ersten Spaziergänge, dass sich nach dem Krieg die physische Gewalt in

eine psychische wandelte. An vier Aspektenmöchte ich veranschaulichen,wie die politi-

sche Umwälzung gesellschaftliche Zugehörigkeiten zerriss: Exemplarisch hebe ich den

Bildungssektor,FormenderKontrolleundKonzentration,Hungerundeinegesellschaft-

liche Exklusion durch »Umerziehung« heraus.

Zunächst zur politischen Indoktrination im Bildungssektor. Die politische Erzie-

hung der Erwachsenen erfolgte in sogenannten politischen Stunden43 sowie während

sogenannter verpflichtender Dienste für den Staat44. Jüngere Gesprächspartner:in-

nen waren diesem Einfluss in stärkerem Maße in den Institutionen ausgesetzt. Für

Schüler:innen und Studierende stand Marxismus-Leninismus statt Biologie oder Ma-

thematik im Curriculum, erinnerte cô Tuyết (52 J., w). Alles, was mit ihrer früheren

Lebenswelt in Verbindung stand, wurde mit Begriffen wie »Schande«, »kaputt«, »böse«

abgewertet, sie verinnerlichte das. Insbesonderemeine nach 1965 geborenenGesprächs-

partner:innen berichteten, von ihren Eltern wiederholt ermahnt worden zu sein, sich

41 Der oft benannte Fluchtgrund »Ich sah für mich/meine Kinder keine Zukunft in Vietnam« ist als

Konsequenz dieser langfristigen Auswirkung sozialer Immobilität und institutionalisierter Nicht-

Zugehörigkeit zu bewerten.

42 Meine nach 1965 geborenen Gesprächspartner:innen berichteten davon, dass ihre Schulnoten sys-

tematisch schlechter ausfielen. Sie erklärten das mit familiären Hintergründen.

43 Diese dienten derUmerziehungder »frevelhaften« südvietnamesischenBevölkerung. In den Stun-

den fanden öffentliche Denunziationen und Beschämung statt, was für die Betroffenen einen Ge-

sichtsverlust bedeutete (Beuchling 2003: 54). Chú Bưu (60 J., m) schaute anmir vorbei, als er sagte,

dass viele angesehene Personen der früheren Regierung einen Suizid vorzogen, um ihr Gesicht zu

wahren.

44 Bác Dũng (65 J., m) beschrieb mir, dass damit der Wiederaufbau der durch den Krieg zerstörten

Infrastruktur oder Arbeiten auf dem Feld gemeint waren.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

still und unauffällig zu verhalten und nach außen nur zu sagen, dass sie ihre Ahnen

ehrten. Die Angst vor einem Verrat war groß; auch Familienmitglieder waren davor

nicht sicher. Auf Aufrufe von Bezirksvorstehenden, Lehrkräften und Vorgesetzten, Ab-

weichungen im privaten wie öffentlichen Bereich sofort zu melden, reagierte cô Tuyết

mit einem Schweigen.

Von chú Minh (47 J., m) erfuhr ich von der Notwendigkeit, seine Emotionen zu re-

gulieren und Frustrationen nicht nach außen zu zeigen. Nach 1975 zählte seine Familie

zu den sogenannten Verräter:innen, sein Vater blieb nach seiner Freilassung aus dem

Umerziehungslager arbeitslos und musste sich täglich bei der Polizeibehörde melden.

NachdemeingeführtenDrei-Generationen-Prinzipdurfte chúMinh seineSchulbildung

nicht beenden. Seine Erinnerungen an die erlebte soziale Exklusion und Diskriminie-

rung fasste er folgendermaßen zusammen:

Sie sagten: »Ihr habt dann genug Privilegien gehabt und jetzt sind die anderen dran.«

Das war aber nur ein Vorwand, um uns zu unterdrücken. Mein Vater war damals als

Soldat in der südvietnamesischen Regierung. Wenn man bedenkt, dass Vietnam da-

mals im Krieg war und im Krieg Wehrpflicht besteht, Armeepflicht. In jeder Familie

ist jemand in der Armee! Und wenn diese Armee nicht existiert, hat man trotzdem

eine Vergangenheit, eine belastende Vergangenheit. So ein Blödsinn. (März 2016)

Chú Minh kritisierte die Absurdität der institutionalisierten Unterdrückung mit dem

Verweis auf die Wehrpflicht, denn in einem Krieg könne man sich dieser Pflicht nicht

entziehen.45 Der gesellschaftspolitische Zusammenbruch entwickelte sich rasant. Auch

chúThành (45 J.,m) erinnerte,dass es ihmalsKind schwerfiel,dieseBrüchezuverstehen.

Die Erinnerungen an diese Zeit rufe er ungern wach:

Heute sitzt man mit 30 Kindern, morgen sitzt man zu 29, übermorgen 27. Die Klas-

se schrumpft. […] Wir bekommen mit, wie die Lebensumstände der Lehrer in Viet-

nam zu dem Zeitpunkt waren. Wenn die Lehrer auf einmal zu spät kommen, bitten

sie uns, das nicht der Schulleitung weiterzugeben. Weil sie neben der Arbeit in der

Schule auch einer anderen Arbeit nachgehen müssen. Wenn man klein ist, weiß man

nicht warum. So Erinnerungen bleiben haften, so etwas Ungewöhnliches. Die Lehrer

wissen, was in Vietnam los ist und solche Kinder wie ich spiegeln die Probleme der

Gesellschaft wider. Wir durften eigentlich nicht zur Schule gehen. Ich glaube jetzt im

Nachhinein nachvollziehen zu können, dass diese Lehrer versuchten, die Hand scho-

nend über uns zu legen. (Juni 2016)

Die Brüche seiner damaligen Lebenswelt markierte chúThành mit ungewöhnlichen Si-

tuationen wie plötzlich abwesenden Schulkameraden, der wachsenden Armut der Leh-

rer:innen sowiederWahrnehmungvon sich als »ProblemderGesellschaft«.Er reflektiert

aber auch eine Ambivalenz, da einige Lehrkräfte ihn schützten, in dieser gefährlicher

45 In der Frage derWehrpflicht in der ARVN beziehe ichmich auf die folgende Darstellung: »General

mobilisation was decreed in South Vietnam in 1968 [..] nearly every male over the age of twenty

had some form of military experience« (N. H. C. Nguyen 2013: 698).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 117

werdenden Situation »die Hand schonend« über ihn legten. Doch das verstand er erst

später.

Die politisch indoktrinierte Unterdrückung erlebte chú Hùng (45 J., m) seit seiner

Einschulung 1978. Wir standen bei einer Veranstaltung der vietnamesischen Pfadfin-

der:innen Berlins nebeneinander und hatten erst einigeWortemiteinander gewechselt,

als er eine starke Kindheitserinnerung mit mir teilte. Im Matheunterricht wurde ihm

unter anderem folgendeAufgabe gestellt: »Der Lehrer fragte: ›Wenn ich amMontag zwei

Südvietnamesen töte und amFreitag einen,wie viele Südvietnamesen habe ich dann am

Ende der Woche getötet?‹« Dieserart Repressionen und geschürte Ängste reglementier-

ten seinenAlltag.Er schimpfte,dassnachderMachtübernahme»LeuteausdemDschun-

gel« vor die Klassen gesetzt wurden »ohne dass sie lesen und schreiben konnten«. Sei-

ne Kontextualisierung zeigt eine versuchte Distanzierung von der vergangenen Bedro-

hung. Die Intensität, mit der er die Situation im Klassenzimmer vortrug, zeigte mir,

wie präsent die vergangenen Gefühle waren. Unserem Gespräch entnahm ich eine un-

terdrückteWut, die sich durch chú Hùngs kindliche Lebenswelt zog.

Die erlebten Machtdemonstrationen und Diffamierungen ordne ich nach der De-

finition von Johan Galtung (1980) als Form der strukturellen Gewalt ein.46 Neben dem

Rechenbeispiel erinnerte chú Hùng, dass Marschmusik47 aus den Lautsprechern über

die Straßen dröhnte, geredet wurde im Kriegsjargon. Obwohl chú Hùng also den Krieg

selbst nicht bewusst miterlebt hatte, prägten sinnliche Aspekte, die er mit dem Krieg

verband, seine Lebenswelt. Die erlebte Exklusion verinnerlichte er als starkes, struktu-

rell befördertes Misstrauen.

IchkommenunzumzweitenPunkt,der gesellschaftlichenKontrolle undKonzentra-

tion.Zur strukturellenKonzentration undÜberwachung dientenmorgendliche Anspra-

chen im Rahmen von Versammlungen.Wer nicht da war, fiel auf. Sirenengeheul beglei-

tete diese Appelle (Beuchling 2003: 54). Einige Gesprächspartner:innen beschrieben den

Effekt auf ihre Körperwahrnehmung: Bei den durchdringenden Geräuschen spannten

sie sich an, darauf gefasst, sich vor einem Angriff zu schützen, denn an diese Reaktion

waren sie aus den Kriegsjahren gewöhnt. Es gab also eine Kultur der Überwachung und

darüber veränderte sich die gesellschaftliche Struktur. Chú Thành sagte, dass es keine

Seltenheit war, wenn Nachbar:innen oder Mitschüler:innen von einem auf den anderen

Tag verschwanden. In die Häuser der Geflüchteten zogen »Familien aus dem Norden«,

die der neuen Elite angehörten. Über dahinterstehende mögliche Inhaftierungen oder

Fluchtversuche sprach keiner, aus Angst, dass diese Informationen in falscheHände ge-

rieten.

Schweigen beschrieb eine doppelte Strategie der sozialen Immobilität. Auf der ei-

nen Seite gab es einen Impetus, als nicht zugehörig klassifizierte bzw. sozial exkludier-

46 Johan Galtung (1980 in Kailitz 2007: 133) erweiterte den Gewaltbegriff, der die Formen physischer

und psychischer Gewalt umfasst, um das Konzept der strukturellen Gewalt. Er formuliert mit die-

semBegriff die Verletzung dermenschlichen Grundbedürfnisse, Diskriminierung oder soziale Un-

gleichheit, die sich beeinträchtigend auf die »aktuelle somatische und geistige Verwirklichung«

des Individuums auswirken.

47 Die sozialistischeMarschmusikwird als nhạc đỏ (roteMusik) bezeichnet und steht imGegensatz zu

der nhạc vàng (goldenen Unterhaltungsmusik), die bis zur Machtübernahme gespielt und danach

verboten wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

te Personen aktiv zum Schweigen zu bringen, etwa durch das Drei-Generationen-Ge-

setz, durch Denunziationen, Einschüchterungen oder die Vernichtungmaterieller oder

akustischer Erinnerungen48 an das Leben in der RV.49 Auf der anderen Seite bot dieses

oktroyierte Schweigen denjenigen Schutz, die sich nicht zugehörig fühlten. Schweigen

bekräftigte in dieser Hinsicht einen passiven und verkörpertenWiderstand, »eine Stra-

tegie, die neue Situation zu ertragen« (Beuchling 2003: 64). Das Schweigen deckelte die

gefühltenUnsicherheiten, erhöhte das gefühlte Stresslevel und förderte eine gesteigerte

Aufmerksamkeit, wie die Erinnerung an das Sprechen im Kriegsjargon undmorgendli-

che Appelle verdeutlichten. Cô Tuyết (55 J., w) erinnerte diese Zeit als Zustand des Aus-

harrens, in der sich ein »innerer Druck« festigte, den sie bei vielen Personen ihrer Ge-

neration beobachtete.Kinderwie sie sollten vor den verängstigenden Inhalten geschützt

werden. Zugleich schützte sich die schweigende Person so selbst vor dem unterwander-

ten Staats- und Gesellschaftssystem. Das Schweigen begleitete die Umwälzung der so-

zioökonomischen, gesellschaftspolitischen und sinnlichen Strukturen in einer fremder

werdenden Lebenswelt. Schweigen wurde ein Ausdruck der Beklemmung.

Die Internierung der sogenannten Klassenfeind:innen und Landesverräter:innen

unterdrückte oder beseitigte jene Stimmen, die die neue Führung kritisierten. Nach-

richten kamen ausschließlich über staatlich gelenkte Kanäle.Das politische Ausschalten

bzw. Schweigen festigte die Staatsmacht, entmachtete und verarmte die ehemalige

politische, intellektuelle und wirtschaftliche Elite, irritierte die gesellschaftlichen Ver-

hältnisse auf dem Land und in der Stadt, verschob die Besitzverhältnisse und machte

Zugehörigkeiten über sich verschlechternde Lebensstile offensichtlich. Wer ein Au-

to fuhr, genoss Privilegien im neuen System. Wer Besitz verkaufen und nun nach

Feuerholz suchen musste, um eine warme Mahlzeit zuzubereiten, war unterlegen.50

Die benachteiligenden Bedingungen der Währungseinheit und Kollektivierung, d.h.

Enteignung von Eigentum, institutionalisierten die Nicht-Zugehörigkeit. Staatlich

angeordnete Umzüge in die Neuen Wirtschaftszonen (NWZ) glichen einem politischen

Ausschalten.51 Die NWZ waren kriegsgezeichnete und infrastrukturell unzugängliche

48 In einem Essay beschreibt Kathy Nguyen (2019) die Charakteristika der nhạc vàng (die goldene

Musik, eigene Übersetzung), die nach dem Kriegsende 1975 verboten wurde, aber die frühere

Lebenserfahrung während des Krieges prägte: »Majority, if not all songs, were compositions that

narrated a soldier’s life in the trenches, their thoughts about the war and their country, peace,

departures, isolation, fear, sounds of guns and bombs, the wind blowing, images of smoke mate-

rializing into dark fog enveloping bodies and the entire sky, vivid memories in the rain, darkness,

lightness, and shattered relationships. These songs represented the experiences of Vietnamese

people who lived in Vietnam’s – what my mother often describes as – khói lửa (literal translation:

»fire and smoke.«).« (Hervorh. i. Orig.)

49 Interessierten empfehle ich den Aufsatz von N. H. C. Nguyen (2013) zu den Auswirkungen der stra-

tegisch zum Schweigen gebrachten Perspektiven ehemaliger ARVN-Angehöriger in Vietnam so-

wie in den Diasporen.

50 Zwar wurden ökonomische Engpässe durch den Verkauf von u.a. vorhandenen Reiskochern in ei-

nigen Familien austariert, aber es gab auch Engpässe in der Stromversorgung.

51 Desbarats (1990) beziffert, dass rund 750.000 Bewohner:innen südvietnamesischer Städte von

den forcierten Umsiedlungsmaßnahmen in die NWZ betroffen waren. Die harte körperliche Ar-

beit bei gleichzeitiger Mangelernährung und mangelhafter medizinischer Versorgung in oftmals

unfruchtbaren Dschungelgebieten forderte viele Todesopfer.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 119

Gebiete, die urbar gemacht werden sollten, um die Versorgungslage der Bevölkerung zu

verbessern (Leshkowich 2014: 143; Beuchling 2003: 62). ChúThành (45 J., m) erinnerte:

Ständig wurde uns gesagt, dass wir umziehen müssen in einen Ort, wo wir alles kom-

plett nochmal aufbauen sollten. Also nicht in einer Gemeinde, sondern irgendwo im

Dschungel oder wo auch immer. […] Das betrifft die Leute, die schwer in die Gesell-

schaft zu integrieren sind, die sollen ihre Häuser und alles, was sie haben, zurücklas-

sen, in eine andere Zone ziehen und einen neuenWirtschaftsraum errichten. So, jetzt

im Nachhinein weiß ich, es war nicht der Gedanke, einen neuen Wirtschaftsraum zu

errichten, sondern die haben Interesse an unserem Haus und Hof, an dem, was wir

aufgebaut haben. Weil dann verwaltet es halt die Behörde und die verteilen das un-

tereinander. (Juni 2016)

In der Aussage zeichnet sich die Logik dieser Enteignung ab: Leute, die nicht in die Ge-

sellschaft integrierbar waren (ergo: sozial exkludiert), sollten räumlich marginalisiert

werden. Über den angedeuteten Gedanken, dass »nicht integrierbare Leute« einen neu-

enWirtschaftsraumfürdieGesellschaft errichten sollten, trat einepropagierte Intention

der Staatsmacht hervor.Über diesenDienstwäre esmöglich, sich als gute:r Bürger:in zu

präsentieren. Diesen Gedanken enttarnte chú Thành als Lüge, um Besitz zu enteignen

und diesen »untereinander in der Behörde« zu verteilen. Korruption, wie sie an dieser

Stelle verschleiert auftauchte, durchzog systematisch das neue gesellschaftliche Zusam-

menleben.

Korruption zeigte sich nicht offen, sondern vielmehr implizit. Statussymbole, wie

Gegenstände oder Kleidung, wiesen auf gute Verbindungen hin. Aufgrund der rasan-

ten Verarmung der Bevölkerung traten diese materiellen Unterschiede deutlich hervor.

Die Zivilbevölkerung erhielt zum vietnamesischen Neujahr je zweiMeter Stoff, erinner-

te sich bácThảo (66 J., w). Dieser wurde vernäht, ausgebessert, umgenäht und egal, wie

zerschlissen er war, so cô Tuyết (52 J., w), wurde er »nicht weggeworfen, denn es gab

nichts Neues«. Sie verband nicht nur die Kleidung, sondern auch die Körperhaltungmit

einflussreichen Beziehungen. Wer sich traute, dem Gegenüber in die Augen zu sehen,

fühlte sich sicher. Auch die Körperform bzw. Figur deutete auf gute Beziehungen hin;

beleibte Personen hatten Ressourcen, um genug zu essen.

Damit komme ich zu meinem nächsten Punkt: dem Hunger. Die Anpassung an

die sozialistische Planwirtschaft verlief aufgrund der massiv beschädigten Industrie,

Landwirtschaft und Infrastruktur des ehemals kapitalistischen Südens schleppend.

Lebensmittel und weitere Materialien wurden erst enteignet, dann staatlich reguliert

und schließlich verteilt (Beuchling 2003: 47–49; Müller 2020: 15).52 Misswirtschaft und

Ernteausfälle verschlechterten die Versorgungslage, parallel verschärften innergesell-

schaftliche Spannungen die humanitäre Krise. Der Fakt, dass Denunziationen Essens-

marken einbrachten, zeigte die Dimension des moralischen Zerfalls der Gesellschaft.

Die Ressourcen wurden knapper, Hunger und Kontrolle prägten den Alltag. Die Au-

52 Insbesondere die ethnischen Chines:innen im Süden des Landes wurden aus wirtschaftspoliti-

schen Überlegungen heraus benachteiligt, um ihre Ausreise – die sich vielmehr als strategische

Verfolgung lesen lässt – aus Vietnam zu forcieren (vgl. Caplan, Whitmore & Choy 1989: 699).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

tor:innen Caplan, Whitmore und Choy (1989) markieren das Jahr 1978 als Siedepunkt.53

Meine Gesprächspartner:innen erzählten mir, dass sich die Qualität der Lebensmittel

verschlechterte und man »den Reis nach Steinen absuchen musste, um sich nicht die

Zähne auszubeißen«. Dann war »sogar der Schwarzmarkt leer« und sie gingen dazu

über, Reis mit Sägespänen zu strecken. Chú Thành (45 J., m) sagte, dass das Überleben

nurmöglichwar,weil die »in die Enge getriebene«Großfamilie zusammenhielt.Weitere

Verzweiflungstaten wie das Essen von Ratten, um nicht zu verhungern, so hörte ich

von bác Dũng (66 J., m), gehören zu jenen Erfahrungen, die beschwiegen werden. Die

Erinnerungen an die frühere Armut und daran, welche moralischen Grenzen deswegen

übertreten wurden, rufen auch heute noch starke Schamgefühle wach.

Psychische Gewalt ereignete sich in verschiedenen Bereichen des sozialen Lebens

und drückte sich über Mangel, Misstrauen und Hunger aus. Eine extreme Form der

psychischen Gewalt ist unbestreitbar auf die Umerziehungslager zurückzuführen. Das

bringt mich zum vierten Punkt, um darzustellen, wie die politische Umwälzung gesell-

schaftliche Zugehörigkeiten zerriss. Su und Sanko beschreiben die Umerziehungslager

als »eine Kombination aus Zwangsarbeit und Propaganda-Indoktrination begleitet von

Nahrungsmittelknappheit und mangelnder medizinischer Versorgung« (2017: 12). Mit

der folgenden Vignette aus einem Gespräch mit chú Bưu (60 J., m) illustriere ich, wie

sich das anfühlte:

Chú Bưu erzählte mir von seiner Inhaftierung am Ende eines anderthalbstündigen

Gesprächs. Wir saßen auf einer Parkbank und blickten auf die vor uns blühenden Blu-

men, als er sagte, dass er während seiner Gefangenschaft »wie tot« war. Er sagte, dass er

mehrfach nach gescheiterten Fluchtversuchen inhaftiert wurde.Wir saßen nebeneinan-

der. Die erste Zeit nach dem gescheiterten Fluchtversuch verbrachte er isoliert in einen

»Tigerkäfig« gesperrt. Diesen erinnerte er sehr genau: Der Käfig aus Metall war 1,50 m

hoch, ohne Fenster und hatte nur ein kleines Loch zur Belüftung. Durch eine 1 m hohe

Tür musste er in den Käfig »reinkriechen«, er war allein dort gefangen und wurde »be-

handelt wie ein Tier«. Das Essen wurde ihm durch die Tür hineingeworfen, eine Toilette

gab es nicht und er konnte nur sitzen oder liegen.

Nach dieser dehumanisierenden Isolationshaft änderten sich dieHaftbedingungen.

Tagsüber Feldarbeit, nachts war er mit 60 Mann zusammengesperrt in einer Hütte. Die

Männer lagen in drei Reihen nebeneinander und waren am Fuß zusammengefesselt.

Während er das sagte, formte er seine Hand zu einem »U«, weil ein U-förmiger Reif

seinen Fuß umschloss, der vorne von einer einen Zentimeter dicken Eisenstange fixiert

wurde. Sie gingen morgens auf das Feld, bekamen mittags eine kleine Schale Reis,

manchmal Fisch und Soße. Nach einer Pause – »immerhin ohne Fußfessel« – ging es

zurück an die Arbeit. Nach der Feldarbeit wuschen sie sich die Händemit Grundwasser,

nach dem sie selbst grabenmussten, abends gab eswieder Reismit Fisch. An daswenige

Essen gewöhnte er sich, den Fisch aß man ganz, »wer nicht wollte, war selbst schuld.

Man gewöhnt sich an alles«, sagte er trocken.

53 Intensiviert wurde diese Hungerskatastrophe durch den chinesisch-vietnamesischen Krieg 1979

sowie den Beginn des kambodschanisch-vietnamesischen Krieges ab 1978/79. Einerseits bedeute-

te dies eineVerringerungderArbeitskraft, andererseits auch, dass das RegimedengeerntetenReis

gegen Waffen eintauschte, was zu weitgehenden internationalen Sanktionen führte (Lulei 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 121

In seiner detailreichen Narration fiel mir die feste Struktur auf, die damals seinen

Alltag und heute die Erzählung lenkte. Den kurzen Sätzen und seinem harten Ton ent-

nahm ich, dass die damals wirksame Emotionsregulierung auch heute noch wirkte. An

einer Stelle wich diese Härte auf: Auf meine Frage, wie er den Umgang unter den Inhaf-

tierten wahrgenommen habe, richtete er sich auf der Bank auf und sagte, dass sie vor

dem Schlafen miteinander gesprochen hätten. Ganz leise, damit die Wachen sie nicht

hörten – auch jetzt sprach er in einem leiseren Ton als zuvor.DieMänner erzählten sich,

warum sie inhaftiert worden waren, was ihre Sünden waren, auch über Fluchtmöglich-

keiten sprachen sie. Der Bezug zur Religiosität formte seinen Anker und Anknüpfungs-

punkt, um die Schwere zu ertragen.Während chú Bưu seine Erfahrungen im Umerzie-

hungslager rekonstruierte, nahm ich eine Veränderung seiner Körperhaltung, -ausrich-

tung und Stimmfarbewahr, diemit der erinnerten Intensität übereinstimmte.Die Erin-

nerungen an dasmit derHand gezeigte »U« sowie derWandel der Stimmfarbe beschrie-

ben eine körperlich eingeschriebene Vergangenheit.

Die Rekonstruktion von chú Bưu beschreibt die sich ausdehnende soziale Distanz

nach der Machtübernahme, die sich als herausgeforderte Bezugnahme auf die sozia-

le Umgebung äußerte. Eine dauerhaft gefühlte Irritation prägte das Lebensgefühl. Er-

lebnisse der Entfremdung und Diskriminierung zerrissen Zugehörigkeiten, Personen

wurden zum Schweigen gebracht und flüsterten fortan. Die Aussage von cô Lan (44 J.,

w), die mir bei unseren Treffen wiederholt sagte: »Ich kenne meine Heimat nicht«, be-

greife ich daher als Entfremdungsdimension, in welcher die Sozialisierung von Reibun-

gen undBrüchen durchzogen ist.Die Intensität brüchiger und zerreißender Zugehörig-

keiten zeigte sich in einer zunehmenden Komplexität und Vielschichtigkeit des Schwei-

gens. Nach der Beschreibung der Schritte in das Schweigen, welche die Lebens- und Er-

fahrungswelt, Bewegungsabläufe, Denk- und Verhaltensweisen meiner Gesprächspart-

ner:innen störten, komme ich nun auf die Erfahrung des Zerreißens irritierter Zugehö-

rigkeiten zu sprechen: die Rekonstruktion der Flucht.

4.3 Der Schnitt – zerreißende Zugehörigkeiten (1979–1985)

Die Aufgabe dieses Kapitels ist es, die Wahrnehmung der Flucht zu rekonstruieren und

dafür zu sensibilisieren, was oftmals beschwiegen wird. Aus diesem Grund wählte ich

den Zeitraum 1979–1985, weil dieser sich an den Erfahrungen meiner Gesprächspart-

ner:innen orientiert.ErinnernundVergessen bedingen einander (Connerton 1989, 2009;

Ricœur 2000). Ich nähere mich daher dem Vergessenen über die geteilten Erinnerun-

gen, um andernorts das Schweigen besser zu verstehen. Nach diesem Argument offen-

bart sich die Intensität beschwiegener Inhalte gerade dann, wenn wir den Blick auf jene

Erinnerungen richten, die geteilt werden.

Ich gehe vor wie folgt: Nach einer kurzen Einordnung der Flucht in unterschiedliche

Zeiträumegebe ich in4.3.1Aufschlussüberdie verschiedenenMotivationenundHeraus-

forderungenmeiner Gesprächspartner:innen vor ihrer Flucht. In einem zweiten Schritt

beschreibe ich, wie sich diese Heterogenität in der affektiven Resonanzsphäre zwischen

Körper, Schweigen undMeer als spezifische Grenzerfahrungen auflöst (4.3.2). In einem

dritten Schritt reflektiere ich die Wahrnehmung der Rettung, die im vorliegenden Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

textmit der von Rupert Neudeck (1939–2016) initiierten RettungsaktionCapAnamur ver-

flochten ist (4.3.3).Mein Ziel ist es, einen Spannungsbogen gefühlter Intensitäten nach-

zuzeichnen. Im Zentrum dieses Kapitels stehen die Aussagen meiner Gesprächspart-

ner:innen, und das aus einem einfachenGrund: In denQuellen variieren die Angaben zu

denGeretteten. Fürmeine Forschungsfrage ist die rekonstruierte Erfahrungsperspekti-

ve relevanter als eine historische Einordnung, wie ich sie in den vorangegangenen Un-

terkapiteln vorgenommen habe.

Vorab differenziere ich den »Massenexodus von Hundertausenden« angelehnt an

Beuchling (2003: 49; 2019) in verschiedene Zeiträume,umdie heterogenen Fluchtgründe

sichtbar zu machen. Die erste Fluchtphase setzte bereits vor der Machtübernahme am

30. April 1975 ein. In den drei Folgejahren verließen ca. 850.000 Personen Vietnam,

zumeist über das Meer. Die Grundlage einer erfolgreichen Flucht bestand in der Ver-

fügbarkeit finanzieller und organisatorischer Möglichkeiten, um sich das inoffizielle

Verlassen des Landes zu erkaufen (vgl. Beuchling 2003: 69–70). Die in dieser Zeit flüch-

tenden Personen gehörten überwiegend der ehemaligen Ober- und Mittelschicht an

und verfügten über die benötigtenMittel und Kontakte, um das Land zu verlassen. Auf-

grund ihrer engen Verbindung zu der gestürzten Regierung sowie zu der US-Regierung

befürchteten sie direkte physische Repressionen (vgl. Kleinschmidt 2017: 51).54 1978/1979

setzte eine zweitePhase ein,die sich inderAnzahl derGeflüchtetenund ihrer ethnischen

Heterogenität unterschied. Su und Sanko (2017: 11) schätzen die Zahl auf ca. 300.000

Personen, vorwiegend Angehörige der chinesischen Minderheit.55 Grund hierfür war

die von der SRV eingeleitete »Verstaatlichung der Wirtschaft und […] Überführung der

Landwirtschaft in Kooperativen« (Frey 1999: 226). Die Enteignung von Besitz und Land

nahm den Betroffenen ihre ökonomische Lebensgrundlage, während die Stigmatisie-

rungals »Vaterlandsverräter« sie daranhinderte, eine erneuteAnstellungzufinden.Eine

sich ausweitende Hungerskatastrophe verschärfte aufgrund von Missernten sowie des

Beginns der zwölfjährigen Besatzung Kambodschas (1979–1991) die Lebensrealitäten.

Das leitete die dritte, zahlenmäßig größte Phase ein, in der Personen unterschiedlicher

regionaler sozialer und ökonomischer Hintergründe flüchteten. Ab Mitte der 1980er

Jahre verließen auch immer mehr Personen aus ländlichen Gebieten oder dem Norden

Vietnams das Land (vgl. Su & Sanko 2017: 11; Su 2022: 52). Als vierte Phase füge ich dem

Exodus die Ausreise über den Familiennachzug hinzu, die von der Bundesregierung ab

1982 verstärkt forciert wurde. Diese beruhte zwar auf einer rechtlichen Grundlage, ging

aber nicht selten mit strukturellen Barrieren einher, die mit Bestechungsgeldern gelöst

werden mussten. Meine Gesprächspartner:innen sind der zweiten, dritten und vierten

54 HuyDao (2012: 213) konstatiert daher eine antikommunistischeHaltung als verbindende Gemein-

samkeit, die sich in dem empfangenen Schutzstatus als politische Geflüchtete ausdrückt (zumeist

konnten bestehende Kontakte in die USA oder nach Frankreich reaktiviert werden, um ein politi-

sches Asyl zu beantragen).

55 Die systematische Verfolgung der in Südvietnam lebenden ethnischen Chines:innen (Hoa) durch

die kommunistische Regierung folgte dem Ziel der sozialistischen Gesellschaftsumformung. An-

gehörige der Hoa hatten v.a. im Saigoner Stadtviertel Chợ Lớn mehrere Jahrhunderte wichtige

Handelslinien kontrolliert und die Kapitalflüsse gesteuert. Ihre gezielte Verfolgung verursachte

1979 den Bruch der Hanoier Regierung mit dem kommunistischen China und löste einen vierwö-

chigen Krieg an der chinesisch-vietnamesischen Grenze aus (Frey 1999: 226–229).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 123

Fluchtphase zuzuordnen. Im Unterschied zu der vergleichsweise organisierten Flucht

der ersten Stunde flüchteten meine Gesprächspartner:innen in einfachen, oftmals

selbstgebauten hochseeuntauglichen Fischerbooten, höchstens ausgestattet mit einem

Motor, Kompass und einem Fernglas. Diese Charakterisitik führte zu der Bezeichnung

»Boat People«.

Die Frage, wie viele Personen Vietnam über eine illegale Flucht verließen, lässt sich

nicht genau beantworten. Während Josef Joffe (2017 [1979]: 25) bereits in seinem ZEIT-

Artikel von 1979 die Zahl der registrierten Geflüchteten auf 550.000 schätzt, formulie-

ren neuere Forschungen einen »unprecedented exodus of two million people from Viet-

nam in the two decades following the end of the Vietnam War« (N. H. C. Nguyen 2013:

697). Die Flucht war illegal, es gibt also keineMöglichkeit herauszufinden, wie viele Per-

sonen diese antraten. Die Zahl derjenigen, die sicher gerettet und registriert wurden,

bietet einen Anknüpfungspunkt. Ebenso markieren die subjektiven Darstellungen der

Bericht erstattenden Personen, mit wie vielen Passagier:innen sie die Flucht begannen,

einen wichtigen Parameter. Die Anzahl an Personen, deren Fluchtversuche in Vietnam

enttarnt wurden, wurde nicht offiziell registriert.56 Auch hier bieten Augenzeugenbe-

richte die sicherste Quelle. Diejenigen, die auf der Flucht starben, deren Boote Taifune,

Piraten- oderHaiangriffe zerstörten oder die orientierungslos auf demSüdchinesischen

Meerblieben,dieMenschen,die verhungertenoder verdursteten, lassen sichnicht bezif-

fern.57 Genau diesenMenschen sei daher diese rekonstruierteWahrnehmung der Flucht

gewidmet, um das stille Andenken an sie über die Erinnerungen anderer ins Gedächtnis

zu rufen.

4.3.1 »Einfach nur raus« – der gefühlte Druck vor der Flucht

Wie erinnern und rekonstruieren meine Gesprächspartner:innen die Überlegungen zu

ihrer Flucht und mit welchen affektiven und emotionalen Dynamiken geht das einher?

WelcheHerausforderungen benennen sie undwie begann das gefährliche Unterfangen?

Chú Thuan (47 J., m) beschrieb mir, dass ihm die »Luft zum Atmen fehlte«. Bác Dũng

(66 J.,m) benannte eine wachsende innere Anspannung und einen zerreißenden Drang,

»einfach nur raus aus Vietnam« zu wollen. Den in diesen Aussagen enthaltenden Druck

nutze ich als verbindenden roten Faden dieses Kapitels. Dabei verfolge ich das Ziel, die

zerreißende Intensität des stillen Abschieds aus Vietnam und die leitende Hoffnung auf

eine bessere Zukunft besser begreifen zu können. Eine Flucht bedeutet den Aufbruch in

das Unvorhersehbare, das ist keine leichtfertige Entscheidung.

56 Personen, die bei ihrem Fluchtvorhaben entdeckt wurden, drohten Gefängnisstrafen, Umerzie-

hungslager (vgl. die Erinnerung von chú Bưu) oder die Umsiedlung in die sogenannten Neu-

en Wirtschaftszonen, was einem »natürlichen Gefängnis« in »jenen Gebieten Südvietnams [ent-

sprach], die von amerikanischen Entlaubungsaktionen zerstört worden waren« (Joffe 2017 [1979]:

32).

57 Laut der Einschätzung der UNHCR bezahlten 20 bis 50 % der Geflüchteten ihren Fluchtversuch

mit dem Leben. Die Einschätzungenmeiner Gesprächspartner:innen setztenweitere Akzente: Bác

Luân (70 J., m) schätzte, dass einer von zehn Geflüchteten überlebte und neun starben; bác Dũng

(65 J., m) sprach von 50 %.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Ich beginne die Rekonstruktion mit einem Aspekt, der in diesem Kontext oft wenig

Aufmerksamkeit findet, der aber die sozial-relationale Dimension zerrissener Zugehö-

rigkeiten fundamental bestimmt: Es geht mir um die Perspektive und Empfindungen

jener, die das Land vor dem Systemzusammenbruch verließen. Bác Anh Thu (64 J., w)

verließ Vietnam bereits 1974 und erlebte den Fall Saigons über die Nachrichten inWest-

Berlin. Sie schilderte mir, wie sie die Zeit des Umbruchs als physisch außenstehende,

aber emotional involvierte Person erlebte. Ihre Darstellung ist ein Beispiel einer gefühl-

ten Zerrissenheit, die von der Teilung Berlins intensiviert wurde:

Ich weiß nicht, was mit meiner Familie ist, habe keine Ahnung, wo sie sind und was

sie machen. Und das schlimmste daran: Ich wohne in Berlin, an der DDR! Ich fuhr

jeden Tag vom U-Bahnhof Hermannplatz Richtung Bernau. Mehrere Stationen füh-

ren unterirdisch durch die DDR. Die Bahn wird nicht angehalten, fuhr nur langsam.

Und wir können in dem dunklen Bahnhof sehen, wie die VoPos [Volkspolizei der DDR;

Anm. d. Verf.] mit ihrem Maschinengewehr auf diese Züge zeigen, um zu sehen, dass

keiner reinkommt. Wir sagen »Kommunisten« zu den Soldaten, die immer mit Ma-

schinengewehr an den Zug zeigen. Ich fahre zur Arbeit, saß da und habe angefangen

zu heulen. Jeden Tag heule ich. Dann komme ich raus, fertig, erstmal Erleichterung.

Habe den ganzen Tag gearbeitet. Abends wieder, nochmal diese Heulsuse den gan-

zen Weg. Kein Mensch weiß es. Der Zug war voll, weiß ich, aber das ist mir egal. Und

das drei Monate lang bis ich eine Information habe, dass meine Familie noch lebt. Das

ist keine Fluchterfahrung, sondern eine emotionale Fluchterfahrung. Das ist mein Ge-

fühl, meine Emotion. (Dezember 2017)

Bác Anh Thu erinnerte ihre Zerrissenheit als machtvolle Affizierung, die mit den letz-

ten Kriegstagen im April 1975 begann. Gedanklich war sie bei ihrer Familie, während sie

sich durch Berlin bewegte. Konfrontiert mit Repräsentant:innen eines anderen sozialis-

tischen Regimes übermannten sie die Sorge um ihre Familie und ihre innere Anspan-

nung, was sich als unkontrollierbare affektive Intensität äußerte. Das formte ihre emo-

tionale Fluchterfahrung.Diese durchlebte sie täglich zweimal.DasSchweigen –hier trat

es als Unwissenheit über das Schicksal ihrer Familie auf – zerriss sie emotional.

Chú Thành (45 J., m) berichtete mir in einem mehrstündigen Gespräch bei sich im

Büro, dass vor allem jene, die bereits 1954 aus dem Norden in den Süden geflüchtet wa-

ren, sich beeilten, das Land nach der Machtübernahme zu verlassen: »Sie sagten: ›Ne,

das kennen wir schon‹ und sind gegangen.« Für andere hingegen war der Bruch in den

ersten Jahren nicht so klar und die Fluchtmotivation kristallisierte sich erst mit der suk-

zessivenVerschlechterung ihrer Lebensrealität heraus.Wieder anders verhielt es sich für

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 125

Angehörige der chinesischen Minderheit, deren Flucht staatlich forciert wurde.58 Auch

bácThảo (66 J., w) erinnerte das Zerreißen ihrer Zugehörigkeit als Prozess:

Ich habe im Krankenhaus gearbeitet undwurde dort nach dem 30. April 1975 geduldet.

Ich habe ein bisschen Gehalt bekommen und ein bisschen was für die Grundnahrung,

so konnte ich meinen Vater finanziell etwas unterstützen. Weil, wer arbeitet, kriegt

Grundnahrung. Irgendwann gehen alle Leute, mit denen ich arbeite. Einer nach dem

anderen. JedenMorgen bei der Übergabe: Der eine weg, der andere weg. Die flüchten

alle. Und langsam kommen mehr und mehr Nordvietnamesen. Und die Nordvietna-

mesen haben überhaupt keine ordentliche medizinische Ausbildung. Kollegen gehen

weg und ich bleibe hier alleine. Langsam kommen diese Dummköpfe und sind meine

Vorgesetzten. Und ich sage nur: »Mein Gott, ich kann nicht mehr. Ich kann nicht mehr

mit solchen Leuten arbeiten. Wenn ich noch zehn Jahre hier sitze, werde ich genauso

wie die.«Medikamente werdenweniger. Ich wurde gezwungen, im Krankenhaus Leute

mit Appendizitis mit Akupunktur zu behandeln. Das ist das Letzte für mich! Ummich

herum nur Strohköpfe. […] Das ist der Grund, warum ich geflüchtet bin. Ich dachte,

du wirst infiziert. Wenn du nicht schnell von hier wegkommst, dann bist du in zehn

Jahren eine von diesen Leuten. Dann wirst du verdummen, ohne es selber zu wissen.

(Januar 2017)

Bác Thảo lebte vier Jahre unter dem sozialistischen Regime. Ihre Überlegung zu flüch-

ten ist imKontext einer gesellschaftlichenTransformation zu sehen,die sich still vollzog.

Verschiedene Sequenzen deuteten die Prozesshaftigkeit ihrer verstärkt gefühltenNicht-

Zugehörigkeit an: Zunächst veränderte sich die personelle Zusammensetzung. Die Be-

fürchtung, »genauso [zu] werden wie die, […] ohne es selber zu wissen« und die abwer-

tende Bezeichnung ihrer Vorgesetzten als »Strohköpfe« veranschaulicht, dass sie sich

in einer Opposition wahrnahm, in der sie nicht bleiben wollte. Bác Thảo beschrieb ih-

ren Entfremdungsprozess damit, gegen ihre Werte handeln zu müssen. Die erinnerte

Furcht, »eine von diesen Leuten« zu werden,markierte den Riss. Im Gespräch differen-

zierte sie, dass »Personen, die mit der Politik und dem Militär zu tun hatten, flüchten

[mussten]«; sie hingegen flüchtete nicht aus Armut und auch nicht, weil sie Schwierig-

keiten imLebenhatte.Sie sagte, sie fühlte sich »wie in einemgroßenGefängnis. Ich fühl-

te mich bestraft in dem Sinne, dass mir meine Freiheit weggenommen wurde. Und da

muss man raus,muss man ausbrechen«.

58 Exemplarisch für die Exklusion der chinesischen Minderheit stehen die zunehmenden Spannun-

gen zwischen der SRV und dem chinesischen Einparteienstaat, die einerseits zu einer militäri-

schen Intervention an der Grenze führte und andererseits mit der Vertreibung der seit Genera-

tionen im Süden Vietnams lebenden chinesischen Minderheit einherging. Im Oktober 1978 er-

hielten 2.500 Personen chinesisch-vietnamesischer Zugehörigkeit eine Ausreisegenehmigungmit

dem Frachter Hai Hong. Das Schiff erlangte weltweit Aufmerksamkeit, da ihm ein Anlegen von

mehrerenRegierungen südostasiatischer Länder verweigertwurde, eswochenlang ziellos auf dem

SüdchinesischenMeer umherfahrenmusste und sich die humanitäre Situation an Bord zusehends

verschlechterte. In der Vorweihnachtszeit 1978 entschied der niedersächsische Ministerpräsident

Ernst Albrecht sich spontan, 1.000 Geflüchtete des Schiffes aufzunehmen (Su & Sanko 2017: 17;

Vietnam-Zentrum Hannover 2012: 20).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Die Veränderung ihrer räumlich-sozialenUmwelt engte sie zusehends ein, sie erleb-

te das als Bestrafung. Diese Situation, so lässt sich unschwer erkennen, erlebte sie als

aussichtslos. Das leitete ihre rekonstruierte Fluchtmotivation, »normal leben oder tot«.

In dieser Phase äußerer Fragilität und empfundener Nicht-Zugehörigkeiten erinnerte

bác Thảo eine bestärkende Form der Aufeinanderbezogenheit, die sich schweigend in

verkörperten Praktiken ausdrückte:

Den Gedanken zu fliehen hatten wir alle. Fast ganz Saigon redet darüber. Bloß die

Nordvietnamesen, die merken das nicht. Wie in allen kommunistischen Ländern ha-

ben wir zwei bis drei Mal in der Woche immer diese politischen Stunden. Da kom-

men alle Angestellten zusammen, sitzen da und lernen Marxismus, Maoismus. Was

die reden, geht hier rein, da raus [macht eine Bewegungmit der Hand vom einen zum

anderen Ohr; Anm. d. Verf.]. Und wir, was machen wir? Wir machen Origami. Wir neh-

men ein Papier und machen ein Boot daraus und das spielen wir zu dir, zu anderen.

Und die Kollegen aus Nordvietnam, die wussten das nicht, die spielen mit. Aber das

war das Fluchtboot! [lacht] Unsere Gedanken waren alle dabei. Wir reden nicht dar-

über, aber haben den Gedanken: »Weg von hier! Nichts mehr hören von Marxismus,

Leninismus, wir haben die Nasen voll.« (Januar 2017)

Die sich neuformierende Zusammengehörigkeit in der »politischen Stunde« entstand

für bác Thảo nicht über die gelehrten Inhalte, sondern über die aus Papier gefalteten

Fluchtboote, die in einemMeer vonMenschen herumgereicht wurden.Das Beispiel ent-

hüllt eine non-verbal geäußerte Nicht-Zugehörigkeit. Die Praktik des herumgereichten

Schiffchens stärkte eine imaginierte Verbundenheit, eine zerrissene Zugehörigkeit in

actu.

Die Vorbereitungen zur Flucht mussten schweigend und unter größter Geheimhal-

tung getroffenwerden.Bevor es losging,wurdenBesitztümer gegenGold getauscht und

als VorsichtsmaßnahmewichtigeDokumente verbrannt.59 ChúBưu (59 J.,m) sagte, dass

die Flucht zu Fuß gefährlicher war als die Flucht über das Wasser, die Landesgrenzen

waren vermint: »Die Kontrollposten erschossen Flüchtlinge auf demWeg nachThailand

oder Kampuchea.60 Jede Grenze wurde kontrolliert.Wenn, konnte man nur nachts flie-

hen.« Das führte dazu, dass man auf Unterhändler:innen angewiesen war.61 Nicht sel-

ten flogen die Vorbereitungen auf, wurden unterwandert oder scheiterten aus anderen

Gründen. Eine gescheiterte Flucht bedeutete, dass diejenigen, die an demVorhaben be-

teiligtwaren,umihrLeben fürchtenmussten,das angezahlteGoldwar verloren.Wiemir

cô Tuyết (54 J., w) erklärte, wurde das Gold natürlich von weiteren Familienmitgliedern

oderNahestehendengeliehen,diedamit ihrerseitsHoffnungenverbanden.Dasverdeut-

licht die weitreichende Anspannung.

59 Die Identitätsnachweisewurden vernichtet, um imFall einermissglückten Flucht eine Ausweitung

der Repressionen auf die Familie zu verhindern.

60 Zwischen 1975 und 1979 führten die Roten Khmer die offizielle Bezeichnung »Demokratisches

Kampuchea« für das heutige Kambodscha ein.

61 Diese lebten oftmals nicht an der Küste, sondern in der Stadt und trafen die Vorbereitungen de-

zentral. Sie sammelten das notwendige Gold zur Fluchtvorbereitung ein und besorgten die Mate-

rialien für den Bau des Bootes und alles Notwendige.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 127

Ein (gescheiterter) Fluchtversuch destabilisierte das soziale Gefüge, aber die insta-

biler werdende Situation in Vietnam beförderte auch einen inoffiziellen Umgang mit

zahlungsfähigen Fluchtbereiten.Beuchling beschreibt das treffend als »ökonomische[n]

Imperativ«: Polizist:innen oder die Küstenwache ließen sich bestechen, um in einer be-

stimmten Zeit an einem bestimmten Tag nicht an einem bestimmten Ort zu sein.

Wer von der Familie auf die Flucht gehen sollte, wurde zuvor festgelegt, oft waren

esMänner und Jungen.Das Bewusstsein für die Gefahr und die finanziellen Ressourcen

bestimmten,wie viele Personen einer Familie auf die Flucht gingen.ChúThành (45 J.,m)

erinnerte, »aus jeder Familie fahren nur ein, zwei Leute mit. Wenn das Boot untergeht,

dann verlierenwir nicht alle«.ChúĐình (48 J.,m) ergänzte aber auch,dass dieUmstände

diktierten, wer auf das Boot kam. Er war bei seiner Flucht 13 Jahre alt:

Geplant war, dass die ganze Familie flüchtet. Leider sind meine Eltern nicht rechtzei-

tig gekommen, deswegen bin ich dann mit meinen Schwestern geflüchtet. Mit den

ganzen anderen Verwandten, Onkeln, Tanten. (März 2016)

Die soziale Einheit von chú Đình zerriss mit der Flucht. Einem Teil der Familie gelang

1981 bei dem ersten Versuch die Flucht, seine Eltern sowie weitere Verwandte blieben

zurück. Somit formte die Zerrissenheit eine familiär geteilte, anhaltende emotionale

Intensität. Seine Familie wurde erst acht Jahre später wiedervereint. In vielen Erinne-

rungen trat die Sorge vor eben solcher Zerrissenheit als Anspannung oder Angst hervor,

nicht rechtzeitig zu dem Boot zu kommen, dass in letzter Sekunde etwas schieflaufen

oder dass man aufgegriffen würde.

Was passierte,nachdemFamilienmitglieder sich auf die Flucht gemacht hatten,hör-

te ich hingegen weniger häufig. Cô Tuyết (54 J., w) sagte, dass sie nach der Flucht naher

Verwandter aus Angst nicht darüber gesprochen habe. Im Schweigen vermischte sich

also ihre Sorge um deren Schicksal mit der Tatsache, dass sie verheimlichte, dass sie ge-

flüchtet waren. Von bác Dũng weiß ich, dass sein Elternhaus nach seiner Flucht polizei-

lich überwacht wurde und er sich noch heute dafür Vorwürfe macht. Aber die gefühl-

ten Intensitäten der in Vietnam verbleibenden Familienmitglieder beschreibt das noch

nicht.62 Vielmehr deutet der Fakt, dass er bis heute nichtmit seinen jüngeren Geschwis-

tern über ihre Situation nach seiner Flucht gesprochen hat, auf eine Schwere, die die

geschwisterlichen Beziehungen seither begleitet.

Chú Minh (47 J., m) rekonstruierte seine Flucht als unabwendbares Schicksal. Der

Zeitpunkt, ab dem er nicht mehr die Schule besuchen durfte, zementierte den Bruch.

Seine Eltern sammelten Geld und schickten ihren ältesten Sohn auf die Flucht:

So haben meine Eltern beschlossen, dass ich in Vietnam sowieso keine Zukunft hätte.

Also soll ich versuchen, eben halt zu fliehen. Damit man dann vielleicht, wenn man

62 Zur Weiterverfolgung dieses Gedankens empfehle ich die Ethnografie Silence and Sacrifice. Familiy

Stories of Care and the Limits of Love in Vietnam von Merav Shohet (2021). Die Autorin untersucht

ganz ähnlich zu dem in dieser Arbeit aufgezeigten Vorgehen, wie massive soziopolitische und ge-

sellschaftliche Strukturwandel den familiären Zusammenhalt herausforderten und einenWandel

soziokulturell etablierter Formen von Schweigen, Aufopferung sowie veränderte Erwartungen an

Fürsorgeformen bedingten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

überlebt, auch eine bessere Zukunft haben könnte. Wobei die Chance zu überleben

waren damals fifty-fifty. Da das Geld nicht ausreichte, musste ich alleine. Ich sollte

mit meinem Onkel gehen, der aus dem Umerziehungslager geflohen war und nun

erst recht fliehen musste. Dummerweise wurde er aber auf der Flucht, bevor er auf

das Boot stieg, entdeckt und verhaftet. Ich war alleine. (März 2016)

Wasmir in der Narration von chúMinh auffiel, war eine Distanz zu dem damaligen Er-

leben. Seine Erzählperspektive wirkte entkoppelt von der Entscheidung seiner Eltern.

Gemäß der konfuzianistisch-orientierten Grundbeziehungen zwischen Vater und Sohn

sowie Älteren und Jüngeren drückte er damit Loyalität aus. Dennoch wirkte es wie eine

distanzierte Berichterstattung. Seine unbenannten Gefühle, die darauf beruhen, keine

Zukunft in der Heimat zu haben, bei der Flucht wohlmöglich zu sterben und aufgrund

der finanziellen Mittel allein fliehen zu müssen, lassen sich über die Auslassung einer

emotionalen Dynamik erahnen; sie werden kurz greifbar, weil er die Flucht ungeplant

alleine antretenmusste. ChúMinh flüchtete ohne bekannte Personen und ohne konkre-

tes Ziel in eine ungewisse Zukunft. Ab seinem 11. Lebensjahr war er auf sich gestellt. In

seiner Narration folgt nach einer Pause die Rettung.

Auch andere männliche Gesprächspartner erzählten, dass ihre Eltern sie »weg-

schickten«, damit sie nicht in den vietnamesisch-kambodschanischenKrieg eingezogen

wurden. Diese Perspektive bestätigen Su und Sanko (2017: 13), denn neben sozioökono-

mischen oder politischen Gründen motivierten die ab 1979 einsetzenden militärischen

Konflikte zur Flucht.63 Ein möglicher Tod für die Armee, die für den Tod naher An-

gehöriger verantwortlich gemacht wurde, formte zusammen mit der naheliegenden

Befürchtung, von eben dieser Armee als sogenanntes Kanonenfutter eingesetzt zu

werden, ein starkes Unbehagen. Dann lieber weg, so entnahm ich es den Gesprächen.

Während chú Minh für seine Zukunft von seiner Familie entkoppelt wurde, erklärte

mir côHà (56 J.,w),dass der Fluchtgedanke ihr »Leben auf Pause« setzte.Sie beobachtete

das bei vielen jungen Frauen ihrer Generation.Diese Zäsur verschob Vermählungen und

Familienplanungen in die Zukunft, um ungebunden zu sein, Ich notierte die Frage: Um

einfacher flüchten zukönnen?BácThảo (66 J.,w) erklärte,dass »das Lebendamals keinen

Wert«hatte. 1979bot sich ihr für2.000Dollar eineGelegenheit zurFlucht,»einVermögen

damals!«Die Flucht scheiterte beinahe im letztenMoment undkonnte nur durchgeführt

werden, weil »jemand nach Saigon gerannt ist und mit jemandem gesprochen hat, der

mächtigwar«.Der ökonomische Imperativ beschreibt eine erschlagendeNormalität der

Korruption.Schließlich bestieg sie dasBoot.Auf die Frage,wie sie ihreEntscheidung zur

Flucht heute betrachtet, antwortete sie:

Wenn Sie mich fragen, ob ich nochmal den Mut hätte, in ein drei mal acht Meter brei-

tes Flüchtlingsboot mit 300 Menschen einzusteigen – ich bin Nichtschwimmerin! Zu

99 % werde ich sterben, nur zu 1 % überlebe ich. Nein, da habe ich Angst. Aber in

der damaligen Zeit, wo das Leben für Sie gar keinen Wert hat… entweder stirbt man

63 Die militärischen Konflikte zunächst an der vietnamesisch-chinesischen Grenze und dann die In-

tervention in Kambodscha, um den Genozid der Khmer Rouge zu stoppen, beförderten bis 1994

ein internationales Wirtschaftsembargo Vietnams. Das verschärfte die humanitäre Situation für

die vietnamesische Bevölkerung. Die Fluchthintergründe stehen in einer engenWechselwirkung.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 129

im Meer oder man lebt weiter als richtiger Mensch. […] Ich hatte damals nicht viel zu

verlieren. (Januar 2017)

Bác Thao erinnerte eine kognitive Dissonanz, die sie damals überwand. Die erinnerte

Perspektive, dass sie »nicht viel zu verlieren« hatte, steht der heutigen Überlegung ent-

gegen, alsNichtschwimmerin ein Fluchtboot zu besteigen.Während ihre Erinnerung an

ihre Fluchtmotivation laut war – das Einstehen für die eigenenWerte –war eine andere

leise: Ihren Abschied für immer deutete sie darüber an, dass sie ihre Familienmitglieder

im Stillen verabschiedete, eine Vorsichtsmaßnahme.

Die rekonstruierte Perspektive von chú Bưu (59 J., m) reflektiert eine andere Dyna-

mik. Wie ich bereits in 4.2.1 kurz erwähnte, verließen seine älteren Geschwister Viet-

nam direkt in denWochen nach der Machtübernahme, weil sie eine direkte Bedrohung

befürchteten.Er hingegen blieb als jüngster Sohnder Familie bei seinenEltern.Seine Si-

tuation änderte sich 1979, als er einen Einberufungsbefehl in die vietnamesische Armee

erhielt und seineEltern ihndrängten,das Landzu verlassen.Er erinnerte seinedamalige

Ambivalenz: »Ich wollte nicht abhauen.Meine Heimat ist wirklich schön.Wenn Frieden

ist, ist alles gut. Dann bleibt man, warum nicht?« Er musste »abhauen«, aber wollte es

nicht. Damals setzte chú Bưu den Todmit dem Verlassen der Heimat gleich, was die In-

tensität seiner gezwungenen »Entscheidung« spiegelte.

ChúBưu (59 J.,m) erklärte, »keineMenschen töten [zuwollen].Also dachte ich, lieber

gehe ich insGefängnis als indenKrieg«.Die zuvor geschilderteGleichsetzungvonFlucht

und Tod schwächte er mit der Wahl zwischen Flucht und Gefängnis ab. Das erklärt sich

aus seinen gemachten Erfahrungen: Sein erster Fluchtversuch scheiterte,weil die besto-

chenenBeamtensichnicht andieAbmachunghielten.Erwurde inhaftiert.Beimzweiten

Fluchtversuch waren sie bereits einige Tage auf demMeer, als sie in der Ferne eine Küs-

te sahen. Sie freuten sich und gingen an Land.Menschen rannten schreiend auf sie zu –

doch siewarenan einer vorgelagerten vietnamesischen Insel angekommenundermuss-

te erneut in ein Gefängnis. Die Erfahrung der zweiten Inhaftierung beschrieb chú Bưu

mit Härte und kurzen Sätzen.Während er von Gestank,Hunger undGrausamkeiten er-

zählte, die viele Inhaftierte nicht überlebten und sein Körper diese in Gesten erinnerte

(»U«), wanderte sein Blick umher, seine Stirn lag in Falten. Seine Körpersprache verriet

die Intensität dieser Erinnerung.

Dennoch unternahm er 1981 im Alter von 24 Jahren einen dritten Fluchtversuch, im

vollen Bewusstsein für die möglichen Konsequenzen, die nun wieder auf die Gleichung

Flucht oderTodzusteuerten.DenKindern, sagte er,hattemanvorherSchlaftablettenge-

geben, damit sie keinenMucks von sich geben. Chú Bưu erinnerte sich, dass er vor dem

FluchtversuchAngst hatte, aber sobald sie abgelegt hatten,war ihmalles egal.Er verglich

sein Gefühl mit einer Herzoperation: Man selbst habe keine Verantwortung mehr für

sein Schicksal. Seiner Fluchterfahrung verlieh er in einer poetischen Darstellung Aus-

druck:

Wir fuhren Mitternacht mit einem fünf Meter langen Boot und 30 Personen an Bord

los. Wir verließen die Küste und blickten auf die Silhouette des Berges. Der Berg wur-

de immer kleiner, wurde schließlich zu einem Punkt und verschwand. Das war der

Moment, wo das Herz von allen an Bord weinte. Keiner sagte etwas. Alle wussten,

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

dass sie ihre geliebte Heimat niemals wiedersehen würden. Dann waren wir auf dem

offenen Meer. (April 2016)

Der von chú Bưu artikulierte geografische Schnitt verweist auf eine körperlich gefühlte,

zerreißende Intensität.DasHerzweint, chúBưu sprach diese imStillen regulierte Trau-

er allen Passagieren zu. Dieses Schweigen barg eine verbindende Zerrissenheit. Seine

drei Fluchtversuche veranschaulichen auch, welche Gefahren seine Generation wieder-

holt auf sich nahm.Der Schritt auf dasMeer beschrieb das Entkommen aus den kontrol-

lierenden Strukturen der SRV und das Überwinden akkumulierter Differenzerfahrun-

gen. Und dieser Schritt zementierte den Bruch zu bisherigen Lebensentwürfen. Dann

waren sie aufdemMeer,einemspezifischenaffektivenResonanzraum,wie ich imnächs-

ten Abschnitt zeige.

4.3.2 Körper, Schweigen und das Meer

Das Erreichen des Meeres manifestierte den Schnitt, Zugehörigkeiten mussten reißen.

In diesem Abschnitt möchte ich mich dem annähern, was sonst beschwiegen wird, um

andernorts das Schweigen besser zu begreifen. Die Frage lautet also: Was passierte un-

mittelbar,nachdemmeineGesprächspartner:innenVietnamverließen?Wie erinnern sie

die Erfahrung, wie nehmen sie diese heute wahr und was formt den affektiven Reso-

nanzsraumderer, diemit demBoot flüchteten? Es gehtmir darum, eine Transformation

des Schweigens nachzuzeichnen, die sich auf dem Meer ereignete und körperlich ma-

nifestierte. Dieser Nexus aus Körper, Schweigen und Meer beförderte Affekte, die zwar

entortet sind, aber intensiv gefühlt und erinnert werden.

Die Anspannung, ob die Flucht aus Vietnam gelingen würde, intensivierte sich im

Angesicht vonNaturgewalten,Wasser- undNahrungsknappheit,HaiangriffenundPira-

tenüberfällen (Beuchling2003: 49).WährenddieVorbereitungenzurFluchtBewegungen

darstellten und sich gegen ein signifikantes Gegenüber richteten, ließ die Situation auf

demMeer nicht viele Handlungsoptionen zu.Die Intensität dieser Situation vermittelte

chú Bưu (59 J., m):

Dieses Gefühl, nichts um einen herum zu sehen, keinen Baum, Berg oder Haus, das

machte uns Angst. Der Mensch hat das ganze Leben Gegenstände um sich herum,

Bäume, Häuser, Straßen. Wir sahen nur Himmel und Meer, die Grenze dazwischen

schien fließend. Aber auf dem Ozean konnte man das ganze Leben im Wasser sehen.

Das Wasser ist dort sehr klar. Ich sah Wale, Fische, Haie und fliegende Fische. (April

2016)

Chú Bưu erinnerte eine irritierende Abwesenheit bekannter Sinneseindrücke wie Bäu-

me, Häuser oder Straßen. Er beschrieb diese Entortung als Orientierungslosigkeit. In

der Aussage fiel auf, dass chú Bưu nach einem Fixpunkt suchte. Seine Aufmerksamkeit

für das Leben imOzean interpretierte ich als Strategie zur Emotionsregulierung: Indem

er sich in Beziehung setzte, fand er in gewisser FormHalt, um das benannte Gefühl der

Angst zu regulieren.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 131

Da die Betroffenen wenige bis keine Möglichkeiten hatten, Kontrolle für das eige-

ne Schicksal zu übernehmen, demonstrierte die Emotionsregulierung eine Handlungs-

macht sowie soziale Verantwortung.Daswarwichtig, denn es galt, chaotische Zustände

anBord zu vermeiden.Das Schweigen reflektierte das und erhielt die sozialeOrdnung.64

PraktikenwiegemeinsamesBetenoderMeditierenunterstütztendieseAusrichtungund

formten eine Schicksalsgemeinschaft auf dem Meer, wie ich in unterschiedlichen Ge-

sprächen hörte. Viele führten während der Flucht religiöse Symbole mit sich.

Die Erfahrungen und heutigen Wahrnehmungen meiner Gesprächspartner:innen

wiesen eine semantische Transformation des Schweigens nach. Ich gehe zunächst auf

die Perspektive von chú Thành (45 J., m) ein, um den Kontrast des damaligen Erlebens

eines Abenteuers und der heutigen Rekonstruktion eines Schockzustandes zu beschrei-

ben. Damals, erzählte er, lebte seine Familie an der Küste und war vorsichtig, mit den

Fluchtvorbereitungen keinen Verdacht zu erregen.Er erinnerte sich daran, dass an Bord

des Bootes nur Proviant für einen Tag lagern durfte – aber bei einer Flucht würden sie

nicht wissen, wie lange sie auf demMeer sein würden. Nachts bewachte der damals 11-

Jährige das Boot. Dann ging es los:

In der Nacht habe ich meinen Dienst getan. Ich habe meiner Mutter und meinen Ge-

schwistern gar nicht Tschüss gesagt, sondern auf einmal kam immer eine Person nach

der anderen. Dann hieß es, wir fahren erstmal raus. Einer nach dem anderen ist ein-

gestiegen und ich wurde dann nach unten gedrückt ins Boot, ins Innere des Bootes.

Irgendwannmal habe ich die Stimme vonmeinemVater gehört. Ich wusste nicht, wor-

um es damals ging. Also ich war zu klein. Für mich war das so ein bisschen Abenteuer.

Die Angst war auf der Seite von meinem Vater. Aber für mich war es ein Abenteuer.

[…] Also am ersten Tag war alles noch sehr hektisch, sehr neu. Wir mussten uns erst-

mal sortieren, was denn überhaupt los war. Wir mussten gucken, wie viele Leute auf

dem Boot sind. Wer vorher angemeldet und bezahlt hatte. Welche Familienangehö-

rigen sind durchgekommen oder wer war illegal, d.h. es sind noch Leute mit aufge-

sprungen. Geplant war, dass wir einen Kompass haben, aber der Kompass war nicht

an Bord. Verloren oder vergessen. Der Maschineningenieur kam aus Saigon, aber er

hat keine Ahnung von Maschinenbau. Er ist Ingenieur, theoretisch kann er das, aber

er hat noch nie eine Maschine angefasst. Man konnte damals nicht die Leute aus der

näheren Umgebung holen, weil dann wissen die Leute sehr schnell, was man vorhat.

[…] Zufälligerweise waren, ich glaube, vier oder fünf Fischer auf das Boot gesprun-

gen und mitgefahren. Und der Kapitän aus dieser Gruppe, der hat das Boot nach dem

Sonnensystem geführt. Dann haben wir auch festgestellt, dass es an Reis und Was-

ser fehlte. Schon am ersten Tag haben wir festgestellt, dass alles, was geplant war,

wahrscheinlich aus Angst oder weil die Sachen nicht rechtzeitig angekommen sind,

fehlte. Am ersten Tag hatten viele auch noch nicht wahrgenommen, dass sie auf ei-

nem Boot waren. Also sie waren in einem Schockzustand aus meiner jetzigen Sicht.

Ein Schockzustand, also ich kann mich an den ersten Tag ganz genau erinnern. Und

64 Ein anderes Beispiel für soziale Regulierungsstrategien erklärte chú Thành (45 J., m) über die Ein-

bindung der Sinneswahrnehmung. Auf seinem Boot gab es nicht genügendWasser. Er sagte: »Wir

haben dann angefangen, Zuckerstücke zu verteilen. Mit diesen Zuckerstücken durfte man alle

Stunden immer mal über die Zunge streichen und hat es dann weitergereicht.«

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

dann fingen wir erstmal an, Vertrauen im Boot aufzubauen. Weil, die Leute kennen

sich untereinander gar nicht. (Juni 2016)

In derErinnerungbegleitetenAufregungundUngewissheit denAufbruch.Während chú

Thành aus kindlicher Perspektive abenteuerliche Spannung wahrnahm, reflektierte er

diese ausheutigerDistanzmit demBegriff »Schockzustand«undeinemBewusstsein für

die Fragilität des Vorhabens. Die beschriebene Hektik spiegelte sich in dem Aufbruch

ohne Abschied wider. In den angemeldeten, aber nicht angekommenen sowie »aufge-

sprungenen« Personen. In den notwendigen, aber verlorenen oder vergessenen Gütern

wie einemKompass, Reis undWasser. Sich zu sortieren ist ein ordnender, regulierender

Prozess, um der Hektik und Unübersichtlichkeit des ersten Tages zu begegnen und Ver-

trauen aufzubauen. Auf dem Boot befanden sich 61 Menschen, die sich teilweise fremd,

aberplötzlichkörperlich sehrnahwaren.Dicht gedrängt saßenvielemitdenKnienunter

dem Kinn und hatten keinen Platz, um ihre Glieder auszustrecken. Diese Kontraste ge-

ben Einblick in die situative Affektdynamik. In seiner detailreichen Erinnerung verban-

den sich die Perspektive des Kindes mit den Empfindungen, die er 40 Jahre später hat.

Mittlerweile ist er selbst Familienvater unddiese gefühlteNähe zu seinemVater entfaltet

eine markante emotionale Dynamik:

Ich habe in meinem ganzen Leben lang, bis zu dem Tag, wo ich mit meinem Vater in

dem Boot saß, ich glaube zu wissen, er hat mich auch nie umarmt oder seine Liebe ge-

zeigt. […] Und jetzt, wo die Erinnerung zurückkommt, er hat nicht viel gesagt auf dem

Boot, weil, er ist sehr autoritär in der Familie. Aber er hat mich während der ganzen

Reise immer zu sich gezogen und gedrückt. Das ist in unserer europäischen Gesell-

schaft normal und natürlich, so die Liebe zu zeigen. Er machte das zum ersten Mal.

Und es ist aus meiner Sicht so zu interpretieren, dass da die Angst anfängt, etwas zu

verlieren. So etwasWertvolles zu verlieren. Er hat nicht viel gesagt, aber die Geste, die

Umarmung, das feste Drücken und er ist die ganze Zeit bei mir. Noch nicht mal einen

Schritt, ja, egal ob ich nach oben gehe auf dem Boot, er war immer dabei. Und da habe

ich zum ersten Mal das Gefühl – das ist mein Vater! Das ist so ein Phänomen bei den

Asiaten, bei den Vietnamesen. Man drückt seine Gefühle nicht aus, weil, irgendwie

der Vater ist ganz oben, die Kinder sind Kinder halt, die machen nur Quatsch. Ja, das

ist zum ersten Mal, wo ich das so richtig gemerkt habe und ich glaube, da musste er

nicht so viel sagen. Aber durch seine Geste war er ganz nah bei mir, dieses Drücken

und Im-Arm-Halten beim Schlafen. Und das ist bei mir auch in Erinnerung geblieben.

(Juni 2016)

Die Intensität der körperlich ausgedrückten Liebe, eineNuance, die imGespräch zu chú

Thànhzurückkam,assoziiert ermit Liebe undSchutz; als Angst, etwasWertvolles zu ver-

lieren.Die väterliche Zuneigung und gesuchteNähe kontrastierte chúThànhmit der au-

toritären Position des Vaters innerhalb der konfuzianistisch geprägtenGesellschaft.Das

Bewusstsein für die unmittelbare Gefahr, so seine Interpretation, führte dazu, dass sein

Vater seine Emotionen über eine körperliche Praxis ausdrückte – eine untypische Geste

in der zuvor respektvoll-distanzierten Vater-Sohn-Beziehung. Während chú Thành er-

zählte,merkte ich seiner Stimmfarbe,Gestik undMimik an, dass die Erinnerung ihn af-

fiziert.Auch ichnahmwährenddesZuhörensundbeimwiederholtenLesendieserZeilen

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 133

wahr,wie sehrmich diese Zuneigung berührt.Die Angst, die chúThànhbei seinemVater

auf der Flucht vermutete, lässt sich besser perspektivieren,wennwir dieseGefühlsdyna-

mik kennen.

Das,was beschwiegenwird,wird also greifbarer über jene Erinnerungen, die ausge-

drückt werden (können).65 Bác Dũng (63 J., m) erzählte mir, dass er nach seiner Rettung

vonVerzweiflungstaten auf denBootenhörte.Er berichtete vonMenschen,die ihreHaa-

re aufgegessen haben, um zu überleben; vonMenschen, die geliebte Familienmitglieder,

die vor Erschöpfung starben, demMeer überreichenmussten; und von Extremsituatio-

nen, in denen gelost wurde, wer sich opferte, um die Gemeinschaft einen weiteren Tag

zu retten. Cô Tuyết (53 J., w) hörte früher eine Geschichte über Geister, die in den Lagern

für Geflüchtete gesichtet wurden. Bis vor kurzem versuchte sie, nicht weiter über die-

se Erzählung nachzudenken. Vor einiger Zeit sprach eine Bekannte diese aber in einer

vertrauten Runde an und zusammen kontextualisierten sie ihre damals kindlichen Ein-

drücke. Erst heute begriff sie, dass es sich bei den Geistern nicht um umherwandern-

de Seelen handelte, sondern um Personen, die auf der Flucht Schreckliches erlebt hat-

ten und traumatisiert waren. Sie erklärten sich mit zeitlicher Latenz und vergrößertem

Wissen, dass diese »Geister« keinem begegnen wollten und daher nur nachts aus ihren

behelfsmäßigen Hütten kamen.

ChúBưus (59 J.,m) Erinnerungsdynamik ist eine andere.Als ich ihn bei unseremers-

ten Treffen fragte, ob er mit mir über seine Geschichte sprechen wollen würde, antwor-

tete er mit einer familiär beschwiegenen Erinnerung, die er mir erzählen durfte, sonst

sprach keiner darüber:

Es war eine schreckliche Situation, Verzweiflung, Hunger. Irgendwann waren dieWas-

ser- und Nahrungsreserven verbraucht, seine zwei Kinder starben. Mein Onkel schnitt

die Ohren seiner toten Kinder ab und aß sie, um nicht auch zu verhungern. Dann ließ

er die Kinderleichen ins Meer hinab, wo sie von den Fischen gefressen wurden. […]

Am Todestag der Kinder kommen die Erinnerungen immer wieder hoch. (April 2016)

Die brutale Schlichtheit, mit der er die Erinnerung, über die nicht gesprochen werden

darf, teilte, erschreckte mich zunächst. Die Unmittelbarkeit, mit welcher chú Bưu diese

Tragödie berichtete, zeigt aber auch,wie präsent diese Erinnerung in seinemAlltagwar.

Ermachtemichdarauf aufmerksam,dass denÄlterenkeine Fragen zur problematischen

Vergangenheit gestellt werden durften. Er meinte damit sich, er durfte diese Fragen in

seiner Familie nicht stellen, aber das heißt nicht, dass diese Fragen ihn nicht beschäfti-

gen.

Das Boot von bác Thảo (66 J., w) befand sich seit vier Tagen und Nächten auf dem

Meer, als die umgebende Stille desMeeres gestört wurde: »Mitten in der Nacht kommen

die Verbrecher.Ganz im Stillen springenmehrereThailänder in unser Boot. Ausgerüstet

nur mit Messern, klein, groß, zum Fische präparieren, nur junge Leute.« Sie erinnerte

65 Empfehlenswert ist die von Rupert und Christel Neudeck (2017) herausgegebene Anthologie mit

dem prägnanten TitelWas man nie vergessen kann. Verschiedene Erfahrungsperspektiven ermögli-

chen einen behutsamen Zugang, sich der Last verkörperter Erinnerungen anzunähern, die Einzel-

personen mit sich tragen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

sichdeutlich andie bedrohlicheSituationunderzähltemit schnellen,aber sicherenWor-

ten,wie ihnenSchmuckundGeldgeraubtunddieWasserkanisterunterDeckzerstochen

wurden. Die Piraten ließen von ihnen ab, weil »es gut gelaufen ist mit dem Raub«. Am

nächstenTagwurdensie erneutüberfallen.AmhelllichtenTag rammteein riesigesSchiff

aus Stahl ihr Holzboot. Sofort herrschte panische Angst, um sie herum nurWasser, kei-

ne Möglichkeit zu entkommen. Zusammen mit anderen jungen Frauen wurde sie auf

das Schiff der Piraten getrieben, dort entkam sie knapp einer Vergewaltigung und ver-

lor fast eineHand. Aufmeine Frage,welche Empfindungen sie damals hatte, antwortete

sie: »Entweder leben oder tot, das war mein Gedanke. In jedemMoment: Wenn der Tod

kommt, akzeptiere ich ihn, weil ich das schon in Kauf genommen habe. Wenn ich jetzt

noch lebe, ist das ist nur einWunder.«

BácThảo (66 J., w) artikulierte emotionale Spannungsmomente in ihrer Erinnerung.

Das Gefühl derWillkür und des Ausgeliefertseins führte überhaupt erst zu ihrer Flucht,

aber setzte sich in einer anderen Intensität auf demMeer fort.DerUnterschiedwar,dass

sie sagte, dass sie mit dem Schritt auf das Boot ihren Tod bereits in Kauf genommen

hatte. Diese Resignation beschreibt die gelöste Verbindung zu ihrer vorherigen Lebens-

welt.WährendbácThảoerinnerte,veränderte sich ihreStimmfarbe,siewurde lauterund

schneller, ihreHände begleiteten ihreWorte und ihreMimikwurde hart.Die Erinnerun-

gen affizierten sie, mich auch.

Die Perspektive derer, die einer solchen Situation nicht entkommen konnten oder

derjenigen, die auf dem Boot blieben und zusehen mussten, wie ihre Frauen, Mütter,

Töchter oder Schwestern auf das Schiff der Piraten getrieben wurden, ist eine, die ich

über indirekte Wege hörte. Die Intensität dieser Erinnerungsperspektive entnahm ich

versteckten Anmerkungen und Bezügen zu denen, »die mehr zu leiden haben« und zu

der Scham, die mit der erlebten Machtlosigkeit einhergeht. Bác Luân (70 J., m), der die

AnkunftderGeflüchteten imniedersächsischenFriedlandbetreute,erzählte,dass es sich

häufigumGelegenheitspiratenhandelte.Häufigwurden jungeFrauenentführtundman

wusste nicht, ob sie noch lebten oder nicht. Einige Personen berichteten ihm auch, dass

die entführten Frauen als Prostituierte verkauft wurden. Er betreute die verzweifelten

Betroffenen nach der Rettung, hörte zu und war da. Er setzte sich dafür ein, viele dieser

Gelegenheitspiratenmit Hilfe des UNHCRüber die Bootskennung ausfindig zumachen

undzurRechenschaft zu ziehen.Mehr konnte er nicht tun, sagte er und ließ imGespräch

die Hände schwer auf den Tisch fallen.

Der Blick auf Körper, Schweigen und Meer zeigt, wie das Erinnern mit dem Wie-

dererleben verbunden ist. Im Schweigen bündeln sich diese Gefühle: Die Unfähigkeit,

die Situation beeinflussen zu können, erzeugte wirkmächtige Affekte auf dem Süd-

chinesischen Meer. Die anhaltende Intensität dieser Erfahrungen spiegelte sich in den

Auslassungen und dem genannten Kontrast zwischen Erleben und (Nicht-)Erinnern

wider. Meine Gesprächspartner:innen identifizierten bereits vor ihrer geografischen

Flucht Entfremdungsmomente und zerreißende Zugehörigkeiten. Teils setzten diese

mobilisierende Kräfte, teils Resignation frei, umdieHeimat für eine ungewisse Zukunft

zu verlassen. Die auf dem Meer gemachten Erfahrungen entzogen sich aber dieser

Logik. Es handelt sich um Erinnerungen, die, wie der Erinnerungsprozess zeigte, eine

verleiblichte Dimension haben. Als gefühlte Intensitäten durchziehen sie den gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 135

wärtigen Alltag still – dadurch, dass Kommunikations- und Umgangsformen etabliert

wurden, um eben jene Erinnerungen zu verdecken.

4.3.3 Die Rettung derer, die das Meer erreichten

In diesem Abschnitt beschäftige ich mich mit dem Moment der Rettung, das zu einem

dominantenNarrativ der Flucht wurde und sich gefühlsmäßig stark abhebt. Ichmöchte

den affektiven Dynamiken, die das Erinnern begleiten, hier Raum geben.

An einem kühlen Herbsttag saß ich mit bác Dũng (64 J., m) zusammen an seinem

Wohnzimmertisch. Wir hatten uns verabredet, um uns an diesem Tag Zeit für seine

Fluchterfahrungen zu nehmen. Ich hatte Fotos mitgebracht, die ich bei einer Bildersu-

che unter dem Schlagwort »vietnamesische Geflüchtete« gefunden hatte, und breitete

diese auf dem Tisch vor uns aus. Bác Dũng schaute umher und nahm gezielt das Foto

eines Frachters auf und erklärte, dass dieses Schiff die Cap Anamur II sei, die habe ihn

gerettet. Auf meine Frage, was ihm bei dem Anblick durch den Kopf ging, antwortete

er, dass er große Freude verspüre, ein Fest machenmöchte. Diemobilisierenden Kräfte,

von denen bác Dũng sprach, beschrieb er mit dem Ausdruck: »Die Cap Anamur ist der

Retter derer, die das Meer erreichten.«66

Mit dieser kurzen Vignette wende ich mich den Gefühlen zu, die meine Gesprächs-

partner:innen bei ihrer Rettung empfanden und welche die Rekonstruktion dieser Er-

eignisse heute auslösen. In den Gesprächen notierte ich, wie sich in Stimmfarbe,Wort-

wahl undMimik eine Intensität verdichtete, diemich imMoment des Zuhörens spürbar

erfasste. In der Erlebnisgeneration formt die Cap Anamur ein gemeinschaftsstiftendes

Symbol, das sich in privaten wie öffentlichen Räumen sowie in feierlichen Kontexten in

Bildformen,Liedtexten oder überNarrationenwiederfinden lässt.67 DieEinbettung und

Materialisierung dieser Erfahrung förderte eine räumlich-emotionale Verortung. Zum

besseren Verständnis folgt ein kurzer historischer Exkurs:

Das Schicksal der Geflüchteten auf dem Meer und in den provisorisch errichteten

Lagern in süd-/ostasiatischen Staaten war dasThema der Flüchtlingskonferenz der Ver-

einten Nationen im Juli 1979.68 Mit der unterzeichneten Vereinbarung erklärten sich 16

66 Original: »Cap Anamur là cứu tinh của người vượt biển.«

67 Seit 2012 steht an den Hamburger Landungsbrücken ein Denkmal, das auf den Einsatz des Ret-

tungsschiffes verweist. Verewigt ist dieser Text: »Danksagung. In tiefster Dankbarkeit gegenüber

dem deutschen Volk, der Bundesregierung, der Freien und Hansestadt Hamburg, dem Heimatort

aller Cap Anamur Schiffe für die freundliche Aufnahme der vietnamesischen Flüchtlinge auf der

Flucht vor den Kommunisten über das SüdchinesischeMeer. In großer Dankbarkeit für das von Dr.

Rupert Neudeck gegründete Komitee Cap Anamur, das 11.300 vietnamesische Flüchtlinge rettete.

Cap Anamur I: (Sept. 1979-Mai 1982): 9.507//Cap Anamur II: (März 1986-Juli 1986): 888//Cap Ana-

mur III: (April 1987-Juli 1987): 905 Vietnam-Flüchtlinge. Wir gedenken aller Flüchtlinge, die auf

dem Weg in die Freiheit ihr Leben gelassen haben. Die vietnamesischen Flüchtlinge in Deutsch-

land, 12. September 2009« (vgl. Beuchling 2019: 320).

68 In der Zeit vonMitte der 1970er Jahre bis 1990 registrierte der Hohe Flüchtlingskommissar der Ver-

einten Nationen (UNHCR) insgesamt 839.228 Geflüchtete mit ethnisch vietnamesischer und eth-

nisch chinesischer Zugehörigkeit in den Geflüchtetenlagern in Ost- und Südostasien (Tran 2012:

80). Für eine ausführliche Beschäftigung mit den Erinnerungen an den Exodus empfehle ich den

Aufsatz von Quan Tue Tran (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Staaten dazu bereit, südostasiatische Geflüchtete aufzunehmen (Ha 2020).69 Auch wur-

de festgelegt, dass die Geflüchteten zügig aus den zumeist abgeriegelten und überfüll-

ten Lagern in die Aufnahmeländer zu überführen seien. Die gesteigerte internationale

Aufmerksamkeit bewirkte, dass es internationalen Organisationen zugestandenwurde,

Rettungsaktionen in den internationalen Gewässern vor der Küste Vietnams durchzu-

führen, umGeflüchtete aufzunehmen (Beuchling 2003: 50).70 Die in der Bundesrepublik

bekannteste Rettungsaktion »Ein Schiff für Vietnam«71, später Cap Anamur, stach von

Japan ausgehend in See und rettete zwischen 1979 und 1987 im Südchinesischen Meer

11.300 Geflüchteten das Leben.72

DieRekonstruktionderRettungwar inmeinenGesprächenein emotionalerMoment

und setzte intensive Gefühle frei. Bei einem christlichen Fest in der katholischen Ge-

meinde beschrieb chúHoàng (ca. 52 J.,m) diese Gefühlsdynamik folgendermaßen: »Wir

wurdenwiedergeboren und das führte zu einemWandel.Wir schätzen das Lebenmehr,

wir danken Gott mehr, denn wir wissen, wie kurz das Leben sein kann.« Die Konfron-

tation mit dem Tod bestärkte ihn in seinem Glauben. In anderen Gesprächen löste mei-

ne Frage, welche Empfindungenmit der Cap Anamur verbunden werden, ein ergriffenes

Schweigen aus. Chú Hùng (45 J., m) flüchtete als Kind mit seiner Familie. Er sagte, »die

Cap Anamur war meine Rettung«, dann umhüllte uns ein Schweigen, das mehr aussag-

te als Worte. Wir saßen auf Stühlen voreinander, er stützte seine Hände auf die Ober-

schenkel und verlagerte sein Gewicht nach vorne, seinen Blick auf die Hände gerichtet.

Es waren kleine Bewegungen, von einer spürbaren Schwere begleitet. Auch ich wende-

te meinen Blick auf meine Hände, fühlte, dass mir ein Schauer über den Rücken lief.

Ich hörte, wie seine Atemzüge sich vertieften, ruhiger wurden.73 Die Intensität, die der

69 Die Vereinigten Staaten von Amerika (heute lebt dort die größte vietnamesische Diaspora), Frank-

reich, Kanada, Australien und die Bundesrepublik Deutschland erhöhten unter internationalem

Druck sukzessive das Aufnahmekontingent. Diese Vereinbarung bereitete das am 1. August 1980

inder BRD inKraft tretendeKontingentflüchtlingsgesetz vor. Geflüchtete, die über humanitäreHilfs-

aktionen wie die Cap Anamur aufgenommen wurden, konnten Asylverfahren zur Prüfung und An-

erkennungumgehen,was sie zu einer privilegiertenGruppe gegenüber anderen Schutzsuchenden

erhob (Su & Sanko 2017: 18–19).

70 Meine Gesprächspartner:innen erreichten entweder direkt mit dem Boot die Küste eines ande-

ren Landes, wurden von der Cap Anamur gerettet oder von anderen Schiffen, die unter bundes-

deutscher Flagge operierten. Nach der Einordnung des Historikers Frank Bösch (2017: 32) ist die

Flagge des rettenden Schiffes ausschlaggebend für die Aufnahme schiffbrüchiger Flüchtlinge. Er

verknüpft diese formale Verpflichtung mit dem Seevölkerrecht. Nach diesem ist ein »Kapitän bei

lebensbedrohlicher Gefahrenlage auf demMeer verpflichtet […], die Geretteten aufzunehmen, zu

versorgen und in den nächsten sicheren Hafen zu bringen«.

71 1982 änderte die Organisation seinen Namen in Cap Anamur/Deutsche Not-Ärzte e. V. (Cap Ana-

mur/Deutsche Not-Ärzte e. V. (o.J.): Geschichte. Rupert Neudeck. https://www.cap-anamur.org/ru

pert-neudeck/ (06.03.2019).

72 Dem Vorbild Beuchlings (2019, 2003: 27) folgend, beziehe ich mich hier auf die genannte Angabe

der Hamburger Gedenktafel. Grund hierfür ist, dass die Zahlen der Geretteten in den unterschied-

lichen Publikationen variieren. Da es mir in dieser Arbeit darum geht, die Perspektive der betrof-

fenen Personen in den Mittelpunkt zu stellen, nutze ich die Angabe, die sie auf der Gedenktafel

verewigten.

73 Nach der Interpretation von Udeni Appuhamilage ermöglicht dieses Schweigen »to sense bodily

registers of affective traces and knowing« (2020: 65).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/
https://www.cap-anamur.org/rupert-neudeck/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 137

Begriff »Rettung« für ihn barg, erklärte ich mir über die Vielzahl einander überlappen-

der emotionaler Erfahrungen. Mir als Ethnografin machte das bewusst, dass ich solche

Fragen nicht leichtfertig stellen durfte, sondern diese eines vertrauensvollenGesprächs-

rahmens bedurften, um die freigesetzten Gefühle angemessen aufzufangen.

Die Intensität der Rettung kontextualisiere ich über die Gleichzeitigkeit kontras-

tierender Gefühle. Meine Gesprächspartner:innen beschrieben ihre Rettung mit einer

»Hoffnung, aber wir rechneten damit, dass wir gar nicht ankommen« (chúThành, 45 J.,

m). BácDũng (63 J.,m) berichtete vomGlück, auf demWeg zumFluchtboot nicht festge-

nommen zu werden; Glück, dass der defekte Motor an Bord sich reparieren ließ; Glück,

weder von Piraten überfallen noch in einen Taifun geraten zu sein; und Glück, gerettet

worden zu sein. Die Überlappung dieser emotionalen Erfahrungen, einer Bedrohung

entkommen zu sein und auf die nächste zuzusteuern, erlebte er als stete Anspannung.

Auch chúThành (45 J., m) erinnerte Kontraste:

In der fünften Nacht haben wir ganz fern so einen Punkt am Himmel gesehen. Das

war eine Bohrinsel, die von einem Schiff gezogen wurde. Die fuhren sehr langsam,

deshalb konnten wir die Bohrinsel auch erreichen. Ja, und dann war mir die Gefahr

zum ersten Mal bewusst, weil die Piraten, die waren genau in dieser Umgebung und

die wollten auf unser Boot kommen. Das war mir zum ersten Mal klar. Nachdem wir

Wasser von der Bohrinsel bekommen haben, da denken die Leute erstmal nur… da ha-

ben sie sich vorbereitet, auf einen Kampf vorbereitet. Hinter uns waren viele Boote.

Schließlich haben wir in weiter Entfernung ein Handelsschiff gesehen und gedacht,

damüssen wir jetzt hinterherfahren.Wir müssen in ihren Blickwinkel, damit wir nicht

in die Gefahr kommen, dass die Piraten uns angreifen. Das war die einzige Möglich-

keit, die wir hatten. Das war unsere Rettung. Wir haben Glück gehabt, das kann man

so sagen. Wir durften nicht sofort auf das Schiff gehen, die durften uns ja gar nicht

aufnehmen undmussten erst nach Deutschland kommunizieren. Ich glaube nach drei

Tagen, oder nach zwei, ich weiß nicht mehr so genau, durften wir auf das deutsche

Schiff gehen. Da war klar, dass wir auf deutsches Hoheitsgebiet kommen durften. (Ju-

ni 2016)74

Die Fragilität oder auch erschreckende Überlappung der Gefühle, gerettet zu werden,

nicht zu verdursten und sich auf einen Angriff vorzubereiten, zeigt ein Spektrum ent-

gegengesetzter Gefühlsdynamiken auf. Chú Bưu (59 J.,m) erklärtemir, dass die Chance,

dass die von ihnen mit Kleidung an Deck des Bootes geformte SOS-Zeichen bemerkt

74 DieWartezeit, die chú Thành beschreibt, bezieht sich auf einen komplexen bürokratischen Ablauf.

Entscheidend für die Weiterreise der Geflüchteten in ein Drittland war die Flagge des Rettungs-

schiffs bzw. Frachters. Bösch hält fest: »Wenn ein deutsches Schiff wie die ›Cap Anamur‹ einige

Flüchtlinge rettete und in die Bundesrepublik überführen wollte, meldete es dies über die jeweili-

gen Botschaften dem Auswärtigen Amt, das dann das Bundesministerium des Inneren (BMI) ver-

ständigte, das wiederum alle Landesregierungen um Zustimmung zur entsprechenden Erhöhung

der Kontingente ersuchenmusste. […] Dies alles konnte dauern. Eine Lösung wäre es gewesen, die

Kontingente für Flüchtlinge aus Indochina grundsätzlich zu erhöhen, um derartige Einzelanfra-

gen zu vermeiden. Gegenüber solchen Spielräumen hatten jedoch die Bundesregierung und die

Mehrheit der Bundesländer Bedenken« (2017: 31).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

würden, bei null stand. Der Lebenswille aber war machtvoller. Nachdem sie an Bord ge-

gangen waren, brachten die Matrosen ihr Fluchtboot zum Sinken, damit es andere Ret-

tungsschiffe nicht von ihrer Suche ablenke. Das Gefühl der unmittelbaren Gefahr en-

dete für ihn erst, als er das Lager für Geflüchtete erreichte und auf seine Ausreise nach

Deutschland wartete. Für andere hörte es auch dann nicht auf.

Bác Thảo (66 J., w) erinnerte, dass sie nach vier Tagen Land entdeckten und darauf

zufuhren. Als sie an Land gingen, rannten ihnen malaiische Polizisten mit Gewehren

entgegen. Sie beschrieb eine umkämpfte Rettung, »aber wie es weitergeht, weiß ich in

demMoment auch noch nicht.Weil man noch so jung ist, denktman nicht so weit«. Die

nächsten siebenMonate verbrachte sie auf Pulau Bidong, einer Insel, auf der zu diesem

Zeitpunkt mehr als 60.000 Geflüchtete beengt und unter schlechten hygienischen Be-

dingungen lebten. Als sie in dem Camp ankamen, fiel die Anspannung von ihr ab, aus-

gelöst von einem sinnlichen Reiz: »Und dann höre ich über Lautsprecher Musik. Zum

ersten Mal seit 1975, seit vier Jahren, höre ich meine Musik wieder, die ich immer kann-

te! Da habe ich so geweint.« Sie war ohne Ziel geflüchtet. Ihre Fluchtgedanken hatten

sich darauf gerichtet, »nur raus aus Vietnam« zu kommen. Nun stand sie vor der Frage,

wie esweitergehen sollte.Die Frage derWeiterreise formte eine Belastung,wie auch chú

Thành (45 J., m) erklärte:

Man kannte Amerika und Australien, Europa kannten die meisten nicht. Viele Flücht-

linge hatten eine niedrige Bildung, waren nicht gereist vorher und wollten dennoch

nur raus. Der Druck in Vietnam war sehr hoch. (März 2016)

Zunächst stand alles still. Der erneuteWechsel der affektivenDynamikwurde einerseits

als Beruhigung dargestellt. Es wurdenMittel undWege gesucht, der Familie in Vietnam

ein Telegramm zu übermitteln, um zu sagen, dass sie lebten. Andererseits überwog in

den Erinnerungen ein Chaos, das mit den extremen Lebensumständen im Geflüchte-

tenlager und dem Bewusstsein einherging, nicht mehr zurück zu können. Chú Thành

beschrieb das Lager als »Hühnerstall«, voller Menschen, die teilweise in selbstgezim-

merten Hütten, teilweise im Freien übernachteten. Es war laut, dreckig und stank. Chú

Minh (47 J., m) bestätigte das, aber betonte eine andere Nuance: »Es herrschten chaoti-

sche Umstände, aber es herrschte das Leben.« Er kam als unbegleiteter Minderjähriger

nach seiner Rettung in das indonesische Kuku Island Refugee Camp, »google das mal«,

sagte er und erzählte mir nicht ohne Stolz, wie er den Lageralltag durch Beschäftigung

zu seinemVorteil nutzte.Er berichtete vonden Lebensverhältnissen undwie er sich über

den Handel mit Lebensmitteln und Brunnenbau durchschlug.

Ich war beeindruckt von seinem Mut, den er als damals 11-Jähriger aufbrachte und

freute mich mit ihm, als er sagte, dass auf der Insel ein Fluchtboot als Denkmal mit der

NummerseinesFluchtbootes verewigtwurde.75NachdreiMonaten reiste ermit anderen

75 Die Komplexität der entorteten Erinnerungen und der Gedenkpraktiken an den Exodus aus Viet-

nam, wie chúMinhmit der Referenz auf das Denkmal seines Fluchtbootes darstellt, arbeitet Quan

Tue Tran (2012) anschaulich über die Verstrickungen lokaler, nationaler, internationaler und trans-

nationaler Dynamiken heraus. Er stellt die Kontinuität einer damals problematischen Wahrneh-

mung des Exodus heraus, die heute die Anerkennung und Erinnerung an diese Ereignisse er-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4 Unruhige Zeiten und (Nicht-)Zugehörigkeiten 139

unbegleiteten Minderjährigen über eine humanitäre Hilfsorganisation nach Deutsch-

land aus. Das Warten auf das neue Leben war einfacher, wenn das Zielland bereits fest-

stand, entweder durch die Flagge des rettenden Schiffes oder durch die Auswahl, die in

den Geflüchtetenlagern von einer internationalen Delegation getroffen wurde. Andere

erinnerten einen Stillstand, der die psychische Befindlichkeit schwächte (vgl.Thompson

2010). Die Weiterreise ging mit einem weiteren Abschied einher: von Personen, mit de-

nen man geflüchtet war, von Familienmitgliedern, die in andere Destinationen reisten,

von einer Vergangenheit, die man hinter sich lassen wollte.

In diesem Kapitel stellte ich den Übergang der emotionalen in eine geografische

Flucht vor. Wir sahen, dass Zugehörigkeiten rissen und zerrissen wurden, dass sich

dies in Vietnam, auf demMeer oder nach der Rettung ereignete.Während dieser Trans-

formation wandelte sich auch die Semantik des Schweigens, das zwar nach wie vor

als strukturgebendes Kommunikationselement Beachtung fand, zugleich aber auch

dem Impetus des Vergessens nach den unbeschreiblichen Erfahrungen auf dem Meer

entsprach.

ChúHoàng (ca. 52 J.,m) lebt mittlerweile in Australien und erklärte die Fluchterfah-

rung als Katalysator einer starken Aufeinanderbezogenheit. Er nannte eine körperliche

und sinnlich erfahrbare Komponente, die imMoment des Erinnerns mitschwingt: »Das

Problem ist, dass wir unsere Vergangenheit nicht erinnern wollen. […] Jedes Mal, wenn

wir erzählen, durchleben wir wieder den Schmerz.« Chú Hoàng verknüpfte das Erin-

nern mit körperlichen Schmerzen. Nach dieser Logik schützte ein geteiltes Schweigen

vor dem Erleben dieser Schmerzen. Die körperliche Komponente des Schweigens deckt

damit das erlebte Grauen, die Trauer und Scham.DasGefühl physischer Sicherheit nach

der Flucht musste auf der Basis der erlebten Zerrissenheit erst entwickelt werden.

Dem entgegen steht als gemeinschaftsstiftende Erfahrung die Rettung und die da-

mit einhergehende Dankbarkeit, die als Gegengewicht zu den traumatischen Erfahrun-

gen auf demMeer an Prägnanz gewinnt. Dank auszudrücken beschreibt eine sozial-re-

lationale Praxis. Sie ist ein aktiver Ausdruck von Lebendigkeit, der sich in Relationen,

mit den Sinnen und in Raum und Zeit ausprägte. Das, so möchte ich im nächsten Kapi-

tel herausarbeiten, formte ein neues Zugehörigkeitsgefühl.

schwert. Damit verdeutlicht er den Kampf für das Gedenken am Beispiel einer aktiven transna-

tionalen vietnamesischen Diaspora.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst –

Ankommen als Prozess

Es bedeutet, dass wenn man einen Schluck Wasser trinkt, dann muss man wissen, aus

welcher Quelle es stammt. Wir geben den Spruch immer an die nächste Generation

weiter. Du musst wissen, woher dein Vater, deine Großmutter kommt. Ja, und die Cap

Anamur, die gab uns das zweite Leben. Das ist sozusagen die Dankbarkeit. Die Dank-

barkeit, dass er [Rupert Neudeck; Anm. d. Verf.] uns, also die meisten, gerettet hat. Er

hat der Gesellschaft bewusstgemacht, dass so etwas möglich ist. (Juni 2016)

Mein Gesprächspartner chú Thành (45 J., m) erklärte in seiner Aussage einen zentralen

Wert, der das soziale Leben in vietdeutschen Lebenswelten gestaltet. Dankbarkeit, so

leitete er her, basiert auf Wertschätzung. Wann immer er einen Schluck Wasser trinke,

reflektiere er, woher das Wasser stamme.Wasser entspringe einer Quelle, einem Brun-

nen, der von den Vorfahren gegraben worden sei, damit er heute dieses Wasser trinken

könne. Die Dankbarkeit für diese Quelle verknüpfte chúThành daher mit der Dankbar-

keit für seine Rettung. Diese erweiterte seine gefühlte Zugehörigkeit.

Das titelgebende Sprichwort symbolisiert Zugehörigkeiten als einen Prozess, denn

die aus Verlust und Sehnsucht resultierenden Reibungen bedingten bzw. machten ein

neuesZusammen-undZugehörigkeitsgefühlnotwendig. IndiesemKapitel gehe ichdie-

ser Suche über das sich herausbildendeDankbarkeitsnarrativ nach.Die Neuformierung

von Zugehörigkeiten verkörpert, wie chú Thành beschrieb, den Umgang mit erlebten

Diskontinuitäten. Er wies auf neu entstehende, neu entdeckte und neu gestaltete Be-

ziehungen hin, die aus demMoment der Rettung erwuchsen.

Die zugrundeliegende Dynamik des Ankommens untersuche ich in diesem Kapi-

tel aus der Perspektive der Erlebenden. In Kapitel 5.1 exploriere ich die komplexe Ver-

schränkung von strukturellen und gefühlten Dimensionen der Ankunft. In Kapitel 5.2

widme ichmich der räumlich-sozialen Gestaltung von Zugehörigkeiten über einen gra-

duellenAushandlungsprozess.Dabei verfolge ich das Ziel darzustellen,wieErfahrungen

der In- und Exklusion langfristig in Praxen des Sich-zugehörig-Fühlens einfließen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

5.1 Die Komplexität des Ankommens

Die Aufnahme von 45.779 geflüchteten Personen in die Bundesrepublik im Zeitraum

von 1978 bis 1990 entspricht zwar einer migrationspolitischen Besonderheit (Su &

Sanko 2017: 19).1 Kaum erforscht wurde aber, wie die sogenannten humanitären Kon-

tingentgeflüchteten aus Vietnam, Laos und Kambodscha heute auf diese ersten Jahre

zurückblicken. Warum das so ist, versuche ich in diesem Kapitel über eine situative

Dynamik zu entflechten, die das Narrativ der Ankunft bestimmte. Auch geht es um

ein kritisches Nachdenken, warum welche Erinnerungen in den Vordergrund gerückt

werden und andere nicht. Ich beschreibe zunächst eine strukturelle Dimension der

Ankunft, die der Aufnahme von vietnamesischen Geflüchteten den Boden bereitete

(5.1.1). Im Anschluss stelle ich mit den Erinnerungen meiner Gesprächspartner:innen

die gefühlte Dimension der Ankunft in den Mittelpunkt, um die affektiven Anstren-

gungen des Ankommens herauszuarbeiten (5.1.2). Abschließend erörtere ich in einem

Exkurs die Synergien der strukturellen und gefühltenDimensionen der Ankunft aus der

Perspektive einer Erstaufnahmeeinrichtung (5.1.3).

5.1.1 Strukturelle Dimension der Ankunft

Mein Ziel ist es, die strukturelle Dimension der Ankunft über einen Fokus auf die Affekte

aufzufächern. Aus diesem Grund erläutere ich das dominante Narrativ der Ankunfts-

geschichte vietnamesischer Geflüchteter als affective arrangement (Slaby, Mühlhoff &

Wüschner 2017: 3). Zeigenmöchte ich, dass das Narrativ in einem spezifischem Kontext

verortet ist und von situativen Dynamiken und relationalen Einflüssen gestaltet wurde.

In diesem Arrangement bildeten sich affektive und emotionale Dynamiken heraus, die

in bestimmte migrationspolitische Handlungen mündeten. Daher ist es wichtig, die

unterschiedlichen Ebenen zu entflechten, denn nur so können wir begreifen, warum

bestimmte Erinnerungen überakzentuiert werden, während andere Facetten in Ver-

gessenheit gerieten – aber heute durchaus unser Verständnis von Migrationspolitik

erweitern können. Das alles formt »Zugehörigkeitsverhältnisse [als] politisierte Wahr-

nehmungs- und Normalisierungsverhältnisse«, wie die Pädagogin Kerstin Meißner

(2019: 155; zit.n. Dimitrova et al. 2012) festhält. Diese Linien schärfen, markieren, kon-

densieren und verwalten unsere »Vorstellungen des Ich, Wir und Die« (ebd.). Was also

legte den Grundstein für die strukturelle Dimension der Ankunft?

Die Begriffe der »migrationspolitischen Zäsur« (Kleinschmidt 2017: 59), der »pri-

vilegierten Flüchtlingsgruppe« (Beth & Tuckermann 2008: 16) und der Bildungs- und

Integrationserfolge (Beuchling 2003) umschreiben die Ankunftserfahrung als einen

besonderen affektivintensiven sozialen Raum (Slaby, Mühlhoff & Wüschner 2017: 7).

Diese Konstellation erörtere ich inspiriert von soziohistorischen Vorarbeiten (Bösch

2017: 24; vgl. Kleinschmidt 2017; Kocatürk-Schuster 2017) über das Ineinandergreifen

1 DieAufarbeitungderAnkunftssituation orientiert sich anhistorischen, politischen, soziologischen

und ökonomischen Faktoren (Beuchling 2003, 2019;Wolf 2007; Ha 2014; Schaland & Schmiz 2016;

Su & Sanko 2017; Kleinschmidt 2017; Bösch 2017, 2019; Kocatürk-Schuster 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 143

einer erstens medialen Aufmerksamkeit, zweitens zivilgesellschaftlichen Zuwendung

und drittens politischen Haltung.2

In ihrem Aufsatz zur »Wirksamkeit der emotionsgeladenen Berichterstattung über

Pulau-Bidong« leistet Bengü Kocatürk-Schuster (2017) eine detaillierte Aufschlüsselung

der Rolle der Medien. Nicht politische Akteur:innen trieben die bundesdeutsche Auf-

nahmebereitschaft voran, sondern Personen aus den Medien und der Zivilgesellschaft

bewirkten die Zäsur der Migrationspolitik. Auch kam es nicht von ungefähr, dass sich

im (inter-)nationalen Diskurs die Bezeichnung »Boat People« bzw. »Bootsflüchtlinge«

durchsetzte. Dadurch, so Pipo Bui, beginnt das Narrativ vietnamesischer Geflüchteter

in Deutschland aber auch mit einem »dramatic starting point« (2003: 98). Und der ge-

wählte Begriff entkoppelt die Geflüchteten sowohl von ihremHerkunftsort als auch von

ihren Fluchtmotiven. Schließlich, argumentiert Bösch, setzt er sich von »negativ besetz-

ten Begriffen wie ›Asylant‹, ›Flüchtling‹ oder ›Ausländer‹« (2017: 23) ab.3 Welche Gründe

stehen dahinter?

Die begriffliche Dekontextualisierung war notwendig, erinnerte bác Trang (78 J., w)

bei einer Veranstaltung imNovember 2018: Als sie Endeder 1960er Jahre in die BRDkam,

hatte sich eine einseitige Berichterstattung des Krieges in Vietnam in den Köpfen der

westdeutschen Bevölkerung festgesetzt. Es gelang bác Trang damals in Gesprächen in

West-Berlin nicht, den Eindruck der »Befreiungsabsicht« durch die NLF zu widerlegen

oder den Eindruck, dass es sich um kapitalistischeWirtschaftsflüchtlinge handeln wür-

de. Sie erzählte von denWiderständen,mit denen sie sich stattdessen konfrontiert sah,

»keinerwolltemir zuhören«.DieseWahrnehmung fand ich auch in einemEssaybanddes

Kölner Journalisten RupertNeudeck aus dem Jahr 1980.Neudeckwurde zu einer Schlüs-

selfigur der vietnamesisch-deutschen Fluchtgeschichte. Bei einer feierlichen Zeremo-

nie katholischer Vietnames:innen wurde er kurz vor seinem Tod in einer Rede geehrt als

»der Vater der Vietnamesen, weswegen alle überhaupt erst hier sind« (40. Vietnamesi-

scher Katholikentag, 14. Mai 2016, Aschaffenburg). Diese Anrede als »Vater« vermittelte

Respekt, Loyalität, Ansehen und Vertrauen. Neudeck machte die deutsche Bevölkerung

auf die Extremsituation im SüdchinesischenMeer aufmerksam:

Einmal mußten auch wir uns weiter für das Los dieser boat-people interessieren, zum

anderen würde es auch für unsere politische Kultur heilsam sein, einmal eine Atem-

pause von unseren parteilichen Optionen und parteiischen Standpunktprothesen ein-

zulegen, die politische Landschaft durch ein zeitweiliges Bündnis extremer Gegensät-

ze zu verunsichern. (Neudeck 1980: 72; Hervorh. i. Orig.)

2 Hervor hebt Bösch die »Zusammenarbeit von Medien, zivilgesellschaftlichen Gruppen, kommu-

naler Bürokratie und dem Auswärtigen Amt« (2017: 24).

3 Festzuhalten ist, dass die Dekontextualisierung der Geflüchteten im breiteren Diskurs zu einer

Gleichsetzung der Begriffe »Bootsflüchtling« und »vietnamesische Geflüchtete« beigetragen hat.

Die ethnische Heterogenität innerhalb der Gruppe wird nicht berücksichtigt. Das verschleiert die

differenten Lebens- und Fluchtrealitäten von Personen, die sich z.B. als ethnische Chines:innen

verstehen oder die den Fluchtweg aus Laos oder Kambodscha antraten. DieHomogenisierung ent-

spricht laut Kleinschmidt einem »besonderen Akt der Fürsorge« der »mittellosen, kulturell fremd

gelesenen Gruppe« (2017: 59). Wichtig für die Durchsetzung des Begriffs war also die Perspektive

jener, die Hilfe leisten wollten und nicht derer, um die es geht. Das zementierte die Hegemonie.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Ein direkter überparteilicher Zugang, so Neudecks Gedanke, sollte eine direkte Verbin-

dung zwischen Helfenden und Geretteten etablieren.Wie Bettina von Clausewitz (2017)

betont, leiteten ihn seine humanistische Einstellung und Zivilcourage. Auch seine eige-

ne Fluchtbiografie imKindesalter spielte in sein Handeln hinein. Das Appellieren an die

eigene Erfahrungwar ein springender Punkt: Neudeck gelang es, in der deutschen Zivil-

bevölkerung die eigenen Erfahrungen während des Zweiten Weltkrieges wachzurufen,

viele Personen fühlten sich an ihre eigene Flucht aus den ehemaligen deutschen Gebie-

ten erinnert. Wie das unterstützt wurde, reflektiert Josef Joffe 1979 (2017: 66) in einem

Beitrag der ZEIT. In seiner Berichterstattung wechselt er von der Rolle eines objektiven

Beobachter in die eines involvierten Mitspielers mit dem Ziel, bei den Rezipient:innen

solidarische Gefühle zu wecken. Seinem Beispiel folgten andere und diese Berichte lös-

ten die flüchtenden Menschen in den Booten aus ihrem staatlichen und ideologischen

Kontext.Diemediale Berichterstattung veränderte sich also in dieser Zeit und setzte auf

eine überparteiliche Bildsprache. Nicht zu unterschätzen ist, dass die Flucht auf dem

SüdchinesischenMeer die ersteMassenflucht war, die in dieser Intensität im Fernsehen

ausgestrahlt und in die heimischen Wohnzimmer übertragen wurde (Bui 2003; Bösch

2019). Es entstand eine Affektdynamik bei den Rezipient:innen, die Bengü Kocatürk-

Schuster mit dem »Konzept der emotionalenMultiplikation« analysiert:

Die sehr eindringlichen und expressiven Schilderungen […] hatten einen großen Ein-

fluss auf die außerordentliche Hilfsbereitschaft und Solidarität in Deutschland […].

Diemeisten Berichterstattungen setzten bewusst auf Emotionen (Angst, Hilflosigkeit,

Mitleid, Ekel usw.), um die volle Aufmerksamkeit der Leser:innen zu bekommen; nicht

nur durch detailgetreue Schilderungen, sondern auch durch Steuerung von Emotio-

nen mit überspitzten Metaphern, Visualisierung des Elends und selbst mit Verglei-

chen zum Nationalsozialismus. (2017: 43, 45)

Es treten mehrere Ebenen hervor, die das Schicksal im SüdchinesischenMeer zu einem

affizierenden Ereignis machten. Einmal fand ein sprachlicherWandel statt.4 Vergleiche

zur deutschen Nachkriegsgeschichte, wie auch Kocatürk-Schuster (2017) sie über den

4 Diese emotionale Multiplikation lässt sich auch anhand des Framings erklären, da Worte und

Ideen in unserem Gehirn Bewegungsabläufe, Gefühle, Tastsinn, Gerüche und Geschmäcker simu-

lieren (Wehling 2017: 23–32). Ein überWorte aktivierter Deutungsrahmen, ein sogenannter Frame,

zeichnet sich über einen Inhalt und eine Struktur aus. Die Berichterstattung weckte also mit der

Sprachwahl (wie »Hilflosigkeit«, »Ekel«) verkörperte Erinnerungen. Der folgende Auszug aus ei-

nem ZEIT-Artikel von Marion Gräfin Dönhoff veranschaulicht, wie Emotionen mit direkten huma-

nitären Aktionen verknüpft werden: »Sollten Journalisten sich wirklich mit Beobachten und Be-

schreiben begnügen? Müßte man nicht auch etwas tun? Versuchen, aus unserer gesicherten Exis-

tenz wenigstens einigen dieser Ärmsten der Armen zu helfen? Darf man sich durch den Einwand

lähmen lassen, daß dies ja nicht mehr als ein Tropfen auf den heißen Stein sein kann? Das Ergeb-

nis stundenlanger, nein, tagelanger Diskussionen ist ein konkreter Hilfsplan, den wir den Lesern

hiermit vortragen, weil wir meinen, daß dieser oder jener sich vielleicht angeregt fühlen könn-

te, selber mitzuhelfen. Wir haben dem Senat der Freien und Hansestadt vorgeschlagen, daß wir

den Transport von 250 Flüchtlingen ausMalaysia bezahlen, falls Hamburg bereit ist, sie aufzuneh-

men und sie nach und nach zu integrieren; wobei wir uns verpflichten, für ein Jahr einige wichtige

Hilfskräfte zu bezahlen, die für den Sprachunterricht und die Betreuung notwendig sind. […] Die

Aufwendungen für den gesamten Hilfsplan werden voraussichtlich aber das Vier- bis Fünffache

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 145

Vergleich zum Nationalsozialismus andeutet, las ich in verschiedenen Zeitungsartikeln

aus dieser Zeit, etwa den Vergleich zu den europäischen Auswandererschiffen oder über

diemediale Verwendung des Begriffs »Heimatvertriebene«. Emotionen leitenHandlun-

gen und die emotionale Multiplikation bewirkte das Hinterfragen eigener Werte und

Parteilinien.5 Allmählich wandelte sich der Blick der bundesdeutschen Bevölkerung auf

die eigene Vergangenheit (Bösch 2019). Dieser Argumentation folgt auch Kleinschmidt.

Die Autorin analysiert das Zusammenwirkender humanitären Ideologiemit der Formu-

lierung einer »antikommunistischen Schicksalsgemeinschaft, […] die dazu führte,Men-

schen ohne ethnischen und historischenBezug zumbundesdeutschen Staat aufnehmen

und integrieren zu wollen« (2017: 53).

Das führt mich zum zweiten Punkt, dem Auslösen intensiver, nicht genau definier-

terGefühle in der bundesdeutschenZivilgesellschaft.Die gesellschaftliche Betroffenheit

drückt sich nach Beuchling (2003: 21) und Bösch (2017: 22–23) in der Betonung der Ähn-

lichkeiten zu den vietnamesischen Geflüchteten aus wie etwa Fleiß, Disziplin und dem

Wert der Bildung. Neben dieser auch heute noch dominanten Betrachtung erweiterte

bác Trang (78 J., w) den Kontext: »Am Anfang wollte Deutschland sie überhaupt nicht

aufnehmen. Wir haben hier gekämpft mit Rupert Neudeck und ganz vielen Organisa-

tionen und politischen Parteien.« Der Umsetzung voraus ging ein stetig erhöhter Druck

auf die politischen Akteur:innen (Su & Sanko 2017). Das Engagement einzelner Journa-

list:innen, allen voran Rupert Neudeck, löste in der Zivilgesellschaft Resonanz aus und

das übersetzte sich in die Notwendigkeit politischen Handelns. Die in der Bundesre-

publik bekannteste Rettungsaktion ging aus einer »mediale[n] Inszenierung der radikal

autonom arbeitendenHilfsorganisation EinBoot für Vietnam« hervor (Kleinschmidt 2017:

55; Hervorh. i. Orig.). Neudeck startete nach dem Vorbild französischer Linksintellek-

tueller einen groß angelegten Spendenaufruf und verknüpfte diesen mit einer breiten

gesellschaftlichen Solidaritätsaktion – und »[d]ie deutsche Bevölkerung ließ sich vom

Spendenaufruf begeistern« (Kocatürk-Schuster 2017: 44). Der Erfolg beruhte auf der an-

schlussfähigen Konzeption der Spendenaktionen unterschiedlicher Initiativen und Or-

ganisationen.6 Für die Bevölkerung lag die Betonung darauf, dass jeder Pfennig zählte.7

dieses Betrages ausmachen. Deswegen hoffen wir sehr, daß unsere Leser sich beteiligen werden«

(1979: 1).

5 Der Schriftsteller Heinrich Böll und weitere internationale Intellektuelle wirkten maßgeblich auf

die Hilfs- und Aufnahmebereitschaft der Zivilgesellschaft ein, was den Druck auf eine staatliche

Handlung erhöhte. Böll (inNeudeck 1980: 79) formuliert seinenAppellmit eindringlicher Schlicht-

heit: »Ich sehe nur die Menschen, die wegwollen, die aus diesem Land herauswollen – oder zum

Beispiel aus einem anderen Land, denn dieses gleiche Problem betrifft natürlich auch die DDR.

Die Haltung der Regierung ist mir mehr oder weniger gleichgültig. Ich sehe nur diese Menschen,

die andere Lebensbedingungen wollen als die, unter denen sie leben. Ich maße mir nicht an zu

beurteilen, ob die Motive dieser Flüchtlinge gut oder schlecht sind. […] Ich sehe nur die Leute, die

über eine Grenze wollen, die leben wollen, und ich denke, daß wir ihnen allen helfen sollten. Ein-

facher kann ich’s nicht ausdrücken.«

6 Zumeist handelte es sich um Sozial- undWohlfahrtsverbände, die auf Fürsorge und Katastrophen

spezialisiert waren (Kleinschmidt 2017: 55).

7 Nach Bösch (2017: 28) brachte »den Durchbruch bei den Spenden […] ein Fernsehbeitrag des ARD-

Magazins ›Report‹ von Franz Alt am 24. Juli 1979: Nach einem ausführlichen Bericht über die noch

recht unbekannte Aktion ›Ein Schiff für Vietnam‹ nannte er – ohne vorher die Genehmigung des

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Die Umsetzung dieser Spenden in eine Rettungsaktion gelang Neudeck aufgrund

der »schlanken personenzentrierten Organisationsform« (Bösch 2017: 27). Er charterte

imNamen des eingetragenen Vereins einen Frachter, der unter demNamenCapAnamur

zu einemHospitalschiff umgerüstet wurde. Im August 1979 brach die Besatzung zu sei-

ner ersten von insgesamt drei Rettungsaktionen auf. Bis 1987 wurde 11.300 Geflüchteten

das Leben gerettet (Beuchling 2019: 320).

Ich komme zum dritten Punkt, der politischen Haltung: Immer deutlicher kristal-

lisierte sich die Aufforderung nach einer organisierten Aufnahme von Personen unab-

hängig von ihrer individuellen Verfolgungs- und Fluchtgeschichte heraus (Su and Sanko

2017: 17; Kleinschmidt 2017: 50; Bösch 2017: 18–19). DieWechselwirkung zwischenMedi-

en und der Zivilgesellschaft bereitete schließlich die (infra-)strukturelle Dimension der

Ankunft vor. Wieder war es das Engagement einer Einzelperson, die den Stein ins Rol-

len brachte. In der Vorweihnachtszeit 1978 reagierte der niedersächsische Ministerprä-

sident Ernst Albrecht (CDU) auf die Berichterstattung über den wochenlang ziellos vor

der Küste Malaysias umhertreibenden FrachterHai Hong. An Bord befanden sich, dicht

gedrängt und unter desaströsen hygienischen Bedingungen, 2.500 chinesische Vietna-

mes:innen, die kein Staat aufnehmen wollte. Das Sehen dieser Bilder, so Albrecht, mo-

tierte sein Handeln. Er entschied im Alleingang, 1.000 Personen nach Niedersachsen zu

überführen.Am3.Dezember 1978 landeten die erstenGeflüchteten derHaiHong inHan-

nover-Langenhagen (Vietnam-ZentrumHannover 2012: 20).

Ministerpräsident Albrecht blendete politische Kontexte zugunsten von Solidarität

undHumanität aus.Das entsprachden zivilgesellschaftlichenAufforderungenundwich

von der bundesdeutschen »restriktive[n] Haltung« ab (Bösch 2017: 16). Weitere Politi-

ker:innen zogennach.Schließlich sinddieseAlleingänge aber auch imKontext der inter-

nationalen Politik zu betrachten: Albrechts Handlung reflektierte ein innenpolitisches

Spannungsfeld, das einer wachsenden internationalen Kritik nicht länger standhalten

konnte (Bösch 2017: 22–23).8 Zu beachten ist also, dass verschiedene Akteur:innen eine

Handlungsperspektive schufen, in dem sich das Ankunftsnarrativ entfaltete. Die Zahl

des Kontingents erhöhte sich mit dem öffentlichen Druck, sodass die Bundesregierung

sich verpflichtete, »die humanitären Aktionen nun auch in einen rechtlichen Rahmen zu

gießen« (Kleinschmidt 2017: 57).Das hieß,dass dieGeflüchteten,die vonderCapAnamur

gerettet werden konnten, das Aufnahmekontingent erhöhten. Meine Gesprächspartne-

rin bác Trang (79 J., w) erinnerte das als einen zähen Kampf:

Dann entschied die Genfer Konferenz, dass Industrieländer ein Kontingent aufneh-

men müssen. Deswegen heißen sie ja auch Kontingentflüchtlinge. Das ging nach der

Bevölkerungszahl, Deutschland musste 30.000 aufnehmen. Mit den 10.000, die die

Intendanten bekommen zu haben – ein Spendenkonto, auf das in kurzer Zeit 2,2 Millionen DM

eingingen, was den Schiffseinsatz erst ermöglichte.«

8 Erst die wachsende internationale Kritik bewegte die Bundesregierung auf der UN Conference on

Indochinese Refugees im Juli 1979 dazu, als eines von 16 Ländern ein Kontingent von 10.000 Geflüch-

teten aus den überfüllten Lagern Südostasiens aufzunehmen (Ha 2020). Zuvor hatte die Bundere-

gierung versucht, die Forderung, Personen aufzunehmen, über die Zusicherung finanziellerMittel

zu verhindern. ZumVergleich: Die USA nahmenmonatlich 14.000 Personen auf. Das zunächst ver-

einbarte Kontingent von 10.000 erweiterte sich sukzessive auf rund 30.000 (Bösch 2019: 13).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 147

Cap Anamur gerettet hatte, waren es 40.000. Mehr war nicht. Und Berlin musste 2.500

aufnehmen. (Juni 2017)

Ihre Aussage erinnert an das politische Kalkül, das heute im dominanten Diskurs oft-

mals verdeckt wird. Dass bereits 1976 vietnamesische Geflüchtete aus Laos inWest-Ber-

lin aufgenommen wurden, fand damals wie heute keine mediale Beachtung, bemängelt

sie.

Die Berichterstattung und die zivilgesellschaftlichen Aktionen erhöhten nicht nur

den Druck hin zu einem politischen Handeln. Sie formten auch eine Schicksalsgemein-

schaft aus südostasiatischen Geflüchteten, deutschen Spätaussiedler:innen und DDR-

Geflüchteten, sodass die Betroffenheit und das Engagement des Einzelnen in den Mit-

telpunkt rückten (Kleinschmidt 2017: 52). Auch die Gemeinsamkeit, die über die Argu-

mentationslinie des Kalten Krieges hergestellt wurde, evozierte Nähe über ein geteiltes

Feindbild. All das beförderte eine diskursive Homogenisierung der Ankommenden, die

sich bis heute über eine synonyme Verwendung der Bezeichnungen »Bootsflüchtlinge«

und »vietnamesische Geflüchtete« hält.

Bei einer Tasse Kaffee reflektierte bác Huy (71 J., m), der vor 1975 als Student nach

Westdeutschland kam, seine damalige Wahrnehmung dieser Gleichsetzung. Mit der

Auflösung der Republik Vietnamwurde er staatenlos:

Wir konnten nicht zurück nach Vietnam, sondern beantragten politisches Asyl in

Deutschland. Es gab keine Hürden und da habe ich gemerkt, die Vietnamesen wer-

den bevorzugt von der Ausländerbehörde. Offenbar war es kein Zufall, dass es bei mir

so schnell ging, weil man von anderen das Gleiche hörte. Auch die Familienzusam-

menführung haben sie unterstützt. In den Köpfen der damaligen Beamten war das

festgesetzt, die Vietnamesen, die lassen sich gut integrieren. Während die Türken

geblockt wurden, waren wir willkommen. Selbst die Familienzusammenführung ging

so leicht! Meine Familie habe ich nach Deutschland geholt. Im Nachhinein kann ich

sagen: Die Vietnamesen wurden bevorzugt. (März 2017)

Bác Huys wahrgenommene Bevorzugung spiegelte die mediale Aufmerksamkeit und

wirkte bevorteilend im Kontext der rechtlichen Anerkennung. Wir sehen also, wie

institutionelle Vorgänge diskursiv beeinflusst werden. Dieser Eindruck bestätigt die

Wahrnehmung der privilegierten Geflüchtetengruppe.

Festzuhalten ist, dass innerhalb dieses affektiven Arrangements am 1. August 1980

unter innenpolitischem Druck und zeitlicher Dringlichkeit ein »Gesetz über Maßnah-

men für imRahmen humanitärerHilfsaktionen aufgenommene Flüchtlinge (kurz ›Kon-

tingentflüchtlingsgesetz‹)« verabschiedet wurde. Der Status ging mit Privilegien einher

und hatte dem Asylverfahren gegenüber den entscheidenden Vorteil, dass ein Kontin-

gentgeflüchteter ohne Verfahrensprüfung als im Heimatland verfolgt anerkannt wur-

de (Plamper 2019: 242). Die Schutzsuchenden erhielten einen sofortigen Rechtsstatus

inklusive zugehöriger Leistungen, ohne dass dem ein Asylverfahren vorranging. Eine

schnelle Arbeitserlaubnis, Sprachförderung, eine unterstützte Familienzusammenfüh-

rung,derBezugvonstaatlicherUnterstützung fürdieAusbildungvonSchüler:innenund

StudierendennachdemBundesausbildungsförderungsgesetz sowieberuflicherEinglie-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

derungshilfen zeichneten die auf Nachhaltigkeit geschneiderten Integrationsmaßnah-

men aus. Markant zeigt sich eine Differenz zu der »vermeintlich nur temporären Auf-

nahme vonMigranten, wie sie bei den ›Gastarbeitern‹ im Vordergrund stand […]. [M]an

[ging] bei den Indochina-Flüchtlingen gleich davon aus, dass sie dauerhaft bleiben wür-

den« (Bösch 2017: 35).9

Auf die Umsetzung der Maßnahmen zur wirtschaftlichen und sozialen Integration

gehe ich in Kapitel 5.1.3 in einemExkurs näher ein.Hingegenmöchte ich jetzt die Auflö-

sung des affektiven Arrangements thematisieren, die eine migrationspolitische Trend-

wende anstieß.10 Die seit den 1980er Jahren stetig wachsende Wirtschaftskrise in der

BRD wandelte die bundesdeutsche Aufnahme- und Hilfsbereitschaft (Bösch 2019: 222).

Politische Restriktionen zeichneten sich in der Verengung des rechtlichen Aufnahme-

rahmens11 und leiser werdenden Solidaritätsbekundungen ab (Su & Sanko 2017: 19). Ein

in diesen Jahren offen hervorvertretender Überfremdungsdiskurs, der sich in Parolen

wie »DasBoot ist voll« äußerte (Bösch2017: 35),offenbarte einenWandeldergesellschaft-

lichen Einstellung. Zu einer emotionalen Distanzierung trug nicht zuletzt die charak-

teristische Veränderung in der Berichterstattung bei – auffallend über den Wandel der

Schlagzeilen über die »vietnamesischen Heimatvertriebenen« zu »Wirtschaftsflüchtlin-

gen« oder »Asylanten«.

Die Vielschichtigkeit der Ankunft zeigt sich in der Gleichzeitigkeit strukturellerWi-

derstände und mobilisierter Kräfte. Zwar förderten das Zusammenspiel der medialen

Aufmerksamkeit, des zivilgesellschaftlichen Handelns und der politischen Haltung ein

besonderesMomentum.Nicht vergessenwerden darf aber, dass trotz des strukturell be-

vorteilenden Systems rassistische Ressentiments Teil des bundesdeutschen Alltags wa-

renundnoch stets sind.Bereits imAugust 1980wurdenzwei vietnamesischeGeflüchtete

in Hamburg Opfer eines rechtsradikalen Anschlags in einemWohnheim für Geflüchtete

(Vu & Tran 2020; Beuchling 2003: 96–97). Diese Facette der Ankunftsgeschichte wurde

lange beschwiegen oder nur als Randnotiz behandelt; sie passte schlicht nicht zu der er-

innerten Erfolgsstory der Aufnahmegesellschaft.Und diese Facette weist auf einen ekla-

tanten Unterschied zwischen der strukturellen und der gefühlten Dimension der An-

kunft hin. Im nächsten Schritt stelle ich dar, wie meine Gesprächspartner:innen diese

Ankunft erlebten und erinnerten.

9 Nicht zuletzt aufgrund der bevorteilenden Ankunftssituation ist der Begriff »Flüchtling« für mei-

ne Gesprächspartner:innen positiv konnotiert. Bác Trang (79 J., w) wies mich aber auch darauf hin,

dass »viele sich als politische Flüchtlinge fühlen, obwohl sie den humanitären Aufenthalt bekom-

men haben«.

10 Geflüchtete Personen aus Südostasien, die Deutschland ab 1983 erreichten, reisten entweder über

die Familienzusammenführung ein odermussten einen Asylprozess durchlaufen (Beuchling 2003:

21).

11 Die Reduktion der Ausgaben für die Integrationsmaßnahmen schlug sich u.a. in der verringerten

Anzahl der geleisteten Sprachkursstunden nieder.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 149

5.1.2 Gefühlte Dimension der Ankunft

Im Zentrum dieses Kapitels steht die gefühlte Dimension der Ankunft. Das bedeutet,

ich rücke jene Perspektiven in den Mittelpunkt, die das dominante Narrativ mit Sub-

stanz füllen und ein Verständnis davon ermöglichen, wie es sich für meine Gesprächs-

partner:innen heute anfühlt, die Ankunftsjahre zu erinnern. Dabei differenziere ich die

Perspektiven der involviertenErsthelfenden von denEmpfindungenAnkommender und

ihre (in-)direktenAuslassungen von erinnertenAushandlungen sinnlich grundierter Re-

sonanz- und Dissonanzerfahrungen.

Fakt ist, dass die Affektdynamik der Ankunft sich über eine gefühlte Nähe ausdrück-

te. Gefördert wurde diese von politischen und zivilgesellschaftlichen Akteur:innen und

darüber hinaus zentral von Personen, die die Bundesrepublik vor dem Kriegsende als

Studierende erreichten. Sie unterstützten die Ankunft der ersten Geflüchteten ab De-

zember 1978 federführend.12 Bei einemgemütlichenGesprächmit bácHuy (70 J.,m) und

gemeinsamen Essen in einem beliebten Restaurant in Berlin-Schöneberg erinnerte er

sich daran,wann undwo er die Rede desMinisterpräsidenten Albrecht über die Aufnah-

me von 1.000Geflüchteten hörte.Er erinnerte sich an den kaltenWinter und daran, dass

die Leute bei plus 30 Grad aus Singapur abflogen und in Deutschland bei minus 14

Grad angekommen sind, mit kurzen Hosen. Man hat sie schnell in Busse gepackt und

die Busse hochgeheizt. Ich bin schnell nach Friedland gefahren und irgendwer hat an-

geordnet, Kleider für die Vietnamesen zu kaufen. Aber die Deutschen sind alle zu groß

für die Vietnamesen. Die gekaufte Kleidung passte nicht. Die Hosen musste man ko-

misch festhalten und Jacken waren so wie Mäntel. Aber es hat mich sehr beeindruckt

und zu Tränen gerührt. Ich war sehr motiviert mitzumachen: »Wenn die Deutschen

das machen, dann musst du auch mithelfen. Das sind deine Landsleute. Lass sie nicht

im Stich!« (März 2017)

Bác Huy erinnerte sich an Kontraste, die im Zitat mit der Kälte und der Kleidung her-

vortreten. Zwei Lebenswelten, so interpretiere ich es, werden ruckartig verbunden. Er

beschrieb, dass der Aktionismus der deutschen Zivilgesellschaft ihn motivierte mitzu-

helfen. Der Punkt, auf den ich ferner hinausmöchte, ist das Aushandeln einer multi-

plen Zugehörigkeit. Die Wahrnehmung, dass die Zahl der Geflüchteten stieg, ging für

ihn mit der traurigen Gewissheit einher, viele würden diese Flucht nicht überleben. Er

fragte sich: »Kann ich das gutheißen, sie anzulocken? Dann sterben nochmehr Leute im

Meer. Oder sollen die dann zuhause sterben?« Die Intensität dieser inneren Aushand-

lung zeigte sich wenige Momente später in unserem Gespräch:

12 Schaland und Schmiz charakterisieren die 2.055 Personen umfassende Gruppe als »unique com-

munity in Germany« (2016: 8). Sie führen das darauf zurück, dass ein Großteil von ihnen als Studie-

rende in die Bundesrepublik kam und aufgrund der Schwierigkeiten nach Kriegsende nicht nach

Vietnam zurückkehrte. Viele arbeiteten in hochqualifizierten Berufen wie der Medizin und den

Naturwissenschaften. Die geteilte Erfahrung der Entortung und die Unmöglichkeit der Rückkehr

stärkten ihre Aufeinanderbezogenheit und führte zu der Gründung von Vereinen undOrganisatio-

nen (ebd.: 18). In denAnkunftsjahren engagierte sich eine beträchtliche Zahl von ihnen als Sprach-

und Kulturmittler:innen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Die Kirche, also auch das DRK und die Diakonie, hat von Anfang an mitangepackt.

Später kamen dieMalteser, der Samariterbund undwas es da noch alles gab dazu. Und

ich ging an der katholischen Kirche vorbei und war sehr gerührt, weil ich ein Plakat

las. Da stand in großen Lettern »Boat People S.O.S. Mach die Tür auf für Jesus aus

Vietnam.« … Für mich ist es immer noch schwer, den Satz zu wiederholen. Das hat

mich so gerührt. Das Plakat von der Caritas war schlicht rot: »Mach die Tür auf für Jesus

aus Vietnam.« Mehr stand nicht drauf. Ich habe tagelang geweint … Es tut mir heute

noch weh, darüber zu reden. Und deswegen freue ich mich, dass ich sowas gesehen

habe. So richtig gerührt. (März 2017)

Während bác Huy sprach, brach seine Stimme und Tränen stiegen ihm in die Augen, als

erdie Inschrift zitierte.Er suchtedenBlick zu seinenHänden,als erdieZeilewiederholte

und hob die Schultern. Dann verweilte er einenMoment, ließ die Schultern hängen und

senkte den Kopf. In diesem Moment übermannte ihn die Emotionalität dieser Erinne-

rung, die sich in seiner Körperhaltung spiegelte. Wir schwiegen gemeinsam, während

die Intensität seiner Erinnerung nachwirkte. Die Sequenz bildet eine affektive Ambiva-

lenz zwischen der empfundenen Trauer und einer gefühlten Solidarität ab.

In einem Expertengespräch mit bác Luân (68 J., m), das ich einige Monate später in

Hannover führte, stellte sich eine ähnliche, aber emotional anders grundierte Involviert-

heit heraus. Er studierte seit 1968 in der BRD und kanalisierte seine empfundene Unsi-

cherheit nachdemKriegsendeüberpolitischesEngagement.13 Er schloss sichmit vietna-

mesischen Kommiliton:innen zusammen und berichtete über die Menschenrechtsver-

letzungen in Vietnam. Diese Tätigkeit stärkte seine Beziehung zu seinen Landsleuten,

zugleich ging er aktiv auf die lokale Bevölkerung zu. Sie gründeten einen Verein und so

kam es dazu, dass politische Akteur:innen sie im November 1978 ansprachen, ob sie die

Ankunft der Geflüchteten in Hannover unterstützen könnten. Bác Luân sagte sofort zu.

Er erinnerte sich dabei an seine ersten Eindrücke und verglich sein Leben in Deutsch-

land mit dem Leben im Kühlschrank, »nur im Kühlschrank sind es 0 Grad und das hier

sindMinus 10!« Die Ankunft der ersten Geflüchteten am 3. Dezember 1978 erlebte er als

großes Spektakel, gefolgt von pragmatischen Schritten:

Das war ein positives Echo von Herrn Ministerpräsident Albrecht. Die ganzen hohen

Beamten begrüßten die Geflüchteten, die direkt aus Singapur oder Malaysia kamen.

Nach dem Tee kamen sie nach Friedland, wir begleiteten die ersten 130 in drei Bussen.

Jeder erhielt einen Schlafplatz in der Baracke. Dann bekamen sie zunächst Kleidung

und eine medizinische Untersuchung. Einige hatten Tuberkulose, die kamen sofort

in die Lungenklinik. Und die anderen bekamen zuerst nur die medizinische Untersu-

chung, damit sie Ruhe haben und Sicherheit spüren. Und dann gab es Essen: Natür-

lich, es gibt Reis, aber nicht diese Reissorte aus Vietnam. Die müssen wir erst suchen.

Zum Frühstück gab es Butter und Marmelade, aber die meisten schieben die Butter

zur Seite, die können sie nicht essen. Es gibt ein Dolmetscherbüro und ja, wir betreu-

en die Geflüchteten fast den ganzen Tag und Nacht. Die Dolmetscher übernachten

13 Bác Luân entschied sich damals aus pragmatischen Gründen für den Studienstandort Deutsch-

land.Der Ruf deutscherUniversitätenwar gerade im technischen Sektor sehr gut. Als Student durf-

te er arbeiten, zudem wurden keine Studiengebühren erhoben, sodass ihm die Finanzierung des

Studiums machbar erschien.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 151

dort auch. Das heißt, wenn irgendwie was los ist, wir sind immer da. Die Uniklinik

Göttingen spielt eine wichtige Rolle, wir können immer dorthin gehen. Aber zuerst

gibt es immer Kleidung, medizinische Untersuchung und Aufklärung. […] Eine Woche

später es gibt schon den ersten Deutschunterricht. Es gibt Lehrkräfte, viele kommen

freiwillig dafür in die Baracke. Und die schulpflichtigen Kinder kommen vorläufig in

den Kindergarten oder in die Schule (Juli 2017)

Neben der skizzierten Dynamik von staatlichem Handeln, gesellschaftlichem Engage-

ment und einer praktischen Ankunftssituationmöchte ich auf eine Ebene eingehen, die

in der Benennung von »Ruhe und Sicherheit« hervortritt. Bác Luâns Fürsorge ging über

praktischesHandeln hinaus,wie die Bemühung, die richtige Reissorte zu finden, nachts

vor Ort und ansprechbar zu sein. Er nannte mir seine Tätigkeit: Tagsüber war er für die

BetreuungderVerwaltung,derGesundheit unddenmedizinischenUntersuchungender

Geflüchteten zuständig. Am Abend trafen er und weitere Dolmetscher:innen informell

mit den Geflüchteten zusammen und stellten die Fragen, die sie seit demMachtwechsel

beschäftigten:

Wie sieht die Lage in Vietnam aus, in Wirklichkeit? Und es sind sehr viele, viele, viele

… man sagte … unangenehme Sachen passiert. Danach haben wir auch gefragt und

sie erzählten es uns. Viele von uns weinen. Ich weine auch, als ich sowas gehört ha-

be. Viele fragten sich, meine Angehörigen, ob sie leben oder nicht? Oder einige sind

schon tot, die haben sie weggeworfen ins Meer. Und sie überlebten das. Wir können

nur trösten, aber mehr können wir nicht. Wir können nur sagen: »Ihr müsst auch Mut

haben. Ihr seid geflohen, jetzt seid ihr in Sicherheit. Keine Sorgen mehr. Neues Leben

anfangen.« (Juli 2017)

In dem Zitat treten emotionalisierende wie emotionsregulierende Aspekte hervor, die

die Ankunft und die Beendigung der gefühlten Flucht herausforderten.Die Notwendig-

keit,denBlick indieZukunft zu richten, reagierte auf die erlebteOrientierungslosigkeit.

Bác Trang (77 J.,w) verwies darauf, dass in Berlin viele Leute ihreHilfe anboten, »die sich

nochdaran erinnerten,was sie nachdemZweitenWeltkrieg allesmiterlebten.Die haben

Patenschaften angeboten, die haben Wohnungen angeboten, mietfrei für ein Jahr. Das

war ganz toll«. Eine emotionale Nähe zeigte sich in den drei dargestellten Perspektiven

derHelfenden, die sichmit denDarstellungen Kocatürk-Schusters (2017) zur emotiona-

len Multiplikation verbinden lassen.

Ich kommenun zu demPunkt,wie die Ankommenden die Situation erlebten. Als ich

bác Dũng (64 J., m) zu einem vereinbarten Interview über seine Ankunftserfahrungen

traf, beschrieb er seine heutigeWahrnehmungmit einemKontrast der Lebensrealitäten

in Vietnam und Deutschland. Er nannte die erlebte »Kontrolle durch die Kommunisten,

seitdem sie das Land erobert hatten. Sie haben uns wie Gefangene, wie Sklaven behan-

delt«. Er erzählte von demHunger und dass er keineWahl hatte zu bleiben.

Wir sind geflüchtet und überlebten. Wir hatten Glück und seitdem leben wir in

Deutschland. […] Wir danken Gott, wir danken den Deutschen, dass sie uns ge-

rettet haben. Als wir noch keine Arbeit hatten, haben sie uns unterstützt. Ich war

glücklich, als ich eine Arbeit bekommen habe, sehr glücklich, denn dann konnte ich

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

von meinem Verdienst leben. Wir sind sehr dankbar. […] Wenn wir heute arbeiten

gehen und Steuern bezahlen, sagen wir: »Okay, gut.« Das heißt, wir haben einen

Kredit genommen und wir zahlen den zurück. Aber wir freuen uns sehr, dass wir das

zurückbezahlen können. (Oktober 2017)

Blicken wir genauer in bác Dũngs Aussage, lässt sich über die Akzentuierung der

Dankbarkeit der Kontrast zu seiner vorherigen Situation erahnen. Er betrachtete seine

Ankunftsjahre über eine reziproke Verbindung. Damals wurde er unterstützt, sich neu

zu etablieren. Seine heutige Steuerzahlung relationierte er zu diesem »Kredit«, den er

zurückbezahlte. Die Chance, neu anfangen zu können, mündete in die Chance, sich

handlungsmächtig erkenntlich zu zeigen. Implizit verwies er, wie ich in einem anderen

Gespräch mit ihm heraushörte, auf eine empfundene Scham. Die erste Zeit war er in

Deutschland auf Sozialhilfe angewiesen, er war abhängig. Seine Dankbarkeit fußte

darauf, dass er diese Abhängigkeit überwunden hatte.

Dankbarkeit richtete sich auf das »bedingungslose Vertrauen«, so chú Chính (47

J., m). Ich traf ihn und weitere Personen im April 2017 in Hermsdorf, dort kommt die

Gruppe der vietnamesischen Pfadfinder Berlins einmal imMonat zusammen.14 Das hat

eine lange Tradition, lernte ich, denn wie auch chú Chính kamen viele der Anwesenden

im Kindesalter nach der Flucht über das Meer nach Deutschland. An dem Tag beschrie-

ben sie mir den Kontrast, den sie in den Ankunftsjahren aushalten mussten, denn das

Überleben selbst sei ein Wunder gewesen, mit dem nicht zu rechnen war. Nach der

traumatischen Erfahrung auf dem Meer seien individuelle Ziele nicht mehr so wichtig

gewesen, erklärte chú Chính: »Wir denken mehr an andere, daran anderen zu helfen.

Wir brauchen nur Freunde, Zusammenhalt, Familie.« Die verkörperte Dimension von

Gemeinschaft beschreibt einen wesentlichen Faktor für ein sich entwickelndes Selbst-/

Vertrauen. Diese sich neuformierenden Zugehörigkeiten kontrastierten die erlebte

Desorientierung und Entfremdung (Mattes & Lang 2021: 7).

Mit chú Phu (51 J., m) sprach ich bei einer Veranstaltung der katholischen Gemeinde

über seine Ankunft. Seine eigeneWahrnehmung ergänzte er mit der Perspektive seiner

Eltern, die in Vietnam zurückblieben. Ihre Sorge über das Schicksal ihrer Kinder wich

einer Erleichterung, »dass es Menschen gibt, die uns so gut aufnahmen«. Diese sozial

imaginierte Nähewar ausschlaggebend, erinnerte chúThành (45 J.,m). Er sagte, in Viet-

nam lebte die Familie sehr eng zusammen.Während es ihm damals noch nicht bewusst

war, dass er nicht mehr nach Vietnam zurückkehren, sondern in Deutschland bleiben

würde, verfolgte sein Vater das Ziel, die ganze Familie »aus Vietnam rauszuholen«. Die

Entscheidung, nach Deutschland gehen zu wollen, traf sein Vater im Geflüchtetenlager,

weil die Ausreise dorthin bereits nach einer vergleichsweise kurzen Zeit möglich war (er

nannte vier Wochen). Hätten sie sich für die USA oder Frankreich entschieden, hätten

sie länger im Lager bleiben müssen. Die Entscheidung, wohin es gehen sollte, trat laut

14 Der Name der Gruppe, so erklärten mir cô Huyền (44 J., w) und chú Chính (47 J., m), bezieht sich

auf die kulturellen Wurzeln der Gruppe, Helden und Freiheit. Dies spiegelten auch die ineinan-

dergreifenden Referenzen auf Vietnam und Deutschland, welche die Abzeichen der Pfadfinder-

uniformen zieren. Dort verknüpfte sich z.B. eine Lilie (das internationale Symbol der Pfadfinder)

mit der südvietnamesischen Flagge und dem Berliner Bären.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 153

chú Thành für seinen Vater hinter der Tatsache zurück, wann es losgehen konnte. Die

temporale Dimension der Ankunft war ausschlaggebend. Er sagte zudem: »Als ich nach

Deutschland kam, war klar, Aufenthaltserlaubnis unbefristet.« Dieses Privileg war ihm

bewusst. Bereits bei der Ankunft stellte sein Vater einen Antrag auf Familienzusammen-

führung. Vier Jahre später kam seine Familie wieder zusammen.

Damit komme ich zu meinem nächsten Punkt, den (in-)direkten Auslassungen in

den Erzählungen. In verschiedenen Gesprächen nahm ich ein Schweigen über anfängli-

cheBelastungenwahr. IneinemGesprächmitDuyên (23 J.,w),derTochter einesMannes,

der von der Cap Anamur gerettet wurde, erfahre ich, dass sie die Fluchtgeschichte ihres

Vaters kannte.Über die ersten Jahre nach seiner Ankunft in Deutschlandwusste sie hin-

gegen nichts. Sie vermutete, dass ihr Vater in dieser Zeit sehr einsamwar und sich nicht

daran erinnernmöchte.EinenHinweis auf beschwiegene Belastungserfahrungen erläu-

tert bácThảo (66 J., w).

Nach dieser furchtbaren Flucht und einer langen Zeit auf der Flüchtlingsinsel bin ich

in Berlin gelandet, ganz alleine, zufällig. […] Ich war so einsam. Hier ist es so kalt und

fremd, die sprechen nicht meine Sprache. Ich konnte nur Französisch oder Englisch,

konnte kein Deutsch. Man fühlt sich wirklich fremd, das war im März, da bin ich hier-

hergekommen und wohnte ich in einem Flüchtlingsheim in Zehlendorf. Und da krieg-

te ich ein Zimmer, ein riesig großes Zimmer für mich allein. Mein Gott, wenn ich zum

Essen mit den Leuten runtergegangen bin, dann hatten wir ein bisschen Gesellschaft.

Aber wenn ich die Tür zumache [atmet scharf ein], hatte ich Angst, wenn der Vorhang

sich bewegt. Dachte, jemand versteckt sich dahinter. Angst vor Geistern, Angst vor

Phantomen. Und diese Angst, die machte mich einsam. (Januar 2017)

Die Perspektive von bácThảo zeigt, wie sich die Gefühle von Einsamkeit und Angst ver-

stärkten. Auch ihre Erinnerung enthält diese Intensität. Diesem Muster folgend deute

ich das zuvor von Duyên benannte Schweigen als Emotionsregulierung.

Die gefühlte und erinnerte Ankunftserfahrung basiert auf der Aushandlung sinn-

lich wahrgenommener Reibungspunkte. Am deutlichsten treten diese über verkörper-

te Erinnerungen, wie die Wahrnehmung der Kälte oder die erinnerten Magenschmer-

zen aufgrund der Nahrungsumstellung, hervor.Das zeigt,wie Sinneswahrnehmung die

subjektive Fähigkeit beeinflusst, sich emotional und räumlich zuorientieren.So erzählte

Duyên (23 J., w) auch, dass ihre Großmutter, die ebenfalls imWinter nach Deutschland

kam, verängstigt war, weil es so dunkel war und die Bäume wie tot wirkten. Sie fragte

sich, wie sie denn hier leben solle, wo es doch keine Natur gebe und »ob die Deutschen

alleswieder neu einpflanzen«.Das Aufeinanderprallen der internalisierten Sinneswahr-

nehmung mit einer gänzlich anderen formt einen wichtigen Faktor im Verständnis von

Migrationserfahrungen. In einembiografisch-narrativenGespräch teilte bác Tuân (62 J.,

m) seinen Versuch, diesen Kontrast zu begreifen:

Ich erinneremich genau, wann ich angekommen bin. Es war Februar, kalt und grau. Ich

ging am Fluss spazieren und fühlte mich dabei wie ein Zugvogel, der aus einem Som-

merland in der Fremde gelandet war. Ich fragte mich, wie ich hier leben könne und

weinte. Dann aber dachte ich an meine Heimatstadt Huê,́ die auch von einem Fluss

flankiert war. Dieser Fluss vor mir war nun meine Heimat. Mir war bewusst, dass die-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

ser Fluss, dieser Ort, ganz anders war. Aber ich nahm die Herausforderung an. (Januar

2018)

Bác Tuan akzentuiert in diesem Zitat seine Entortung als »Zugvogel aus dem Sommer-

land«, der sich in der Fremde wiederfand. Was auffiel, war, dass diese gefühlte Frem-

de eine verortete Erinnerung an seine Heimatstadt affizierte. Mit dieser regulierte er

die erlebte Orientierungslosigkeit und ihn übermannende Traurigkeit.Das Zusammen-

spiel von anregenden und abstoßenden Erfahrungen prägte das Ankommen, erzählte

bác Dũng (63 J., m), als wir an einer vielbefahrenen Straße entlanggingen:

Ich bin vomDorf in die große Stadt gekommen. Damals, als die Kommunisten kamen,

gab es keine Autos mehr oder es fuhren nur paar am Tag. Es gab kein Fernsehen, kein

Blick nach außen. Die Kommunisten haben alles weggenommen. Viele vom Dorf ken-

nen die Stadt nicht. Und dann kommt man nach Deutschland und denkt: »Oh, was ist

das hier?« Alles war fremd, alles. (Oktober 2016)

Sein Entfremdungserleben stellte er mit einer Verstärkung erlebter Unterschiede dar.

Zunächst erwähnte er die Differenz, vom Dorf in die Stadt gekommen zu sein. Den an-

deren Kontrast zu der vorherigen Lebenswelt benannte er über die Kontrolle und den

Mangel, unter denen er nachKriegsende litt.Die Differenz bestand also nicht nur darin,

dass er sich zuvor nicht frei zu bewegen vermochte, auch die Reizüberflutung hemmte

seine Bewegung.

Die Vielschichtigkeit des Ankommens verdeutliche ich abschließend mit der Per-

spektive von chú Minh (56 J., m). Als unbegleiteter Minderjähriger kam er im Sommer

1979 über eine Nichtregierungsorganisation nach Deutschland. Zunächst lebte er in

einer Geflüchtetenunterkunft, erst in Berlin-Reinickendorf, dann zogen er und die

anderen Bewohner:innen um in ein großes Haus direkt am Wannsee. Die beiden Orte

weisen einen signifikantenUnterschied der sozioökonomischen Struktur aus; chúMinh

zog von einem traditionellen Arbeiterbezirk in ein Villenviertel. Dort bekam jeder sein

eigenes Zimmer:

Später habe ich dann verstanden warum: Man wollte uns den Komplex, den Min-

derwertigkeitskomplex wegnehmen! Dass wir sagen: Die wohnen dort, weil sie eben

Menschen sind! Kinder, Jugendliche, die viel gelitten haben. Deswegen sollen sie so

behandelt werden, damit sie den Minderwertigkeitskomplex bewältigen können. Wir

waren eine Attraktion für die deutschen Mädchen aus reichem Hause. Denn unsere

Nachbarn waren ja wirklich Millionäre. Man hat fast vermieden, unseren Hintergrund

zu veröffentlichen, dass wir eben halt Flüchtlinge sind. Wir leben mittendrin. Wir ha-

ben uns aber auch so verhalten, dass wir nicht auffallen. Und wenn die dann immer

so fragen: »Wo wohnst du denn?« – »Bergstraße soundso viel in Wannsee«, kam die

Reaktion: »So reiche Eltern habt ihr?« [lacht] Jedes Mal, wenn ich Vietnamesen in Viet-

nam davon erzähle, wie wir versorgt wurden, dann sagen sie immer: »Deutschland,

wie menschlich ist Deutschland?!« Das können die Deutschen! Das konnten die Deut-

schen und das können sie immer noch! (März 2016)

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 155

Der von chú Minh angedeutete Impetus seitens der Behörden, über Maßnahmen

der Wohnsituation das Selbstwertgefühl nach den tiefgreifenden Exklusionserfah-

rungen abzubauen, entsprach der Vorstellung, die affektiven Modi der vergangenen

Diskriminierung aufzulösen. Nun stellte er als mittelloser Geflüchteter, der mitten

unter Millionären lebte, eine Attraktion dar. Die Art, wie chú Minh von seiner Erfah-

rung berichtete, zeigt, dass diese räumliche Anerkennung bei ihm zu einem positiven

Deutschlandbild beitrug. Das verweist wiederum auf ein anderes Extrem. Die Überle-

gungen seitens deutscher Institutionen und Akteur:innen repräsentierten einen guten

Willen, so deutete er es im Gespräch. Aber, und das trat ebenfalls hervor, diese positive

Erfahrung darf nicht den Fakt überdecken, dass Ambivalenzen des Willkommen-Seins

die gefühlte Ankunft begleiteten.

Chú Minh lebte »mittendrin« und beschrieb eine respektvolle Betreuung auf Au-

genhöhe. Seine Erinnerungen an die Ankunftszeit drücken positive Gefühle aus. Der

Wunsch, nicht aufzufallen, zeigte einen wahrgenommenen Unterschied in Bezug auf

die fremde Umgebung. Er reflektierte damit eine spezifische affektive Anstrengung der

Migration. ChúMinh nannte den Anspruch, nicht auffallen bzw. nicht hervorstechen zu

wollen. Die gefühlte Differenz zwischen gezeigtem und gefühltem Allgemeinzustand

handelte er schweigend aus. Die politische Bemühung, Inklusion durch dieWohnsitua-

tion zu demonstrieren, äußerte sich also intrapersonal über einen von ihm verspürten

Drang, diesem Ideal gerecht zu werden. Zugleich relativierte chú Minh diese Umstel-

lung und betont die erstklassige schulische Inklusion, die er nach seiner Ankunft 1979

erfuhr:

Wir bekamen vier Lehrer, die uns 50 betreuten und unterrichteten. Und zwar zunächst

erstmal die Deutschkenntnisse, so ungefähr ein oder zwei Monate. Und dann wurden

da Schulstoffe eingebaut. […] Und nach neun Monaten konnte ich dann in die Schule

gehen. Dadurch, dass ich so erzogen bin, habe ich immer noch denWunsch der Eltern

im Kopf, dass ich dann eben halt lernen will. Oder soll. Dafür haben sie bezahlt, dafür

habe ich auch mein Leben aufs Spiel gesetzt. Denn die, man munkelt … es ist halt

so, man sagt, ein Drittel oder ein Viertel sind gestorben. Ne ne, mitnichten. Das war

fifty-fifty. Und ich habe das überlebt und wollte unbedingt schnell weg, um eben halt

anfangen zu können. Endlich anfangen zu können und zur Schule zu gehen, Abitur zu

machen, was mir in Vietnam verwehrt wurde. (März 2016)

Seine empfundene Zugehörigkeit entwickelte sich parallel zu einem schnellenÜbergang

in das Bildungssystem, verbunden mit einem neuen Lebensentwurf und dem konti-

nuierten Drang, »schnell anfangen zu können«. Das Streben nach einer guten Bildung

speiste sich einerseits aus einer kindlichen Pietät, andererseits aus seiner Erfahrung,

»sein Leben aufs Spiel gesetzt« zu haben, um lernen zu dürfen. Diese Verbindung er-

zeugte einen Leistungswillen, der sich durch viele Biografien zog. Das Eingewöhnen

ging mit vielfältigen gefühlten Intensitäten einher:

Ich werde nie vergessen, wie ich dannmit der Gruppe zum Schwimmen gegangen bin.

Wir mussten in der Woche alle zwei Mal zum Schwimmen. Das sollte als Privileg für

uns ausgelegt werden. Ich mag das Wasser nicht, aber ich musste mit. Und da kam so

eine ganz alte Frau, die hat mich dann plötzlich angehalten, hat mir 20 Mark in die

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Hand gedrückt. Das war 1979, 20 Mark. Und ich war schockiert! Ich wusste nicht, was

da überhaupt los war. Ich wollte es nicht annehmen! Dann kam der Betreuer, auch

ein vietnamesischer Student, der zu der Gruppe gehörte. Der hat dann übersetzt: Die

Frau hatte von uns gehört, sie hat uns dann aufgelauert, um uns eine Freude zu be-

reiten. Und ich, wenn ich das nicht für mich haben will, dann sollte ich eben für die

ganze Gruppe ein Eis oder einen Imbiss kaufen. Jahre später, 1985, als meine Familie

nachkam, eine ähnliche Begegnung: Meine beiden Schwestern und ich steigen gerade

in den Bus ein. Da wurde meiner Schwester einfach ein fünf Mark-Stück in die Hand

gedrückt. Einfach so, von einer alten Frau. Ja. (März 2016)

ChúMinh erlebte die Zuwendung der älterenDame als Schock, den er schwer einzuord-

nen wusste. Geld von einer fremden Person zu erhalten, weil sie etwas über »sie« gehört

habe und ihnen eine Freude bereiten wollte, markierte für ihn einen deutlichen Bruch

zu seiner bisherigen Lebenswelt. Auffallen galt zuvor als Gefahr. In der Narration fielen

die Ambivalenzen der Begriffe »Freude bereiten« und »auflauern« auf, die sich mit der

von Beuchling erläuterten Aufnahmebereitschaft einiger deutscher Bürger:innen über

eine »Faszination des absolut Exotischen« (2003: 93) einordnen lässt. Rückblickend erin-

nerte chúMinh das Gefühl, willkommen zu sein über damalige Schockerfahrungen, die

seinen Prozess einer emotionsgeladenen sozialen Verortung begleiteten. Sein Umzug in

eine deutsche Pflegefamilie, von der er mit Wärme berichtete, habe dazu beigetragen,

dass er sich stabilisierte. Als ich ihn 2016 traf, ein Jahr nach dem sogenannten langen

Sommer der Migration, nahm ich aber auch eine emotionsregulierende Relationierung

seiner Ankunftserfahrung wahr:

Ein Flüchtling muss dann froh sein, wenn sein Leben nicht durch irgendwelche Bom-

ben, Bedrohungen bedroht wird, die hat man hier nicht. Damals musste man alle Un-

wichtigkeiten im Leben in Kauf nehmen. Weil man sagt: »Mein Leben ist mir wichti-

ger.« Und mein Leben wird hier geschützt. (März 2016)

SeineErwähnungder inKauf zunehmendenUnwichtigkeitenwies auf eine fortgeführte

Emotionsregulierung.Diese Sequenz zeigt auch, dass die Fluchterfahrung ein nicht ab-

geschlossener Prozess ist, sondern diese situativ und relational ausgehandelt wird. Die

Wahrnehmung rezenter Migrationsphänomene ging z.B. mit der Aushandlung seiner

eigenen Fluchterfahrung einher, ein Eindruck, der auch in anderen Gesprächen bestä-

tigt wurde.

Was möchte ich nun mit der Vielschichtigkeit des Ankommens ausdrücken? Mi-

grationserfahrungen gehen mit komplexen affektiven Dynamiken einher, sie enthalten

Resonanz- und Dissonanzerfahrungen. Die dargestellten Perspektiven geben einen

Einblick, was affektive Anstrengungen des Ankommens auf einer relationalen, sinn-

lichen und räumlichen-temporalen Ebene bedeuten können. Ankommen bedeutete,

eine Chance wahrzunehmen, die meine Gesprächspartner:innen in Vietnam für sich

nicht sahen. Damit verbunden waren eigene und familiäre Erwartungen und der Um-

gang mit gefühlten Zerrissenheiten, die heute als Bauchschmerzen, Kälte, Unruhe oder

Unwichtigkeit erinnert oder abgetan werden. In diesen Beschreibungen schwingt eine

Reflexion der damals gefühlten Intensitäten mit. Eine Orientierungslosigkeit entstand

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 157

über das kraftvolle Aufeinanderprallen internalisierter Sinneswahrnehmungen und

Gefühlsordnungen mit einer fremden Umgebung. Die Erfahrung, wie ein Mensch sich

durch eine zunächst fremde Umwelt bewegt und mit dieser interagiert, ist von vergan-

genen Erfahrungen durchzogen und bindet auch die Erfahrungen von Personen ein, zu

denenman sich zugehörig fühlt.

Was in dieser Darstellung fehlt, sind die beschwiegenen Erfahrungen der Ausgren-

zung, die Teil unserer Lebensrealität sind. Dazu gehören ebenso negative Erfahrungen

der Ankunft, welche gefühlte Zugehörigkeiten maßgeblich prägten. In meinen Gesprä-

chen kamen diese Erfahrungen nurmarginal vor.15 So erinnerte cô Tuyết (53 J., w) bei ei-

ner Unterhaltung über das gemeinsam besuchte Musical »Linie 1«, das das West-Berlin

der 1980er repräsentiert, wie unangenehm sie die abschätzigen Blicke auf ihrem Kör-

per spürte, wenn ältere Damen in Pelz an ihr vorbeiliefen (ein Erscheinungsbild, das sie

mit dieser Zeit verband). Sie verknüpfte das mit ihrer Kleidung, die einen Statusunter-

schied offenbarten. Dass es affektive Dynamiken des Beschweigens diskriminierender

Erfahrungengabundgibt, ist eineTatsache. In einemAuszugausdemAufsatz des freien

Künstlers DanThyNguyen, der seine Erfahrungen des Aufwachsens in einemwestdeut-

schen Dorf näher beschreibt, werden diese Auswirkungen in ihrer Intensität fühlbar:

Übergriffe auf unsereWohnung gab es in diesemDorf häufig. Meine Großmutter wur-

de mit Steinen beworfen, so dass sie irgendwann nicht mehr das Haus verlassen woll-

te, meine Geschwister und ich wurden von Mitschüler:innen gedemütigt und von den

Lehrer:innen nicht beschützt. Besonders die Degradierung unserer Familie im Auslän-

deramt war ein Thema, welches sich durch meine Kindheit hindurchzog und sich fest

in die Köpfe meiner Eltern hineinfraß. Gemeinsam mit den Traumatisierungen der

Flucht war und ist unsere Familie in einen Zustand der Angst gefangen. Bis heute ha-

ben wir nicht gelernt, mit diesen Erfahrungen umzugehen. Durch Wut und selbstauf-

erlegtes Schweigen sind diese Erfahrungen verklärt und unaufgearbeitet. (2014: 76)

Schweigen verunmöglicht es, Diskriminierungserfahrungen auszuhandeln, so zeigt

Nguyen. Gleichwohl darf die Verantwortung für dieses Schweigen nicht nur in der Pri-

vatsphäre gesucht werden.Diese liegt ebenso in einer Öffentlichkeit, die sich blind stellt

für den eigenen Anteil an eben jenen langfristigen Auswirkungen gewaltvoll erfahrener

Nicht-Zugehörigkeit.

5.1.3 Exkurs an die Küste: Ankommen in Norden-Norddeich

Immer mehr wird mir an dem Beispiel der »Boat People« bewusst, wie gute Rahmen-

bedingungen eine erfolgreiche Integration in unsere Gesellschaft möglich machen.

(November 2017)

15 Die Gründe hierfür können sein, dass in der Erinnerung der Ankunft die positiven Gefühle über-

wogen haben und das Gedächtnis die negativen, unbrauchbaren Aspekte selektiert hat. Genauso

kann es aber auch anmeiner Positionierung alsweiße Person undVertreterin derDominanzgesell-

schaft liegen, dass diese Erfahrungen mir gegenüber nicht einfach so thematisiert wurden. Dass

eine tiefe Vertrauensbasis sowie ein bestimmter sozialer Rahmen notwendig sind, um vulnerable

Themen wie eben auch Rassismuserfahrungen anzusprechen, wird in Kapitel 6 deutlich werden.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

In diesemExkurs, eingeleitet durchdas Zitat vonRomanSiewert16, betrachte ich dasZu-

sammenfließen der strukturellen und gefühlten Ankunftsdimension ergänzend zu der

Ankunft in West-Berlin. Viele meiner Gesprächspartner:innen kamen auf dem zweiten

Weg nach Berlin, dahermöchte ich auch ihre Ankunftserfahrungen über andere Erstan-

kunftsorte beleuchten. Hierzu betrachte ich exemplarisch das Ankommen im ostfriesi-

schen Norden-Norddeich. Dafür gibt es zwei Gründe: Erstens gelingt so die Nachzeich-

nung der Ankunftswege von der Erstversorgung im Grenzlager Friedland über die de-

zentrale Unterbringung undGrundversorgung vietnamesischer Geflüchteter, die u.a. in

der Einrichtung des Sozialwerks Nazareth an der Nordsee passierte.17 Zweitens faszi-

niertemich beimeinemForschungseinstieg eine Aussage, »Norddeich ist dasMekka der

Vietnamesen« (chúThànhPhương,49 J.,m).Diese emotionaleBindungwollte ich genau-

er verstehen,denneineemotionaleBindungzudiesemdünnbesiedeltenLandstrich teile

ich. Fernab von Norden passierte es eher, dass ich erklärenmusste, dass Norden sowohl

eineHimmelsrichtung als auch derName einer Kleinstadt ist, neben der ich aufgewach-

sen bin.Nun hörte ich in Berlin ganz neue Blickwinkel undwar neugierig, dieses andere

Norden-Norddeich kennenzulernen. Auf meine Gesprächsanfrage folgte eine prompte

Einladung von Roman Siewert, der die Einrichtung von 1977 bis 2017 geschäftsführend

leitete. Ich reiste los und recherchierte, wie es dazu kam, dass sich zerrissene Zugehö-

rigkeiten an der heimatlichen Küste neuformierten.

Aber zurück zum Anfang: Nach der Registrierung in Friedland reisten bis 1990

3.155 humanitäre Kontingentgeflüchtete für die Grundversorgung nach Norddeich,

750 Personen davon waren unbegleitete Minderjährige.18 Norden-Norddeich entsprach

der zweiten Phase eines vierstufigen Integrationsplans.19 Im Vordergrund stand die

Stärkung der individuellen Handlungsmacht, die Vorbereitung auf das Zielland sowie

16 In diesemExkurs nutze ich nach Einverständnis die Klarnamen fürHerrnRomanSiewert undHerrn

Phúc Ngo.

17 153 gerettete ethnische Chinesen der Hai Hong, die am 03.12.1978 in Friedland ankamen, wurden

von bác Luân weiter nach Norden-Norddeich begleitet.

18 Insgesamt verbrachte die Hälfte der in Niedersachsen ankommenden Geflüchteten eine Zeit im

Sozialwerk Nazareth.

19 Nach der Registrierung in deutschen Erstaufnahmeeinrichtungen, einer medizinischen Untersu-

chung und Einkleidung erfolgte die zweite Unterbringung konzentriert an dezentralen Orten, um

Vertrauen und ein Sicherheitsgefühl aufzubauen. Dieser Schritt diente dem Spracherwerb (zuge-

standen wurde 1980 ein Umfang von 1.200 Stunden Deutschunterricht pro Person), der Vermitt-

lung von Landeskunde und der Kontaktherstellung zum »bundesdeutschen Alltag«. Auf die kon-

zentrierte Unterbringung folgte die dritte Phase, die lokale Sozialisierung in einer deutschen Ge-

meinde. Je nach der Größe des Ortes konnten die Geflüchteten eine Zahl von Personen wählen,

mit denen sie in einen anderen Ort ziehen wollten, der Ort hingegen wurde per Los entschieden.

Vor dem Umzug kamen Vertreter:innen der neuen Stadt bzw. Gemeinde zu sogenannten Fachar-

beitertagungen in die Unterkünfte, um die baldigen Neubürger:innen kennenzulernen. Vor Ort

wurde der Kontakt zu Patenfamilien hergestellt. Die vierte Phase diente der langfristigen Unter-

stützung. Hierfür wurde in Norddeich eine »Zentrale Beratungsstelle für die psycho-soziale Be-

treuung und Begleitung von Vietnamflüchtlingen« eingerichtet. Diese erhielt als Modellprojekt

vomNiedersächsischen Bundesamt für Jugend, Familie, Frauen und Gesundheit von 1983 bis 1990

finanzielle Förderung. Langfristig sollten diese intensive Beschäftigung und Förderung den Sozi-

alstaat entlasten (Beuchling 2003: 98–99; Vietnam-Zentrum Hannover 2012: 55–56; Su & Sanko

2017: 21; Plamper 2019: 242).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 159

der Möglichkeit, Teil der neuen Gesellschaft zu werden. Die politischen Vorgaben boten

Raum für Entfaltungsmöglichkeiten, oder, wie Herr Siewert mit einem friesischen

Pragmatismus erklärte: »Man kann eine Kuh erst melken, wenn man sie gefüttert hat.«

Diesen Ausgangspunkt betonte er für das Verständnis der humanitären Aufnahmeleis-

tung und des Integrationserfolges:

Es war eine Win-win-Situation. Also das war nicht nur edel, sondern die einheimische

Wirtschaft hat auch davon profitiert. Natürlich erstmal angefangen beim Supermarkt,

vom Gemüselieferanten, das waren ein, zwei Arbeitsplätze. In der Bäckerei waren das

ein, zwei Arbeitsplätze. Von denHandwerkern für ganz bestimmte Vorhaben, Umbau-

ten, Renovierungen. Dann die Schule, Apotheke, Ämter. Also es war eine Win-win-Si-

tuation. Die Vietnamesen waren keine besseren Migranten als die anderen, sondern

sie haben bessere Bedingungen gehabt – und die haben sie auch genutzt. (Mai 2017)

Gelebte Reziprozität sowie eine Selbstverständlichkeit dieser eröffneten nach der Aussa-

ge Siewerts ein Spektrum an Möglichkeiten, das nicht nur den Ankommenden zugute-

kam, sondern allen Beteiligten. Dafür hob Siewert die Bedeutung einer gelebten Akzep-

tanz religiöser und spiritueller Praktiken sowie das Ausleben soziokultureller Traditio-

nenhervor: »In seinerReligionbetenzukönnenundFotosderFamilie.Dashat eine seeli-

sche Stabilitätmöglich gemacht.« Auch die Einführung des jährlichen Tết-Festes stärkte

Gefühle der Zugehörigkeit in der Fremde und bot den Neubürger:innen aktiveMöglich-

keiten, mit der Gesellschaft in Kontakt zu kommen. Herr Siewert führte diesen Faktor

mit einer gelebten Dankbarkeit zusammen, einer verbindenden »Herzenskultur«. Die

Ankunft in Familienverbänden sowie dieUnterstützung,denFamiliennachzug zu erwir-

ken, verstärkten die Akzeptanz des neuen Lebensraums.Die dahinter liegendeDynamik

erinnerte Herr Siewert:

In der Hochzeit gehörten 25 Lehrer zu unserem Team. Und dann Tageslotsen und vie-

les andere mehr. Wir haben wöchentlich Ausflüge gemacht zu Postämtern, Behörden,

aber auch zu Fabriken. Und die Lotsen wurden ja alle auch bezahlt. Vor 40 Jahren gab

es in Ostfriesland noch eine relativ hohe Arbeitslosigkeit in den Wintermonaten, das

hat sich ja jetzt relativiert. Aber man muss auch nochmal ein bisschen in die Zeit zu-

rückdenken und 40 Jahre ist doch schon ’ne lange Zeit. Wenn sie vorbei ist, denkt man

ja … aber jetzt. Sie bringen mich dazu, die Bilder vom Anfang zu sehen. Viele von den

Deutschlehrern damals konnten in den öffentlichen Schuldienst übernommen wer-

den. Etliche, also von beiden Seiten: Zivilgesellschaft und die Politik kommunizierten,

das war keine Einseitigkeit. (August 2017)

Das Ineinandergreifen schuf neueHandlungsmöglichkeiten. In sogenanntenTrainings-

wochen probten die Ankommenden, sich selbstständig im neuen Lebensraum zu orien-

tieren. Im Anschluss wurden die Erfahrungen im betreuten Austausch evaluiert. Dieser

Schritt, wieder ins Handeln zu kommen, war das zentrale Ziel der Grundversorgung in

den Erstaufnahmeeinrichtungen. Der positive Effekt der umfassenden Integrationsbe-

mühungen seitens der Politik, Wirtschaft und der Zivilgesellschaft, so entnehme ich es

denarchiviertenAktenundGesprächen inderEinrichtung,war,dass einegroßeZahl der

ankommenden Vietnames:innen sich langfristig in Ostfriesland verortete. Auch hörte

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

ich von einigen Berliner Gesprächspartner:innen, dass sie regelmäßig an die Küste fuh-

ren, um entweder Familienmitglieder oder frühere Bekanntschaften aus den Anfangs-

jahren zu besuchen.

Eine kultursensible Abstimmung innerhalb des vielköpfigen Teams prägte die en-

ge Zusammenarbeit, maßgeblich geleitet von Phúc Ngo.20 Schnell verselbstständigten

sich unter den ankommendenPersonen die Bezeichnungen »Vater Roman« und »Bruder

Phúc«, die eine soziale Nähe verdeutlichen. In einem gemeinsamen Interview erzählten

mirHerrNgoundHerr Siewert, dass die Sinne ansprechendeEindrücke unddie Einbin-

dung bekannter Stimuli das anfängliche Vertrauen förderten.21 Brot und Käse wurden

als unpassende Nahrungsmittel aussortiert, stattdessen stellte Herr Ngo den Kontakt

zu »fliegenden Händlern« aus den benachbarten Niederlanden her; Reis und Fischsoße

brachten den Geschmack der Heimat an die norddeutsche Küste. Gleichwohl charakte-

risierten die Aushandlung der Vergangenheit und der erlebten Leiderfahrungen das An-

kommen.Herr Siewert erinnerte:

Ich werde nie vergessen, wie mir etliche Vietnamesen gesagt haben, dass sie hier in

Norddeich auf den Deich gegangen sind, nachts um zwei, weil sie Freiheit gespürt

haben. Und keine Angst haben mussten, dass die Polizei kommt und sie überwacht.

Oder dass sie dann wieder Repressalien aushalten müssen. (Mai 2017)

Die beschriebene Aushandlung einer erinnerten und einer gegenwärtigen Körperwahr-

nehmungzeigt,wieExklusionserfahrungendasDenken,HandelnundFühlenbeeinflus-

sen. InderArbeit derEinrichtungwurdedas Personal für die jüngereVergangenheit und

die aus multiplen Umbrüchen resultierenden Verlusterfahrungen sensibilisiert. Diese

konnten nicht mit materieller Hilfe gelöst werden, vielmehr wurde ein innerer Druck

berücksichtigt, der sich nicht über Worte, sondern über Bewegungen und Körperwahr-

nehmungen äußerte. Gerade Personen, die aufgrund von politischer Verfolgung, Un-

terdrückung oder von Kriegsfolgen belastet waren, zogen sich zurück.22 Da bestimm-

te Themen Ablehnung, Misstrauen und Spannungen evozierten, wurde die Betreuung

20 Herr Ngo kam als Studierender nach Deutschland und blieb nach demKriegsende und derMacht-

übernahme der SRV. Er erhielt nach einer kurzen Zeit politisches Asyl.

21 Die Mitarbeiter:innen der Einrichtung markierten das mit Musik, Religion, Essen, der Beachtung

nonverbaler kultureller Praxen und dem Respekt vor dem Familienmodell.

22 Die Problematiken des Verdeckens von Schwierigkeiten und Belastungen waren das Thema einer

Tagung der Zentralen Beratungsstelle in Norddeich imMai 1986. Bei meiner Archivrecherche sto-

ße ich im Tagungsprotokoll auf den Vortrag einer in Frankreich praktizierenden vietnamesischen

Psychiaterin, die regelmäßig konsultierendund therapierend indie Einrichtung kam. In ihremVor-

trag sprach sie sich u.a. für die bewusste Etablierung einer ruhigen und stabilen Umgebung aus.

Sie nannte ein Beispiel aus ihrer Arbeit in Norddeich: »[E]in tiefes Schuldgefühl, wieman es oft bei

Menschen antrifft, die eine Katastrophe überlebt haben. Dieses Schuldgefühl ist bei den Flücht-

lingen, die ohne ihre Familie fliehen mußten, immer gegenwärtig. Das erschwert natürlich das

Leben hier. Ich denke, daß für viele Flüchtlinge die innere Unordnung nur über körperliche Sym-

ptome ausgedrückt werden kann. Zusammenfassend kann man sagen, bevor ein Flüchtling sein

Exil akzeptieren kann, muß eine Zeit der Schonung und Anpassung vorausgehen.« (Protokoll der

ZBS-Tagung vom 28.-29.05.1986: 4)

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 161

durch Landsleute empfohlen, umVertrauen über einen kultur- und sprachsensiblen An-

satz herzustellen.

Das Sozialwerk Nazareth in Norden-Norddeich kooperierte mit außer-/akade-

mischen Facheinrichtungen der Bereiche Psychische Gesundheit und Migrations-

forschung. Auch eine vietnamesische Fachärztin für Psychiatrie aus Frankreich kam

regelmäßig über einen längerenZeitraum.Schließlich bot die Einrichtungder Zentralen

Beratungsstelle (ZBS) einen festen Anlaufpunkt für psychosoziale Beratung, berufliche

Förderung, Beratung der Kommunen, Unterstützung der Familienzusammenführung

sowie Sprachmittlungsdienste.

Die Vielschichtigkeit des Ankommens, so lese ich es in den Unterlagen, gingmit Ex-

tremen einer enormen Leistungsbereitschaft, Höflichkeit, Lernwillen und Fleiß sowie

dem Verdecken von Schwierigkeiten und derWahrung des eigenen Gesichts einher. Die

Anstrengung, diese Spannung auszubalancieren, beschrieb Siewertmit demBegriff der

integrativen Anpassungsfähigkeit. Auch andernorts lese ich, dass Spannungen oder Ge-

fühle nicht artikuliert, sondern entlang der Gefühlsregeln schweigend reguliert wurden

(Beuchling 2003: 91; John 1997: 52–53). Aus diesem Grund wurden die Mitarbeiter:innen

für verstecktes Leid, Depressionen, Appetit- und Schlaflosigkeit sensibilisiert.23

Das regionale Beispiel Norden-Norddeichs verdeutlicht, wie Rahmenbedingungen

die Erfahrung der Ankunft auf der strukturellen und der gefühlten Dimension model-

lierten. Mit dem Exkurs bestätige ich auch ein dominantes Ankunftsnarrativ und zei-

ge, dass dieses auf sozialen Beziehungen fußte. Über integrative Maßnahmen sowie ei-

ne enge Verflechtung von lokalen Akteur:innen und Ankommenden entwickelte sich ein

Dialog,derVertrauen reziproküberdie eigeneHandlungsmacht stärken sollte. Ichkehre

nun zurück nach Berlin und erörtere, wie sich aus dieser Ankunftssituation eine leben-

dige vietnamesische Gemeinschaft im ehemaligenWest-Berlin und ein neues Selbstver-

ständnis entwickelte.

5.2 Die Aushandlung von Zugehörigkeiten

Was sind emotionaleNarrative des Ankommens, die die ersten Lebensjahre in Berlin be-

schreiben undwie erinnernmeineGesprächspartner:innen diese heute?Mein Ziel ist es,

die Aushandlung von Zugehörigkeit über einen graduellen Prozess des Ankommens ver-

stehbar zu machen und zu beschreiben, wie sich aktuelle Bedürfnisse und Ressourcen

23 Die Mitarbeiter:innen des Sozialwerks wurden zu Ausgewogenheit (Zuwendung und Distanz) im

Kontakt zu den Ankommenden angehalten. Hingewiesen wurde auf den Erschöpfungszustand,

der durch den 30 Jahre anhaltenden Krieg entstanden sei sowie daraus resultierende Konfliktsi-

tuationen. Diese umfassten Illusionen vom Gastland, Unterschiede im Familiensinn und der Kin-

dererziehung, einem abweichenden Verständnis von Höflichkeit, den finanziellen Belastungen

der Flucht, einer unterschiedlichen Deutung von Wahrheit und Lüge, einer divergenten Darstel-

lung von Gefühlen (insbesondere Selbstbeherrschung und Kontrolle), dem Streben nach Status-

symbolen, Spracharmut und gesellschaftliche Normen. Besondere Beachtung sollte Anzeichen

wie Appetitlosigkeit, Nahrungsverweigerung und Schlaflosigkeit geschenkt werden. (Protokoll

der ZBS-Tagung vom 28.-29.05.1986)

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

in Wechselwirkung mit der sozialen Umgebung entwickelten. Das Verständnis emotio-

naler und affektiver Zerrissenheiten ist zentral,weil diese das neue Zugehörigkeitsemp-

finden grundieren. Ich charakterisiere daher zunächst die Zerrissenheit als ein (verbin-

dendes)Gefühl (5.2.1).Dieseüberführe ich ingefühlteZugehörigkeitenunddenUmgang

mit Zerrissenheit (5.2.2). Abschließend betrachte ich,wie die Aushandlung von Zugehö-

rigkeiten sich mit der Diversifizierung vietdeutscher Lebenswelten nach dem Berliner

Mauerfall wandelte (5.2.3).

5.2.1 Zerrissenheit als (verbindendes) Gefühl

Meine Suche nach demVerbindenden in der Zerrissenheit lässt sichmit einemBlick auf

die diasporischen Realitäten verstehen.Mein explorativer Forschungsbesuch in Kalifor-

nien folgte über die persönliche Kontaktvermittlung verschiedener in Deutschland le-

bender Gesprächspartner:innen, denn wenn ich mich mit der Flucht aus Vietnam be-

schäftige, so bekräftigten sie wiederholt, solle ich unbedingt dorthin. 2019 war es dann

soweit und ich saß in einem kleinen Restaurant in Little Saigon, Orange County, USA,

und trank mit chú Viet (52 J., m.) und seiner Frau cô Linh (47 J., w.) cà phê sữa đá (viet-

namesischen Eiskaffee). Sie erzähltenmir von einemGefühl, dasmir aus verschiedenen

Forschungsbegegnungen in Deutschland nur allzu bekannt war:

An einem Tag haben wir alles verloren. Die ersten Jahre, nachdem ich Vietnam ver-

lassen hatte, war ich in einem ständigen Kampf. Ich lebte wie ein Zombie in einer

Blase aus Trauer und Erinnerungen an Zuhause. Aber damals waren alle arm und alle

erlebten Verluste. Ich war wie alle anderen. (April 2019)

Während chúViet sprach, blickte cô Linh auf ihrGlas, beide flüchteten als jungeErwach-

sene. Ich hörte zu und nahm wieder diese emotionale Triebkraft wahr, die sich daraus

entspann, sich über eine unsagbare Trauermit anderen Personen zu verbinden und dar-

aus eine Handlungsmacht zu entwickeln.24 Mein Exkurs in die größte vietnamesische

Diaspora in die USA bekräftigt die These einer transnationalen Zusammengehörigkeit,

die auf einer geteilten Geschichte, einem geteilten und gefühlten Narrativ basiert (vgl.

Dao 2012). Zerrissene Zugehörigkeiten bedeuteten auch, dass familiäre Netzwerke sich

z.B. zwischen Berlin und den USA aufspannen. Mir geht es nun darum, dieses verbin-

dende Gefühl aus den Perspektiven meiner Gesprächspartner:innen zu rekonstruieren.

Die geografische und politische Situation West-Berlins nannten mir verschiedene

Gesprächspartner:innen als begünstigenden Faktor für die Gemeinschaftsbildung und

24 Die Anstrengungen des Ankommens zeigte der Ort sehr gut: Cô Linh erzählte, dass Little Saigon

früher ein Erdbeerfeld war, aus dem sie ein neues Zuhausemachten. Heute weisen Bauten, Denk-

mäler, Statuen, Flaggen und Straßennamen und nicht zuletzt die gesprochene Sprache auf kultu-

relle vietnamesische Bezüge und eine dauerhafte Verortung in Orange County hin.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 163

Neu-Verortung.25 Das Bedürfnis nach Verbundenheit, Anhaftung und Nähe erinnerte

bácThảo (66 J., w) aus ihrer damaligen Einsamkeit heraus:

Ganz am Anfang gab es nur West-Berlin. Alle Leute, die hierherkamen, waren Flücht-

linge. Wir freuten uns immer, wenn wir auf der Straße einen Vietnamesen sehen. Je-

der schwarze Kopf war einer von uns, dann fragen wir: »Wie heißt du? Wo kommst du

denn her? Wann bist du angekommen und wo warst du in Vietnam?« Das war immer

ein herzlicher Empfang. Weil alle Vietnamesen, die wir treffen, gehören zu uns. Egal

ob sie Fischer waren oder nur ein kleines Geschäft irgendwo in einer Ecke hatten oder

Pilot waren, wir sind alle gleich. Wir sind alle Flüchtlinge. Wir sind aus Vietnam ge-

flüchtet. Wir haben das gleiche Schicksal. Das war eine Liebe ohne Grenzen. (Januar

2017)

Für bácThảo beförderte die geteilte Erfahrung des Verlusts »eine Liebe ohne Grenzen«.

Diese emotionale Aufeinanderbezogenheit, so erinnerte sie, blendete vorherige Unter-

schiede aus und stellte das gemeinsame Schicksal der Flucht in den Vordergrund – eine

starkeParallele zuder eingangsgenanntenAussage chúViets.Die geteilte Fremdheitser-

fahrung war sichtbar und bácThảo half das in einer Situation erlebter Desorientierung.

So fand sie Vertrauen und Vertrautheit in der sichtbaren Gemeinsamkeit, nicht zur Do-

minanzgesellschaft dazuzugehören.

In der damaligenWest-Berliner Bevölkerung »gab es nicht so viele Ausländer«, sagte

bác AnhThu (64 J., w). »Man teilt sich die Sprache, in der man verankert ist«, erweiterte

côHuyền (44 J.,w), als ich sie zu einer Tasse Tee treffe. Ein Fakt, der so selbstverständlich

wie fundamental ist: Zugehörigkeiten entwickelten sich über die geteilte Sprache. Beim

Spazieren kontextualisiert cô Tuyết (51 J., w) eine Gemeinsamkeit, die sich darüber er-

gab, wenige bis keine Einflussmöglichkeiten auf dieWahl des neuen Lebensmittelpunk-

tes zu haben: »Nach Berlin wollte keiner. Alle hatten Angst. Es gab wenige Vietnamesen.

Aber diejenigen, die neu nach Berlin kamen, wurden sehr herzlich aufgenommen.« Sie

erklärte ihre Angst mit der Nähe zur DDR. Diese Angst stärkte ihr Bedürfnis nach Ge-

meinschaft.Neben der gefühltenDistanz zur Ankunftsgesellschaft sorgte also auch eine

verkörperte Erinnerung an das hinterlassene Leben im Kommunismus für Unbehagen,

hervorgerufen von der Berliner Mauer.

Die Flucht bzw.dieAnkunft an einemzunächst fremdenOrt,die fremdeSprache,die

anfängliche Desorientierung waren geteilte, verbindende Erfahrungen. Während sich

eine soziale Nähe herausbildete, die mit dem Austausch praktischer Informationen ein-

herging (wo gibt es Unterstützung, freie Wohnungen, Arbeit, …?), bestand eine verbin-

25 KerstinMeißner entwickelt in ihrer Arbeit ein Verständnis sozialer Zugehörigkeiten als einen »An-

ker, denMenschen auswerfen können, wenn sie eine bestimmte Version von sich einholenwollen«

(2019: 113). In einer Broschüre, herausgegeben von der damaligen Ausländerbeauftragten des Se-

nats von Berlin, Barbara John, bestätigt sich dieser Eindruck. Die Ankunftssituation in Berlin be-

günstigte »in den achtziger Jahren ein lebhaftes Gemeinschaftsleben unter denVietnamesen. Ver-

schiedene Vereine und Selbsthilfegruppen wurden gegründet, die durch das Wirken das Gefühl

der Einsamkeit und die fehlende heimatliche Umgebung zu verdrängen halfen. Man organisier-

te Zusammenkünfte zu traditionellen Festen, trug Sportwettkämpfe mit Landsleuten aus und be-

mühte sich auch, die deutschen Gastgebermit der eigenen Kultur bekanntzumachen, um so einen

Beitrag zum gegenseitigen Verständnis zu leisten« (1997: 43).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

dende Belastung in der familiären Zerrissenheit. Davon erzählte mir chú Bưu (59 J., m),

der als letzter seiner Familie flüchtete. Seine älteren Geschwister lebten bereits in den

USA. Er selbst wurde von einem deutschen Frachter gerettet, somit war sein Bestim-

mungsland Deutschland. Ein Familiennachzug in die USA war aufgrund seines Alters

nicht möglich, dennoch hoffte er wie so viele auf die Ausreise in ein Drittland, um die

familiäre Zerrissenheit zu kitten. Die Situation anzuerkennen, wie sie war, erforderte

die Einsicht, dass er nichtmehrmit seiner Familie, demKern der Gesellschaft, an einem

Ort leben durfte. Das veränderte seine Selbstwahrnehmung, die eng mit seinen Famili-

enmitgliedern verbunden war.

Die Erfahrung der familiären Zerrissenheit teilten meine Gesprächspartner:innen.

Als irritierendes Gefühl des In-der-Welt-Seins dominierte sie in den ersten Jahren nach

der Ankunft das Denken, Handeln und Fühlen. Chú Kiên und chú Thành (beide 45 J.,

m) erzählten davon, dass sie nach ihrer Ankunft in Berlin neben dem Spracherwerb und

der Orientierung damit beschäftigt waren, Pakete für die in Vietnam verbliebene Fami-

lie zu packen, Geldscheine zusammen zu rollen, sie in Zahnpasta oder Seifen zu ver-

stecken und zu hoffen, dass die Post auch wirklich bei den Familien ankommen würde.

Verschickt wurdenGüter, die in Vietnam rarwaren.ChúKiên informierte sich z.B.,wel-

cheMedikamente geradewie viel Geld auf demSchwarzmarkt einbrachten, kaufte diese

und schickte das Paket über Frankreich nachVietnam.SeineMutter verkaufte dieWaren

dann auf demSchwarzmarkt, um ihren Lebensunterhalt zu sichern.Das Leben in Berlin

orientierte sich also an in Vietnam verorteten Gedanken.26

Die Gedanken an eine langfristige Verortung waren mit der Möglichkeit verknüpft,

die Familie wieder zu vereinen.Gerade bei älteren Personen beobachtete chúThành eine

stark ausgeprägte Leistungsbereitschaft, das zu erreichen und dann »wirklich« anzu-

kommen. Das Streben nach der familiären Einheit dominierte den Gedanken, wie das

Leben nach der Flucht verlaufen soll:

Die haben fleißig gearbeitet, damit sie ein bisschen Geld nach Vietnam schicken kön-

nen. In der Hoffnung, dass vielleicht die Regierung dort Geld haben wollte, dass man

sagt: »Okay, ich bezahle, damit ich wegkommen kann.« Wir haben in Tiergarten ge-

wohnt und mein Vater arbeitete in Schöneberg. Wenn er frei hatte, war es meist nach

Mitternacht und es fuhr kein Bus mehr. Er kammeistens so gegen zwei, drei Uhr mor-

gens nach Hause.Wennman sich das vorstellt, erstmal die Schwierigkeit mit der Spra-

che und wenn man eine Arbeit gefunden hat … Also mein Vater war einer, der hat im

Büro gearbeitet, bevor er wegging. Und jetzt auf einmal war er Tellerwäscher. Eine

komplette Umstellung, er hat jeden Tag zehn, zwölf Stunden gearbeitet. Ich glaube

nicht, dass man überhaupt Zeit hatte, um überhaupt, sag mal, über den Sinn des Le-

bens nachzudenken. Also wir haben keine Zeit, um uns zu überlegen: »Wie geht es

weiter?« Wir haben einfach so gelebt. (Juni 2016)

26 Ivan Small (2012: 244) geht auf diese Paketsendungen und vor allem die Überwachung von in Viet-

nam als Antipatriot:innen stigmatisierten Geflüchteten ein. Der Wahrnehmung der SRV, die die

Päckchen als Teil einer verdächtigen feindlichen Agenda betrachten, stellt er die Perspektive der

Bevölkerung gegenüber. Diese nutzte die Chance, die Inhalte aus den Paketen zu verkaufen, um

nicht zu verhungern.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 165

Das damalige Handeln richtete sich darauf, die Familienzusammenführung von viet-

namesischer Seite schneller bewilligt zu kommen, Familienmitglieder finanziell auszu-

lösen. Chú Thành erinnerte, dass die ökonomische Integration vor allem älterer Perso-

nen schwerfällig verlief.Wie sein Vater arbeiteten viele ältere Personen in der Gastrono-

mie und dem Produktionssektor, da hier geringere Sprachkenntnisse benötigt wurden.

DieTätigkeiten reflektiertenweder ihreBerufsqualifikationnochdeneigenenAnspruch,

sondern entsprachen der gefühlten und erwarteten Notwendigkeit, die Familie finanzi-

ell zu unterstützen (vgl. Beuchling 2003: 107–108).27 Dieser Fakt zeigt anschaulich, dass

eine Migration nicht vorbei ist, wenn die Person angekommen ist und eine Integration

nicht abgeschlossen ist, wenn man eine Arbeit gefunden hat. Die Herausforderungen

nehmen lediglich andere Konturen an.

Weiterbildungen, Umschulungen oder die Wiederholung von Schul- und Berufsab-

schlüssenwaren abhängig vombiografischenAlter bei der Ankunft. Zugleichwurde eine

höhere Bildungmit einer längeren finanziellen Abhängigkeit vom Staat verbunden, das

war nicht attraktiv und wurde in vielen Fällen aus oben genannten Gründen abgelehnt.

Die Tatsache, schnell arbeiten zu können und finanzielle Unabhängigkeit zu erlangen,

steigerte auch das Selbstvertrauen vieler, versicherte bác Huy (70 J., m), »um sich nicht

als Bürger zweiter Klasse zu fühlen«. Als ich côHà (56 J.,w) besuchte undwir über ihr Al-

ter bei der Ankunft sprachen, erzählte sie davon, dass ihr Diplom in Deutschland nicht

anerkannt wurde. Sie kam damals über den Familiennachzug nach Deutschland.28 Als

älteste Tochter verspürte sie den Druck, ihre Familie finanziell entlasten zu wollen, da-

her nahm sie eine Beschäftigung im Industriesektor an. Ergänzend dazu hörte ich von

bác Dũng (64 J., m) von Kolleg:innen, die sich auf dem Pass fünf, sieben Jahre jünger

machten, um ihre Chancen auf dem Arbeitsmarkt zu erhöhen. Heute, wo diese Perso-

neneigentlich schon inRente seinmüssten,arbeiten siedaher immernoch.DerKontrast

einer damaligen Entscheidung und deren heutigen Bewertung weist auf beschwiegene

und langfristige AnstrengungenderMigration hin.DieGedankenwaren bei der Familie,

der Körper arbeitete in Berlin.

Das führtmich zumeinemnächstenPunkt:DieseErfahrungen flossen in spezifische

Umgangsformen. An dieser Stelle tritt ein emotionsregulierendes und die soziale Ord-

nung aufrechterhaltendes Schweigen auf, das das Gefühl des In-der-Welt-Seins prägte.

27 ImGesprächmit chú Bưu (59 J., m) verdeutlichte er die Schwierigkeitmit der Kriegsvergangenheit:

»Man muss bedenken, dass die Schule in Vietnam Geld gekostet hat und viele Leute arm waren,

sodass viele Leute keine Bildung bekommen haben. Oft sind die Kinder auch nur bis zur 5. Klasse

in der Schule gewesen, sollten lesen, schreiben und sprechen lernen und mussten dann arbeiten.

Deswegen fiel es vielen auch schwer, Deutsch oder Englisch zu lernen, weil sie vorher gar nichts

gelernt haben.« Diese Perspektive bekräftigt auch Olaf Beuchling (2003, 2019), denn insbesonde-

re junge Erwachsene hatten aufgrund der jahrelangen Kriegswirren und der Situation nach der

Machtübernahme keinen oder nur einen eingeschränkten Zugang zu Bildung.

28 Viele Schutzsuchende kamen über ein »orderly departure program, without fleeing by boat« (Bui

2003: 114) nach Deutschland. Personen, die unter dem Status eines humanitären Kontingent-

flüchtlings in die BRD kamen, konnten einen Antrag auf Familienzusammenführung stellen, um

Familienmitglieder nachzuholen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Auch chúThành sagte pragmatisch, dass sie keine Zeit zumNachdenken hatten.Das re-

kurriert auf eine internalisierte Strategie der Emotionsregulation.29

Während ich mit chú Hoàng (44 J., m) im Juli 2016 ein Stück spazierte, erinnerte er

seine ersten Schuljahre in Deutschlandmit Anspannung. Er flüchtete im Alter von zehn

Jahren mit seiner Familie, wurde nach drei Tagen von der Cap Anamur gerettet und kam

in eine mittelgroße Stadt nachWestdeutschland:

Wir waren die einzigen Vietnamesen in der Stadt und ich hatte immer Angst, dumm

zu wirken. Ich dachte, wenn die Leute mich für dumm halten, würden sie alle Vietna-

mesen für dumm halten. Die Eingewöhnung war schwer, weil ich anders aussah als

alle anderen, eine andere Sprache sprach, andere Umgangsformen gewöhnt war. Ich

kam in die 7. Klasse und musste neben Deutsch auch gleich Französisch und Englisch

lernen. Ich übersetzte dann erst vom Englischen ins Deutsche und dann vom Deut-

schen ins Vietnamesische, um den Sinn zu verstehen. Mathe war kein Problem, aber

Fächer wie Erdkunde fielen mir sehr schwer. Nach zwei Jahren ging es dann mit allem

besser. (Juli 2016)

Die geschilderte Situation unterschied sich von der aus Berlin übermittelten Darstel-

lung, denn seine Familie war die einzige mit vietnamesischen Migrationsbezügen im

Ort. Das verdeutlicht wiederum den protektiven Faktor einer Erfahrungsgemeinschaft

für die Aushandlung gefühlter Differenzen nach der Ankunft. Chú Hoàng formulierte

mit seiner Angst »Wenn die Leute mich für dumm halten, würden sie alle Vietname-

sen für dumm halten« einen Anpassungsdruck, der seine verinnerlichte relationale Ge-

sellschaftsorientierung reflektiert.Er unterschied einen sichtbaren von einemgefühlten

Unterschied, hervortrat seinWunsch, nicht auffallen zu wollen.

Die ersten Jahre prägte ein Druck. Auch bác Thảo (66 J., w). litt unter Heimweh und

Gewissensbissen, ihreFamilie verlassenzuhaben.Die familiäreVerbundenheitmarkiert

einen zentralenWert und istmit kulturellen Praktiken verbunden.Die Zerrissenheit der

familiärenEinheit durchkreuztedas internalisierteWerte- undRollenverständnis –eine

emotionaleHerausforderung.BácThảo erinnerte, dass ihr Vater nicht ein zweitesMal in

seinemLeben flüchtenwollte: »Er sagte: ›Sei ruhig,kümmeredichumdeineZukunftund

wir kommen hier zurecht.‹ Er hat mir immer den Mut gegeben.« Mit der Stimme ihres

Vaters imOhr wollte sie sich in die Zukunft orientieren und ihr emotionales Unbehagen

in der Gegenwart regulieren.

Hier beginnt eine Differenzierung: Bestimmte Erinnerungen stabilisierten die Kon-

stitution des Selbst. In diesem Zusammenhang passt auch die Feststellung Herrn Sie-

werts, der mich darauf aufmerksammachte, dass der Hausaltar die Traurigkeit bindet.

Der Hausaltar dient der Ahnenverehrung, oft stehen Fotos verstorbener Verwandter, ei-

ne Schale für Obst und eine Schale für Räucherstäbchen dabei. Der Hausaltar ist das

Symbol einer materialisierten, anerkannten Vergangenheit. Neben dieser geordneten

Vergangenheitsbetrachtung bestand eine stille Sehnsucht nach demVerlorenen, die chú

Thành aus heutiger Perspektive relativierte:

29 Ute Beth und Anja Tuckermann beschreiben diesen Modus passend mit der Gleichung »Wer um

die Familie kämpft, bewältigt keine Vergangenheit, schwächt sich nicht durch den Blick zurück«

(2008: 55).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 167

Heimweh in dem Sinne nicht nach Heimat, sondern ein Bedauern, dass man nicht

genug getan hat für die Vereinigung, also als die Kommunisten kamen. Mehr als Be-

dauern. Aber Heimweh, ich glaube, damals war klar, so lange der Kalte Krieg da war –

man durfte noch nicht einmal in die DDR fahren, also von daher war Vietnam ausge-

schlossen, davon hat man auch nicht geträumt. (Juni 2016)

Der Aussage entnehme ich, dass ein stilles Bedauern bis in die Gegenwart fortwirkt.

Die Vergangenheit ließ sich nicht ändern.Wurde eine Rückkehr ersehnt, regulierte die-

se Vorstellung erlebte Alltagsirritationen. Andere erlaubten sich diese Sehnsucht nicht,

weil die »Familie in alle vier Winde« geflüchtet war. Aus den Erinnerungen gehen un-

terschiedliche Orientierungen hervor,was auf eine temporale Zerrissenheit der Ankom-

menden verweist.Während einige zur Emotionsregulierung den Blick nach vorn richte-

ten, begegneten andere gefühlten Irritationen mit einer geteilten Sehnsucht nach dem

Verlorenen.

Die Aushandlung ersehnter und verhinderter Zugehörigkeiten durchzog den Alltag,

erinnerte chú Thành (45 J., m). Anfangs belastete es ihn, dass er sich nicht in der deut-

schen Sprache artikulieren konnte, aber er erinnerte eine gute Betreuung, die ihm bei

der Orientierung in der neuen Lebenswelt half. Er war in der Pubertät, als seine Familie

nach Jahren der Abwesenheit wiedervereint wurde.Das beförderte eine erneute Umstel-

lung:

Pubertät, alleine aufgewachsen, Einzelkind, keine Beziehung zu den Geschwistern, zu

der Mutter auch nicht … vier Jahre. … Das hat mich sehr stark geprägt. Klar, man hat

Sehnsucht nach etwas, was man nicht erreichen konnte. Ich konntemir auch nicht vor-

stellen, wann sie denn überhaupt zu mir kommen. Auch die Persönlichkeiten meiner

Geschwister hatten sich sehr stark entwickelt. Und wir waren uns fremd, also aus mei-

ner Sicht. Aber wenn ich meiner Mutter das erzähle, dann bringt sie mich um. Das ist

wirklich so, zu dem Zeitpunkt waren wir uns fremd. Wir haben uns darüber gefreut,

mein Vater auch. Aber wir haben sehr lange Zeit gebraucht, bis ich sie so wahrgenom-

men habe, als Geschwister. (Juni 2016)

Seine Reflexion der gefühlten Distanzierung innerhalb der Familie bietet einen wichti-

gen Einblick: Die Sehnsucht nach und Zuneigung für die Familie wob sich in chúThànhs

jugendlichenAlltag.Aber die Tatsache, sich vier Jahre unabhängig voneinander in unter-

schiedlichen Lebens- und Erfahrungswelten entwickelt zu haben, hatte sie voneinander

entfremdet und das mussten sie überwinden. Diese Zerrissenheit, so zeigt sich in dem

Verweis auf seine Mutter, wurde und wird als erlebte Entfremdung nicht artikuliert.

Deutlich wurde, dass Momente der Zerrissenheit das Gefühl des In-der-Welt-Seins

grundierten und entlang internalisierter Gefühlsregeln verhandelt wurden. Auf dieser

irritierenden, dennoch geteilten Erfahrung fußte die sich neuformierende Gemein-

schaft. Mich interessiert nun, wie sich aus diesem Gefühl heraus Praxen des Sich-

zugehörig-Fühlens entwickelten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

5.2.2 Gefühlte Zugehörigkeiten und der Umgang mit Zerrissenheit

MeineGesprächspartner:innen stärkten ihre Selbstwirksamkeit und sozialen Beziehun-

gen, indem sie sich produktiv mit dem Ort auseinandersetzten, an dem sie lebten. Ent-

lang der geteiltenErfahrung zerrissener Zugehörigkeiten entwickelte sich ein familiäres

Miteinander, so hörte ich es in vielenGesprächen.Umdas zu veranschaulichen, beginne

ichmit einer Vignette, in der sich die gegenwärtige Orientierung über die Sinnemit der

vergangenenSuchenachStabilität verknüpft: Bei einemgemeinsamenEssen imRestau-

rant ConThomit cô Tuyết (53 J.,w) sprachenwir über ihre ersten Jahre nach der Ankunft.

Bei der Begrüßung sagte sie, dass ihre Freund:innen denNamen des Restaurants in Ber-

lin-Neukölln, an demwir verabredet waren, nicht verstehen würden. »Con thỏ« heißt in

der vietnamesischenSprache »Hase«, »aber es gibt dort kein Fleisch«, laute dieKritik.Cô

Tuyết habe dasWortspiel aufgeklärt, denn das vegetarische Restaurant liegt neben dem

Berliner Volkspark Hasenheide. Die beschriebene Irritation ihrer Bekannten nutzte sie

als Anhaltspunkt, um ihre früheren Irritationen zu formulieren. Sie sagte, »am Anfang

fühlte man sich auf vielen Ebenen fremd, die Kälte war anfangs intensiv«. Bei ihrer An-

kunft war cô Tuyết 18 Jahre alt, sie lebte gemeinsammit ihrer Familie in Kreuzberg. Da-

mit stellte ihre Ankunftserfahrung einenGegenpol zu der Erzählung chùThànhs auf, der

die ersten Jahre in Berlin ohne seine Familie lebte. Unter der Woche ging cô Tuyết zum

Sprachkurs, am Wochenende trafen sie und ihre Familie sich mit anderen Neu-Berli-

ner:innen aus Vietnam in den Räumen des Deutschen Roten Kreuzes (DRK) in Berlin-

Steglitz. Ein informeller Treffpunkt war das »Quán TâmXuân«, sagte sie und übersetzte

»Restaurant hängender Frühling«, das monatlich von der Pfadfindergruppe organisiert

wurde:

Ein »Quán« ist in Vietnam überall zu finden und der Name lädt die Leute ein, hier zu-

sammenzutreffen, gemeinsam die Sehnsucht zu empfinden. »Xuân« hat etwas Fröh-

liches, Frühlingshaftes, die geteilte Sehnsucht wurde so positiv formuliert. Als etwas,

was gut und wichtig ist zu bewahren. Man kam an diesem Tag zusammen wie in ei-

ner Umarmung. Es wurden auch Aktivitäten organisiert, aber das stand nicht im Vor-

dergrund, sondern das Zusammensein. Schuhe waren anfangs sehr ungewohnt und

unbequem. Anfangs liefen sich alle immer Blasen an den Füßen, weil wir es nur ge-

wohnt waren, offene Schuhe zu tragen. Zwei Jahre lang kochten die Pfadfinder einmal

im Monat und nutzten den großen Raum im DRK-Heim, wo Jung und Alt sich begeg-

neten. Das eingenommene Geld ging zurück in die Community. Entweder sammelten

wir für Feste oder für das Sommercamp der Pfadfinder. So finanzierten wir allen eine

Teilnahme, die sich das sonst nicht leisten konnten. Und für sich alleine vietnamesisch

zu kochen, war zu teuer. (Juli 2017)30

30 Der Vorteil der Geschmacksgemeinschaft bestand auch laut chú Thành darin, dass das gemein-

same Kochen günstiger war. Er sagte: »Die ganzen asiatischen Lebensmittelläden in Berlin waren

sehr, sehr teuer. Ich glaube noch in Erinnerung zu haben, so eine Flasche nước mắmwar fünf Mark.

Das war sehr viel Geld.« Bei der von ihm angesprochenen nước mắm handelt es sich um eine fer-

mentierte Fischsoße. In Vietnam werden damit Gerichte gewürzt, weswegen es eine gängige Ge-

schmacksnote beschreibt.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 169

In der Erinnerung von côTuyết fallen verschiedeneEbenen auf, auf denenZugehörigkeit

ausgehandelt wurde: Angefangen mit dem Zusammenkommen, um der Sehnsucht zu

begegnen und der geteilten Sprache, um diese zu artikulieren. Dieser Sehnsucht wurde

mit einem sinnlich stimulierten Gefühl der Vertrautheit begegnet: Gemeinsames Essen,

gemeinsameHandlungen, gemeinsame Bewegungen. Cô Tuyết beschreibt das Gemein-

schaftsgefühl als Umarmung und erinnert eine gefühlte Geborgenheit. Bei den Ausflü-

gen, die immer auch von Ehrenamtlichen begleitet wurden, stand die gemeinsame ver-

körperte und verortete Erfahrung im Vordergrund. Auch die Aushandlung eines diffe-

renten Körpergefühls gehörte dazu, wie z.B. schmerzende Füße. Über das Teilen die-

ser Erfahrungen konnten sie die wahrgenommenen Unterschiede verarbeiten. Koope-

rationen mit verschiedenenWohlfahrtsverbänden wie dem DRK, der Caritas oder auch

Kirchengemeinden, förderten somit Momente des Zusammenkommens und niedrig-

schwellige Partizipationsmöglichkeiten. Ein entstehender Dialog sollte das Gefühl der

Fremdheit über Begegnung aufweichen.

Auch die Wahrnehmung abwesender Faktoren der Lebenswelt formte eine geteil-

te Differenzerfahrung, entsprechend intensiv orientierten bekannte Gerüche und Ge-

schmäcker eine gefühlte Zusammengehörigkeit über die Sinne. DieWahrnehmung von

bácAnhThu (64 J.,w) halfmir,diesemehrdimensionaleDynamikdesAnkommensbesser

zu begreifen:

Für mich war das eine blühende Zeit, als die Türken kommen. Auf einmal gibt es viel

mehr unterschiedliches Gemüse und Obst zu essen. Davor kriege ich nur Möhren,

Grünkohl und paar Sachen und damit musste ich leben und habe Magenschmerzen

gekriegt. Als die Türken kommen, gab es Spinat – frischen! Nicht so diesen Blockspi-

nat, den die [Deutschen; Anm. d. Verf.] hatten. Alles, das ist für mich ein Zeichen von

Reichtum – Gott sei Dank gab es die Türken! Die ersten, die kommen und sich trauen,

einen Gemüseladen aufzumachen. Seit diesem Zeitpunkt war für mich ganz klar: Ich

muss mein eigenes Leben führen. (Dezember 2017)

Das Auftauchen bekannter, von ihr als angenehm bewerteter Geschmacksnoten stärk-

te eine Selbstwahrnehmung, die imAlltag davor vonMagenschmerzen vernebelt wurde.

Bác AnhThu verglich ihre Situationmit der des selbstständigenGemüsehändlersmit ei-

ner türkischenMigrationsgeschichte und sein Vorbildmotivierte sie. Nach unserem In-

terview in ihrer Firma inBerlin-Neukölln besuchtenwir ihrenGarten, sie gabmir Früch-

te zum Probieren und sagte mit einem strahlenden Gesicht: »Meine Heimat ist, wo ich

mitmeinen Pflanzen leben kann.« Ihre Sinne orientieren ihr Zugehörigkeitsgefühl, die-

ses Bewusstsein schafft Handlungsräume.

Das Ankommen bedeutete, sich in Beziehungen zu setzen zu der zunächst fremden

Umgebung und zu fremden Personen mit einer vergleichbaren Situation. Ein Gemein-

schaftsgefühl wurde von dem verbindenden Moment der Rettung katalysiert, musste

aber gefestigt werden. Von den damit verbundenen Hürden erzählte bác Trang (78 J.,

w) bei einem Kaffee:

Die Familie ist die wichtigste Einheit, sie stellt den Kern der Gesellschaft dar und stif-

tet Orientierung. Das war gerade auch für Menschen, bei denen die Familie ausein-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

anderbrach und die alleine herkamen, entscheidend, wie man mit Leid umgeht. (Ju-

li 2017)

In ihrer Aussage stellt sie die Bedeutung der sozialen Eingebundenheit von Personen

heraus. Eine durch Flucht zerrissene Familie markiert auch den Verlust einer emotio-

nalen Verarbeitungskategorie und somit eineNotwendigkeit, neue regulierende Verhal-

tensweisen und emotionale Ausdrucksformen zu erlernen. Das zeigte sich eindrücklich

bei der Frage, wer wem vertraute und wen man um Unterstützung bat.31 Es galt, über

Vertrauen und Vertrautes einen Kern der Gesellschaft zu wiederherzustellen, der nun

nicht mehr zwingend auf familiären Beziehungen basierte. Dieser Prozess orientierte

sich an bekannten Umgangsformen und sinnlichen Erfahrungen, wie die Beispiele des

gemeinsamen Schmeckens zeigen.

Einen weiteren Aspekt nannte chú Thuan (58 J., m), als wir uns am Mondfest 2017

abseits des Programms unterhielten. ImVerein verfolgten er und engagierte Andere das

Ziel, vietnamesische kulturelle Praktiken und Traditionen in Berlin zu teilen und eine

beratende Integrationsarbeit für »Deutschemit vietnamesischenWurzeln« anzubieten.

IhrMotiv derDankbarkeit hat einen biografischenBezug,wie es chúThuan imGespräch

über gelebte und erweiterte Traditionen nannte.

Während der Drachentanz vorbereitet und drinnen die Kostüme der Tänzer:innen

gebügelt wurden, erzählte chú Thuan, dass er 1981 als junger Erwachsener nach Berlin

kam. Seine Geschwister und er flüchteten nacheinander. Während er von der Cap Ana-

mur gerettet wurde, stellten seine Brüder sich im Geflüchtetenlager einer australischen

Delegation vor und reisten nach Australien aus. Somit hatten alle das Glück, die Flucht

überlebt zu haben, aber ihre Lebenswege ließen sich nicht mehr an einen Ort zusam-

menführen.Damit ergab sich für ihn dieNotwendigkeit, seine emotionale Orientierung

zu justieren.ChúThuanerinnerte sich andie anfänglicheSuchenachGemeinsamkeiten,

um sich zugehörig zu fühlen:

In Vietnam war jahrelang Krieg. Deswegen hatten wir keine einheitlichen Gedanken

von der Kultur. Aber wir haben ein einheitliches Tết-Fest. Wir haben ein Kinderfest,

das Mondfest. Deswegen nehmen wir das seitdem als Bezug für unsere Kulturveran-

staltungen. Beim Tết-Fest betrachten wir die Ahnen. Wir respektieren unsere Ahnen,

Dankbarkeit. Dankbarkeit auch an die Deutschen, die uns früher geholfen haben und

jetzt noch weiter. (September 2017)

31 Natürlich gab es Ansprechpartner:innen ausWohlfahrtsverbänden, Sozialarbeit sowie ehrenamt-

liche Helfer:innen, die besonders in der Ankunftsphase wichtige Unterstützung leisteten, wie mir

vielerorts anerkennendgesagtwurde. Aber nebeneiner Sprachbarriere unterschieden sichdie kul-

turell kodierten Umgangsformen, sodass auch hier wieder eine affektive Dimension des Ankom-

mens zu einemwirkmächtigen Taktgeber wird, um zu verstehen, warum bestimmte Hilfsangebo-

te (nicht) angenommen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 171

Abb. 5: Der Drachentanz als kulturelle Brücke

EW, 2017

Neben einer inhärenten Fragilität, die das Zusammengehörigkeitsgefühl aufgrund

historischer und politischer Umstände zerriss – »1000 Jahre chinesische Besatzung, 100

Jahre französische Besatzung und dann ein 30-jähriger Bruderkrieg. Da ist viel Kultur

verloren gegangen« –, verwies chú Thuan auf einen sozial-relationalen Bezug, der das

neue Gemeinschaftsgefühl orientierte. Notwendig war es, Gemeinsamkeiten herauszu-

arbeiten und Disharmonien auszugleichen. Chú Thuan nannte einen proaktiven Weg,

Zugehörigkeitenüber gelebteDankbarkeit zu formen.Diejenigen,die denDank in Form

von Festen ausrichteten, so interpretiere ich es, erinnerten eine emotionale Aufeinan-

derbezogenheitmit einemräumlich-historischenBezug,den siemit derBRDverwoben.

Das Verständnis von Dankbarkeit als gemeinschaftsstiftender Praxis weist auf diesen

Handlungsspielraum.

Miteinander umzugehen, »ohne nachdenken zu müssen«, markiert für chú Bưu (59

J.,m) einenwesentlichenFaktor gefühlter Beheimatung.Die kontinuierte Sprache,Wer-

te, Narrative und Praktiken bedeuteten, die Erfahrungen der Fremdheit in einem ge-

schützten Rahmenmiteinander zu teilen. Sich zu erinnern, aus welcher Quelle man trinkt,

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

sollte die eigenenRessourcenwieder bewusstmachen.DerRückbezug auf diesenSpruch

wob schließlich die etablierten Schonräume in eine weiter gefasste, räumlich-sinnlich

gestaltete Umgebung.

Die Ankunftsorientierung vonGesprächspartner:innen, die imKindes- und Jugend-

alter nach Deutschland kamen, richtete sich zudem an einem gemeinsamen Ideal aus.

ChúMinh (47 J.,m) benanntemir dieses ganz klar: Er war geflüchtet, um lernen zu kön-

nen. Deswegen hatte er die Strapazen der Flucht und Entwurzelung auf sich genom-

men.Bildungserfolge kontrastierten erlebteDifferenzen, sie legitimierten die Flucht. In

diesem Zusammenhang hörte ich wiederholt, dass jüngere Personen es leichter hatten

anzukommen, weil sie eine zweite Sozialisierung in den Bildungseinrichtungen erfuh-

ren.Wasdamit einherging,war aber auch einhoherErwartungsdruck,den eigenenoder

antizipiertenAnsprüchengerecht zuwerden.DieAussage »DieKinder sollen eine besse-

re Zukunft haben« reflektiert einen konfuzianistischen Gedanken, nach dem die Kinder

das Leben mit einer besseren Ausgangsposition beginnen sollen. Der Erwartungsdruck

tarnte sich in benannten Sorgen, dass z.B. Kinder ohne eine gute Bildung keine Anstel-

lung in Deutschland finden würden. Die Erwartungen an den Bildungserfolg wurden

also von innen wie von außen geschürt. Chú Hùng (45 J., m) erinnerte das mit einem

starken Druck und Disziplinierungsmaßnahmen seines Vaters, die er, wie er sich ver-

sprach, nicht bei seinen Kindern anwenden würde.32

Die Aushandlung und das Erleben von Zugehörigkeiten mündeten in sich versteti-

gende Anlaufstellen, wie das vom Berliner Senat geförderte Vietnam-Haus (gegründet

1983), die Pfadfindergruppe Liên đoàn SáoNam (1983), das soziokulturelle Zentrum e. V.

(1985), die katholische (1981) oder buddhistischeGemeinde (1986). Es entwickelte sich ein

Netzwerk bestehend aus unterschiedlichen Interessensgemeinschaften, das sich teils

wieder löste oderneueVereinsgründungenanstieß.DiedynamischeDurchdringungbe-

steht bis heute.

DiebenanntenOrtederVergemeinschaftungavanciertenzuwichtigenKnotenpunk-

ten, an denen »sich dieMenschenmit der Zeit wiedergefunden« haben, sagte Bao (22 J.,

m). Er erzählte mir bei einem gemeinsamen Cafébesuch in Charlottenburg, dass sein

Vater dort ehemalige Klassenkamerad:innen sowie Personen wiedertraf, die er in dem

Lager für Geflüchtete kennen gelernt hatte. Bei denWiedersehen tauschten sie sich über

ihreWege nach Berlin aus, sprachen über gemeinsame Bekannte und erinnerten sich an

positive Begebenheiten aus der Vergangenheit. Das sich konstituierende soziale Gefüge

orientierte sich an bekannten Kommunikationsmustern.

32 Chú Hùng sagte: »Wir haben diese schlechte Eigenschaft, mehr über das Schlechte zu reden und

nicht über das Gute. Wenn die Kinder irgendwas Gutes tun, dann loben wir sie nicht. Wir tadeln

nur. Das ist wirklich so. … Ich versuche das meinen Kindern anders beizubringen. Auch meine El-

tern machen heute mit ihren Enkelkindern viel wieder gut.« Seine Aussage zeigt die veränderte

Gestaltung intergenerationaler Beziehugen auf, die denWandel des Emotionsrepertoires signali-

siert. Das Grundmotiv analysieren Röttger-Rössler und Lam über die affektiven Dimensionen viet-

namesischer Erziehungsstile. Sie erläutern den konfuzianistisch-orientierten Erziehungsstil u.a.

mit dem folgenden Sprichwort, das auch in meiner Forschung häufig auftauchte: »Thương cho roi

cho vọt, ghét cho ngọt cho bùi [If you love your child, give him a beating; if you hate him, give him

candy and goodies]« (2018: 82).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 173

Einige der Gruppen, wie die Aktivitäten der Pfadfindergruppe, schliefen in den

2000er Jahren ein, »weil die Kinder älter wurden, arbeiten gingen und eine eigene

Familie gründeten. Aber vor 15 Jahren stellten einige von uns fest: Da fehlt was«, erzählte

côMy Lan (48 J., w). Sie und andere haben sich vor einigen Jahren wieder zusammenge-

funden, die Kinder von damals gestalten jetzt Räume des Zusammenkommens für ihre

Kinder.Eswird sichtbar, dass gerade auch imProzess des Älterwerdens in derMigration

selbstgestaltete Räume einen wichtigen Einfluss auf die gefühlte Beheimatung haben.

Die katholischeGemeinde feierte 2016 ihr 35-jährigesBestehen. ImRückblick auf die

Anfangsjahre der Gemeinde sagte chú Thành (45 J., m), bei seiner Ankunft elf Jahre alt,

dass die 1981 konstituierte katholische vietnamesische Gemeinde seine Ressource war:

»Ichbinmit derGemeindegroßgeworden,das ist fürmichmeine Familie.Anfangshatte

ich draußen nicht viele Freunde, dort war man einfach zuhause.« Der Bezugsrahmen

stiftete Orientierung, Ruhe und Sicherheit. Heute, reflektierte er lachend, sei »Religion

[…] nur ein Vorwand, damit die Leute sich treffen können«.

An seine ersten Jahre in Deutschland erinnerte sich chú Phu (50 J., m) mit einem

Lächeln. Wir dekorierten gerade gemeinsam den großen Saal des Gemeindehauses für

das bevorstehende Fest, als er von seinen ersten Eindrücken in Deutschland erzählte: Er

war damals 18 Jahre alt und kammit 40 weiteren vietnamesischen Geflüchteten in eine

Kleinstadt imNordwesten der BRD. In der hiesigen katholischenGemeinde fand er eine

zweite Heimat, sagte er, und wurde motiviert, damals in der Jugendarbeit der Gemein-

demitzuwirken.Die katholische Gemeinde war seine »Oase«, in welcher er sich von den

Strapazen der Umgewöhnung erholen konnte. Nach seinem Umzug nach Berlin formte

das Gemeindeleben wieder einen Anker.33 Damals wie heute erdete die ehrenamtliche

Tätigkeit ihn in seinem Alltag.

Der Gründung der buddhistischen Gemeinde lag eine andere Entstehungsdynamik

zugrunde, von dermir chúĐình (48 J.,m) bei einemBesuch in der vietnamesischen bud-

dhistischen Pagode in Berlin-Spandau erzählte.34Wir saßen in einemGruppenraum, in

dem die Kinder und Jugendlichen der Gemeinde am Wochenende in vietnamesischer

Sprach- und Landeskunde unterrichtet wurden. Chú Đình beschrieb das Gründungs-

motiv mit einer geteilten Sehnsucht nach Nähe und Vertrauen:

Als die ersten Vietnamesen nach Deutschland gekommen sind, sehnten sie sich nach

einem Stück Heimat in der Ferne. Und auch von der, sagen wir so, von der seelischen

Seite her, brauchen sie etwas, an dem sie sich festhalten können im Alltag. Weil als

33 In den Gesprächen in der vietnamesischen katholischen Gemeinde hörte ich von der Normalität,

neben dieser Gemeinde ganz selbstverständlich eine deutsche katholische Gemeinde in der eige-

nen Nachbarschaft zu besuchen. Bác Dũng (64 J., m) erzählte, dass seine Kinder ihre Kommunion

in der Gemeinde feierten, die in der Nähe ihres Wohnortes lag. Dort machten sie auch ihre Aus-

bildung zum:r Messdiener:in. Die doppelte religiöse Verortung ist somit auch ein Beleg für Mehr-

fachzugehörigkeiten (Röttger-Rössler 2018), die sich zwar über den geteilten Nenner der Religion

ähneln, aber mit einem anderen soziokulturellen Verständnis verbunden sind. Zugehörigkeiten

entwickelten sich über die Einbindung in eine bestehende sowie Etablierung einer neuenGemein-

de.

34 Die Beschreibung schilderte ich andernorts als ethnografisches Beispiel zur Illuminierung des Zu-

sammenhangs von Nicht-/Zugehörigkeit und Verotung (Mattes et al. 2019: 304–305).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Kinder und Jugendliche ist es einfacher, leichter, sich zu integrieren in der Schule, der

Universität, in den Ausbildungsstätten. Aber die älteren Leute, da ist diese Sprach-

barriere, das war dann sehr schwierig für die. Und so eine Anlaufstelle ist sehr beru-

higend. (März 2016)

Während chúĐình einerseits auf die differenten Entfaltungsmöglichkeiten der Ankom-

menden je nach Lebensalter einging, betonte er dieNotwendigkeit, das Ankommenüber

bekannte Routinen, Sinneswahrnehmungen und Werte zu stabilisieren. Er erinnerte

sich an die Entstehungsgeschichte der Pagode:

Als wir 1981 nach Deutschland gekommen sind, waren sehr wenige Vietnamesen in

Berlin. Wir vermissten unsere Lebensweise, die wir aus Vietnam gewohnt waren, und

somit haben die älteren Leute von uns gedacht: »Was können wir machen, damit wir

ein Stück Vietnam nach Deutschland transportieren?« Außer dieser religiösen Gruppe

gab es noch Vereine, Gemeinden und verschiedene Gruppierungen. Eine davon ist un-

sere Pagode. Und die Leute, die früher in Vietnam zur Pagode gegangen sind, wollten

dann hier auch so eine Institution gründen, damit die Leute auch den gleichen Glau-

bensweg wählen können. Das war eigentlich dieses Anliegen, warum diese Pagode

1986 gegründet wurde.

Früher, das ist auch sehr lustig, haben wir ja keine Möglichkeit gehabt, eine Räumlich-

keit irgendwo anzumieten. Weil, als wir nach Deutschland gekommen sind, wussten

wir nicht, was wir machen können, wie wir einen Verein gründen, wie sowas gemacht

wird. Erstmal sind wir der deutschen Sprache noch nicht mächtig, deswegen hatten

wir eine Gruppe gebildet und sind zu einer Kirche gegangen und haben den Pfarrer

gefragt: »Ja, wir sind hier Buddhisten [lacht] und wir wollen uns einmal in der Woche

treffen. Ob Sie Räumlichkeiten für uns haben?« Und obwohl wir eigentlich verschie-

dene Glaubensrichtungen sind, hat der Pfarrer wirklich gesagt: »Gut, also wir haben

hier eine Räumlichkeit am Sonntag, jeden Sonntag zwei Stunden. Dann könnt ihr hier

machen, was ihr wollt.« Ja, so waren unsere ersten Schritte in der Kirche, wir haben so

einen Altar aufgebaut, von einer Seite ist da eine Buddha-Statue, auf der anderen Sei-

te ist ein Kreuz mit Jesus drauf. Das heißt, es war schon lustig damals. Und so haben

wir die Zeit überbrückt. Danach haben wir dann mithilfe unserer deutschen Freunde

das Wissen angeeignet, wie man einen Verein gründet, dann Sitzungen bildet und so

weiter und so fort, damit wir Räumlichkeiten mieten können. Als wir soweit waren,

haben wir dann in Tiergarten eine Wohnung gemietet und da dann unsere Treffen

veranstaltet. (März 2016)

Chú Đình erinnerte eine prozesshafte Etablierung der buddhistischen Gemeinschaft,

motiviert von demGedanken, »ein StückVietnamnachDeutschland zu transportieren«.

Er benannte ein verbindendes Bedürfnis nach Orientierung, eine kreativ kontinuierte

Praxis, die der Anhaftung und Verstetigung zugehörigkeitsstiftender Praktiken diente.

Deutsche Freund:innen unterstützten sie in ihremAnliegen, die Partizipationsmöglich-

keiten entwickelten sich reziprok und weckten dabei verkörperte Erinnerungen.

Als ich im Anschluss an das Gespräch die Gebetshalle betrat, die Devotionalien

betrachtete, später die Treppen hinablief und das äußere Erscheinungsbild der Pagode

betrachtete, das weite, geschwungene Dach, den gepflegten Garten mit unterschiedli-

chen Darstellungen Buddhas, beeindruckte mich die visuelle Sichtbarkeit der buddhis-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 175

tischen Präsenz im Berliner Stadtbild (Mattes et al. 2019: 304–305). Die Entwicklung der

buddhistischen Gemeinde zeichnet einen Prozess der graduellen Verortung nach, der

mit demGefühl eines Angenommen-Seins begann, auf implizitemWissen basierte, sich

über Umgangsformen und gemeinsame Tätigkeiten formte und sich in einer affektiven

Resonanzsphäre entfaltete.

Ich möchte an das eingangs erwähnte Sprichwort erinnern, um die Gedanken der

beiden Abschnitte zu den zerrissenen Zugehörigkeiten zusammenzufassen.Der Spruch

»Bedenke die Quelle, aus der du trinkst« veranschaulichte zuallererst eine dynamische

Interaktion. In verschiedenen Lebenserzählungen begegnete mir das Sprichwort »uống

nước nhớ nguồn«35, wenn wir die Ankunftszeit in Deutschland thematisierten. Später

nutzte ich es in Gesprächen, um mich nach der subjektiven Empfindung zu erkundi-

gen,diedieses auslöste.DieBedeutungdesSprichworts erlerntenmeineGesprächspart-

ner:innen in jungen Jahren zuhause oder in der Schule als »richtige und großeDankbar-

keit«, so cô Tuyết (54 J., w).36 Sie erklärte das mit dem Begriff hôì hướng (übersetzt: Wid-

mung); Dankbarkeit löse in ihr den Impuls aus zu handeln, sich den Vorfahren dankbar

gegenüber zu erweisen.

Zu Beginn zitierte ich chúThành (45 J., m), der den Spruch und damit die Dynamik

seiner zerrissenen und sich neuformierenden Zugehörigkeit reflektierte. Er sagte: »Du

musst wissen, woher dein Vater, deine Großmutter kommt. Ja, und die Cap Anamur, die

gab uns das zweite Leben.« Die Quelle der Dankbarkeit, so ziehe ich aus seinen Wor-

ten, orientierte chú Thành zu seinen familiären Wurzeln in Vietnam. Das ermöglichte

eine temporale und genealogische Kontinuität (vertikal). Sein Verweis auf die Cap Ana-

mur bezog sich auf eine gemeinschaftsstiftende Erfahrung seiner Generation (horizon-

tal).Mit demSprachbild bezog er Gerettete sowieHelfende ein.Das Sprichwort wandel-

te sich also semantisch im Kontext der Flucht. »Bedenke die Quelle, aus der du trinkst«

kontrastierte eine erlebte Zerrissenheit mit einer gefühlten Verbundenheit. Damit wird

deutlich, wie wichtig Resonanzbeziehungen für eine langfristige Beheimatung sind.

5.2.3 Umkämpfte Zugehörigkeiten nach der Wende

Neuverortungs- und Beheimatungsprozesse, das zeigte ich bereits, sind affektiv grun-

diert.Siewerdenabernicht immervonphysischerBewegungangestoßen.Wie inKapitel

4 klar wurde, stoßen auch brüchig werdende Infrastrukturen die Aushandlung von Zu-

gehörigkeiten an, ohne dass man einen Fuß vor den anderen setzt. In diesem Abschnitt

geht es abschließend um gefühlte Positionierungen, die mit dem kraftvollen Aufeinan-

dertreffen differenter vietnamesischer Lebenswelten nach demBerlinerMauerfall am 9.

35 Ich übersetze den Spruch wörtlich mit den Substantiven Trinken, Wasser, Gedenken, Quelle. Die

Autor:innen Thi Bich Thu Ngo und Martin Großheim bestätigen diese Relation zur Dankbarkeit

und übersetzen »Wenn manWasser trinkt, soll man an die Quelle denken« (2011: 149).

36 Ergänzend möchte ich die Auslegung des Spruchs von cô Tuyết anführen, in welcher Dankbarkeit

als relationale Handlung akzentuiert wird: »Wir sind unseren Eltern dankbar, weil sie uns als Baby

Tag und Nacht versorgten, damit wir wachsen konnten. Wenn wir das Wasser trinken, denken wir

an die Menschen, die uns einen Brunnen gruben, um uns das saubere frische Trinkwasser zu er-

möglichen. Wenn wir Reis essen, denken wir daran, wie viele Schweißtropfen die Bauern auf dem

Feld gelassen haben, damit die einzelnen Reiskörner unsere Reisschale erreichen.« (Juni 2019)

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

November 1989 entstanden.Wie erlebtenmeineGesprächspartner:innendieseZeit?Und

was bedeuteten Zugehörigkeiten nach derWende für sie? Sind sie umkämpft?37

Die Entwicklung unabhängiger vietnamesischer Gemeinschaften in Berlin beruht

auf differentenMigrationswegen undAnkunftsumständen,dennmeineGesprächspart-

ner:innen flüchteten aus einem Land, das zeitgleich Vertragsarbeiter:innen in die DDR

entsandte.Bis 1990 dominierten die Erfahrungender Flucht aus demvornehmlich südli-

chenVietnam indieBRDsowie die vertraglich vereinbarte Arbeitsmigration vorwiegend

aus Nordvietnam in die DDR (Ha 2020; Su 2022). Damit einher gingen unterschied-

liche Aspirationen, Chancen, Rückkehr- und Bleibemöglichkeiten. Somit ist anzuneh-

men, dass die Lebensrealitäten sich bereits in Vietnam stark unterschieden. Nach dem

Berliner Mauerfall lebten rund 2.500 Personen, die aus Vietnam geflüchtet waren, in

West-Berlin. Dem gegenüber standen Personen, die aus der SRV in den deutschen Bru-

derstaat entsandt worden waren oder die nach dem Zusammenbruch des Ostblocks in

das geeinte Deutschland weiterreisten.

Trotz dieser Komplexität herrschte in der deutschen Öffentlichkeit lange das Bild

einer homogenen vietnamesischen Gemeinschaft vor. Dieser Fakt spiegelt schlicht die

Tatsache, dass dieser Bevölkerungsgruppe lange keine Aufmerksamkeit geschenkt wur-

de (D. T.Nguyen 2020: 406). Der Eindruck einer durch den Kalten Krieg tief gespaltenen

Gemeinschaft habedasBildmittlerweile ersetzt.ChúMinh (47 J.,m) kritisierte diese ver-

kürzte Darstellung, denn »die schwarz-weiß-Darstellung ist zu einfach und zu absolut.

Die Communitys begegnen sich keineswegs nur mit gegenseitigemHass.«

Es ist also an der Zeit, hinter diese Schwarz-Weiß-Darstellung zu blicken. Nachfol-

gend werden älter werdende Personen mit Fluchtgeschichte nach ihrer Wahrnehmung

gefragt. Ich beginne mit der Aussage von bác Dũng (64 J., m), der den Mauerfall mit Er-

staunen kommentierte: »Ich konnte nicht glauben, dass der Ostblock, von dem immer

so eine Gefahr ausging, einfach so implodierte.« Von cô Lan (46 J., w) hörte ich, dass ihr

gar nicht bewusst war, »wie viele Vietnamesen auf der anderen Seite derMauer waren«.

Von einem anderen Gefühl erzählte mir chú Thành (45 J., m), denn mit dem Mauerfall

begann eine »wirkliche Hoffnung, dass auch Vietnam den Zeitgeist annehmen wird«.

Unter den älteren Personen beobachtete er eine »Sehnsucht, dass man vielleicht eines

Tages die Möglichkeit hat, vielleicht die letzten Lebensjahre in Vietnam zu verbringen.

Die Chance war greifbar nah.«

Mit Erstaunen, Hoffnung und Sehnsucht leitete der Mauerfall eine Zeit der Umbrü-

che ein: Viele ehemalige Geflüchtete zogen in den Westen der Bundesrepublik oder in

ein Drittland, um nach langer Zeit mit der Familie zusammenzukommen, die nach der

Flucht ananderenOrteneinenAufenthalt bekommenhatten.AnderemusstenWest-Ber-

lin verlassen,weil Arbeitsplätze im Produktionssektor durch die Verlagerung der Indus-

37 Ich gebehier die Perspektive der inBerlin lebendenGeflüchtetenwieder.Diese Situation, sowurde

mir erklärt, unterscheide sich aufgrund der geografischen Gegebenheiten der ehemals geteilten

Stadt. Das beförderte eine distinkteGemeinschaftsentwicklung, die sich nichtmit der Situation im

z.B. Ruhrgebiet, Hannover oder in westdeutschen Dörfern vergleichen lässt. In dem Aufsatz Um-

kämpfte Gefühle und diverse Zugehörigkeiten in vietnamesischen Carescapes Berlin (Ta et al. 2021) set-

zen wir uns damit auseinander, wie die unterschiedlichen Migrations- und Ankunftsbedingungen

Begegnungen und Kooperationen in der heutigen psychosozialen Versorgungslandschaft durch-

dringen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 177

trie an andere Standorte wegfielen. Die in den 1980er Jahren in West-Berlin gewachse-

ne Struktur des vietnamesischen Lebens veränderte sich.Diese Erfahrungen ereigneten

sich parallel zu den gewaltigen Veränderungen im Ostteil der Stadt. Dort standen viet-

namesische Vertragsarbeiter:innen von einem auf den anderen Tag vor der Wahl, sich

ohne Arbeit und Aufenthaltsgenehmigung durch »undurchsichtige Regelsysteme« und

»die Fallstricke der freien Marktwirtschaft« (von Poser, Lanca & Heyken 2017: 266) na-

vigieren zu müssen oder aber entgegen der eigenen, der staatlichen und der familiären

Erwartungen zurück nach Vietnam zu kehren (vgl.Weiss 2005; Ha 2020).

Diese Momentaufnahme zeichnet eine Dimension gefühlter Reibungen nach der

Wende. Eine weitere Unterscheidung bestand darin, dass die Ankunftsumstände und

Entfaltungsmöglichkeiten für Kontingentgeflüchtete bzw. ehemalige Vertragsarbei-

ter:innen,die über eine sogenannte zweiteMigration indaswiedervereinteDeutschland

kamen, differente Lebensrealitäten beförderten. Während viele meiner Gesprächspart-

ner:innen die Möglichkeit wahrnahmen, eine Schul- oder Ausbildung zu absolvieren

und zumZeitpunkt desMauerfalls in Beschäftigungsverhältnissen standen, verloren die

ehemaligen Vertragsarbeiter:innen durch die Kündigung ihrer Verträge in der DDR ihre

Existenzgrundlage. Viele von ihnen machten oder mussten sich selbstständig machen,

um in der BRD bleiben zu dürfen (H. Nguyen 2023). Auch unterschied sich die demo-

grafische Struktur, denn die Möglichkeit zur Vertragsarbeit war an das Lebensalter,

körperliche Fitness und (besonders am Anfang) politische Einstellung geknüpft. Die

Flucht hatte keine Altersgrenze. Neben der ökonomischen und rechtlichen Prekarität

schränkte eine Sprachbarriere die praktischen Handlungsmöglichkeiten ehemaliger

Vertragsarbeiter:innen ein, was das Zurechtfinden in deutschen Strukturen nachhaltig

erschwerte.38

Wie formten diese Unterschiede nun die Selbst- und Fremdwahrnehmung und das

Miteinander? Einerseits hörte ich,dass die gesellschaftliche bzw. familiäreOrientierung

bzw. die Erwartungen an Beziehungen sich zwischen ehemaligen Vertragsarbeiter:in-

nen und ehemaligen Geflüchteten unterschied. Das wurde auf eine unterschiedliche Al-

tersstruktur der Gemeinschaften zurückgeführt. Andererseits hörte ich von einem Ba-

byboomnach derWende.Das erklärte cô Tuyết (51 J.,w) damit, dassmehrmännlicheGe-

flüchtete in West-Berlin lebten. Dem stand ein Gros an weiblichen Vertragsarbeiter:in-

nen in Ost-Berlin gegenüber (vgl. von Poser &Willamowski 2020: 618).

Welche Begegnungsorte gab es? Einige Gesprächspartner:innen erzählten mir, dass

sie den Osten Berlins und auch dieWohnheime vietnamesischer Vertragsarbeiter:innen

38 Dieser Unterschied ist auf die differenten Ankunfts- und Bleibeperspektiven zurückzuführen:

Während die Vertragsarbeiter:innen laut dem Abkommen der DDR und SRV nur temporär in der

DDR arbeiten sollten und lediglich funktionalen Sprachunterricht erhielten, stellte sich die Regie-

rung der BRD auf eine dauerhafte Verortung der Geflüchteten ein, weil eine Rückkehr aufgrund

einer befürchteten politischen Verfolgung ausgeschlossen wurde. Diese langfristige Perspektive

ging mit u.a. finanziertem Sprachunterricht einher. Allerdings muss berücksichtigt werden, dass

die westdeutschen Ankunftsprivilegien im Verlauf der 1980er Jahren reduziert wurden. Die den-

noch differenten Ausgangssituationen äußern sich bis heute in unterschiedlichen Sprachkompe-

tenzen, im Beschäftigungsverhältnis (Anstellung in deutschen Unternehmen vs. Selbstständig-

keit) und damit verbunden in eingeschränkten Partizipationsmöglichkeiten in der Mehrheitsge-

sellschaft (vgl. Su 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

sogar vor dem Mauerfall aus Neugier besucht hatten, wieder andere wusssten nichts

über diese und fuhren stattdessen nach der Wende z.B. zum Alexanderplatz, um auf

den Fernsehturm zu gehen. Sie erinnerten sich dann an ein merkwürdiges Gefühl, sich

»durch eine farblose Stadt« zu bewegen. Andere meiden den ehemaligen Ostteil der

Stadt bis heute. Treffpunkte waren aber auch etablierte Anlaufstellen in West-Berlin

wie die katholische oder buddhistische Gemeinde, das Vietnam-Haus oder das Sozio-

kulturelle Zentrum. Unterstützt wurde dieser Kontakt vom Berliner Senat. Daneben

existierten auch private Kontakte. Einige meiner Gesprächspartner:innen fühlten sich

an ihre eigene Ankunft in Deutschland erinnert und halfen so, wie ihnen selbst in der

Anfangsphase geholfen wurde.39 Damit stellten meine Gesprächspartner:innen auch

ihre nach der Ankunft erarbeiteten Kompetenzen unter Beweis, indem sie zwischen

Vietnames:innen und deutschen Institutionen vermittelten.

Zu der anfänglichen Euphorie meiner Gesprächspartner:innen, dass die asylbean-

tragenden Personen sich, wie sie damals, nun auch von Vietnam abwenden würden, ge-

sellte sich nach und nach Resignation. Zwar gab es viele ehemalige Vertragsarbeiter:in-

nen, die nach derWiedervereinigung 1990 in Deutschland bleiben wollten, aber sie bra-

chen die Bindungen nach Vietnam nicht ab, sondern sie wollten weiterhin ihre Familien

besuchen. Das war Personen, die Vietnam illegal verlassen hatten, nicht oder nur mit

Einschränkungen möglich.40 Die stille Hoffnung, dass das Einparteiensystem in Viet-

namwie andere sozialistisch regierte Länder in dieser Zeit zusammenbrechen und eine

Rückkehr nach Vietnam auch für die als »Vaterlandsverräter:innen« stigmatisierten Ge-

flüchtetenmöglich werden würde, wurde enttäuscht. Andere fühlten sich in ihrer Hilfs-

bereitschaft ausgenutzt. Diese Enttäuschung begründete bác Trang (78 J., w) mit einer

Sehnsucht: »Vietnamesen imOsten können ihre Eltern, dieHeimat besuchen.Die Leute

imWesten nicht. Deswegen bleiben die Leute unter sich.«

InsBewusstsein rücktedieEinsicht,dassdieSozialisationsumständeundWerte sich

unterschieden (vgl. D. T Nguyen 2017; Su 2022). Bác Dũng nannte mir ein persönliches

Beispiel: Seine Kinder brachten nach einer Messe zwei junge Personen mit nach Hause,

die ihre Arbeit verloren hatten und nun versuchen wollten, in Deutschland zu bleiben.

Da sie nur wenige Deutschkenntnisse hatten, half bác Dũng ihnen beim Ausfüllen ei-

niger Formulare. Aber er war die ganze Zeit misstrauisch und befürchtete, es könnten

Mitarbeiter:innen der vietnamesischen Botschaft sein. Während er ihnen half, hatte er

Angst um seine in Vietnam verbliebene Familie. Seine Angst reflektierte er im Gespräch

mit seinen Erinnerungen: Für in der SRV und DDR sozialisierte Personen war die An-

rede als »Genoss:in« (đôǹg chí) schlichtweg Normalität. Bei bác Dũng löste diese Anrede

aber starkes Unbehagen aus, denn die Wortwahl konfrontierte ihn mit schmerzenden

39 Dieses Verpflichtungsgefühl beschreibt Su in ihrer Monografie über die Transformation des eth-

nischen Nationalismus vietnamesischer Migrant:innen in Berlin als »commitment to the German

nation-state« (2022: 9). Davon unterscheidet sie einen den Geflüchteten unterstellten Wunsch,

dass der Kommunismus in Vietnam zusammenbrechen würde.

40 Neben Schikanen am Flughafen oder Aufforderungen, sich bei einem Besuch in Vietnam täglich

bei der Polizeibehörde melden zu müssen, gab es Berichte über verweigerte Einreisen sowie pro-

blemlose und regelmäßige Besuche der Familie. Die Spannweite gemachter Erfahrungen in Viet-

nam nach der Flucht ist also immens.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 179

Erinnerungen an sein Leben nach der Machtübernahme und dem, was er in Kauf neh-

men musste, um diesem zu entkommen. Das forderte ihn emotional heraus. Sprachli-

che Unterschiede zwischen dem nord- und südvietnamesischen Dialekt zementierte er

als Bruchlinie einer umkämpften Zugehörigkeit, die wieder deutlicher in seinen Alltag

rückte. Interessant war aber, dass er beide Dialekte sprach:

Ich höre, wer aus dem Norden und wer aus dem Süden kommt. Auch manche Verhal-

tensweisen sind anders. Im Norden sind die Wörter oftmals doppeldeutig, man muss

sich immer fragen, was genau gemeint ist. Im Süden spricht und meint man das Ge-

sagte direkter. (September 2016)

Bác Dũng formulierte Unsicherheiten, nutzte diese aber auch im Sinn eines Code-Swit-

ching aus. Auch in der Wahrnehmung cô Tuyếts (52 J., w) traten Unsicherheiten hervor.

Sie sagte, dass »die Nordvietnamesen nicht so offen aus dem Bauch heraus sprechen«

underklärte sichdasmit ihrenErfahrungen inVietnamnachderMachtübernahme,wes-

wegen sie »vorsichtiger« sprechenwürden.Diese von eigenenErfahrungenwachgerufe-

nenNuancen des Aufeinandertreffens blieben unbenannt, sie schwangen aber zwischen

den Zeilen und deuteten auf einen im Schweigen stattfindenden Aushandlungsprozess.

Dass beide Personen regionale mit politischer Zugehörigkeit gleichsetzten, ist ein Aus-

druck ihrergefühltenDifferenz (vgl.Su2022).Unddieseberuhtenichtnuraufkonkreten

Unterschieden, sondern wesentlich auf ihrer verkörperten Vergangenheit.

In einem Gespräch 2016 sagte cô Linh (48 J., w), dass »sie lernen müssen, hier zu le-

ben«. Sie bewertete dieGemeinschaften inOst-Berlin als verschlossen, verallgemeinerte

also und erklärte, dass ehemalige Vertragsarbeiter:innen weniger mit der Ankunftsge-

sellschaft verbunden seien. Diese von cô Linh angedeutete Distanz führte bác Huy auf

einen Statusunterschied zurück, »vergleichbar mit dem Status der westdeutschen ge-

genüber der ostdeutschen Bevölkerung«. Die beiden Positionen betonten einen Unter-

schied zu den »anderen« Vietnames:innen,während sie die eigene Zugehörigkeit zu der

Mehrheitsgesellschaft über geteilte Werte akzentuierten.41

Die Aushandlung von Zugehörigkeiten gingmit Reibungen einher, es wurden Rück-

zugsorte gesucht und geschützt, aber es entstanden auch Dialoge, Freundschaften und

Ehen. Es gab Unterstützung bei Vereinsgründungen im ehemaligen Ost-Berlin, damit

diese ihre eigenen Interessen vertreten konnten, wie das Erwirken einer dauerhaften

Bleibeperspektive nach der Wiedervereinigung. Ein sichtbares Beispiel gegenseiti-

ger Unterstützung symbolisiert die Chùa Linh Thứu, eine Pagode der buddhistischen

Gemeinschaft im Stadtteil Spandau. Nach dem Mauerfall erhöhte sich die Zahl der

41 Nach den Erkenntnissen von Pipo Bui (2017) reagierte dasmigrantische Herkunftsnarrativ der Ge-

flüchteten auf die homogenisierende und stigmatisierende Berichterstattung, die in den 1990er

Jahren die öffentliche Wahrnehmung von Personen mit vietnamesischen Migrationsbezügen do-

minierte. Die Abgrenzung der Geflüchteten durch ein positives Ankunftsnarrativ zielte darauf ab,

den eigenen Platz in der deutschen Gesellschaft zu festigen und sich vor generalisierenden eth-

nischen Stigmata vietnamesisch gelesener Personen als Angehörige der »Zigarettenmafia« sowie

dem sich gewalttätig entladenden Rassismus in ostdeutschen Regionen zu schützen. Diese parti-

elle Maskierung, wie Bui sie herausarbeitet, wurde später als »Unsichtbarkeit« kritisiert (vgl. Bui

2003).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Gläubigen und es wurden größere Räumlichkeiten benötigt. Die Gemeinde zog aus der

angemietetenWohnung in eine größere Immobilie und mit der wachsenden Gemeinde

erhöhte sich die Zahl der Spenden,was u.a. denBau der großenGebetshallte ermöglich-

te. Seit 2012 belegt diese die dauerhafte Verortung der vietnamesischen buddhistischen

Gemeinde in Spandau (vgl. Mattes et al. 2019: 304–305).

Dennoch ist es wichtig, zwischen Ko-Existenz und einem Zusammengehörigkeits-

gefühl zu unterscheiden. Das vietnamesische Berlin besteht aus distinkten, aber mit-

einander verbundenen Lebenswelten, in der Zugehörigkeiten fortwirkend ausgehandelt

werden. Einmal lässt sich das strukturell herleiten, denn die Anstellung in vorwiegend

deutschenUnternehmen befördert einen anderen Lebensrhythmus als die ökonomische

Selbstständigkeit. »Vereint wurden sie durch den Glauben«, hörte ich aus der buddhis-

tischen Gemeinde. Nur, wenn man aufgrund einer finanziellen und teilweise bis heute

rechtlichenPrekarität42 amWochenende arbeitenmuss, so ergänze ich,begrenzt das die

Möglichkeiten des Aufeinandertreffens.

Eine andere Form der Differenz ging mit einem Symbol einher, das dominant mit

politischen Positionierungen verbunden ist, aber eben nicht nur: Die Flagge der SRV,

roter Grund mit gelbem Stern, rief bei meinen Gesprächspartner:innen die Vergangen-

heit wach. Mal hörte ich in Gesprächen den emotional konnotierten Begriff der »Blut-

Flagge«, der sich auf die rote Grundierung der aktuellen Flagge bezog.Mal hörte ich die

aktualisierte Erinnerung, dass »wir nur wegen der Flagge wegmussten«. Die rotgrun-

dierte Flagge weckte also verkörperte Erinnerungen an erlebte Exklusion und Verluste.

Mal hörte ich auch nur den Hinweis »Das ist nicht unsere Flagge«, was einer erneuten

Legitimation und umkämpften Anerkennung ihrer Flucht gleichkam.Das deutet auf ein

wirkmächtiges Kriterium umkämpfter Zugehörigkeiten, wenn diese das Denken, Han-

deln und Fühlen durchdringen.Wie genau, arbeite ich in Teil III intensiv heraus.

Hingegen bewerteten viele Gesprächspartner:innen die Flagge der ehemaligen

Republik Vietnam, gelber Grund mit drei roten Streifen, als ein Zeichen der Freiheit,

weil sie diese in Deutschland zeigen durften – undenkbar in Vietnam. Für sie war es

ein Symbol des geeinten Vietnams43 sowie ihrer Zugehörigkeit zu einer transnationalen

Diaspora. Nur, auch innerhalb der Erfahrungsgemeinschaft bestehen Reibungen, denn

diese Flagge beförderte für Personen, die ihre Verbindungen nach Vietnam aufrecht-

erhaltenwollten, ein Politikum:Wurden siemit der gelbgrundierten Flagge fotografiert,

z.B. bei Neujahrsfesten, konnte das ihre Wiedereinreise nach Vietnam erschweren und

schlimmstenfalls bedeuten, dass die Familie deswegen Repressalien zu spüren bekäme.

Die Flagge ist bis heute ein Streitpunkt, ruft politisch grundierte Emotionen hervor und

42 Die Bleiberechtsregelung ehemaliger Vertragsarbeiter:innen war bis 1997 ungeklärt. Die SRV wei-

gerte sich nach der deutschen Wiedervereinigung, seine Staatsbürger:innen wiederaufzuneh-

men, zugleich war die Rückkehrperspektive aufgrund schwieriger Lebensumstände in Vietnam

nicht attraktiv. Bis 1997 standen sie unter dem »Druck, sich unter schwierigsten Bedingungen

selbstständig zu machen« (Weiss 2017: 114). Nicht selten bestand diese Prekarität viele weitere

Jahre fort, denn das Bleiberecht war an eine eigenständige finanzielle Absicherung gebunden und

ließ sich oft nur unter ökonomischer Selbstausbeutung erreichen.

43 Die drei roten Streifen auf gelbemGrund repräsentiertenNord-, Zentral- undSüdvietnam, sie exis-

tierte vor der Gründung der unterschiedlichen vietnamesischen Staaten, so erklärten es mir ver-

schiedene Gesprächspartner:innen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 181

provoziert Spannungen. Chú Minh (47 J., m) erklärte, dass »die Erzählungen der jewei-

ligen Geschichte anders sind«. Umkämpfte Zugehörigkeiten, so entnahm ich es den

Aussagen, beruhten also auch darauf, dass diese Erzählungen einander ausschlossen.

Seitens jüngerer, in Deutschland geborener Personen hörte ich, dass sie Verständnis für

ihre Eltern haben. Zwar sagten sie, dass es ihnen bewusst sei, dass diese Flagge seit 40

Jahren nicht mehr zu Vietnam gehöre, aber »deswegen muss ich die rote Flagge ja nicht

mögen«, erklärte Bao (22 J., m). Er verhielt sich also loyal zu seinen Eltern.

AufdieFragederFlaggeangesprochen,antwortete chúThànhwenigermit einerpoli-

tischen als vielmehr einer räumlich-sozialenVerortung: »Wenn sie die gelbe Flaggenicht

wollen,warum gehen sie nicht nach Vietnam?Weil sie nicht wollen.Die wissen ganz ge-

nau, da können sie nicht diese Freiheit leben, die sie von hier kennen.« Für ihn symbo-

lisiere die Flagge daher eine Frage der Anerkennung der gegenwärtigen Lebensrealität.

Für beide Flaggen, so sagte er,warenBrüder,Väter,Söhne gestorben.Das zu akzeptieren

und anzuerkennen, ist in Vietnam nicht möglich, in Deutschland hingegen schon. Die

Frage erweiterte er also darüber, welche Zugehörigkeit umkämpft wird und wo.44

Dennoch kritisierte chúThành (45 J., m) zurecht, dass »die Medien eine Grenze auf-

bauen.Das ist einfachQuatsch«.Denn dieseGrenze übersieht komplexe Aushandlungs-

prozesse.45Was er damitmeinte, lernte ich, als ich imApril 2017 die Pfadfindergruppe in

Berlin-Hermsdorf besuchte. Dort fragte ich chúHùng (45 J.,m) nach der Bedeutung des

Begrüßungsrituals, das sich auf drei Flaggen richtete; neben der deutschen und der in-

ternationalenPfadfinderflagge (grünerGrundmit roter Lilie) hingdieGelbemit dendrei

roten Streifen. Zu jeder Flagge wurde die dazugehörende Hymne gesungen. Er erklärte

mir:

Für uns gilt immer noch diese alte Hymne, die Flagge. Für mich persönlich nicht wirk-

lich, weil dadurch hat man auch diesen Graben, Nord, Süd, die Ideologie dahinter.

Das ist, finde ich, schade. Aber manchmal habe ich den selber noch. Ich versuche, mir

das bewusst zu machen, um das zu überwinden. Meine Eltern haben das weiterge-

44 Die Aussage chú Thànhs beziehe ich auf den Erinnerungsdiskurs der SRV, denn dort werden die

Erfahrungen und Erinnerungen an das ehemalige Südvietnam politisch ausgeblendet. Ein Geden-

ken an diese in Vietnam beschwiegene Vergangenheit ist daher nur außerhalb Vietnamsmöglich

(vgl. Q. T. Tran 2012; N. H. C. Nguyen 2013; V. T. Nguyen 2016).

45 Chú Thành engagierte sich etwa für das Zusammenkommen zweier vietnamesischer katholischer

Gemeinden; die eine gründete sich im ehemaligen Westbezirk Wedding, die andere im ehemali-

gen Ostbezirk Prenzlauer Berg. Seit einigen Jahren feiern diese Gemeinden ihre Messen und Fest-

tage zusammen, es gibt also regelmäßige Interaktionen. Aber chú Thành sagte bezogen auf eine

Annäherung der Gemeindemitglieder auch, »es ist noch viel zu tun«. Jedoch muss diese Annähe-

rung im Rahmen einer komplexeren Aushandlung von Zugehörigkeit betrachtet werden, da ge-

genwärtig viele Personen in die katholischeGemeinde eintraten, die seit den 2010ern aus Vietnam

nachDeutschlandmigrierten. IhreMigrationsumstände und gegenwärtigen Lebensumstände un-

terscheiden sich von den in diesem Kapitel diskutierten Migrationen der 1980er Jahre und bedür-

fen einer dezidierten Auseinandersetzung (Mai & Scheidecker 2020; Hoang et al. 2024). Festzu-

halten ist, dass die soziale Lebenswelt des vietnamesischen Berlins ein hochgradig dynamisches

und heterogenes Feld ist, dass von vergangenen und gegenwärtigenMigrations- und Ankunftsbe-

dingungen sowie den Erfahrungen der in Berlin geborenen Generationen ausdifferenziert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

geben, weil sie so verbittert waren. Sie sind zweimal geflohen, das sind so viele von

uns. (April 2017)

Chú Hùng nannte einen ambivalenten Bezug zu der Hymne und der Flagge. Zwar ver-

banden ihn beide Symbole mit der Gemeinschaft. Aber er nannte auch eine Schwierig-

keit, weil diese materialisierten Erinnerungen mit einer Ideologie verflochten war, die

für ihn nicht mehr galt. Auch er drückte Verständnis für die Erfahrungen seiner Eltern

aus. Ihn selbst stellte das aber zeitweise vor dieHerausforderung, sich bewusst von ihren

Gefühlen distanzieren zumüssen. Seine Reflexion beeindrucktemich. Zugleich verwies

seine intrapersonale Aushandlung auf eine weitere Dimension des Schweigens.

Neben diesen Beispielen der intrapersonalen Aushandlung erhielt ich regelmäßig

von einigen Gesprächspartner:innen Artikel und Berichte, die sich gegen die Politik in

Vietnam richten, auf Menschenrechtsverletzungen oder kriminelle Bandenstrukturen

mit vietnamesischenBezügen aufmerksammachten.Damit akzentuierten sie dieGren-

zen einer Wertegemeinschaft. Fortwährende affektive Anstrengungen umkämpfter Zu-

gehörigkeiten, das zeigen diese Beispiele, knüpften an eine verkörperte Erfahrungsdi-

mension, die sich symbolisch reaktivieren lässt. Bác Luân (68 J., m) beobachtete eine

Tendenz:

Nach demMauerfall misstrauten sie sich. Seit zehn Jahren ist es ruhiger geworden. Es

gibt keine direkte Konfrontation mehr. Man hat beiderseits akzeptiert, dass die Com-

munitys unterschiedliche Ziele und Absichten, vor allem aber, unterschiedliche Sozia-

lisationsbedingungen hatten. Vertrauen aufbauen über das Zusammenarbeiten oder

Zusammenkommen ist sehr schwer. Das ist der gleiche Ost-West-Konflikt wie bei den

Deutschen auch. Manche haben immer noch eine Mauer im Kopf. Wir hoffen, aber es

dauert ein paar Generationen. (Juli 2017)

Seine Erklärung für wahrgenommene Zerrissenheit war eingängig,Menschen sind Kin-

der ihrer Zeit und die eigene Erfahrung beeinflusst dieWahrnehmung.Nach Jahren des

Krieges, der Unterdrückung, Armut und trennender Politik ist es eine fortlaufende Auf-

gabe, die Folgen dieser Vergangenheit im gegenwärtigenMiteinander zu reflektieren.

Ich endemit einemBeispiel: Inder affekt- undemotionsfokussiertenGruppenthera-

pie, die ich im Rahmen der interdisziplinären Forschungsarbeit ethnografisch begleite-

te, fand ein Aufeinandertreffen unter einemanderenAnsatzpunkt statt. Es gingweniger

umdie Vergangenheit und schon gar nicht um politische Positionierungen, sondern um

denUmgangmit gegenwärtigen und vergangenen psychosozialen Belastungen,weil die

Teilnehmer:innen sich aus verschiedensten Gründen nicht zugehörig fühlten. Der we-

sentlicheUnterschied bestand also darin, von einer ZuordnungundKategorisierung zu-

rück zu einer individuellen Ebene zu kommen.Das eröffnete eine andereGesprächsebe-

ne. Nach einer Zeit der Vertrauensbildung gab es eine Annäherung: Bác Dũng (65 J., m)

erläuterte Gruppenteilnehmer:innenmit differenten vietnamesischen Sozialisationser-

fahrungen, wie er die »Wiedervereinigung 1975« erlebte. Aber er ließ sich auch darauf

ein, ihm unbekannte Stressoren anzuerkennen wie etwa die Angst vor der Abschiebung

nach derWiedervereinigung 1990.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess 183

Was also bedeuten umkämpfte Zugehörigkeiten nach der Wende? Es bedeutet,

dass Zugehörigkeiten im vietnamesischen Berlin komplexer und ambivalenter gedacht

werden müssen. Es bedeutet, dass die Zugehörigkeit zu Vietnam, zu Deutschland,

zu Ost- und West-Berlin und zu transnationalen Diasporen das Aufeinandertreffen

genauso begleiteten wie die Zugehörigkeit zu Nachbar:innen, auf anderen Wegen von

Vietnam nach Deutschland migrierten Personen, Glaubensbrüdern und -schwestern.

Die Aushandlung dieser Zugehörigkeit findet also auf mikro- und makrorelationaler

Ebene statt.

Festhalten möchte ich, dass die Anerkennung dieser Komplexität Teil der deutsch-

deutschen und vietnamesisch-vietnamesischen Geschichte ist. Die vorherrschende

Homogenisierung »nordvietnamesischer Vertragsarbeiter:innen« und »südvietname-

sischer Boat People« beruht auf der Gleichsetzung regionaler und politischer Zugehö-

rigkeiten, kritisiert Su (2017, 2022). Die Herleitung einer »gespaltenen Community«

aus dem Kalten Krieg verengt den Blick für relevante Nuancierungen wie regional

gewachsene Strukturen, unterschiedliche Sprach- und Verhaltensweisen. Es ist nicht

von der Hand zu weisen, dass es distinkte Lebenswelten in Berlin gibt, sie führen auf

unverarbeitete Erlebnisperspektiven zurück (D. T. Nguyen 2017: 2020). Aber, und das ist

entscheidend, es gibt nicht nur zwei vietnamesische Gemeinschaften46, sondern es be-

steht ein lebendiges unddiversesGeflecht vietdeutscher Lebens- undErfahrungswelten.

Diese werden einerseits von Migrations- und Ankunftsbedingungen beeinflusst, aber

andererseits von gemeinschaftlichen Interessen, Freundschaften und Zielen dynamisch

pluralisiert.

Ich schließe dieses Kapitel mit zwei Feststellungen: Erstens muss die Problemati-

sierung der umkämpften Zugehörigkeiten als Resultat einer Geschichte anerkannt wer-

den, mit dessen Folgen auch die sogenannte deutsche Gesellschaft noch 30 Jahre nach

derWiedervereinigung beschäftigt ist. Damit einher geht die wichtige Differenzierung,

dass es nicht »die Ostdeutschen« bzw. »die Nordvietnames:innen« und »die Westdeut-

schen« bzw. »die Südvietnames:innen« geben kann,wennwir eine Lebenswelt begreifen

wollen,die sich seitmehr als 30 Jahren aufgrund affektiver Resonanz- undDissonanzbe-

ziehungenausgestaltetundauchvorherniehomogenwar.Anerkanntwerdenmuss,dass

bereits vor demKaltenKrieg undKommunismusdifferente vietnamesische Lebens- und

Erfahrungswelten bestanden.Diesen Fakt handelnmeineGesprächspartner:innen in ei-

nem nach wie vor irritierenden gesellschaftspolitischen Rahmen aus. Auch darf nicht

vergessen werden, dass die Bundesregierung eben diese heterogenen Realitäten nach

der Wende ausklammerte. Mein Eindruck ist, dass dieser fehlende Rahmen eine Auf-

arbeitung und gegenseitige Anerkennung differenter Erfahrungen und interner Diffe-

renzierungen erschwert. Diesemüssen jedoch im Sinne einer kritischenMigrationsfor-

schung dringend sichtbar gemacht werden (Nieswand & Drotbohm 2014; Pfaff-Czarne-

cka 2012; vgl. D.T: Nguyen 2020; Ta et al. 2021). Vielmehr reproduziert dieser Fakt Af-

fektspiralen bis hin zu antiasiatischem Rassismus, denn Einzelpersonen mit vietname-

sischen Migrationsbezügen fühlen sich nach meinem Eindruck nach wie vor dafür ver-

46 Um einen Einblick in die Lebensrealitäten neuerer Migration von Vietnam nach Deutschland zu

erhalten, empfehle ich den AufsatzDie Unterschätzten (Mai & Scheidecker 2020) sowie den Bericht

Die neue Zuwanderung aus Vietnam (Hoang et al. 2024).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

antwortlich, beweisen zu müssen, dass sie dazugehören.47 Damit werden vergangene

Belastungserfahrungen nicht verarbeitet, sondern kontinuiert. Sie bleiben wach.

Zweitens besteht eine Gemeinsamkeit in der Tatsache, dass alle eine vergleichba-

re, aber anders motivierte Entscheidung trafen: Sie leben heute in Deutschland und so-

mit außerhalb Vietnams. Da der Dialog umkämpfter Zugehörigkeiten einer ist, der in

Deutschland stattfindet, obliegt es der Verantwortung der pluralen postmigrantischen

Bevölkerung, sich diesem kritisch zuzuwenden. Nur so ist eine multidirektionale Ge-

schichtsaufarbeitung anzustreben, die persönliche Erfahrungen höher wertet als politi-

sche Indoktrinationen.

47 Diesem Eindruck gehe ich über das »verortete Schweigen« in Abschnitt 7.2 nach.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammenfassung Teil II

DerBlick zurück enthüllte bedeutungsvolleDiskontinuitäten,die dasGefühl des In-der-

Welt-Seins ebenso wie Zugehörigkeiten im Kontext Vietnams und Deutschlands gestal-

teten und zerrissen. Der Blick zurück umfasste Erfahrungen, die auf komplexen, im-

wie expliziten, aktiven wie passiven Prozessen beruhten, die sprachlos machten, aber

sich als körperliche Erinnerungen eingeschrieben haben. Zerrissenheit stellte eine ge-

teilte Erfahrung dar. Diese Verbindung birgt einen protektiven Vorteil für ein Leben in

der Fremde, denn sich neuformierende Zugehörigkeiten entwickelten sich über das Ge-

fühl, als Teil einerGruppe akzeptiert zu sein.Aus diesen Feststellungen leite ich nun drei

Punkte ab, die sich aus der Retrospektive ergeben:

Erstens: Aus den verknüpften Perspektiven gehen geteilte Belastungserfahrungen

hervor, die im Kontext von Krieg, Diskriminierung, Leid, Flucht und Dislokation ent-

standen. Die massiven Strukturveränderungen, Umbrüche und Unsicherheiten mach-

ten es nach der Rettung überlebenswichtig, im Alltag Halt zu finden. Die soziale Ein-

heit übernahm traditionellerweise einewichtigeOrientierungs- undRegulierungsfunk-

tion, doch die war zerrissen, entweder vor, auf oder nach der Flucht. Stabilität entstand

über eine gemeinsame Sprache und geteilte Werte der relational-orientierten Gemein-

schaft: Loyalität, die Beachtung von Seniorität und kindlicher Pietät, moralisches Ver-

halten, Pflichtbewusstsein, eine Aufmerksamkeit für soziale Harmonie sowie eine indi-

rekte Kommunikationsform. Die Erfahrung der Flucht und des Überlebens formte eine

verkörperte Zusammengehörigkeit.

Zweitens: Ich zeichnete mit der semantischen Verschiebung des Schweigens nach,

wie der zeitgeschichtliche Kontext auf das menschliche Denken, Fühlen und Handeln

einwirkte. Die Praxis des Schweigens reflektierte implizite Gefühlsregeln, de-/kodierte

Emotionen und regulierte gefühlte Intensitäten. Aber im Zuge der gesellschaftspoliti-

schen Umwälzungen verschob sich das Schweigen zu einer Protektionsform, um die so-

zialeOrdnungzu erhalten.NachdemKriegwurdenmeineGesprächspartner:innen zum

Schweigen gebracht oder wählten das Schweigen zur Abgrenzung. Nach der Flucht gab

es oftmals keineWorte für das,was erlebtwurde und zudemerschwerte eine Sprachbar-

riere, sich außerhalb der Erfahrungsgemeinschaft ausdrücken zu können. Es war wich-

tig, Ruhe in einer Phase der Orientierungslosigkeit zu fördern, den Fokus in die Zukunft

zu richtenundnicht anderVergangenheit zu zerbrechen.Schweigen reflektiert hier also

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

imSinneAleidaAssmanns (2016) eine konsensualeEntscheidung,weiterleben zuwollen,

gemeinsameWerte zu festigenund eine sozialeOrdnung zu bekräftigen.Es handelt sich

umeinkonstruktivesVergessen, eine FormderResilienz.Dieses Schweigenweist auf die

Notwendigkeit hin, vergessen zumüssen, umweiterzumachen, es definiert einen sozial

konstruierten Raum und steckt die Grenzen zwischen dem Sagbaren und Nicht-Sagba-

ren ab (vgl.Winter 2010).

Das bringt mich zum dritten Punkt. Die sich neu konstituierende diasporische Ge-

meinschaft ging aus Momenten der Zerrissenheit, der Verlust- und Leiderfahrungen

hervor. Die Gemeinschaft baute die Zusammengehörigkeit auf der geteilten Erfahrung

der Rettung auf. Aber – und das ist analytisch bedeutsam – die Erinnerung an die Ret-

tung weist auf einen räumlich-temporalen Bezugspunkt, der überwunden wurde. Nach

dieser Interpretation schließt dieDankbarkeit für das zweite LebendieChance auf einen

Neubeginn ein genauso wie die Anerkennung der Leiderfahrung. Das zeichnet den Be-

ginn einer emotional grundierten Gemeinschaft aus, in der der Ankunftserfahrung ein

höherer gemeinschaftsstiftenderWert zufällt als der Flucht.Mit demBlick auf dieDank-

barkeit verweise ich auf einen graduellenAushandlungsprozess des Ankommens.Dieser

Prozess beruht auf einer aktiven Handlung; man erweist sich dankbar für etwas in der

Vergangenheit Liegendes, für etwas Abgeschlossenes. Hier verweise ich auf ein weite-

res strukturgebendesElement derGemeinschaft, die Beachtungder sozialenHarmonie.

Der Ausdruck der Dankbarkeit und die Anerkennung der Leiderfahrungmarkieren eine

Grenze des Sagbaren, die sich bis in die Gegenwart zieht.

Die Quelle, aus der man trinkt, reflektiert eine Verortungsstrategie und eine gesell-

schaftlich anerkannte Umgangsformmit einer abgeschlossenen Vergangenheit. Oft er-

innern Symbole an diese Aushandlung, beobachtete ichwährend der Forschung.Die Er-

innerung an die Cap Anamur, das Sehen der Flagge der ehemaligen Republik Vietnams

(gelber Grund mit drei roten Streifen) sowie das Singen der deutschen und vietnamesi-

schenNationalhymnen reproduzierten Emotionen (vgl. Svašek 2010: 874), in diesem Fall

die der Dankbarkeit. Nach dem Berliner Mauerfall prallten unterschiedliche vietname-

sische Lebens- und Gefühlswelten aufeinander und das forderte fragile, neuformierte

Zugehörigkeiten heraus. Hoffnungen und Enttäuschungen, aber auch die Aushandlun-

gen verkörperter Erinnerungen waren die Folge.

Das entstandene Dankbarkeitsnarrativ schaffte Distanz zur Vergangenheit, denn

»das Leben heute ist besser als es in Vietnam war, hier gibt es Freiheit«, so hörte ich es

wiederholt. Das legitimierte auch den indirekten, im Schweigen ruhenden Umgangmit

den Fluchterfahrungen und kennzeichnete ein dauerhaftes Emotionsrepertoire. Somit

reflektierte der Ausdruck der Dankbarkeit die zerrissenen Zugehörigkeiten – aber aus

der Position derer, die sich dankbar erweisen können; das sind handlungsmächtige

Akteur:innen. Das verschob den Fokus von dem empfundenen Leid und markierte not-

wendige Leerstellen. Deutlich wurde in diesem Teil, dass Erinnerungen mit Emotionen

versetzt sind.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Teil III

Wenn die Vergangenheit nicht aufhört

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung Teil III

Mit demgewählten Titel »Wenndie Vergangenheit nicht aufhört« leite ich von der Frage,

warum geschwiegen wird, zu der Frage über, wie es sich anfühlt zu schweigen. In dem

in Teil II diskutierten »Blick zurück« rekonstruierte ich mit den Erinnerungen meiner

Gesprächspartner:innen, wie Zugehörigkeiten während und nach dem Krieg, respekti-

ve mit der Flucht zerrissen und nach der Ankunft neukonfiguriert werden mussten. In

diesem Teil gehe ich der Entfaltung zerrissener Zugehörigkeiten im Alltag nach.

IchmachealsoeinenZeitsprungundbetrachte,wie einegefühlteDimensionderVer-

gangenheit die Lebens- und Erfahrungswelten 40 Jahre später gestaltet – oder eben zer-

reißt. Teil III gliedert sich wie folgt: In Kapitel 6 beleuchte ichmit dichten biografischen

Bezügen in zwei affektivenLebensverläufenMomentederZerrissenheit,Veränderungen

undRessourcen,denn es gilt nachzuzeichnen,wie genauAffekte undEmotionenGefüh-

le vonNicht-/Zugehörigkeit imAlltag auslösen. In Kapitel 7 erörtere ich,wie Schweigen,

Erinnern und Affekte das soziale Miteinander durchdringen.

Die Relevanz, sich dieser Frage zuzuwenden, steht in Zusammenhang mit einer

postmigrantischen Kritik. Allein mir gegenüber, einer außenstehenden Person, wurde

das Schweigen wiederholt problematisiert; es ist ein für die Dominanzgesellschaft un-

sichtbares Problem. Das beschreibt eine machtdiskursive Schieflage, denn bestimmte

Probleme, insbesondere jene migrantisierter Personen, werden nicht mit dem gleichen

Maßstab bewertet wie die Probleme älter werdender Personen ohne Migrationsbezüge.

Neben dieser politischen und scharf zu kritisierenden Ungleichheit gibt es eine weitere

Ebene, denn das Schweigen ist nachvollziehbar. Das Erinnern von Krieg, Nachkriegs-

zeit und Flucht tut weh, daher vermeiden Personen der Erfahrungsgemeinschaft das.1

Schweigen beruht also auf einem Aushandlungsprozess. Die Frage ist, wie das subjektiv

empfunden wird.

1 Unterstützen möchte ich meinen Befund mit der Erklärung des Historikers Jay Winter. Er weist

den Zusammenhang von verbalemAusdruck und Körperempfindung nach: »[V]ictimsmay remain

silent, since the speech act may be performative; that is, the pain described is inflicted once again

through testimony« (2010: 14).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten

Was heißt es, mit Erinnerungen zu leben, die nicht vergessen, aber auch nicht erinnert

werden können?Wie undwann signalisieren Affekte und Emotionen eine nicht greifba-

re, aber intensiv gefühlte Vergangenheit? Und ab wann wird das problematisch? In die-

sem Kapitel stehen die subjektiven Perspektiven von bác Dũng (*1953, m) und cô Tuyết

(*1965, w) im Vordergrund.1 Neben den Ähnlichkeiten wie dem Sozialisationskontext,

der erfahrenen Entfremdung nach Kriegsende sowie nach der Flucht bestimmen signi-

fikanteUnterschiedewiedasdamaligeLebensalter,Geschlechtunddie sozialeSituation,

wie sich ihre zerrissenenZugehörigkeiten entfalten. In ihren affektiven Lebensverläufen

arbeite ich heraus,was es konkret bedeutet,wenn die Vergangenheit nicht aufhört, son-

dern den Alltag in Form einer stillen, beschwiegenen und körperlich gefühlten Vergan-

genheit affiziert, intensiviert und co-konstituiert. Ich zeichne die Rahmenbedingungen

des Schweigens über den biografischen Lebensverlauf nach, benenne Kompetenzen und

Reibungenundbuchstabiere so dieKomplexität und Flexibilität dieser stillen Praxis aus.

Beide Fallstudien folgen dem gleichen Aufbau: Im ersten Schritt gebe ich einen

chronologischen Überblick über den affektiven Lebensverlauf der jeweiligen Person

und zeichne eine graduelle Verdichtung des Lebens und Schweigens in Krisen nach

(6.1.1 und 6.2.1). Im zweiten Schritt (6.1.2 und 6.2.2) wechsle ich von der biografischen

Ebene auf die subjektive Wahrnehmung und analysiere problemzentriert, wie sich

affektiv grundierte Denk- und Handlungsmuster in eine Phänomenologie des Schwei-

gens übersetzen. Abschließend führe ich die analytischen Schritte beider Biografien

in Kapitel 6.3 zusammen und diskutiere die Ambivalenzen von Schweigen und ge-

fühlter Nicht-/Zugehörigkeit in Hinblick auf die biografischen, demografischen und

geschlechtsrelevanten Unterschiede.

Beide Personen begleitete ich im Zeitraum von 2016 bis 2019, nachdem wir uns in

der sprach- und kultursensiblen psychiatrischen Spezialambulanz für vietnamesische

1 Die Auswahl der Personen ergab sich aus der Vorstellung durch die behandelnde Psychotherapeu-

tin im Rahmen der anthropologisch-psychiatrisch-psychologischen Projektarbeit. Das Vorgehen

folgte der Absicht, affektive Anstrengungen der Migration im Kontext der Fluchtgeschichte aus

Vietnam zu erörtern.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Migrant:innen an der Charité, Campus Benjamin Franklin kennenlernten. Zu demZeit-

punkt durchlebten beide eine akkumulierte Krise, die sich in einer defizitären Selbst-

wahrnehmung niederschlug. Sie äußerten, sich nicht zugehörig zu fühlen und drückten

das mit einer sie einengenden Abhängigkeit, Taubheit und Machtlosigkeit aus (vgl. von

Poser &Willamowski 2020: 625).

Ein personenzentrierter Zugang ermöglichte mir das dichte Verstehen zerrisse-

ner Zugehörigkeiten über situative Affizierungen. Während der phänomenologischen

Go-Alongs, die ich mit bác Dũng und cô Tuyết unternahm, gewann ich ein Verständnis

davon, wie sich sowohl Ressourcen als auch Belastungsmomente in sozial-relationaler,

sinnlicher und räumlich-temporaler Bewegung enthüllten.Mit der Zeit entwickelte sich

daraus ein Sprechen über das Schweigen.

UnsereBegegnungenmöchte ichkurz einordnen,dennunserephänomenologischen

Go-Alongs fanden vor, während und über den Besuch einer affekt- und emotionsfokus-

sierten Gruppentherapie hinausgehend statt. Der Fokus ihrer therapeutischen Behand-

lung, die ich mit meinen Kolleg:innen im Rahmen der Projektarbeit ethnografisch be-

gleitete, lag für die Teilnehmer:innendarauf,denZusammenhangder situativenBefind-

lichkeit mit Gedanken, Körperwahrnehmungen, Tätigkeiten und der Umwelt zu reflek-

tieren (Heyken et al. 2019; von Poser & Willamowski 2020; M. H. Nguyen et al. 2021).

Das bedeutete, Belastungen zu erkennen,Denkmuster zu hinterfragen und neueHand-

lungsmuster auszutesten, um affektiven Anstrengungen bedingt durchMigration, Alter

und Alltag ein Gegengewicht zu bieten.

6.1 Affektiver Lebensverlauf 1: Der Blick nach vorn

Bác Dũng kam Anfang der 1980er Jahre als humanitärer Kontingentgeflüchteter nach

Westdeutschland. Als wir uns im Februar 2016 im Rahmen der anthropologisch-psych-

iatrischen Projektarbeit kennenlernten, war er 63 Jahre alt, verheirateter Familienvater

undGroßvater.EinigeWochen späterwurde er berentet.VonBeginn an fasziniertemich

eine Aussage von ihm, die sich in unseren Gesprächen, mal bestärkend, mal belastend,

wiederfand: »Wenn du nicht vergessen kannst, kannst du nicht weiterleben –manmuss

die Dinge vergessen, sonst machst du dir Ärger. Schweigen und vergessen, weil man

nichts ändern kann. Sonst geht es nicht weiter.« (April 2016)

In dieser Fallstudie nähere ich mich dem Verständnis bác Dũngs an, unter welchen

Umständen er diesen Leitsatz verinnerlichte undwie er über diesen Ansatz sein emotio-

nales Unbehagen regulierte. Über die Sichtbarmachung von Brüchen in seinem affekti-

ven Lebensverlauf diskutiere ich das Zusammenspiel von emotionalemErleben,Schwei-

gen und empfundenen Nicht-/Zugehörigkeiten zunächst als Leben und Schweigen in

Krisen (6.1.1) und exploriere daran anschließend die Phänomenologie des Schweigens

(6.1.2).

Ich stelle kurz die Belastungssituation dar: Als die behandelnde Psychiaterin und

Psychotherapeutin mich bác Dũng in der vietnamesischen Spezialambulanz am CBF

vorstellte, klagte er über anhaltenden Druck und Stress am Arbeitsplatz. Er litt unter

Erschöpfung, Appetitlosigkeit, Schlaflosigkeit und Albträumen. Diagnostiziert wurde

eine schwere depressive Störung. Er fühlte sich seit Jahren unter Druck und war un-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 193

ruhig, weswegen er sich schrittweise aus seinen sozialen Netzwerken zurückzog. Er

suchte Ruhe. Auf meine Frage, ob er Interesse habe, mit mir spazieren zu gehen, ging

er direkt ein und so entwickelte sich eine Forschungsbeziehung, die sich kongruent

zu unserem Bewegungsradius erweiterte. In der Bewegung durch unterschiedliche

Räume trat verkörpertes und verortetes Wissen hervor, das die Verwobenheit seines

affektiven Lebensverlaufs mit der bewegten Geschichte Vietnams im 20. Jahrhundert

demonstrierte.

6.1.1 Leben und Schweigen in Krisen

Zerrissenheit ist nicht nur etwas,was passiert. Es kann auch etwas sein, in dasman hin-

einwächst.Dann ist es eine Seinsart.Wie entwickelten sich emotionale Zugehörigkeiten

über den biografischen Lebensverlauf von bác Dũng und in welchenMomenten wurden

diese brüchig?DiesenFragennähere ichmich chronologisch an: Zunächst beschreibe ich

seineKindheit und Involviertheit indenKrieg (6.1.1.1),dannseineErfahrungen imNach-

kriegsvietnam und den Entschluss zur Flucht (6.1.1.2) und schließlich den Übergang in

ein »zweites Leben« in der BRD (6.1.1.3).

6.1.1.1 Kindheit und Krieg: Die Normalität des Schweigens

Zwei JahrenachbácDũngsGeburt in einemkleinenDorf imNordenVietnamsgewannen

die Viẹt̂ Minh – in der auch sein Vater kämpfte – den Unabhängigkeitskampf gegen die

französische Kolonialmacht; Vietnam wurde in der Folge entlang des 17. Breitengrades

geteilt. Sein Vater, so erinnerte bác Dũng,misstraute der einsetzenden gesellschaftspo-

litischen und ökonomischen Umgestaltung nach marxistisch-leninistischem Ideal. Es

kursierten »viele Gerüchte über die Grausamkeit der Kommunisten«.BácDũng verband

das in verschiedenen Narrationen mit willkürlichen Grausamkeiten, vor denen »selbst

die Kader nicht sicher waren« und »einfach vor allen Augen die Kehle eines Menschen

durchschnitten« wurde. Er benannte die Angst vor Repressionen, die schließlich die so-

ziale Zerrissenheit seiner erweiterten Familie auslöste: Seine Kernfamilie brach mit der

Tradition der virilokal zusammenlebenden Großfamilie und ging in den Süden des Lan-

des.2 Damit verließen sie die protektiven Strukturen der Großfamilie und ihre ökono-

mische Absicherung, denn seine Großeltern sowie Tanten und Onkel väter- und müt-

terlicherseits blieben im Norden. Er flüchtete im Arm seiner Mutter in den Süden des

Landes, fortan war seine Kernfamilie auf sich gestellt.

Diesen ersten Bruch erlebte er indirekt, dennoch prägte diese Erfahrung seine

Selbstwahrnehmung. Als Kind verstand sich bác Dũng als katholischer Geflüchteter

und auch heute bezeichnet er sich als Nordvietnamese.3 Seine Familie siedelte sich

in einer katholischen Dorfgemeinschaft nördlich von Saigon an, die vorwiegend aus

Personen mit einer geteilten Migrationsgeschichte bestand.4 Die innervietnamesische

2 De facto war ihre Migration legal, in seiner von den Eltern überlieferten Erinnerung dominierten

Kontrolle, Einschüchterung und Gewalt, die den Grenzübertritt erschwerten (vgl. Hansen 2009:

186–187).

3 Er bezog das auf seine regionale und sprachliche Zugehörigkeit, nicht die politische (vgl. Su 2022).

4 Wie bereits in 4.1 erwähnt, waren 75 % der flüchtenden Personen katholischen Glaubens, wes-

wegen sich die Bezeichnung bắc di cư năm mươi tư oder »54er Flüchtlinge« durchsetzte. Hansen

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Flucht war also ein gemeinschaftsstiftender Faktor, der sich nicht nur im Sprechen

des nordvietnamesischen Dialektes, sondern auch in Umgangsformen, Werten und

Traditionen spiegelte. Bác Dũng beschrieb die Mentalität seiner dörflichen Wider-

standsgemeinschaft damit, dass »Katholiken zusammenbleiben. Gemeinsam ist man

stärker«. Innerlich, sagte er im Gespräch, hätten seine Eltern und die älteren Dorfbe-

wohner:innen sicherlich unter der Trennung von ihren in Nordvietnam verbliebenen

Verwandten gelitten, aber sie sprachen nicht darüber. Er erinnerte aber, dass seine

Mutter weinte, wenn sie eine seltene Postkarte von ihren Eltern bekam, denn nach

der Teilung Vietnams 1954 gab es wenige Kontaktmöglichkeiten. Als Kind nahm er das

nicht wahr, sondern internalisierte den von ihnen oft wiederholten Satz, dass man in

die Zukunft schauen müsse. Die Vergangenheit war vergangen. Schweigen und Ver-

gessen formten eine verbreitete Strategie, Emotionen zu regulieren und war Teil des

Emotionsrepertoires.

BácDũngwuchs in prekärenVerhältnissen auf, der Blick nach vornwar auch von der

schieren Notwendigkeit geprägt, hart zu arbeiten, damit er nicht hungerte. Die Härte

seiner Kindheit entnahm ich sinnlichen Bezügen, wie des Geschmacks von »Arme-Leu-

te-Essen«. Es gab wenige Gewürze, wenig Fleisch – »Hauptsache, es gab etwas zu es-

sen«. Er lernte schon als Kind, für sich allein zu kochen, was auf die unterschiedlichen

Tagesabläufe in seiner Familie und eine hohe Arbeitsbelastung verweist, zugleich aber

auch darauf, unter welchen Umständen sich sein Anspruch entwickelte, allein zurecht-

zukommen.

In verschiedenen Gesprächen erzähltemir bác Dũng, dass das Aufwachsen in einem

Dorf nordvietnamesischer Katholik:innen sowie der Schulbesuch in Südvietnam beför-

derte,dass er sich schon frühmühelos zwischendenDialektenbewegenkonnte.Erbilde-

te Mehrfachzugehörigkeiten aus und nutzte diese Kompetenz. Er erkenne bereits nach

wenigenWörtern,woher seinGegenüber stamme. Ich beobachtete,dass er sich oft einen

Spaß daraus machte, seine sprachliche Zugehörigkeit durch Dialektwechsel zu verde-

cken und sein Gegenüber zu irritieren.Wenn er mir die für mich leider nicht verständ-

lichen Sprachwechsel erklärte, lachte er und sagte, dass die sprachlichen Nuancen mit

unterschiedlichen Mentalitäten in Nord- und Südvietnam einhergingen. So lernte ich

sein Selbstverständnis darüber kennen, dass er sich beidenMentalitäten gleichermaßen

zugehörig fühlte.

Die Schulzeit beschrieb er mit positiven Assoziationen, er ging gerne in die Schule.

Als wir imNovember 2017 spazierend in einemPark inWeißensee an einer großen, run-

den und aufrechtstehenden Steinplatte vorbeikamen, erinnerte ihn diese an den Schul-

gong, der auf dem Schulhof stand. Vor demUnterricht reihten sich dort die Klassen auf

und warteten, bis das Signal erklang und die Lehrkräfte ihre Klassen in die Räume be-

gleiteten. Sein Gesicht klarte auf, als er von demGeräusch erzählte und davon, wie heiß

der Klassenraum am Nachmittag war. Als der Krieg sich intensivierte, wurde der Gong

für den Rüstungsbau eingeschmolzen. Während wir weiterspazierten, fügte er hinzu,

(2009) leistet einen umfassenden Überblick über die soziopolitischen, religiösen und kulturellen

Beweggründe, die rund 810.000 Personen zu der Migration vom Norden in den Süden Vietnams

veranlassten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 195

dass er keine Zeit für seine Schularbeiten hatte,weil er arbeitenmusste; eine höhere Bil-

dungwar keineOption.Deswegen, sagte bácDũng, legte er so großenWert darauf, dass

seine Kinder eine gute schulische Bildung abschlossen, damit sie nicht so hart arbeiten

müssten wie er.

An einem anderen Tag spazierten wir durch Wilmersdorf, ich schob mein Fahrrad

neben uns, das Schutzblech klapperte. Er fragte, ob er das reparieren solle, er sei hand-

werklich sehr begabt. Schon als Kind brachte er sich bei, wie man Fahrzeuge reparierte.

Weil er darin sehr gutwar, bot ihm einNachbar an, bei ihm in derWerkstatt zu arbeiten.

Sein handwerkliches Geschick führte früh dazu, dass er seine Familie finanziell unter-

stützen konnte.

Hubschrauber und Flugzeuge, Soldaten, Kriegsgerät und -geräusche gehörten zu

seinem Alltag, eine Kaserne lag unweit seines Dorfes. Als Mitte der 1960er Jahre die

Kampfhandlungen wiedereinsetzten, patrouillierten nachts Freiwillige mit Gewehren

im Dorf, um sich gegen regierungsfeindliche Guerillakämpfer zu schützen. Fremde,

sagte er, galten als Gefahr. Auch bei seinen Eltern registrierte er eine zunehmende Ner-

vosität vor dem, was sie wiedereinholen könnte. In historischen Quellen las ich auch,

dass die Skizzierung von Feindbildern einer gelenkten Informationspolitik folgte.

Bei einem sommerlichen Spaziergang durch dicht bewachsene Wege im hinteren

Teil des Berliner Schlossparks Charlottenburg erzählte bác Dũng, dass er als Teenager

mit seinen Freunden oft zum Angeln in den Dschungel ging und dort seine ersten Er-

fahrungen mit dem Krieg machte. Mit zwölf Jahren erlebte er den ersten Kugelhagel,

versteckt unter einem Felsen. Als er 15 Jahre alt war, hielt ein Bomber der US-Army ihn

und seine Freunde für Viẹt̂ Cộng und warf Bomben über sie ab. Während er erinner-

te, dass die Bomben »immerhin 50 Meter vor uns« explodierten, wurde mir die stetige

und willkürliche Gefahr bewusst, die seine kindliche Lebenswelt prägte. Dann bückte

er sich, riss einem Bodengewächs ein Blatt ab und verglich es mit einer Kräuterart, die

typisch für die südvietnamesische Küche sei. Er erinnert sich, dass er das Blatt früher

nicht mochte und immer aus der Suppe nahm. Die Leute aus demNorden könnten den

Geschmack nicht gut vertragen,mittlerweile habe er sich daran gewöhnt.

Sein schnellerThemenwechsel sensibilisiertemich fürmehrereMotive: Erstens,dass

die Gefahr so normal war, dass darüber nicht gesprochen wurde. Nach dieser Lesart ge-

hörte es zum Alltag, die dazugehörigen affektiven und sinnlichen Differenzen intraper-

sonal zu regulieren.Oder zweitens, dass derThemenwechsel ein weiteres Gespräch dar-

über umlenken sollte.

Nach seinem Schulabschluss meldete sich bác Dũng zum Kriegsdienst. Für ihn lag

im Militärdienst eine Chance der sozialen Mobilität und er glaubte zu wissen, was ihn

als Soldat erwarte.Nicht ohne Stolz erwähnte er, dass er denMut seines Vaters habe, der

gegendie französischeKolonialmacht gekämpft hatte.SeinWeg indasMilitär entsprach

seinemMännlichkeitsideal. Als Soldat einer spezialisierten mobilen Einheit wurde sein

Sold direkt von den US-amerikanischen Streitkräften bezahlt. Während seiner Militär-

zeit, so seine Idee, wollte er seine Englischkenntnisse verbessern, um in der Zeit nach

dem Krieg seinen beruflichen und sozialen Aufstieg zu schaffen.

Während unserer phänomenologischen Go-Alongs wirkten dicht bewachsene Pfa-

de erzählgenerierend. Bác Dũng sagte: »In so einer Umgebung fühle ichmich immer an

denDschungel erinnert.« In der Bewegung durch und sinnlichen Interaktionmit der di-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

rekten Umgebung erinnerte er Facetten seiner Vergangenheit, die er über verkörpertes

und verortetesWissen in unsereGespräche einband (Pink 2015: 25–50).Wurdenwir vom

Grün der Bäume umhüllt oder gingen durch dicht bewachsene Pfade, beschrieb er mir

plastisch, wie es im Dschungel aussah. Bác Dũng erklärte dann den Unterschied zwi-

schen jungem und altem Dschungel und erläuterte, wie man sich durch diese bewegen

müsse. Er blieb immermal wieder stehen, bückte sich zu Pflanzen, die ihn an Gewächse

aus Vietnam erinnerten und teilte mit mir seinWissen über ihre Verwendung zu medi-

zinischen Zwecken.

Abb. 6: Affizierte Gedanken an denDschungel

EW, 2018

Ich notierte, dass die Erinnerung an ihn bestärkende Episoden der Vergangenheit

mit einemWechsel der Körperhaltung einherging; er blickte mir dann direkt in die Au-

gen und erzählte, während er mit seiner Hand in ein Gebüsch, auf einen Baumstamm

oder auf einen Schatten vor uns wies. Auch verdeutlichte er so eine körperliche Dimen-

sion des Schweigens: Schweigen bedeutete, sich leise durch den Dschungel zu bewegen

und keine Spuren zu hinterlassen.Daswar überlebenswichtig.BácDũng erinnerte, dass

das Leben mit wenigen Ressourcen zwar hart war, aber seine Selbstwirksamkeit stärk-

te. ImKrieg zählten andereDinge,Abhärtung formte seineÜberlebensstrategie genauso

wie eine präzise Aufmerksamkeit für das, was ihn umgab.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 197

Eine besonders lebendige Erinnerung an seine militärische Ausbildung teilte bác

Dũng (64 J.) mit mir im September 2016 im Großen Tropenhaus des Botanischen Gar-

tens. Umgeben von hoch gewachsenen Palmen, die in dem großen lichtdurchfluteten

Glasbau mit erhöhter Temperatur und Luftfeuchtigkeit standen, beobachtete ich, wie

seine Bewegungen undWahrnehmungen verkörperte Erinnerungen wachriefen.

Nach der Interpretation von Wise (2010: 931–932) analysiere ich diese Situation als

affiziertes Körpergedächtnis, in dem sich ortsbezogene Erinnerungen entfalteten. Sei-

ne Sinne leiteten seine emotionale Orientierung, seineMimik hellte sich auf, er streckte

den Rücken durch und ließ seinen Blick erst umherschweifen und ging dann, wie ma-

gnetisch angezogen, zu einzelnen Pflanzen. Er kniete sich nieder, um das Wurzelwerk

genau zu betrachten und mir den Nutzen der Pflanze zu beschreiben. Dann stellte er

sich aufrecht, legte den Kopf zurück und zeigte mit der Hand auf die Krone einer Pal-

me, die er aus seiner Jugend kannte, und erklärte, wie man die Blätter zu einem Besen

zusammenband. Wir gingen zu den verschiedenen Pflanzenarten, die er mir mit ihren

vietnamesischenBegriffen vorstellte.DieserMomentwarwichtig,denndie sinnliche In-

teraktion mit der ihm bekannten Pflanzenwelt erinnerte bác Dũng an seine Selbstwirk-

samkeit. Er erinnerte Details, die ihm damals im Militär das Überleben sicherten und

die heute eine wichtige emotionale Ressource für ihn darstellen.5

An anderen Tagen dominierten belastende Erinnerungen an die Kriegszeit. Zwar

stellte die gelebte Gemeinschaft seinerMilitäreinheit für ihn einen überlebenswichtigen

Faktor dar, aber er beschrieb auch eine Ambivalenz. Einerseits vertrauten die Kamera-

den einander ihr Leben an und teilten ein spezifisches Ausdrucksrepertoire. Anderer-

seits demütigten oder schlugen einige Offiziere die Soldaten, was er als degradierend

und beschämend empfand. Bác Dũng lernte ich in vielen Situationen als pflichtbewusst

kennen.Diese Selbstgewissheit verinnerlichte ermit einemVersprechen an sich:Würde

er vor den Augen aller gedemütigt werden, hätte er sich bis aufs Äußerste verteidigt. Er

demonstrierte eine Härte, um sein Gesicht zu wahren.

Die Auswahl seiner geteilten Erinnerungen aus der Militärzeit wurde nicht nur von

der Bewegung durch Räume beeinflusst, der Inhalt reflektierte auch seine akute Befind-

lichkeit. Berichtete er, während wir spazierten, von innerer Unruhe und körperlichem

Unwohlsein, wirkte er wie erdrückt, ging mit kürzeren Schritten und erzählte, dass er

»zu viel gesehen habe«. Als wir im Januar 2017 an einer kargenWiese oder im September

2017 an einem steinigen Feld vorbeigingen, erinnerte er sich, dass er nach denGefechten

zurück auf das Schlachtfeld musste, um Verletzte und Tote zu bergen. Nichts erinnerte

dannmehr an den Dschungel, in dem er sich zuhause fühlte, vielmehr erinnerte er eine

massiv gestörte Sinneswahrnehmung. Seine Erinnerung an das frühere Erleben grun-

dierte seine gegenwärtige Verfassung. Die winterlich-trübe oder steinig-graue Land-

schaft riefen auch Geruchserinnerungen verkohlter Bäume, verbrannten Fleischs und

aufgeworfener Erde wach und irritierten sein gegenwärtiges Gefühl des In-der-Welt-

5 In späteren Go-Alongs kamen wir auf diese Situation zurück, wenn die Bewegung durch dicht be-

wachseneWälder oder Pfade sein Körpergedächtnis weckte. Zugleichmotivierte dieser Besuch im

September 2016 und der nachhallende positive Effekt für bác Dũng einen gemeinsamen Ausflug

mit den Teilnehmer:innen der Gruppentherapie in den Botanischen Garten im Juli 2017 (von Poser

&Willamowski 2020: 618–619).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Seins.An einemTag imApril 2017 –wir spazierten durch denBerliner Tiergarten – sagte

er, dass er anfangs Angst hatte, wenn er die Leichen sah, nach einiger Zeit wurde es nor-

mal. Er lernte, sich innerlich zu distanzieren: »Einfach ansehen, aufgreifen und wegtra-

gen – ohne Gefühlsregung, ohne Emotion.« Er sagte das, nachdem er von einem Kran-

kenhausbesuch einige Tage zuvor berichtet hatte.Die Intensität seiner verkörperten Er-

innerungen war so stark, dass leichte Assoziationen diese in der Gegenwart auslösten

und seineWahrnehmung verzerrten, seine Sinne zerrissen.

Eine wichtige Erkenntnis unserer Gespräche in Bewegung war, dass die emotiona-

le Qualität dessen, was bác Dũng im Schweigen regulierte, sich parallel zu den umge-

bendenGefahren intensivierte.Der Kriegsalltag bedingte eine emotionale und sinnliche

Abhärtung, was die benannten Beispiele der intensiven Geruchs- und Körperwahrneh-

mung bezeugen.Er erklärte: »Entweder du schießt oder duwirst erschossen.« BácDũng

wusste,dass erMenschen tötete,aber erwusstenicht,welche seinerKugeln traf,dasging

im Kugelhagel unter. Dadurch stellte sich eine Art Mechanismus ein: Er schoss, das Ge-

fühl des Rückschlags wurde normal für den Körper; auch der Tod war ein stiller Beglei-

ter, an den er sich gewöhnte. SeinKörper, so entnahm ich es verschiedenenNarrationen,

war abgehärtet. Emotionale und körperlich gefühlte Intensitäten regulierte er mit dem

Blick nach vorn. Diese Strategie verdeckte auch die »Angst, dass ich auf meine Cousins

schießen würde, die in der nordvietnamesischen Armee kämpften«.

Während verschiedener Gespräche in Bewegung erinnerte sich bác Dũng an Details

aus seinem Kriegsalltag, an einzelne Gefechte, an das Terrain, Ressourcen und Belas-

tungen. Diese Erinnerungen gingen mit verkörperten Praktiken und sinnlichen Wahr-

nehmungen einher.Wie lebendig diese Erinnerungenwaren,wird deutlich,wenn selbst

Pflanzendiese40 Jahre später aneinemgänzlichanderenOrtwachrufenkonnten.Solche

intensiv erlebtenMomente der Vergangenheit zu beschweigen, erforderte also Ressour-

cen. Festhaltenmöchte ich die Kongruenz einer trainierten körperlichenmit einer emo-

tionalen und sinnlichenAbhärtung,umHerausforderungenundGefahren des kriegsge-

zeichnetenAlltags auszubalancieren.Das gingmitGrausamkeiten einher, aber auchmit

Stolz, Respekt und Selbstwirksamkeit. Im nächsten Abschnitt analysiere ich, wie sich

diese Abhärtung und Abgrenzung parallel zu der Kriegsintensität und den Folgen des

verlorenen Krieges verschärften.

6.1.1.2 Eine Frage des Überlebens: Schweigen als Notwendigkeit

Die bereits dargestellte Verdichtung körperlicher und emotionaler Intensitäten im

schweigenden Blick nach vorn verinnerlichte mein Gesprächspartner auf der Grund-

lage seines Emotionsrepertoires, das sich mit Abzug des US-Militärs aus Vietnam im

Jahr 1973 wandelte. Die Versorgungslage verschlechterte sich für die Armee sukzessive.

Das bedeutete, dass bác Dũng mehr Nahkämpfe erlebte, denn sie mussten Munition

sparen. Der Nahkampf, sagte er, war für ihn belastender, weil körperlicher. Schweigen

und Nach-vorne-Blicken entsprach einem Überlebensmodus, daneben gab es nichts.

Das Kriegsende am 30. April 1975 erlebte er kämpfend in Saigon, »bis wir keinen mehr

gesehen haben.Wir hatten keine Verbindungmehr zu den anderen und da wussten wir,

dass wir keine Chance mehr hatten«. Ich skizziere nun, wie sich das Schweigen entlang

der Aushandlung von Krisen und Nicht-/Zugehörigkeit veränderte.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 199

Das Schweigen der Waffen barg für bác Dũng eine gefährliche Stille. Von der Tatsa-

che, dass bereits Tausende panisch das Land verließen, hörte er erst später. Sein Ziel war

es, lebend aus der Stadt zu verschwinden.Das,was er auf diesemWeg sah, hatte er noch

klar vor Augen.Wir sprachen im Gehen über diesenMoment, während er mit den Hän-

den auf unterschiedliche Stellen auf den Boden zeigte, als markiere er etwas: »Es war

schrecklich. Überall lagen Tote und Verwundete, es brannte an vielen Stellen und über-

all war Chaos.« Irgendwo vergruben er und seine Kameraden ihre Uniformen – die ab

jetzt Gefahr bedeuteten – und tauschten sie gegen zivile Kleidung. Zum Schutz banden

sie sich eine »Armbinde der Kommunisten« um und schlugen sich dann allein in unter-

schiedlichen Richtungen durch; dieser Schritt maskierte ihre Militärzugehörigkeit und

löste den Schutz der Gruppe ab. Auch schützten sie einander am besten,wenn sie nichts

voneinanderwussten. Fortanwar er auf sich gestellt. Es gelang bácDũng, unentdeckt in

sein heimatliches Dorf nördlich von Saigon zu kommen und unterzutauchen. Er nahm

seine eigene Angst wahr, aber auch, dass diese von den Erinnerungen älterer Dorfbe-

wohner:innen verstärkt wurde. Sie erinnerten sich an das, was sie vor ihrer Flucht 1954

am eigenen Leib erfahren hatten: Hunger, Repression, Kontrolle und Angst.

In unseren Gesprächen erinnerte bác Dũng das Kriegsende mit starker Emotionali-

tät, die sich in seiner Wortwahl, Stimmfarbe, Mimik und über körperliche Anspannung

zeigte: »Die ›Befreier‹ töteten eine Million Menschen durch Folter, Gefängnis, Umerzie-

hung und Verfolgung.« Mit dem 30. April 1975 wandelte sich seine Überlebensstrategie

von einem aktiven in einen passiven Modus, denn seine Chance zu überleben erhöhte

er, indem er nicht auffiel. Er galt als ngụy, als Kriegsverlierer, Kollaborateur und »ameri-

kanische Puppe« (Small 2012: 244; N.H. C.Nguyen 2013: 704). Bác Dũng wurde erstmals

kurz nachKriegsende aufgrund seinerMilitärzugehörigkeit in derARVN inhaftiert.6 Bei

einem unserer ersten Treffen im Berliner Tiergarten erinnerte er sich an diese Internie-

rung:

Im Arbeitslager ging es mir besser als im Gefängnis, nach der Arbeit durften wir du-

schen und das Essen war besser als zu der Zeit, als ich nur in der Zelle war. Wir waren

mit 60 bis 80 Mann in einer Zelle von drei mal acht Metern. Drinnen war es heiß und

stickig, draußen waren es 36 bis 40°. Zweimal am Tag bekamen wir eine kleine Schale

Reis mit vietnamesischen Kartoffeln, davon bekam ich Bauchkrämpfe. Alle Insassen

hatten Durchfall und es gab nur ein Plumpsklo, was alle benutzten. Wenn wir nachts

auf Toilettemussten, war es dunkel.Wenn nachts Licht gemacht wurde, hieß das, dass

ein Insasse fliehen wollte. Licht in der Nacht bedeutete Gefahr. Wir mussten unseren

Weg zum Klo im Dunkeln finden und standen knöcheltief in Unrat. (April 2016)

6 Angehörige der ARVNwurden »nach der Art der zuvor ausgeübten Tätigkeiten im Staatsdienst ge-

staffelten Zeitspannen der Umerziehung« (Beuchling 2003: 56) inhaftiert. Beuchling hält fest, dass

die »Konzentration für die Gesellschaft gefährlicher Elemente […] erzieherischer Reform« dien-

te, de facto aber »[a]ngesichts dieser körperlichen Belastung und psychischen Erniedrigung […]

als eine existentiell entmenschlichende Erfahrung empfunden wurde« (ebd.: 58). Der Zeitraum

des Freiheitsentzugs belief sich zwischen vier Monaten und zwölf Jahren und wurde in meinen

Gesprächenmit den Begriffen »Gefängnis«, »Konzentrationslager«, »Folter«, »psychische Gewalt«,

»Erschöpfung« und »Hunger« beschrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Nach Jahrender physischenBedrohung imKrieg erlebte bácDũngpsychischeund struk-

turelle Gewalt. Seine empfundene Demütigung drückte er über die wiederholten Aus-

drücke einer »Gehirnwäsche«, »schlimmer als Nordkorea heute« und seinem vehement

geäußertenHass gegenüber »denKommunisten« aus.Die erlebteDiskriminierung erin-

nerte er damit, dass »die Verlierer immerweiter verloren.Der Krieg hörte für den Süden

nicht auf.«

Nach seiner ersten Inhaftierung unterlag bác Dũng einer strengen Polizeikontrol-

le sowie einem Arbeitsverbot. Seine soziale Exklusion und ökonomische Abhängigkeit

stellten einen Bruch zu seinemBestreben nach Unabhängigkeit dar. Gleichzeitig formte

dieser Umbruch eine kollektive Erfahrung.Das soziale Zusammenleben wurde von Irri-

tationen und einem Gefühl der Machtlosigkeit durchzogen:

Nach 1975 hat jeder jedem misstraut. Alle sagten, was die Führung will, jeder hatte

Angst und Misstrauen. Keiner redete frei oder durfte sich frei bewegen. Keiner sprach

darüber, was ihm passiert war oder wie er behandelt wurde. Wenn doch, hatte er ei-

nen »Autounfall« oder sein Essen wurde vergiftet […]. Saß man im Café und guckte

einen Polizisten an, musste man damit rechnen, direkt in ein Arbeitslager zu kom-

men. Wer guckt, hat nichts zu tun und braucht Arbeit. (Mai 2016)

Die Erinnerungen an seine erlebte Ausweglosigkeit drückten sich in bác Dũngs Stimm-

farbe, dem Sprechtempo, den Blickregimen, seiner Mimik und Körperhaltung aus; die

berichtete Anspannung aktualisierte sich imMoment der Narration. Die Intensität sei-

ner Erinnerung verband ich mit der von ihm dargestellten Logik »Wer nicht schweigt,

stirbt«. Er unterstrich das am Beispiel »verschwundener« Kameraden, die das Regime

kritisiert hatten und bekräftigte: »Wenn du nicht schweigen kannst, kannst du nicht

weiterleben.« Dann wurde er für eine weitere Umerziehung nach marxistisch-leninis-

tischen Idealen inhaftiert, »um sich von den schlechten Idealen zu säubern«. Er stellte

darüber eine Zerrissenheit dar, denn

man sagte dies, aber dachte das. Aber man konnte mit keinem darüber sprechen, weil

man nicht wusste, ob der bereits übergelaufen ist. Überall war Polizei und jeder war

Polizist. Es war gefährlich zu sprechen, Unterhaltungen waren nur noch oberflächlich

möglich. (Mai 2016)

Bác Dũng schützte sich über eine gezielte Abgrenzung. Seine Körpersprache (nicht in

dieAugenschauen)undseinSozialverhalten (nicht frei redenoderbewegen) veränderten

sich radikal.Er nahmwahr,wie gefühlteUnsicherheiten dieGesellschaft fragmentierten

und die zwischenmenschliche Kommunikation veränderten.Die Sprache und das Spre-

chen änderten sich, also essenzielle Modi der Aufeinanderbezogenheit. Sein Schweigen

verdichtete sich von einem regulativen zu einem impulsiven Protektionsmechanismus,

um die alltäglichen Irritationsmomente und erlebten Ungerechtigkeiten zu verdecken.

In seinen Narrationen über die Zeit nach der sogenannten Vereinigung Nord- und Süd-

vietnams – eine Bezeichnung, auf die er stark reagierte, da er vorher »in Freiheit lebte,

danach nichtmehr« – treten gefühlte Differenzen in Verbindung zu abstrakt gehaltenen

Erinnerungenhervor, die er über die Begriffe »Willkür« und »Verfolgung« andeutete. Ich

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 201

beobachtetebei unterschiedlichenTreffen,wie ernacheiner kurzenSprechpause entwe-

der den thematischen Fokus wechselte oder sich gedanklich auf die Frage versteifte, wie

er gehandelt hätte, hätte seine Seite den Krieg gewonnen. Während er viele andere Er-

innerungen detailreich und präzise ausformulierte, übermannten ihn dann die mit der

Erinnerung hervorgeholten Gefühlsintensitäten, von denen er sich nicht zu distanzie-

ren vermochte. Jahre später berichtete bác Dũngmir von seinen Erfahrungen, er drück-

te seinen »Hass auf die Kommunisten« offen aus. Früher hatte er seine Gefühle über das

Schweigen, Verdecken und Unterdrücken reguliert. Das, was ihn belastete, war die In-

tensität, mit der dieser Hass nun aus ihm herausbrach.

Seine soziale Exklusion als Verräter sowie sein wachsendes Misstrauen seiner so-

zialen Umwelt gegenüber deutet auf eine Zerrissenheit in den Relationen bác Dũngs; er

fühlte sich nicht sicher. Innerhalb der Familie war er vorsichtig mit dem, was er sagte.

Nach außen wirkte das Familienleben ruhig, sie schauten nicht nach links und rechts,

sondern nur nach vorne. Das Schweigen verschob sich semantisch.

Nach Jahren des Krieges versuchte bác Dũng den Übergang in ein normales Leben

zu finden, seine Irritation lässt sich als Streben zwischen Abgrenzung und imaginier-

ter Normalität lesen.Während des Krieges wollte er nicht heiraten, um keine Witwe zu

hinterlassen. Seine Frau lernte er erst später kennen. Sie gab ihm ein Gefühl der Gebor-

genheit, ein Gefühl, das er fast vergessen hatte. Sie gründeten eine Familie, lebten viri-

lokal in bác Dũngs Elternhaus und versuchten, ihren Lebensalltag zu bestreiten. Neben

der Aufmerksamkeit für eine stete Gefahr bestimmten Hunger und die knappe Versor-

gungslage seinen Alltag: »Überall fehlte etwas. Dann musste man den einen fragen, ob

der jemanden kenne, der etwas wüsste.« Dieses indirekte Unterfangen war gefährlich,

denn es gab Vorteile (z.B. Essensmarken), wennman jemanden denunzierte, »selbst die

Kommunisten waren davor nicht sicher. Jeder sagte das,was der andere hörenwill. Nie-

mand redete frei, der Hunger bestimmte alles.« Ein sich im Schweigen ausdrückendes

Misstrauen beschrieb die Zerrüttung der krisengeschwächten Gesellschaft.

Ich beobachtete,dass die sinnliche Interaktionmit derUmwelt Erinnerungen anreg-

te.Während ich etwamit bác Dũng durch eine Allee spazierte, betrachtete er die dunkle

zerfurchte Rinde der Bäume genau und sagte, dass dies qualitativ hochwertigesHolz sei

und»dasBeste ist,wennmaneinBootbauenwollte«.Einandermal kamenwir anaufein-

andergestapelten Baumstämmen vorbei. Bác Dũng ging darauf zu und strichmit seiner

Hand über das Holz. Dann drehte er sich zu mir und erinnerte, dass er nach seiner ers-

ten Inhaftierung bei einemFreundArbeit alsHolzfäller fandund von ihm lernte,welches

Holz für Boote, welches für denHausbau undwelches Holz zum Schreinern vonMöbeln

geeignet war. Zwar wurde er in dieser Zeit nicht bezahlt, aber das damals erlernte Wis-

sen war für ihn unbezahlbar. Diese kurze Sequenz zeigt, dass bác Dũng im Austausch

mit der direkten Umgebung seine räumlich-emotionale Zugehörigkeit aushandelt, in-

dem er Erinnerungen eines verlassenen Ortes im Vorbeigehen an Baumstämmen plat-

ziert. Bemerkenswert ist zudem, dass er erst 2018, also zwei Jahre nach Beginn unserer

Gespräche in Bewegung, diese ihn bestärkende Erinnerung teilte, so als hätte er diese

erst von anderen Schichten lösen müssen. Das zeigt auch, dass der zeitliche Faktor in

der engagierten Forschung eine bedeutende Rolle spielt.

Sein Entschluss zur Flucht kam schleichend; frühere Kameraden wurden inhaftiert

oder verschwanden, zugleich wurde »alles kontrolliert«. Als bác Dũng 1979, ein Jahr,

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

nachdem er erneut von der Polizei aufgegriffen wurde, freikam, war ihm bewusst, dass

er eine erneute »Umerziehung« nicht überleben würde. Als Landarbeiter vermummt

mit nón lá7 versteckte er sich auf den Reisfeldern, sein Schweigen basierte auf zutiefst

verkörperten Intensitäten. Er war auf sich gestellt und hielt sich von Zuhause fern, um

seine Familie zu schützen.

Wir spazierten imHerbst 2016 durch den weitläufigen Park im Botanischen Garten,

als er mit Blick auf einen See erzählte, wie sich sein Fluchtgedanke gefestigt hatte. Wir

setzten uns in einen am Ufer stehenden Pavillon, als bác Dũng sagte, dass es »fast zu

spät« war. Dann wurden seine Gedanken schneller: Seine Frau und er nahmen beide ein

Kind,damit imFalle des Scheiternsnicht die ganzeFamilie verlorenwar.Sie versprachen

sich, aufeinander zu warten. Er benannte viele Aspekte, folgte manchen Gedanken, ließ

andere versanden undwiederholte, »einfach nur raus« zuwollen. In diesemMoment am

See kanalisierte er seine gefühlten Intensitäten und sprach sich »leer« (von Poser, Lan-

ca & Heyken 2017).Während unserer Gespräche in Bewegung zeigte mir sein intensives

und lebendiges Erinnern, mit welchen Anstrengungen sein Anspruch, schweigen und

vergessen zu wollen, verbunden sein musste. Da ich bereits in früheren Gesprächen zu

belastenden Themen von ihm hörte, dass »Erinnern den Kopf« frei machte, fragte ich

ihn, ob wir seine Flucht in einem Interview noch einmal aufgreifen wollen. Er stimmte

zu.

Drei Wochen später, im Oktober 2016, traf ich ihn zuhause zum vereinbarten Inter-

view.Wir saßen amWohnzimmertisch, gebeugt über einige Landkarten Vietnams und

des Pazifikraumes. Während ich die mitgebrachten Karten auf demWohnzimmertisch

auffaltete, ging bác Dũng an den Wandschrank und holte ein kleines schwarzes Notiz-

buch aus der Schublade. Er rückte seine Brille zurecht und blättertemit konzentriertem

Blick, dann hatte er die richtige Seite gefunden, setzte sich auf den Sessel und las die

Daten vor, an denen er sein Zuhause verließ, als er das Boot bestieg, vom Tag der Ret-

tung und dem seiner Ankunft in Deutschland. Er zeigte auf das Datum, an dem er von

der Cap Anamur gerettet wurde und wies mich auf ein Bild des Rettungsschiffs hin, das

an derWand hing.Das gerahmte Bild derCapAnamur erinnere ihn an den Beginn seines

zweiten Lebens.8

Seine Flucht begann im Jahr 1980. Er beteiligte sich mit Material, Öl und Gold am

Bau eines Fluchtbootes.9 Die Vorbereitungen dauerten ein Jahr, aber die Flucht scheiter-

te, noch bevor es losging. Nächster Versuch.Wieder musste er in größter Vorsicht seine

verbleibenden Besitztümer eintauschen, um die Vorbereitung des Bootsbaus zu unter-

7 Der nón lá ist ein aus Reisstroh und getrocknetem Pflanzenmaterial gefertigter und in Vietnam

weit verbreiteter Kegelhut, der den Kopf vor Sonnenstrahlen schützt.

8 Symbolewie das beschriebene Bild leitenAlltagspraktiken, Denkmuster undOrientierungen. Die-

se Person-Objekt-Interaktion beschreibt Kidron (2009: 12) als Möglichkeit, implizites Wissen der

Vergagenheit über die Sinne zu ergründen.

9 Aufgrund des in 4.2 benannten Geldwechsels und der damit einhergehenden Entwertung der frü-

herenWährung wurde für die Bezahlung der Flucht Gold verlangt. Um dieses zu erhalten, tausch-

ten meine Gesprächspartner:innen ihren Besitz ein.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 203

stützen.Die örtliche Polizei tolerierte diese Vorbereitungen gegen ein Schmiergeld.10 Er

wartete einige Monate angespannt und beschrieb das Gefühl mit einem »Herz aus Feu-

er«. In unterschiedlichen Gesprächen erzählte und vertiefte er seine Erinnerungen an

dasGefühlwegzumüssen, keinemVertrauen zu können, »weil der Verratwuchsmit dem

Hunger« und dem Schlafentzug, »weil nachts holte die Polizei Verdächtige für Verhöre

ab«.

Aber er sagte, dass man bei »Fluchtvorbereitungen zu 90 % Katholiken vertrauen

konnte, die 1954 geflüchtet waren«. So ergab sich seine zweite Fluchtoption. Von einem

Mittelsmann erfuhr er, wann und wo es losgehen sollte. Den Wohnort durfte man nur

mit Genehmigung verlassen, also mussten sie sich unentdeckt zum Treffpunkt durch-

schlagen, nachts fortbewegen und tagsüber versteckt halten. Auf diesem Weg erlebte

er brenzlige Momente, aber auch Menschlichkeit, die sich nicht über Worte, sondern in

einem flüchtigen Blick und einem an der Wäscheleine hängengelassenen Regenmantel

äußerte. Schließlich gelangten sie – in seiner Obhut waren sein zweijähriges Kind und

ein zehnjähriger Neffe – zur verabredeten Hütte. Es trafen immer mehr Leute ein, die

mit demselben Boot fliehen wollten:

Am Abend geht es los, im starken Regen. Und ich soll auf den Neffen aufpassen. Wir

gehen raus, betreten die Reisfelder. Manchmal steht das Wasser 30 bis 40 cm hoch.

Die Leute vor mir sind schwer zu sehen, weil es dunkel ist und stark regnet. Aber das

haben wir beim Militär geübt. Wenn man steht, sieht man nichts. Man muss sich hin-

setzen, ganz runter und dann kann man sehen. Vor uns sehen wir keinen mehr, alle

weg! Ich habe mein Kind auf dem Arm und an meinem Hemd hält sich das andere

Kind fest, zehn Jahre alt. Ich renne und ziehe ihn hinterher. Dann setze ich mich wie-

der, um zu sehen, wohin ich rennenmuss, die anderen sind 100Meter vor mir auf dem

Weg und laufen zwischen den Reisfeldern. Wir rennen querfeldein durch die Felder,

um den Weg abzukürzen. Aber das ist gefährlich, das Wasser steht mir teilweise bis

zur Hüfte und die Kinder sind klein. Ich muss sie tragen, absetzen, den nächsten ho-

len und so dauert es länger. Schließlich rennen wir auf den Deichen, die vom Regen

ganz rutschig sind. Der Junge verlor seine Sandalen und konnte nicht mehr, aber ich

sagte: »Dahinten laufen die anderen, schnell!« Hinter mir ist kein einziger mehr. Und

ich dachte, es ist vorbei! Aber egal, ich laufe den Weg bis zum Ende. Und so langsam

habe ich die anderen wiedergesehen. Wir rennen an Nadelbäumen entlang, ich be-

merke Schmerzen unter den Füßen. Der Junge auch, aber er schreit nicht. Wir lassen

die Bäume hinter uns, es regnet noch immer stark. Und mein Kind flüstert mir lei-

se in mein Ohr: »Gehen wir nicht mehr.« Das hat er ganz leise in mein Ohr gesagt.

»Gehen wir bitte nicht mehr, gehen wir bitte zurück nach Hause.« … Aber er ist sehr,

sehr … Ich habe gesagt: »Nicht weinen, nicht schreien. Sehr gefährlich.« Er hört das, er

schreit nicht, er weint nicht. Er sagt nur: »Bitte gehen wir nach Hause zu Mama, nicht

mehr weiter.« Und ich bin sehr … das Herz tut weh. Aber wir müssen weg. (Oktober

2016)

10 Bác Dũng sagte: »Einige Flüchtlinge musste die Polizei aber immer hochnehmen, damit die kom-

munistische Führung nicht auch noch sie bestrafte.« Deutlich wird die Widersprüchlichkeit des

sozialen Miteinanders.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Die Dynamik aus erinnerter Angst, entdeckt zu werden, der unterdrückten Trauer und

derHoffnung, das Boot dennoch zu erreichen, kulminierte in einem intensivenMoment

des Schweigens. Bác Dũng skizzierte die Flucht als Überlebenskampf; auch beim Lesen

dieser Vignette kristallisiert sich die Gefühlsintensität über den schnellen Rhythmus der

Worteheraus.Er erinnerte die Flucht inderGegenwartsform,wodurch sie greifbarwird,

alswürde er sie gerade jetzt nochmal erleben. ImMomentderNarrationumschlossmich

diese emotionale Nähe und ich bemerkte erst, als ich ausatmete,wie angespannt ich da-

saß und zuhörte. Die Verantwortung für die zwei Kinder übernahm er gewissenhaft,

strategisch und diszipliniert, ohne sein Ziel aus den Augen zu verlieren. Seine Narra-

tion und Körpersprache spiegelten diesen Fokus über die einzelnen Schritte, die er mit

den Fingern auf dem Tisch nachfuhr. Der Moment, als sein Kind in sein Ohr flüsterte,

brach den vorherigenErzählrhythmus, er schwieg, sank in sich zusammenund sammel-

te sich, sprach mit belegter Stimme weiter, brach dann ab. Bác Dũng lokalisierte seinen

emotionalen Schmerz in seinem Herzen, den er unterdrücken musste, um voranzuge-

hen.Dann schwieg er und blickte angestrengt auf die Tischplatte.Dieses Schweigenwar

intensiv und ich merkte an einem Kloß in meinem Hals, dass die verkörperte Präsenz

seiner Erinnerung auch mich ergriff. Das war mehr als Trauer, Angst und Hoffnung, es

fühlte sich an, als würdemein Herz zerreißen. Genau wie damals, dachte ich,musste er

sich nach diesem verdichteten emotionalenMoment sammeln, umweiterzugehen.

Die in diesem Abschnitt veranschaulichten Brüche erlebte bác Dũng mit Mitte 20.

Im Schweigen lag beides, seine soziale Exklusion über eine erlebte Stigmatisierung und

seine innere Demarkierung zumpotenziellen Schutz. ImKrieg war eine emotionale Ab-

härtung überlebenswichtig, entweder er tötete oder er wurde getötet. Nach dem Krieg

veränderte sich die Gefahr in eine nicht greifbare, aber omnipräsente Intensität. In ver-

schiedenen Narrationen nannte bác Dũng, dass er heiklen Situationen entkam, indem

er still, strategisch und unauffällig handelte. Wie sich das in seiner emotionalen Orien-

tierung ausdrückte, vertiefe ich nun.

6.1.1.3 Immer weiter: Schweigen als verfestigter Habitus

Dannwaren sie auf demMeer,auf einemBootmit insgesamt 65 Insassen,einZurückgab

es nicht.11Während er sich an die Situation auf demMeer erinnerte, nutzte er häufig das

Wort »Glück«: Sie hatten Glück nicht entdeckt, sondern Glück, auf das Boot gekommen

zu sein; Glück, dass sie nicht von der Küstenwache gestoppt wurden; Glück, dass er den

defekten Motor ohne Werkzeug reparieren konnte; Glück, dass sie ohne Kompass und

Fernglas denWeg auf das Meer gefunden hatten; Glück, dass sie nach zwei Tagen, kurz

bevor ein Sturm losbrach, von der Cap Anamur II gefunden und gerettet wurden. Diesen

Moment erinnerte er mit denWorten:

Sie haben gesagt, dass sie von der Bundesrepublik Deutschland sind – auf unserer

Sprache! […] Ich konnte frei atmen, zum erstenMal frei reden. Es war wie eineWieder-

geburt. Deswegen sind wir auch den Deutschen so dankbar, sie haben uns ein zweites

Leben geschenkt. (Oktober 2016)

11 Bác Dũngs Erinnerungen an seine Rettung fokussierten wir zwei Wochen später in einem mehr-

stündigen themenzentrierten Interview.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 205

Die durch emotionale Ausdrücke widergespiegelte Intensität dieses Moments über-

mannte ihn schließlich. Er wurde still und hielt aufsteigende Tränen zurück.Nach einer

Pause ergänzte er, dass diese Freude über sein zweites Leben von der Gewissheit getrübt

wurde, seine Familie im Stich gelassen und zerrissen zu haben.12 Die Erinnerung an die

Rettung rief also ambivalente Gefühlsdynamiken hervor. »Ich bin alleine gekommen«,

das sagte ermir bereits bei unserem ersten Gespräch.Damit beschrieb er den Bruchmit

der »traditionell familienzentrierten Gesellschaftsform«, der eine signifikante Diskon-

tinuität in seinem affektiven Lebensverlauf markiert (von Poser, Lanca & Heyken 2017:

264).Dieser Bruchweist Parallelen auf zu seiner ersten Flucht 1954, sodass ich die Inten-

sität dieser Aussage auch unter dem Aspekt einer affektiven Aktualisierung betrachte:

In beiden Darstellungen bezieht sich das »allein« auf die zerrissene soziale Einheit und

eine empfundene Scham, den familiären Erwartungen nicht zu entsprechen.

Mit wenigenWorten undDetails berichtet er von dem philippinischen Lager für Ge-

flüchtete, in dem bác Dũng, sein Kind und sein Neffe ein halbes Jahr auf ihre Ausrei-

se nach Deutschland warteten. In diesem Zusammenhang erzählte er vom Austausch

mit anderen Geflüchteten und den Anstrengungen, seiner Familie zu telegrafieren, dass

sie überlebt hatten. Viel später erst, als seine Kinder bereits erwachsen waren, beschäf-

tigte er sich wieder mit dieser Zeit. Er begann, im Internet in vietnamesischer Sprache

Geschichten über gescheiterte Fluchtversuche zu lesen, über Fluchtboote, die wochen-

lang ziellos auf demMeer umherirrten und über Flüchtende, die auf demMeer den Ver-

stand verloren hatten. Damals, sagte er, richtete er seinen Blick auf sein unbekanntes,

neues Zuhause, nach vorn.Das Aufkommen neuer Kommunikationsmedien Anfang der

2000er Jahre ermöglichte ihm, sich einem Teil seiner Vergangenheit zuzuwenden, den

er lange beschwiegen hatte.

Die Rettung durch die Cap Anamur bedeutete, dass er nach Deutschland kommen

würde. Er hatte zuvor vom Dritten Reich und den Nationalsozialisten gehört, mehr

nicht. Schlimmer als in Vietnam, dachte bác Dũng sich, könne es dort nicht sein. Als

er dann nach Norddeutschland kam, war er erleichtert: »Ich wurde von freundlichen

und hilfsbereitenDeutschen empfangen,mir wurde sogar Verständnis fürmeine Flucht

entgegengebracht.« Seine Aussage bezog er auf die bedingungslose Unterstützung von

Fremden, nachdem seine Landsleute ihn verfolgt hatten.

Seine Zukunft sah er in Deutschland, weswegen er schnell die Sprache lernen und

eine Arbeit findenwollte, um auf eigenen Beinen zu stehen.Die ersten Jahre waren hart:

Physisch lebte er ineiner fremdenLebensumgebungundkonnte sichnicht verständigen.

Sein erster Wohnort in Deutschland lag an der Nordseeküste, er lebte gemeinsam mit

anderen Geflüchteten in einem kleinen Dorf. Die Umstellung auf das raue Klima wider-

sprach seiner habitualisierten Sinneswahrnehmung. Der gegenüber stand eine soziale

Wärme, die ihm in der Fremde begegnete: Während er den Sprachunterricht besuchte,

wurde sein Kind von einer deutschen Familie betreut, die er aus der dortigen katholi-

12 DenVerweis auf die vomKonfuzianismus beeinflusste familiäre Verbundenheit als zentralenWert

des vietnamesischen Gemeinschaftslebens führen u.a. Beuchling (2003: 187–188) und Schöningh

(2009: 182–189) über die Darstellung familiärer Werte, Entscheidungsprozesse und Rollenbilder

aus.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

schen Gemeinde kannte und die ein gleichaltriges Kleinkind hatte. Die Familie achtete

auch darauf, dass bác Dũng genug aß, was ihn rührte.13

Dieser erste Kontakt, der half mir bei der Orientierung. Ich habe mich ganz schnell

auf dieses neue Leben einlassen wollen, ich war damals 29 Jahre alt. Aber ich hat-

te ein Problem, weil ich war von meiner Familie getrennt und wusste nicht, ob ich

sie wiedersehen werde. Mein Kopf war nicht klar und im Unterricht konnte ich mich

schlecht konzentrieren. Ich dachte immer an meine Familie. Aber ich will das neue

Leben schnell kennenlernen. (Oktober 2016)

In seiner Aussage zeichnet sich ab, dass die Flucht für ihn nicht mit der Ankunft in

Deutschland beendet war, sondern als emotionale Zerrissenheit anhielt. Tagsüber

konnte er sich schlecht konzentrieren, er sorgte sich um seine Familie in Vietnam und

machte sich Vorwürfe, dass er sie verlassen hatte.Nachts zogen ihn Albträume zurück in

denKrieg oder in dasUmerziehungslager. Trotz der von ihmoft gelobtenUnterstützung

war er in den ersten Jahren relational, sinnlich und räumlich-temporal zerrissen. Er

verdeckte seine Gefühle über eine intensive Beschäftigung14, auch weil ihm bewusst

war, was diese Chance des Neuanfangs bedeutete. In dieser schweren Zeit half ihm der

frühe Kontakt zu seiner neuenUmgebung, das Gefühl, angenommen zu sein. Ihm stand

damals ein Pate zur Seite, ein ehrenamtlicher Helfer, der ihn auch bei der Beantragung

der Familienzusammenführung unterstützte.

Normalität trat für bác Dũng ein, als seine Kernfamilie drei Jahre nach seiner An-

kunft nach Deutschland einreisen durfte. Seine Situation stabilisierte sich und er nahm

wieder die Rolle als »Baum der Familie«15 ein. Der damit verbundene soziale Status, den

er mit Stärke, Souveränität und Schutz für seine Frau und Kinder verknüpfte, kontras-

tiert seineBeschreibung,dass er alleinenachDeutschlandgekommenwar.MitderFami-

lienzusammenführung schloss er seine Flucht räumlich ab, dafür empfand er Dankbar-

keit, verstanden als »reflexives Gefühl«, das mit einer internalisierten Pflichterfüllung

einhergeht (vgl. Schöningh 2009: 178). Dennoch wird an manchen Stellen seiner Narra-

tionen ersichtlich, dass das Zusammenfinden als Familie nach Jahren der Trennung eine

emotionale Herausforderung darstellte; sie mussten einander wieder kennenlernen.16

Es war bác Dũng wichtig, finanzielle Unabhängigkeit zu erreichen, daher entschied

er sich, den kleinen Ort an der Nordsee zu verlassen, obwohl er sich dort wohlfühlte.

13 Es entwickelte sich eine langjährige Freundschaft, die er auch nach seinem Umzug nach Berlin

pflegte.

14 Er bezog das auf das Vokabeln-Lernen, er nannte Gelegenheitsjobs als Erntehelfer, verbrachte Zeit

mit seinem Kind und anderen aus Vietnam geflüchteten Personen.

15 Bác Dũngs Beschreibung des »Baumes der Familie« führe ich auf eine bekannte Metapher zu-

rück, die das konfuzianistisch-orientierte vietnamesische Familienverständnismit der traditionel-

len Bauweise von Tempeln verbindet. Der »Baum des Hauses« stellt die tragende Säule dar, die

dem Gebäude Stabilität gibt; metaphorisch wird dies auf den sozialen Status des Vaters übertra-

gen (vgl. Hinton, Nguyen & Pollack 2007: 92). Die abhängenden Dächer bieten Schutz und sym-

bolisieren die familiären Aufgaben der Frau.

16 Bác Dũng wollte auch seine Eltern nach Deutschland nachholen, aber sie wollten in Vietnam blei-

ben und arrangierten sich mit der veränderten Situation. Wie nach ihrer Flucht 1954 versuchten

sie zu vergessen, um weiterzuleben.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 207

In Berlin, so hörte er, gäbe es bessere Möglichkeiten auf einen Arbeitsplatz. Die viet-

namesisch-katholische Gemeinde in Berlin sowie ein weites soziales Netzwerk aus un-

terschiedlichen Akteur:innen mit Fluchterfahrungen unterstützten ihn und seine Fa-

milie bei der Orientierung nach seinem Umzug. Er gewöhnte sich ein und beantrag-

te die deutsche Staatsbürgerschaft. Richtig angekommen fühlte er sich, wie er sagte,

als er seinen ersten Mietvertrag unterschrieben hatte: »Keine Ahnung, was im Vertrag

genau stand, aber ich gehörte dazu«, sagte er und schmunzelte. Die gegenseitige Un-

terstützung innerhalb der sich neu konstituierenden Gemeinschaft geflüchteter Viet-

names:innen und im Kontext der deutschen/lokalen katholischen Gemeinde erinnerte

er als bestärkend. Sein Neuanfang orientierte sich auch an seiner Erfahrungsgemein-

schaft, Schweigen fundierte darin einen geteilten Habitus. Damit verschob sich seine

persönliche Erfahrung des Schweigens, das er zuvor mit Schmerz oder Scham verbun-

den hatte, zu einem kollektiv anerkannten Ausdruck implizitenWissens. Bác Dũng sag-

te: »Die Erfahrung der Ankunft in Deutschland verband uns mehr als die Flucht.« Dies

spricht für eine in die Zukunft bzw. gegenwartsorientierte Gemeinschaft. Die Vergan-

genheit, ergänzte er,bot zu vieleGefahren für denAlltag inDeutschlandundauch für die

in Vietnam verbliebenden Verwandten. Die private Vergangenheit war also ein Schutz-

gut,dennmanwusstenicht,wie Informationenweitergetragenwerden.Schweigenkon-

tinuiert also eine gefühlte Intensität, die mit der Ankunft nicht gelöst wurde.

Beruflich konnte bácDũng sich verwirklichen; er fand eineArbeitsstelle bei einer an-

gesehenenFirma.Dortwurde sein technischesGeschick entdeckt undgefördert, das ihn

schon seit seiner Kindheit begleitete. Er erzähltemirmit Stolz und detailreich von einer

Prozessoptimierung, die er angestoßen hatte, und nahm am Cafétisch sitzend Serviet-

ten, Salz- und Pfefferstreuer hinzu, um mir den Aufbau zu visualisieren. Nach einigen

Jahren nahm bác Dũng eine ihm angebotene und höher entlohnte Stelle und wechsel-

te die Firma. Das Betriebsklima beschrieb er als freundlich, in der Mittagspause brach-

ten seine Kolleg:innen ihm türkische, bosnische oder polnische Wörter bei und er ih-

nen die vietnamesischen Äquivalente. In seiner Freizeit besuchte er mit seiner Familie

Freund:innen in Dänemark, Frankreich und den Niederlanden, die er im Lager für Ge-

flüchtete und an seinemerstenWohnort kennengelernt hatte, oder sie verabredeten sich

mit Freund:innen aus der Gemeinde zu einem Picknick. An einigen dieser Orte kamen

wir vorbei und er erinnerte sich an schöne Stunden, gefolgt von der Aussage, dass »das

so lange her ist«.

Mit seinem Gehalt unterstützte bác Dũng seine in Vietnam verbliebene Familie. Er

wusste, dass seineKriegsvergangenheitNachteile für seineGeschwister und ihre Kinder

bedeutete. In ihren seltenen Gesprächen ließen sie diese Themen bewusst aus, was ich

als fürsorgendes Schweigen und als Emotionsregulierung interpretiere.Das zielt darauf

ab,demanderenkeineSorgenmachen zuwollen (vgl.Sampaio 2020).Nach seiner Flucht

war er noch zweiMal in Vietnam,um seine Eltern zu beerdigen.Während dieser Aufent-

halte stand er unter ständiger Polizeikontrolle, fühlte sich verfolgt und schlief schlecht.

Er ärgerte sich, dass er überall einen höheren Preis zahlenmusste,weil seine »Hautfarbe

heller« war und er versuchte, sich durch Spaziergänge im Dschungel zu beruhigen.

Der Blick auf den affektiven Lebensverlauf von bácDũng zeigt, dass sich das Schwei-

gen relational zu körperlichenundgefühltenGrenzerfahrungen verdichtet.Einmarkan-

terBruch formtdieTatsache,dass er »alleinegekommen«war.DieAuffaltungdermitder

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Ankunft verbundenen ambivalenten Gefühlsdynamiken zeugt von Irritationsmomen-

ten, die auch heute noch wirkmächtig sind. Die Erfahrung zerreißender Zugehörigkei-

ten machte er im Kleinkindalter, nach dem Krieg und erneut nach der Flucht.Während

der äußere und gefühlte innerliche Druck stieg, härtete er körperlich wie emotional ab.

Schweigen wurde dabei zu seiner Ressource.

6.1.2 Phänomenologie des Schweigens

Nachfolgend untersuche ich dieWandlungsmomente des Schweigens und verbinde die-

se mit einer belastenden Zerrissenheit zwischen situativen Handlungsmöglichkeiten.

Ich stelle die Zerrissenheit als Aushandlungsprozess gegenwärtiger und vergangener

Belastungsmomente vor und differenziere dazu eine spezifische Phänomenologie des

Schweigens. Zunächst nähere ich mich bác Dũngs (63 J.) Perspektive auf sein akutes

Krisenerleben an (6.1.2.1). Dieses werde ich anschließend mit Reflexionsmomenten

verknüpfen, die sich im Sprechen über das Schweigen herauskristallisierten (6.1.2.2).

Schließlich gehe ich auf die Scharnierfunktion von Schweigen und gefühlten Zugehö-

rigkeiten ein (6.1.2.3).

Für ein Verständnis von bác Dũngs Krisenerfahrung erinnere ich an seine emotio-

nalen Erfahrungen und affektiven Verortungsprozesse. Seine Perspektive setzt sich zu-

sammen aus seinen Lebenserfahrungen als Kind katholischer Geflüchteter; als Schüler,

der arbeiten ging, um genug zu essen zu haben; als abenteuerlustiger und geschickter

Jugendlicher, dermit Regierungspropaganda und Patriotismus aufwuchs; als Soldat der

ARVN, der im Dschungel lernte, sich abzuhärten und zu verteidigen; als stigmatisierter

undverfolgterKriegsverlierer; als gedemütigterGefangener imGefängnisundUmerzie-

hungslager; als Geflüchteter des sozialistischen Vietnams; als Sohn, Bruder, Schwager,

Onkel, Ehemann und Vater, der seine familiären Beziehungen zerrüttete, um zu überle-

ben; alsmittelloser Kontingentgeflüchteter in der BRD; als transnational agierender Ak-

teur; als zuverlässiger Arbeitnehmer; als Rentner und immer wieder als Person, die auf

ihre Selbstwirksamkeit vertraute – bis das nicht mehr ging. Ausgehend von dieser Basis

beleuchte ich nun mit reichhaltigem ethnografischem Material, wie und wo bác Dũngs

subjektives Gefühl des In-der-Welt-Seins von Erfahrungen, Gedanken oder Emotionen

der Vergangenheit mitgestaltet wird.

6.1.2.1 Emische Perspektive auf ein zerreißendes Schweigen

Alswir uns imFrühjahr 2016 kennenlernten, beschrieb bácDũng (63 J.,m) eine akute Be-

lastungmit anhaltendemDruck und Stress bei der Arbeit,Müdigkeit, Albträumen,Kon-

zentrationsschwierigkeiten und Unruhe. Er nannte das »Gefühl, dass mein Kopf explo-

diert«.Unsere Spaziergänge folgten initial dem Impuls, seine benannteUnruheüberBe-

wegung im Freien aufzuweichen. Er benannte eine Wut, die ihn kaputt machte und die

er jahrelang verdrängt hatte. Negative Erlebnisse regulierte er über den verinnerlichten

Grundsatz »Schweigen und vergessen«. Mit zunehmendem Alter gelang ihm das nicht

mehr, er verfiel in Grübeleien, war schnell reizbar und zog sich von Familie, Freund:in-

nen und aus demGemeindeleben zurück. Schlafstörungen und Albträume häuften sich,

sodass er tagsüber unkonzentriert war.Das erhöhte seine Anspannung amArbeitsplatz.

Parallel stieg der Leistungsdruck. Arbeitsplätze waren nicht mehr so sicher wie 20 Jah-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 209

re zuvor. Es kam zu Kündigungen, von denen er zum Glück verschont blieb. Aber die

verschlechterten Bedingungen beeinträchtigten die Arbeitsatmosphäre.Missgunst, An-

biederungundübleNachredebeherrschtendieGesprächeunterKolleg:innenebensowie

vermehrteDiskriminierung amArbeitsplatz aufgrund vonAlter undHerkunft.Das setz-

te ihm zu. Die Anforderungen in der Produktion wurden immer härter, was zu körper-

lichen Belastungen führte. Nach der Arbeit wollte er nur Ruhe, aber es fiel ihm immer

schwerer, sich zu entspannen.

Bác Dũng beschrieb mir die Anstrengungen, seine Gedanken kontrollieren zu wol-

len, als innerenKampf zwischenErinnern undVerdrängen: »Ichwill nicht, aber ich den-

ke. Ich werde nicht – ich will nicht, aber es kommt einfach automatisch.« Die Frage, der

ichnunnachgehe,bezieht sich also auf die affektivenBrüche,die denWandel seiner aus-

geprägten Fähigkeit der Emotionsregulierung zu einer erlebtenOhnmacht beschreiben.

Ichzeigenun,wie eine implizit anwesendeVergangenheit seinakutesKrisenerlebenver-

zerrte.

Während sich bác Dũng in extensiven biografischen Gesprächen in Bewegung in

Naherholungsräumen der Stadt frei an seine Vergangenheit erinnerte, sagte er, dass er

sonst mit keinem darüber spreche. Ich notierte ein Spannungsfeld zwischen Erinnern

und Schweigen.Die Erinnerungen begleiteten ihn, er entschied sich, sie nicht zu artiku-

lieren, damit drückte er also Handlungsmacht aus.Wie ich während unserer Gespräche

lernte, veränderte sich die Praxis des Schweigens dynamisch mit dem gewandelten

Referenzrahmen: In den ersten Jahren nach der Ankunft verbanden die geteilten Erfah-

rungen vor und die Herausforderungen nach der Flucht die Erfahrungsgemeinschaft.

Mit der Etablierung einer neuen Existenz empfand bác Dũng nichtmehr das Bedürfnis,

über seine Vergangenheit zu sprechen; er sagte, er wurde ruhiger, denn seine Gedan-

ken waren abgelenkt. Mit zunehmendem Alter vermied er dann Gespräche über seine

Kriegsvergangenheit mit der Begründung, dass in der Gemeinschaft Dinge verdreht

oder Lügen erzählt würden, damit könne er nicht gut umgehen. Er zog es dann vor, eine

Situation zu verlassen, was auf eine gefühlte Irritation seiner normativen Vorstellung

hinweist. Er regulierte also seine Emotionen, indem er schwieg und ging. Doch nicht

immer funktionierte das:

Normalerweise erzählen wir nicht mehr. Aber dann fängt irgendwer an, etwas zu er-

zählen, und dann geht es weiter. Oder ein anderes Beispiel: Normalerweise haben wir

keine Schwierigkeitenmit den Thailändern. Normalerweise. Aber wennwir einen Satz

mit »Thailand« hören, dann sind alle ein bisschen böse, weil die Thailänder, überwie-

gend Thailänder, waren Piraten im Südchinesischen Meer. Die haben die Boote über-

fallen, die Mädchen vergewaltigt und umgebracht. (Juni 2016)

Bác Dũng äußerte den Anspruch, nicht erinnern zu wollen und stellte dem eine affizie-

rende Gesprächssituation gegenüber, in der das Schweigen brach. Einander anstecken-

de Erinnerungen im gemeinschaftlichen Kontext beschrieb er als häufiges Phänomen

und Problem, weil das die Dynamik einer Gesprächssituation schnell emotionalisierte.

Wenn er Leute traf, dann sprach er lieber über die Zukunft, seine Kinder oder Enkel.Das

bewusste Umgehen von gedanklich präsenten Erinnerungen kostete ihn Kraft. Mit sei-

nen Kindern thematisierte er die Vergangenheit nicht, »sie würden es nicht verstehen«.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Auch wolle er sich nicht an das Negative erinnern. Bác Dũngs Argumentation zeigt an-

hand verschiedener Facetten, wie emotionale Erfahrungen und Motive seine internali-

sierte Praxis derEmotionsregulierung verdichtetenundGrenzenmarkierten, vondenen

er sich sukzessive zurückzog.

Die zuvor biografisch hergeleiteten Schritte in das Schweigenweisen auf einen Kon-

trast. Zwar möchte bác Dũng seine Vergangenheit verschweigen, seine bildgewaltig ge-

schilderten Erinnerungen zeugen aber von einer Lebendigkeit dieser in seinem Alltag.

Diese Diskrepanz zwischen einem gewünschten und tatsächlichen Umgang mit seiner

Vergangenheit signalisiert auch einenUnterschied zwischen vergessenenund verdräng-

ten Erinnerungen.Mich interessierte,wie sich dieseDiskrepanz äußerte undwie er sich

dabei fühlte.EinenEinblick erhielt ich, als er von seiner akutenKrise berichtete: Die Tat-

sache, dass bác Dũng heute leidet, schrieb er der akkumulierten Krise bei der Arbeit zu,

die sich übermehrere Jahre intensivierte und zu einer Verminderung seiner sozialen Ak-

tivitäten führte. Diese Erklärung seiner gegenwärtigen Belastung durchzog seine nar-

rative Struktur. Seine Gedanken kamen wie automatisch zurück auf seine empfundene

Schwäche. Damit einher ging eine körperliche Unruhe, die bekräftigt, dass belastende

Erinnerungen an vergangene Ereignisse mit starken Gefühlsintensitäten wiedererlebt

werden können (vgl. von Poser 2018: 17). In Vietnam, so sagte er in diesem Zusammen-

hangauch,hatte er seineEmotionen inExtremsituationen strategisch reguliert,umwei-

terzumachen. Implizit drückte er also denWunsch nach einer kontinuierten Praxis des

Schweigens aus. Damit verknüpfte er seine akute mit einer vergangenen Krisenerfah-

rung. Seine Krise verschärfte sich also dadurch, dass er sein erlerntes Emotionsreper-

toire im gewandelten Kontext nicht mehr sinnstiftend anwenden konnte.

Was das bedeutet, erläutere ich an einer konkreten Situation: Im April 2016 saßen

wir nach einem Spaziergang in einem Café und unterhielten uns. Plötzlich verhärtete

sich bác Dũngs Mimik und sein Blick fixierte eine vorbeigehende Person. Er legte sei-

ne Hände auf den Tisch und richtete sich im Stuhl auf, er wirkte alarmiert, als würde er

gleich aufspringen. Die Anspannung übertrug sich auf mich, ich war irritiert. Nach ei-

nigenMomenten löste sich die Spannung, aber ich bemerkte eine anhaltendeUnruhe an

bác Dũng.Wir beendeten unseren Go-Along kurz darauf, aber auf demRückweg ging er

auf diesen Moment ein. Er sagte, dass ihn die Person an jemanden erinnere und nega-

tive Assoziationen ausgelöst habe. An dieser Situation zeigt sich, dass seine emotionale

Anspannung sich auf seinen Körper übertrug.

Röttger-Rössler (2004: 92; zit.n. Lyon&Barbalet 1994: 58) beschreibt die Qualität von

Emotionen als embodied agents, die an »die sensorischen und affektiven Aspekte der Kör-

perlichkeit gekoppelt« sind. Die Wahrnehmung von bestimmten Reizen kann eine ver-

körperte Vergangenheit wachrufen und eine raumzeitliche Zerrissenheit anstoßen, das

gehtmit spezifischengefühlten Intensitäten einher. Ich beobachtete also,wie solche ver-

körperten Intensitäten bác Dũngs Denken, Handeln und Fühlen dominierten. Er regu-

lierte sich in dieser Situation im Café, indem er seine negativen Gedanken unterdrückte

und schwieg.Das,was ihn belastete, so erklärte ich esmir zunächst, waren spontan und

intensiv auftretende Affekte, die ihn imMoment des Erlebens überwältigten.

Als ich bác Dũng imNovember 2016 zuhause besuchte, waren wir für dieWiederho-

lung der in der Gruppentherapie praktizierten Progressiven Muskelrelaxation verabre-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 211

det.17 Sowollte ich ihnunterstützen, einigeÜbungen aus derTherapie in seinenAlltag zu

integrieren, um starken Gefühlen entgegenzuwirken. Bei unserem zweistündigen Tref-

fen benannte er unterschiedliche Stressoren in Relation zumMechanismus des Schwei-

gens und Abgrenzens, die ich in diesemAuszug ausmeinen Feldnotizen zusammenfüh-

re:

Vergesslichkeit, Unterdrückung, harte Arbeit, Ungerechtigkeit, Druck ist nicht zu ver-

gessen, Arztbesuch und Medikamente, wieder besser, dann wieder zur Arbeit und al-

les geht von vorne los. […] Albträume, wir haben so viel gekämpft, ich habe zu viel Tote

gesehen, viel Grausamkeit erlebt: Tote ohne Kopf oder ohne Hand oder Verbrannte.

Ich habe zu viel gesehen. Und dann, wenn ich bei der Arbeit bin, habe ich zu viel Druck

und Mobbing gehabt, immer Zeitdruck, ich fühlte mich wie ein Sklave. Angst, und

dann denke ich‹ ob ich etwas vergessen oder Fehler gemacht habe? Viele Kollegen hat-

ten Angst, dass ihnen gekündigt wird, wenn sie das nicht schaffen. […] Meine Familie

unterstützt mich, aber erzähle ich nur 10 % von dem, was mich belastet. Ich verstecke

die Probleme und möchte nicht, dass sie sich Sorgen machen. […] Die Probleme, die

aus dem Druck von der Arbeit resultieren, die kann ich nicht lösen. Deswegen werde

ich in unserer Gruppe [sprach- und kultursensible sowie affekt- und emotionsfokus-

sierte Gruppentherapie; Anm. d. Verf.] behandelt. […] Ich war bei einem deutschen

Arzt, aber meine Krankheit wurde schlimmer. Sie haben gesagt, ich soll mich bei ei-

nem Vietnamesen, der die Sprache besser versteht, vorstellen. Wenn ich besser ver-

standen werde, kann ich besser geheilt werden. […] Mal wurde ich ruhiger, aber die

Probleme kommen wieder. Und wenn die wiederkommen, muss ich wieder Tabletten

nehmen. […] Wenn ich ungerecht behandelt werde, und dann habe ich immer diese

Gedanken. Wenn Vietnamesen anderen gegenüber Fehler gemacht haben oder um-

gekehrt, dann werden sie es nie vergessen. […] Ich erzähle davon keinem, weil viele

erzählen das sofort weiter. (November 2016)

Bác Dũng wies mich auf ein multifaktorielles Zusammenwirken von Stressoren hin, die

aus den Bereichen Arbeit, Gesundheit und soziale Beziehungen stammen. Er benannte

unterschiedliche, einander verstärkende Irritationsmomente, die er verdecken möchte,

um seine Zugehörigkeit zu erhalten. Die Benennung einer Belastung, so meine Beob-

achtung, stieß eineweitere anunddas entwickelte eine autonomeDynamik; er erinnerte

das Erlebte und erlebte das Erinnerte. Zugleich befürchtete er einenGesichtsverlust, vor

dem er sich und seine Familie schützen wollte. Bác Dũng fühlte sich gehetzt von seinen

Gedanken. Kleine Reize – wie ein Wort, ein Bild oder ein Geruch – lösten eine negative

Gedankenspirale aus: Hörte er in den Nachrichten etwas aus dem Krieg in Syrien, fühl-

te er sich im nächsten Moment in seine Kriegsvergangenheit zurückversetzt (räumlich-

temporale Zerrissenheit). Sah er das Bild einer Waffe auf einem Werbeplakat der Bun-

deswehr oder für ein Videospiel, fühlte er an der Schulter, wie sich der Rückstoß nach

17 Das Skilltraining (Skill, aus dem Englischen übersetzt beschreibt es Fertigkeiten) war Bestandteil

der affekt- und emotionsfokussierten Gruppentherapie und verfolgte das Ziel, die Regulierung

starker Gefühle besser meistern zu können. Ein Skill stellte die Progressive Muskelrelaxation dar,

um intensive Gefühle durch die bewusste Konzentration auf sich an- und entspannende Muskeln

zu regulieren.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

einem Schuss anfühlte (sinnliche Zerrissenheit). Hörte er Wörter wie »Krieg« und »Un-

gerechtigkeit«, verband er sie mit seinen biografischen Erfahrungen. Und erlebte er ei-

ne Ungerechtigkeit im Alltag, löste das die Gedanken an frühere Unterdrückungen aus

(relationale Zerrissenheit). Solche Sequenzen erlebte er intensiv und vor allem affektiv.

Als Teil unbewusst evozierter Erinnerungen bewirkten diese Sequenzen somatische Re-

aktionen wie Übelkeit, zitternde Hände, Magen- und Kopfschmerzen. Sein Körperge-

dächtnis erinnerte ihn an einen Überlebenskampf.

Diese Gleichzeitigkeit von Gedanken, Körperwahrnehmung und Emotionen störte

seineOrientierung.Diegefühlten Intensitätenbündelten sich imSchweigen,was für ihn

zueinerZerreißprobewurde. ImnächstenSchritt fächere ichdiese Intensität in einzelne

Momente auf und analysiere phänomenologisch, wann sich das Schweigen von einem

Teil des Emotionsrepertoires zu einer Belastung wandelte.

6.1.2.2 Sprechen über das Schweigen

Der Wunsch zu schweigen leitete die Emotionsregulierung bác Dũngs. Den zugrun-

de liegenden Aushandlungsprozess nehme ich nun anhand von drei Situationen im

Park am Gleisdreieck, im Treptower Park sowie im Thaipark in den Blick, in denen er

während phänomenologischer Go-Alongs seine bisherige Umgangsform reflektierte.

Im Sprechen über das Schweigen gewährte er mir Einblick in eine erstens diskursive,

zweitens verkörperte und drittens praktische Dimension seines Emotionsrepertoires.

In die nachfolgendeAnalyse binde ich die theoretischenÜberlegungen zur Zerrissenheit

im Spannungsfeld von Schweigen und Erinnernmit ein.

Zum ersten Punkt, der diskursiven Ebene des Emotionsrepertoires: Bác Dũngs Er-

wartung, emotionale Erfahrungen implizit auszuhandeln, also im Schweigen, formte

sich über Assoziationen, Interpretationen und Bewertungen, die er im Laufe seines Le-

bens entwickelte.An einemwarmenFrühsommertag 2016 spaziertenwir durchdenPark

am Gleisdreieck, der die Berliner Bezirke Kreuzberg und Schöneberg verbindet. Es war

unser fünfter Spaziergang, bác Dũngs (63 J.) Verfasstheit war an diesem Tag, wie das

Wetter, aufgehellt. Er berichtete, dass er mittlerweile aufgrund einer medikamentösen

Umstellung besser schlief und sich in der Woche auch in die Betreuung seiner Enkel-

kinder einbinden ließ. Das lenkte ihn ab und half ihm, wie er sagte, nicht mit seinen

Gedanken abzuschweifen, weil »die Kinder sonst Quatsch machen«. Zugleich wünschte

er sich, die beobachtete kindliche Leichtigkeit wiederzuerlangen; wenn die Enkelkinder

hinfielenundweinten,hatten sienachwenigenMinutenvergessen,waspassiertwarund

lachten wieder.Mit dem Schweigen verband er denWunsch zu vergessen. Bác Dũng re-

flektierte an diesem Tag, einige Wochen nach seiner Berentung, unter welchem Druck

er jahrelang gestanden hatte. Diese erweiterte Perspektive auf das Geschehene war ein

erstes Ergebnis seiner psychotherapeutischen Einzeltherapiesitzungen, er entwickelte

eine emotionale Distanz zu seinen vergangenen Belastungen.

Während unseres Gespräches bewegten wir uns durch denweitläufigen Park, in den

BäumensangenVögel undaneinerWeggabelung flattertenSchmetterlingeüberdenBü-

schen. Bác Dũng ging auf einen Busch zu und betrachtete die Schmetterlinge. Ich stellte

mich zu ihmundwir sahen schweigend demFlatterspiel zu.Dieses Schweigen interpre-

tiere ich rückblickend als affektive Spur zu einem implizitenWissen, das die Schmetter-

linge wachriefen. Nach einer Weile sagte er, dass Schmetterlinge in Vietnam die Seele

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 213

eines Verstorbenen symbolisierten. Dann ergänzte er: »Deutsche lachen über diese Ver-

bindung« und schaute mir in die Augen. Ich fragte ihn, ob er mir die Symbolik erklären

würde, er wies auf eine Parkbank imHalbschatten, wir setzten uns und schwiegen.Wir

saßen, blickten auf die Schmetterlinge um uns und dann begann bác Dũng zu erzählen,

wie er seine Belastungen in der Vergangenheit wahrgenommen und interpretiert hatte:

Schmetterlinge symbolisierten die Seele eines Verstorbenen, der die Welt der Sterbli-

chen noch nicht verlassen habe. Es bedarf dann eines Rituals für den Verstorbenen, um

ihmbeimÜbergang zu helfen.Dann verknüpfte bácDũng die Symbolikmit seiner emp-

fundenen Unruhe am Tag. Diese begründete er mit »jagenden Albträumen, die waren

eigentlich schon immer da«.18

Seine »jagenden Träume« nannte er früher bóng đè. Er schrieb mir den Begriff in

meinNotizbuchund erklärte dann,dass bóngđèdie umherwanderndeSeele einer Person

meinte, die keines natürlichen Todes gestorben war. Diese lege sich auf eine schlafende

Person, die sich nicht aus dieser Situation befreien kann und ergreife Besitz von ihr.19

Besessenheit, erläuterte bác Dũng weiter, sei eine gängige Erklärung in Vietnam, die er

mit buddhistischen sowie daoistischenAnsätzen undAuslegungen des Ahnenkultes ver-

band. Als Katholik glaube er zwar nicht daran, aber eine andere Erklärung kannte er für

dieses Phänomennicht.Seit demKrieg, sagte bácDũng, litt er unter bóngđè.Er schrie im

Schlaf und wachte in der Nacht schweißgebadet auf – immer mit dem Gedanken »Zum

Glück war es nur ein Traum«.20

Imgewandelten räumlichenundsozialenKontext inDeutschland intensivierten sich

die Träume. Er konsultierte einen Arzt und erhielt Schlafmittel, um nachts zur Ruhe zu

18 In seinen Albträumen durchlebte er, wie er sagte, belastende Erfahrungen aus seinem Kriegsein-

satz, seiner Inhaftierung, Flucht und rezente Konflikte bei der Arbeit. So unterschiedlich die Si-

tuationen auch waren, er wurde jedes Mal in eine ausweglose Situation gedrängt, in der er unter

immensem Druck stand und aus der er sich nicht befreien konnte. Dann wachte er auf. An diesem

Tag und auch später notierte ich, dass er seine Albträume nuanciert erinnerte. Die mit den Träu-

men hervorgerufenenGefühle zeigten sich dann in seinerMimik undGestik, seinemSprechtempo

und der Stimmfarbe.

19 In einem Beitrag von Andrea Lauser (2008: 150–151) stieß ich auf das Konzept der ruhelosen bzw.

hungrigen Geister (ma đói, tà, vong), das Parallelen zu dem hier im Fokus stehenden bóng đè auf-

weist.Ma đói, so erklärt es Lauser, sind die Seelen der Verstorbenen, die nicht nach Hause finden.

In einer anderen Narration bestätigt bác Dũng das: Während er als Soldat an einer Hütte Rast

machte, beobachtete er, wie ein hungriger Geist sich im Körper einer jungen Frau äußerte. Dieses

Phänomen, sagte er, gab es häufig, da im Krieg verstorbene und nicht nach den Todesriten be-

grabene Seelen umherwanderten. Sie besänftigten den Geist, indem sie ihm zu essen gaben. Am

nächsten Morgen konnte sich die Frau an nichts mehr erinnern. An die Intensität des bóng đè, die

bác Dũng selbst erlebte, erinnerte er sich hingegen. Das signalisiert einen Unterscheid zu Lausers

Konzept.

20 In der Anthropology of Haunting wird das haunting (übersetzt: verfolgen, heimsuchen) mit regel-

mäßig wiederkehrenden quälenden Erinnerungen, Gefühlen oder Gedanken verbunden. Aus die-

sem Grund lässt sich die Heimsuchung oder Besessenheit als ein »affective state« analysieren, der

insbesondere nach traumatisierenden Ereignissen und erlebten Ungerechtigkeiten auftritt und

nach Verantwortung für diese verlangt. Menschen und Gemeinschaften werden nicht nur von ei-

ner gewaltvollenVergangenheit verfolgt, sondern auch vonÄngsten vor einer ebenso gewaltvollen

Zukunft (Good, Chiovenda & Rahimi 2022: 440; Hollan 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

kommen. In Deutschland, so erzählte er weiter, gab es kein Verständnis für seine Erklä-

rung, also versuchte er, sich mit seinen »jagenden Träumen« zu arrangieren. Wurden

die Träume wieder regelmäßiger, ging er zum Arzt, um sich etwas gegen die »Schlaf-

störungen« verschreiben zu lassen, aber weg war der bóng đè dadurch nicht. Seit einigen

Jahren erlebte er die Träumewieder intensiver, belastender und vor allem regelmäßiger,

fast jedeNacht.Mittlerweile hatte sich auchdieQualität derTräumeverändert:Während

er früher Situationen aus seiner Vergangenheit in Vietnamnacherlebte, vermischten sie

sich nunmit Situationen aus seiner jetzigen Lebenswelt; alles war viel näher und inten-

siver.

Diese Situation war für mich in vielerlei Hinsicht aufschlussreich, ummehrere Mo-

tive seines Schweigens zu begreifen. Bác Dũng erläuterte mir an diesem Tag sein bisher

angewandtes und soziokulturell kodiertes Erklärungsmuster für sein emotionales Un-

behagen, ausgelöst über die Assoziationmit den umherflatternden Schmetterlingen im

Park. Den Schmetterling assoziierte er mit den »jagenden Träumen«. Er deutete dieses

Phänomen also nach dem Erklärungsmuster, mit dem er im ruralen Vietnam soziali-

siert wurde. Seine Albträume erklärte er auchmit denWirren des Krieges und derNach-

kriegszeit, unter denen einGroßteil der vietnamesischenBevölkerung litt.Er assoziierte

seine »jagenden Träume« mit soziokulturell geprägten Interpretationen und Imagina-

tionen. Aber die Besessenheit von demGeist einer unnatürlich verstorbenen Person galt

in Vietnam als Stigma: Das Beschweigen seiner »jagenden Träume« schützte also seine

Integrität und seinen sozialen Status. In dieser Hinsicht barg seine Aussage »Wenn du

nicht vergessen kannst, kannst du nicht weiterleben« eine räumlich-temporale und eine

sozial-relationale Zerrissenheit.

Seine gewählte Umgangsform entsprach einer impliziten Aushandlung eines erwar-

teten Konflikts, denn seine Assoziation und soziokulturell geprägte Erklärung des bóng

đè, so seineBefürchtung,könnteMissverständnisse,StigmataoderGespött provozieren.

Das hinter den Schlafbeschwerden liegende Phänomen des bóng đè bliebmehr als 30 Jah-

re unbenannt, somit auch die Komponente der gewaltsamen Umstände des Todes jener

umherwandernden Seele, die nach seinem Verständnis Besitz von ihm ergriffen hatte.

Das Beschweigen des bóng đè lenkte den Fokus weg von den damit verbundenen

Verlusterfahrungen, der erlebtenGewalt undUngerechtigkeit, fehlenden Anerkennung,

Anspannung und Bedauern. Erst im sprach- und kultursensiblen psychotherapeuti-

schen Behandlungsverlauf Jahrzehnte später kristallisierte sich diese gefühlte, aber bis

dahin unbenannte Dimension der »Schlafbeschwerden« als unbehandelte posttrauma-

tische Belastungsstörung heraus. Diese erweiterte die Erstdiagnose einer depressiven

Episode und ermöglichte die Reflexion und Differenzierung seiner Albträume als psy-

chologisches Phänomen. Diese Neu-Perspektivierung seiner »jagenden Träume«, so re-

flektierte er zwei Jahre nach der Situationmit den Schmetterlingen, habe ihm geholfen,

den Druck von dem Gedanken zu nehmen, warum er unter Albträumen leide. Dadurch

schuf er sich einen Handlungsspielraum und suchte nach neuen Verhaltensmustern

und Umgangsformen. Auf diesemWeg erwies sich der Austausch der Gruppenteilneh-

mer:innen als hilfreiche Unterstützung und er begann, sich für Belastungspotenziale,

aber auch Ressourcen zu sensibilisieren. Der Fakt, dass er sich Kontexte erarbeitete, in

denen er seine Krise verbalisierte und seine gefühlten Intensitäten differenzierte, zeugt

von der diskursiven Erweiterung seines Emotionsrepertoires.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 215

Ich gehe nun auf die zweite, verkörperte Dimension ein, um eine weitere Besonder-

heit des Schweigens zu entfalten. Bác Dũngs (63 J.) Anspruch, vergessen zuwollen, spie-

gelte sich in seinem Denken, Handeln und Fühlen und verwies neben der normativen

Dimension auf dieWirkmächtigkeit derErinnerung selbst.An einemwarmenFrühsom-

mertag Anfang Juni 2016 besuchtenwir das Sowjetische Ehrenmal imTreptower Park im

Osten Berlins. Eswarwarm, sonnig und ruhig, dawir amVormittag spazierten.Das So-

wjetische Ehrenmal am Tiergarten kannte bác Dũng; von diesem Ort in Treptow hatte

er noch nicht gehört, aber er war neugierig, das auf einem sowjetischen Soldatenfried-

hof errichteteDenkmal zubesichtigen.21Die symmetrischmonumentaleArchitektur er-

staunte ihn. Als wir auf den Hügel mit der Krypta zugingen, blieben wir stehen und un-

terhielten uns über die dargestellten Szenen auf den Sarkophagen. Er fragte nach dem

geschichtlichenHintergrund desOrtes, den ich gestütztmit Bildmaterial referierte. Bác

Dũng verglich den Stil der Anlage mit sozialistischen Denkmälern in Vietnam, die nach

1975 erbaut wurden; der Ort regte seine Gedanken an.

NacheinigerZeit verließenwirdieAnlageundkamenaneinenkleinenSee.BácDũng

schlug vor, sich auf die Steine am Ufer unter die Äste einer Trauerweide zu setzen. Wir

saßen einenMoment still nebeneinander, blickten auf dasWasser. Dann begann er, mir

detailliert aus seiner Militärzeit zu erzählen, wie er ausgebildet, wo er eingesetzt wur-

de und wie sich sein Einsatz mit dem Fortschreiten des Krieges veränderte. Der Besuch

des Denkmals weckte verkörperte und verortete Erinnerungen. Er saß in einer locke-

ren Haltung, den Arm auf ein Knie abgestützt am Ufer und drehte einen Stein in seiner

Hand, den er am Ufer aufgegriffen hatte. Seine Stimme war ruhig und tief, während er

von seiner Militärzeit erzählte. Ich saß neben ihm und folgte ihm gedanklich auf den

beschriebenen Spuren durch den Dschungel.

Als wir später eine Allee mit hochgewachsenen Platanen entlang durch ein kleines

Waldstück spazierten, erklärte ermir, dass er gelernt hatte, sich imDschungel ohne Ge-

räusche zu bewegen. Dann zeigte er mit der Hand auf einzelne Sonnenstrahlen, die ein

Muster auf den voruns liegendenWegzeichneten.Er streckte sichdannnachoben,zeig-

temit der Hand in die Baumkronen und sagte, dass er sich damals am Sonnenstand ori-

entierte.Das Spiel aus Licht und Schatten erinnerte ihn an vergessene Kenntnisse; er er-

klärte, mit welchen Codes seine Einheit sich durch unbekanntes Terrain navigierte und

ging während seiner Narration die erinnerte Schrittfolge vor, drei Schritte vor und zwei

nach links.

21 Seine Neugier erklärte er einerseits über seine eigene Militärbiografie. Andererseits reagierte er

in Abhängigkeit zu seiner Befindlichkeit auf Spaziergänge im ehemaligen Ostteil der Stadt ent-

weder mit Neugier, da es sich »bisher nicht ergeben« habe, dass er dorthin ging. Oder er reagierte

mit Misstrauen, den Osten Berlins habe er »gemieden, um keine Kommunisten« zu treffen. Seine

emotionale Situativität beeinflusste, welche Erinnerungen er teilte undwie er diese perspektivier-

te.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Abb. 7: Licht, Schatten und verkörperte Erinnerung

EW, 2016

Die sinnlichenEindrückewiederBlickaufLichtundSchattenstärktenbácDũngsEr-

zählfluss und erinnerten ihn an verkörperte Kompetenzen, z.B.wie er sich amStand der

Sonne mit Marschgepäck durch den Dschungel bewegte, ohne Spuren zu hinterlassen.

Dannerstarb sein Lächeln, er hielt inne, seufzte und sagte,dass er heute Schwierigkeiten

habe, sich daran zu erinnern, wo er sein Auto geparkt habe.

Diese Situation ließ mich die gefühlten Intensitäten seiner verkörperten und im

Grün verorteten Erinnerung begreifen: Seine kohärente, detailreiche Erinnerung an die

Kompetenzen, die ihm als Soldat sein Überleben sicherten – und vielfältige Referenz-

punkte für spätere Gespräche boten – erinnerte ihn an Ressourcen, die ihm über einen

langen Zeitraum kognitiv nicht zugänglich waren, auch waren diese in seinem Alltag

nicht anwendbar. Er sagte an diesem Tag mehrmals erstaunt wirkend, »das hatte ich

schon vergessen«. Aber genau diese Erinnerungen kontrastierten bác Dũngs aktuelle

Konzentrationsschwäche undmarkierten eineDifferenz seiner gegenwärtigen zu seiner

früheren Selbstwahrnehmung. Ich notierte, dass der benannte Unterschied mit einer

Veränderung seiner Körperhaltung einherging: Bestärkende Erinnerungen veräußerte

er mit aktiven und agilen Bewegungen und einer offenen Mimik, während er eine ver-

langsamte oder angespannte Körperhaltung einnahm und innehielt, wenn er auf seine

Konzentrationsschwäche verwies. Er interpretierte diese als persönliche Schwäche,weil

er sich daraus nicht von allein befreien konnte; er verkörperte den Kontrast zwischen

einem von sich gewünschten und dem gezeigten Verhalten.

Den Zugang zu bác Dũngs sozialem Gedächtnis verkomplizierten zwei Aspekte, die

auf die Zerrissenheit in Relationen zurückführen: Erstens mied er Gespräche über die

Vergangenheit, um sich und andere zu schützen. Zweitens sei an dieser Stelle auf bác

Dũngs verhinderten Zugang zumkollektivenGedächtnis hingewiesen, denn zu den Per-

sonen,mitdenener sichhätte austauschenwollen,Kameradenaus seinerMilitäreinheit,

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 217

hatte er keinen Kontakt mehr.22 Allein gelang es ihm nicht, sich an bestärkende Situa-

tionen dieser Zeit zu erinnern, denn »unser Gedächtnis [verkümmert] mangels äußerer

Stützen« (Ricœur 2000: 188).

Nachdem wir von diesem Go-Along zurückkehrten, sagte er, dass sein Kopf sich

leichter anfühle; das Erinnern und Erzählen taten ihm gut. Die emotionale Qualität bác

Dũngs geteilter Erinnerungen ließ Rückschlüsse auf seine situative Verfasstheit zu, was

Svašek (2010) mit der wechselseitigen Durchdringung von Erinnerungen, Emotionen

und Imaginationen erklärt. Sprachen wir an verschiedenen Tagen über eine wieder-

kehrende Thematik, nuancierte er diese je nach körperlicher Verfasstheit, Stimmung,

äußeren Einflüssen und auch besuchten Orten unterschiedlich. Seine Erinnerungsper-

spektive generierte sich situativ und relational. Mir zeigte diese Feststellung, dass das

Aufsuchen vonOrten,die er alswohltuend eingeordnet hatte, einerVerstimmung entge-

genwirken konnte,da er sich dort leichter an eigeneRessourcen erinnerte.Während sein

Blick im Park verschlungenenWegen oder Baumgruppen folgte, lösten Straßenschluch-

ten einen Tunnelblick aus, der oft gehetzte oder belastende Gedanken kanalisierte. Dies

berücksichtigen wir in der Auswahl der Orte, die wir besuchen wollten.

Bestimmte Themen, auf die wir im Gehen zu sprechen kamen, vertieften wir in

vereinbartenGesprächen, zu denen bácDũngmich zu sich nachHause einlud.Während

dieser Interaktionen, dem Sprechen über seine sonst beschwiegenen Erinnerungen,

nahm er sich den Raum, seine Erfahrungen zu kontextualisieren. Nach dem Gespräch

über seine Flucht sagte er:

Wenn ich erzähle, dann bekomme ich ein bisschen den Kopf frei. Ja, wenn ich so er-

zähle über die Vergangenheit, die Cap Anamur, mein Leben, fühle ich mich freier. […]

Ich möchte Sie heute zum Essen einladen, ich habe es schon vorbereitet. Ich wollte es

vorher nicht sagen, weil es eine Überraschung sein sollte. (September 2016)

Diese Situation binde ich ein, weil es die Bedeutung von Zeit, Zuwendung und Rezipro-

zität in der ethnografischen Forschung in vulnerablen Feldern veranschaulicht. Ich freu-

te mich sehr über die mit dem Essen ausgedrückte Wertschätzung unserer Gespräche.

Ich durfte ihn dabei begleiten, während er neue Umgangsformenmit seinen Gefühlsin-

tensitäten erprobte und die verkörperte Ebene seines Emotionsrepertoires erweiterte.

Dabei realisierte ich, wie wichtig die Einbettung entorteter Erinnerungen im Kontext

forcierterMigration für das alltägliche Befinden ist. Verkörperte Erinnerungen, so zeig-

te sich deutlich, werden relational angestoßen; sie lauern unter einer Trauerweide oder

imSchatten auf demWeg.NachmeinemVerständnis ist es hilfreich,wenn diesen Raum

gegeben wird, um darüber ihreWirkmächtigkeit einzudämmen.

22 Aus Gründen der Sicherheit hatten sie bei Kriegsende eine Person bestimmt, bei der die Kontakt-

fäden zusammenliefen. Der Kontakt selbst war während seiner Zeit in Vietnam zu gefährlich. Erst

mit Aufkommen des Internets gab es zaghafte Versuche, den Kontakt wiederherzustellen. Jedoch

sei die Kontaktperson seit einigen Monaten unauffindbar, so bác Dũng. N. H. C. Nguyen (2013)

thematisiert die fehlende bzw. verhinderte Anerkennung ehemaliger Soldaten der ARVN im ge-

genwärtigen Vietnam als Dimension eines politischen Schweigens. Nach A. Assmann (2016) lässt

sich dieser Umstand als repressives und komplizitäres Vergessen interpretieren. Beide Autorinnen

machen damit auf eine mit dem Schweigen verbundene Machtasymmetrie aufmerksam.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Ich komme zur dritten Situation imWilmersdorferThaipark und erläutere die prak-

tische Dimension des Emotionsrepertoires. Entlang verinnerlichter Interaktions- und

Umgangsformen entfalteten sich emotionale und affektive Dynamiken, die bác Dũng

lernte, situativ zu regulieren. Er verband das mit denWerten einer relationalen und pa-

triarchal geprägten Gesellschaftsform. Von sich als Mann und Familienvater erwartete

er Ruhe und Stärke.

In bestimmten Situationen wie während eines Go-Alongs im November 2019 (über

ein Jahr nach demEnde der Gruppentherapie) verknüpfte ich seinen Erzählstil mit einer

gewandelten Umgangsform: Er benannte zu Beginn unseres Treffens Schlafbeschwer-

den, woraufhin ich fragte, wie er sich am Tage beschäftige. Er sagte, er lese viel und er-

zählte mir dann die Geschichte eines Offiziers der ARVN.Während er sprach, wechselte

sein Erzählstil von der Perspektive eines Erzählenden in die eines Erlebenden, wenn er

von intensiven Kriegsgefechten sprach. Die Blickwinkel verschmolzen in seiner Narra-

tion und er wurde dann in einenHinterhalt gedrängt undwar den Angriffen ausgesetzt,

während er an anderer Stelle sagte, wie der Offizier herausfand, warum die Versorgung

mit Lebensmitteln stockte. Seine Aufmerksamkeitwerde von solchenGeschichten ange-

zogen, erklärte er. Es falle ihm schwer, sich davon zu lösen, obwohl ihn das Lesen solcher

Berichte traurigmache und er sich dannwieder fragte,warum alles so kommenmusste.

Er sprach von einer Bürde, mit seinen Erinnerungen weiterzuleben. Dann hielt er inne

und sagte:

Ich konnte Ihnen die Geschichte ohne Unterbrechungen erzählen und es tut mir nicht

weh. Aber wenn ich sie auf meiner Muttersprache höre, lese oder darüber nachdenke,

dann zerreißt es mich und ich muss weinen. Und dann steigt wieder mein Hass auf

die Kommunisten, weil die waren wie Terroristen. (November 2019)

Bác Dũng gelang es in diesemMoment, seine gefühlten Intensitäten zu reflektieren. Ei-

ne Distanzierung zu seiner benannten Belastung erfolgte über das Code-Switching vom

Vietnamesischen ins Deutsche. Er stellte dar, dass das Hören einer Kriegsgeschichte auf

seiner Muttersprache Hass undWut in ihm evozierte; er fühlte die gelesenen Geschich-

ten, was ihn zwischen Zeit und Raum zerriss. Seine empfundene und erinnerte Trau-

er mündete dann in der generalisierenden Aussage, die »Kommunisten« zu hassen. Auf

Deutsch, der Sprache, die er im Erwachsenalter lernte, waren die Inhalte ferner.

Diese Feststellung zeigte ihm also das Code-Switching als Handlungsmuster auf,

um ihn belastende Themen anzusprechen, sich im Moment des Sprechens aber nicht

von diesen Inhalten mitreißen zu lassen. Gleichwohl erinnerte er sich daran, dass ihn

sein deutscher Hausarzt vor einigen Jahren in die sprach- und kultursensible Ambulanz

überwies, weil es ihm damals nicht gelang, seine intensiv gefühlten Irritationen zu arti-

kulieren.Damals fehlten ihm vorWut dieWorte. Der Sprachwechsel von Vietnamesisch

zu Deutsch bot also einerseits eine Distanzierungsebene, andererseits auch die Gefahr

einer Sprachlosigkeit, wenn er von heftigen Affekten übermannt wurde. Aber, und das

ist ein weiteres Ergebnis, sich dieser Optionen bewusst zu werden, erweiterte seinen

Handlungsspielraum im Umgang mit gefühlten Intensitäten, weil sie einen klaren Un-

terschied zwischen seiner körperlichenBefindlichkeit, seinenTätigkeiten,Gefühlenund

derUmgebung aufzeigten.Diese Reflexionen formten einenwiederkehrendenBestand-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 219

teil unserer Gespräche in Bewegungen, die wir mit Übungen aus dem therapeutischen

Kontext verknüpften. Somit ließ sich dieser Aushandlungsmoment des Schweigens als

praktischeErweiterungdesEmotionsrepertoires undBestärkung vonMehrfachzugehö-

rigkeiten deuten.

Mit dem Sprechen über das Schweigen zeigte ich, wie bác Dũng seinen Umgang

mit gefühlten Intensitäten entlang diskursiver, verkörperter und praktischer Aspekte

reflektierte und relationierte. Die Analyse enthüllt, warum er seine Vergangenheit ver-

drängt hatte und wie sich Momente des Schweigens mit Momenten der Zerrissenheit

und Sprachlosigkeit vermischten.

6.1.2.3 Schweigen als Scharnier

Nachdem ich in einem ersten Schritt bác Dũngs Perspektive auf das Krisenerleben dar-

gestellt unddieses imzweiten Schritt über das reflektierendeSprechenüber das Schwei-

gen in seinem Emotionsrepertoire kontextualisiert habe, möchte ich in einem dritten

Schritt auf die relationale Affizierung des Schweigens als Ausdruck zerrissener Zugehö-

rigkeit eingehen. Schweigen, so argumentiere ich, agiert wie ein Scharnier.

An einem kalten, nassgrauen Tag im November 2017 fuhr ich mit bác Dũng im Auto

in Richtung Berlin-Weißensee.Wir wollten zuerst einen »Park der Sinne« besuchen und

dann umdenWeißensee spazieren.Während der Fahrt berichtete er von seiner Unruhe,

dabei hielt er das Lenkrad fest umschlossen. Er sagte, die Albträume kämenwieder häu-

figer, ihn plagten auch Kopf- und Magenschmerzen. Ich fragte ihn, wie er sich am Tag

beschäftige, ob er noch spazieren gehe.Er verneinte das, denn es sei zu kalt, er fühle sich

dann nicht wohl draußen und bleibe lieber zuhause.

Bác Dũng erzählte dann von seinen Träumen, in denen sich verschiedene Krisen-

episoden vermischten. Dann hielt er inne, wir standen gerade an einer roten Ampel, er

atmete hörbar aus und sagte, dass er nicht wisse, was seine Krankheit ausgelöst habe:

War es der Krieg? Die Gewalt im Umerziehungslager? Die Flucht? Oder der jahrelange

Druck bei der Arbeit? Während er die einzelnen Situationen aufzählte, schrieb ich mit

und fragte nach der Dauer der jeweiligen Belastungserfahrung. Dann summierte ich in

seinenWorten seine erlebtenKrisen auf insgesamt 17 Jahre physischer, struktureller und

psychischer Gewalt. In dieser Zeit begleitetenMisstrauen, Unsicherheit und Instabilität

seinen Alltag. In der späteren Analyse seiner Beschreibung stellte ich fest, dass er im-

mer dann, wenn er sich von äußeren Umständen oder körperlichen Belastungen ein-

geschränkt fühlte, in ein früheres Wahrnehmungs- und Reaktionsmuster verfiel. Nach

diesemMuster, so entnahm ich es,musste er sich verteidigen.

Bác Dũng regulierte seine gefühlten Intensitäten auf der Grundlage eines sozial-

relationalen Gesellschaftsverständnisses. Aber nach seiner Wahrnehmung entsprach er

dem dazugehörigen heteronormativen Rollenbild nicht. Er erwartete von sich, mit Ru-

he und Autorität aufzutreten und mit Respekt behandelt zu werden. In der sich zuspit-

zenden Situation am Arbeitsplatz wurden aber stets neue Konflikte ausgetragen, gegen

die er sich behauptete. Mit den Jahren erschöpfte ihn das, machte ihn mürbe und dann

konnte er sich nur noch schwer beruhigen. Ich gehe später erneut auf unser Gespräch

amWeißensee ein. Zuvor möchte ich mit weiteren Beispielen den Gedanken zu seinem

Werteverständnis vertiefen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Der Geisteswissenschaftlerin Probyn zufolge gründet die sozialisatorische Emotion

der Scham auf einem relationalen Interesse: »[I]t is felt in the rupture when bodies can-

not orwill notfit in theplace –when,seemingly, there is noplace tohide« (2004: 329).Das

Gefühl, nicht reinzupassen, nicht dazuzugehören, aufzufallen, belastete bác Dũng. Aus

diesemGrund hatte er sich übermehrere Jahre schrittweise aus seinem sozialen Umfeld

zurückgezogen.

Sein normatives Verständnis, wie man sich in sozialen Begegnungen richtig fühlt

und verhält, kollidiertemit seinem tatsächlichen Rückzug.Daher beobachtete bácDũng

sein Verhalten ganz genau, z.B., wenn er Besuch empfing. Nach einem solchen Besuch

von Verwandten aus Vietnam trafen wir uns.Wir waren schon eineWeile unterwegs im

Schlossgarten Charlottenburg, als er eine gefühlte Differenz formulierte. Früher führte

er Besucher:innen mit großer Freude durch die Stadt und bekräftigte so in emotionaler

und sozialer Hinsicht seinen Status als Familienoberhaupt. Aber seit er sich in ständi-

ger Unruhe und Anspannung wahrnahm, begleitete er seine Besucher:innen nur, wie er

sagte, weil das »von einem Gastgeber erwartet« wurde. Er erzählte von ihren Unterneh-

mungen wie Sightseeing und Restaurantbesuchen. Er schob hinterher, dass ihn diese

Tage sehr angestrengt hatten, weil er sich, wie er sagte, in dieser Zeit »besonders kon-

trollierenmusste« und »nicht zurückziehen konnte«. In seinerWahrnehmung wurde er

seiner normativen Verantwortung also nicht gerecht, weil er befürchtete, seine Gefühle

nicht regulieren zu können (vgl. von Poser&Willamowski 2020: 612–613).Das hätte wie-

derum direkte Auswirkungen auf den Status seiner in Berlin und in Vietnam lebenden

Familie gehabt, was er stets befürchtete.

Bezogen auf seine empfundene Zugehörigkeit lässt sich hier ein Irritationsmoment

bzw. ein Riss zu seiner sozialen Umgebung identifizieren. Indem bác Dũng entweder

schwieg oder sich zurückzog, übernahm er soziale Verantwortung, sein Verhalten si-

cherte seineHandlungsmacht. Aber seine verstärkte Aufmerksamkeit für sein Verhalten

und mögliches Fehlverhalten bewirkte, dass er seine Beziehungsfähigkeit hinterfragte.

BácDũng (65 J.) beschriebeinenKontrast,weil »früherhatte ichSpaß,war immerdabei«.

Er isolierte sich aufgrund seiner Sensibilität für die geteilten Gefühlsregeln, um sich äu-

ßeren Bewertungen zu entziehen. Dieses Verhalten ging aus dem Bewusstsein hervor,

sich kontrollieren und regulieren zu müssen, um sein Ansehen, seine Zugehörigkeit zu

sichern. Sein internalisiertes Normverständnis löste ein Schamempfinden aus, weil er

sich als nicht zugehörig empfand.Deutlich wird seine empfundene Zerrissenheit in Re-

lationen.

Seine gefühlte Nicht-Zugehörigkeit übertrug sich auf sein Denken und Handeln. Er

mied Ausflüge mit Übernachtungen aufgrund seiner wiederkehrenden Albträume. Im

Schlaf durchlebte er bedrohliche Kampfszenen mit heftigen körperlichen Reaktionen,

von denen er nicht wollte, dass das bekannt wurde. Seine Frau bat er zuhause, ihn zu

wecken, wenn sie ihn schreien hörte. Das beschämte ihn, weil er sie vor seiner Vergan-

genheit schützenwollte, aber seine Träume konnte er nicht kontrollieren. Seiner Familie

gegenüber verdeckte er seine empfundene Schwächemit einer patriarchalen Seniorität.

Dadurch baute er eine Distanz auf, wie er sagte, um seine Familienmitglieder nicht zu

belasten.Er erklärtedasmit einerVerantwortung,die seinemrelationalenGesellschafts-

verständnis entspricht:

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 221

Ich habe Angst, dass meine Kinder darunter leiden und sie sich nicht mehr konzentrie-

ren können, wenn ich sowas erzähle. Ich habe Angst, dass sie selbst schlecht träumen

oder dass sie denken, dass ich krank bin. (Juni 2016)

Bác Dũngs Schweigen drückte eine elterliche Fürsorge aus. Er übernahm eine Verant-

wortung als männliches Familienoberhaupt, indem er schwieg. Nach dem konfuzianis-

tisch-orientiertenSenioritätsprinzip regulierte er seineGefühlebzw.kontrolliertedamit

sein Gesicht innerhalb der Familie. Nach außen schützte er mit der aktiven Praxis des

Schweigens seine familiären und sozialen Beziehungen. Das sicherte nach soziokultu-

rellem und normativemVerständnis seine Zugehörigkeit (T.H.N. Pham 2014: 226–228).

Ich nahm in seiner verstärkten Aufmerksamkeit für sein Verhalten und in der Art,

wie er über seine Frau und seine Kinder sprach, eine tiefe Zuneigung wahr. Seine Inter-

pretation richtete sich auf eine unerreichte Erwartung, seine Emotionen unterdrücken

zu können. Das formte ein Differenzerleben, das sich nach Probyn über die Zeitlichkeit

von Schamerklärt: »This shame is the body saying that it cannot fit in although it desper-

ately wants to« (2004: 345). Aufgezeigt wird der Kontrast zwischen einem erwünschten

und einemgegenwärtigenZustand.Mit der empfundenen Schamwird immer aber auch

das reaktiviert, wofür die Person sich schämt. Bác Dũng zog sich zurück und schwieg,

wenn er sichunwohl fühlte,diesesVerhalten verstärkte seine gefühlte Irritationundma-

nifestierte sich als Zustand der Zerrissenheit.

Die körperliche Erinnerung daran,wie er sich fühlte,wenn er sich zurückzog, unter-

schied sich von dem Grund, warum er sich zurückzog. Er wollte seine Nächsten schüt-

zen, aber das erreichte er nur, wenn er sich zurückzog. War er allein, konzentrierte er

sich darauf, sich zu beruhigen, aber wurde dadurch unruhiger. Ein Ventil, um sich ab-

zulenken, hatte er nicht. Alles erinnerte ihn dann an negative Ereignisse, ein Geräusch,

ein Bild, ein Geruch. Erinnerte er sich daran, dass er in der Vergangenheit gerne hand-

werklichen Dingen nachgegangen war, folgte der Gedanke an den Druck bei der Arbeit.

Dasmachte ihnwütend,weil er sich daran erinnerte, undwütender,weil er seiner erleb-

ten Wut keinen Ausdruck verleihen konnte. Das verschlug ihm die Sprache, Schweigen

wurde ein Ausdruck einer Belastung.

Inder affekt- undemotionsfokussiertenGruppentherapienotierte ich,wiebácDũng

sichwährend einerÜbungder kausalenVerschachtelung seiner negativenGedankenspi-

rale und aufkeimenden Wut zuwendete. Mit der Übung »Das brennende Haus« wurde

die Frage verknüpft, wie die Teilnehmer:innen in folgender Situation handeln würden:

Sie stünden vor ihrem Haus, das gerade in Flammen aufgehen würde. Sie würden den

Brandstifter noch wegrennen sehen. Wie würden sie sich verhalten? Würden sie dem

Brandstifter hinterherrennen oder würden sie versuchen, das Feuer zu löschen? Diese

Übungwar sehr anschaulich für bácDũng,wir sprachen in unseren Spaziergängen häu-

fig darüber. Dann wiederholten wir auch Achtsamkeitsübungen, die darauf abzielten,

über die bewusste Wahrnehmung der Umgebung zurück in den Moment zu kommen

und sich von der gefühlten Intensität zu distanzieren, die die Gedankenschleifen aus-

lösten.

Im Verlauf eines Spaziergangs im Sommer 2017 durch den Schlosspark in Berlin-

Charlottenburg ermöglichtemir bácDũng einenweiteren Zugang, seine gefühlte Ambi-

valenz zu verstehen:Wir schlenderten an einerWeggabelung vorbei auf eine Brücke zu.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Dort standen zwei Ordnungswächter, die gerade zwei Parkbesucher:innen einen Ver-

weis ausstellten und sie aufforderten zu gehen.23 Wir gingen an ihnen vorbei und hör-

ten, dass es zu einer Diskussion mit schnellen, lauten Wortwechseln kam.Wir drehten

uns noch einmal um und sahen, dass die zwei Parkbesucher:innen ihre Sachen nahmen

und gingen.

EinigeMinuten später setzten wir uns auf eine Bank und bác Dũng ging auf den be-

obachtetenKonflikt ein. Er sagte, dass »Deutsche ganz andersmit Konfrontationen um-

gehen als Vietnamesen«. Er habe das auch bei zwei Kollegen beobachtet: Der eine war

faul, der andere fleißig. Sie waren Freunde, aber manchmal stritten sie lautstark mit-

einander. Nach zehn Minuten war der Streit vergessen und die beiden sprachen wieder

normal miteinander. Dieser schnelle Wechsel zwischen Streit und Frieden sei für ihn

erstaunlich, sagte bác Dũng. Er erklärte, dass dieses Verhalten – eine direkte Konfron-

tation – die Freundschaft zwischen zwei Vietnames:innen zerbrechen würde. Ein laut-

stark ausgetragener Konflikt würde eine Grenze überschreiten. Dann sagte er, er könne

seine Wut nicht herauslassen und genau das mache ihn kaputt. Er habe versucht, mit

demFuß aufzustampfen, »was die Deutschen dannmachen«, aber er konnte seinemÄr-

ger so nicht Luft machen. Dann entschuldigte er sich für den folgenden Kraftausdruck,

nannte diesen und stampfte mit dem Fuß auf. Er sagte, dass diese Geste für ihn keine

Veränderung bewirke, die Anspannung sei noch da.Diese Sequenz veranschaulicht eine

wirkmächtige affektive Anstrengung derMigration, denn bácDũng navigierte zwischen

differenten emotionalen Orientierungen. Konflikte verhandelte er also nach seinem tief

verkörperten, internalisierten Emotionsrepertoire intrapersonal; er regulierte seine ex-

tremenEmotionen,währenddie »deutscheGeste« ihn irritierte (vgl. vonPoser et al.2019:

246). Sein Versuch, seiner Wut mithilfe des bei den Kollegen beobachteten Repertoires

Ausdruck zu verleihen, scheiterte und vertiefte seine gefühlte Zerrissenheit.

Die verkörperteDimension der Emotionsregulierungwidersprach seinem verinner-

lichten Ausdruck, nach der ein öffentliches Zeigen von Emotionalität ein Tabuwar.24 Ei-

ne weitere Nuance benannte bác Dũng damit, dass der Wert der »Höflichkeit tief in der

vietnamesischen Sprache verbacken« ist. Seine Erwartungshaltungen im Umgang mit

Differenzen orientierten sich an einem indirekten Kommunikationsideal.Wenn er sich

gestresst fühlte und sich in deutscher Sprache austauschte, provozierte das Unbehagen,

23 Hintergrund hierzu war ein Fotoshooting, für das keine Genehmigung vorlag.

24 Über Unterschiede zwischen vietnamesischen und deutschen Umgangsformen sprachen wir oft,

häufig in Verbindungmit einem Essen oder Cafébesuch, etwa, wenn ich ihn fragte, ob ich ihn zum

Kaffee einladen dürfe. Er antwortete dann, dass es sich in Vietnam für einen Mann seines Alters

nicht gehörte, von einer Frau eingeladen zu werden. Diese affektiven Dissonanzen unterschied-

licher Höflichkeitsauffassungen wahrzunehmen und zu benennen, stellte die Umsetzung einer

Handlungsebene dar, die in der Gruppentherapie diskutiert wurde. Zugleich gehörte dazu, einen

flexiblen Umgang als Resultat transkultureller Emotionsrepertoires auszuprobieren. Ich erklärte,

dass ich die Geste des gegenseitigen Einladens mit Wertschätzung verband und teilte eine Anek-

dote. Bei einem früheren Cafébesuch reagierte mein Vater auf die gleiche Frage fröhlich mit dem

plattdeutschen Ausdruck »Dat Kind is van’t Warft off«. Umgangssprachlich übersetzt bedeutet es,

dass das Kind finanziell auf eigenen Beinen steht: Das Kind hat den Schutz der »Warft«, eine dem

Meer trotzende künstliche Erhöhung, auf dem das Elternhaus oder Gehöft steht, verlassen. Dar-

über musste bác Dũng schmunzeln und war einverstanden, dass ich ihn einladen durfte. Es fühlte

sich aber für ihn »komisch« an.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 223

weil er die deutsche Sprache als unhöflich empfand; er beschrieb sie als direkt, funktio-

nal und kalt. »Unter Vietnamesen ist man sehr vorsichtig, achtet darauf, was man sagt,

wer dabei ist, wie man sich ausdrückt.«

Der Sprachwechsel vom Vietnamesischen ins Deutsche oder umgekehrt half ihm si-

tuativ, sich von starken Gefühlen zu distanzieren. Das Code-Switching beförderte eine

Reflexion,weil die deutschenWörter ihn weniger affizierten,wie bei der Geschichte des

Offiziers, die ermir erzählte. Bei der Arbeit hingegen intensivierte die deutsche Sprache

Irritationen, weil sie zu direkt war. Ob der Sprachwechsel also hilfreich war, war abhän-

gig vom Kontext und unterlag seiner psychischen Verfasst- und Situiertheit. Das zeigt

Handlungsspielräume auf.

Ich kommezurück auf die Situation amWeißensee imNovember 2017,umdie Situa-

tion wirkmächtiger Umgangsformen mit emotionalen Erfahrungen zu vertiefen. Nach

einem zweistündigen Spaziergang setzten wir uns und tranken eine Tasse Kaffee. Ich

erkundigtemich,wie er sich imVergleich zumBeginn unseres Treffens fühlte. Seine an-

fängliche Anspannung hatte sich gelöst. Mit einer Geste zu seinem Kopf kam er zurück

auf seinegegenwärtigeBelastungserfahrungund teilte seinGefühl,mit seinerKrankheit

für etwas bestraft zu werden:

Wenn ich Tabletten nehme, ja, dann fühle ich mich besser. Aber die Krankheit kommt

immer wieder. Wenn man Kopfschmerzen hat oder vielleicht eine Erkältung, hat man

das ein paar Wochen. Aber diese Krankheit, die dauert lange, kommt immer zurück.

Und wenn die zurückkommt, suche ich Ruhe, dann fühle ich mich gut. Hauptsache,

ich habe Ruhe. Aber wenn ich nur irgendwas höre, dann kommt die Krankheit wieder,

dann ich will zurückschlagen. Trả thù, wissen Sie, was das heißt? Trả thù heißt Rache,

das ist ein Teil der asiatischen Mentalität. In Vietnam gibt es viel Aberglauben. Ra-

che überträgt sich auf die Kinder oder Eltern. Wenn ein Mann einem anderen eine

Ohrfeige gibt, dann gibt es einen Konflikt. Wenn aber eine dritte Person den Vorfall

beobachtet, dann wird Rache gefordert. Die Gedanken, die eine schwere Beleidigung

auslösen, heißen nhục. Das Gefühl kann man nicht vergessen, nicht akzeptieren im

Herz. Es ist nicht wiedergutzumachen. Es wird abgewartet, um die Chance der Rache

zu ergreifen. (November 2017)

BácDũngs Erklärung für seine gefühlte Unruhe hatte einen relationalenUrsprung: Aus-

gelöst wurde diese durch eine erfahrene öffentliche Beleidigung. Das bedeutete einen

Gesichstverlust, der sich möglicherweise auf seine Familie ausweiten würde. Aus die-

sem Grund reagierte er mit einem aktiven Schweigen, um dieser Übertragung Einhalt

zu gebieten. Nhục übersetzte bác Dũng mit seinem Smartphone als »seelische Schmer-

zen« (imGoogle-Translator lese ich dasWort »Demütigung«), von denenman sich nicht

befreien kann: »Sie sind immer im Kopf, irgendwann werden die Gedanken wach und

fordern eine Reaktion.« Die zugrundeliegende Scham verdeckte er mit Rachegedanken:

Indem er trả thù fühlte, versuchte er, nhục zu vermeiden.

Mit den zuvor niedergeschriebenen, aus insgesamt 17 Jahren resultierenden Belas-

tungserfahrungen ergab sich für mich folgende Erläuterung: Bác Dũng erlebte physi-

sche wie psychische Gewalt, wurde nach der Errichtung des sozialistischen Staates als

potenzieller Störfaktor der vietnamesischen Gesellschaftsordnung strukturell gedemü-

tigt und stigmatisiert – ein Zustand, der sich nur durch seine Flucht beenden ließ. Der

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

über Jahre steigende Druck bei der Arbeit brannte ihn aus, sodass er sich nichtmehr da-

von abgrenzen konnte. Er erlebte Affekte, die er nicht in Worte zu fassen wusste. Das

rief eine Überlebensreaktion wach, die er indirekt erklärte: »Wenn Vietnamesen ande-

ren gegenüber Fehler machen oder umgekehrt, dann werden sie es nie vergessen. Das

liegt schon im Blut, die können nicht vergessen.«

Die vietnamesischenEmotionsbegriffe trả thùundnhục offenbareneinkomplexes so-

zial-relationales Phänomen, das sich in der Praxis des Schweigens entfaltet. Er deutete

seine Krankheit als unerfüllte Rachegedanken, sein Schweigen erlebte er als angespann-

tes Warten. Diese räumlich-temporale Dimension des Schweigens wurde von einer so-

zial-relationalen Dimension verzerrt. Ihm war bewusst, dass seine individuell gefühlte

Rache sich auf Familienmitglieder übertragen könnte, wenn diese ihrerseits versuchen

würden, das soziale Ansehen der Familie (thê ̉diẹn̂) wiederherzustellen. Bác Dũngs Suche

nachRuheunddieHoffnung, seineKrankheit zu bewältigen,markierten zudemeine so-

zionormative Genderdimension, da er es als Familienvorsteher von sich erwartete, seine

Familie von seinem Racheempfinden und der dahinterliegenden Scham fernzuhalten.

Bloß regulierte Schweigen nicht seine Emotionen. Seine Zwangsgedanken erschreckten

und beschämten ihn zugleich, erinnerten ihn an das, wofür er sich schämte, und inten-

sivierten seine unterdrückten Emotionen. Das Aushalten eines »unauflösbaren inneren

Konflikts« entsprang bác DũngsWunsch, der »Baum der Familie« zu sein und bewirkte

zugleich die Erkenntnis, diese Situation allein bewältigen zu müssen, um das Ansehen

seiner Familie zu schützen.Die gefühlteZerrissenheit inRelationen,mit denSinnenund

in Raum und Zeit forderte ihn heraus.

Die beschriebene Situationmarkiert einen Schlüsselmoment, da bác Dũng erklärte,

was ich als kontinuiertes, aber relational nicht mehr passendes Emotionsrepertoire ver-

stehe: Weil die erlebte Diskriminierung am Arbeitsplatz öffentlich war, erlebte er nhục.

Hier ist der erste Konflikt zu sehen, der auf der relationalen Dimension des Emotions-

repertoires angesiedelt ist. Der zweite Konflikt ergab sich auf der verkörperten Dimen-

sion des Emotionsrepertoires im Umgang mit Scham und Wut; er zog sich zurück und

blieb nach außen ruhig, während seine Gedanken sich auf die Möglichkeit einer Rache

fixierten. Diese gedankliche Zuflucht beförderte einen dritten Konflikt auf der diskur-

siven Dimension, da sein emotionaler Widerstand seinen Erwartungen an sich als Fa-

milienvater und Christ widersprach. Seine dauerhaft angewendete Bewältigungsstrate-

gie »Schweigen und Vergessen, weil es sonst nicht weitergeht« zerriss seine emotionale

Orientierung, weil er aufgrund seiner Rachegedanken »nie vergessen« konnte. Über die

Jahre verfestigte seine Bewältigungsstrategie sich zu einer emotionalen Verhärtung, das

Schweigen wurde affektiv, beförderte Unruhe und Selbstzweifel.

Wir machten uns auf den Rückweg, als die Dunkelheit einbrach. Im Auto reflektier-

te er, dass das »Schweigen mir nicht gutgetan hat. Ich weiß erst seit der Therapie, dass

mein Problem nicht einfach Stress ist. Es ist eine Krankheit«. Diese Erkenntnis seiner-

seitswies auf einenverändertenUmgangmitdemSchweigenhin.Zwarwar es ihmwich-

tig,auchweiterhin seineFamilie vor seinenBelastungenzuschützen,aberderAustausch

in der Gruppentherapie half ihm, den inneren Druck abzubauen. Er sagte: »Es tut nicht

gut zu schweigen. Deswegen finde ich die Gruppe gut, wir sprechen miteinander. Wir

sind krank, aber wir lernen,wiemanmit dieser Krankheit umgeht.« Aus seiner Aussage

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 225

sprechen eine erweiterte Handlungsmacht sowie ein flexibler Umgangmit demSchwei-

gen.

Mit der Betrachtung des affektiven Lebensverlaufs von bác Dũng und der Scharnier-

funktion des Schweigens zeigte ich, wie überlappende Krisenerfahrungen vergangene

Denk- und Handlungsmuster wachriefen und konfliktive emotionale Orientierungen

beförderten. In diesem affektiven Lebensverlauf differenzierte ich das Schweigen in

seine unterschiedlichen Funktionen des Schutzes, der Emotionsregulierung, als sozio-

kultureller Habitus, als Ausdruck einer affizierten Scham und als Ausdruck gefühlter

Nicht-/Zugehörigkeiten. Das veranschaulicht die Komplexität und Flexibilität dieser

stillen Praxis. Ich beobachtete im Laufe unserer mehrjährigen Begegnungen, dass seine

Wut im Kontext der Arbeit nachließ. Was blieb, waren die Albträume, die ihn zurück

in den Krieg zerrten. Aber er bemerkte, dass die Intensität und Regelmäßigkeit der

Träume mit seiner gegenwärtigen Verfassung zusammenhingen. Entlang seines grup-

pentherapeutisch erarbeiteten Umgangs mit seiner Unruhe eröffnete er sich Räume,

diese zu verbalisieren, um den »Kopf frei« zu bekommen. Abschließend zu unserer

Gesprächsreihe in Bewegung benannte er die Veränderung durch die Therapie damit,

dass er wieder Kontakt zu Freunden haben könne. Dazu gehörte auch, dass er sich nach

einer langen Zeit wieder auf einen Urlaub einließ; eine Erfahrung, die ihn in seiner

Handlungsmacht bestärkte. Seine wiederaufgenommene physischeMobilität assoziier-

te ich mit einer emotionalen Flexibilität. Er blieb aber weiter vorsichtig, aus Angst, sich

nicht kontrollieren zu können. Ich selbst beobachtete, dass er sich wieder von seinem

sozialen Umfeld einbinden ließ; er kontextualisierte seine zerrissene Zugehörigkeit.

6.2 Affektiver Lebensverlauf 2: Der stille Körper

Mitte der 1980er Jahre kam cô Tuyết mit 17 Jahren über eine Familienzusammenführung

als Kontingentgeflüchtete nachBerlin. Sie ist heute berufstätig, ledig und aktiv in unter-

schiedliche lokale BerlinerNetzwerke und transnationale vietnamesische Gemeinschaf-

ten eingebunden.Kennengelernt habe ich côTuyết im Januar 2016 in der psychiatrischen

Hochschulambulanz für vietnamesischeMigrant:innen,damalswar sie 49 Jahre alt.25 Im

Oktober 2018 sagte sie: »Mein Körper hat nie gelernt, eine Verbindung zur Umwelt auf-

zubauen, sondern hat gelernt, sich von der Umwelt abzugrenzen. Der Körper war still.«

25 Ich stellte ihr nie die Frage, warum sie ledig war, weil ich bei folgender affizierender Situation zu-

gegen war: Für eine sogenannte Fallvorstellung (12.2016) am Institut für Psychiatrie und Psycho-

therapie der Charité willigte cô Tuyết ein, an einem Patient:innen-Interview teilzunehmen. Dort

stellten zwei männliche weiße Psychiater ihr diese Frage, um einem Zusammenhang einer psy-

chischen Belastung zu ihrem Beziehungsstatus nachzugehen. Sie antwortete auf die Frage, ob sie

sich heute »wieder so entscheiden« würde, dass sie keine Wahl hatte, dabei stiegen ihr Tränen in

die Augen. Die emotionalen Dimensionen ihrer Antwort stelle ich in diesem Kapitel dar. Im Nach-

gespräch mit meinen Kolleg:innen wertete ich die Frage als Reduktion eines heteronormativen

Verständnisses, die den biografischen Hintergrund nicht berücksichtigte. In unseren Gesprächen

konzentrierte ich mich darauf, diesen biografischen Hintergrund zu ergründen, der Entscheidun-

gen und Möglichkeiten eröffnete und verschloss. Schweigen, das ist meine Überzeugung, muss

auch ausgehalten werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Nachfolgend beleuchte ich cô TuyếtsWahrnehmung des Schweigens imZusammen-

hangmit ihrer emotionalenOrientierung,Affekten sowie zeitlicher und räumlicher Vul-

nerabilität.Das emotionale Erlebenmeiner Gesprächspartnerin teile ich zunächst chro-

nologisch auf (6.2.1), um dann eine tief verleiblichte Dimension des Schweigens phäno-

menologisch zu entfalten (6.2.2). Ihre Biografie steht exemplarisch für eine Generati-

on, die laut ihrer Aussage »stark unter den Auswirkungen des Krieges litt«. Schweigen

in Relationen,mit den Sinnen und in Raum und Zeit, so werde ich zeigen, bestärkte ih-

re empfundenenZugehörigkeiten in unterschiedlichen im-/mobilen Lebensphasen, for-

derte sie heraus oder zerriss sie.

6.2.1 Leben und Schweigen in Krisen

Wie cô Tuyết rückblickend bemerkte, wusste sie bei unserem Kennenlernen nichts mit

mir anzufangen und befürchtete, ich wäre eine weitere Person, der sie ihr Leid erzählen

müsste. Entsprechend wählte ich einen sensiblen Zugang, um ihre gefühlte Vulnerabi-

lität nicht durch meine Anwesenheit zu vergrößern. Nach ihrem Einverständnis beglei-

tete ich sie in ihrem psychotherapeutischen Prozess während ihrer Einzel- und Grup-

pentherapiesitzungen über eine silent participation (Heyken et al. 2019: 251). Nach einer

Operation im Jahr vor unserem Kennenlernen litt sie an einer chronischen Schmerzbe-

lastung,diagnostiziertwurde aucheine schweredepressiveStörung.ZumZeitpunktun-

seres Kennenlernens war sie arbeitsunfähig.

Cô Tuyếts Gedanken kreisten um ihre Schmerzen, sie bestimmten ihren Alltag. Ich

beobachtete, dass ihr oft ton- und regungslos Tränen über die Wangen liefen, während

sie im Gespräch mit ihrer behandelnden Psychotherapeutin war. Sie saß aufrecht auf

der vorderenHälfte des Stuhls,mit eingesunkenen Schultern, dieHandtasche auf ihrem

Schoßhaltend,die Füßeparallel zueinander. IhreStimmewar leise undkraftlos,manch-

mal nahm ich daher erst an der Bewegung ihres Mundes wahr, dass sie sprach. Sie lief

mit kleinen, zaghaften Schritten.Der Schmerz dominierte sie und es fiel ihr schwer, sich

zu konzentrieren. In der Gruppentherapie schlief sie bei Entspannungsübungen oft vor

Erschöpfung ein. Die Qualität und Intensität unseres Kontaktes veränderte sich rapide,

als sie mich umUnterstützung bei einer Antragstellung bat undmir sagte, sie sei »in ei-

ner Sackgasse«. Bisher erledigte sie die Dinge immer allein und unabhängig; sie wollte

lange keine Hilfe annehmen, aber sie kontaktiertemich auf den Vorschlag ihrer Psycho-

therapeutin hin. Einige Tage später zeigte cô Tuyết mir ihre Arztbriefe der vergangenen

Jahre.Dort stand,dass sie innerhalb der letzten Jahremehrfach notoperiert wordenwar.

Sie sagte, dass sie die Schmerzen so lange ausgehalten habe, bis es nicht mehr ging.

In dieser Fallstudie gehe ich den Auswirkungen dieser Diskrepanz nach, die sich aus

ihrem Anspruch ergaben, die Dinge allein zu erledigen und der Tatsache, dass sie ih-

re körperlichen Schmerzen starr vor Angst ertrug, bis sie zusammenbrach. Um Ansatz-

punkte für diese ambivalenteHaltung zu gewinnen,beschreibe ich den lebensweltlichen

und sozialen Kontext, in dem cô Tuyết sozialisiert wurde (6.2.1.1), wie dieser sich ver-

änderte und auf ihr Gefühl des In-der-Welt-Seins einwirkte (6.2.1.2). Abschließend be-

trachte ich, wie sich diese Veränderung auf Praxen des Sich-zugehörig-Fühlens (6.2.1.3)

übertrug.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 227

6.2.1.1 Die kindliche Wahrnehmung von Gefahr

In vielen Gesprächen in Bewegung, beim gemeinsamen Essen und Zubereiten von Spei-

sen entwickelte ich eine Sensibilität dafür, wie cô Tuyết dachte, fühlte und handelte.

Das eröffnete ein genderspezifisches Verständnis auf ihr Schweigen. Sie kamMitte der

1960er Jahre in einem kleinen Dorf westlich von Saigon zur Welt und wuchs in einem

festen Dorfzusammenhalt auf. Sie verbrachte ihre Kindheit und Jugend mit ihren Ge-

schwistern, ihrerMutter und ihrerGroßmutter auf einer Plantage imMekong-Delta und

wurde nach buddhistisch-konfuzianistischen Traditionen und Werten erzogen. Ihren

Großvater kannte cô Tuyết von Fotos; vor der Teilung Vietnams wurde er von französi-

schen Kolonialtruppen erschossen. Zu ihrer Familie väterlicherseits bestand enger Kon-

takt, diese wohnte traditionell virilokal mit mehreren Generationen unter einem Dach;

einOnkel lebtemit seiner Familie inSaigon.An ihrenVater erinnerte côTuyết sich kaum,

er starb im Krieg. Gesprochen wurde darüber nicht, wie sie sagte. Die Besonderheit ih-

res Aufwachsens bestand also darin, dass in ihrem Haushalt untypisch zum konfuzia-

nistisch geprägten Familienideal keine Männer lebten. Einmal zeigte cô Tuyết mir ein

Foto von sich als kleines Mädchen von drei, vier Jahren, sie hielt die Hand ihrer Mutter

fest. Beide trugenWeiß, die Farbe der Trauer, und standen am Sarg ihres Vaters.

Bei der Analyse stellte ich retrospektiv fest, dass sich ihre Erinnerungen in Extremen

darstellten. Ich führte dies auf eine kindlicheWahrnehmungdesKrieges zurück: Dawa-

ren die sorglosen Erinnerungen an sich als kletterndes »Kind der Bäume«, das »von der

Hand in denMund lebte«. Tagsüber sog sie den Duft der unterschiedlichen Früchte wie

ein Lebenselixier ein und lernte in den Flussarmen des Mekong-Deltas schwimmen –

eine Ausnahme für ein Mädchen, wie sie mir versicherte. Während wir spazierten, af-

fizierten Objekte oder Pflanzen Erinnerungen an ihre Kindheit. Etwa als wir am May-

bachufer in Kreuzberg an einem Marktstand mit getrockneten Palmblättern vorbeika-

men,wie jene,mit denen sie als Kind gespielt hatte.Oder auchwennwir imLotussitz im

Freien saßen und gesüßten Ingwertee tranken. Diese gemeinsamen Bewegungen zeig-

ten mir, wie zentral die Sinneswahrnehmungen ihre emotionale Orientierung leiteten,

wie es auch schon vorher bei bác Dũng ersichtlich wurde.

Das andere Extrem betraf die Erinnerungen an Kriegsszenarien, die sich über das

wiederholte Erleben affektiver Intensitäten körperlich einschrieben. Sie erzählte, dass

dasWohnhausdamals vonBambusdickicht umgebenwar,daneben lagenObstplantagen

und weite Reisfelder. Jeden Abend stand sie mit ihrer Familie vor dem Hausaltar, wäh-

rend ihreGroßmutter die Schutzgeister desHausesmit Räucherstäbchen anrief undmit

Opfergaben für ihren Schutz betete. Sie schrieb mir den Begriff bàn trời für den Hausal-

tar in mein Notizbuch und übersetzte es mit dem Wort »Gott-Himmel-Tisch« (s. Abb.

2). Jeden Abend hatte sie Angst vor diesem Ritual, weil der Hausaltar draußen vor dem

Haus stand, umhüllt von der Dunkelheit. Cô Tuyết verinnerlichte Dunkelheit als Gefahr,

denn nachts fielen häufig Bomben. Helikopter machten ihr Angst, denn diese bedeute-

ten,dass es irgendwoTote gab.DerDschungelwar tabu,dort versteckten sich dieUnter-

grundkämpfer der NLF. Ihre Beziehung zu dem Ort, an dem sie zu Hause war, war also

von Ambivalenzen durchzogen. Zu Beginn unserer Gespräche sagte sie mir, dass sie oft

als älteste Tochter wahrgenommen wurde, weil sie so ernst wirkte.

Zu ihrer Großmutter pflegte sie eine enge Bindung; sie begleitete sie gerne zum

Markt und hörte ihr aufmerksam zu, wenn diese ihren Enkel:innen vom früheren Dorf-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

leben erzählte. Da sie in einer sehr fruchtbaren Gegend Vietnams lebten, die auch die

»Reiskammer des Südens« genannt wurde, genügte eine Ernte, um den Rest des Jahres

von dem Erlös leben zu können; die freie Zeit verbrachten sie damals mit Spielen und

gemeinschaftlichen Aktivitäten. Seit dem Unabhängigkeitskampf gegen die Franzosen,

erinnerte die Großmutter, wurde die Situation immer schlechter und schwerer.

Der Krieg war in cô Tuyếts Wahrnehmung präsent, sie fürchtete sich vor den nahen

Explosionen in der Umgebung und verband sie mit Geschichten wie die von einem jun-

genMann aus demDorf, der sich absichtlich seine Finger in heißem Zucker verbrannte,

um nicht in den Krieg ziehen zu müssen. Bei Bombenalarm stellte sich ein Automatis-

mus ein, alles musste stehen und liegen gelassen werden – »als Kind fragt man nicht,

man gehorcht, besonders als Mädchen« –, dann rannte sie mit ihren Geschwistern los,

wie es ihr gesagt wurde.Neben derHaustür stand immer ein gepackter Koffer, den nah-

men sie mit, um sich in einem gegrabenen Schutzbunker zu verstecken, dort war es si-

cherer. Oft übernachteten sie im Bunker und erledigten dort ihre Hausaufgaben, wäh-

rend sie auf Entwarnung warteten. Wenn sie nach dem Angriff nach draußen ging, er-

innerte sie, dass Qualm in der Luft lag, Bombenkrater rissen optisch die grünen Reisfel-

der auf, sie sah zersplitterte Bäume, »wie Streichhölzer zerbrochen«. Bei einem Angriff

wurde ein Familienmitglied von einer hinabstürzendenHauswand verschüttet, eine Er-

innerung, die sie sehr ergriffen undmit kontrolliertenWortenmitteilte.

Cô Tuyếts Wahrnehmung ihrer Umwelt setzte sich also früh aus Extremen zusam-

men, ich notierte ihre soziale Integration als stabiler als ihre räumliche Verortung. Sie

berichtete mir bei einem frühlingshaften Spaziergang an der Spree im April 2018 mit

Blick auf eine vorbeischwimmende Entenfamilie von dem Gefühl der Zusammenge-

hörigkeit, das sie in ihrer Dorfgemeinschaft empfand. Zum Monatsanfang und -ende

traf man sich im Tempel, an Gedenktagen von Ahnen bei den Ältesten der Familie. An

bestimmten Festtagen (lê ̃ đình) versammelten sich die Dorfmitglieder an einem ent-

fernt gelegenen Gemeindehaus, während der gewählte Vertrauensmann Rituale für die

Schutzgeister des Dorfes durchführte; sie wurden z.B. für eine gute Ernte angerufen

oder umdie Soldaten imKrieg zu beschützen (die gefallenen Soldatenwurden imKreise

der Familien betrauert). Diese Tage erinnert cô Tuyết mit einer kindlichen Anstren-

gung, weil die Zeremonie bei sengender Hitze und wenig Schatten stattfand. Aber im

Anschluss gab es ein aufwändig zubereitetes Essen, das ihr köstlich schmeckte:

Es war besonderes Essen, weil es Krieg war und alle arm waren. Aber man musste sich

keine Sorgen machen, dass man nichts zu essen bekam. […] Das Wort »Flüchtling«

nahm ich erst in Deutschland wahr. Damals war Krieg und jeder nahm Leute auf, die

vorbeikommen, wenn der Platz da war. Undman brauchte nicht viel. Die Vertriebenen

kamen aus Dörfern der Grenzregion, wo heftige Kämpfe ausgetragen wurden. Viele

Bauern hatten auf den entlegenen Feldern kleine Hütten, die konnten schnell und

unproblematisch benutzt werden. (Juli 2017)

In diesem Zitat treten die relationale und die sinnliche Dimension von Zugehörigkeit

hervor, die sie bei einem gemeinsamen Essen nahe der Berliner Hasenheide erinner-

te. Das »besondere Essen« der Festtage kontrastierte die Erfahrung des Lebensmit dem

Krieg. Sie verknüpfte die Gemeinschaft mit gegenseitiger Unterstützung, dem Mitge-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 229

fühl für die Situation des Gegenübers und einer sozialen Aufeinanderbezogenheit, die

cô Tuyết als Kind für selbstverständlich hielt. Andererseits betonte sie, dass sie als Kind

vieles nicht richtig verstandenhabe.An eine Erzählung der Familie erinnerte sie sichmit

emotionaler Spannung:

Es detonierten so viele Bomben, dass mein Onkel die Orientierung verlor und sich

rettete, indem er sich im Dschungel verlief. Er irrte wochenlang umher, ohne etwas

zu essen oder zu trinken und brach erschöpft zusammen. Irgendwann erwachte er in

einem Krankenhaus in Zentralvietnam und schleppte sich wie ein Bettler nach Saigon.

Er sah aus wie ein Frosch, klein und schwach. Seine eigene Schwester erkannte ihn

zunächst nicht, als er ankam. Sie pflegte ihn jahrelang. (Juli 2017)

Die Auswirkungen des Krieges durchzogen ihre familiären Beziehungen sowie das ge-

meinschaftliche Zusammenleben. Das war Normalität, denn nicht nur sie oder ihre Fa-

milie waren davon betroffen, sondern die ganze Bevölkerung, wie sie den Radionach-

richten entnahm.Cô Tuyết sagte, dass sie »als Kinder davor geschützt [wurden], Kriegs-

geschichten zu hören. Sonst hätten wir Albträume bekommen«, hieß es. Kriegsalltag

bedeutete für sie, sich in einem enger werdenden Bewegungsradius zurechtzufinden.

Schulausflüge gab es nicht, weil es zu gefährlich gewesen wäre, mit einer Gruppe von

Kindern über die Landstraßen zu fahren; irgendwann durfte sie auch nicht mehr mit

dem Fahrrad zu ihrer Tante fahren, das Leben wurde immobiler. Damals gab es viele

Anschläge, erinnerte cô Tuyết, verstummte und schwärmte im nächsten Satz von einer

Lehrerin, die ihr die üppige Natur des nahegelegenen, aber gefährlichen Dschungels so

plastisch beschrieb, als wäre sie selbst dort gewesen.

Es wird deutlich, dass cô Tuyếts Erinnerungen an die Umgebung, in der sie auf-

wuchs, ambivalente Empfindungen hervorriefen. Doch wie genau handelte sie diese

erlebten Irritationen, bestehend aus frühen Verlusterfahrungen und kindlicher Leich-

tigkeit, aus? Wie wirkte dies auf ihr Denk- und Handlungsmuster? Während wir eines

Nachmittags einen Tee tranken und sie mir von Entspannungstechniken eines bekann-

ten buddhistischen Mönchs erzählte, erläuterte sie, dass ihre Mutter ihr als Kind riet,

belastende Empfindungen, Körperwahrnehmungen und Gedanken loszulassen. Wenn

cô Tuyết als Kind etwa einen Schnupfen hatte oder traurig war, sagte ihre Mutter ihr:

»Lass den Schnupfen, den Schmerz einfach auf die Erde fallen, wo er einsickert. Lass

ihn mit dem Wasser des Flusses forttreiben.«26 Aus ihrer Erklärung schloss ich, dass

sie Achtsamkeit und Aufmerksamkeit sowie die Bewältigungsstrategie verinnerlichte,

Negatives von sich abzukapseln und ihren Alltag von Leiderfahrungen freizuhalten. Zu-

gleich verflocht diese Strategie sie körperlich mit ihrem Lebensraum.Damit verbunden

sind relationle, sinnliche und räumliche Dimensionen des Schweigens.

Ersichtlich werden mehrere Aspekte: Kognitiv erfolgte die Aushandlung von nega-

tiven Elementen über eine symbolische Abkapselung, das »Fallenlassen«. Nebeneinan-

derher spazierend erklärte cô Tuyết, sie habe selbst erst spät realisiert, dass sie dieses

26 Cô Tuyết ergänzte, dass diese Erklärungsmuster, die eine »Reinigung mit der Natur« assoziierten,

auf dem Land ein verbreitetes Phänomen waren. In der Stadt hingegen, wo sie regelmäßig die Fa-

milie ihrer Tante besuchte, folgten auf solche Sprüche harsche Reaktionen gegen den ›Aberglau-

ben‹.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Verhalten bei ihrerMutter beobachtet hatte. IhreMutter, sagte sie, bekamnach demTod

ihresMannes denRat, Leid und Schmerzen »mit demWasser des Flusses forttreiben« zu

lassen.Sie sollte ihre Trauer aus ihremBewusstsein verbannen, ihr nicht nachgeben.Be-

schäftigung und das Beschweigen negativer Inhalte schützten nach ihrem Verständnis

vor dem Nachfühlen von Leid. Sie stellte diese emotionale Erfahrung über verkörperte

Intensitäten heraus und erklärte, dass das Schweigen sie davor schützte, auf einen ko-

gnitiv wahrgenommenen Reiz mit körperlich gefühlten Schmerzen zu reagieren.

Der Rat von cô TuyếtsMutter reflektierte auch ein spirituelles Verständnis, denn der

buddhistischenLehre nach ist Leiden einTeil desmenschlichen Lebens.DasErklärungs-

modell und das von ihrer Mutter imitierte Vorgehen, das Leid abzukapseln, orientierte

sich an gesellschaftsstrukturierenden Normen und einem Schweigen, das tief im Ver-

ständnis sozialer Beziehungen verankert ist. Cô Tuyết wuchs in einer relationalen Ge-

sellschaft auf, die Person wird über die Beziehung zu anderen klassifiziert. Die sozia-

le Einheit der Familie repräsentiert dabei eine Gesellschaft im Kleinen, wie ich bereits

in Kapitel 4.1 ausführte. Die Situation ihrer Familie galt als vulnerabel, da ein männli-

cher Vorsteher fehlte. Entsprechend dieser Auffassung lernte sie, sich selbst in Relation

zu ihrem Gegenüber wahrzunehmen und extreme Gefühlsregungen auszugleichen. Ihr

Verhalten orientierte sie an ihrer Mutter und Großmutter mit dem Anspruch, Verant-

wortung für ihr Handeln übernehmen zu wollen.

Zudem, erklärte sie mir, hätte sie sich über die Veräußerlichung von Personen abge-

hoben, die ihr Leid dem internalisierten Emotionsrepertoire entsprechend still regulier-

ten. Cô Tuyếts Erläuterungen rekurrieren auf ein konfuzianistisch-orientiertes Frauen-

bild. Diesem folgend werden Individuen motiviert, ihren Schmerz intrapersonal zu be-

wältigen, um die sozio-emotionale Harmonie und familiäre Verbundenheit zu fördern.

Das Schweigen über das eigene Leid kommuniziert die Gefühlsregel, das stille Leiden

der anderen wahrzunehmen und zu respektieren. Nach diesem Verständnis ist Schwei-

geneingeteilterAudruck vonSchmerz.DiediskreteDe-/KodierungnegativerEreignisse

festigt nach dieser Lesart die zwischenmenschlichen Beziehungen.

CôTuyết verinnerlichte in früherKindheit,dass »mannicht alles zeigenwill. […]Man

lacht, auch wenn man weinen möchte«. Das sagte sie, während sie mir das bereits er-

wähnte Foto von sich vor demSarg ihresVaters zeigte,damalswar sie noch einKleinkind

und hielt die Hand ihrer Mutter. Sie erläuterte an einem anderen Beispiel, dass diese

Transformation, einen anderen Ausdruck für gefühlte Intensitäten zu finden,27 für sie

emotional herausfordernd sei. Damit gibt sie einen wesentlichen Hinweis darauf, wie

Zerrissenheit in Relationen von ihr erlebt wird. Bei der Beerdigung eines Familienmit-

gliedswar sie bereits imErwachsenalterund inDeutschland.DaderTod imBuddhismus

als Erlösung vom irdischen Leid betrachtetwird, sind Ausdrücke der Trauer auf demGe-

leit des Verstorbenen aus der sterblichenWelt unangemessen.Weil cô Tuyết ihre Tränen

nicht zurückhalten konnte, verließ sie beschämtdie Trauerfeier.Sie erklärtemir,dass sie

sich für die verstorbene Person hätte freuen sollen, dass ihr Leid nun ein Ende gefunden

27 Der Kulturwissenschaftler Ingo Schöningh (2009: 124–141) diskutierte dies über indirekte Hand-

lungsstrategien, von denen für den vorliegenden Fall insbesondere die Aspekte derMäßigung, das

Streben nach Harmonie, die Regulierung situativer Intensitäten und der emotionale Ausgleich ei-

ne weitere Kontextualisierung bieten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 231

hatte.NachArlieRusselHochschild (2012 [1983]) unterliegt côTuyếts genannte Schamei-

ner internalisierten Gefühlsregel. Diese Gefühlsregel sensibilisiert für einen Unterschied

zwischen den tatsächlichen und den gewünschten Gefühlen:

[O]ur shame can get in the way of the very act of acknowledging that feeling. That’s

important because it is the pinch between a real but disapproved feeling on the one

hand and an idealized one, on the other, that enables us to become aware of emo-

tional labor. (Hochschild 2012 [1983]: 9)

Scham entsteht auf der Grundlage geteilter Gefühlsregeln, sie verdeckt das gefühlte,

aber nicht adäquateErleben.Die idealisiertenund sozial grundiertenGefühsregeln kon-

trastieren somit das subjektive Erleben.DieHerausforderung imgenanntenBeispiel be-

schreibt eine Emotionsarbeit und weist auf eine affektive Dimension von Zugehörigkei-

ten hin. Cô Tuyết fühlte sich beschämt, weil ihr nicht zu regulierender Gefühlsausbruch

nach ihrer Empfindung einen Konflikt darstellte; sie wollte die anderen Gäste nicht ir-

ritieren und ging. Die in dem Moment empfundene Trauer stand nach der Definition

Hochschilds hinter der empfundenen Scham zurück, die cô Tuyếts Beziehungsverhal-

ten in dieser Situation orientierte.

Cô Tuyết sozialisierte Schweigen als Teil eines Emotionsrepertoires in den Rollen als

Kind in Beziehung zu Älteren und als heranwachsende Frau in Beziehung zu Männern.

Nach ihrem Verständnis oblag es ihrer Rolle, in sozialen Beziehungen Folgsamkeit zu

leistenundHarmonie zubewahren.28 CôTuyết lernte,gefühlteErfahrungendiskret aus-

zudrücken oder in bestimmtenKontexten auf eine bestimmteWeise darauf zu reagieren

und verinnerlichte damit verschiedene Nuancen des Schweigens.

6.2.1.2 Die affektive Dimension der Angst

Cô Tuyếts Interpretationen, ihre Verhaltensmodi, ihre körperlichen und sinnlichen

Wahrnehmungen von Emotionen formten sich parallel zum Krieg. Auf das Kriegsende

folgte zunächst eine Phase der Ruhe, wie cô Tuyết erinnerte: »Nach dem Krieg traf

man sich seltener, jeder konzentrierte sich auf den eigenen Boden.« Die Verschiebung

der Gefahr benannte sie an einem anderen Tag folgendermaßen: »Es gab zwar keine

Bomben, aber auch keine Freiheit mehr.« Im Folgenden diskutiere ich, wie sich diese

Spannung in ihr verkörpertes und emotionales Gefühl des In-der-Welt-Seins einschrieb

und ihr Schweigen verdichtete.

Den politischen Machtwechsel 1975 erinnerte cô Tuyết, damals zehn Jahre alt, als

markanten Bruch, der die Vertrautheit in ihrem sozialen als auch familiären Zusam-

menleben verunsicherte. Es waren Sommerferien, sie sollte nun von der Grund- in die

28 Verleiblichte, genderspezifischeUmgangsformen kultivierte cô Tuyết u.a. in der Schule,wo Jungen

undMädchen früher getrennt voneinander saßen. Sich in die Augen zu schauenwurde vermieden.

Sie sagte: »Unsere Mentalität gebietet es, Scham zu vermeiden« und erklärte, dass sie direkten

Blickkontakt mit Intimität oder einem erhöhten Aggressionspotenzial verband. Als heranwach-

sende junge Frau lernte sie, sich diskret zu verhalten, den Blick abzuwenden und eine geschlosse-

ne, reservierte Körperhaltung in entsprechenden Situationen einzunehmen. EinNormbruch hätte

nach ihrem Verständnis nicht nur für sie einen Gesichtsverlust (mất mặt) bedeutet, sondern auch

das Ansehen ihrer sozialen Einheit (mất thể diẹn̂) geschwächt.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Oberschule wechseln und nahm wahr, dass sich die Angst der Älteren von einer Angst

vor Bomben hin zu einer Angst wandelte, dass die Kinder etwas von ihrer Hilflosigkeit

mitbekämen. Sie sagte: »Vorher war die Gesellschaft friedlicher miteinander.« Mit dem

Schulbeginnnahmsie dieVeränderungen stärkerwahr: Statt Biologie standMarxismus-

Leninismus auf ihremLehrplan,Lehrer:innenwurden ausgetauscht.Fast täglich blieben

Plätze in der Schulbank frei, auch Lehrerkräfte fehlten und in denHäusern,wo sonst die

Nachbar:innenwohnten, lebten nun fremde Leute.Diese gehörten zum»Bezirk«, hatten

ein Auto und einen Fahrer.29 In ihrer Wahrnehmung schwiegen die verbliebenen Schü-

ler:innen über diese Veränderungen, weil sie die Aufmerksamkeit nicht auf sich ziehen

wollten. Zumindest galt das für sie selbst, wie ich lernte. Die Umstellung ihres öffentli-

chen Lebenswar das eine, das betraf alle. Aber nach dieser Umstellung stand sie »auf der

Liste«. Cô Tuyết erklärte mir, was das bedeutete:

Man musste aufpassen. Meine Oma sagte: »Ihr müsst immer leise bleiben. Ihr seid

Kinder und habt zu lernen. Was einem zugeteilt wird, muss man annehmen, nicht

beschweren. Gerade ihr [Kinder von einem gefallenen Soldaten; Anm. d. Verf.] müsst

froh sein, überhaupt einen Platz in der Klasse zu haben.« (März 2018)

Ihre prekäre Situation, ihr »Anderssein«, musste sie verstecken, um sich zu schützen.

Da cô Tuyếts Vater – an den sie sich nicht erinnern konnte – mit der Armee Südviet-

nams verbunden war, war es ihr und ihren Geschwistern eigentlich nicht erlaubt, die

Oberschule zu besuchen. Sie reflektierte ihr Bewusstsein für ihre strukturelle Benach-

teiligung: »Es ist schade.Dawo du anfängst, selbst zu denken, darfst du das nichtmehr.

Alles wird bestimmt.«

Wir sprachen häufig über die »Angst, die damals nicht so benannt wurde«. Cô Tuyết

erzählte von einer verpflichtenden Militärwoche in der Schulzeit, die sich in einer kör-

perlich gefühlten Intensität manifestierte. Sie erinnerte sich mit knappen Worten und

einer versteinerten Mimik an Schießübungen: »Es war sehr hart und beängstigend. Ich

will das [Gewehr; Anm. d. Verf.] nie wieder anfassen.« Sie fügte leise hinzu, dass es Auf-

sehen erregt hätte, wenn sie der Übung ferngeblieben wäre. Ich verband cô Tuyếts Be-

fürchtung mit dem »Drei-Generationen-Gesetz« (Leshkowich 2014), das Nachkommen

von stigmatisierten »Verräter:innen«über dreiGenerationen zurpotentiellenGefahrder

Staatssicherheit erklärte. Ein Fernbleiben hätte ihren ohnehin vulnerablen Status in der

neuen Gesellschaft verschärft.

In späteren Gesprächen ergänzte cô Tuyết (55 J.) weitere Unstimmigkeiten aus der

Umbruchzeit: Etwa, dass sie als 11-Jährige im Klassenverband Dienste für den Staat er-

ledigen mussten – Straßen fegen, Kanäle oder die Markthalle säubern. Da das tagsüber

stattfand und der normale Tagesrhythmus die Straßen beherrschte, wurden sie von den

Passant:innen und Marktleuten dafür ausgeschimpft, sie störten. Cô Tuyết sagte, dass

man es nicht richtig machen konnte, »alles war falsch«. Sie erinnerte, dass ihr damals

29 Vor der Machtübernahme gehörten Autos, Fernseher oder Reiskocher zur materiellen Kultur in cô

Tuyếts Lebenswelt. Nach dem Regimewechsel bedeuteten diese Besitztümer großen Reichtum,

den sie mit einem hohen politischen Amt verband. Das machte sie auch an der Körperform fest,

denn wer korpulent war, während ein Großteil der Bevölkerung hungerte, den zählte sie zu der

Kommunistischen Partei.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 233

täglich Abwertungen und Begriffe wie »Schande«, »böse«, »kaputt« entgegenschlugen.

Für sie hieß das, dass »alles willkürlich richtig oder falsch« sein konnte, das interpretie-

re ich als in dieser Zeit verinnerlichtes Misstrauen.

Ihre Großmutter, Mutter und Tanten waren cô Tuyếts wichtigste Bezugspersonen,

an denen sie sich orientierte.30 Es fiel ihrmit der Zeit aber immer schwerer, die äußeren

Widersprüche still zu regulieren. Sie verlor die Unbefangenheit, sich in sozialen Relatio-

nen wahrzunehmen. Zuhause wurde ihr eingeprägt, vorsichtig zu sein, »leise und un-

auffällig.« Auch der Umgang mit ihren Altersgenossen unterlag einer Schutzstrategie:

Sie durfte zwar mit anderen Kindern spielen, aber nicht sprechen. Erklärt wurde das

nicht, denn »Kinderwurden grundsätzlich nichtmit wichtigen Informationen betraut«,

aus Angst, dass sie Geheimnisse unter Druck nicht für sich behalten konnten, wie sie

Jahrzehnte später vermutete.

Cô Tuyếts geschultes Misstrauen und ihre Distanz zu ihrem Gegenüber nahm mit

den gesellschaftlichen Veränderungen rasant zu. Bei Fragen zu ihrer Religionszugehö-

rigkeit durfte sie angeben, dass sie lediglich zu ihren Ahnen bete, aber nicht zu Bud-

dha. Diesen ihr Gefühlsleben strukturierenden Einfluss musste sie beschweigen: »Die

Kommunisten« hatten die vorherigeOrdnung ausgehebelt. Ein Versammlungs- undRe-

ligionsverbot verhinderte Zusammentreffen, wie sie es vor dem Kriegsende kannte. Die

Tempel wurden abgeriegelt und somit die Orte versperrt, die für sie Sicherheit, Kon-

tinuität und Zusammenhalt bedeuteten.31 Regelmäßig mussten sie sich bei einem Be-

zirksvorsteher melden. Als Heranwachsende fühlte sie sich beobachtet und sozial ex-

kludiert, ihre heutige Sicht auf die umgebende Gesellschaft spiegelt ein tiefes Unsicher-

heits-,Minderwertigkeits- und Abhängigkeitsgefühl wider.32 Ihr Verständnis der Nach-

kriegszeit als einer Krise als Kontext deckt sichmit der historisch-empirischen Perspek-

tivierung in 4.2 und hilft, ihre gefühlten Irritationen einzuordnen.

Die täglichen Dissonanzerfahrungen gingen mit Bewegungen und Handlungsmus-

tern zusammen, also einer Veränderung ihres körperlichen Gefühls des In-der-Welt-

Seins. Besonders die Irritation traditioneller Beziehungshierarchien verunsicherte sie.

So führte die wachsende Armut dazu, dass vorher angesehene Personen, z.B. Lehrer:in-

nen, nunmorgens auf demWeg zur Schule ein Reisfrühstück auf der Straße verkauften,

also einen Status- und Gesichtsverlust erlitten. Also schaute cô Tuyết auf demWeg zur

Schule oder durch den Ort bewusst auf den Boden und grenzte sich von ihrer sie irritie-

rendenUmwelt ab.Damals, sagte sie, vermied sie es, Leuten ins Gesicht zu schauen, aus

30 In cô Tuyếts ersten Lebensjahren bedingte der Kriegseinsatz (und später die Inhaftierung in Um-

erziehungslagern), dass männliche Familienmitglieder in ihrer familiären Konstellation unterre-

präsentiert waren.

31 Nach einiger Zeit begann man, diese Treffen inoffiziell weiterzuführen, erzählte sie mir. So fan-

den religiöse Zeremonien in Privathäusern statt. Familientreffenwaren offiziell erlaubt, fortan traf

man sich zu vielen »Ahnenverehrungen« oder »Verlobungen«, wo dann Verse über das Leben Bud-

dhas rezitiert wurden. Diese Zusammentreffen erhielten die spirituellen Bindungen aufrecht, wa-

ren jedoch von Unruhe und Anspannung begleitet. Dennoch ging cô Tuyếts Großmutter das Risiko

immer wieder ein. »Ihr fehlte etwas«, vermutete sie.

32 Die Angst vor einer Zurückweisung oder Ausgrenzung aus der eigenen Gruppe beschreibt von

Scheve mit Bezug auf den Emotionssoziologen Sighard Neckel (1993) als eine »soziale Angst, die

sich hinter der Scham verbirgt« (2013: 237).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

»Angst, die damals noch nicht so benannt wurde«. Hätte sie jemanden erkannt, so er-

klärte sie, hätte das sowohl sie beschämt als auch die wahrgenommene Person. Zudem

begleitete sie das Unbehagen, selbst als Kind eines Soldaten der geschlagenen Armee,

das »auf der Liste stand«, entdeckt und verraten zu werden. Ihre Unsicherheit wuchs

parallel zur gesellschaftlichen Fragmentierung:

Man schämte sich, dass man nicht genug zu essen hatte und traf sich nicht zuhau-

se bei anderen. Unangenehmes wurde so verdeckt, Armut oder ein trinkender Vater.

[…] Irgendwann merkt man, irgendwas stimmt hier nicht. Nicht alle bekommen einen

Ausbildungsplatz. Menschen fehlen. Es wird nicht darüber gesprochen, man darf kei-

nem anderen etwas erzählen. Deswegen hast du immer Angst: »Ja, was wird mit dir?«

Wenn die Eltern älter werden – was machst du dann? (März 2017)

Mit dem Zitat erläuterte cô Tuyết, wie sich die Praxis des Schweigens relational zu der

sich verändernden Umwelt wandelte. Je mehr sie mitbekam und verstand, desto deutli-

cher spürte sie, dass sie ihrer Rolle als Tochter, die umdasWohl ihrer Familie bemüht ist,

nicht gerecht werden konnte. Für sie würde es keine berufliche Zukunft in Vietnam ge-

ben,weil sie keinen Platz in dieser Gesellschaft hatte: »Daswar nicht zu ändern, sondern

eine Frage der Zeit.« Um sich zu schützen, war sie wachsam, aufmerksam und miss-

trauisch: »Nicht nach rechts und nicht nach links schauen.Mucksmäuschenstill, keinen

Ton.« Die aus ihrer Aussage hervortretende dauerhafte Anspannung beschreiben Wise

und Velayutham als »[i]ntensity [that] signals affect as palpable, embodied, resonant,

working in and through the body as it responds to the world« (2017: 120). Grundiert wur-

de ihre Anspannung von einer körperlich gefühlten Differenz, die sie in der Bewegung

durch ihreUmwelt empfand. IhrGefühl des In-der-Welt-Seins, so entnahm ich es unter-

schiedlichen Gesprächen, baute auf einer komplexer werdenden Zerrissenheit auf. Ihre

Entfremdung beschrieb cô Tuyết damit, dass »Vietnamwie zugemauert [war], es kamen

keine Informationenmehr indasLand«.DieseAussageergänzte ihreAnstrengung,nicht

aufzufallen und sich von ihrer Umwelt zu distanzieren. Die Stille von außen spiegelte

sich also in ihrem Schweigen.

Je älter siewurde,desto hungrigerwurde sie.DiewachsendeArmut inder »Reiskam-

mer des Südens« verschärfte das gesellschaftliche Ungleichgewicht.Weggeworfen wur-

de nichtsmehr, denn es gab keinen Ersatz. Sie stellte an einem praktischen Beispiel dar,

dass die vergangene Erfahrung des Mangels ihre Orientierung noch stets beeinflusst:

Sie würde diewarmenUnterkleider, die sie sich in ihrem erstenWinter in Berlin gekauft

hatte, noch immer benutzen, flicken und aufbewahren.DiesesMuster des Denkens und

Handelns entwickelte sie, als »dieWirtschaft zugemauert [war] und das Land durch die

Reformen des Kommunismus brach[lag]«. Cô Tuyết erinnerte sich, dass sie als Teenager

mit ihrer Großmutter kleine Steine aus dem Reis suchen musste, um sich keine Zähne

auszubeißen. Sie stopfte die Löcher in der Kleidung und war darauf bedacht, nichts an

der Wäscheleine hängen oder vor dem Haus liegen zu lassen. Sie versteckten ihren we-

nigen Besitz, denn mit der Hungersnot wuchs die Zahl der Diebstähle. Sie sagte, dass

man als Kapitalist beschimpft oder verfolgt wurde, wenn man Ressourcen hatte – »egal

ob Geld oder nur genügend zu essen«.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 235

Wenn cô Tuyết nachts im Dorf Hunde bellen hörte, ahnte sie, dass man draußen die

Ernte von den Bäumen und aus dem Boden stahl; in der Familie sprachen sie nicht dar-

über.Oft waren es Bekannte oder sogarNachbar:innen, die sie bestahlen.Damalsmach-

te ihr das Angst, wie sie 30 Jahre später sagte, weil sie die Personen eigentlich kannte.

Aber sie verhielten sich nun so anders. Deutlich wird, wie tiefgreifend ihr Misstrauen

wahrgenommene und gefühlte Zugehörigkeiten herausforderte. Die veränderte sozia-

le Lebenswelt und der gesellschaftliche Umgang provozierten gefühlte Irritationen zum

Status quo – und diesen Status, dasmussman sich vergegenwärtigen, rahmten Erinne-

rungen an das Lebenmit dem Krieg.

AbEndeder 1970er Jahre bemerkte côTuyết vermehrt »Hamstergruppen«,die sie an-

hand des gesprochenen Dialekts anderen Landesteilen zuordnete. Sie kauften »die Res-

te und nahmen alles mit, was sie fanden«. In ihrer Beschreibung fiel mir eine Wertung

auf: Personen mit südvietnamesischem Dialekt, wie z.B. ihre Nachbar:innen, »klauten,

um zu überleben«. Personen anderer sprachlicher Zugehörigkeiten assoziierte sie mit

Gefahr. Gleichzeitig erweiterte sie diese Perspektive mit den Erinnerungen daran, dass

bereits im Ausland angekommene Geflüchtete ihren Familien Pakete mit Seife,Medika-

menten oder anderen nicht in Vietnam verfügbarenGütern zuschickten, damit diese sie

verkaufen und so ihr finanzielles Auskommen sichern konnten. Die Käufer:innen die-

ser Luxusgüter waren die politischen Kader, die in ihrer Wahrnehmung oftmals einen

anderen als den südvietnamesischen Dialekt sprachen.

Der Schwarzmarkt florierte also und brachte neue Gefahren mit sich, wie cô Tuyết

sagte, denn »wenn du etwas kaufen wolltest, musstest du schmuggeln, es gab nichts zu

kaufen.Daswurdeproblematisch,weilmanmerkte,die Zeitwird knapp:Wir habenbald

nichtsmehr zu essen«.Der Überlebensinstinkt verknüpfte sichmit einem Fluchtgedan-

ken.

Eine weitere Intensivierung des Schweigens begann mit der Fluchtplanung, aber

»die Kinder durften nichts mitbekommen«. Cô Tuyết war damals 13 Jahre alt und sie

wurde sensibler für die Gespräche über die Regierung oder Missverhältnisse. Sie be-

gann, gehörte Wortfetzen zusammenzusetzen: »Meine Tante sagte dann immer: ›Ihr

müsst jetzt aus dem Zimmer gehen, wir müssen etwas besprechen. Wir müssen dafür

sorgen, dass es gut bleibt.‹ Sie sagte, das sei ein heikles Thema.« Cô Tuyết hinterfragte

dieses Vorgehen nicht, weil das intergenerationale Schweigen einerseits die Altershier-

archie widerspiegelte, als Kind gehorchte man. Andererseits, so realisierte sie später,

hatte sie es nicht gelernt, mit Geschwistern oder Freund:innen offen zu sprechen, da

dies immer mit der Angst – die damals noch nicht so benannt wurde – einherging,

irgendwen oder irgendetwas zu verraten. Cô Tuyết erzählte bei einem Spaziergang, wie

sie damals eine mögliche Flucht bewertete:

Ich stand auf einer anderen Liste, gehörte zu den Außenseitern. Aber wenn ich kei-

ne Arbeit bekomme, dann habe ich kein Geld und keine Lebensgrundlage und kann

meine Familie nicht unterstützen. Nach dem Krieg war alles verboten, man durfte sich

nicht frei bewegen. Die Älteren sagten immer: »Hauptsache, ihr habt ein besseres Le-

ben später.« Für uns hieß das, nicht so viel zu denken. Die Eltern haben immer Schwie-

rigkeiten gehabtmit der neuen Regierung. Nach konfuzianischemBild heißt es:Wenn

sich eine Möglichkeit bietet, dann musst du die annehmen. (November 2018)

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Die pragmatische Perspektive dieser Aussage unterschied sich von der emotionalen In-

tensität andererErinnerungen. Ihre Lebenserfahrungen, zehn Jahre als »Außenseiterin«

imSozialismusgelebt zuhaben,schärften ihrBewusstsein,dass sieunterdengegebenen

Umständen keinen Platz in der vietnamesischen Gesellschaft bekommenwürde.Diesen

Pragmatismus nahm cô Tuyết retrospektiv bei vielen Personen ihrer Generation wahr,

insbesondere die Zahl unverheirateter Frauen im heiratsfähigen Alter signalisierte ihr

das rückblickend, denn zusätzliche familiäre Verpflichtungen – wie eine Ehe oder Kin-

der – hätten die Flucht verkompliziert. Auch ihr Onkel habe nicht zugelassen, dass sie

vor ihrer Flucht heiratete, »derGedanke an eine Flucht hat das Leben auf ›Pause‹ gesetzt.

Man wollte einfach nur raus«.

Als wir einen ehemaligen Ausbildungsplatz von ihr in Berlin-Moabit besuchten,

sprach sie die im Kontext von äußerer Unsicherheit und Gefahr entwickelte Strategie

an, Emotionen zu regulieren, um sich selbst respektive die soziale Einheit zu schützen:

Jeder ist für sich, so ungefähr. Automatisch ist man irgendwie isoliert geworden. Kei-

ne Ahnung warum, aber es ist so. Weil, wenn du irgendwas redest, dann kann es sein,

dass jemand merkt: Das ist nicht korrekt, weil du hattest mit dem anderen System zu

tun. Deswegen, das ist echt schwierig. Man ist vorsichtig, viel vorsichtiger geworden.

Man hat eine Vorstellung, lernt in der Schule und mehr ist nicht. Und bei anderen

Sachen ist man ganz still. Und die Eltern machen einen immer wieder aufmerksam:

»Erzähl nicht so viel.« […] Auch heute, man spricht nicht darüber. Man versucht zu ver-

gessen oder sowas. Weil je mehr man das Thema wieder anspricht, je mehr schlechte

Erinnerungen oder Spannungen bekommt man vielleicht, das soll nicht sein. Dann

sagt man: »Ja, was soll die Vergangenheit? Wir leben für die Zeit jetzt.« Wir reden

nicht über das Negative, das ist nicht so gut für uns … Hätten wir eine eigene Hei-

mat und eigenen Boden und würden da schön leben, vielleicht. Aber leider ist es so

geworden. Und es tut vielleicht weh, denke ich mir, es tut auch weh. (März 2017)

Während cô Tuyết eine Grenze zwischen innen/Vertrauen und außen/Misstrauen zog,

verknüpfte sie das mit einer sich fortsetzenden Anstrengung durchzuhalten, auszuhal-

ten und nach vorne zu blicken. Sie entwickelte ihr emotionsregulierendes Schweigen

entlang sinnlicher Differenzerfahrungen. Sie regulierte die emotionalen Spannungen,

um in einer fragilen Situation handlungsfähig zu bleiben; Schweigen formte ein kon-

struktives Vergessen (A. Assmann 2016: 68). Der Ort, an dem sie diese Sichtweise auf die

frühere Veränderung des gesellschaftlichenMiteinanders und ihrer impliziten Fortfüh-

rung im heutigen Anspruch des Nicht-Erinnerns mit mir teilte, ist aufschlussreich. An

dieserStellenur so viel: Sie erinnerte sich imVorbeigehen ihrer ehemaligenBerufsschule

an eine Zeit, in der sie in die Zukunft blickenmusste, weil sie keine andereWahl hatte.

Wir sprachen erst nach zwei Jahren ausgiebiger über cô Tuyếts Gedanken und ihre

heutigeWahrnehmung der Flucht. Beispielsweise erinnerte sie sich daran, dass ein On-

kel ihre Mutter häufig um Geld bat. Für ihre Plätze auf dem Fluchtboot, wie sie heute

weiß.Dannwurde sie gebeten,mit der Tante und demOnkel »Verwandte zu besuchen«.

Die Fahrt zu dem verabredeten Treffpunkt war »wie eine Weltreise«, beschwerlich und

gefährlich, weil sie viele Wachposten passieren mussten. Erst da realisierte sie, dass die

Flucht unmittelbar bevorstand. Aber der Versuch scheiterte, wodurch die Familie viel

Geld verlor.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 237

Die Flucht ihrer jüngerenGeschwister gelang ein Jahr später, sie wurden von derCap

Anamur gerettet und nachDeutschland geflogen. Ich fragte sie,wie sie sich damals fühl-

te,was sie dachte.Sie antwortete,dass sie nicht inder Familie darüber sprachen,weil das

zu gefährlich gewesenwäre.Dann schwiegenwir gemeinsam.Als ich dasGesprächspro-

tokoll anfertigte, stellte ichmir die Frage, über wasman auch hätte sprechen sollen?Mit

welchen Worten beschreibt man die Angst um seine Geschwister? Oder das ungewisse

Warten, ob sie es schaffen, ob sie überlebenwürden?Oder die Angst, dass der Fluchtver-

such auffallen und ihre Familie die Aufmerksamkeit der Polizei auf sich ziehen würde?

Allein beim Schreiben derWortemerkte ich –wie auch in demMoment des Schweigens

selbst –, dass sich mein Hals zuzog, weil es nichts gab, um dieser gefühlten Intensität

Ausdruck zu verleihen.

Ihre Geschwister stellten nach ihrer Flucht mit Unterstützung deutscher Behörden

einen Antrag auf Familienzusammenführung.Drei Jahre später, kurz bevor 1986mitĐôỉ

mới33 diemarktwirtschaftlichen Erneuerungen, Reformen und eine Öffnung des Landes

eingeleitet wurden, durfte cô Tuyết gemeinsam mit ihrer Mutter, einer Schwester und

Cousine ausreisen. Dass sie ausreisen würde, erfuhr sie erst ein paar Tage zuvor. Ihre

Mutter befürchtete, dass in letzter Minute etwas schiefgehen würde. Die Anspannung,

die mit diesem Schweigen einherging, erklärte cô Tuyết damit, dass »man nie wusste,

wer zur Regierung gehört und nicht klar war, was man überhaupt noch sagen durfte«.

Die letzten Stunden in Vietnam verbrachte sie angespannt wartend,mit einem unguten

Gefühl. Sie sagte: »Man hat damals die Gedanken an Negatives weggesteckt. Aber das

Gefühl blieb.« In Vietnam, sagte sie mir, habe sie keine Familie mehr, sie verabschiede-

te sich also auch von keinem, sie ging still. Ihre Großmutter war zu diesem Zeitpunkt

bereits verstorben, andere Verwandte waren geflüchtet und lebten nun verstreut in den

USA, Norwegen, Frankreich, Australien und Deutschland.

IndiesemAbschnitt zeigte ich,wie sichwährendcôTuyếtsTeenagerjahre ihrSchwei-

gen über verschiedene Momente der emotionalen, sozialen und körperlichen Abgren-

zung affektiv verdichtete. Jahrzehnte später reflektierte sie, dass die Wandlung der äu-

ßeren, lauten Kriegsgefahr zur inneren, gefühlten Angst ein anhaltendes Unbehagen

auslöste. Ihre Interaktions- und Bewegungsmodi veränderten sich relational zu extre-

mer werdenden Lebensumständen. Sie sagte, das Gefühl der Unsicherheit habe sie nie

verloren, »aber in Deutschland bin ich anders unsicher«.

6.2.1.3 Zwischen Mobilität und Schweigen

Cô Tuyết landete im Alter von 17 Jahren starr vor Kälte imWinter inWest-Berlin. Sie be-

zogmitdembereits inBerlin lebendenTeil ihrer Familie, einemOnkel,CousinsundCou-

sinen, ihren Geschwistern und ihrer Mutter eine gemeinsame Wohnung in Kreuzberg.

Der Geruch der Kohleöfen, die grauenHäuser, die kahlen Bäume erlebte sie als »Schock,

alles war wie tot«.

Besonders die Tatsache, dass sie »vor den Kommunisten geflohen« war und nun in

derNähederBerlinerMauer lebte –»direktnebenanderenKommunisten«–,machte sie

nervös, sobald die Mauer in Sichtweite kam. Auch die oft menschenleeren Straßen und

33 Mit Đổi mới (vietnamesisch für »Erneuerung«) traten in Vietnam marktwirtschaftliche Reformen

in Kraft, was den Wandel der Plan- zu einer sozialistischen Marktwirtschaft anstieß.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

die kurzen, dunklen Tage in ihrem ersten Winter beunruhigten sie; ihre als Kind verin-

nerlichte Assoziation vonDunkelheit und Gefahr verzerrte ihren Alltag. Sie verstand die

Sprache, die Umgangsformen nicht, aber ihr war seit ihrer Ankunft klar: »Ich bleibe in

Deutschland. Wo sollte ich denn auch hingehen? Zurück ging nicht mehr, das war un-

möglich. Ich liebe Vietnam, aber ich habe dort keine Familie mehr.« Zuhause beschreibt

nach ihrerDeutungeinenOrt,andemsiemit ihrerFamilie zusammenseinkann.DieAb-

solutheit der zerrissenenZugehörigkeit zuVietnamwar ihr bewusst.Sie versuchte,nicht

daranzudenken,sondern sichaufderSuchenachRegelmäßigkeit abzulenken –Sprach-

kurs, Schule, Ausbildung. Die extreme Veränderung ihrer Lebenssituation beschrieb cô

Tuyết mit ähnlich pragmatischenWorten wie ihre Flucht.

An den Wochenenden besuchte sie mit ihrer Familie das Heim des Deutschen Ro-

ten Kreuzes (DRK) im Südwesten Berlins, wo sich unter anderem eine Pfadfindergrup-

pe traf. Ihre jüngeren Familienmitglieder wurden dort nach ihrer Ankunft (drei Jahre

vor cô Tuyết) herzlich aufgenommen,wie sie sagte.34 Auch sie fand dort eine emotionale

Zuflucht, Unterstützung, Orientierung und Zusammengehörigkeit, die ihr die Umstel-

lung auf den deutschen Alltag erleichterte. Das DRK unterstützte auch den Aufbau der

buddhistischen Gemeinde, sagte sie. Im September 2016 besuchten wir zum Mondfest

(têt́ trung thu) die buddhistische Pagode in Spandau. Ich begleitete sie in die Gebetshalle,

dann führte sie mich in den Garten und erzählte anhand der bildlichen Darstellungen

Geschichten von Buddhas Lebensweg.

Im Anschluss an den Besuch des Gartens gingenwir zu ihremAuto, tranken Tee und

teilten die selbstgebackenen bánh trung thu nhân đậu xanh (Mondkuchen), eine kunstvolle

und geschmacksvolle Köstlichkeit aus Reismehl, gefüllt mit Mungobohnenpaste. Einge-

backen in die Mondkuchen ist ein gesalzenes Eidotter, das den Vollmond symbolisiert.

Cô Tuyết sagte, dass Religion schon immer eine wichtige Rolle in ihrem Leben spielte.

Dahergabes ihrKraft,dass sie »inderFremde«auf sie zurückgreifenkonnte.Auch,wenn

sie im Radioprogramm »multikulti« des Rundfunk Berlin-Brandenburg (RBB) Sendun-

gen in »unserer Sprache« hörte oder bei Zusammenkünften in der Gemeinschaft vietna-

mesische Gerichte zubereitete oder aß, stellte sich über bekannte Sinneseindrücke eine

empfundene Ruhe und Aufeinanderbezogenheit her. An diesen Aspekten zeigt sich ein-

malmehr,wie zentral die kreativeEinbindungderSinnedie emotionaleVerortung leitet.

34 Cô Tuyết erklärte mir, wie wichtig es war, dass ihre jüngeren Geschwister nach der Ankunft viet-

namesischen Sprachunterricht erhielten. Neben dem Deutschkurs und der Vorbereitung auf das

Ankunftsland war es für unbegleitete minderjährige Geflüchtete ebenso wichtig, die Bindung zu

ihrer Muttersprache aufrecht zu erhalten. Das unterstützte das spätere Zusammenfinden von Fa-

milien nach dem geregelten Familiennachzug, da so einer sprachlichen Entfremdung vorgebeugt

wurde. Die sozialen und emotionalen Komponenten der familiären Entfremdung durch die Flucht,

so entnehme ich es, waren enorm.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 239

Abb. 8: ImGarten der Pagode

EW, 2016

Abb. 9: Mondkuchen

EW, 2016

Cô Tuyết hatte sich seit 1975 danach gesehnt,wiedermit derWelt verbunden zu sein,

also kaufte sie sich von ihrem ersten Geld ein Radio. In ihrer Erinnerung tritt ihr da-

maliger Stolz hervor, sich einen lang gehegtenWunsch erfüllt zu haben. DasWiederan-

knüpfen an vorherige Bedürfnisse stärkte sie, insgesamt beobachtete sie in den ersten

zehn Jahreneine »EuphoriedesÜberlebens«unterdenGeflüchteten inBerlin.Nachmei-

ner Deutung entwickelte sich cô Tuyếts Motivation, sich schnell auf den neuen Kontext

zu konzentrieren, relational zu ihrem sozialen Umfeld. Die Gemeinsamkeit des Neuan-

fangs setzte Kräfte frei, um jetzt die Ziele zu erreichen, die ihr in Vietnam verwehrt wor-

den waren.

Andererseits wies sie mich auf eine verdeckte Anstrengung hin. An einem sonni-

genSpätsommertag 2017 unternahmenwir einenGo-Along zu ihrer ehemaligenSprach-

schule nachHalensee.Cô Tuyết erzählte, dass sie trotz ihrer ausdauernden Anstrengung

anzukommen zunächst die stille Hoffnung hegte, »dass ich in vielleicht 15 Jahren zurück

nach Vietnam gehen könnte, aber das erwies sich als falsch«. »Nostalgie«, sagte sie dann

schnell, »wäre unpassend. Wo sollte ich denn auch hingehen? Zurück ging nicht mehr,

das war unmöglich.« Sie schob diese Gedankenweg. Erlebte sie im Alltag Irritationsmo-

mente, suchte sie den Grund bei sich. Zum Beispiel, wenn sie sich »abschätzig gemus-

tert« fühlte, weil sie Hinweisschilder auf der Straße nicht verstand oder weil sie »Arme-

Leute-Kleidung« trug.Wenn sie montags nach einem vietnamesischen Essen wieder in

die Schule ging, schämte sie sich, wenn ihre Kleider nach dem Essen rochen – »Knob-

lauch gab es in der deutschen Küche nicht«. Dafür hatte sie im Supermarkt aber immer

ihre Übelkeit unterdrückenmüssen,wenn sie an der Käsetheke vorbeikam; Gerüche lös-

ten starke Gefühle aus. Beschäftigungwar ihr Ventil, die gefühlten Irritationen zu regu-

lieren.CôTuyết bemerkte auch in ihrer sozialenUmwelt ein stilles Leiden, aber sie sagte,

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

damals habe sie sich damit nicht beschäftigenwollen.35Heute verknüpfte sie die Chance

des Neuanfangs mit dem Alter:

Jüngere besuchten die Schule, studierten oder konnten eine Ausbildung machen,

während die älteren Personen schnell Jobs in Fabriken fanden. Das ermöglichte

ein gutes Leben, aber neben der ersten Freude stand oft der Bruch zum vorherigen

Berufsleben: Juristen hatten nicht einfach die Möglichkeit, ihre Berufsabschlüsse in

Deutschland anerkennen zu lassen. Deswegen träumte man dann von einer Rück-

kehr und holte sich Kraft aus diesen nostalgischen Gedanken, um die gegenwärtigen

Schwierigkeiten abzuschwächen. Das ging vielen so. (September 2017)

Die Möglichkeiten der gesellschaftlichen Teilhabe waren für Jüngere höher, reflektier-

te sie. Andere nährten nostalgische Gefühle, um sich einer imaginierten Zugehörigkeit

nach Vietnam zu versichern (vgl. Christou 2011), jedoch beförderte das eine Zerrissen-

heit zwischen Raum und Zeit. Aufgrund cô Tuyếts schulischer Leistungen bekam sie die

Möglichkeit, ein Studium aufzunehmen. Sie entschied sich dagegen, weil sie dafür hät-

te umziehen und die Familie einweiteresMal zerreißenmüssen. Stattdessenmachte sie

eine technische Ausbildung und fand einen Arbeitsplatz in einem von Männern domi-

nierten Beruf. Sie lebte in Kreuzberg zusammen mit ihrer Mutter, die eine Anstellung

in einer Näherei bekam, und den jüngeren Geschwistern, die die Schule besuchten. Am

Wochenende engagierte sie sich aktiv in derGemeinschaft,unternahmAusflügeundUr-

laubsreisen an Orte, an die es nahe Verwandte verschlagen hatte. Oder sie fuhr mit der

Pfadfindergruppe in das jährliche Sommerlager, in dem sich vietnamesische Pfadfin-

dergruppen aus ganz Deutschland trafen. Der Grad der Vernetzung war also von jeher

hoch.

Esfiel côTuyết zunehmend leichter,sichdurchdiedeutscheGesellschaft,dasRechts-

system und den Straßenverkehr zu navigieren. Sie hatte Freude daran, mit den in Ber-

lin geborenen Kindern ihrer Verwandten Zeit zu verbringen, sie organisierte ihren All-

tag mit einer pragmatischen und funktionalen Haltung, fand ihren Rhythmus über ihre

Freundschaften und ihre Berufstätigkeit. Sie trug zur finanziellen Absicherung ihrer Fa-

milie bei, war in die Erziehung ihrer Neffen und Nichten involviert und lebte somit im

Einklangmit ihremmodifizierten sozial-relationalenWertesystem. Sie erklärte mir die

Unterstützung auf der Basis impliziter Gefühlsregeln:

Die Gemeinschaft war und ist immer noch sehr eng miteinander. Man fühlt sich wie

eine Familie, ganz warmherzig. Bei Schwierigkeiten im Alltag hatte man immer je-

manden, den man ansprechen konnte, wenn man Hilfe brauchte. […] Wenn in der

35 Cô Tuyết beobachtete, dass einige Geflüchtete ihre Vergangenheit ausklammerten, indem sie den

in Deutschland geborenen Kindern die vietnamesische Sprache oder Traditionen nicht beibrin-

gen wollten, weil es kein Zurück geben würde. Sie nannte mir aber auch ein anderes Extrem: Der

Alltag in Deutschland strengte eine Tante von ihr sehr an und um ihre gegenwärtige Frustration

auszugleichen, erinnerte sie sich an ihre schöne Kindheit in Saigon: »Sie hoffte, zurückkehren zu

können und nahmdie neue Situation nur als Übergangwahr. Sie lebte wie ein Schatten und führte

ein verschlossenes Leben.« Damals war ihr nicht bewusst, dass ihre Tante unter Depressionen litt.

Sie wurde zwar im Krankenhaus behandelt, aber darüber wurde nicht gesprochen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 241

Familie etwas Schlechtes passiert, die Stimmung negativ ist oder so etwas, darüber

sprechen wir nicht, um keine Unruhe zu erzeugen. […] Wir beschäftigen uns, bereiten

die Treffen in der Gemeinschaft vor, dann hat man keine Zeit für Negatives. Wir ver-

meiden das, es gibt Grenzen. Also man darf nicht einfach ganz offen explodieren, das

darf nicht sein. (März 2017)

In ihrem Zitat zeichnet sich ihr Verständnis der Gemeinschaft als erweiterte Familie ab.

Es gab immer jemanden, den man um Hilfe bitten konnte, aber man sprach nicht über

alles.Stattdessen standengemeinsameverkörperteundverorteteAktivitäten imVorder-

grund, das lenkte den Fokus weg von negativen Empfindungen. Schweigen beugte Dis-

harmonien vor. Ich entnahmdemZitat,dass côTuyết die aufHarmonie undRuhe ausge-

legte gemeinschaftlicheAufeinanderbezogenheit als Formder psycho-sozialen Fürsorge

empfand.36 Die Verantwortung, gefühlte Intensitäten intrapersonal zu regulieren, ob-

liegt dem Individuum.Auch nach der Flucht kontinuierte sich dieses Emotionsmanage-

ment.

Nach 15 Jahren veränderte sich ihre Lebenswelt erneut, denn der Schwerpunkt ihrer

Familie verlagerte sich. Ende der 1990er Jahre zogen die beiden nun verheirateten jün-

geren Geschwister von cô Tuyết zu ihren Ehepartner:innen in die USA. Zuhause ist da,

wo die Familie lebt, also wurde cô Tuyết mobiler, um dieses Gefühl zu festigen. Bei ihrer

Familie fühlte sie sich sicher. Ihre Mutter, die sich zuvor um die in Berlin lebenden En-

kel:innen gekümmert hatte, lebte erst alternierend bei cô Tuyết und den Geschwistern

auf der anderen Seite des Atlantiks. Zehn Jahre später siedelte ihre Mutter vollständig

über und übernahm die Betreuung ihrer in den USA geborenen Enkel:innen. Cô Tuyết

erklärte, dass ihrer Mutter das kalifornische Klima besser bekomme und sie sich dort

besser zurechtfinde,weil es eine Infrastruktur in vietnamesischer Sprache gebe. So zer-

rissen ihre emotionalen Nahbeziehungen ein weiteres Mal.

Die nun selten gewordenen familiären Zusammenkünfte frischten ihre emotionalen

Ressourcen auf und kontrastierten ihre gefühlte Zerrissenheit. Auf meine Frage, ob cô

Tuyết mit ihrer Mutter oder ihren Geschwistern über die schweren Ereignisse in Viet-

nam oder nach der Flucht spreche, antwortete sie mir mit einem klaren Nein und sagte

zu mir: »Das ist unser Thema.« Das Schweigen, so erklärte sie es mir, schütze vor dem

Aufreißen alter Wunden (vgl. N. H. C. Nguyen 2008). Aber das führte bei den Wieder-

sehen dazu, dass differenteWahrnehmungen und Praxen des Schweigens ausgehandelt

werdenmussten:Was schützte,wasgalt als Fürsorge,was als FormdesRespekts? Sie sor-

ge sich um ihreMutter, sagte cô Tuyết; ihr körperlicher Zustand sei schwachund sie habe

36 Nach cô Tuyếts Ansicht sind harmonische intergenerationale Beziehungen gerade deswegen für

älter werdende Personen fundamental, weil so das alltägliche Gefühl der Fremdheit nach der

Flucht kontrastiert werde. Sie erzählte von einer in Australien lebenden Cousine. Sie spreche die

englische Sprache nicht so gut, daher lebte sie »familienorientiert«. Indem ihre Cousine sich also

auf ihre Familie besann, glich sie gefühlte Differenzen aus, die außerhalb dieses Bezugsrahmens

entstanden. Zugleich barg diese Orientierung, wie cô Tuyết reflektierte, Konfliktpotenziale, eine

»geschlossene Liebe«. Wenn Kinder die Aufopferung der Eltern nicht wertschätzen würden, kom-

me es schnell zu einer gefühltenMinderwertigkeit der Älteren. Die dahinterliegende affektive Di-

mension einer empfundenen Fremdheit und Scham bliebe unbenannt. Probyn beschreibt das als

»[everyday] shame born of the body’s desire to fit in, just as it knows that it cannot« (2004: 328).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

viele Albträume, so erzählte sie nach einemBesuch in Kalifornien.Das zu thematisieren

falle ihr schwer.

Ich fasse dieVerdichtungdesSchweigens,die sich chronologisch in côTuyếts affekti-

vemLebensverlauf zeigte, kurz zusammen:Nach der Erfahrung der zerreißendenZuge-

hörigkeiten in Relationen, mit den Sinnen und im Raum beförderte erstens die geteilte

ErfahrungderAnkunft eineAufeinanderbezogenheit entlangbekannterEmotionsreper-

toires.Das orientierte côTuyết undhalf ihr auch,Dissonanzerfahrungenauszubalancie-

ren, die sie als Kind und Jugendliche erlebte und damals noch nicht richtig begriff. Zwei-

tens motivierte das Beschweigen der Vergangenheit, sich dem Neuanfang zuzuwenden

undeinander inderGemeinschaft zuunterstützen,wie sie oft erzählte.CôTuyết reagier-

te auf gefühltesUnbehagenmit einer aktivenKonzentrationaufdieGegenwart sowieder

Suche nach emotionalen Zugehörigkeiten. Damit stärkte sie ihre Resilienz. IhrWunsch

nach Zugehörigkeit orientierte sich dabei stets an ihrer Familie. Ein signifikanter Unter-

schied zeigt sich mit Blick auf ihre im-/mobilen Lebensphasen, denn in Vietnam lebte

die Familie an einemOrt.Nach ihrer Ankunft wechselte sie in einen immermobiler wer-

denden Lebensstil, weil ihre Familie sich transnational aufspannte.

6.2.2 Phänomenologie des Schweigens

Während cô Tuyết also imKontext ihrer emotional community (Rosenwein 2006)37 schwieg

und damit intra- und interpersonale Handlungs- und Interpretationsmöglichkeiten

ausdrückte, möchte ich in diesem Kapitel auf mikrorelationaler Ebene die spezifische

Phänomenologie ihres Schweigen diskutieren. Ich bespreche im Folgenden einen impli-

ziten Mechanismus des Aushaltens und Relativierens, den cô Tuyết im Kontext äußerer

Unsicherheiten internalisierte, der aber imAlter und in einemLeben in derMigration in

eine Krise mündete. Über das Schweigen, so werde ich herausstellen, verknüpften und

akkumulierten sich emotionale und körperlich gefühlte Intensitäten. Ihr Schweigen

entfaltete sich während gemeinsamer phänomenlogischer Go-Alongs.

Ich beschreibe zunächst ihre Wahrnehmung ihrer emotionalen Belastungserfah-

rung, wie sie sie mir gegenüber zu Beginn unseres Kennenlernens artikulierte (6.2.2.1),

gehe danach auf die Reflexion des Schweigens im psychotherapeutischen Prozess ein

(6.2.2.2.) und schließe mit einer flexiblen Interpretation des Schweigens (6.2.2.3).

6.2.2.1 Das Leben als Chaos

Bei unserem ersten Treffen außerhalb der Klinik imMai 2016 verdeutlichtemir cô Tuyết,

damals 50 Jahre alt, dass sie Regelmäßigkeit, Routine und Selbstständigkeit sehr hoch

bewertete. Wir saßen zusammen auf einer Parkbank in der Nähe ihres Wohnortes in

Berlin-Neukölln und gingen einen Ordner voller Arztbriefe durch. Seit einem Jahr war

ihr Leben aber »ein Chaos«. Sie war seit Monaten arbeitsunfähig, hatte mehrere statio-

näre und ambulante Krankenhausaufenthalte, medikamentöse und therapeutische Be-

handlungen hinter sich, aber ihre Situation verbesserte sich nicht.Das hatte ihren Alltag

37 Barbara Rosenwein (2006) definiert eine emotional communitymit einemVerweis auf intensive, un-

auflösliche soziale Beziehungen, diemit Unterstützung, Verständnis sowie geteilten Erwartungen

einhergehen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 243

drastisch verändert, ihre Schmerzen übermannten sie, ihre Medikamente zermürbten

sie und ihre Zuversicht, dass sich dieser Zustand verbessern würde, schwand. Sie fühlte

sich hilflos.

Cô Tuyết äußerte die Befürchtung, dass sie sich den Ärzt:innen aufdränge oder zur

Last falle, weil sie »nichts Neues« erzählen konnte. ImAnschluss an verschiedene opera-

tive Eingriffe hatte sich ihre Schmerzbelastung chronifiziert, was sie in ihrer Bewegung

und Alltagsgestaltung einschränkte und schließlich zu einer Arbeitsunfähigkeit führte.

Von demMoment an war sie auf die Unterstützung von in Berlin lebenden Verwandten

angewiesen,was grundsätzlich eine stabile familiäre Einbettung reflektiert.Den ganzen

Tag kreisten ihre Gedanken um ihre Schmerzen und ihre empfundene Abhängigkeit; es

fiel ihr schwer, sich davon abzulenken. Von ihrem sozialen Umfeld zog sie sich zurück,

weil, wie sie es nannte, keiner sie verstehen konnte. Während sie dies sagte, stiegen ihr

Tränen in die Augen und ich fragte mich, was sie mehr belastete: warum oder dass sie

sich isoliert fühlte.

Mit einem Seufzer überreichte sie mir schließlich den Ordner mit gesammelten

Diagnosen der Fachärzt:innen, Anträgen für Gesundheitsmaßnahmen, Entlassungs-

papieren aus verschiedenen Krankenhäusern – einer »Papierlast«, wie sie sagte. Dann

referierte sie ihre Krankheitsgeschichte. Die erste Operation markierte einen Bruch,

der »mein ganzes Leben umdrehte. Auf einmal brauchte ich Hilfe«. In der folgenden

Stunde lernte ich aus den Formularen und den Ergänzungen cô Tuyếts, dass sie seit

fünf Jahren mehrere Operationen über sich habe ergehen lassen müssen. Notopera-

tionen, wie die Arztbriefe zeigten, da sie erst in letzter Minute ins Krankenhaus ging.

Nach der letzten Operation wurde cô Tuyết an die psychiatrische Hochschulambulanz

überwiesen, seit neun Monaten war sie dort zum Zeitpunkt unseres Kennenlernens in

muttersprachlicher psychotherapeutischer Behandlung.

Bis zum ersten Eingriff im Jahr 2010 hatte sie keinenHausarzt, sie war »vorher nicht

krank«.Sie sagte, sie habe »die Schmerzen so lange ertragen,bis es nichtmehr ging«.Bei

unserem zweiten Treffen einige Tage später notierte ich eine Verschärfung ihrer Aussa-

ge: »Lieberwürde ich sterben, als solche Schmerzen zu haben.«Die geäußerten Extreme

zwischen aktivem Ertragen und passiver Resignation äußerte sie in Phasen der physi-

schen Immobilität. Zum Beispiel, wenn sie aufgrund ihrer Schmerzbelastung Termine

absagte oder anführte, dass »ihr Körper zu schwach« sei, um die Familie in den USA zu

besuchen.

Ich notierte in meinen Gedächtnisprotokollen unserer anfänglichen Begegnungen,

dass sie viel grübelte. Cô Tuyết betonte, dass sie ein ausgeprägtes Pflichtbewusstsein be-

sitze,aber ihre körperlichenBelastungen sie an ihreGrenzenbrächten,weil sie dieDinge

nicht so verrichten könne, wie sie es von sich gewohnt war. Ihre auf den Schmerz fokus-

sierteWahrnehmung irritierte also ihr Selbstbild, ihr Denk- undHandlungsmuster; das

machte sie unsicher und ihre Unsicherheit verstärkte den Wunsch nach Kontrolle und

Stabilität.

Ihre Situation erklärte ich mir nach einigen Monaten folgendermaßen: Cô Tuyết

hatte versucht, ihr Leiden »auszuhalten«. Ab einem bestimmten Punkt ertrug sie ihre

Schmerzen aber nicht mehr und fühlte sich außer Stande, ihre Situation autonom

zu verhandeln. Das erzeugte einen zusätzlichen Leidensdruck, denn in ihrer Wahr-

nehmung verlor sie ab diesem Moment die Kontrolle. Die Folgen waren verschiedene

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

notoperative Eingriffe, die aufgrund der fortgeschrittenen Schwere der Erkrankung ih-

ren Alltag stark einschränkten. Ihre Konzentration lag anschließend auf dem Wunsch,

dass alles werde wie vorher. Als sich das nicht einstellte, verengte sich ihr Fokus auf

ihren verletzten Körper, auf ihre gefühlte Kraftlosigkeit und Vulnerabilität. Sie schwieg,

um ihr soziales Umfeld mit ihrem Leid nicht zu belasten und weil sie keine Kraft hatte

zu sprechen. Die dargestellte emische Wahrnehmung ihrer Krise veranschaulicht ein

Gefühl der Machtlosigkeit. Aber zu diesem Zeitpunkt verstand ich den Hintergrund

ihrer Bewältigungsstrategie des Aushaltens noch nicht.

6.2.2.2 Reflexion des Schweigens im psychotherapeutischen Prozess

DerBlick auf côTuyếts obendargestellteWahrnehmungderKrise enthüllte einenBruch,

den ichnunparallel zu ihrer psychotherapeutischenBehandlung erörtere.Als cô Tuyết in

die sprach-undkultursensibleVietnam-AmbulanzderCharité,CampusBenjaminFran-

klin, überwiesen wurde, war sie 49 Jahre alt, skeptisch und hegte Vorbehalte. Die psych-

iatrischen Kolleg:innen diagnostizierten eine depressive Episode sowie ein chronisches

Schmerzsyndrom, las ich in den Unterlagen. Diese wirkte sich in einem Interessensver-

lust, reduziertem Antrieb, Schlaf- und Appetitlosigkeit sowie dem Vermeiden sozialer

Kontakte aus. Ich lege jetzt das Augenmerk auf ihr emisches Verständnis der gefühlten

Krise.

Ein wichtiger Anknüpfungspunkt zu ihrem Verständnis, so stellte ich nach den ers-

ten Monaten fest, trat über die Wechselwirkung gefühlter Irritationen und gefühlter

Nicht-Zugehörigkeiten hervor. Cô Tuyết beschrieb mir den Moment ihrer Erkrankung

als erlebte soziale Ausgrenzung, ihre Bekannten könnten sie »erst rückblickend verste-

hen, wenn sie selbst erkrankten«. Ich bezog die benannte Irritation der sozialen Bezie-

hungen auf eine fehlende körperliche Erfahrungsdimension.38 Gleichzeitig zog sich cô

Tuyết von ihrem sozialen Umfeld zurück, da ihre Gedanken sich auf die körperlichen

Schmerzen verengten. Das beeinträchtigte ihr Empfinden und Verhalten; sie fühlte sich

nicht fähig, ihre sozialen Beziehungen zu pflegen. Sie fühlte sich unverstanden, als sie

krankwurde, schutzlos und traurig.Weil sie derKommunikationmit den verschiedenen

Ärzt:innen nicht folgen konnte, blieb sie still. Dennoch beschrieb sie einen »Rechtferti-

gungszwang für meine Schmerzen«. Sie misstraute ihnen, weil sie keine Erklärung für

ihre anhaltendenSchmerzenhattenundkonnte denErklärungsansätzen aufgrund ihres

Zustandes oft nicht folgen. Aufgrund ihrer artikulierten Befürchtung eines Missverste-

hens bei den Arztterminen erstellte ich für cô Tuyết während unserer ersten Treffen eine

tabellarische Übersicht über die verschiedenen Behandlungs- und Medikationsansätze

auf der Grundlage ihrer Unterlagen. Da sie vor Schmerz oder Anspannung oft vergaß,

was sie fragen wollte, schrieben wir gemeinsam Fragen auf, die sie in die fachärztlichen

Gespräche mitnehmen wollte.

Wie sich ihre Anspannung äußerte, beobachtete ich im Juni 2016, als ich sie zu einem

Arztbesuch begleitete.Währendwir imWartezimmer saßen, zeigte cô Tuyết auf ein dort

hängendes Bild – ein Kunstdruck des Expressionisten Wassily Kandinsky – und sagte:

»Mein Magen verkrampft sich immer, wenn ich das Bild ansehe. Ich fühle mich dann

38 Diesem Verständnis folgend entwickelt sich Empathie über eine körperlich-sinnliche Erfahrungs-

dimension, über das Ein- und Nachfühlen der Situation des Gegenübers.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 245

kraftlos.Das habe ichmir irgendwie angewöhnt.« Cô Tuyết sagte dasmit leiser Stimme,

vor dem Bauch verschränkten Armen und niedergeschlagenen Augen und signalisierte

ein akutes körperliches Unwohlsein.

Aus affekttheoretischer Perspektive lässt sich die Situation so deuten: DieWahrneh-

mung des Bildes rief nach ihrer Beschreibung Erinnerungen an vorherige Besuche her-

vor, bei denen ihr der Arzt schlechte Befunde mitgeteilt hatte. Die Erinnerung aktuali-

sierte eine vergangene Körperwahrnehmung, in der sie Gefühle von Schwäche, Schutz-

losigkeit und Machtlosigkeit empfunden hatte. Diese Wahrnehmung kollidierte mit ih-

rem eingangs dargestellten Anspruch, »erst [Hilfe zu suchen], wenn es nicht mehr allei-

ne geht«.Die Situation zeigt, dass die kognitive Reizwahrnehmung des Bildes in diesem

spezifischen affective arrangement eine stille, verkörperteErinnerungandieZeit der nega-

tiven Befunde auslöste. Die körperliche Verkrampfung vor dem Arztgespräch hatte sich

cô Tuyết »irgendwie angewöhnt«, das irritierte sie und verengte ihre Gedanken auf eine

gefühlte Schwäche.

Ab Juni 2016 besuchte cô Tuyết die in vietnamesischer Sprache stattfindende emoti-

ons- und affektfokussierte Gruppentherapie im zweiwöchigen Rhythmus. Sie traf dort

auf andere Personen ihres Alters, die ebenfalls unter psychischenBelastungen litten.Die

Gruppenteilnehmer:innenhattenheterogeneMigrationsbezügeausVietnam,was inder

Anfangszeit zuVorsicht undZurückhaltung führte (Heykenet al. 2019). IndenerstenSit-

zungenzurPsychoedukation standdasKennenlernenpsychischerBelastungssymptome

sowie das Erlernen von sogenannten Skills in Form von Entspannungsübungen, achtsa-

men Bewegungen und Kompetenzen im Vordergrund. Ziel war es, den Teilnehmenden

Stützen zu vermitteln, auf die sie inMomenten der emotionalenÜberforderung zurück-

greifen können.39

Ichnotierte,dass côTuyết derEinstieg in die gruppentherapeutische Interaktion aus

vielerlei Gründen schwerfiel. Um dies analytisch besser zu rahmen, beschreibe ich eine

dynamische Wechselwirkung empfundener Irritationen und gefühlter Nicht-Zugehö-

rigkeiten: Vor der psychotherapeutischen Behandlung hatte cô Tuyết mit ihren Ärzt:in-

nen auf Deutsch gesprochen, zugleich bestand hier ein klar hierarchisch geregeltes Ver-

hältnis von Arzt und Patient:in. Den Austausch in der Gruppe moderierte die behan-

delnde Psychotherapeutin auf Vietnamesisch. Sie leitete dasGespräch auf einer bewusst

flachen hierarchischen Ebene, indem sie die Gruppenteilnehmer:innen über die viet-

namesischen Anredepronomina anh (übersetzt: älterer Bruder) und chị (übersetzt: äl-

tere Schwester) ansprach. Diese Kommunikationsform reflektierte eine inklusive Ge-

meinsamkeit auf Augenhöhe. Für cô Tuyết bedeutete es aber auch einen Bruch, da sie

39 Die emotions- und affektfokussierte Therapie ist der kognitiven Verhaltenstherapie zuzuordnen.

Sie zielte darauf ab, ein relationales Verständnis emotionaler Erfahrung in Bezug zu Handlungen,

Gedanken, Körperwahrnehmungen und der Umwelt anzuregen. In der Gruppe übten die Teilneh-

mer:innen, akute und vergangene Belastungserfahrungen wahrzunehmen, zu differenzieren so-

wiedasKrisenerleben in ihremKontext zubetrachten. Imaginationsübungen sowiedieBewertung

sinnlicher Reize sensibilisierten die Teilnehmer:innen dafür, sich selbst im dynamischen Wech-

sel mit inneren und äußeren Einflüssen wahrzunehmen und ihre Empfindungen zu benennen; ih-

ren Körper lernte cô Tuyết so, in verschiedenen Übungen als Resonanzkörper wahrzunehmen (vgl.

Heyken et al. 2019; von Poser &Willamowski 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

in ihren sozialen Beziehungen in vietnamesischer Sprache eine verinnerlichte Senio-

ritäts- oder Geschlechterhierarchie beachtete. Nach dieser hätte sie den Statusunter-

schied in der gewählten Selbstbezeichnung beachtet. Zudem offenbarte das Code-Swit-

ching in ihre Muttersprache eine intensivere emotionale Dimension, da diese Sprache

mit ihrem Emotionsrepertoire verknüpft war.40

Cô Tuyết (51 J.) stand nun in regelmäßiger sozialer Interaktion, was ihre vorherigen

Rückzugstendenzenaufweichte.Allerdingswar sienunmit einerThematikkonfrontiert,

die sie kognitiv, emotional und körperlich herausforderte. Anfangs klagte sie über eine

Konzentrationsschwäche, die sie in denTherapiesitzungenmit einer schmerzbedingten

Schonhaltungverkörperte.41NacheinigenSitzungenzeigte sichüber einemultiperspek-

tivische Beobachtung in unserem Forschungsteam, dass sie dieseHaltung insbesondere

bei emotional belastenden Themen einnahm. Bei bestimmten Inhalten verlagerte sich

ihre Aufmerksamkeit dann auf ihre Schmerzwahrnehmung, was sie von dem sie umge-

benden Diskurs distanzierte. Das Changieren zwischen emotionaler Nähe und körper-

licher Distanz notierte ich z.B. in Therapiesitzungen zu den negativen Emotionen. In

einem Gespräch reflektierte sie nach einer solchen Sitzung:

Es ist schwer für mich, so viel Negatives zu hören. Ich muss mich sehr konzentrieren,

mein Körper ist noch sehr schwach. Es tut mir weh zu hören, was die anderen Leute

aus der Gruppe belastet. (März 2017)

Sie nahm Anteil an den Erlebnissen der anderen, aber das löste in ihr den impliziten

Drang nach Distanzierung aus. Sie weinte still vor Erschöpfung. Rückblickend erklär-

te cô Tuyết ihr anfängliches Verhalten damit, dass sie Angst vor einem Gesichtsverlust

hatte, wenn sie ihr »Innerstes nach außen kehren« würde. Wie ich erfuhr, manifestier-

te ihre verbalisierte Belastung auf ihrer Muttersprache vor anderen, ihr fremden Grup-

penteilnehmer:innen, einen weiteren Bruch ihrer internalisierten emotionalen Orien-

tierung. Sie hatte verinnerlicht, »über Negatives spricht man nicht«.42 Relevant ist der

Zusammenhang zu cô Tuyếts wahrgenommener Zugehörigkeit: Sie sagte eingangs, nur

verstanden werden zu können, wenn andere ebenfalls erkrankten; wenn es also eine ge-

fühlte Erfahrungsebene gebe. Nun bestand diese Gemeinsamkeit über das empfundene

Leid, aber sie fühlte sich imMoment des Zuhörens schwach, verletzlich undüberfordert.

40 Cô Tuyết und ich sprachen auf Deutsch über ihren inneren Druck und die Schmerzen. Oftmals grif-

fen wir die Inhalte der Therapiesitzung auf und bezogen sie auf ihre Lebenswelt. Das ermöglichte

ihr eine erweiterte Reflexion über eine sprachliche Distanzierung.

41 In solchen Momenten umfasste cô Tuyết mit der Hand ihre linke Kopfhälfte, von wo ihre Schmer-

zen ausstrahlten. Dann drehte sie den Kopf in die Handfläche und ihren Oberkörper aus dem

Stuhlkreis heraus. Ihre Mimik spiegelte ihre Anstrengung über zusammengepresste Lippen, eine

gekräuselte Stirn und geschlossene Augen.

42 Das Zuhören erforderte ihre Kraft, sich emotional von dem Gehörten abzugrenzen, es strengte sie

an. Während wir uns bei einem Ausflug an einem kalten Märztag 2017 über die Unterschiede der

sachlichen und der emotionalen Ebene einer Nachricht unterhielten, wiederholten wir die in der

Therapie vorgestellte, achtsame Zuhörtechnik, das Gehörte distanzierter wahrzunehmen »wie die

raschelnden Blätter imWind«.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 247

Diesem inneren Konflikt musste sie sich erstens bewusst werden und zweitens ei-

nen Umgang damit etablieren. Im Sommer 2018 besuchte ich cô Tuyết zuhause. Neben

den emotionalen und körperlichen Stressoren benannte sie einen weiteren Faktor, um

ihre anfängliche Irritation in der Therapie zu beschreiben: Sie kannte viele der verwen-

deten vietnamesischen Wörter und Begriffe nicht und verstand nicht, worüber genau

gesprochenwurde. IhreUnkenntnis beschämte sie.Cô Tuyết zweifelte an sich und dach-

te, dass es daran läge, dass sie den nordvietnamesischen Dialekt der Therapeutin nicht

richtig verstand. Schließlich realisierte cô Tuyết, dass ihr schlicht das Vokabular gefehlt

hat, um psychische und körperliche Belastungen auszudrücken – in Vietnam gehörten

dieseBegriffe nicht zu ihremWortschatz.Das führte später dazu,dass sie auchdie deut-

schen Vokabeln bei ihren früheren Arztkontakten in deutscher Sprache nicht verstand.

Ihr Schweigen reflektierte also eine vomMigrationsalter bedingte Sprachlosigkeit, wes-

wegen sie sich unfähig fühlte, gefühlte Differenzen inWorte fassen zu können.

Bei einer Tasse Tee an ihrem Küchentisch ergänzte cô Tuyết dann, dass unter viet-

namesischen Frauen ihres Alters nicht überThemenwie Körperlichkeit oder Gefühle ge-

sprochen werde, das sei intim. In ihrem Ausdruck des Schweigens zeigte sich also ei-

ne Zurückhaltung, die ihre oben genannten Erklärungen und Verhaltensweisen als eine

genderspezifische Lesart ihres Schweigens dekodierten. Nach diesem verhielt sie sich

ihrem Rollenbild entsprechend. Sie erklärte ihr Schweigen mit einer Referenz auf die

gesellschaftliche Position nach ihrembuddhistisch geprägtenVerständnis; siewürde ihr

Gesicht verlieren, wenn sie ihr »Innerstes nach außen kehrt«.

Schließlich stellte sich im Rahmen der Therapie ein weiterer Stressor heraus, der

das gefühlte Erleben von cô Tuyếts Krise intensivierte. Verständlich wurde das über die

Beleuchtung der sozialen Beziehungen, die »Menschen […] über Generationen hinweg

sowohl familiär als auch in ihren weiteren sozial-räumlichen Umfeldern bilden, auf-

rechterhalten oder verwerfen« (von Poser 2018: 2). Cô Tuyếts gefühlte Verletzlichkeit und

Schutzlosigkeit wurde darüber intensiviert, dass die Person, zu der sie die stärkste emo-

tionale Bindung pflegte, ihreMutter, physisch nicht anwesendwar, als sie erkrankte.Vor

ihrer Krise erhielt sie ihre emotionalen Nahbeziehungen über transnationales Pendeln

aufrecht. In der Phase ihres »Schockzustandes« war das nicht möglich und digitale

Kommunikationsmedien schafften es nicht, die emotionale Nähe zu kompensieren.Die

erlebte Zerrissenheit in Relationen irritierte somit ihr Selbstkonzept.

Zu Beginn der Gruppentherapie war cô Tuyếts gedanklicher Fokus auf ihren kör-

perlichen Schmerz verengt, bzw. darauf, dass etwas nicht stimmte. Das hemmte ihre

Handlungsmacht, reaktivierte negative Denkmuster und verminderte ihre Resonanzfä-

higkeit.43 Die Erkenntnis, dass cô Tuyết ihre körperlichen Schmerzen intensiver wahr-

nahm, wenn sie negative Gedanken hatte, entwickelte sie im gruppentherapeutischen

Austausch. Die Therapeutin sensibilisierte die Teilnehmer:innen, gefühlte Irritationen

in die Bestandteile einer Handlung, Körperwahrnehmung und eines Gedankens zu de-

konstruieren. Für cô Tuyết war der relationale Aushandlungsprozess ausschlaggebend,

43 Diese Feststellung belegt die These von Scheves: »Affect […] alters body’s capacities to act. This

can happen in various ways, through alterations to cognitive and perceptual processing, to the

endocrine and hormonal system, or to autonomous and peripheral nervous system activity« (2017:

51).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

um eigene Handlungsmuster zu reflektieren. Die dialogische Suche nach Lösungsstra-

tegien, das gemeinsame Ausprobieren und Verbalisieren von Unbehagen und Irritati-

onsmomentenweichte ihr Denkmuster auf, dass keiner sie verstehen könne. Siemusste

erst lernen, ihre gefühlten Intensitäten selbst wahrzunehmen, so sagte sie im Anschluss

an eine Sitzung.44

In der Gruppe war cô Tuyết von Personen umgeben, die ebenfalls unter einer Be-

lastung litten und denen gegenüber sie ihre Schmerzen nicht rechtfertigen musste; das

entwickelte ein Verständnis vonGemeinsamkeit (von Poser&Willamowski 2020).Deut-

lich änderte sie ihre Einstellung etwa Entspannungsübungen gegenüber. Während sie

die Übungen anfangs kritisch betrachtete und sagte: »Was soll ich damit? Mein Körper

tut weh«, ließ sie sich im Kontext der Gruppe darauf ein. Nach einigenMonaten ließ sie

»gedanklich los«.

Diese relationale Neu-Formulierung ihrer Körperwahrnehmung und ihrer empfun-

denen Zugehörigkeit in der Gruppe war ausschlaggebend für cô Tuyết, um sich einen

neuen Umgangmit ihren Schmerzen zu erarbeiten. EinenWendepunkt notierte ich be-

reits im August 2016. Damals erkrankte ich selbst und sie rief mich im Krankenhaus an.

Im Gespräch wendete sie ein indirektes Kommunikationsmuster an und erzählte von

neu gewonnenen Ressourcen; dass es nicht darum gehe, schmerzfrei zu sein, sondern

darum, die eigenen körperlichen Grenzenwahrzunehmen, zu akzeptieren und entspre-

chend zu handeln. Damit erinnerte sie mich an einen wichtigen Anstoß, den ich in den

Wochen zuvor mit ihr besprochen hatte: Der erste Schritt ist die Akzeptanz der eigenen

Situation, in diesemFall der Schmerzen.Mit diesem relationalen Zugang demonstrierte

sie, »care is an on-going social process« (M. T. N.Nguyen, Zavoretti & Tronto 2017: 202).

Zugleich verdeutlicht die Gegenseitigkeit unserer Forschendenbeziehung, wie sich eine

Engaged Anthropology gestalten kann.

In weiteren Reflexionsmomenten stellte cô Tuyết fest, dass sie ihre körperlichen Be-

schwerden früher ignoriert hatte. Sie verband das mit vergangenen notoperativen Ein-

griffen.Nachdiesenwünschte sie sich,dass »alleswieder sowerdewie vorher«.Die Fülle

an Arztterminen, die sie daraufhin wahrnahm, überforderte sie zwar, aber sie bemerkte

nicht, dass dieses Verhalten ihre Erschöpfung zusätzlich verstärkte.Der Erkenntnispro-

zess beförderte eine gedankliche Flexibilisierung, in ihrer Schmerzwahrnehmung nicht

nur körperliche, sondern auch psychische, emotionale und affektive Ursprünge zu se-

hen. Sie realisierte, dass ihre Überforderung einem Muster folgte, denn sie hatte sich

nicht zugestanden, Schmerz zu empfinden, bis sie schließlich zusammenbrach. Bei un-

seren Begegnungen unterhielten wir uns nun darüber, wie sie ihr alltägliches Wohlbe-

findenmit kleinen Handlungen oder bewussten Pausen beeinflussen konnte.

ImFrühjahr 2017 besuchte cô Tuyết eineRehabilitationsmaßnahme,die dazudiente,

neue Strategien im Umgang mit ihrer Schmerzwahrnehmung und ihren negativen Ge-

danken einzuüben. Sie dekonstruierte ihre emotionale Härte sich selbst gegenüber und

reflektierte: »Mein Körper war nach der Operation wie in einem Schockzustand, das hat

44 Statt still zu leiden, sensibilisierte sich cô Tuyết für jene Aspekte ihres Alltags, die sie belasteten,

wie schmerzevozierende Fehlhaltungen amArbeitsplatz oder belastende Begegnungen. Zugleich

achtete sie auf Tätigkeiten, die ihrWohlbefinden steigerten, wie z.B. die Integration regelmäßiger

Ruhephasen, um sich körperlich nicht zu überfordern.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 249

mich verrückt gemacht.« In einem Telefonat notierte ich eine sich verändernde Selbst-

wahrnehmung: »Nach drei, vierWochen ist mein Körper erst erwacht und ich habe zum

erstenMal Kraft und Freude gespürt.«

Cô Tuyếts Freundin fragte sie nach einigen Wochen: »Wie kannst du nur so lange

eine Rehamachen? Vermisst du keinen Reis?«, aber sie stellte fest, dass für sie diese Zeit

notwendigwar, umwieder insHandeln zu kommen.Gleichzeitig realisierte ich, dass sie

ihre Zugehörigkeit zu PersonenmitMigrationsbezügen aus Vietnamüber eine sinnliche

Ebene navigierte: »Für unsere Leute wäre das nichts, abends gab es Brot. Unsere Leute

essen abends lieber Suppe.«Während sie die Differenz zu ihrer verkörperten Erfahrung

reflektierte, machte sie sich ihre Fähigkeit bewusst, mit dieser sinnlichen Veränderung

umgehen zu können.

Parallel zur zweijährigen Therapie verabredeten wir uns regelmäßig zu phänome-

nologischen Go-Alongs, die uns in verschiedene Berliner Kieze, Stadtparks,Wälder und

Gärten führten. Bewegten wir uns im Freien, drückte sie eine ambivalente Verortung

aus: »Ich bin eigentlich kein Stadtmensch, aber Berlin hat viel Grün.«Während wir spa-

zierten, weckte die sinnliche Auseinandersetzung mit ihrer Umgebung Erinnerungen

an ihre Kindheit auf einer Plantage. Schlenderten wir über den Markt, begutachtete cô

Tuyết ausgiebig die ausgelegten Mangos, Papayas und Kürbisse, bevor sie mir erzählte,

was siemit denGerüchen undGeschmäckern dieser Früchte verband.Über die langzeit-

liche Begleitung zeigte sich auch, wie der Wechsel der Jahreszeiten ihre Schmerz- und

Selbstwahrnehmung beeinflusste.

Die Interaktion mit der direkten nichthumanen Umgebung holte, wie ich beobach-

tete, ein positiv konnotiertes Selbstbild entlang von sinnlich konnotierten Erinnerungen

hervor (vgl.Kidron2009: 15).Besonders zuBeginnunsererGo-Alongskontrastiertendie-

se Momente ihre oft geäußerte defizitäre Selbstwahrnehmung.45 Indem sie sich an ihr

verkörpertes Wissen erinnerte, das sie zu Beginn der Therapie aufgrund der Schmerz-

fokussierung kognitiv nicht reaktivieren konnte, gelang es ihr, einen nachhaltigen the-

rapeutischen Effekt zu erreichen. Dieses Wissen integrierte sie auch im Nachgang der

Therapie in ihren Alltag.

Mit der Aufweichung ihrer gedanklichen Verengung auf den körperlichen Schmerz

und der so erweiterten Handlungsdimension veränderte sich die Qualität unserer Ge-

spräche. Wenn wir über ihre Kindheit und Jugend in Vietnam sprachen, kamen neben

Erinnerungen an sich als »Kind der Bäume« auch jene Aspekte ihrer Vergangenheit her-

vor, die ihr signalisierten, dass »irgendwas nicht stimmte«.Auslöserwaren Alltagszenen

im Berliner Straßenbild wie ein üppig bepflanzter Balkon mit Gartenstühlen.Während

cô Tuyết mich zunächst auf die Blütenpracht hinwies, blickte sie danach zu den Stühlen

und sagte: »NachdemKrieg durftemannichtsmehr draußen lassen, alleswurde geklaut

oder beschlagnahmt. Stellte man seinen Besitz so zur Schau, wurde man beschimpft.«

Ich beobachtete, dass die emotionale Erinnerungsdimension ihre gegenwärtige Situa-

tivität spiegelte, denn bei einem anderen Treffen rahmte sie diese Erfahrung empathi-

45 Ihre emischen Beschreibungen und hervortretenden Ressourcen wurden in ihre psychotherapeu-

tische und personenzentriertemedizinische Behandlung integriert. Das, so bemerkte ihre Psycho-

therapeutin, wirkte sich positiv auf ihre Therapietreue aus (vgl. Kirmayer, Lemelson & Cummings

2015).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

scher: »DerRaubdientenicht derBereicherung, sonderndemÜberleben.Wenn sie nicht

genug zu essen haben, was sollen sie dennmachen?«

Als wir imHerbst 2018 zusammen kochten und cô Tuyết gerade hockend einen Kür-

bis spaltete, verglich sie ihren emotionalen Schutzmechanismusmit der biochemischen

Funktion von Hautrezeptoren. Die Haut muss Signale wie z.B. Kälte,Wärme oder Luft-

feuchtigkeit wahrnehmen, um darauf zu reagieren. Dann sagte sie:

Die Umwelt, in der ich aufwuchs, war gefährlich. […] Ich wurde im Krieg geboren. Mein

Vater versteckte sich vor demMilitärdienst. In der Familie sprach keiner darüber. Dann

wurde er eingezogen und starb. In der Familie sprach keiner darüber. Nach dem Krieg

mussten wir vorsichtig sein. Mir wurde gesagt, ich muss mich unauffällig und still ver-

halten … Mein Körper hat nie gelernt, eine Verbindung zur Umwelt aufzubauen, son-

dern hat gelernt, sich von der Umwelt abzugrenzen. Der Körper war still. (Oktober

2018)

Nach ihrer Aussage schauten wir uns länger an und die Worte hallten nach. Die Bedeu-

tung ihrer Reflexion des Zusammenhangs zwischen äußeren Einflüssen und ihrem in-

neren Empfinden markierte einen wichtigen Erkenntnisprozess. Nach cô Tuyếts Inter-

pretation schützte ihr habitualisiertes Schweigen sie vor einer gefährlichenUmwelt.Der

Körperwar ihr Schutzschild. Ihre geschärften Sinneswahrnehmungen schützten sie. Sie

grenzte sich von äußeren Einflüssen ab und lernte, »mucksmäuschenstill« zu sein; ihr

Körper war still.Wie sich das Sprechen über die alltäglicheWahrnehmung gefühlter Ir-

ritationen zu einem Sprechen über eine stille, aber implizit anwesende Vergangenheit

erweiterte, werde ich im nächsten Punkt erörtern.

6.2.2.3 Praktische Übertragung: Flexibles Schweigen

Schweigen perpetuierte für cô Tuyết einen innerenDruck,der sich imErleben einer phy-

sisch bedingten Krise ab 2010 aktualisierte und schließlich ein Gefühl von Einsamkeit

hervorbrachte, weil sie »keiner versteht«. Ich analysiere jetzt, in welchen Momenten cô

Tuyết sich der Überlappung vergangener und gegenwärtiger Krisenmomente bewusst

wurde und wie das ihre Wahrnehmung von zerrissenen und (neu)formierten Zugehö-

rigkeiten beeinflusste.Hierzuwerfe ich Schlaglichter auf einzelne Situationen, in denen

sich das Schweigen als stille Präsenz einer interpersonal geteilten, aber intrapersonal

verkörperten Vergangenheit äußerte.

Zunächst gehe ich auf eine affektive Dimension von Zugehörigkeiten ein, die cô

Tuyết im Juni 2016 beschrieb:

Ich lebe seit 30 Jahren in Deutschland. Berlin ist meine Heimat – obwohl ich die gar

nicht kenne. Ich kannte nur den Weg von der Arbeit nach Hause, viel Zeit zum Erkun-

den der Stadt blieb da nicht. [Es beginnt plötzlich stark zu regnen. Wir stellen uns

unter meinen Regenschirm, warten und schauen in den üppig begrünten Park.] Ich

nehme meine Umgebung erst jetzt wahr, seitdem ich krank bin. Ich mag die Natur,

aber als ich gesund war, hatte ich keine Zeit, um in den Park zu gehen.

Cô Tuyết lebte zum Zeitpunkt ihrer Aussage seit drei Dekaden in Berlin – also bereits

länger, als sie in Vietnam gelebt hatte. Die genannte funktionale Wahrnehmung ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 251

»Heimat«, die vordergründig von einem Arbeitsrhythmus geprägt schien, untersuchte

ich in Verbindung mit dem Innehalten: Sie sagte dies, während wir unter dem Regen-

schirm innehielten und abwarteten, dass der Regen nachließ. In späteren Gesprächen

ergänzte cô Tuyết: »Durch den Krieg konnten wir nicht herumreisen, ich kannte die an-

deren Landesteile nicht. […] Dann gab es Bezirksvorsteher, bei denen man sich ständig

meldenmusste. Jede Auffälligkeit wäre gefährlich gewesen.« Innehalten, so notierte ich,

verband sie früher mit äußerlichen Restriktionen und einer fragilen Differenz. Abgren-

zung grundierte eine gefühlte Zerrissenheit.

Der Lebensmittelpunkt von cô Tuyết verlagerte sich nach der Flucht und änderte die

Dynamik ihres Lebens, ihr bekanntes soziales Netzwerk lebte nicht mehr in einem Um-

kreis vonca. 100kmimMekong-Delta, sondernerstreckte sichmittlerweile auf vierKon-

tinente über 64.000 km, also eine Distanz von fünf Erdumrundungen. Als ich ihr bei

unserem nächsten Treffen eine Visualisierung ihres transnationalen Netzwerkes zeigte,

kommentierte sie diese damit, dass Vietnames:innen am liebsten zuhause bleiben wür-

den, an ihremGeburtsort.Mobilitätwurde aber zumprägendenFaktor,um ihre familiä-

renNahbeziehungen zupflegen.ZugleichwarMobilität ein emotionaler,monetärer und

physischer Stressor,der ihr immerwieder die zeitlich limitierteGemeinsamkeit bewusst

machte. Ihre gefühlte räumliche Zerrissenheit war bereits vor der Flucht vorhanden, er-

weiterte sich aber danach umdie Komponenten der Zerrissenheit in Relationen undmit

den Sinnen.

Cô Tuyết regulierte die gefühlten Intensitäten nach ihrer internalisierten Bewälti-

gungsstrategie, die wir schon aus den vorangehenden Kapiteln kennenlernten: »Es ist

nicht zu ändern, konzentriere dich auf das Gute, andere haben mehr zu leiden.« Diese

Verbundenheit zu imaginierten Anderen einer Erfahrungsgeneration beschreibenTho-

mas Lacroix und Elena Fiddian-Qasmiyeh (2013: 689) als eine zutiefst körperlich-sinn-

liche Erfahrung. Innerhalb ihrer Gemeinschaft drückte sie ihre emotionalen Erfahrun-

gen entsprechend des geteilten Emotionsrepertoires implizit aus, sie verband damit ei-

ne Verständigung ohne Worte. Zugleich lebte sie in einer pluralistischen Gesellschaft,

die ihre Erfahrungen nicht kannte und nicht wahrnahm. Dieses Zusammenspiel beför-

derte, dass sie ihren gefühlten Intensitäten wenig Aufmerksamkeit schenken wollte. Im

Herbst 2016 lernte ich diese innere Kohäsion der Erfahrungsgemeinschaft bei einemBe-

such der buddhistischen Pagode in Berlin-Spandau kennen, einemOrt, den cô Tuyết vor

ihrer Erkrankung regelmäßig besuchte. Nachdem ich sie in die Gebetshalle und den an-

grenzenden Garten der Pagode begleitete und wir uns über die Lehren Buddhas unter-

halten hatten,machte siemich auf demRückweg auf eine geteilte affektive Anstrengung

aufmerksam:

Viele Leute leben hier, weil sie es müssen. Aber ihr lòng ist sehr stark auf ihr nhớ nhà46

ausgerichtet. Ihre Orientierung richtet sich in die Vergangenheit, ihre Gedanken zeu-

gen von Liebe und Sehnsucht nach dem Verlorenen. Für die Älteren fällt die Umstel-

lung immer noch schwer. Alleine klimatisch ist es so anders, die vielen Kleiderschich-

46 Cô Tuyết übersetztemir die Begriffe als »Sehnsucht« (lòng; auch: Herz, Geist) und »Heimweh« bzw.

»Nostalgie« (nhớ nhà; auch: Heimweh); lòng nhớ nhàdrückt ihr zufolge die Sehnsucht nach der Hei-

mat aus.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

ten sind wie eine Last, die getragen wird. Dann das fremde Umfeld und die Sprache –

sie nehmen nicht direkt, sondern nur indirekt am sie umgebenden Geschehen teil.

(September 2016)

Ihre Aussage fand ich aufschlussreich, weil sie mir die Komplexität der gefühlten Zer-

rissenheit aufzeigte: Cô Tuyết differenzierte eine räumlich-temporale, sozial-relationa-

le und eine körperlich-sinnliche Dimension der Zerrissenheit. Sie sprach von einer ge-

teilten Sehnsucht nachmất nước; ein Begriff, den ich von verschiedenen Gesprächspart-

ner:innen hörte. Aber zugleich sagte sie, dass sie diesen Begriff nicht gerne nutzte, weil

sie nicht wusste, was dieser beim Gegenüber auslöste, was sie erlebt hätten. Die von ihr

benannte indirekte Teilnahme am Alltag in Berlin, die körperlich und sprachlich emp-

fundeneDifferenz erinnerten sie täglich an das,was sie verloren hatten.Die geteilteDif-

ferenz stärkte ihrMitgefühl. Cô Tuyếts Schweigen, hier angedeutet über das Vermeiden

von Begriffen, drückte eine Form von Sorgearbeit aus. Aus diesem Grund waren Orte

wie die Pagode so wichtig, denn nach innen stimulierte sie mit ihrer visuellen Erschei-

nung, der Sprache, den Klängen,Gerüchen, religiösen und sozialen Praktiken ein spezi-

fischens affective arrangement und festigte eine verkörperte und sinnliche Zugehörigkeit.

Diese kontrastierte die alltägliche Diffenrenzerfahrung (Mattes et al. 2019: 305).

Der Umgang mit Zerrissenheit motivierte das Bedürfnis nach dem Gefühl, ange-

nommen zu sein, Harmonie zu spüren, so schreibe ich an dem Tag in mein Notizbuch.

Diese Deutung führte ich auch auf die Aussage »Das Negative spart man aus, man ver-

sucht, zurecht zu kommen« zurück. Cô Tuyếts internalisierte Strategie der Emotions-

regulierung, so mein Eindruck, reflektierte die Komplexität der Zerrissenheit. Indem

sie »versucht[e], das zu vergessen«, stellte sie den Bezug zur geteilten Sehnsucht nach

dem Verlorenen her und orientierte ihr Verhalten an einem sozialen Referenzrahmen.

Auf der affektiven Ebene stellte die Emotionsregulierung, »das Negative auszusparen«,

sie vor Herausforderungen, weil sie mit der Praxis des Schweigens auch eine gefühlte

Abgrenzung kontinuierte: »Das Gefühl der Unsicherheit begleitet mich seit dem Krieg.

Man spricht nicht,man versucht, das zu vergessen.« Sie wies mich auf die Anstrengung

hin, die mit dem Vergessen-Wollen, aber nicht Vergessen-Können verbunden war.

Bei einem gemeinsamen Essen imOktober 2019 lernte ich eine weitere Facette ihrer

Emotionsregulierungkennen.CôTuyết erzählte,dass gelebteDankbarkeit ihr helfe, eine

positive Perspektive auf den Alltag zu erhalten. Besonders in den ersten Jahren in Berlin

fühlte sie sich unruhig und ängstlich:

Ich wollte nicht auffallen, nichts falsch machen. Wenn es dann bei der Arbeit oder

im Alltag schwierig war, dann half es mir, mich daran zu erinnern, dass ich dankbar

für das bin, was ich habe. Das hat die Schwierigkeiten in ein anderes Licht gerückt.

Dankbar zu sein, war wie eine Erleichterung, ein Schutz. Dankbarkeit macht friedlich.

Und wenn ich andere Leute unterstütze, habe ich Mitgefühl. Dadurch öffne ich mich,

das nimmt auch ein bisschen die Angst.

Sich regelmäßig daran zu erinnern, wofür sie dankbar war, »rückte die Schwierigkeiten

in ein anderes Licht«. Dieser bewusste und aus ihrer buddhistischen Praxis hervorge-

hende Perspektivwechsel unterstützte sie darin, den Tag positiv ein- bzw. auszuleiten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 253

ImSchweigen imaginierte sie eine emotionale VerbindungundMitgefühl für ihrGegen-

über.Das ermutigte sie, sich zuöffnen.DieseÜbung,Dankbarkeit zupraktizieren, erde-

te sie imMoment.Aberunter ihrer damaligenSchmerzbelastunggelang ihr derPerspek-

tivwechsel nicht, sagte sie. Die Grenze, die mit dem Schweigen einherging, verknüpfte

sie mit »Angst, [die] ist immer. Egal wo wir leben, wir haben immer Angst. Allein das

Wort ›Krieg‹ löst so viel aus«, ergänzte sie.

Cô Tuyết internalisierte ein genderspezifisches Emotionsrepertoire, dass sich rela-

tional zuder soziopolitischenundökonomischenTransformationVietnamsentwickelte.

Schweigen war eine beständige Lebenspraxis, die sich von einer internalisierten Norm

in eine akute Schutz- und Überlebensstrategie hin zu einem verfestigten Habitus trans-

formierte. Dieser begleitete ihre Jugendjahre und den Neuanfang in Berlin. Die Form

desBeschweigens signalisierte denWunsch einesNeuanfangs,den côTuyếtmit anderen

Personen teilte. Nur das Schweigen erinnerte sie implizit auch an das, was sie vergessen

wollte. Das formte einen Konflikt.

Zwei Jahre nach unseren ersten Gesprächen und nach dem Abschluss der Gruppen-

therapie reflektierte sie ihren eingangs vehement geäußerten Wunsch nach Kontrolle

undStabilität. Sie habe sich nach ihrer Flucht vielleicht auchdeswegenüberfordert, »um

nicht ins Nachdenken zu fallen«. Nun wisse sie, dass »die Kommunikation wichtig ist,

um hinter die körperlichen Beschwerden zu gucken«. Cô Tuyết stellte eine weitere Ver-

bindungherundordnete ihrVerhalten indynamischerWechselwirkungzu ihrerUmwelt

ein. So realisierte sie, dass ihr sozialer Rückzug nach der Operation die Reaktionen ihrer

Bekannten beeinflusst hatte; sie vermutet rückblickend, dass sie ihren stillen Wunsch

nach Ruhe respektiert hätten, um sie nicht zu belasten.

Damals habe sie das nicht wahrgenommen, weil ihre Gedanken sich darauf richte-

ten, »dass etwas nicht stimmte«.47 Indem sie schwieg, ließ sich diese gefühlte Irritation

nicht aufklären, nicht mit den Wahrnehmungen ihrer Bekannten verbinden. Stattdes-

sen, so erklärte sie es sich, verstärkte es ihren Anspruch an sich, »die Schmerzen auszu-

halten, bis es nicht mehr ging«. Diese affektiven Zustände, die sie versuchte, über das

Schweigen zu regulieren, unterschieden sich von dem Schweigen über ihre schweren

Erinnerungen, aber die damit einhergehenden Intensitäten verschmolzen. Im Vorder-

grund standnichtmehrdas konsensuale Schweigenüberdie geteilte diskursive Leerstel-

le, sondern ihrWunsch,das, »wasmit ihrnicht stimmte« – ihregefühlteZerrissenheit –,

zu verdecken. So wirkte es auf mich fast, als wäre sie erleichtert, als sie wiederum mit

einem Jahr zeitlichen Abstand bezogen auf ihre vergangene und teils noch zurückkom-

mende Schmerzbelastung feststellte:

Meditieren bringt nichts. Das Beten, dass alles vorbei ist und Buddha uns schützt, hilft

mir nicht weiter. Früher hatte ich weniger Gedanken an die Vergangenheit, aber heute

kommen sie von allein zurück und brechen mir das Herz. (Dezember 2019)

Im Schweigen, so analysiere ich es, vollzog sich ein affektiver Erinnerungsprozess, der

keine konkretenErfahrungen umfasste, sondern einGefühl derMachtlosigkeit perpetu-

47 Neckel (1991) beschreibt dieses Phänomen als Ausdruck eines Schamempfindens, auf welches cô

Tuyết mit demWunsch nach Kontrolle reagierte.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

ierte, »wie alles ganz anderswurde nach demKrieg«.Diese vergangene, aber affektiv ak-

tualisierte Gefühlsintensität ließ sich mit zunehmendem Alter nicht mehr mit ihrer be-

kannten Strategie regulieren.Cô Tuyết beschrieb dasmit einem »gebrochenenHerzen«.

Brüche und Risse formen also wiederkehrende Belastungsmomente.

Neben der sozial-relationalen und körperlich-sinnlichen Affizierung von Zerrissen-

heit riefen insbesondere räumlicheBegebenheitenweitereNuancendesSchweigensher-

vor. Verabredeten wir uns im ehemaligen Ostteil der Stadt, äußerte sie das Misstrauen

ihrer Bekannten, die frühere Landesgrenze zu übertreten: »Unsere Leute haben Angst,

den Osten der Stadt zu besuchen.« Dieses anhaltende Misstrauen habe auch dazu ge-

führt, dass sie zwar ihre »Mauer im Kopf« hinterfragen konnte, aber dennoch nieman-

dem aus dem Bekanntenkreis überzeugen konnte, in den Prenzlauer Berg zu fahren,

»obwohl es da schön ist. Mit dem Alter versteifen sich solche Eindrücke, das macht un-

sicher«.

In der Analyse ihrer indirekten Kommunikationsstrategien halte ich fest, dass sich

inAbhängigkeit vondemOrt und ihrerVerfasstheit differente Affektdynamiken zeigten.

Diese übersetzten sich entweder in eine neugierige Entdeckungsfreude oder eine ange-

spannte Körperhaltung. Nach solchen Spaziergängen setzten wir uns zusammen, um

die Eindrücke in Bezug auf die Körperwahrnehmung, Gedanken, Handlungen und der

Umgebung zu differenzieren. Diese Reflexionsrunden übernahmen wir aus dem grup-

pentherapeutischenKontext, umgefühlte Intensitäten zu dekonstruieren.Ein prägnan-

tes Beispiel einer intensiven Affizierung stellte der Besuch des Treptower Parks mit ei-

nemanschließendenBesuch des SowjetischenEhrenmals dar.Nachdemwir eineWoche

zuvor die in der Spree liegende Insel der Jugend besucht hatten, äußerte sie das Interes-

se, die nahgelegene Gedenkstätte zu besichtigen. Ein Auszug aus meinem Gedächtnis-

protokoll vomMai 2018:

Nach dem Rundgang durch das Sowjetische Ehrenmal saßen wir einige Minuten still

vor dem Eingang nebeneinander und ich bemerkte an cô Tuyếts Mimik, ihren hochge-

zogenen Schultern und ihrer eingesunkenen, aber verkrampften Sitzhaltung auf dem

vorderen Drittel der Bank ihre Anspannung, die mich sehr aufmerksammachte. Nach

einigen Momenten sagte sie, dass sie einen Druck spürte. Sie habe sich »ganz klein«

gefühlt und verband ihr beklemmendes Gefühl mit einem Erlebnis aus der Schulzeit:

»Wenn man als Kind schon Soldaten mit Maschinengewehren vor sich gesehen hat,

ist dieser Ort schwer zu ertragen. Für Leute mit unseren Erfahrungen ist das schwer,

es erhöht den inneren Druck.« Ihr anschließendes Schweigen verriet mir, dass die er-

innerte Begegnung, der sie früher ausgeliefert war, sie ergriff. Die architektonische

Anordnung, die dargestellten Symbole des Sozialismus, erinnerten sie an etwas, was

sie heute zunächst nur als inneren Druck greifen konnte.

Der Ort beförderte eine bestimmte Körperwahrnehmung. Um sie bei der Reflexion

von diesem Gefühl zu unterstützen, führte ich die in der Therapie erprobte Differen-

zierung des Gefühls in Bezug auf die Umwelt, die Körperwahrnehmung, Gedanken

und Emotionen an. Cô Tuyết sagte, wie sie beim Durchqueren der Anlage bemerk-

te, dass ihr Magen sich verkrampfte und dass sie an ihre Jugend in Vietnam dachte.

Wir stellten einen räumlichen Zusammenhang her, dass der Aufbau des weitläufigen

Ehrenmals, die Größe der Statuen und die Einebnung der Wege dem Betrachter ein

Machtverhältnis demonstrierten. Auch wurde die Blickrichtung stark auf Fluchtpunk-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 255

te geleitet. Die Sarkophage, Statuen und Tore intendierten eine überhöhte Wahrneh-

mung dieser Elemente. Der einzelne Betrachter, ergänzte sie, wirkte daneben »klein

wie eine Ameise«.

Über den Besuch des Sowjetischen Ehrenmals offenbarte sich, dass die gesellschaftspo-

litische Veränderung von cô Tuyếts Lebenswelt sich über eine zutiefst verkörperte Zer-

rissenheit fortschrieb. Das affective arrangement des Denkmals rief eine Selbstwahrneh-

mung aus einer Zeit wach, in der sie sich unauffällig verhaltenmusste, um sich zu schüt-

zen. Während unseres Rundgangs offenbarten ihre kleiner werdenden Schritte, ange-

spannten Schultern, ihre gesenkte Kopfhaltung und ein flüchtig umhergehender Blick

mit gekräuselter Stirn,wie Räume und Sinne ihre Körperhaltung beeinflussten (vgl. von

Poser & Willamowski 2020: 618). Im anschließenden Gespräch auf der Bank verknüpf-

te sie den »inneren Druck« mit der räumlichen Anordnung und dem Stil des Denkmals.

Sie stellte einen Bezug zu ihren vergangenen – aber verdrängten, weil negativen – Er-

fahrungen her. Dadurch, so mein Eindruck, distanzierte sie sich von der akut gefühlten

Intensität, die ihren »Magen verkrampfte«.

Dieser Schritt war wichtig, um zu realisieren, dass ein vergangenes Gefühl, das »die

Soldaten mit den Maschinengewehren« ausgelöst hatten, ihr gegenwärtiges Gefühl des

In-der-Welt-Seins dominierte, sie zwischen Zeit und Raum zerriss. Sie realisierte wäh-

renddesDurchschreitensderMonumentalarchitektur,dass »irgendetwasnicht stimmt«

undverkrampfte. Ihreaffektiv erinnerteKrise verglich siemitderEmpfindungvon»Leu-

ten mit unseren Erfahrungen«. Während cô Tuyết in unseren Gesprächen wiederholte,

dass »Angst den Menschen kaputt macht«, zeichnete sich in ihrem Schweigen immer

deutlicher ihre lange unterdrückte, nicht greifbare verkörperte Erinnerung ab, die sie in

Irritationsmomenten wiedererlebte. Sie agierte dann nach einem vergangenen Emoti-

onsregulativ, indemsie »durchhaltenmusste,bis esnichtmehrgeht«.DieReflexion ihres

wachgerufenen Schutzbedürfnisses half ihr, ihre gefühlten Intensitäten einzuordnen.

Im Laufe unserer Forschungsbeziehungen beobachtete ich, dass cô Tuyết sich für

die Zusammenhänge sensibilisierte, die ihr Denken, Fühlen und Handeln in Abhängig-

keit zu ihrer emotionalenundpsychischenSituativität beeinflussten.Sie realisierte,dass

vergangene Denk- und Verhaltensmuster ihren Alltag still begleiteten und bemerkte,

»wasman einmal imKopf hat, kannman schwer wieder rausbekommen«.Mal löste die-

se implizite Vergangenheit denWunsch aus, »still und unauffällig« zu sein.Mal floss sie

als verkörpertes Wissen in unsere Unterhaltungen ein.48 Phänomenologisch lässt sich

dies als sozial-emotionales Navigieren verkörperter Erinnerungen einordnen. Schwei-

gen, sagte sie schließlich, als wir im Spätherbst 2018 gemeinsam kochten, kennzeichne

diese verdrängte, aber affektiv erinnerte Vergangenheit:

48 ImHerbst 2017 zeigte siemir eine genähte Umschlagsmappe und erzähltemir dann die Geschich-

te des Stoffes, aus dem sie diese genäht hatte. Ihre Mutter hatte den Stoff in den 1980er Jahren

von ihrem Arbeitgeber geschenkt bekommen. Sie nähte daraus zuerst Kleidung. Später änderte

sie diese um, nutzte die Stoffe dann für ihre Enkel:innen. Die Praktik des weitervernähten Stoffs

wurde ein Mittel der Selbstreproduktion und symbolisiert eine normative Co-Präsenz der Vergan-

genheit im Alltag, so interpretiere ich es nach Kidron (2009: 15–16).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Das Gefühl der Trauer wird unterdrückt, ignoriert, aber nicht zugelassen. Ja, viele von

unseren Leuten wollen das Gefühl von Verlust und Trauer ignorieren: Das Problem der

Ungerechtigkeit, die Heimat verlassen und alles verlieren zu müssen, kommt wieder

hoch. Aber es ist überall im Blut. (Oktober 2018)

Eine Trauer, die »im Blut« liegt, orientiert das Gefühl des In-der-Welt-Seins.Das Unter-

drückendieser Trauermacht implizit auf dieVermeidungdieserThematik aufmerksam.

Genau diese indirekte Präsenz designiert Kidron (2009; 2011) als verkörpertes Wissen,

das in Momenten gefühlter Differenz die Aufmerksamkeit lenkt. Dieses nahm ich über

katastrophisierende Gedanken cô Tuyếts wahr, etwa wenn sie die Befürchtung äußerte,

dass »jederzeit etwas passieren könnte«. Aber sie führte das auch auf ihre Erfahrung zu-

rück, 20 Jahre »keine richtigen Informationen bekommen« zu haben: Nach 1975 gab es

keine freie Berichterstattung, keine Bücher mehr und »man hat nicht richtig miteinan-

der gesprochen«. Die ersten Jahre nach der Ankunft verstand sie die Sprache noch nicht

so gut, um Nachrichten in deutscher Sprache konsumieren zu können. Diese Situation

verbesserte sichmit der breiteren Verfügbarkeit des Internets. Sie reaktivierte Kontakte

und konnte Informationen »auf unserer Sprache« beziehen, was ihr auch vereinfachte,

den aktuellenThemen aus Gesellschaft und Politik in Deutschland zu folgen. Partizipa-

tion in einer postmigrantischen Gesellschaft, so wird an dieser Stelle deutlich, baut auf

mehrsprachig verfügbaren Informationen auf.

Im Laufe unserer Forschungsbeziehung reflektierte cô Tuyết verschiedene Nuancen

eines doing belonging. Wie ich in ihrem affektiven Lebensverlauf zeigte, wirkten sich die

erlebte gesellschaftlicheDestruktionund ihre forcierteMigration langfristig auf ersehn-

te und verhinderte Gefühle der Zugehörigkeit aus. Ich beschreibe abschließend ihr emi-

sches Verständnis einer graduellen Beheimatung über die Begriffe Antreffen, Ankommen

und Anerkennen.

Cô Tuyết nahm das winterliche Berlin und die beobachteten Gewohnheiten als be-

fremdlich wahr, weil »Watte durch die Luft« flog und sie »starr vor Kälte« war. Von die-

sem Eindruck unterschied sie, angetroffen zu sein und bezog sich damit auf eine unver-

bindliche Beziehung zu ihrer neuen »Heimat, die ich eigentlich gar nicht kenne«. In die-

ser Phase erdeten sie kontinuierte, familiär gelebte Traditionen, sozial-relationale und

körperlich-sinnliche Verbindungen zu »Personenmit unserer Geschichte«. Sie erwähn-

te, dass wenn man »den Geschmack teilt«, die Bindung über einen geteilten Heimatort

gestärkt werde. An dieser Stelle umfasst der Geschmack eine verbindende Erinnerungs-

dimension im Sinn einer sensescape (Howes 2005).

Cô Tuyết beschrieb, angekommen zu sein, als sie nach 15 Jahren einen neuen Rhyth-

mus in ihrem Leben entdeckte. Das verknüpfte sie mit erarbeiteten Kompetenzen, sich

sprachlich orientieren zu können und finanziell abgesichert zu sein. Mobilität gab den

Rhythmus vor. In dieser Phase der Beheimatung lebte sie zunehmend mobiler und ver-

ortete sich transnational. Als cô Tuyết mich im Spätsommer 2018 durch ihren Garten

führte undmir die unterschiedlichen Kräuter, Obst- und Gemüsesorten zeigte, erklärte

sie mir die praktische Umsetzung ihrer Praxen des Sich-zugehörig-Fühlens an der quả

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 257

bâù49, die von einem geknüpften Gestell aus Draht, Fäden und Hölzern herabhing und

für mich zur prägendenMetapher meiner Forschung wurde.

Abb. 10: Quả bâù, die »schwangere Frucht«

H.T., 2018

Während siemir diese undweitere Gurkengewächse zeigte, erzählte sie, dass sie die

Pflanzensamen von einem Bekannten habe, der heute in den USA lebt. Bei ihrem letz-

ten Besuch ihrer Familie habe sie sie erhalten. Cô Tuyết habe auch einige der Setzlinge

an Freund:innen inBerlinweitergegeben.Dann zeigte siemir auf ihremSmartphone ei-

nenChatverlaufmit vielen Fotos vonunterschiedlichenGurkengewächsen.Währenddie

Pflanzen in den unterschiedlichen Gärten von Schweden über Deutschland nach Frank-

reich, in Australien und Singapur sowie quer über den nordamerikanischen Kontinent

wuchsen, tauschten sie in der Gruppe die Fotos von den heranreifenden oder zubereite-

ten quả bâù aus. Ich interpretiere dies als kreative Praxis zur Stärkung verkörperter Zu-

gehörigkeiten. Das beschreibt jene Ressourcen, die aus den affektiven Anstrengungen

der Flucht und dem Lebenmit Zerrissenheit generiert wurden, um Gefühle der Zusam-

mengehörigkeit kreativ und handlungsmächtig zu re-/produzieren.50

Mit demEnde der Gruppentherapie im Sommer 2018 fügte cô Tuyết eine dritte Pha-

se zu ihrem Gefühl graduell wachsender Zugehörigkeiten hinzu. Sie re-formulierte ih-

re räumliche Verortung über die sinnlicheWahrnehmung und Auseinandersetzungmit

49 Cô Tuyết übersetzte quả bầu als »Luftgurke«. Umgangssprachlich werde das ähnlich wie ein Zuc-

chini zuzubereitendes Gemüse »die schwangere Frucht« genannt.

50 Diese Form von Mobilität über das Teilen von Bildern aus der eigenen Lebenswelt, »often facili-

tated or enhanced by new technologies« (Ciobanu & Hunter 2017: 8), ermöglicht es zudem, Be-

ziehung zu signifikanten Anderen zu erhalten, wenn die physische Bewegung aufgrund von Alter

oder Krankheit eingeschränkt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

ihrer Umwelt. Nachdem sie sich aus ihrer körperlichen und emotionalen »Schockstar-

re« nach der letzten Operation löste, schenkte sie ihrer »Heimat, die ich eigentlich nicht

kenne« zum ersten Mal seit ihrer Ankunft bewusste Anerkennung. Sie beobachtete den

Wechsel der Jahreszeiten und verortete sich, indem sie Räumen Bedeutungen zuschrieb

und sie mit ihren biografischen Erfahrungen verknüpfte. Seit März 2019 bildete sich cô

Tuyết als Trainerin aus und übernahm ein Ehrenamt in einem lokalen Sportverein. Die

Motivation, das eigene Wohlbefinden über gemeinsame Aktivitäten zu steigern, resul-

tierte aus ihrer Feststellung, dass ihr genau das während ihres Krisenerlebens geholfen

hatte. Außerdem verfalle sie dann nicht so leicht ins Grübeln, wie sie sagte, denn »Be-

wegung hilft, den Körper zu spüren«. Sie formulierte also »care as both practice and re-

source« (Buch 2015: 287). »Aber viele Vietnamesen verstehen das nicht und denken, ich

bin verrückt«, sagte sie und bezog sich auf das von ihr beobachtete Unverständnis, sich

sportlich zu betätigen. Das Austarieren von Wohlbefinden und Zugehörigkeiten bleibt

ein dynamischer Aushandlungsprozess, denn es gehe darum, die »Balance« zu finden.

Über die ethnografisch begleitete Neu-Perspektivierung ihrer Lebenswelt wies ich

auf die Signifikanz hin, die eine affektiv-emotionale und eine körperlich-sinnliche Ver-

ortung für das Gefühl des In-der-Welt-Seins haben: Cô Tuyếts Wunsch, nicht noch ein-

mal »in ein Loch fallen« zu wollen, führte dazu, ihr Denken, Fühlen und Handeln im

Umgang mit körperlichen, psychischen und emotionalen Krisenerfahrungen zu über-

denken (Willamowski 2024). Regelmäßige Bewegung half ihr, ihren Körper zu verstehen

unddiesengezielt zu stärken.Auch stärkte sie ihrBewusstseindafür,dass dieDinge,mit

denen sie sich umgab, ihr Gefühl des In-der-Welt-Seins beeinflussten. Zudem sensibili-

sierte sie sich für unterschiedliche Nuancen des Schweigens: In ihren emotionalenNah-

beziehungen behielt sie das Schweigen als Ausdruck von Fürsorge bewusst bei. Damit

balancierte sie auch eine Fragilität, die mit dem Familienleben an verschiedenen Orten

verbunden ist. InanderenKontexten,erzählte sie,öffne sie sichGesprächenüberdieVer-

gangenheit.Sie habedie TransformationVietnamsalsKindnicht richtig verstandenund

als junge Erwachsene von sichweggestoßen.Nun erweiterte sie ihr Verständnis über die

damaligen Zusammenhänge und ließ es zu, auch mal Sehnsucht empfinden zu dürfen.

Aus der Therapie nahm sie ein vergrößertes Bewusstsein ihrer Handlungsmöglichkeit

mit, um belastende emotionale Erfahrungen oder Situationen wahrzunehmen und ak-

tiv darauf zu reagieren. Cô Tuyết betonte ihre Handlungsmacht über ein kontinuiertes,

aber erweitertesEmotionsrepertoire und verhandelte ihre zerrissenenZugehörigkeiten.

6.3 Ambivalenzen des Schweigens und Ambivalenzen der Zugehörigkeit

In diesem Abschnitt diskutierte ich die affektiven Lebensverläufe von bác Dũng und

cô Tuyết entlang einer Dynamik aus Schweigen, Erinnern und empfundener Nicht-/

Zugehörigkeiten. Gestartet bin ich mit der Frage, wie das Schweigen über den Lebens-

verlauf empfundene Zugehörigkeiten modelliert und sich in der Wahrnehmung einer

akutenakkumuliertenKrise äußert.MeineAnalyse setzte sichauszweiSchrittenzusam-

men: Ich erörterte zuerst entlang des Lebensverlaufs,wie sich das Leben und Schweigen

in Krisen äußerte. In den jeweiligen zweiten Schritten der Fallstudien zeichnete ich

die jeweilige Phänomenologie des Schweigens über verkörperte Erinnerungen und im

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 259

Sprechen über das Schweigen nach. Was lässt sich nun zusammenfassend festhalten?

Schweigen charakterisiert einen soziokulturellen Habitus, ein vielschichtiges sozial-

relationales Phänomen, das sich einerseits in unterschiedlichen Verortungspraktiken

wiederfindet. Andererseits weisen die dargestellten Perspektiven auf die Komplexität

empfundener Zerrissenheit hin, die nicht mehr mit bekannten Bewältigungsmustern

auszugleichen sind.

Schweigen durchzieht die affektiven Lebensverläufe von cô Tuyết und bác Dũng

wie ein roter Faden und entwickelte sich in Relationen, mit den Sinnen und in Zeit und

Raum. Beide internalisierten die Praxis in einem relational orientierten Gesellschafts-

bewusstsein als Teil ihres Emotionsrepertoires mit genderspezifischen Bezügen. Sie

imitierten, praktizierten und habitualisierten damit Umgangs- und Ausdrucksformen,

um gefühlte Erfahrungen in sozialen Interaktionen adäquat auszudrücken. Der Aus-

druck des Schweigens barg eine sozionormative und verkörperte Dimension, die sich

in ihrem Denken, Fühlen und Handeln niederschlug. Dieser Aspekt ist bedeutsam,

denn beide interpretierten es als Schwäche, dass sie ihre Gedanken und Gefühle nicht

kontrollieren konnten (vgl. M. H. Nguyen et al. 2021: 782). Aber ab einem bestimmten

Punkt vermochte »der Blick nach vorn« bzw. »der stille Körper« nicht mehr, gefühlte

Erfahrungen sinnstiftend auszudrücken bzw. zu regulieren.

Dass das Schweigen als dauerhaft angewandtes Emotionsrepertoire Reibungen bzw.

ein gefühltes Missempfinden verstärkte, zeigte sich situativ über Reaktionen, Interpre-

tationenundkörperlich-sinnlicheWahrnehmungen.WährendunsererGespräche inBe-

wegungweckte das Sprechen über das Schweigen verkörpertes Unbehagen als auch ver-

körpertes Wissen. Bác Dũng und cô Tuyết berichteten von Situationen, in denen das

Schweigen eine notwendige Handlungsmacht beschrieb und von anderen, in denen sie

Ohnmacht empfanden. Entlang welcher Intensitäten zeigte sich das?

In Abhängigkeit zu ihrer situativen Befindlichkeit, relationalen Einbettung und in

wechselnden räumlich-sinnlichen Begebenheiten empfanden und bewerteten sie ihr

Gefühl des In-der-Welt-Seins als angenehm, irritiert oder zerrissen. Entlang von Sin-

neseindrücken beobachte ich, wie verkörperte Erinnerungen und gefühlte Intensitäten

ihre emotionale Orientierung und Wahrnehmung orientierten. Verortetes und verkör-

pertesWissen enthüllten so signifikante Ansatzpunkte, um zu differenzieren, wann das

Schweigen einen Konflikt zwischen emotionalem Ausdruck und gefühlter Wahrneh-

mung beförderte. Die Ambivalenzen des Schweigens ergaben sich im Zusammenspiel

mit den Ambivalenzen gefühlter Zugehörigkeit.

Eine fundamentale Ähnlichkeit der Fallstudien zeigte sich in der Intensivierungbzw.

Verdichtung des Schweigens. Die einschneidenden Erlebnisse des Krieges, der Nach-

kriegszeit, der Flucht und der mannigfaltigen Verlust-, Exklusions- und Diskriminie-

rungserfahrungen verzerrten die Art, wie sie sich zu sich und zu anderen in Beziehung

setzten.Diese Veränderung drückte sich auf einer emotional-affektiven, kognitiven und

psychischenDimension als Zerrissenheit in Relationen undmit den Sinnen aus.Obwohl

bác Dũng und cô Tuyết vergleichbaren Belastungen ausgesetzt waren, erlebten sie die

Veränderung mit je unterschiedlichen Konsequenzen. Diese führten auf das damalige

Lebensalter, das Geschlecht, die soziale Situation und die gemachten Erfahrungenwäh-

rend des Krieges und der Nachkriegszeit zurück. Die Erfahrungen im Krieg und Um-

erziehungslager waren anders als die eines Kindes, das vor einem Bombenhagel weg-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

lief und nicht benennen konnte, was es heißt, dass der gesellschaftliche Rahmen um ei-

nen herum zerbrach. Es geht mir hier um keine Bewertung, sondern um die Anerken-

nung differenter gefühlter Intensitäten.Wenngleich sich in beiden Lebensverläufen das

Schweigen verdichtete, beruht dieses auf unterschiedlichen gefühlten Intensitäten.Das

weist auf einSpektrumgefühlterErfahrungenhin,die imSchweigenverhandeltwerden.

Mit dem Wandel der Lebensrealitäten transformierte sich in beiden affektiven Le-

bensverläufen das Schweigen von einem soziokulturellen Habitus in eine emotionale

und körperliche Schutzstrategie; der körperliche Ausdruck des Schweigens erhielt eine

dramatischeNotwendigkeit und beschrieb das Potenzial, Krisen undGefahren standzu-

halten.DasBedürfnis,nicht aufzufallen, sich zu versteckenoder dieBlicke abzuwenden,

verwob eine emotionale mit einer physischen Abgrenzung. Emotionsregulierende Aus-

sagen wie »Perfekt gibt es nicht im Leben« (cô Tuyết) oder »Schweigen und Vergessen,

weil es sonst nicht weitergeht« (bác Dũng) spiegeln Formen des Ertragens der empfun-

denen Zerrissenheit.Und diese finden sich imUmgangmit ihrer gegenwärtigenKrisen-

erfahrung wieder.

Die sozial-relationale Dimension des Schweigens offenbart eine sedimentierte Ver-

gangenheit. Nach der Ankunft erweiterte sich das Schweigen zu einem konstruktiven

Vergessen,das etablierte einen sozialenReferenzrahmenund eine sozialeOrdnung.Das

Potenzial des Schweigens lag darin, sich von den zehrenden Erlebnissen und vor dem

Mitleiden distanzieren zu können. Die Verbindung von Schweigen und gefühlten Zu-

gehörigkeiten wandelte sich also mit dem relationalen Bezugsrahmen, beide Personen

lebten mittlerweile in einem anderen sozialen, räumlichen und sinnlichen Kontext. Ei-

ne wesentliche Triebkraft des Schweigens war der Wunsch, eine emotionale Zerrissen-

heit zu verdrängen. BácDũng flüchtetemit demBoot und lebte in Deutschlandmit dem

Schmerz, seine Familie zerrissen zu haben. Cô Tuyết hingegen erlebte erst eine emotio-

nale Flucht,während sie dieUngewissheit undSorgeumflüchtendeFamilienangehörige

zerriss. Beide erlebten lange Jahre desWartens, in denen Selbstzweifel und emotionales

Unbehagen ihr Schweigen dominierte.

Zu berücksichtigen ist, dass bei beiden das Schweigen als Form der Emotionsregu-

lierung aus einer chronifizierten Krise resultierte. Mit diesem Konzept charakterisiert

Vigh (2008: 12) eine Gegebenheit des sozialen Lebens, nach der sich soziale Regeln,

Normen, Bedeutungen, Zugehörigkeiten und Verhaltensmuster auflösen und sich in

der Krise neukonfigurieren. So verwundert es nicht, dass Unsicherheit, Intransparenz

und Schwankungen in Wissenssysteme und idiosynkratrische Modelle einfließen. In

den affektiven Lebensverläufen verfestigte sich das Schweigen daher zu einemHabitus,

der einer anhaltenden Krise und differenten Erfahrungen der Zerrissenheit standhielt.

Nach dieser Interpretation orientieren zerrissene Zugehörigkeiten das Gefühl des

In-der-Welt-Seins und beeinflussen Handlungsmöglichkeiten. In ihrer soziokulturell

und von der Krise geprägten Umgebung internalisierten cô Tuyết als auch bác Dũng ein

Emotionsrepertoire, das auf diesen Umstand reagierte.

Fernerwies ich eine genderspezifische Interpretation des Schweigens nach.Die em-

pirischen Ergebnisse beschreiben Verhaltensweisen, die sich in affektiven Erinnerungs-

praxen aktualisierten: Bei cô Tuyết trat das »Ideal der Zurückhaltung und Schüchtern-

heit im öffentlichen Leben« (Beuchling 2003: 168) hervor, bei bác Dũng »das Ideal des […]

Mannes, der wenig innere Gemütshaltung nach außen transportiert, um sein Gesicht

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Zerrissene Zugehörigkeiten 261

zu wahren« (ebd.). Bác Dũng entwickelte diese Haltung mit einer kongruenten physi-

schenund emotionalenAbhärtung.WährendphänomenologischerGo-Alongs entfaltete

sich eine damit verbundene, zutiefst verkörperte Zerrissenheit, während er Erwartun-

gen reflektierte, die er an sich stellte. Bác Dũng artikulierte eine implizite verkörperte

Geschichte der Scham, die sich in Wut äußerte. Er erklärte seine gefühlten Intensitä-

ten später mit den vietnamesischen Emotionswörtern trả thù (Rache) und nhục (Demü-

tigung), die als sozial-relationale Phänomene seine Krisenerfahrung erweitern. Auch cô

Tuyết regulierte ihre gefühlten Intensitäten relational, aber mit einer anderen Intensi-

tät. Ihre Emotionsregulierung stieß an eine Grenze, weil sie ihre eigene Belastungser-

fahrung erst von der Tatsache lösen musste, dass »andere mehr zu leiden haben«. Ihre

gefühlte Verbindung zu imaginierten Anderen verstärkte also eine gefühlte Zerrissen-

heit. Ihr hohes Bewusstsein für harmonische soziale Beziehungen verinnerlichte sie in

einer Zeit, in der sie lernte, »mucksmäuschenstill« zu sein. Ihre verkörperte Geschichte

der Scham entfaltete sich über eine soziale Angst, die sich früh aus ihrem Bewusstsein

entwickelte, »auf der Liste« zu stehen, also von der neuen Gesellschaft nicht akzeptiert,

sondern potenziell gefährdet zu sein, wenn sie auffiel. In beiden Fällen übersetzten sich

diese Intensitäten in denUmgangmit Krisenerfahrungen:Während bác Dũngmit einer

Verteidigungshaltung reagierte,blieb côTuyết still.Die Form ihrerEmotionsregulierung

war dauerhaft, das Schweigen versteifte sich.

Deutlichwird,dassSchweigenzueiner verzerrtenSelbstwahrnehmungbeitrug,weil

die erlebte Zerrissenheit zwar kognitiv verdrängt wurde, aber sich in in ihrem Denken,

Fühlen und Handeln affektiv aktualisierte. Das Dissonanzerleben bestand darin, etwas

zu unterdrücken, was Teil ihrer emotionalen Orientierung war. Das legte den Grund-

stein für affektive Erinnerungsprozesse, die beide Personen in ihrer sozialen Orientie-

rung in Raum und Zeit zerriss. Sie hinterfragten ihre Zugehörigkeit und zogen sich zu-

rück. In unseren Gesprächen in Bewegung zeigte sich aber auch, wie Zerrissenheit den

Alltag co-konstituierte; das äußerte sich über verkörperte und verortete Erinnerungen,

Sinneseindrücke, Bewegungen undGedanken.Diese auf konkrete Handlungen,Gedan-

ken, Emotionen oder die Umwelt zurück zu beziehen, ermöglichte es, eine überman-

nende Intensität zu dekonstruieren und die Komplexität ihres Schweigens zu begrei-

fen.Daswar entscheidend, denn das Schweigen deckte nicht nur subjektive Belastungs-

erfahrungen, sondern auch strukturelle und migrationsbedingte Einflussfaktoren. Ein

erweitertes Verständnis der gefühlten Intensität als affektive Anstrengung der Migrati-

on half ihnen, sich von dem Krisenerleben als »individuelle Schwäche« zu distanzieren.

Schließlich demonstrieren die affektiven Lebensverläufe,wie eineNeuformulierung von

Zugehörigkeiten die Bewältigung psychischer Krisen unterstützen kann.

In beiden Fällen ließ sich ein positiver Effekt der gemeinschaftlich re-formulierten

Zugehörigkeit nachweisen. Cô Tuyết erlebte, dass sie im Gruppenkontext von anderen

akzeptiert wurde. Sich selbst hatte sie diese Akzeptanz verwehrt; andere litten mehr,

dachte sie. Bác Dũng half der Dialog, um seine Belastungserfahrungen als Ausdruck ei-

ner psychischenErkrankung undnicht als persönliche Schwäche zu verstehen.Auf diese

konnte er reagieren,während er sichmit der vorherigenDeutung die Selbstwirksamkeit

absprach. Es gelang beiden, einen Perspektivwechsel zu erproben, in dem die Belastung

Teil ihrerLebenserfahrungwar.DaserweitertedenHandlungsspielraumundsomit auch

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

den relationalen Bezugsrahmen ihres Emotionsrepertoires. Zerrissene Zugehörigkeiten

offenbarten sich in ihrer Ambivalenz.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte

In diesem Kapitel wechsle ich von einer personenzentrierten zu der gemeinschaftsori-

entierten Perspektive und frage, wie eine Dynamik aus Schweigen, Erinnern und Affek-

ten gefühlte Zugehörigkeiten im Alltags- und Zusammenleben älter werdender vietna-

mesischer Geflüchteter in Berlin gestaltet und zerreißt. Ich erlebte während der For-

schung eine emotional grundierte Solidarität, die »wie eine Familie« beschriebenwurde

und »Leute mit unserer Geschichte« einbezog, die »keine Wahl hatten, Vietnam zu ver-

lassen«. Dieserart Aussagen, die auf ein gegenseitiges Verständnis, Gleichgesinntheit,

Empathie, Unterstützung und geteilte Erwartungen an Beziehungen deuten, erhielt ich

auf die Frage, wie meine Gesprächspartner:innen die Gemeinschaft erlebten. Deutlich

wird damit, wie relevant die Vergangenheit und damit Erinnerungen für die Gestaltung

von Zugehörigkeiten in der Gegenwart sind.Wiemodelliert nun eine geteilte, aber nicht

teilbareVergangenheit emotionaleundaffektiveZugehörigkeitsdynamiken?Undwelche

Rückschlüsse lässt das auf den Umgangmit zerrissenen Zugehörigkeiten zu?

Mein Ziel ist es, jene affektiven Intensitäten zu erfassen, die mit denWahrnehmun-

gen des Schweigens verknüpft sind. Ich untersuche also den gemeinschaftsorientierten

Umgang mit dem verkörperten Wissen, das Personen mit sich tragen, wenn sie die so-

ziale Welt als fragil und gefährlich erlebt haben. Im Zentrum des Kapitels stehen die

Aussagen verschiedener Gesprächspartner:innen, die bereits in Teil II zu Wort kamen.

Gemeinsam sprachen wir über das Schweigen. Die Dynamik aus Schweigen, Erinnern

und Affekten betrachte ich über drei Schlaglichter: Ich schaue in 7.1, welche Rückschlüs-

se der Umgangmit nicht erzählbaren Erinnerungen auf das geteilte Emotionsrepertoire

zulässt. In 7.2 erarbeite ich über drei Dimensionen des Schweigens, wie beschwiegene

ErinnerungenNicht-/Zugehörigkeiten co-konstituieren. In 7.3 nähere ichmich schließ-

lich einer Dynamik von Schweigen und empfundener Zerrissenheit im intergeneratio-

nalen Dialog an.

7.1 Das geteilte Emotionsrepertoire und die nicht erzählbaren Erinnerungen

Ein geteiltes Emotionsrepertoire vermittelt Individuen und Kollektiven Handlungs-

macht und Sicherheit im Ausdruck, in der Aushandlung und Regulierung gefühlter

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Erfahrungen (von Poser et al. 2019: 241). Wie aber werden emotionale Herausforde-

rungen im sozialen Miteinander navigiert, die auf das Zerreißen von Zugehörigkeiten

zurückführen? Die affektiven Lebensverläufe in Kapitel 6 zeigten, dass der Umgangmit

Erinnerungen auf einem geteilten Emotionsrepertoire basiert und dass dieser situa-

tiv das Gefühl des In-der-Welt-Seins irritiert. Ich skizziere in diesem Abschnitt den

affektiven Resonanzraum, in dem sich das Schweigen in der Gemeinschaft entfaltet.

Nicht über die Vergangenheit zu sprechen, sei eine Gewohnheit, sagte bácHuy (71 J.,

m): »Niemand verbietet es, aber es gilt als unangemessen.« Schweigen generiert Zuge-

hörigkeiten.Mit dieser auch von chú Bưu (59 J.,m) geschilderten Differenzierung eröff-

nete ich diese Arbeit. Dem zugrunde liegt ein Konsens zwischen erzählbaren und nicht

erzählbaren Erinnerungen, der »ein ganzes Spektrum an Erinnerungen aus[sperrt], de-

nen die soziale Akzeptanz damit entzogen ist« (A. Assmann 2016: 47). Mich interessiert

nun, ob und wie die ausgesperrten Erinnerungen die Gemeinschaftsbildung beeinflus-

sen.

Den Umgang mit nicht erzählbaren Erinnerungen analysiere ich nachfolgend auf

den drei Ebenen des Emotionsrepertoires: Erstens verfolge ich entlang der Dauerhaftig-

keit,wie das emotionale Erleben nicht erzählbarer Erinnerungen kommuniziert bzw. in-

terpretiert wird. Zweitens blicke ich auf die Praktikabilität des Emotionsrepertoires und

betrachte,wie verinnerlichte Schemata einen schweigendenUmgangmit Erinnerungen

anstoßen oder regulieren. Drittens bilde ich die Relationalität des Emotionsrepertoires

ab und zeige, wie sich dieser Umgang in der direkten Interaktion und Umwelt entfaltet.

Über diese Ebenen beleuchte ich, wann und wie das geteilte Emotionsrepertoire emp-

fundene Zugehörigkeiten transformiert.

Im ersten Schritt analysiere ich die Dauerhaftigkeit des Emotionsrepertoires: Ein

dauerhaftes Emotionsrepertoire orientiert, wie das emotionale Erleben kommuniziert

bzw. wann es reguliert und somit als nicht erzählbar eingeordnet wird. Der Ausdruck

und die Interpretation des Emotionalen können davon abweichen. Eine Interpre-

tation der dauerhaften Entfaltung gibt Allen Tran (2015: 488) mit der Feststellung,

dass konfuzianistische Denkbilder die hierarchische Gestaltung sozialer Beziehungen

beeinflussen. Der Mensch ist in eine soziale Einheit eingebunden, in der sich dieWahr-

nehmung von Gefühlen (cảm giác) relational zu einer ausgedrückten Zuneigung (tình

cảm) ausdrückt. Die Aufmerksamkeit für das subjektive Innenleben steht nach dieser

Lesart hinter dem kollektiven Innenleben zurück.

In seiner Arbeit zu transnationalen Lebenslinien zwischen Vietnam und Deutsch-

land definiert Max Müller (2020: 31) den Begriff tình cảm über die Qualität, »[m]ehr Ver-

halten als einfach nur ein Gefühl« zu sein. Dieses respektvolle und loyale Verhalten zeigt

sich in der schweigenden Übereinkunft, eine belastende Erinnerung nicht ansprechen

zu wollen; das kennzeichne verantwortliches Verhalten in sozialen Beziehungen (N. H.

C. Nguyen 2008: 73) und fließe in Fürsorgeerwartungen: »Only silent sacrifice counts as

moral care« (Shohet 2021: 10). Die Verantwortung der schweigenden Person richtet sich

also auf die soziale Harmonie.

Die affektiven Anstrengungen des Schweigens, Vergessens oder Ignorierens, ver-

standen als Schutz vor demWiedererleben der Erinnerung, deuten auf die individuelle

Handlungsmacht sowie eine beständige Verhaltensnorm im sozialenMiteinander.Mei-

ne Gesprächspartnerin bác Trang (78 J., w) sagte: »Man darf seine Geheimnisse bei uns

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 265

nicht lüften. Es ist eine Schande, man darf nicht. Alles bleibt in der Familie. Es hat mit

der Ehre zu tun.« Das emotionale Erleben wird nach dieser sozial-relationalen Deutung

innerhalb der Familie verhandelt, nach außen reguliert. Konfliktive Erinnerungen gel-

ten nach bác Trangs Verständnis als »Privatsache«. Genau dieses Muster resoniert mit

der Scham und Angst, die in cô Tuyếts affektivem Lebensverlauf hervortrat, sollte sie

diesem Anspruch nicht gerecht werden. Konfliktive Erinnerungen werden im gemein-

schaftlichen Umgang verdeckt, um die sozialen Beziehungen nicht zu belasten. Das

navigiert die Verhaltens-, aber nicht unbedingt die Gefühlsebene.

Der schweigende Umgang mit belastenden Erinnerungen orientiert sich an ge-

teilten Gefühlsregeln, um Respekt, Gehorsam und Zuneigung auszudrücken. Die

kognitive Aufmerksamkeit der Person richtet sich nach diesem relationalen Gesell-

schaftsverständnis an der sozialen Einheit aus, weniger am eigenen Empfinden. Meine

Gesprächspartner:innen schätzten, dass das Schweigen für die Hälfte der Personen ein

Problem darstellte, für die andereHälfte nicht.1 Einige Personen verbanden das Schwei-

gen mit körperlichen Dissonanzerfahrungen, die wahrgenommen, aber nach außen

verdeckt werden. Diese Belastung erfassen meine Kolleg:innen und ich (Nguyen et al.

2021: 782) in einer Studie zumigrationsbezogenem emotionalen Stress in der Kategorie

suy nghĩ nhiêùbzw.Grübeln oder »thinking toomuch« (vgl.Hinton et al. 2016; Sakti 2013).

Das führt auf eine buddhistische Vorstellung zurück, negative Gedanken, Erfahrungen

oder Emotionen loslassen zu wollen. Gelingt das nicht, erlebten die Befragten das als

persönliche Schwäche. Auch der Bezug zu einer geminderten Handlungsfähigkeit trat

hervor, wenn es nicht gelang, die eigenen Gedanken zu kontrollieren. Das deckt sich

mit bác Dũngs Wunsch, seine Gedanken kontrollieren zu wollen, um so seine Familie

vor dem Erleben seiner Gedanken zu schützen. In dieser Interpretation des Denken-

Handelns zeigt sich, wie Zuneigung – tình cảm– Formen des Sich-zugehörig-Fühlens

gestaltet.

Ein dauerhaftes Emotionsrepertoire entspricht dem Wunsch, als Teil einer Gruppe

akzeptiert zuwerden.Das setzt voraus, dass der Ausdruck gefühlter Erfahrungen sicher

und nachvollziehbar ausgeübt und interpretiert wird. Hingegen kann es zu einer Belas-

tung werden, wenn es in diesem Prozess nicht gelingt, die gefühlten Erfahrungen im

Schweigen sinnstiftend zu verhandeln. Zwar drückt das Schweigen dann noch das Be-

wusstsein für soziale Verantwortung aus, aber die damit verbundene Irritation bleibt.

Das begründet sich aus der Tatsache, dass die Emotionsregulierung die Wahrnehmung

und Akzeptanz der z.B. belastenden emotionalen Erinnerung voraussetzt, während das

Verdrängen einer emotionalen Erfahrung diesen Reflexionsprozess verhindert (vgl. Pas-

cuzzi&Smorti 2017). So behält diese Erfahrung ihre affektiveWirkmächtigkeit.Die Irri-

tation besteht im Schweigen fort, ist aber nach außen nicht sichtbar bzw. dechiffrierbar.

Aus dieser Reibung kann ein Hemmnis für das dauerhafte Emotionsrepertoire entste-

hen, es wird fragil. Zudem ist eine langfristige Folge der Flucht, dass die soziale Einheit

in vielen Fällen nicht mehr an einem Ort zusammenlebt. Das erschwert eine familiäre

und relational ausgerichtete Emotionsregulierung.

1 Daran schließt unmittelbar die Frage an, was gegeben seinmuss, damit das Schweigen funktional

ist. Diesem Verständnis nähere ich mich in Kapitel 7.2 über die situative Affizierung des Schwei-

gens an.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Mit dieser Feststellung wende ich mich der zweiten Ebene zu, der Praktikabilität

eines Emotionsrepertoires. Beschwiegene Erinnerungen führen zu Umgangsformen,

Interaktionsmodi und Gewohnheiten, die auf Respekt,Wärme und Loyalität – also tình

cảm – gründen. Die intrapersonale Regulierung von emotionalen Dynamiken, so bác

Tuân (64 J., m), entstand in dem Bewusstsein, dass »die Gegenwart alle Ressourcen

fordert, um zu überleben« und dass sich »der Kampf ums Überleben als tiefer Reflex

in die vietnamesische Realität eingegraben« hatte. Mit diesen Aussagen deutete er auf

einen chronischen Ausnahmezustand hin, innerhalb dessen sich Denken und Handeln

im Zusammenspiel mit Überzeugungen, erlebten Herausforderungen und Reaktionen

entwickelten (Vorhölter 2014: 34–35; Shohet 2021). Nach der Ankunft wurden psychische

Belastungen der Kriegs- und Fluchtfolgen zwar in Extremfällen wahrgenommen und

behandelt, aber die Mehrheit spaltete diesen Teil der Vergangenheit von sich ab. So

sagte auch chú Thành (46 J., m): »Nach der Ankunft, da hieß es: ›Jetzt muss ich mich

organisieren. Schauen, wo ich wohne, wie ich wohne.‹« Die semantische Verschiebung

des Schweigens, die praktische Anpassung an die veränderten Umstände, entwickelte

sich pragmatisch in einem neu zusammengesetzten sozialen Rahmen. Aus diesem

Grund hat die Ankunftserfahrung auch so eine hohe Bindungskraft.

Schweigen bleibt praktikabel, wenn es mit einer Empfindsamkeit für verkörpertes

Wissen einhergeht. Verdeckte Verletzlichkeiten stärken somit situativ die Zusammen-

gehörigkeit. Einen solchen Protektionsmechanismus verbindet Nancy Scheper-Hughes

mit »[s]trength, emotional control, courage, and self-sufficiency, along with a certain

display of ›invulnerability‹ to pain and suffering« (2008: 43). Schweigen drückt also nach

wie vor LiebeundFürsorge inden sozialenBeziehungenaus,verbundenmit einerHand-

lungsperspektive.

Für eine weitere Dimension des praktisch ausgestalteten Schweigens sensibilisier-

te mich bác Huy (71 J., m) in einem mich nachhaltig beschäftigenden Gespräch: Wäh-

rend wir gebratene Frühlingsrollen aßen, unterhielten wir uns über die Aufsatzsamm-

lung von Rupert und Christel NeudeckWasman nie vergessen kann (2017), die nach Rupert

Neudecks Ableben veröffentlicht wurde. In dem Buch schildern 14 vietnamesische Ge-

flüchtete ihren Weg aus Vietnam in die Bundesrepublik. Bác Huy kontrastierte die von

ihm als mutig bezeichneten Erzählungenmit einer von ihm beobachteten Verdrängung

der Vergangenheit:

Für einen Großteil ist das ein Tabuthema. Sie wollen die Vergangenheit vergessen und

nicht an diese Erfahrungen erinnert werden. Veranstaltungenmit diesem Themamei-

den sie, sie ignorieren das. Viele schämen sich vor den Kindern, wie arm sie früher

waren, wie Bettler. Diese Schmerzen sind nicht zu überwinden. Der Lebensabschnitt

existiert für sie nicht. Nach dem zehnten Geburtstag sind sie 20 geworden. (Januar

2018)

Das Verdrängen eines Lebensabschnitts zwischen »dem zehnten und 20. Geburtstag«

markiert ein Extrem sinnlicher Zerrissenheit. Bác Huy erklärte denWunsch zu schwei-

gen und zu vergessen damit, eine vergangene Scham aus dem Gedächtnis ausschließen

zuwollen. Aber »diese Schmerzen sind nicht zu überwinden«,weil die schambehafteten

Erinnerungen körperlich eingeschrieben sind.Die vermiedeneBeschäftigungmit belas-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 267

tenden Erinnerungen bringt nachWarin und Dennis (2009) ein erzählendes Schweigen

hervor, habitualisierte Umgangsformenweisen auf das Verdeckte hin. Die Vermeidung,

»Veranstaltungen zu diesemThema« zu besuchen, ist ein Ausdruck dessen.

Eine andere Form des erzählenden Schweigens beschreibt bác Trang (79 J., w) mit

kreativen und körperlich-sinnlichen Vergemeinschaftungspraktiken. Sie erklärte eine

wirkmächtige Erinnerungsdimension:

Die Leute gehen eben in die Pagode oder Kirche, um sich mit Leuten zu treffen, die

gleiche Erfahrungen haben oder deren Familien sich kennen. Sie tauschen sich aus

und laden sich ein zum Essen oder machen Partys oder so. Um eben diese Sehnsucht

irgendwie zu bearbeiten oder vielleicht zu vergessen. Essen ist auch so eine Sehn-

sucht. Viele Leute essen nur Vietnamesisch und kaufen nur vietnamesische Lebens-

mittel. (Juni 2017)

Die benannten Umgangsformen weisen auf einen indirekten, dekodierbaren Umgang

mit nicht erzählbaren Erinnerungen hin. Die geteilten Erfahrungen und emotional

grundierten Ausdrucksformen konturierten eine empfundene Zerrissenheit und las-

sen sich als sinnliche Bezüge einer stillen Vergewisserung geteilter Gefühle deuten;

ich erinnere an die Aussage cô Tuyếts, dass das Essen »wie ein Dialekt« ist. Die mit

den Sinnen geteilte Sehnsucht, so deute ich es, formt eine anerkannte Strategie der

Emotionsregulierung und stärkt soziale Beziehungen.

Der Umgang mit erzählbaren Erinnerungen orientiert sich an der Empfindsamkeit

für oder der Unterdrückung von internalisierten kulturellen Schemata, das beschreibt

eine taktische und strategische Qualität des Schweigens. Mit diesem Umgang verband

chúThành (46 J.,m) die verinnerlichte Erfahrung struktureller Vulnerabilität.Wir unter-

hieltenunsbei einemmehrtägigen religiösenFest indenkatholischenGemeinderäumen

im BerlinerWedding über die emotionalen Herausforderungen älterer Geflüchteter:

Diese Personengruppe war gezwungen, aus Vietnam wegzugehen. Die haben keine

andere Wahl gehabt. Das ist anders bei Studenten oder Leuten, die später nach

Deutschland gekommen sind, die hatten eine Wahl. Die [Älteren; Anm. d. Verf.]

müssen nur annehmen, wie es ist. Ihr Glück ist, wenn ihre Kinder sich beruflich gut

entwickelt haben. Sie sind gut integriert, nach außen sieht man sie nicht. Aber in

Deutschland angekommen, glaube ich nicht. Sie haben die Situation so akzeptiert,

wie sie ist. Haben weitergelebt, sie beschweren sich auch nicht. Aber angekommen,

glaube ich nicht. Auch wegen der Sprache. (April 2017)

ChúThànhs Blick auf die implizierte Emotionsregulierung reflektiert die Tatsache, kei-

neWahl gehabt zu haben, denn die vergangenen Umstände schränkten die Möglichkei-

ten ein.Schweigen formtehingegen einenanderenHandlungsspielraum, inwelchemsie

für eine bessere Zukunft ihrer Kinder schwiegen. Dies spiegelt sich auch in seiner Aus-

sage wider, dass ältere Personen mit Fluchterfahrungen »gut integriert sind, aber man

sie nach außen nicht sieht«.Während er als Jugendlicher über seine Schullaufbahn und

ein Studium stärkere Bezüge zur pluralen Gesellschaft sowie Mehrfachzugehörigkeiten

ausbildete, erschwerten strukturelle, sprachliche und emotionale Barrieren die Partizi-

pationsmöglichkeiten für Personen,die bei derAnkunft imErwachsenenalterwaren.Sie

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

erlebten die Zerrissenheit der Relationen also intensiver, denn die Praktikabilität des

Emotionsrepertoires richtet sich nach den situativen und subjektiven Handlungsmög-

lichkeiten aus.

Dieser Aspekt der Praktikabilität führt mich zu der dritten Ebene des Emotionsre-

pertoires, seiner Relationalität. Die relationale Ebene gibt Aufschluss darüber, wie sich

der Umgang mit nicht erzählbaren Erinnerungen in dynamischer Interaktion mit der

nicht-/humanenUmwelt entfaltet. Die zuvor benannten Aspekte eines dauerhaften und

praktischen Emotionsrepertoires wandeln sich imVerlauf des Lebens.Das passiert,weil

äußere Einflüsse, die mit dem Erinnern einhergehen, die emotionalen Erfahrungen

modellieren und strukturieren. Unterschiedliche Gesprächspartner:innen machten

mich z.B. darauf aufmerksam, dass körperlich eingeschriebene, aber verdrängte Er-

innerungen sich mit zeitlicher Latenz äußerten. Bác Huy (71 J., m) skizzierte eine von

inneren und äußeren Faktoren angestoßene Veränderung:

Ich glaube, die meisten Flüchtlinge haben das Thema auch jahrelang verdrängt. 30

Jahre gearbeitet, Kinder versorgt, sie haben alles gemacht, was sie machen konnten,

damit die Kinder eine Zukunft haben. Haben das nicht verarbeitet – wie bei mir auch.

Nur verdrängt. Wenn man zehn Stunden am Tag arbeitet, dann kann man nicht mehr

nachdenken. Und dann kommt der Zeitpunkt, an dem alles Unterdrückte wieder

hochkommt, und das ist dann viel intensiver als das, was vor 30 Jahren gewesen war.

(März 2017)

Was bác Huy in dem Zitat benennt, beschreibt eine von Affekten verzerrte Erinnerung,

die dasEmotionsrepertoire herausfordert.Er verbindet dasmit demWandel derAlltags-

orientierung, wenn z.B. die Kinder erwachsen und ausgezogen sind, die Tagesstruk-

tur sich durch den Renteneintritt verändert hat oder die Familie nicht mehr an einem

Ort lebt. Dann falle auf, dass die über Jahrzehnte praktische und dauerhafte Praxis des

Schweigens es im gewandelten Alltag nicht mehr schaffe, die intensiven nicht erzählba-

ren Erinnerungen zu regulieren. Den von bác Huy benannten »Zeitpunkt, an dem alles

Unterdrückte wieder hochkommt«, deute ich als Zerrissenheit in Raum und Zeit.

Schweigen entfaltet sich in Situationen, die dem verinnerlichten Schema ähnelten.

Zugleich verwies bác Trang (78 J., w) auf eine tief verleiblichte Unsicherheit, die auf die

Indoktrination in jungen Jahren zurückführe und eine Zerrissenheit in Relationen ma-

nifestiert. Sie schätzte, dass »viele gedanklich nicht angekommen sind. Sie sind noch im

Krieg«. Diese Fragilität formt eine überwältigende Differenzerfahrung und beeinflusst

soziale Beziehungen. Neben dieser Latenz fällt auch eine Gleichzeitigkeit auf, die den

Umgang mit nicht erzählbaren Erinnerungen prägt. Mit einem Sprachbild machte bác

Tuân (62 J., m) mich auf diese sozial grundierte Herausforderung aufmerksam: Anstatt

dass die Personen sich im Straßenverkehr auf die Straße vor ihnen konzentrieren wür-

den, blickten sie nach links und rechts. Die Aufmerksamkeit richtete sich nicht auf die

belastende Vergangenheit, sondern auf den Vergleich, wie andere Personen mit dieser

Herausforderung umgingen. Das schwäche zusätzlich.

Ist der Blick auf die Umwelt aufgrund von Missempfindungen eingeengt, be-

grenzt das die Handlungsfähigkeit. Um Spannungen und Irritationen zu vermeiden,

so cô Tuyết (54 J., w), blieben vieler ihrer Bekannten zu Hause. Andere Gesprächs-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 269

partner:innen äußerten ein »Gefühl, es könnte jederzeit etwas passieren« oder »das

Gefühl zu ersticken«. Das deutet auf Hemmnisse in der gefühlten Beheimatung hin.

DieWahrnehmung des Nicht-Erinnerns leitete cô Tuyết (52 J., w) aus unterschiedlichen

Erfahrungen der Zerrissenheit her:

Man lebte jahrelang unter Druck zusammen. Äußerlich ist man gepflegt, aber inner-

lich sind viele unglücklich. […] Das Sprechen über Leiderfahrungen ist im Ausland

noch schwieriger, weil man mit einer anderen Mentalität konfrontiert ist. Dann wird

Schweigen vorgezogen. Aber es ist auch schwer, mit Jüngeren über die negativen Er-

innerungen zu sprechen oder wenn man noch Familie in Vietnam hat. Das ist kompli-

ziert, es gibt eine Entfremdung. (November 2017)

Cô Tuyết sprach verschiedene Ebenen an: Das Zusammenleben war von der Aufmerk-

samkeit für das äußereErscheinungsbild geprägt,umdas »Gesicht zuwahren«.Das ent-

sprach dem Emotionsrepertoire. Die Konfrontation mit einer anderen Mentalität schuf

aber zusätzliche Hürden, emotionale Erfahrungen benennen zu können. Verhinderte

Gesprächemit Jüngeren und der an anderen Orten lebenden Familie kennzeichnen eine

besondere Sensibilität, ein Schutzbedürfnis, aber auch eine Entfremdung, die sich als

diasporische Dimension des Schweigens analysieren lassen. Das von cô Tuyết beschrie-

bene Verhalten orientierte sich an tình cảm.Das Schweigen der Älteren entwickelte sich

relational; während es einerseits versäumte, emotionale Erfahrungen adäquat auszu-

drücken, formte es andererseits eine dauerhafte Strategie, diemit ihremgenerationalen

Rollenverständnis konformwar – aber auch Formen von Zerrissenheit perpetuierte.

Mit demKonsens nicht erzählbarer Erinnerungen verbunden ist nach bác Huy (71 J.,

m) auch ein gefühlter Konflikt.Während die Erinnerung anmất nước (die verlorene Hei-

mat) in einigen Kreisen mit einer gelebten Nostalgie und symbolischen Untermalung

durch die südvietnamesische Flagge einherging, löste der Begriff für andere Gesprächs-

partner:innen das Bedürfnis aus, sich zurückzuziehen.Nebender emotionalen birgt der

Begriffmất nước eine politischeDimension, denn die öffentlicheNutzung kann eine Ein-

reise nach Vietnam erschweren. Das ist insbesondere für Personen problematisch, die

Familienmitglieder in Vietnam besuchen möchten, so mussten politische und familiäre

Überzeugungen abgewogen werden. Auch der Begriff người vượt biên̉ (Menschen, die das

Meer erreichten), so erzählte côTuyết (55 J.,w), sei keineswegs eine gebräuchlicheSelbst-

bezeichnung geflüchteter Vietnames:innen in Berlin, denn »manweiß nicht,wer zuhört

undwasman damit auslöst«. Sprach siemit anderen in Vietnam sozialisierten Personen

über das Verlassen derHeimat, bevorzugte cô Tuyết zu sagen, dass »wir das Land verlas-

senmussten«.Daraus schließe ich,dassmeineGesprächspartner:innenmit einer erhöh-

ten Aufmerksamkeit für Auslassungen in Interaktionen gehen und situativ aushandeln,

ob Erinnerungen geteilt, wie auf sie reagiert und wann sie beschwiegen werden. Was

hervortritt, ist dieWirkmächtigkeit beschwiegener Erinnerungen, die die Zerrissenheit

in Relationen, mit den Sinnen und in Zeit und Raum teils schmerzlich bewusst macht

und teils kreativ überbrückt.

Schweigen reflektiert einen gewohnten Umgang mit Gefühlen, der sich auf verkör-

perte Erinnerungen verlagert. Die Schwierigkeit sehe ich in der erneuten semantischen

Verschiebung des Schweigens: Schweigen verdeckt nicht mehr Zerrissenheit, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

richtet implizit die Aufmerksamkeit auf das (Wieder-)Erleben dieser; gerade über den

Wunsch, dieses zu vermeiden. Schweigen entwickelt sich von einer geteilten Umgangs-

form mit belastenden Erfahrungen selbst zu einer Belastung, weil das, was über Jahre

verdeckt blieb, nunmit zeitlicher Latenz affektiv erinnert wird. Das verändert die emp-

fundene Zusammengehörigkeit.

Die verschiedenen Dimensionen der Zerrissenheit, die mit Bewertungen und Inter-

pretationen gefühlter Erfahrungen und verdeckter Erinnerungen verwoben sind, gehen

auf verschiedene Ansprüche und Erwartungen zurück. Meine Gesprächspartner:innen

charakterisierten ein dauerhaft angewandtes, situativ erweitertes und am kollektiven

Innenleben orientiertes Emotionsrepertoire. Das bedeutet, dass der Druck, die verkör-

pertenErinnerungen individuell auszuhandeln,Teil der Lebensrealität ist.Aber,unddas

ist entscheidend, das im Schweigen fortgeführte Repertoire scheint mit zunehmendem

Alter nicht mehr passend zu sein, um gefühlte Erfahrungen auszugleichen; Schweigen

erinnerte an die Risse. Somit schließe ich das Kapitelmit der Feststellung, dass das dau-

erhaft angewandte, aber relational nichtmehr passendeEmotionsrepertoire ambivalen-

te Affektdynamiken auslöst: Es versucht, eine gefühlte Zerrissenheit zu verdecken und

Zugehörigkeiten zu erhalten. Und das befördert, dass sich das Gefühl des In-der-Welt-

Seins zerreißt zwischen affektivem Erleben und emotionalen Ausdruck.

7.2 Dimensionen des Schweigens und Erinnerns

Nachdem ich den Umgang mit nicht erzählbaren Erinnerungen als Teil eines spezifi-

schen Emotionsrepertoires hergeleitet habe, erfasse ich jetzt einen weiteren Phänome-

nbereich des Schweigens in der Lebens- und Erfahrungswelt meiner Gesprächspart-

ner:innen. Dieser hängt zentral mit der Situativität von Affekten und der Verortung

des Schweigens zusammen und offenbart, wie Erinnerungen dasMiteinander gestalten

oder zerreißen. Meinen Fokus richte ich darauf, wie gelebte Erfahrungen sich entlang

schweigender, verkörperter und sinnlicher Ausdrucksformen in den Alltag einbetten

(Kidron 2011: 452). Ich skizziere das an drei Beispielen, die mir inmeiner Forschung im-

mer wieder begegneten: Erstens über ein aktives Schweigen, zweitens über ein passives

und drittens über ein verortetes Schweigen.

Das aktive Schweigen betrachte ich am Beispiel einer ritualisierten Erinnerungs-

praxis. Ich folgte Einladungen zu festlichen Zusammenkünften wie dem jährlichen Tết-

Fest2 der Gemeinden und Vereine, Gedenkfeierlichkeiten und religiösen Feiertagen.

Dort beobachtete ich, wie Erinnerungen, Sinneswahrnehmungen, verkörperte und

verortete Aktivitäten dynamisch ein Zusammengehörigkeitsgefühl hervorbrachten.

2 Für die jährlichen Neujahrsfeste in der Diaspora wurden mir zwei Begriffe genannt: Zum einen

symbolisiere der Begriff têt́ tha hương die Sehnsucht der im Ausland lebenden Vietnames:innen;

das Suffix hương (übersetzt: Aroma, Wohlgeruch, Duft) transportiere diese Sinnlichkeit. Gemeint

ist eine Sehnsucht danach, das Fest in der Heimatmit der Familie verbringen zuwollen, aber nicht

verbringen zu können. Der Begriff têt́ xa nhà hingegen beschreibt das Fest, das weit weg von zu-

hause gefeiert wird. Die gezogene Grenze erscheint durchlässig, denn »weit weg von zuhause«

impliziere die Möglichkeit, nach Hause zurückkehren zu können. Beide Begriffe, so wurde mir er-

klärt, kamen im Zusammenhang mit dem Krieg auf.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 271

Einen affektiven Resonanzraum schufen kulturelle Traditionen, die in Tänzen oder

Liedern belebt und über die Sinne mit Klängen, Gerüchen oder Düften stimuliert wur-

den.Meine Gesprächspartner:innen teilten bei diesen Ereignissen positive Gefühle und

Erinnerungen an die eigene Kindheit, sie erlebten diese Treffen als »Ort, an dem sie

loslassen können«, als »ein Stück Heimat«. Diese Empfindungen stärken Zusammen-

gehörigkeitsgefühle nach der Argumentation von Jan Assmann (2007: 40), da sie eine

innere Heterogenität decken und zugleich die Gemeinsamkeit nach außen betonen.

Neben den benannten verkörperten Erinnerungen bildete das Gedenken an die Op-

fer des Krieges, derNachkriegszeit sowie an die Fluchtopfer einen konkreten kollektiven

Vergangenheitsbezug.Das Gedenken folgte einemwiederkehrendenMuster in Form ei-

ner Schweigeminute.Dieses Schweigenwar aktiv, es wurde ein- und angeleitet und syn-

chronisierte die Bewegungen der Anwesenden.

An einem zentralen Ort befand sich ein mit Gaben geschmückter Tisch sowie eine

Schalemit Räucherstäbchen. In einem ersten Schritt tratenmeist drei ältere, in zeremo-

nieller Garderobe undmit khăn đóng3 gekleideteMänner vor diesen Altar und gedachten

der Ahnen. In den Händen hielten sie Räucherstäbchen, führten diese erst mit beiden

Händen an die Stirn, dann zum Herz, dann verneigten sie sich, sodass ihre Stirn den

Boden berührte. Diese Bewegung führten sie drei Mal durch, bevor sie die Räucherstäb-

chen in die Schale auf den Altar steckten. Im zweiten Schritt wurden die Anwesenden

gebeten, sich von ihren Plätzen zu erheben, um nacheinander die deutsche, dann die

Nationalhymne der Republik Vietnam zu singen. Der dritte Schritt, die Schweigeminu-

te, wurde von einer moderierenden Person angekündigt. Die Anwesenden standen, ein

Schlag auf einen Gong leitete die Schweigeminute ein. Nach der Auflösung der Schwei-

geminute setzten sich die Anwesenden auf ihre Plätze, das Programmder Veranstaltung

begannmit einer Eröffnungsrede.

Ich analysiere die Erinnerungsform aufgrund ihrer zeremoniellen und strukturier-

ten Geformtheit sowie der Ausführung von speziellen Traditionsträgern als eine Refe-

renz auf das kulturelle Gedächtnis. Zwar richtet sich das kulturelle Gedächtnis in eine

absolute Vergangenheit (A. Assmann 2007: 56) und die im Fokus stehenden Ereignisse

bezogen sich auf den Zeithorizont des kommunikativen Gedächtnis, aber die geform-

te Inszenierung unterschied sich klar von lebendigen und in Alltagsinteraktionen ent-

stehenden Erinnerungen. Die beschriebene Inszenierung war der Darstellung auf Fes-

ten vorbehalten, spezielleWürdenträger führten das Ritual durch, visuelle und sinnliche

Aspekte wie der Duft der Räucherstäbchen, Bilder, Ornamente sowie ein kunstvoll ge-

stalteterUmrissVietnams stelltenAllegorien zudenkulturellenWurzeln her.Das richte-

te die Anwesenden auf den räumlich-temporalen Kontext aus. Zusätzlich deuteten eine

prominent platzierte Nationalfahne der Republik Vietnam (gelber Grund mit drei roten

Streifen)4 – ein visueller Marker, der innerhalb der Gemeinschaft kontrovers diskutiert

3 Traditionelle Kopfbedeckung für den Mann, ein schmaler Reif, der den Kopf umfasst.

4 Der Diskurs (symbolisiert durch die Fahne) impliziert eine politischeDistanzierung zu der sozialis-

tischen Führung Vietnams (die Flagge der SRV trägt einen gelben Stern auf rotemGrund). Die Prä-

senz der Fahne auf den Feierlichkeiten wurde von einigen Gesprächspartner:innen als ein starrer

Blick in die Vergangenheit kritisiert, der eine dialogische Annäherung an die Vergangenheit aus-

schließt. Andere Gesprächspartner:innen nutzten die Fahne, um ihre demokratische Freiheit und

Zugehörigkeit zu demonstrieren. In Deutschland geborene Personen beschrieben mir die Fahne

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

wird – sowie die Nationalfahne der Bundesrepublik Deutschland auf die geschichtliche

Verwobenheit hin (vgl. Su 2022: 104). Die symbolische und orchestrierte Erinnerung re-

flektiert also einen soziohistorischen Diskurs, der mit der Schweigeminute anerkannt

wurde.

Die körperliche Verbundenheit der Anwesenden entwickelte sich implizit, aber über

eine unmittelbare Rhythmik, das gemeinsame Singen, Aufstehen, Schweigen und wie-

der Hinsetzen (Zink 2019: 289). Das einleitende Singen der Hymnen erinnerte an un-

auflösliche Bindungen und eine kraftvolle Gemeinschaft. Während die eigene Stimme

in einen gemeinsamen Chor eintauchte, gewann sie an Kraft (die zweite Hymne wurde

lauter gesungen,was die sprachliche und biografischeNähe ausdrückt).Wiemir schien,

diente das Singen auch dazu, den nächsten Part affektiv vorzubereiten.

Auf das gemeinsame Singen folgte das gemeinsame Schweigen; eine andere, aber

ebenso affizierende Dynamik mit einem konkreten räumlich-temporalen Bezug. Die

Schweigeminute rahmte die anwesenden Körper über die Sinne, das gemeinsame Inne-

halten. Ich bemerkte, wie die Personen um mich herum sich aufrichteten, den Rücken

durchdrückten, die Füße für einen stabilen Stand auseinanderstellten, den Kopf leicht

senkten, teilweise die Hände zusammenfalteten. Diesen Bewegungen schloss ich mich

wie automatisch an, ergriffen von einer körperlichen Anspannung und Aufmerksamkeit

für das Geschehen ummich herum. ImMoment des Gedenkens standen wir fest veran-

kert, das Gedenken selbst unumstößlich. Das Schweigen war aktiv, weil es durch Mark

und Bein lief.

Die ritualisierte Erinnerungspraxis synchronisiert ein kollektives Schweigen und

formt einen ordnenden Prozess (Lichau 2019: 146). Über diesesMomentum entstand ein

affektiver Resonanzraum, in dem Verlust und Schmerz einer vergangenen Erfahrung

anerkannt werden. Ansatzpunkte für diese Interpretation fand ich in der Literatur, in

der eine Schweigeminute mit der Anerkennung von Diskontinuitäten und der Wider-

herstellung von sozialer Stabilität verknüpftwerden (vgl. Leys 2000: 267–269; Connerton

1989: 74; Argenti & Schramm 2010: 8). Ritualisierte Bekundungen wie im dargestellten

aktiven Schweigen folgen nach Le Breton (2003) der Funktion, den Schmerz nach den

Regeln und Werten des sozialen Zusammenlebens zu erinnern. Der so kollektiv aner-

kannte Schmerz eröffnet dem Individuum einen symbolischen Rahmen, die eigenen

Erfahrungen einzubetten:

[G]emäß den Regeln des sozialen Zusammenlebens muß man damit zurechtkom-

men, will man nicht Gefahr laufen, das Gesicht zu verlieren, weil man den Erwartun-

gen der Gruppe nicht gerecht wird. Die kollektive Bedeutung, die dem Schmerz zu-

gesprochen wird, und die ritualisierten Bekundungen, durch die er sich den anderen

mitteilt, sind zugleich symbolische Abwehrmechanismen, auf die der Mensch zurück-

greifen kann, um sein Leid unter Kontrolle zu bekommen. (Le Breton 2003: 122)

Le Breton benennt die emotionsregulierende Funktion ritualisierter Bekundungen als

symbolischen Abwehrmechanismus. Die kollektive Anerkennung ermöglicht dem Indi-

als Teil der Vergangenheit ihrer Eltern, der sonst wenig sichtbar sei. Aber sie wissen, dass »das

nicht die richtige Fahne Vietnams« sei.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 273

viduum, den Schmerz »unter Kontrolle zu bekommen«. Das folgt dem Ziel, die sozia-

len Beziehungen nicht zu strapazieren, gefühlte Zerrissenheiten über die Sinne wieder

zusammenzuführen. In der Formulierung zeichnet sich eine affektive Anstrengung ab,

dennKontrolle über etwas zu erlangen, gehtmit Regulierungs-,Normierungs- undAus-

handlungspraxen einher; ich erinnere an die Aussage chúThuans (56 J., m), dass »nicht

einfachnachLust undLaune erinner[t]«werdenkann,sonderndas geplantwerdenmüs-

se.Zugleichbotendie inKapitel 7.1 skizziertenDynamikenvonEmotionsrepertoiresund

nicht erinnerbaren Erinnerungen einen Einblick in die inhärenten Spannungspotenzia-

le.

Das aktive Schweigen, so eine wiederkehrende Beobachtung, bestärkte aber auch

dasTeilen vonErinnerungen.Neben sinnlichen,verortetenundmaterialisiertenErinne-

rungsformen saßen ältere Personen z.B. bei den oben beschriebenen Festen zusammen

und teilten eine moralisch-emotionale Bewertung ihrer Vergangenheit. Sie erinnerten

sich an ihre Selbstwirksamkeit.Diese Perspektive auf Flucht, die erlebteGefahr unddar-

an, wie sie sich ihr Leben in Deutschland aufbauten, stärkte sie, wie mir chú Thành (45

J., m) erklärte:

Sie sind auch sehr stolz auf das, was sie hier geschafft haben. Das ist auch eine ge-

wisse Gemeinsamkeit. Und auch das Gefühl, dass sie momentan nicht nach Vietnam

zurückkehren können. Das hält sie zusammen. Darum gehen solche Feste, das Zusam-

menkommen – das ist die einzige Möglichkeit, wo sie, sag mal, als Vietnamesen offen

leben können. (Mai 2016)

Das Zusammenspiel von Emotionen, Orten und Menschen kräftigte nach chú Thànhs

Aussage das Selbstbild, förderte Zugehörigkeitsgefühle bzw. die relationale Verortung

biografischer Erfahrungen in einem sozialen Rahmen. Natürlich gilt dies nicht für alle,

wie das Beispiel bácDũngs zeigte und auch sind diese geteilten Erinnerungen selektiert,

sie zeugen von der Bewältigung erlebter Krisen. Dennoch schließt die positive Deutung

der Vergangenheit an die Erkenntnisse Elfriede Hermanns (2018: 10) an, die die Wider-

standskraft einer Gemeinschaft über emotional geformte Zugehörigkeiten herausstellt.

Auch die Arbeit von Nancy Scheper-Hughes geht in diese Richtung, denn nach ihrem

Verständnis dienen solche »[r]esilient narratives [to] reframe adverse events in order to

make them meaningful, purposeful, […] to make terrible events consistent with one’s

world view« (2008: 44).

Ich komme zum zweiten Beispiel, dem passiven Schweigen. Das passive Schweigen

unterliegt einerWechselwirkung ausErinnernundVergessenundbeschreibt die signifi-

kanten Leerstellen in der Alltagskommunikation bzw. im kommunikativen Gedächtnis.

Mit der Hervorhebung bestimmter Erinnerungen ging das Beschweigen anderer ein-

her, negative Erinnerungen beschwerten den Alltag, daher wurden sie ausgeklammert.

Das passive Schweigen befördert also verschiedene Dynamiken: Schweigen formt eine

funktionale Bewältigungsstrategie, wenn es gefühlte Differenzen reguliert und Zuge-

hörigkeiten kräftigt. Aber es trägt auch zu affektiv grundiertem Handeln bei, was auf

dieWirkmächtigkeit des Verdeckten zurückschließt.Diesen Zusammenhang bekräftig-

te bác Luân (70 J., m). Er problematisierte, dass die Älteren »alles runterschlucken«. Da-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

mit einher gehe eine stille, aber kontinuierliche Aushandlung der Vergangenheit in der

Gegenwart:

Im Kopf können sie es nicht vergessen. Sie sagen, die Regierung, das Regime hat

Schuld. Da habe ich alles verloren, deswegen bin ich geflohen. Sie haben die Flucht

überlebt. Sie mussten alles aufgeben, in fast jeder Familie war jemand tot. (Juli 2017)

Bác Luân beschreibt, wie die Vergangenheit den Alltag über Rechtfertigungen und Zu-

schreibungen färbt und die eigene Zugehörigkeit dadurch konstant ausgehandelt wird.

Die emotionalen Differenzerfahrungen sind Teil der Lebens- und Erfahrungswelt, sie

werden entlang etablierter Gefühlsordnungen tabuisiert. Schweigen richtet sich am so-

zialen Miteinander aus. Aber das befördert konfliktive Handlungsmuster. Das verstand

ich in einemGesprächmit cô Tuyết (53 J., w), als sie von ihrer Freude erzählte, guteMan-

gos gekauft zu haben:

Viele finden es unangenehm zu sagen, dass es gerade ein Angebot gibt, wie jetzt für

die Mango. Aber auch bei günstigen Flügen. Dann kommt die Scham über die frühere

Armut hoch, als man nichts hatte. Man schämte sich, dass man früher so wenig zu

essen hatte. (Oktober 2018)

Die relationale Erläuterung von cô Tuyết war aufschlussreich: Das vermutete geteilte In-

teresse am Angebot heimischer Früchte oder günstiger Flugpreise verband sie mit der

früheren Armut. Die Erfahrungsebene assoziierte sie mit Scham und möglichen Irrita-

tionen, die das Teilen des Angebots auslösen könnte. Die vergangene Verlusterfahrung

übertrug sich also auf den gegenwärtigen Kontext über das Bedürfnis, keine vergangene

Belastungwachrufen zuwollen, »Negatives auszusparen«.EinegefühlteZerrissenheit in

Raum und Zeit signalisiert und verdeckt zugleich die Erinnerung; das formt das passi-

ve Schweigen.Handlungsmuster und Umgangsformen richten sich darauf aus, sich von

Erinnerungen zu distanzieren. Die Art, wie bác Dũng (64 J, m.) von dieser Anstrengung

berichtete, enthüllte einerseits seine Innenperspektive, andererseits auch eine gefühlte

Distanz:

Natürlich gilt das nicht für alle. Aber manche, die früher arm waren, tragen heute die

Nase hoch. Sie leben hier undmachen irgendwas. Hauptsache, sie werden reicher und

dann sehen sie andere wie Müll an. (November 2017)

Bác Dũng verband das Auftreten einiger Personen mit einer verdeckten, aber ihn affi-

zierenden Vergangenheit, mit einer Bewertung, die er mit dem dargestellten Statusun-

terschied zusammenbrachte. Auch er begründete das mit der früheren Armut, damals

teilten sie diese, aber nun deutete er darüber eine Zerrissenheit in Relationen an. Die

körperliche Ausrichtung, die Nase hochzutragen, beschreibt eine Form der Distanz, die

sich sowohl ihm (sozial-relational) als auch der vergangenenArmut (räumlich-temporal)

gegenüber entfaltet. Die implizite Aushandlung vergangener Leiderfahrungen, so ent-

nahm ich es den Darstellungen, beeinflusste, wie Personen einander und ihre Umwelt

wahrnahmen und sich in dieser bewegten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 275

In den Aussagen fällt auf, dass mit dem passiven Schweigen Emotionen wie Stolz

oder Schamverknüpftwurden,umeine affektiv erinnerte Zerrissenheit zuüberdecken.5

Weitere Hinweise für diese Interpretation hörte ich im Gesprächmit bác AnhThu (64 J.,

w). Sie erklärte, dass eine verleiblichte Angst die Gedanken und das Verhalten beeinflus-

se. In dem Verein, in dem sie sich ehrenamtlich engagierte, thematisierte sie das pas-

sive Schweigen als schwächenden Faktor. Eine abstrakte, aber dennoch fühlbare Angst

muss immer wieder neu verhandelt und aufgeweicht werden. Sie beschrieb das als fort-

laufende Anstrengung: »Wir müssen Vertrauen zueinander gewinnen.Wir müssen uns

politisch freihalten und Gerüchte entkräften. Wenn wir Angst haben, haben wir einen

wunden Punkt.« Bác AnhThu skizzierte eine Emotionsarbeit, die Victoria Kumala Sakti

mit dem Konzept »social repair« (2017: 474) erläutert. Demnach stärken die Wahrneh-

mung undBenennung gefühlter Intensitäten soziale Bindungen, das könne ein passives

Schweigen aufweichen. Einen Dialog zu beginnen, setzt Vertrauen voraus. Bác AnhThu

gab dazu ein praktisches Beispiel:

DerWeg ist das Ziel. Die Vorbereitungen für das Neujahrsfest gehenmonatelang.Wir

treffen uns dann an fast jedem Wochenende, alles wird besprochen und ausprobiert.

Wer was macht und wie der Ablauf ist, um das zu üben und vorzubereiten. Das ist

diese Gemeinsamkeit. Das ist nur ein Vorwand (lacht). Für mich ist es ein Vorwand,

aber die Menschen brauchen ein Ziel. Alle brauchen ein Ziel, um irgendwas zu ma-

chen. Und das Ziel muss auch realistisch sein und muss auch zu demWissen und den

Bedürfnissen passen. (Dezember 2017)

Die gemeinsame Gestaltung der Gegenwart über Feste und eben auch aktive Momente

des Schweigens stärken Zugehörigkeiten über das Teilen von Praktiken,Werten und die

räumliche Gestaltung. Das Zusammenkommen schafft Möglichkeiten, einem passiven

Schweigen durch Begegnung und Beziehungsarbeit entgegenzuwirken. Das beschreibt

einen dynamischen Aushandlungsprozess erlebter Zerrissenheiten und ersehnter Zuge-

hörigkeiten.

Als drittes Beispiel diskutiere ich das verortete Schweigen, das Zugehörigkeiten und

Erinnerungen durchdringt. Ich beschreibe den Prozess des verorteten Schweigens mit

affektiven Erinnerungspraxen, die vergangene Denk- und Handlungsmuster aktuali-

sieren. Das bedeutet, dass die Situation nicht so bewertet wird, wie sie ist, sondern aus

einer affektiv erinnerten Position heraus.Die stille Präsenz der Vergangenheit zeigt sich

in der Bewegung durch Räume. Im vorliegenden Kontext nahm das Einfluss darauf,

5 Ein anderes Beispiel: Der agentive Charakter des Schweigens beruhte darauf, sich der Situativi-

tät emotionaler Erfahrungen anzupassen. Aber Schweigen hielt auch implizite Konflikte aufrecht.

In der unübersichtlichen Situation der Flucht waren die hochseeuntauglichen Holzboote oftmals

dramatisch überfüllt. Die Fluchtwilligen kauften sich unter größter Geheimhaltung undGefahr für

rund 2.000 Dollar einen Platz auf dem Boot; andere sprangen in letzter Minute auf und hofften,

unentdeckt mitzukommen. Damit einher ging das Risiko, dass über kurz oder lang auffallen wür-

de, dass sie nicht für die Flucht bezahlt hatten. Die Dimension der Fluchtschulden verkomplizierte

das Bild, dass nach der Flucht alle gleich waren. Dieserart Reibungspunkte waren mit emotiona-

len Intensitäten wie Wut, Scham und Verzweiflung verbunden und begleiteten den Prozess des

Ankommens.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

wie meine Gesprächspartner:innen sich heute durch die heterogenen Lebens- und

Erfahrungswelten des vietnamesischen Berlins navigierten, die von differenten Migra-

tions- und Ankunftserfahrungen geprägt sind (D. T. Nguyen 2017; von Poser et al. 2017;

Su 2022).

Das verortete Schweigen erläutere ich anhand der aktivenMeidung von Räumen. So

gingen meine Gesprächspartner:innen mit verschiedenen Assoziationen und Bezügen

bspw. auf das nach demBerlinerMauerfall gegründeteDongXuanCenter (DXC) im öst-

lich gelegenen Stadtteil Lichtenberg ein: Das Handelszentrum wurde von ehemaligen

vietnamesischenVertragsarbeitenden gegründet, die in den 1980er Jahrenüber bilatera-

le Anwerbeabkommen in die DDR kamen. Dieser Aspekt, so argumentierten einige Ge-

sprächspartner:innen, demonstrierte Linientreue zu dem politischen System, vor dem

sie einst flüchteten. Von chúThuần (48 J., m) wusste ich, dass er sich dort unwohl fühl-

te. Er vermied es bis heute, den früheren Berliner Mauerverlauf zu überqueren.6 Seine

Grenzziehung beruhte auf biografischen Erfahrungen. Aber nicht nur.

Die emotionale Diskussion über das Navigieren des ehemaligen innerdeutschen

Grenzverlaufs reichte von einem regelmäßigen Besuch, um sich mit Lebensmitteln

einzudecken und eine Atmosphäre zu genießen, die sie an Vietnam erinnerte, bis hin

zu abwertenden Beschreibungen, einer tiefen Abneigung oder einem ausgedrückten

»Hass gegen die Kommunisten«, der auf den Ort und die dort anwesenden Personen

übertragen wurde. Oder beides zusammen und je nach emotionaler Befindlichkeit

unterschiedlich akzentuiert.

Diemit dem verorteten Schweigen einhergehende Intensität, so entnahm ich es ver-

schiedenen Positionierungen, resultiert aus einer emotionalen Orientierung, die eine

vergangene Erfahrung imAlltag wachrief und Bewegungen leitete oder hemmte. Als be-

wusstePraxisdesVermeidens formtedasverorteteSchweigenaucheineVergewisserung

der abgeschlossenenVergangenheit.Das bestätigte bác Trang (79 J.,w): »DerGrund, im-

mer gegendieKommunisten zu sein –dieKommunistenhaben immer alles ausgeraubt,

wir hatten keine Freiheit – das ist eine Begründung für die eigene Flucht und Leidge-

schichte.« Die Begründung formt nach ihrer Ansicht einen essenziellen Bestandteil, um

eine zerrissene Zugehörigkeit mit einem belastbarenHerkunftsnarrativ zu kontextuali-

sieren. Nur ist dieses Narrativ zu starr und kontinuiert die räumlich-temporale Zerris-

senheit.

Das verortete Schweigen aktualisiert also einen Konflikt, wenn belastende Erinne-

rungen mit konkret vermiedenen Räumen verknüpft werden. Das kann sich in der Li-

mitierung des eigenenBewegungsradius ausdrücken.7 Die zugrundeliegende Intensität

6 Abgrenzungstendenzen bzw. eine auf den ehemaligen Westteil der Stadt zugeschnittene Orien-

tierung trat auch in den affektiven Lebensverläufen (6.1 und 6.2) heraus. Zugleich stellte ich dar,

dass wir diese imaginäre Grenze während verschiedener phänomenologischer Go-Alongs über-

schritten, weil Neugier und Freude am Entdecken unbekannter Orte bestanden. Einflussreich ist

also ein sozial grundiertes Bewegungs- und Bewertungsmuster.

7 Dass die spannungsvolle Aushandlung vietnamesischer Zugehörigkeiten nicht erst mit dem Auf-

kommen des Kommunismus in Vietnam oder dem Berliner Mauerfall beginnt, thematisiert Phi

Hong Su (2022). Sie arbeitet historisch tief verwurzelte regionale, ethnische und sinnlich grundier-

te Differenzmarkierungen heraus und erörtert, wie aus Vietnam stammende Personen, die Berlin

über unterschiedliche Migrationswege erreichten, sich auf dieser Basis begegnen und zuordnen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 277

äußert sich in verkörpertenundemotionalenQualitätenunddiesegestaltendasmigran-

tische Leben in Form von Praktiken und Narrativen (vgl. Christou 2011: 250). Das kann

gelebte Zugehörigkeiten stärken, aber auch den Fokus auf die mit der Migration ver-

bundenen traumatischen Erfahrungen richten.Nach dieser Deutung folgt das verortete

Schweigen beiden Richtungen: Das Vermeiden von Orten, die in eine kausale Erklärung

zu der eigenen Verlusterfahrung gestellt wurden, formt eine Gemeinsamkeit – aber die-

se Positionierung erinnert unweigerlich an die erlebten Verluste.

Die ausgedrückte räumliche und sozial-emotionale Distanzierung, geäußertes

Misstrauen, Angst sowie ein abstrahierter »Hass auf die Kommunisten« erkläre ich

mir über affektive Erinnerungsprozesse. Eine generalisierende Zuschreibung löst ein

vergangenes Gefühl des In-der-Welt-Seins aus, nicht der eigentliche Kontakt zu den ge-

meinten Orten oder Personen. Das zeigt, wie präsent die beschwiegenen Erinnerungen

das gegenwärtigeDenken, Fühlen undHandeln durchziehen.Nurmacht paradoxerwei-

se das Unterdrücken oder Verdecken negativer Gefühle das emotionale Erleben komple-

xer, konfliktiver und ambivalenter (vgl. Gould 2015: 169). Das verortete Schweigen ruft

also verdeckte Erinnerungen hervor, weil es auf unterdrückte Intensitäten aufmerksam

macht und gefühlte Zerrissenheiten dadurch perpetuiert. Indem Bewegungen in den

ehemaligen Osten Berlins vermieden oder die Bezeichnungen »Vertragsarbeiter:in«,

»Kommunist:in« oder »Nordvietnames:in« synonym verwendet wurden, wurde die

mit der Erinnerung einhergehende Intensität auf diese Orte projiziert. Während diese

Umgangsformen für einige Gesprächspartner:innen unproblematisch waren und sie an

dasÜberwinden eines Lebensabschnitts erinnerten, verkomplizierten sie für andere das

emotionale Navigieren durch die heterogenen vietnamesischen Lebenswelten Berlins.8

Ichmöchte die drei Formen des Schweigens abschließend entlang einer temporalen

Dimension diskutieren. Dazu beziehe ich mich auf eine Begegnung mit bác Tuân (62 J.,

m) im Januar 2018, ich besuchte ihn zuhause. Als ich die Wörter »Scham« und »Schwei-

gen« erwähnte, lächelte er und nahm seine Teetasse in die Hände: »Das ist ein sehr gro-

ßes Problem und sehr wichtig, denn im Alter lebt man mit Blick auf die Vergangen-

heit. Aber diese Vergangenheit ist schlecht. Schlimme Bilder, die man vergessen will.«

Die schmerzhafte Vergangenheit und den schweigenden Umgang mit dieser führte er

auf die Sozialisation in einem Ausnahmezustand zurück: »Wir sind aus einem armen

Kriegsland und wir haben den Krieg verloren.« Die Verbindung war eine, für die man

sich schämte, die als nicht erzählbar galt. Für ihn war die Akzeptanz der Vergangenheit

mit Scham verbunden. Das galt auch für die Benennung emotionaler und psychischer

Belastungen,was er entlang geteilter Gefühlsregeln erklärte. Ein Grund für die verdeck-

ten Probleme sah bác Tuân in den geringen alltäglichen Austauschmöglichkeiten, weil

sich so »Meinungen in den Köpfen verfestigen, ohne gemeinsam diskutiert zu werden«.

Er sagte:

8 InterneDifferenzmarkierungenwie etwadieZuordnungals »Nord-« bzw. »Südvietnames:in« nutz-

ten insbesondere ältere Gesprächspartner:innen. Über diesen Prozess verknüpften sie unbewusst

ihre emotionalen Erfahrungen (wie die erlebte soziale Exklusion nach Kriegsende) mit den ande-

ren vietnamesischen Lebenswelten. Das führte nach dem Berliner Mauerfall zu einer generalisie-

renden Stigmatisierung (Bui 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Unsere Generation ist sehr engstirnig, aber die Richtung, immer gegen die Kommu-

nisten zu sein, bringt nichts. […] Die ursprüngliche Motivation, das Beste für die Kin-

der leisten zu wollen, ist für die erste Generation bereits erfüllt. Nun ist es wichtig,

den Druck abzulassen und die eigene Gesundheit ernst zu nehmen. Nach dem Krieg

war alles verloren und die Familie kaputt. Die Vergangenheit ist schlimm und es hat

sich viel angestaut. Aber man muss die Vergangenheit loslassen, weil einen der ge-

schürte Neid, Hass und die Scham kaputt machen – die Gesundheit ist das Einzige,

was einem noch bleibt! Viele leben nur für die Vergangenheit, in der Vergangenheit.

Sie werden von dem angestauten Druck krank, der über die schlimmen Erinnerungen

nur zunimmt. (Januar 2018)

Der von bác Tuân benannte innere Druck beschreibt den Zusammenhang von Schwei-

gen, Erinnern und Affekten. Dieser irritierte die Beziehung zum Selbst als auch die Be-

ziehung zu Anderen. »Meinungen verfestigten sich, ohne gemeinsamdiskutiert zuwer-

den«, sagte er und stellte so die gefühlte Alltagsdimension der Zerrissenheit dar. Diese

ist das Resultat einer körperlich eingeschriebenen Vergangenheit, die Zugehörigkeiten

formt und hemmt.

In diesem Abschnitt diskutierte ich, wie das Erleben verorteter und verkörperter

Erinnerungen ebenso wie das aktive, passive und verortete Schweigen das Miteinander

durchdringen. Das Überlappen differenter emotionaler Erfahrungen befördert vergan-

gene Denk- und Handlungsmuster, die die eigene gefühlte Intensität nicht adäquat

auszudrücken vermögen.Dadurch, dass der innere Druck ausgehaltenwird, unsichtbar

und unbenannt bleibt, färbt er das Gefühl des In-der-Welt-Seins und stört Praxen des

Sich-zugehörig-Fühlens. In meinen Gesprächen über das Älterwerden in der Migra-

tion stellte ich eine implizite Fortführung gefühlter Intensitäten fest, die sich über

ein aktives, passives oder verortetes Schweigen innerhalb des vietnamesischen Berlins

äußerten. Schweigen beschreibt eine affektive Anstrengung. Die Problematisierung

dieser Umgangsform, so schließe ich an dieser Stelle, skizziert eine sich entwickeln-

de Reflexionsebene, denn das Schweigen als Ausdruck geteilter Erfahrungen wird

hinterfragt.

7.3 Die Bürde der Frage und die Last der Erinnerung

Ich komme zum dritten sozialen Praxisfeld und erörtere nachfolgend die Wirkmäch-

tigkeit zerrissener Zugehörigkeiten im Kontext von Migration und Älterwerden in

einem intergenerationalen Dialog. Damit binde ich eine weitere Akteurspersektive ein

und skizziere das Schweigen im intergenerationalen Miteinander als bislang vernach-

lässigten Aspekt eines zukünftigen, noch gering untersuchten Forschungsfeldes. Es

geht mir darum, Perspektiven beider Generationen über die Bürde der Frage jüngerer

Gesprächspartner:innen und die Last der Erinnerung älterer Gesprächspartner:innen

gegenüberzustellen. Also wie stellt sich das Gefühl dar, die Eltern nach ihrer Vergan-

genheit fragen zu wollen, aber sie aufgrund der erwarteten Last der Erinnerung nicht

fragen zu können? Wie modellieren eine unausgesprochene Frage bzw. verschwiegene

Erinnerung den familiären Alltag? Und welche Affekte werden dabei freigesetzt?

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 279

Wie sich das intergenerationale Schweigen affektiv auswirkt, betrachte ich aus zwei

Richtungen: Aus der Perspektive mittlerweile erwachsener Kinder und aus der Perspek-

tive von Eltern. Ansatzpunkte für einen spezifischen affektiven Resonanzrahmen der

Bürde der Frage und der Last der Erinnerung fand ich in der Dissertationsschrift von

Thanh Thuy Vo Dang (2008: 198–199). Sie untersucht den Antikommunismus als kultu-

relle Praxis in der ersten Generation vietnamesischer Geflüchteter in Kalifornien, USA.

Dabei stellt sie heraus,dassder intergenerationaleDialogüberdieVergangenheit sichan

der Absicht orientiert, denKindern eine Verbindung zuVietnamermöglichen zuwollen,

die nicht mit ihrem Leid, Verlust und Schmerz verwoben ist. Aber das blendet die Frage

der Flucht ausundkonserviert stattdessen eine vondiskursivenLeerstellendurchzogene

Vergangenheitsbetrachtung.Schweigenmarkiert also einenwichtigen Teil der diaspori-

schen Lebens- und Erfahrungswelt. Vo Dang beschreibt diese Spannungmit »dynamics

between a desire to tell and thewill to forget« (2008: 179).Das deckt sichmit der Feststel-

lung des Theaterregisseurs Dan Thy Nguyen, der kritisiert, dass es »keine gemeinsame

Gedenk- und Verarbeitungskultur der Fluchtgeschichte« (2017: 305) gibt. Beide wurden

nach der Flucht ihrer Eltern in den USA resp. Deutschland geboren. Gemein ist ihnen,

dass sie das Schweigen problematisieren und was es heißt, mit ungestellten bzw. un-

beantworteten Fragen aufzuwachsen. Aber wie stellt sich das Schweigen selbst im All-

tag meiner jüngeren Gesprächspartner:innen dar? Einblick leisten Perspektiven jünge-

rer Gesprächspartner:innen, die ich während teilnehmender Beobachtungen befragte.

Währendmeiner Forschungverabredete ichmichmit verschiedenenGesprächspart-

ner:innen für Gespräche im Familienkontext, alsomit Eltern und ihren Kindern, um ge-

meinsamden Blick auf die Erfahrungen der Ent- und Verortung zu legen.Die affektiven

Intensitäten, die der intergenerationaleDialog barg, analysierte ich nicht über dieseGe-

spräche selbst, sondern schließlich über die Häufung kurzfristig oder indirekt abgesag-

ter intergenerationaler Interviews (vgl. 3.4).Dasweist aufdieExistenzeiner erschwerten

diskursiven Annäherung an diese Vergangenheit im intergenerationalen Austausch hin.

Duyên, eine junge Frau von 23 Jahren, traf ich über einen Zeitraum von einem Jahr:

»50 Prozent der Kinder wissen, was ihre Eltern erlebt haben, fünzig Prozent haben kei-

ne Ahnung von der Geschichte und Bedeutung. Viele, denen die Erinnerung Schmerzen

bereitet, schweigen.« Sie selbst reflektierte eine ähnliche Perspektive wie chúThành (46

J,m), der von den »guten Erinnerungen« seines Vaters zu erzählenwusste,während ihm

andere Erfahrungen nicht bekannt waren, etwa wie er die Zeit im Umerziehungslager

oder die Trennung von der Familie nach der Ankunft erlebt hatte. Duyên wusste, wie ih-

re Eltern nachDeutschland gekommenwaren,warum sie geflüchtet waren und dass der

Anfang und die Umstellung sehr schwer waren. An dieser Stelle mündete die persön-

liche Erzählung ihrer Familienmitglieder in eine kollektive Narration, die weniger das

Denken, Fühlen und Handeln, sondern vielmehr eine Linearität historischer Ereignisse

beschrieb.

Hinweise auf diese beschwiegeneVergangenheit gibt es dennoch in ihremAlltag.Die

Bedeutung der Cap Anamur, von der ihre Mutter gerettet wurde, lernte Duyên von klein

auf. Sie teile die emotionale Verbundenheit und berichtete von einem Jubiläum des ers-

ten Auslaufens der Cap Anamur, das in der katholischen Gemeinde gefeiert wurde. Sie

stand damals gemeinsammitweiteren Jugendlichen auf der Bühne und erinnerte an die

Rettungsaktion, die das Überleben vieler Personen imPublikum sicherte.Die Veranstal-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

tung selbst löste bei ihr ambivalente Gefühle aus.Eswar ihrwichtig, diesen Vortragmit-

zumachen und sie erzählte von der Anerkennung, die die Jugendlichen von den Älteren

erhielten.Dennochwar sie nervös und unsicher,weil sie die komplexen und auch für sie

emotional grundierten Inhalte auf vietnamesischer Sprache vortrug und sie selbst von

sich sagt, dass sie diese nicht perfekt beherrsche.

Die Sprachbarriere ist ein wesentlicher Punkt für den eingeschränkten intergenera-

tionalenAustausch,erzähltemirBao (25 J.,m),Student,bei einemKaffee.Er gabzu,dass

sein vietnamesischesVokabular nicht ausreichte,umdie erwarteteKomplexität derNar-

rationen seiner Eltern zu verstehen oder zu erfragen. Seinen Wortschatz zu Emotions-

wörtern erklärte er mit den Begriffen vui (fröhlich) und buôǹ (traurig); das reiche nicht,

sagte er.Diese Sprachlosigkeit erlebte er als Bürde, die seinen Zugang zum emotionalen

Ausdruck vieler Personen verkomplizierte.Die Zerrissenheit in Relationen lässt sich also

auch über diesen Aspekt begreifen.

Neben der sprachlichen tritt auch eine körperlicheDimension hervor, die eine Annä-

herung über dasNachfragen erschwerte:ThúyMy (26 J.,w) sagte, dass es ihr schwerfalle,

sich mit dem Leid zu beschäftigen, das ihr Vater durchmachen musste. Sie benannte

Hemmungen, ihn zu fragen,weil sie nicht wollte, dass er aufgrund ihrerNachfragen lei-

de. Ihre Perspektive beschreibt Schweigen als Formder Fürsorge.Dachte Quỳnh Anh (29

J., w) über die Vergangenheit ihrer Eltern nach, spürte sie Schmerz und Traurigkeit im

Herzen. Sie sagte, ihre Brust schnüre sich dann zu.Diese Körperwahrnehmung trug da-

zubei,dass ihrderZugangzuderFamiliengeschichte schwerfiel.Wir tauschtenunsüber

Bücher und Erfahrungsberichte aus, die sie las, um sich dennoch mit der Geschichte zu

beschäftigen. Aber es gelang ihr nicht, so sagte sie, sich ihre Eltern in dieser Geschichte

vorzustellen.

Was in den Aussagen auffällt, ist eine Fortführung des indirekten Umgangs mit der

Vergangenheit, der sich über körperlich empfundene Intensität äußert und von Sprach-

barrierenverkompliziertwird.Nunnehme ich einenPerspektivwechsel vorundbetrach-

te, wie ältere Gesprächspartner:innen sich zu dem intergenerationalen Schweigen posi-

tionierten. Ich erwähnte bereits, dass ichmit bácHuy (70 J.,m) über einen längerenZeit-

raum darüber sprach, dass das Schweigen und Vergessen mit zunehmendem Alter an-

strengender werde: »Es kommt der Zeitpunkt, an dem alles Unterdrückte wieder hoch-

kommt, und das ist dann viel intensiver als das,was vor 30 Jahren gewesenwar.« Die La-

tenz des Erzählens untersucht Aleida Assmann (2016: 179–186) imKontext der deutschen

Nachkriegsgeschichte.Nach ihrerArgumentationwirddas selbstauferlegteSchweigege-

bot mit der Zeit porös. Das hat weniger mit kognitiven, sondern vielmehr mit emotio-

nalen Aspekten zu tun,mit der Intensität des Unterdrückten.Was bedeutet das für den

intergenerationalen Dialog?

Dominant sticht das Motiv älter werdender Gesprächspartner:innen hervor, die

eigenen Kinder vor der Last ihrer Erinnerung schützen zu wollen. Im Ausdruck des

Schweigens lag die Erwartung an eine spezifische Rolle der Elternschaft sowie Fürsorge.

Die besserenZukunftsaussichten für die nachfolgendenGenerationen legitimierten also

nicht nur die Flucht, sondern auch den praktizierten Umgang mit den Erinnerungen.

Bác Huy (70 J., m) erläuterte sein Motiv des Schweigens mit einem fast poetischen Ver-

gleich. Dabei wechselte er zwischen den Perspektiven eines distanzierten Beobachters

und einer involvierten Person:

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 281

Sie wollen nicht zeigen, dass sie schwach sind. Beim Erzählen fangen sie an zu heu-

len, das wird als Schwäche interpretiert. Und ein Mann in Vietnam hat keine Schwä-

che. In Deutschland auch, als Mann darfst du nicht weinen! Als Mann hast du keine

Schwäche. Schwäche zuzugeben, das ist tabu. … Nach etwa 30 Jahren kam alles wie-

der. Dann erzählen sie wieder, haben auch zu erzählen. Sie bleiben dabei lieber unter

ihren Altersgenossen, weil die Kinder weniger Verständnis haben. Manche haben das

geschafft, aber viele nicht. Meine Tochter hat mir vorgeworfen: »Warum hast du mir

kein Vietnamesisch beigebracht?« Und ich war das nicht gewohnt und sagte: »Du hast

den Berufswunsch, Sprachen zu lernen?« Da habe ich gesagt: »Lass das«, sie solle Eng-

lisch studieren. Ich habe immer gedacht, die Zukunft meiner Kinder ist wichtiger als

meine Vergangenheit.

Wegen solcher Geschichten wird man vielleicht immer ein Problem sehen, denn der

Zeitsprung schadet der Verarbeitung, Aufarbeitung, Bewältigung. Hätte man gleich

angefangen, den Kindern schon etwas Grausameres zu erzählen – aber dann wären

sie mit diesen Erinnerungen aufgewachsen! Aber sie könnten das heute besser verste-

hen. Man hat es nicht gemacht, sondern hat sie behandelt wie zarte Blumen. Wenn

ein Regenguss auf die zarte Blume kommt, zerbricht die Blume. … Man kann die Ge-

schichte nicht zurückdrehen, das ist so passiert. Und leider ist das bei den meisten

Vietnamesen passiert … Aber gibt auch immer Ausnahmen – und die sind sehr tapfer

gewesen! (März 2017)

Bác Huy stellte mir seinen Aushandlungsprozess über eine innere Zerrissenheit vor, die

eigene Vergangenheit erzählen zu wollen, aber nicht erzählen zu können. In dem Zi-

tat durchkreuzen sich verschiedene Ebenen: Er begründete sein Schweigen mit einem

sozionormativen Verständnis von sich als Mann und Vater. Dementsprechend erwar-

tete er von sich, Stärke und Verantwortung statt Schwäche und Emotionen zu zeigen.

Die Schutzfunktion des Schweigens hatte sich zudem gewandelt von einem Schutz für

die Kinder zu einem Schutz vor der eigenen Vergangenheit. Er regulierte seine Emo-

tionen über das Schweigen der Mehrheit und benannte den Zusammenhang von Er-

innern und seiner Muttersprache. Diese teile er mit seiner Generation. Seiner Tochter

hatte er Vietnamesisch bewusst nicht beigebracht, weil er eine Rückkehr nach Vietnam

ausschloss.9 Er benannte einenweiterenKonflikt, denndemSenioritätsprinzip entspre-

chend erwartete er nicht, dass seine Tochter ihm das zum Vorwurf machte. Darauf re-

agierte er harsch, was er heute zu bereuen scheint.

In dieser Sequenz zeigt sich die Mehrdimensionalität der Zerrissenheit, basierend

auf einem konfliktiven Emotionsrepertoire. Emotionen zu zeigen, verband bác Huymit

Schwäche, einem Tabu, denn der Ausdruck geht ihm zufolge mit einer starken körperli-

chen Erfahrung einher, nämlich weinen bzw. heulen. Die Intensität der beschwiegenen

Erinnerungen kanalisierte er in der Strenge sich selbst und seiner Tochter gegenüber.

9 Die Vermittlung der vietnamesischen Sprache an die in Deutschland geborenen Kinder wurde

unterschiedlich dargestellt: Einige Gesprächspartner:innen sagten, sie hätten ihren Kindern die

vietnamesische Sprache nicht beigebracht, weil sie ihnen Integrationshemmnisse ersparen woll-

ten. Andere Gesprächspartner:innen förderten den Spracherwerb, um jegliche Sprachbarrieren zu

vermeiden und einen Zugang zu den kulturellen Wurzeln zu ermöglichen. Von Seiten junger Er-

wachsener hörte ich, dass der Spracherwerb früher zwar als Belastung erlebt wurde, sie aber heute

bereuen würden, sich damals nicht mehr angestrengt zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Ich deute das als einen habitualisierten Schutzmechanismus, denn um sich vor der be-

lastenden Erinnerung zu schützen, trat er mit patriarchaler Seniorität auf. Gleichzeitig

baute er eine emotionale Distanz auf und bemängelte, dass »Kinder weniger Verständ-

nis haben«. Deutlich wird, dass die spontane Konfrontation mit der Vergangenheit ihn

überfordert. Die intensiv gefühlten Ambivalenzen, die mit dem Schweigen verbunden

sind, so zeigt sich deutlich, haben eine zerreißende Qualität.

Bei einem erneuten Treffen ein Jahr später nannte bác Huy einen weiteren Unter-

schied, denn er erlebte seine Erinnerungen emotional wie körperlich-sinnlich.Diese Er-

innerungsqualitäten sprach er seiner in Deutschland geborenen Tochter ab. Er sagte,

dass seine Tochter »keine emotionale Bindungmehr zu der Geschichte [hat]. Das ist für

sie, als wenn ich ihr von derMondlandung erzähle«. Er kritisierte also ihr fehlendes Ver-

ständnis seinerVergangenheit.AberdieDistanzhatte er selbst befördert,damit »die zar-

te Blume nicht zerbricht«. Dieser innere Konflikt intensivierte sich mit zunehmendem

Alter,weil »dieErinnerungenmitWucht zurückkommen«.DieseWuchtübermanntebác

Huy, er konnte diese imMoment des Erinnerns nicht reflektieren, nicht teilen. Stattdes-

sen schien er sich von den Fragen seiner Tochter bedrängt zu fühlen. Seine Zerrissenheit

basierte auf einem konfliktiven Emotionsrepertoire, denn sein gezeigtes Verhalten ent-

sprach nicht seinem gefühlten Zustand. Er konnte seine Gefühle nicht diskret ausdrü-

cken, wertete das »Heulen« vietnamesischer Männer ab, erkannte aber an, dass sie »zu

erzählen haben«. An dem Beispiel des intergenerationalen Schweigens aus seiner Per-

spektive zeigt sich auch, wie Gefühlszustände und affektiv aktualisierte Erinnerungen

auf Prozesse der Beheimatung einwirken. Das evoziert eine intergenerationale Zerris-

senheit.

In einem Gespräch in der katholischen Gemeinde im Frühjahr 2017 erklärte chú

Hoàng (52 J., m) seine Bemühungen, diese komplexe emotionale Sachlage als Teil eines

intergenerationalen Dialogs einzuordnen. Er setze sich für eine gemeinsame Reflexion

des Schweigens ein und ermutige Personen seiner Generation, ihre Erinnerungen zu

teilen:

Die Kinder würden dann besser verstehen, warum ihre Eltern sich so oder so ver-

halten – weil sie Verlusterfahrungen gemacht haben! Wenn die jüngere Generation

das verstehen würde, könnten wir mehr Sympathie und Empathie füreinander

entwickeln. (April 2017)

Die Herausforderung, diesen Weg einzuschlagen, verdeutlichte er mit einer körperli-

chen Erfahrung, »jedes Mal, wenn wir erzählen, durchleben wir erneut den Schmerz«.

Die Erinnerungen kristallisierten sich in verschiedenen Gesprächen als »schwere Last«

heraus, die man von den Kindern fernhalten wollte. Wie das Beispiel bác Huys zeigt,

trug das zu affektiv grundierten Umgangsformen bei, die einen als negativ bewerteten

Erinnerungskomplex umschiffen, aber eine gefühlte Zerrissenheit verstärken. Das irri-

tiert die intergenerationalenBeziehungenaufgrundeiner beschwiegenen,aberdennoch

präsenten Vergangenheit.

Schweigen formt für Jüngere und Ältere eine fühlbare, aber nicht benennbare Inten-

sität, weil sie mit Ängsten, Sorgen und Schmerzen einhergeht. Äußern sich die Belas-

tungen auf anderenWegen, signalisiert das eine konfliktive Annäherung an eine geteil-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 Schweigen, Erinnern und Affekte 283

te, aber nicht mitteilbare Vergangenheit. Damit werden auch affektive Intensitäten von

einer Generation zur nächsten übertragen, denn das Schweigen vermittelte diese im-

plizit anwesende, körperlich spürbare Vergangenheit. Erzählen erfordere Mut, erklärte

chúHoàng. Zuhören auch, ergänze ich, denn die Last der Erinnerung und die Bürde der

Frage verstärken einander. Schweigen beschreibt eine Form von Fürsorge, die in beiden

GenerationenmitUnbehagenundZweifeln verbunden ist.DieseGemeinsamkeit könnte

einen Ausgangspunkt für einen Dialog bilden.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammenfassung Teil III

In diesem Teil diskutierte ich die Frage, wie eine gefühlte Dimension der Vergangenheit

die Lebens- und Erfahrungswelten meiner Gesprächspartner:innen bewegt. Ich deckte

alltägliche Spuren der Vergangenheit über im Schweigen stattfindende Aushandlungs-

prozesse auf, die Zugehörigkeiten irritierten, zerrissen oder neu konfigurierten.

In Kapitel 6 beschrieb ich in den affektiven Lebensverläufen von bác Dũng und cô

Tuyết ein personenzentriertes Verständnis langfristiger Folgen von Krieg, Flucht und

Dislokation, die sich im Schweigen, Erinnern und Zugehörigkeitsempfinden äußerten.

Ich stellte Schweigen als komplexe enkulturierte Praxis vor, die sich im Kontext sozio-

politischer Umbrüche verdichtete. Hervor trat ein agentiver Charakter des Schweigens

zum Schutz, zur Emotionsregulierung und als Ausdruck gefühlter Nicht-Zugehörigkei-

ten. Die kreative Einbindung der Sinneswahrnehmung beförderte eine graduelle Ent-

faltung dieser Komplexität. Während phänomenologischer Go-Alongs traten verdeckte

Ressourcen hervor, aber auch anhaltende Belastungsmomente, die verdeckte Zerrissen-

heiten signalisierten. Überlagerte Diskontinuitäten aus Krieg, Flucht und Ankommen

enthüllten eine andauernde Krisenerfahrung, die den Fokus verengte und die emotio-

nal-sinnliche Orientierung herausforderte. Implizites Wissen und verkörperte Erinne-

rungen zeigten, dass die Versuche bác Dũngs und cô Tuyếts, die Vergangenheit aus der

Gegenwart auszuschließen,mit extremen Anstrengungen einhergingen,weil die alltäg-

liche Interaktion mit der räumlich-sinnlichen Umwelt Assoziationen zu ihrer Vergan-

genheit auslöste.

Zentral zeichnete sich in beiden Fällen die Reflexion gefühlter Nicht-Zugehörigkei-

ten in Verbindungmit dem Schweigen ab. So trat hervor, wann das Schweigen es als Teil

des internalisierten Emotionsrepertoires nicht mehr vermochte, gefühlte Erfahrungen

adäquat zu regulieren und wann es hingegen ihre Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft

bekräftigte. Beide Gesprächspartner:innen profitierten davon, sich dieser Verflechtung

im relationalen Rahmen einer Gruppentherapie und in Bewegung durch unterschiedli-

che Räume bewusst zuwerden. So konnten sie austarieren,wann die Praxis des Schwei-

genshilfreichwarundwannes einer Flexibilisierungbedurfte,umgefühlteErfahrungen

wahrzunehmen, zu benennen und auszudrücken.

In Kapitel 7 betrachtete ich,wie affektive Dynamiken des Schweigens und Erinnerns

sich im sozialen Miteinander durchdringen. Ich analysierte zunächst den Umgang mit

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

nicht erzählbaren Erinnerungen über das geteilte Emotionsrepertoire und arbeitete

Schweigen als Phänomen heraus, das sich entlang geteilter Gefühlsregeln entfaltete. Ich

betrachtete, wann ein schweigender Umgangmit Erinnerungen zu affektiv grundierten

Denk- und Handlungsweisen beitrug und Zugehörigkeiten situativ herausforderte.

Während der Umgang mit nicht erzählbaren Erinnerungen also eine Gemeinsamkeit

formte, irritierten beschwiegene Erinnerungen die Art, wie Personen sich zueinan-

der in Beziehung setzten. Ein dauerhaftes Emotionsrepertoire erwies sich somit nur

in bestimmten relationalen Zusammenhängen als praktikabel. Einerseits stellte das

aktive Schweigen die Anerkennung einer nicht antastbaren Vergangenheit dar und

förderte entsprechende Formen der Aufeinanderbezogenheit. Andererseits war diese

Vergangenheit tief verkörpert und provozierte Nuancen des passiven und verorteten

Schweigens. Die Verbindung von Schweigen und Erinnern besprach ich im interge-

nerationalen Dialog mit körperlich-sinnlichen Qualitäten. Die Bürde der Frage und die

Last der Erinnerung bedingen einander, weil beide relational, situationsspezifisch und

unvermeidbar auf gefühlten Zerrissenheiten gründen. Eine affektive Transgeneratio-

nalität zeichnete sich nicht über den Inhalt, wohl aber über den Umgang mit gefühlten

Intensitäten aus. Diese Feststellung bietet einen wichtigen Ausgangspunkt für die

Aushandlung von Zugehörigkeiten, in denen signifikante Momente des Werdens auf

Zerissenheiten beruhen.

Die Zusammenschau der personenzentrierten und gemeinschaftsorientierten

Wahrnehmungen und Interpretationen des Schweigens zeigt, »der Verlust und Entzug

von Wissen kann unter bestimmten Bedingungen heilsam sein« (A. Assmann 2016: 59).

Die damit einhergehenden Unsicherheiten wurden fühlbarer Teil der sozialen Erfah-

rung. Diesen Befund verknüpfe ich mit bestimmten Verhaltensweisen: So blieb bác

Dũng Veranstaltungen fern, »weil dort viele Lügen erzählt werden«.Cô Tuyếtmusste ihr

subjektives Leiden erst von der Vorstellung lösen, dass »andere mehr zu leiden haben«.

Von chú Đình hörte ich, dass »nicht richtig über die Vergangenheit gesprochen« werde.

Das Schweigen beruht also auf Respekt, Zuneigung, Fürsorge, aber auch Irritationen,

Zweifeln und Misstrauen. Deutlich wird, dass das Schweigen sich durch Migration und

im Zuge des Älterwerdens wandelte.

Die Zerrissenheit in Relationen besteht also darin, dass das Schweigen ersehnte

und doch verhinderte Zugehörigkeit überdeckt und dadurch gleichzeitig perpetuiert.

Nach außen erhält das Schweigen den sozialen Bezugsrahmen. Aber es erhöht das

Vorkommen katastrophisierender Gedanken oder gefühlter Unsicherheiten, weil im

Schweigen soziales mit subjektivem Leiden zusammenfließt. Auch irritieren affektive

Erinnerungsprozesse den sozialen Bezugsrahmen. Eine geteilte, aber nicht teilbare

Erinnerung macht Personen implizit auf das aufmerksam, was sie eigentlich vergessen

wollen. Das, was für die Personen auf dem Spiel steht, so argumentieren auch Arthur

und Joan Kleinman (1994: 712), orientiert sie zu der lokalenWelt.

Schweigen war und ist ein integraler Bestandteil für Prozesse der Zugehörigkeit.

Aber genauso wie Zugehörigkeiten sozial-relationale Phänomene in Bewegung sind, ist

es das Schweigen auch.Vor demHintergrundmuss das Schweigen stetig neu ausgehan-

delt werden, ob und in welchen Kontexten es eine soziale Ordnung aufrechterhält und

ob es gefühlte Intensitäten korrekt zu chiffrieren und dechiffrieren vermag. Wie das

Schweigen wirkmächtig wird, ist eine Frage der Situativität. Ich stellte dar, dass sinn-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammenfassung Teil III 287

lich grundierte Verortungsstrategien Zugehörigkeiten im diasporischen Kontext kon-

solidieren. Deswegen ist es unabdingbar, über Affizierungen zu verfolgen, ob und wie

das Schweigen sich ausprägt. Diese Wahrnehmung eröffnet Handlungsoptionen, um

sichwandelndenKontexten,Erfahrungen und Strukturen bewusst zuwerden, in die das

Schweigen eingebettet ist.

Der Fokus auf das Schweigen beleuchtet die Komplexität, Ambivalenz und Flexibili-

tät gefühlter Phänomene. Diese prägen signifikant, wie menschliches Zusammenleben

sich auf der Grundlage einer geteilten, aber nicht mitteilbaren Vergangenheit entfal-

tet. Sprechen über das Schweigen, wie in diesem Teil diskutiert, deutet auf einen sich

wandelndenDiskurs imUmgangmit gefühlten Intensitäten der Vergangenheit. Ob und

wie sich diese zu einem Bestandteil einer komplexen Emotion gestalten können, hängt

auch davon ab, in welchen räumlich-sozialen Umwelten diese Transformation eingebet-

tet wird.Hier ist die Frage der gefühlten Beheimatung und der Anerkennung differenter

Lebens- und Erfahrungswelten von enormer Wichtigkeit, um zerrissene Zugehörigkei-

ten als Teil dieser zu begreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit

Das Ziel dieser Arbeit war es, begreifbar zumachen,wie sich ein Lebenmit beschwiege-

nen Vergangenheiten gestaltet und wie sich dies auf das Gefühl des In-der-Welt-Seins

und Praxen des Sich-zugehörig-Fühlens auswirkt. Genauer untersuchte ich die affekti-

ven Auswirkungen von forcierter Migration auf die emotionale Lebensqualität im Alter.

So fragte ich, was es für das gesellschaftliche Zusammenleben und das Älterwerden ge-

fühlsmäßig heißt, wenn mir älter werdende Personen mit Fluchterfahrungen aus Viet-

nam anvertrauten, dass sie »schweigen und vergessen, weil es sonst nicht weiter geht«,

dass »der Körper still war« und man »nicht alles zeigt«, dass es »keine Worte«, aber ei-

nen »inneren Druck« gibt, dass sie mir »das erzählen dürfen, aber sonst keiner darüber

spricht«, dass »manche nach dem zehnten Geburtstag 20 geworden sind« oder dass an-

dere »gedanklich noch im Krieg sind«. Diese Beschreibungen korrelierte ich mit weite-

ren allgemeinen Aussagen meiner Gesprächspartner:innen, wonach »die deutsche Ge-

sellschaft wenig über diese Probleme weiß« und man sich stets bemühen müsse, »den

Staat und die Gesellschaft zu entlasten«. Gleichwohl werden wiederum Personen wie

meine Gesprächspartner:innen in der Öffentlichkeit verallgemeinernd als sogenannte

BoatPeople adressiert,die zueiner »gut integriertenundprivilegiertenFlüchtlingsgrup-

pe« gehören. In diesem letzten Schritt bündele ichmeine Erkenntnissemit Blick auf die

Frage, was es für die Forschung und für die Gesellschaft bedeutet, von Zugehörigkeiten,

Schweigen und Erinnern in den Lebens- und Erfahrungswelten älter werdender Perso-

nenmit vietnamesischen Fluchtbezügen zu sprechen.

Mit empirischen Befundenwies ich auf langfristige emotionale und affektive Folgen

von Krieg, Flucht und Dislokation hin, die sich ohne das Zusammendenken von Affizie-

rungsprozessen mit den theoretischen Strängen zu Belonging, zur Anthropology of Silence

und zu Embodied and EmplacedMemories nicht verstehen ließen. Aus diesem Grunde ent-

wickelte ich in Teil I das Konzept der zerrissenen Zugehörigkeiten sowie eine spezifische

ethnografisch-analytische Herangehensweise, in deren Zentrum ich den mit allen Sin-

nennavigierendenKörper inBewegung stellte.Umzu ergründen,wiemeineGesprächs-

partner:innen die Zeit des Krieges, die Nachkriegszeit sowie Flucht und Ankunftsjahre

erlebten und wie es sich anfühlt, sich an die damit verbundenen Herausforderungen zu

erinnern, arbeitete ich in Teil II zunächst die Komplexität der Zerrissenheit aus einem

historisch-empirischen Blickwinkel heraus. Ein sich daraus ergebendes vielstimmiges

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Mosaik sollteWege in das Schweigen nachzeichnen, die imRückblick als spezifische Re-

aktionen auf soziokulturelle, politische, ökonomische und historischeKräfte verstanden

werden müssen. Gefühlte Zugehörigkeiten unterliegen einem steten Prozess, denn mit

der Betrachtung der Ankunft zeigte sich auch, dass aus Verlust und Sehnsucht resultie-

rende affektive Intensitäten Momente der Irritation und der Bindung zugleich hervor-

rufen können. Aufbauend auf dem Verständnis, wie Zugehörigkeiten erlebt, geformt,

zerrissen und neu konstituiert wurden, analysierte ich in Teil III, was es auf subjekti-

ver Ebene bedeutet, sich in seiner Zugehörigkeit zerrissen zu fühlen. Ich zeichnete an-

hand zweier affektiver Lebensverläufe nach, wie das Schweigen sich in wechselseitiger

Durchdringung mit gefühlten Nicht-/Zugehörigkeiten, verkörpertem und verortetem

Erinnern wandelte und eine verdichtete Krisenerfahrung offenbarte, die neben subjek-

tiven Belastungserfahrungen auch aufmigrationsbedingte und strukturell diskriminie-

rende Einflussfaktoren zurückführte. Im Laufe der Zeit beobachtete ich, wie meine Ge-

sprächspartner:innen in meinem Beisein ihren Blick zurück ausdifferenzierten, auch,

indemsie sichZeit-/Räume schufen, in denen sie über das Schweigen sprechenkonnten.

So wurde auch der Forschungsraum selbst zu einem Raum für das Artikulieren von Un-

gesagtem. In einemweiteren Schritt verknüpfte ich dann die personenzentrierteWahr-

nehmungdes Schweigensmit der gemeinschaftsorientiertenPerspektive einer imAlltag

präsentenVergangenheit,die dasDenken,HandelnundFühlen imsozialenMiteinander

spürbar durchdringt.

In diesem abschließenden Teil meiner Arbeit diskutiere ich die zentralen Erkennt-

nisse hinsichtlich der eingangs gestellten Forschungsfragen. Erstens halte ich jenseits

von gängigen Viktimisierungen fest, dass eine affektiv erinnerte und verkörperte Ver-

gangenheit Relationen,Sinne sowieRaumundZeit kraftvoll durchdringt unddas gegen-

wärtigeGefühl des In-der-Welt-Seins in einerWeise orientiert, die nicht nur in dieOhn-

macht führt, sondern auch in Momente erneuter Ermächtigung münden kann. Zwei-

tens verdeutliche ich mit meinem Blick auf die Praxis des Schweigens, dass Emotionen

sich im Verlauf von Migration und Älterwerden wandeln und sich entsprechend auch

Zugehörigkeitsgefühle verändern. Drittens zeige ich, dass ein Leben in und Reden über

zerrissene Zugehörigkeiten unabdingbar für einen intergenerationalenDialog ist. In ei-

nem letzten Schritt lege ich dar, warum es notwendig war, langfristige Auswirkungen

vonKrieg und forcierterMigration aus psychologisch-anthropologischer Perspektive als

situierte, verkörperte und verortete Phänomene zu untersuchen und wie insbesonde-

re eine engagierte Perspektive und phänomenologische Go-Alongs dazu beitrugen, eine

aus meiner Sicht ethisch verantwortliche Forschung in vulnerablen Forschungsfeldern

durchzuführen. Letztlich zeige ich vom Partikulären ausgehend auf, wiemeine konzep-

tuelle und empirische Arbeit zu allgemeinen Debatten der Migrations- und Fluchtfor-

schung beiträgt undwelche zukünftigen Forschungsfragen und -felder sich für eine kri-

tische psychologische Anthropologie ergeben.

Verkörperte Vergangenheiten und das Gefühl des In-der-Welt-Seins

Eine wesentliche Erkenntnis meiner Arbeit ist, dass sich langfristige Folgen von Krieg,

Flucht und Dislokation über fortlaufende Affizierungsprozesse als im Alltagsleben prä-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 291

sent werdende Vergangenheit begreifen lassen. Mit dem Konzept zerrissener Zugehö-

rigkeiten präsentierte ich einen neuen theoretischen Zugang, um diese langzeitlichen

Auswirkungen forcierter Migration als affektive und zutiefst verkörperte Gedächtnis-

form verständlich zu machen. Damit konnte ich herausstellen, wie sich Personen rund

40 Jahrenach ihrerFlucht ausVietnamheute inBerlinbeheimatet fühlen. Ichzeigte,dass

diese Vergangenheit eine Qualität besitzt, die das Denken, Fühlen und Handeln meiner

Gesprächspartner:innen in der Gegenwart durchdringt, weswegen es nicht möglich ist,

von einer abgeschlossenen Vergangenheit zu sprechen.

Methodologisch ermöglichte mir die langzeitlich angelegte personenzentrierte,

phänomenologische und engagierte Ethnografie, situative Affekte in ihrer Entfal-

tung in Bewegungen und in der direkten sinnlichen Interaktion mit der sozialen und

räumlichen Umwelt nachzuzeichnen. Ich konzentrierte mich auf affektive Dynamiken

während des Erinnerns, mit denen meine Gesprächspartner:innen darauf hinwiesen,

dass man »nicht alles sagt«, weil man »die Vergangenheit vergessen will« und »die

Gegenwart alle Ressourcen zum Überleben fordert«. Auch stellte ich so Verbindungen

her zu vergangenen und rezenten Erfahrungen, Belastungen und Befähigungen.Bspw.

zeichnete ich inmikrorelationalen Prozessen nach,wie bereits dasDurchschreiten eines

bewachsenen Waldwegs, das Passieren einer bestimmten Straßenecke, das Betrachten

eines Bildes im Wartezimmer sowie das Riechen, Fühlen oder Schmecken bestimmter

Kräuter verkörperte, verortete und auch entortete Erinnerungen enthüllte. Diese waren

also im Denken, Fühlen und Handeln meiner Gesprächspartner:innen stets omniprä-

sent. Aufbauend auf diesem Ergebnis halte ich fest, dass eine Flucht zwar räumlich

abgeschlossen sein kann, sich aber als verkörpertes Gefühl des In-der-Welt-Seins in

Prozessen des affektiven Erinnerns und sozial-emotionalen Navigierens fortschreibt.

Diese Erkenntnis ermöglichte es mir in einemweiteren Schritt, über Affektdynami-

ken implizitesWissen und Belastungsmomente in Relation zu subjektiven Körperwahr-

nehmungen, Gedanken, Handlungsmustern und Bezügen zur Umwelt herauszuarbei-

ten und diese Ergebnisse gemeinsam mit meinen Gesprächspartner:innen zu bespre-

chen. Der Austausch über konkrete Affizierungen sensibilisierte sie für unangenehme

Situationen, erinnerte sie zugleich aber auch andie eigeneSelbstwirksamkeit undkonn-

te imUmgangmit gefühltenBelastungenzueinerStützewerden. In einemüber vier Jah-

re geführten Forschungsdialog in Bewegung notierte ich Nuancen des Schweigens, die

sich über den affektiven Lebensverlauf entwickelt, verdichtet und verkompliziert hatten.

Damit traten die Komplexität und Flexibilität einer spezifischen Praxis des Schweigens

hervor und es wurde möglich, Wandlungsmomente sowie Potenziale und Grenzen die-

ses Schweigens zu erkennen und zu artikulieren.

Die Momente einander im Schweigen überlappender Gefühlsintensitäten fasste

ich unter dem Begriff des affektiven Erinnerns zusammen, um analytisch eine situativ

überwältigende Wirkmächtigkeit zu skizzieren, die auf verkörperten und teils äußerst

schmerzhaften Vergangenheiten beruhte. Ich erinnere etwa an die phänomenologische

Beschreibung der Situation am Sowjetischen Ehrenmal, aus der ersichtlich wurde,

wie eine Gesprächspartnerin von mir von einer gefühlten Intensität gedanklich und

körperlich überwältigt wurde, weil diese temporale, räumliche und soziale Grenzen

überschritt. Affektives Erinnern tritt in Abhängigkeit zu der sozial-relationalen, der

sinnlichen und räumlich-temporalen Einbettung sowie zu den psychischen Ressourcen

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

einzelner Menschen auf und verstrickt ambivalente, einander verstärkende und teils

konfliktive emotionale Erfahrungen. Die mit diesem Prozess verbundenen Formen

des Schweigens beanspruchen also Ressourcen und irritierten ein normalerweise mit

Selbstverständlichkeit verbundenes Gefühl des In-der-Welt-Seins. Daraus folgt, dass

die mit dem ehemals erlernten kulturellen Schweigen beabsichtigte Regulierungsfunk-

tion einen gegenteiligen Effekt bewirkt, weil vergangene und gegenwärtige Situationen

erlebter Vulnerabilität im Schweigen affektiv aktualisiert werden. Affektives Erinnern

hemmt situativ die Handlungsfähigkeit von Personen und wirkt sich auf gelebte Praxen

wie auchMöglichkeiten des Sich-zugehörig-Fühlens aus.

Diese Gegenseitigkeit, die Erkenntnisse gemeinsam mit meinen Gesprächspart-

ner:innen reflektieren zu können und somit für ihren therapeutischen Verlauf nutzbar

zu machen, charakterisieren meinen engagierten Forschungsansatz. Denn in mei-

ner Untersuchung betrachtete ich auch psychische Krisen über Affizierungsprozesse

und arbeitete so die Handlungsmacht von Personen heraus, die in und mit Krisen

leben. Daraus leitete ich eine Kritik an bestehenden Traumadiskursen ab, die diese

Handlungsmacht aufgrund einer vorherrschenden Viktimisierungstendenz ausblenden

oder schlichtweg missachten (Khosravi 2017; 2021; Behrouzan 2018; vgl. Ticktin 2014).

Vulnerabilität und Passivität werden demnach vielmehr mit individueller Schuld ver-

knüpft, statt ihre strukturelle Bedingtheit und Einbettung zu entlarven. So z.B. bedingt

die kapitalistischeMaximeder SelbstoptimierungProzesse des Ausblendens undPatho-

logisierens (Browne, Danely & Rosenow 2021). Diese Prozesse wiederum führen dazu,

dass Personen ihre gefühlten Differenzen tabuisieren und verschweigen. So verfestigen

sich ungleiche Machtverhältnisse zwischen Hilfegebenden und -empfangenden (vgl.

Malkki 2015; vgl. Pussetti 2010), was meiner Meinung nach zu einer fehlgeleiteten In-

terpretation »unauffälliger, gut integrierter« PersonenmitMigrationsbezügen beiträgt.

Mehr noch, es lädt die Verantwortung für strukturelle Ungleichbehandlung auf den

Schultern marginalisierter Personen ab und konzentriert sich auf Einzelfälle, statt der

dahinterstehenden diskriminierenden und marginalisierenden Struktur Aufmerksam-

keit zu schenken (H.Nguyen 2023). Ich dagegen plädiere dafür, den Zusammenhang von

Schweigen, Erinnern und schweren Vergangenheiten fernab einer bloßen Pathologisie-

rung zugunsten einer phänomenologischen Situiertheit und Komplexität zu erörtern.

Die vielen Anstrengungen, die meine Gesprächspartner:innen immer wieder unternah-

men, deuten auf Handlungsfähigkeit hin – in und trotz Zerrissenheit. In Gesprächen in

Bewegung enthüllten sich differente Intensitäten des Schweigens, die zu unterschied-

lichen Zeiten an unterschiedlichen Orten gemacht wurden. Das bezog sich auf den

Ausdruck von Verhaltensnormen sowie subjektive und zutiefst verkörperte Erfahrun-

gen der Zerrissenheit. Schweigen diente der Emotionsregulierung, um Verantwortung

zu übernehmen, sich und andere zu schützen oder um Zugehörigkeiten trotz eines

empfundenen Schamerlebens zu erhalten. Die Entflechtung unterschiedlicher Ebenen

ermöglichte es meinen Gesprächspartner:innen und mir dann auch, die individuell

gefühlten Belastungsmomente an strukturelle, soziokulturelle, politische, historische,

kollektive odermedizinische Einflussfaktoren zurückzubinden.Wir ergründeten Belas-

tungennicht als persönlicheSchwäche, sondern alsBedingung innerhalb eines größeren

gesellschaftlichen Rahmens.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 293

EinewesentlicheErkenntnisdiesesVorgehens ist,dassderBlick aufdenZusammen-

hang von Schweigen und demErinnern belastender Vergangenheiten umden Faktor der

begleitenden affektiven Intensitäten ergänzt werden muss, um die mit dem Schweigen

einhergehenden Wahrnehmungen und Interaktionsmodi in ihrer qualitativen Ausprä-

gung zu ergründen. EthnografischeTherapiebegleitung (Heyken et al. 2019, von Poser et

al. 2019,M.H.Nguyen 2021) trat hier als zielführende Ergänzung auf, um personenzen-

triert zu erörtern,was als Belastung erlebt undwie diese artikuliert und reflektiert wird.

Im Schweigen, so habe ich zu zeigen versucht, wurde die gefühlte Zerrissenheit in Rela-

tionen,mit den Sinnen sowie in Raumund Zeit verarbeitet und ausgehandelt; etwa über

mobile Erinnerungen, Emotionen und Gedanken, die komplex verkörpert und verortet

sind und transnational zwischen Deutschland, Vietnam und anderen diasporischen Or-

ten zirkulieren.

Wichtig für dieses Verständnis war die affektive Lebensverlaufsperspektive, um das

Schweigen nicht nur als aktive, sondern auch als affektive Praxis zu begreifen. Das be-

wegliche Verständnis verkörperter Erinnerungen und zerrissener Zugehörigkeiten auf

mikrorelationaler Ebene zeigte die Unterschiede und Gemeinsamkeiten einer zutiefst

verkörperten Gedächtnisform bezogen auf das Alter, das Geschlecht und die Art der ge-

machten Erfahrungen. Darüber traten implizites Wissen, sinnlich grundierte und non-

verbale Umgangsformen hervor. Zugehörigkeiten handeln meine Gesprächspartner:in-

nen über diese Zerrissenheit aus, eben weil diese Zerrissenheit ihr Gefühl des In-der-

Welt-Seins grundiert. Zerrissene Zugehörigkeiten sind eine Form von (Weiter-)Leben

nach erlebten Krisen. Von dieser subjektiven Betrachtungsweise leite ich nun zu den

Erkenntnissen über, die ich in Bezug auf das Schweigen in dessen Verschränkung mit

Fragen des sozialen Miteinanders herausarbeiten konnte.

Schweigen als Emotionsrepertoire im Wandel

Emotionen werden soziokulturell verschiedentlich ausagiert und wandeln sichmit dem

Alter und in derMigration (vgl. Svašek 2010; Boccagni & Baldassar 2015; von Poser 2018).

Diese Erkenntnis ergänzte ich mit psychologisch-anthropologischen Einblicken in das

Thema der psychosozialen Gesundheit meiner Gesprächspartner:innen, deren Ausprä-

gung sich vor allem an einem schweigenden Umgang mit biografischen Diskontinui-

täten und gefühlten Differenzen manifestierte. Ich hinterfragte das Bild von »ruhigen,

unauffälligen und gut integrierten« Geflüchteten vietnamesischer Herkunft, indem ich

das vonmir empirisch vorgefundene Schweigen als Teil eines spezifischen Emotionsre-

pertoires analysierte,mit demmeineGesprächspartner:innen sozialisiertwordenwaren

und das sich in Abhängigkeit von soziopolitischen Ereignissen über den Lebenslauf ste-

tig wandelte.

Meine Interpretation des Schweigens als komplexe und flexible Gefühlspraxis ver-

deutlicht, dass die Begriffe »ruhig«, »unauffällig« und »gut integriert« im Falle älter

werdender Personen mit vietnamesischen Fluchterfahrungen völlig ungeeignet sind,

umAussagen zu der emotionalenBefindlichkeit oder gefühltenBeheimatung zu treffen.

Dass diese positiv stereotypisierende Bewertung fatale Fehlinterpretationen auslöst,

zeigte ichmit einem Blick auf die differenten Dynamiken, Facetten und Funktionen des

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Schweigens. Denn das Verdecken von gefühlten Brüchen zwischen Zeiten und Orten

sowie zwischen Gesundheit und Krankheit basierte auf der Grundlage gesellschaftlich

anerkannter und internalisierter Umgangsformen.Die Praxis des Schweigens als solche

ist also nicht das Problem, weil Emotionen entsprechend der kulturellen Modelle und

des Emotionsrepertoires ausagiert werden. Die Problematik des Schweigens ergab sich

erst mit dem Blick auf die affektive Dimension, die sich mit enormen gesellschaftlichen

und politischen Umbrüchen für und zwischen Gemeinschaften ergab.

Ich wies in Teil II darauf hin, dass emotionale Erfahrungen in schweigenden Hand-

lungen ausgedrückt und ausgehandelt werden und mit einer Vielzahl impliziter Codes

einhergehen.Diese durchdringen das sozialeMiteinander undPraxen des Sich-zugehö-

rig-Fühlens. Ich konnte auch zeigen,dass Schweigen einerseits als gestaltendesElement

empfundener Zugehörigkeiten und andererseits als zerreißende Qualität einer stillen

Praxis aufscheint. Ambivalent wurde dieses Schweigen für Vergemeinschaftungspro-

zesse besonders deshalb, weil die Gemeinschaft zwar »wie eine Familie« beschrieben

wurde, aber dass »man nicht alles zeigt« in dieser Gemeinschaft. Diese Perspektivie-

rung führte ich auf ein relationalesGesellschaftsverständnis zurück,das ichmir ich über

die Kombination von personenzentriertem und gemeinschaftszentriertem Ansatz er-

schloss, um Erwartungen an und Vorstellungen von sozialen Beziehungen mit gelebten

Praktiken undMöglichkeiten der Vergemeinschaftung abzugleichen. Ich erarbeitete ei-

ne Geschichte derDiskontinuitäten und erläuterte,wie Zugehörigkeiten imKontext von

Krieg und Flucht zerrissen, wie sie sich neukonfigurierten, wie Risse erlebt wurden und

wie sie heute erinnert werden.

MeineGegenüberstellungder strukturellenundgefühltenDimensionenderAnkunft

in Teil II war insofern aufschlussreich, als ich darlegen konnte, dass affektive Differenz-

erfahrungen hervortraten, die aus der Konfrontation mit einem zunächst unbekannten

Emotionsrepertoire entstanden. Diemit den Erinnerungen an die Ankunft verknüpften

Empfindungen beruhten auf einer geteilten Exklusionserfahrung, aber nicht nur. Denn

das Gefühl, »gleiches erlebt zu haben«, festigte zunächst ein fragiles soziales Geflecht

in einer marginalisierten relationalen und konfuzianistisch orientierten Gemeinschaft.

Problematisch, so zeigte ich vor allemanhandder detaillierten affektivenLebensverläufe

von bác Dũng und cô Tuyết, war jedoch das affektive Schweigen. Denn dieses rief gefühlte

Intensitäten hervor, die in der Vergangenheit nicht zu einem Bestandteil einer Emotion

transformiert worden waren. Ich zeigte auf, wie meine Gesprächspartner:innen wäh-

rend ihrer Sozialisation Grenzüberschreitungen erlebten, die situativ ihr Verständnis

von Würde angriffen. In dieser Zeit wurde aus einem gängigen soziokulturellen Habi-

tus ein wirkmächtiger und anstrengender Protektionsmechanismus, das Schweigen er-

fuhr eine semantische Verschiebung.Das heißt, dass internalisierte Normvorstellungen

eines adäquaten Ausdrucks emotionaler Erfahrungen nichtmehr zu dem tatsächlich Er-

lebtenpassten.MitderFlucht verstärkte sichdiese Inkongruenzundschrieb sich,wie ich

zeigen konnte, sozial-relational, sinnlich und räumlich-temporal fort. Sprechenwir also

heute vomUmgangmit Erinnerungen an Krieg, Diskriminierung, Verlust und forcierte

Migration, somüssenwir dies in einemRahmen tun,der die Zerrissenheit in diesen viel-

fältigen Dimensionen berücksichtigt und der komplexen Wechselwirkung von psycho-

logischen, soziokulturellen, historischen und politischen Prozessen von Zugehörigkeit

Rechnung trägt (vgl. Behrouzan 2018; Mattes & Lang 2021). Somit wird deutlich, dass

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 295

die Geschichte von Flucht konsequent als Geschichte der Zerrissenheit begriffenwerden

muss, die nicht erst mit, sondern weit vor der Flucht begann und die auch nicht mit der

Ankunft in der BRD endete.

Ein geteiltes Schweigen über die Erlebnisse vor der Ankunft war kollektiv notwen-

dig,umdenNeuanfangnicht zusätzlichmit gefühlten IrritationenundderAushandlung

differenter Erfahrungen der Vergangenheit zu belasten. Dies erläuterte ich mit der Be-

schreibung des Dankbarkeitsnarrativs, das in den Erzählungen meiner Gesprächspart-

ner:innen eindeutig dominierte: Die Anerkennung einer unumstößlichen Vergangen-

heit beruht darauf, dass dieser Rahmen eine Verbundenheit stärkt, im aktiven Schwei-

gen anerkannt wird und so individuelle Verwundbarkeiten berücksichtigt. Schweigen

drückt also die Anerkennung der Gesellschaftsordnung, damit einhergehender Normen

undGeschlechterrollen aus und reflektiert die Erwartung, Emotionen zu regulieren und

Verantwortung für sich und andere zu übernehmen. Schweigen ist im diasporischen

Kontext somit auch ein Ausdruck für Beziehungen der Sorge.

Nach außen hin schützt das Schweigen eine verkörperte Zugehörigkeit und zeugt

von demkollektivenBedürfnis, sozialeHarmonie aufrechtzuhalten.Mit demSchweigen

verwies ich ebenso auf ein kausales Netzwerk, das Zugehörigkeiten zwar erhielt, gleich-

zeitig aber auch die Existenz fortwährender Belastungen perpetuierte (vgl.Hinton et al.

2016), z.B. aus Sorge davor, vorschnellmit demStigma điên, also »verrückt zu sein«, gela-

belt zu werden. Das offenbart einen gefühlten Anpassungsdruck, der sich kongruent zu

der sich wandelnden öffentlichenWahrnehmungmigrantisierter Menschen in der BRD

entwickelte. Einen »inneren Druck« führten bác Dũng und cô Tuyết auf Trauer, Verlust,

Demütigung und »Blut im Herzen« zurück. Dieser äußerte sich, wenn sie ihre gefühl-

ten Intensitäten imAlltag permanent unterdrückten und vergangeneMomente vonVul-

nerabilität akute Belastungen verzerrten.Das Schweigen hatte immer dann eine zerrei-

ßende Kraft, wenn die verinnerlichte Bewältigungsstrategie den gefühlten Erfahrungen

nichtmehr adäquat Ausdruck verleihen konnte.Diese Inkongruenzmitzuteilen hätte je-

doch zuMomenten der Scham und des Gesichtsverlusts geführt und wurde daher unter

großenAnstrengungen immerwieder verdeckt.Aber sie verdeckten so auch die struktu-

relle Dimension von Diskriminierungserfahrungen.Die verstärkte Aufmerksamkeit für

das eigene Verhalten in sozialen Beziehungen führte schließlich zu Abgrenzungs- und

Rückzugstendenzen. Das war problematisch, denn das Schweigen erfüllte nicht mehr

die Funktion, gefühlte Erfahrungen zu regulieren, sondern signalisierte ein erstarrtes

Emotionsrepertoire (vgl. Heyken 2019).

Die zunehmende Problematisierung des Schweigens vonseiten unterschiedlicher

Gesprächspartner:innen deutet auf einen erneut stattfindenden semantischen Wandel

des Schweigens hin. Dieser äußert sich im Verhältnis zu sich verändernden Lebens-

umständen im Prozess des Älterwerdens wie dem Übergang vom erwerbsfähigen Alter

in den Renteneintritt. Mit diesem Wechsel gehen sozioökonomische Veränderungen

einher, Alltagsgestaltung und Familienorientierung wandeln sich, körperliche Belas-

tungen nach einem intensiven Arbeitsleben fallen vermehrt ins Gewicht und auch die

im Alter präsenter werdende Frage, wie das Leben rückblickend verlaufen war, nagt an

den Gedanken. Die Frage, was als »normale« Belastungserfahrung gilt und ab wann das

Verhalten einer Person als »deviant« bezeichnetwerdendarf, bedarf also einer räumlich-

temporalen, einer sozial-relationalen und affektiv-emotionalen Differenzierung von

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


296 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

gegenwärtigen und vergangenen Zugehörigkeiten sowie der gewählten und erwarteten

Umgangsformmit Zerrissenheit.

Ich konnte zeigen, dass der Ausdruck und die Interpretation von Emotionen aus ei-

ner Binnenperspektive heraus begriffen werden müssen, um einschätzen zu können,

was für eine Person auf dem Spiel steht, wenn sie schweigt, und ob, wann und in wel-

chem Kontext eine internalisierte Praxis zu einer Belastung wird. Schweigen generiert

sich aus dem Schweigen der Mehrheit. Die einseitige Darstellung des »Boat People«-

Narrativs verstärkt letztlich das Schweigen, denn in diesemNarrativ dominiert die bun-

desdeutscheWahrnehmungderhistorischenEreignisse.DieGefühls-undLebenswelten

der Personen und ihrer Nachkommen, die dieses Narrativ betrifft, werden nurmarginal

berücksichtigt.SichdieserTatsachekritischzuzuwenden,heißt,Zuhörennichtnurüber

Sprache, sondern über Affekte des postmigrantischen gesellschaftlichen Zusammenle-

bens zu begreifen.Wie ich darlegte, versuchtenmeineGesprächspartner:innenüber vie-

le Jahre oder Jahrzehnte ihre Belastungen entlang internalisierter, relationaler und indi-

rekter Kommunikationsmuster auszuhandeln. Dieser Versuch ist jedoch nicht nur eine

Wahl, sondernmuss auch als eineReaktion auf das dominierendeNarrativwie auch feh-

lende strukturelle Zugänge verstandenwerden.MeineGesprächspartner:innen zogen in

der Regel die ihnen vertraute relationale Problembewältigung dem Gang zu deutschen

Institutionen vor.Mit niedrigschwelligen kultur- und sprachsensiblen Angeboten über-

brücken ehrenamtliche Akteur:innen aber auch seit jeher jene strukturelle Lücke zu in-

stitutionalisierten Hilfsangeboten (Ta et al. 2021). Es gibt also strukturelle und gefühlte

Barrieren, die auf empfundene Nicht-Zugehörigkeiten sowie Erfahrungen der Zerris-

senheit zurückführen und die den Wandel von Emotionsrepertoires fördern oder hem-

men.

In der Gesamtschau tragen die vonmir genannten Aspekte eindeutig dazu bei, gän-

gige Interpretationen »unauffälliger, gut integrierter« PersonenmitMigrationsbezügen

kritisch und im Sinne eines positiven Rassismus zu hinterfragen. Denn um das Erle-

ben von Irritationsmomenten im Alltag zu mindern, zogen sich Personen zurück oder

suchten Orte auf, an denen sie als moralisch gleichwertige Mitglieder wahrgenommen

wurden. Diese Linien strukturell bedingter und gefühlter Zerrissenheit deuten auf sehr

unterschiedliche Formen des Schweigens hin. Aus meiner Sicht ist es wichtig, diese ge-

trennt voneinander zu betrachten.

Leben mit zerrissenen Zugehörigkeiten,
Reden über zerrissene Zugehörigkeiten

Ich komme zu meiner dritten Erkenntnis: Ein Leben in Zerrissenheit unterliegt einer

fortwährenden Aushandlung gefühlter Nicht-/Zugehörigkeiten und Neubeheimatun-

gen. Die Aushandlung verkörperter Vergangenheiten bedarf daher dringend einer

Sensibilisierung zwischen den Generationen, d.h. zwischen jenen Generationen, die

von zerrissenen Zugehörigkeiten durch das direkte Erleben, und jenen, die lediglich

indirekt über das Erspüren schwerer Vergangenheiten im Zusammenleben, betroffen

sind. Festhaltenmöchte ich, dass das Suchen nachWorten, umdirekt verkörperte eben-

so wie die von Nachkommen indirekt fühlbaren Vergangenheiten zu beschreiben, den

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 297

Weg ebnen kann für das Entstehen einer sinnlich grundierten Vergemeinschaftung ei-

ner affective community of care (von Poser &Willamowski 2020, Zink 2019). Solche affective

communities of care richten sich an einer sozialen Unmittelbarkeit aus und zeichnen sich

über eine geteilte Sinnlichkeit sowieGefühle der Zusammengehörigkeit aus.Wie bereits

in Teil III deutlich wurde, basiert die intergenerationale Aushandlung zerrissener Zuge-

hörigkeiten auf dauerhaften emotionalen Bindungen, die über längere Zeiträume und

verschiedeneKontexte hinweg bestehen und eine tiefgreifende emotionale und affektive

Bedeutung haben (vgl. Scheidecker 2019). Damit einher gehen soziokulturell kodierte

Rollenverständnisse, Erwartungshaltungen und Umgangsformen. Charakteristisch für

eine affective community of care sind neben den formierenden die transformierenden

affektiven Verbindungen, die sich im Zusammenspiel mit sich verändernden Res-

sourcen und Bedürfnissen wandeln und so Bindungen stabilisieren, mobilisieren oder

lösen. Um die enormen Umbrüche zwischen den Generationen zu reflektieren, müssen

Zugehörigkeiten kontinuierlich über Zerrissenheiten aus- und neuverhandelt werden.

Das prozesshafte Verständnismöchte ichmit Blick auf das intergenerationale Leben

in undmit Zerrissenheit in einer letzten ethnografischen Beschreibung untermalen. Im

April 2017 besuchte ich eine Pfadfindergruppe.Diese bestandmit Unterbrechungen seit

Anfang der 1980er und bot einen Anlaufpunkt für Kinder und Jugendliche mit Fluchter-

fahrungen aus Vietnam. Heute treffen dort die »Kinder von damals« mit ihren Kindern

zusammen.Mit chúHùng (45 J.,m) sprach ich über seinen Umgangmit der eigenen Ge-

schichte. Er erklärte mir diesbezüglich Folgendes:

Ja, die Geschichtsvermittlung haben wir leider sehr vernachlässigt, muss ich sagen.

Als ich noch ein Kind war, haben wir uns jährlich in Troisdorf getroffen, da wohnte der

Herr Neudeck [der Gründer des Cap Anamur-Hilfskomitees; Anm. d. Verf.]. Dadurch

haben wir die Erinnerung automatisch vermittelt. Dann bin ich weggezogen. Aber ich

glaube auch, dass das Treffen nicht mehr jährlich stattfindet. […]

Die Grundidee, die Eltern, die Vorfahren, das ist für mich wichtig. Seine Wurzeln darf

man nicht vergessen. Wenn man keine Wurzeln hat, ist man verloren. Auch in dieser

Gesellschaft muss man seine Wurzeln finden. Muss nicht Vietnamesisch sein, aber

ich versuche trotzdem zu vermitteln, ich habe eine Wurzel und ermutige die Kinder,

ihre Wurzel zu finden. Jeden Tag eine gute Tat. Wir wollen einfach etwas Gutes für die

Welt bringen und die Kinder ermutigen, was Gutes für die Gesellschaft zu tun. Das ist

die Grundlage, mehr nicht. (April 2017)

Die Art derGeschichtsvermittlung, die chúHùng hier inWorte fasst, basiert auf implizit

geteiltemWissen.Die Vergangenheit ließ sich bei diesen Treffenwachrufen,weil es sich

bei ihm und anderen Anwesenden um körperlich eingeschriebene Erinnerungen han-

delte. »Die Erinnerungwurde automatisch vermittelt«, aber »die Geschichtsvermittlung

vernachlässigt«, sagte chù Hùng und kondensierte damit die Durchdringung zerrisse-

nerZugehörigkeitenmitSchweigen,ErinnernundAffekten.DasErinnernereignete sich

somit in spezifischen Relationen, über die Sinne und wurde in Raum und Zeit verortet.

Bloß über diesen spezifischen Erinnerungszeitraum hinaus gab es keine Berührungs-

punkte, um die Geschichte jenen zu vermitteln, die nicht auf verkörperte Erfahrungen

dieser zurückgreifen konnten. Heute ist sich chú Hùng bewusst, dass in seiner Jugend

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

das Aussparen der belastenden Fluchterfahrung ein Grund für Leid war und auch ein

Auslöser familiärer Konflikte; das wolle er anders machen. Seine Wurzeln beruhen auf

schwierigen Fluchterfahrungen, aber eben nicht nur. Ihn alsMenschenmachemehr aus

als Sprache, kulturell kodierte Umgangsformen und das Bewusstsein für die vietname-

sischeGeschichte.DieKinder ermutige er, sich ihrer »Wurzeln« bewusst zuwerden, sich

mit ihrer Geschichte auseinanderzusetzen und darin das zu finden, was sie stärke. Die

Suche nach den Wurzeln unterstützte er also, indem er vorlebte, dass Geschichten und

Ressourcen aus Zerrissenheit hervorgehen.

Dass der intergenerationale Aushandlungsprozess zerrissener Zugehörigkeiten

weitaus komplexer ist als allgemein angenommen,wurdemir in der Begegnungmit chú

Chính (47 J., m), den ich ebenfalls in der Gruppe traf, einmal mehr bewusst. Er klärte

die Kinder über die Einführung des Berliner Antidiskriminierungsgesetzes auf, sensi-

bilisierte sie im gemeinsamen Gespräch für Mobbing und rassistische Übergriffe und

ermutigte sie, »sich nicht zu verschließen, sondern aktiv zu werden. Sich jemandem

anzuvertrauen, um das Problem anzugehen«. Die Suche nach Stabilität und Sicher-

heit, die chú Chính mit dem Finden »seine[r] Wurzeln« umschreibt, so möchte ich

festhalten, beginnt damit, sich der eigenen Rechte bewusst zu werden und diese im

gesellschaftlichenMiteinander einzufordern.

Das Lebenmit zerrissenen Zugehörigkeiten, so bestätigt dieser ethnografische Ein-

blick, ist nicht nur von einer Vergangenheit geprägt, sondern ebenso von einer Gegen-

wart und einer Zukunft. Aus diesemGrund ist das Finden vonWegen,wiemit den nach-

folgendenGenerationen über Zerrissenheit gesprochenwird,wichtig für die eigeneVer-

ortung, aber auch wichtig für die Verortung der nachfolgenden Generationen.DieWor-

te der Philosophin Carolin Emcke spiegeln diese Anstrengung wider, denn die »Art und

Weise, wie ich angesprochenwerde, bestimmt auchmeine Verortung in derWelt« (2017:

142). Sich der eigenen Rechte bewusst zu sein, wie chú Chính es vermittelt oder wie chú

Hùng es mit seiner Suche nach der eigenen Geschichte vorlebt, formen wichtige Aus-

gangspunkte, um die eigene gefühlte Erfahrung als Teil eines größeren soziohistorisch

geprägten Kontextes zu begreifen.

SowohldasSchweigenals auchdasSich-zugehörig-Fühlenwarenundsind fürmeine

Gesprächspartner:innenmit intensivenGefühlen verbunden,die durchdasErlebenbrü-

chig werdender Strukturen in fragiler werdenden Lebenswelten entstanden und sich in

der transnationalen Neuverortung von Familien fortschrieben. Im Umgang mit Zerris-

senheit etablierten sich spezifische Formen des Denkens, Fühlens und Handelns, die in

neuen, teils schwierigen und teils ermächtigenden Praxen des Sich-zugehörig-Fühlens

mündeten.Genaudas begründet eine Prekarität, kann aber auch durch einen gemeinsa-

men Reflexionsprozess zu einer Kraftquelle dieser spezifischen affective community of care

werden. Es ist also nicht das Sprechen über konkrete biografische Inhalte, welches ich

hier anspreche. Vielmehr geht es darum, dafür zu sensibilisieren, dass gefühlte Inten-

sitäten, die aus der Vergangenheit in die Gegenwart drängen, dasmenschliche Handeln

beeinflussen. Dies zu wissen, erhöht das gegenseitige Verständnis.

Intensitätenwahrnehmenund einordnen zu können, formt einenwichtigen Schritt,

um die Generation der Eltern in einem affective arrangement (Slaby, Mühlhoff & Wüsch-

ner 2017) zu verstehen, welches in der Tat spezifische Gefühlsqualitäten begünstigte.

Verschiedene ältere Gesprächspartner:innen berichteten, wie wichtig es ihnen nach der

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 299

Ankunft war, auf eigenen Beinen zu stehen und »der deutschen Gesellschaft etwas zu-

rückzugeben« bzw. »den deutschen Institutionen keine Arbeit machen zu wollen«. Das

Motiv der Dankbarkeit, »so zu helfen,wie einem selbst geholfenwurde«,wird allerdings

von der postmigrantischen bzw. transnationalen jüngeren Generation oft kritisiert (vgl.

H.Nguyen 2023).Und diese Kritik teile ich ausdrücklich,wenn sie sich auf die Ebene der

strukturellen Diskriminierung richtet, die bis heute eine Homogenität älter werdender

Personen mit vietnamesischen Migrationsbezügen suggeriert und somit selbst Formen

des Schweigens befördert. Der äußere Konformitätsdruck hemmt das Benennen von ei-

nem »inneren Druck« und gefühlten Barrieren.1 Laut D. T. Nguyen (2020: 410) folgt dar-

aus, dass das Zustandekommen einer gemeinsamen Gedenk- und Verarbeitungskultur

unter den Geflüchteten und ihren Nachkommen verhindert wird und dies teils verhee-

rende familiäre Konsequenzen nach sich zieht. Aufgrund erschwerter Zugänge zu der

verkörperten Vergangenheit, so zeigte ich in Teil III, und aufgrund der Sorge u.a. dem

Wohl und Ansehen ihrer Kinder nicht schaden zu wollen, wurde und wird geschwiegen.

Dochnebendieser einenPerspektive aufDankbarkeit alsAnpassungsstrategie,die inder

Kritik steht, existiert eineweitere Lesart derDankbarkeit,die sichden Jüngerenoft nicht

erschließt, weil die Älteren diesbezüglich schweigen. Und diese bezieht sich nicht nur

auf die Wahrnehmung der »gutmütigen Deutschen« und »dankbaren Migrant:innen«.

Sie erinnert still an die Gewalt- und Exklusionserfahrungen, die meine Gesprächspart-

ner:innen und ihre Familien über Generationen hinweg in der Zeit der kolonialen Besat-

zung,derKriege undNachkriegstransformationen inVietnamerlebten.DieserKontrast

beförderte spezifische affektive Dynamiken der Beheimatung und mündete in konkre-

te Muster des Denkens, Fühlens und Handelns, die das Überleben sicherten, das Han-

deln in einer chronifizierten Krise und die eigene und familiäre Entfaltung in zunächst

undurchsichtigen Regelwerken ermöglichten. Diese kraftvollen Ressourcen, die in und

trotzZerrissenheit aufgebrachtwurdenunddie ebenfalls indemAusdruckderDankbar-

keit liegen, bedürfen einer Anerkennung. Ebenso ist es unabdingbar, dass die Elternge-

neration versteht, dass ihre Nachkommen anders gelagerten Dynamiken der struktu-

rellen Ungleichheit ausgesetzt sind und sie ihre eigenen Kräfte finden müssen, die sich

von den Ressourcen und Möglichkeiten der Eltern unterscheiden. Diese Mobilisierung

ist gerade deshalb so wichtig, weil wir in einer Gesellschaft leben, die institutionalisier-

te Exklusionsmechanismen fortschreibt.Die gegenseitige Sensibilisierung für unausge-

sprochene undunaussprechbare gefühlte Erfahrungen der Zerrissenheit bildet das Fun-

dament der affective community of care und diese kann die intergenerationale Zugehörig-

keit kräftigen. Diese gegenseitige Sensibilisierung jedoch braucht Zeit und Raum, um

behutsam erfolgen zu können.

Um das Lebenmit und das Reden über zerrissene Zugehörigkeiten wertzuschätzen,

nutze ich abschließend dieWorte von Annika Lems, die das »placement in displacement«

(2016: 333; Hervorh. i. Orig.) betont. Mit dieser Begrifflichkeit werden nicht nur Zerris-

senheitenberücksichtigt,vielmehrwerdendiemitdiesemProzess verbundenenLebens-

1 Die Entfaltungsmöglichkeiten der »privilegierten Geflüchteten« unterschieden sich stark nach ih-

rem jeweiligen biografischen Alter, nach dem sozioökonomischen und geistigen Kapital, nach

demGrad der familiären Zerrissenheit, nach der Art der erlebten Erfahrungen, demZeitpunkt und

Ort der Ankunft.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

erfahrungen als eine produktive und kreative Verortungsstrategie wertgeschätzt. Die

Frage bleibt jedoch, wie diese Leistungen vermittelt werden und wer Anteil an dem ver-

körpertenWissen der Älteren haben kann.DasDankbarkeitsnarrativ als Teil eines fami-

liären Vermächtnisses in einer postkolonialen Gesellschaft zu durchleuchten, kann ein

Ausgangspunkt sein, um neben dem vordergründig kritisierten Anpassungsdruck ein

Schweigen zu sehen, das aufWiderstand und tief verkörperten Ressourcen beruht. Aus-

gehend von diesen Ressourcen lassen sich zerrissene Zugehörigkeiten als Teil des post-

migrantischenund affektivenMiteinanders perspektivieren,das die Rechte auf Teilhabe

undMitgestaltung aller Mitbürger:innen anerkennt.

Zur Relevanz einer engagierten psychologischen
Anthropologie in Mobilitätsstudien

Abschließend möchte ich die Relevanz einer engagierten psychologischen Anthropolo-

gie für die empirische Erforschung langzeitlicher Auswirkungen von Krieg und Flucht

für rezenteDebatten der reflexivenMigrationsforschung und derRefugee Studies herausstel-

len (Nieswand & Drotbohm 2014; Lems 2016; Willen 2019; Ramsay 2020; Behnam Shad

2021). Meine Studie hat gezeigt, dass Affektdynamiken, die 40 Jahre zurückliegen, im-

mernochpräsent sindundalltägliches sozialesNavigierengestaltenoder zerreißenkön-

nen.Wichtiger noch, ich stellte über eine kritisch-phänomenologische Konzeptualisie-

rung ebenso dar, dass Menschen lernen, damit umzugehen. Ich näherte mich diesem

Verständnis über einen engagierten anthropologischen Zugang (Ortner 2019), weil die-

ser nicht nur für ein verantwortliches Forschen undArbeiten in vulnerablen Feldern sen-

sibilisiert, sondern genauso klar mit konkreten Handlungen für und mit Forschungs-

teilnehmenden verbunden ist und eine Forschungsbeziehung auf Augenhöhe anstößt.

Mein langzeitlichesEngagement verdeutlichtemirdieNotwendigkeit, sichder Frageder

Nachhaltigkeit vonMobilitätsregimenkritisch zuzuwenden. Indem ichdieKomplexität,

die Grenzen ebenso wie die Potenziale der Praxis des Schweigens untersuchte, knüpfte

ich auch an Debatten der Anthropology of Humanitarianism an und brach eine oftmals mit

forcierter Migration einhergehende Viktimisierung auf (Ticktin 2014: 283; Malkki 2015).

Auf der Grundlage eines psychologisch-anthropologischen Erklärungsmodells

forcierter Migrationsphänomene und ihrer subjektiven Interpretationen wird letzt-

lich deutlich, dass es nicht möglich ist, einfach von »Integration« zu sprechen. Die

Engführung des migrationspolitischen Paradigmas auf den rechtlichen und sozioöko-

nomischen Status einer Person wurde bereits in verschiedenen sozial- und geistes-

wissenschaftlichen Studien kritisiert (u.a. El-Mafaalani 2018; Röttger-Rössler 2018;

Foroutan 2019; Czollek 2020).

Ich möchte aus meinen Erkenntnissen zum Leben mit zerrissenen Zugehörigkeiten

die folgende Kritik formulieren: Wenn »gut integriert« mit den Worten »ruhig und un-

auffällig« beschrieben wird, wie es in der positiven Stereotypisierung von Personen mit

vietnamesischenMigrationsgeschichten in Deutschland oft der Fall ist (Q. Tran 2017; H.

Nguyen 2023), dann ist das ein deutliches Zeichen dafür, dass das bestehende Integra-

tionsparadigma soziale Ungleichheiten aufrechterhält. Dann beschreibt »Integration«

eine Form des politischen Schweigens, das Machtasymmetrien verfestigt und den Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Fazit 301

gang zu Wissen (Achino-Loeb 2020) oder zu einer angemessenen Gesundheitsversor-

gung begrenzt. Vor diesemHintergrund fällt eine Fehlinterpretation von Zugehörigkei-

ten und damit zusammenhängender spezifischer Praxen des Schweigens noch härter

ins Gewicht. Blicke ich dann auf das Bedürfnis, nicht aufzufallen, welches ein Schwei-

gen kaschiert,weist dies auf eine von Irritations- undDifferenzmomenten durchzogene

Beheimatung hin, die auf strukturell verankerten Diskriminierungen aufbaut.

Wie also ist es um die gesellschaftliche Anerkennung von Personenmit Fluchterfah-

rung gestellt? Und was bedeutet das für die Möglichkeiten des guten Älterwerdens in

einer postmigrantischen Gesellschaft? Am Beispiel von Personen mit vietnamesischer

Fluchterfahrung habe ich gezeigt, dass es mit Blick auf die hier angesprochenen Fragen

strukturell betrachtet durchaus Luft nach oben gibt. Aber wie Marco Antonsisch fest-

hält, bedarf es auch einer emotional-affektiv grundierten Veränderung, denn Prozesse

derZugehörigkeit generieren sich situativ über politische und gesellschaftlicheAnerken-

nung:

[T]he role of political institutions is not sufficient, if the rest of the society fails to

›grant‹ this recognition. […] [P]eople belong neither to a territory, nor to a cultural or

ethnic group, but ›to a situation‹, e. g. to everyday life encounters. (2010: 650–651)

Antonsisch verdeutlicht, dass es die alltäglichen und auch scheinbar gewöhnlichen so-

zialen Begegnungen sind, die Personen signalisieren, dass sie dazugehören oder nicht.

Diese Feststellung führt unweigerlich auf die Bedeutung der Frage zurück, was soziale

Begegnungen mit den eigenen Emotionen und Affekten machen. Ich nutze in meiner

Erläuterung erneut dasWort »Integration«, ummich gleich davon zu verabschieden: In-

tegrationwird ermöglicht durch eine rechtlicheAnerkennung, aber Integrationfindet in

Alltagssituationen statt; also auf demWeg zur Arbeit, in einer Behörde, im Sprechzim-

mer einer Arztpraxis oder im Café, aber auch in Beziehungen innerhalb einer Familie

sowie über das Schweigen in einer Gemeinschaft.

Beziehe ich die Aussage Antonsischs (2010) nun zurück auf das dominante Narrativ

der »Boat People als privilegierte und gut integrierte Flüchtlingsgruppe«, stelle ich ei-

neDifferenz fest.Damit will ich weder sagen, dassmeine Gesprächspartner:innen nicht

gut integriert sind, noch will ich den Rahmen der Ankunft hinterfragen. Was ich hin-

terfrage, ist Folgendes: Warum herrscht bis heute ein statisches Narrativ vor, um Perso-

nen zu beschreiben, die seit 40 Jahren in Deutschland leben, die hier Familien gründe-

ten, die die Gesellschaft aktiv mitgestalten und auch mittragen (z.B. durch das Zahlen

von Steuern)? Das Festhalten am »Boat People«-Narrativ suggeriert eine abgeschlossene

Vergangenheit, die,wie diese Arbeit zeigte, sich nachwie vor lebendig, teils schmerzlich

und teils produktiv, in denAlltagwebt.Das ist derAlltag einer pluralenbundesdeutschen

Gesellschaft.Es ist also notwendig,migrationspolitischeKonzepte zuüberdenken,denn

die Kategorie »Integration« sagt nichts über die gefühlte Beheimatung aus. Sie hemmt

sie vielmehr, weil sie ein gesellschaftliches Ungleichgewicht erhält. Die Verantwortung

für die Frage, wer sich integrieren muss, wird Personen mit Migrationsbezügen zuge-

schoben.Die vonMobilität zwar geprägte unddavon auchprofitierende, aber genaudies

nicht anerkennendeDominanzgesellschaft entzieht sich ihrerVerantwortung.Sprechen

wir hingegen von Zugehörigkeiten, können wir uns nicht auf eine abgeschlossene Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


302 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

gangenheit beziehen,sondernmüssen –einemZahnradgleich –MöglichkeitendesDia-

logs schaffen. Wenn wir gesellschaftliches Zusammenleben begreifen und das Zusam-

menwirken in einer pluralenGesellschaft tatsächlich stärkenwollen,müssenwir die Be-

deutungvonAffektenundEmotionen indieDebatten einbinden,umnicht »Integration«

zu erörtern, sondern dasWerden von »Zugehörigkeiten«,welches vielfältige Formen ge-

fühlter Zerrissenheit berücksichtigt. Anzuerkennen, dass Zugehörigkeiten aus Zerris-

senheit, Brüchen und Reibungen hervorgehen, ist auch ein Schritt, um den Gedanken

einer sensibilisierten Gesundheits- und Altersversorgung mit den Personen zu erarbei-

ten, die es betrifft.

Basierend aufmeinen Erkenntnissen, schließen sich folgende Fragen an, die in wei-

terer Forschungsarbeit untersucht werden sollten: Ich zeigte, wie langzeitliche Auswir-

kungen von Krieg, Flucht und forcierter Migration Formen des Denkens, Fühlens und

Handelns durchdringen. Doch die Frage der Beheimatung erschließt sich nicht nur aus

den Erfahrungen der Vergangenheit vor der Flucht, sondern, wie ich auchmit dem Ver-

weis auf Antonsisch (2010) zeigte, über die Möglichkeit, als Teil einer Gesellschaft aner-

kannt zu werden. Aus diesem Grund schlage ich vor, zerrissene Zugehörigkeiten auch

stärker in ihren transnationalen Bezügen zu vergleichen, um sich dem Einfluss diffe-

renter Ankunftsumstände bei vergleichbaren Fluchterfahrungen zuzuwenden. Die Fra-

ge ist, welche Rückschlüsse der Vergleich des Mobilitätsregimes auf das Wohlbefinden

im Alter zulässt.Wie wirken sich Ankunftsumstände auf die gefühlte Beheimatung und

Partizipationsmöglichkeiten aus? Hier besteht nach wie vor eine signifikante Leerstel-

le von Forschungsarbeiten, die sich dem Konnex Care, Altern und Migration zuwenden

(vgl. Buch 2015: 287; Hromadžić & Palmberger 2018; Amrith, Sakti & Sampaio 2023). Von

Bedeutung ist ebensodie Frage,welcheRolle lokale und transnationale diasporischeVer-

netzungsmöglichkeiten für Formen des Erinnerns spielen.Wie wird hier die Erfahrung

der Zerrissenheit verhandelt? Sind ähnliche semantische Verschiebungen des Schwei-

gens im Sinne einer diasporic silence festzustellen oder inwiefern reflektieren diese das

jeweilige Mobilitätsregime?

Ein weiterer Forschungskontext beschreibt neben der transnationalen Ausrichtung

eine intergenerationale Perspektive. Ausgehend von der Erkenntnis, dass intergenera-

tionale Care-Beziehungen sich über die Praxis des Schweigens gestalten (Sampaio 2020;

Shohet 2021), schließt sich die Frage an, wie implizites Wissen und verkörperte Erinne-

rungen die intergenerationalen Beziehungen durchdringen. Insbesondere im Prozess

des Älterwerdens, das zeigte ich aufmitmeinen Ausführungen zur Bürde der Frage und

der Last der Erinnerung, ist von einer gefühlten Intensität auszugehen, die die Aufar-

beitung zu einer familiären Angelegenheitmacht und sich aufgrund internalisierter Ge-

fühlsregeln ungleich belastender auswirkt. Also wie ist es um den intergenerationalen

Dialog gestellt? Die Annäherung an die beschwiegene Vergangenheit ist in unterschied-

lichen Zusammenhängen zu prüfen: Einmal im Familienkontext, dann in der Gemein-

schaft und schließlich auch in Bildungsinstitutionen. So z.B. legt der Geschichtsunter-

richt wichtige Weichen für die Art und Weise, wie das Wissen in einer pluralen Gesell-

schaft vermittelt und aufgenommenwird.Wie steht es also um die Vermittlung von Ge-

schichten, die aus Zerrissenheit hervorgehen?

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: »Die Cap Anamur schenkte uns ein neues Leben« S. 60

Abb. 2:Räumliche Beschreibungen und illuminierende Zeichnungen S. 67

Abb. 3:Orte, Bewegungen, Erinnerungen S. 68

Abb. 4:Drachentanz über den Prenzlauer Berg S. 71

Abb. 5:Der Drachentanz als kulturelle Brücke S. 171

Abb. 6:Affizierte Gedanken an denDschungel S. 196

Abb. 7: Licht, Schatten und verkörperte Erinnerung S. 216

Abb. 8: ImGarten der Pagode S. 239

Abb. 9:Mondkuchen S. 239

Abb. 10:Quả bầu, die »schwangere Frucht« S. 257

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur- und Quellenverzeichnis

Achino-Loeb, Maria-Luisa. (2020). Silence/Salience, a Fluid Reality, and the Promise of

Fieldwork: Introduction to the Special Issue. Journal of Anthropological Research, 76(1),

1–6.

Achino-Loeb,Maria-Luisa. (2006).Silence:TheCurrencyofPower.Oxford:BerghahnBooks.

Acker, Marion. (2022). Schreiben im Widerspruch: Nicht-/Zugehörigkeit bei Herta Müller und

Ilma Rakusa. Tübingen: A. Francke Verlag.

Ahmed, Sara. (1999). Home and Away: Narratives of Migration and Estrangement. Inter-

national Journal of Cultural Studies, 2(3), 29–347.

Amrith,Megha,Victoria K. Sakti &Dora Sampaio. (2023).Aspiring in Later Life:Movements

across Time, Space, and Generations.New Brunswick: Rutgers University Press.

Amt für Statistik Berlin-Brandenburg. (2023). Einwohnerregisterstatistik Berlin: Regi-

on,Kontinente/Staaten dannDeutsche/Ausländer undMigrationshintergrund nach

Stichtag und Altersgruppen. Potsdam: Amt für Statistik Berlin-Brandenburg. https:

//www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj (abgerufen am 31.12.2023).

Anderson, Benedict. (1999 [1983]). Imagined Communities: Reflections on the Origin and

Spread of Nationalism. London: Verso.

Andersson, Ruben. (2018).The Price of Impact: Reflections on Academic Outreach Amid

the ›Refugee Crisis‹. Social Anthropology, 26(2), 222–237.

Anthias, Floya. (2016). Interconnecting Boundaries of Identity and Belonging and Hier-

archy-making within Transnational Mobility Studies: Framing Inequalities. Current

Sociology, 64(2), 172–190.

Anthias, Floya. (2006). Belongings in a Globalising and Unequal World: Rethinking Transloca-

tions. London: Sage.

Antonsich,Marco. (2010). Searching for Belonging: An Analytical Framework.Geography

Compass, 4(6), 644–659.

Appuhamilage,Udeni. (2020).BeyondaPsychologistic Trauma:ASense-basedApproach

to the Study of Affect.Qualitative Research in Psychology, 17(1), 53–74.

Argenti, Nicolas. (2018). Laughter Without Borders: Embodied Memory, and Pan-Hu-

manism in a Post-Traumatic Age. In Vigdis BrochDue&Bjørn Enge Bertelsen (Hg.),

Violent Reverberations: Global Modalities of Trauma, 241–268. Cham: Palgrave Macmil-

lan.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj
https://www.statistik-berlin-brandenburg.de/a-i-5-hj


306 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Argenti, Nicolas & Katharina Schramm. (2010). Remembering Violence: Anthropological Per-

spectives on Intergenerational Transmission. New York: Berghahn.

Assmann, Aleida. (2016). Formen des Vergessens. Göttingen: Wallstein Verlag.

Assmann, Jan. (1995). Erinnern, um dazuzugehören: Kulturelles Gedächtnis, Zugehö-

rigkeitsstruktur und normative Vergangenheit. In Kristin Platt & Mihran Dabag

(Hg.),GenerationundGedächtnis:Erinnerungenundkollektive Identitäten, 51–75.Opladen:

Springer.

Assmann, Jan. (2007).Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identität in

frühenHochkulturen. München: C. H. Beck.

August, Lynn & Barbara Gianola. (1987). Symptoms of War Trauma Induced Psychiatric

Disorders: SoutheastAsianRefugeesandVietnamVeteran.TheInternationalMigration

Review, 21(3), 820–832.

Baldassar, Loretta & Laura Merla. (2013). Transnational Families, Migration and the Circula-

tion of Care:UnderstandingMobility andAbsence in Family Life. London: Taylor & Francis.

Baykara-Krumme,Helen, Andreas Motel-Klingebiel & Peter Schimany. (2012). VieleWel-

ten des Alterns: ÄltereMigranten im alternden Deutschland.Wiesbaden: Springer VS.

Beatty, Andrew. (2010). How Did It Feel for You? Emotion, Narrative, and the Limits of

Ethnography. American Anthropologist, 112(3), 430–443.

Bedorf,Franziska. (2018).SweetHomeChicago?MexicanMigrationand theQuestionofBelong-

ing and Return. Bielefeld: transcript.

Behnam Shad, Klaus. (2021). Die emotionale Erfahrung des Asyls: Lebenswelten afghanischer

Geflüchteter in Berlin.Wiesbaden: Springer VS.

Behrouzan,Orkideh. (2018).Ruptures andTheir Afterlife: ACultural Critique of Trauma.

Middle East – Topics & Arguments, 11, 131–144.

Bens, Jonas, Aletta Diefenbach, Thomas John, Antje Kahl, Hauke Lehmann, Matthias

Lüthjohann, Friederike Oberkrome,Hans Roth, Gabriel Scheidecker, GerhardThon-

hauser,NurYaseminUral,DinaWahba,RobertWalter-Jochum&MehmetRagipZik.

(2019).ThePolitics of Affective Societies: An Interdisciplinary Essay. Bielefeld: transcript.

Bens, Jonas & Olaf Zenker. (2017). Gerechtigkeitsgefühle: Eine Einordnung. In dies.

(Hg.),Gerechtigkeitsgefühle: Zur affektiven und emotionalen Legitimität vonNormen, 11–35.

Bielefeld: transcript.

Bergman Blix, Stina. (2015). Emotional Insights in the Field. In Helena Flam & Jochen

Kleres (Hg.),Methods of Exploring Emotions, 125–133. New York: Routledge.

Bernard,RusselH. (2006).ResearchMethods inAnthropology:QualitativeandQuantitativeAp-

proaches. Lanham: Altamira Press.

Beth, Uta & Anja Tuckermann. (2008). »Heimat ist da, wo man verstanden wird«: Junge Viet-

namesInnen in Deutschland. Berlin: Archiv der Jugendkulturen.

Beuchling, Olaf. (2003). Vom Bootsflüchtling zum Bundesbürger: Migration, Integration und

schulischer Erfolg in einer vietnamesischen Exilgemeinschaft. Münster: Waxmann.

Beuchling,Olaf. (2019).DieFluchtder vietnamesischenBoatPeople, 1975–2000:Ein zeit-

geschichtliches Lehrstück? In Agnes Bresselau von Bressensdorf (Hg.),Über Grenzen:

Flucht und Migration in globaler Perspektive seit 1945, 313–330. Göttingen: Vandenhoeck

& Ruprecht.

Beuchling, Olaf & Tuan Van Cong. (2013). VomMekong an die Elbe: Buddhistisches Klosterle-

ben in der vietnamesischen Diaspora. Hamburg: Abera.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur- und Quellenverzeichnis 307

Boccagni, Paolo & Loretta Baldassar. (2015). Emotions on the Move: Mapping the Emer-

gent Field of Emotion andMigration. Emotion, Space and Society, 16, 73–80.

Böhm,Andreas. (2009).Theoretisches Codieren: Textanalyse in der GroundedTheory. In

Uwe Flick, Ernst von Kardoff & Ines Steinke (Hg.), Qualitative Forschung: Ein Hand-

buch, 475–485. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Bondi,Liz. (2014).UnderstandingFeelings: EngagingwithUnconsciousCommunication

and Embodied Knowledge. Emotion, Space and Society, 10, 44–54.

Bösch, Frank. (2017). Engagement für Flüchtlinge: Die Aufnahme vietnamesischer »Boat

People« in der Bundesrepublik. Zeithistorische Forschungen/Studies in Contemporary

History, 14(1), 13–14.

Bösch, Frank. (2019). Zeitenwende 1979: Als dieWelt von heute begann (5. Aufl.). München: C.

H. Beck.

Bösch, Frank & Julia Kleinschmidt. (2017). Gespaltene Community: Integration und Engage-

ment von Vietnames*innen in Deutschland. Berlin: ZIVIZ-Zivilgesellschaft in Zahlen.

Browne, Victoria, Jason Danely & Doerthe Rosenow. (2021).Vulnerability and the Politics of

Care: Transdisciplinary Dialogues. Oxford: University Press.

Buch, Elana D. (2015). Anthropology of Aging and Care. Annual Review of Anthropology,

44(1), 277–293.

Budden,Ashwin. (2009).TheRole of Shame in Posttraumatic StressDisorder: A Proposal

for a Socio-emotional Model for DSM-V. Social Science &Medicine, 69(7), 1032–1039.

Bude,Heinz. (2009).QualitativeGenerationsforschung. InUweFlick,Ernst vonKardorff

& Ines Steinke (Hg.),Qualitative Forschung: EinHandbuch, 187–194. Reinbek: Rowohlt.

Bui,Pipo. (2003).EnvisioningVietnameseMigrants inGermany:EthnicStigma, ImmigrantOri-

gin Narratives and PartialMasking. Berlin: LIT.

Bui, Pipo. (2017). Stigma, Herrkunftsnarrative und partielle Maskierung. In Bengü Ko-

catürk-Schuster, Arndt Kolb, Thanh Long, Günther Schultze & Sascha Wölck (Hg.),

UnSichtbar:Vietnamesisch-DeutscheWirklichkeiten, 174–193.Köln: editionDOMiD –Mi-

gration im Fokus.

Cannon, Alexander M. (2012). Introduction: Epic Directions for the Study of the Viet-

namese Diaspora. Journal of Vietnamese Studies, 7(3), 1–6.

Caplan,Nathan, JohnK.Whitmore&MarcellaH.Choy. (1989).TheBoatPeople andAchieve-

ment in America: A Study of Family Life, Hard Work, and Cultural Values. Michigan: The

University of Michigan Press.

Capps, Walter H. (1990).The UnfinishedWar: Vietnam and the American Conscience. Boston:

Beacon Press.

Carruthers, Ashley. (2008). The Trauma of Synchronization: The Temporal Location of

the Homeland in the Vietnamese Diaspora. Crossroads: An Interdisciplinary Journal of

Southeast Asian Studies, 19(2), 63–91.

Casey,Conerly &Robert B.Edgerton. (2005). Introduction. In Conerly Casey&Robert B.

Edgerton (Hg.),ACompanion to Psychological Anthropology:Modernity andPsychocultural

Change, 1–14.Malden: Blackwell.

Casey, Edward S. (1984). Habitual Body andMemory in Merleau-Ponty. In Jitendra Nath

Mohanty (Hg.), Phenomenology and the Human Sciences, 39–57. Dordrecht: Springer.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


308 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Christou, Anastasia. (2011). Narrating Lives in (E)motion: Embodiment, Belongingness

and Displacement in Diasporic Spaces of Home and Return. Emotion, Space and Soci-

ety, (4), 249–257.

Ciobanu,RuxandraOana&AlistairHunter. (2017).OlderMigrants and (Im)Mobilities of

Ageing: An Introduction. Population, Space and Place, 23(5), 1–10.

Connerton,Paul. (1989).HowSocietiesRemember.Cambridge:CambridgeUniversityPress

Connerton,Paul. (2009).HowModernityForgets.Cambridge: CambridgeUniversity Press.

Corbin, Juliet M. & Anselm Strauss. (1990). Grounded Theory Research: Procedures,

Canons, and Evaluative Criteria.Qualitative Sociology, 13(1), 3–21.

Csordas,Thomas. (1990).Embodiment as aParadigmforAnthropology.Ethos, 18(1), 5–47.

Csordas, Thomas. (1994). Embodiment and Experience: The Existential Ground of Culture and

Self. Cambridge: Cambridge University Press.

Czollek,Max. (2020).Gegenwartsbewältigung. München: Carl Hanser.

Đào, Diẹû Linh & Julia Behrens. (2020). Einleitung. In VLab (Hg.), Ist Zuhause da, wo die

Sternfrüchte süß sind? Viet-deutsche Lebensrealitäten imWandel, 9–15. Berlin: regiospec-

tra.

Dao, Huy. (2012). Transnationale Politik von Geschichte, Erinnerung und Lokalität –

VietnamesischeCommunities inKalifornienundBerlin. InKienNghiHa (Hg.),Asia-

tische Deutsche: Vietnamesische Diaspora and Beyond, 212–225. Berlin: Assoziation A.

Das, Veena. (2007). Life andWords: Violence and theDescent into the Ordinary. Berkeley: Uni-

versity of California Press.

Desbarats, Jacqueline. (1990). Repression in the Socialist Republic of Vietnam: Execu-

tions and Population Relocation. In John Norton Moore (Hg.),The Vietnam Debate: A

Fresh Look at the Arguments, 193–201. Lanham: University Press of America.

Desjarlais, Robert & Jason C. Throop. (2011). Phenomenological Approaches in Anthro-

pology. Annual Review of Anthropology, 40(1), 87–102.

Deutsche Akademie der Naturforscher Leopoldina e. V. – Nationale Akademie der Wis-

senschaften. (2020). Forschung für die gewonnenen Jahre: Zukunft der Alterns- und Lebens-

verlaufsforschung in Deutschland (2., aktual. Aufl.). Halle (Saale): Deutsche Akademie

der Naturforscher Leopoldina e.V. – Nationale Akademie derWissenschaften.

Dinh, Dominic. (2019). Zur Vielfalt der vietnamesischen Diaspora in Deutschland. In

GePGeMi (Hg.), Lebenslagen von alt werdenden und älteren asiatischenMigrant*innen: Ei-

nePilotstudie zurgesundheitsbezogenenLebensqualitätundzuAltersbildernderaltwerdenden

undälterenasiatischenMigrant*innenaus Japan,KoreaundVietnam inBerlin, 8–11.Berlin:

GePGeMi.

Do, Mai, Jennifer McCleary, Diem Nguyen & Keith Winfrey. (2020). Mental Illness Pub-

lic Stigma and Generational Differences Among Vietnamese Americans. Community

Mental Health Journal, 56, 839–853.

Dönhoff, Gräfin Marion. (1979, 27. Juli). Völkerwanderung des zwanzigsten Jahrhun-

derts: Das Flüchtlingsdrama in Indochina: Wir müssen helfen. ZEIT, 31, 1.

Dorais, Louis-Jacques. (2010). Politics, Kinship, and Ancestors: Some Diasporic Dimen-

sions of the Vietnamese Experience in North America. Journal of Vietnamese Studies,

5(2), 91–132.

Dossa, Parin & Jelena Golubovic. (2019). Reimagining Home in the Wake of Displace-

ment. Studies in Social Justice, 13(1), 171–186.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur- und Quellenverzeichnis 309

Dragojlovic, Ana & Annemarie Samuels. (2021). Tracing silences: Towards an anthropol-

ogy of the unspoken and unspeakable.History and Anthropology, 32(4), 417–425.

Dragojlovic, Ana&Annemarie Samuels. (2023). Silence. In Felix Stein (Hg.),TheOpenEn-

cyclopedia of Anthropology, 1–18.

Dwyer, Leslie. (2009). A Politics of Silence: Violence, Memory, and Treacherous Speech

in Post-1965 Bali. In Alexander Laban Hinton & Kevin Lewis O’Neill (Hg.), Genocide:

Truth,Memory, and Representation, 113–146. Durham: Duke University Press.

Eastmond, Marita. (2016). Shifting Sites: Memories of War and Exile across Time and

Place. In Monika Palmberger & Jelena Tošić (Hg.),Memories on the Move: Experiencing

Mobility, Rethinking the Past, 19–46. London: Palgrave Macmillan.

El-Mafaalani, Aladin. (2018).Das Integrationsparadox:Warum gelungene Integration zumehr

Konflikten führen kann. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.

El-Mafaalani, Aladin & Thomas Kemper. (2017). Bildungserfolg trotz ungünstiger Rah-

menbedingungen. In Bengü Kocatürk-Schuster, Arndt Kolb, Thanh Long, Günther

Schultze & Sascha Wölck (Hg.), UnSichtbar: Vietnamesisch-Deutsche Wirklichkeiten,

215–227. Köln: edition DOMiD –Migration im Fokus.

Emcke, Carolin. (2017).Gegen denHass. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.

Erll, Astrid. (2005).Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen. Stuttgart: J. B.Metzler.

Ferguson, Jenanne K. (2018). Code-switching and Multilingualism. In Oxford Bibliogra-

phies in Anthropology. DOI: 10.1093/OBO/9780199766567-0182/.

Fassin,Didier. (2007).WhenBodies remember: Experiences andPolitics of AIDS inSouthAfrica.

Berkeley: University of California Press.

Fassin,Didier&RichardRechtman. (Hg.). (2009).TheEmpire of Trauma:An Inquiry into the

Condition of Victimhood. Princeton: Princeton University Press.

Flam,Helena. (2015). Introduction. In Helena Flam& Jochen Kleres (Hg.),Methods of Ex-

ploring Emotions, 1–22. New York: Routledge.

Foroutan,Naika. (2019).Die postmigrantischeGesellschaft: EinVersprechen der pluralenDemo-

kratie. Bielefeld: transcript.

Frasch, Tilman. (1999).Der Buddhismus. In BernhardDahm&Roderich Ptak (Hg.), Süd-

ostasien-Handbuch:Geschichte,Gesellschaft, Politik,Wirtschaft,Kultur, 415–433.München:

C. H. Beck.

Frey,Marc. (1999).Geschichte des Vietnamkriegs: Die Tragödie in Asien und das Ende des ameri-

kanischen Traums. München: C. H. Beck.

Gabriel, Yiannis &EdaUlus. (2015). »It’s All in the Plot«: Narrative Explorations ofWork-

related Emotions. In Helena Flam & Jochen Kleres (Hg.), Methods of Exploring Emo-

tions, 36–45. New York: Routledge.

Gammeltoft, TineM. (2016). Silence as a Response to Everyday Violence: Understanding

Domination and DistressThrough the Lens of Fantasy. Ethos, 44(4), 427–447.

Ghorashi,Halleh. (2007). Giving Silence a Chance:The Importance of Life Stories for Re-

search on Refugees. Journal of Refugee Studies, 21(1), 117–132.

Glick Schiller, Nina. (2018). Theorising Transnational Migration in Our Times: A Multi-

scalar Temporal Perspective.Nordic Journal ofMigration Research, 8(4), 201–212.

Good, Byron J., Andrea Chiovenda & Sadeq Rahimi. (2022). The Anthropology of Being

Haunted: On the Emergence of an Anthropological Hauntology. Annual Review of An-

thropology, 51(1), 437–453.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


310 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Gould,Deborah. (2015).When YourDataMakes YouCry. InHelena Flam& JochenKleres

(Hg.),Methods of Exploring Emotions, 163–171. New York: Routledge.

Greiner, Bernd. (2009).WarWithout Fronts: The USA in Vietnam. New Haven: Yale Univer-

sity Press.

Großheim,Martin. (2018). Die Kommunistische Partei Vietnams und der Kampf um die

Geschichte. In Jörg Wischermann & Gerhard Will (Hg.), Vietnam: Mythen und Wirk-

lichkeiten, 42–62. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.

Gümüsay, Kübra. (2020). Sprache und Sein. Berlin: Hanser.

Ha, Kien Nghi. (2014). Die Ankunft der vietnamesischen Boat People: Konjunkturen

und Anomalien einer exzeptionellen Flüchtlings- und Integrationspolitik. Ham-

burg Global. https://www.hamburg global.de/v1.0/placemarks/100 (abgerufen am

30.03.2021).

Ha, Kien Nghi. (Hg.). (2012). Asiatische Deutsche: Vietnamesische Diaspora and Beyond. Ber-

lin: Assoziation A.

Ha, Kien Nghi. (2021). RASSISMUS SUCKS: Eine Einleitung. In ders. (Hg.), Asiatische

Deutsche Extended: Vietnamesische Diaspora and Beyond, 11–34. Berlin: Assoziation A.

Ha, Noa K. (2020, 3. Juli). Vietdeutschland und die Realität der Migration im vereinten

Deutschland. Aus Politik und Zeitgeschichte, 70(28–29), 30–34. https://www.bpb.de/ap

uz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutsch

land (abgerufen am 04.12.2020).

Hahn,Eric,RonaldBurian,AnnegretDreher,Georg Schomerus,MichaelDettling,Albert

Diefenbacher, Anita von Poser & Thi Minh Tam Ta. (2016). Beurteilung depressiver

und somatischer Symptomemittels des PHQ-9 und PHQ-15 bei ambulanten vietna-

mesischen und deutschen Patientinnen. Zeitschrift für Psychiatrie, Psychologie und Psy-

chotherapie, 64(1), 25–36.

Hage, Ghassan. (2016). État de siège: A Dying Domesticating Colonialism? American Eth-

nologist, 43(1), 38–49.

Hage,Ghassan. (2017).Diaspora andMigration. In Imre Szeman, Sarah Blacker & Justin

Sully (Hg.), A Companion to Critical and Cultural Theory, 191–204. Hoboken: Wiley &

Sons.

Halbwachs,Maurice. (1985 [1966]).DasGedächtnisundseine sozialenBedingungen.Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Halbwachs,Maurice. (1985 [1967]).Das kollektive Gedächtnis. Frankfurt a.M.: Fischer.

Hansen,Peter. (2009).BắcDiCư:CatholicRefugees fromtheNorthofVietnam,andTheir

Role in the Southern Republic, 1954–1959. Journal of Vietnamese Studies, 4(3), 173–211.

Hardy, Andrew. (2002). From a Floating World: Emigration to Europe from Post-War

Vietnam. Asian and PacificMigration Journal, 11(4), 463–484.

Hardy, Andrew. (2003). Architects of a Discourse? Scholars, Migrants, and the Notion of

Home in Vietnam. In Brenda Yeoh, Michael W. Charney & Tong Chee Kiong (Hg.),

Approaching Transnationalisms: Studies on Transnational Societies, Multicultural Contacts,

and Imaginings of Home, 301–320. Boston: Springer.

Hermann, Elfriede. (2018). Social Capital in the Face of Climate Change: Voices of Emo-

tional Belonging fromKiribati.GISCAOccasional Paper Series, 18. Göttingen: Institute

for Social and Cultural Anthropology. DOI: https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca

-18 (abgerufen am 05.06.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.hamburg
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://www.bpb.de/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-der-migration-im-vereinten-deutschland
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18
https://doi.org/10.3249/2363-894X-gisca-18


Literatur- und Quellenverzeichnis 311

Heyken, Edda. (2019, 4.März). Unravelling Silence from a Psychological Anthropological

Perspective. Affective Societies Blog. https://affective-societies.de/2019/aus-der-forsc

hung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspecti

ve/ (abgerufen am 17.01.2024).

Heyken, Edda, Anita von Poser, Eric Hahn, Thi Main Huong Nguyen, Jörg-Christian

Lanca & Thi Minh Tam Ta. (2019). Researching Affects in the Clinic and Beyond:

Multi-perspectivity, Ethnography, and Mental Health-Care Intervention. In Antje

Kahl (Hg.), Analyzing Affective Societies:Methods andMethodologies, 249–264. New York:

Routledge.

Hinton, Alexander Laban. (2005). Why did they kill? Cambodia in the Shadow of Genocide.

Berkeley: Universiy of California Press.

Hinton, Alexander Laban. (2017). Why did you kill? The Cambodian Genocide and the

Darf Faceof ShameandHonor. InNancyScheper-Hughes&PhilippeBourgois (Hg.),

Violence inWar and Peace: An Anthology, 157–168.Malden: Blackwell.

Hinton, Devon E., Lim Nguyen & Mark H. Pollack. (2007). Orthostatic Panic as a Key

Vietnamese Reaction to Traumatic Events: The Case of September 11, 2001.Medical

Anthropology Quarterly, 21(1), 81–107.

Hinton,DevonE.,DavidH.Barlow,RiaReis& Joopde Jong. (2016).ATransculturalModel

of the Centrality of »Thinking a Lot« in Psychopathologies Across the Globe and the

Process of Localization: A Cambodian Refugee Example.Culture,Medicine, andPsychi-

atry, 40(4), 570–619.

Hoang, Hang, Birgitt Röttger-Rössler, Huong Giang Thierbach & Edda Willamowski.

(2024).Die neue Zuwanderung aus Vietnam. Perspektiven aus Lichtenberg. Berlin: Refubi-

um.

Hobsbawm, Eric & Terence Ranger. (2000 [1983]).The Invention of Tradition. Cambridge:

Cambridge University Press.

Hochschild, Arlie Russell. (2012 [1983]). The Managed Heart: Commercialization of Human

Feeling. Berkeley: University of California Press.

Hollan,Douglas. (1997).TheRelevance of Person-centeredEthnography toCross-cultural

Psychiatry. Transcultural Psychiatry, 34(2), 219–234.

Hollan, Douglas. (2019). Who is Haunted by Whom? Steps to an Ecology of Haunting.

Ethos, 47(4), 451–464.

hooks, bell. (2022).Dazugehören: Über eine Kultur der Verortung. Berlin: Unrast.

Horn, Vincent & Cornelia Schweppe. (2017). Transnational Aging: Toward a Transna-

tional Perspective in Old Age Research. European Journal of Ageing, 14(4), 335–339.

Howes, David. (2003). Sensual Relations: Engaging the Senses in Culture and Social Theory.

Michigan: University of Michigan Press.

Howes, David. (Hg.). (2005).The Empire of the Senses: The Sensual Culture Reader. Oxford:

Berg.

Hromadžić, Azra & Monika Palmberger. (Hg.). (2018). Care across Distance: Ethnographic

Explorations of Aging andMigration. Oxford: Berghahn.

Hwang, Keumjoong &David Samuel Meyer. (2019). Relations as the Aim of Education in

Joseon Neo-Confucianism:The Case of the Five Relationships. Educational Philosophy

andTheory, 51(9), 936–948.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/
https://affective-societies.de/2019/aus-der-forschung/english-unravelling-silence-from-a-psychological-anthropological-perspective/


312 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Jackson, Michael. (1998). Minima Ethnographica: Intersubjectivity and the Anthropological

Project. Chicago: University of Chicago Press.

Jackson, Michael. (2004). The Prose of Suffering and the Practice of Silence. Spiritus: A

Journal of Christian Spirituality, 4(1), 44–59.

Jaeggi, Rahel. (2016). Entfremdung: Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Problems.

Berlin: Suhrkamp.

Jalan, Ishan. (2015). Researching Dark Emotions: Eliciting Stories of Envy. In Helena

Flam & Jochen Kleres (Hg.), Methods of Exploring Emotions, 81–89. New York: Rout-

ledge.

Joffe, Josef. (2017). »Wir schaffen das« vor 37 Jahren: Wie ZEIT, Hamburger Senat und

ein Heer von Spendern 274 Vietnamesen von der Gefängnisinsel Pulau Bidong in

ihre neue Hamburger Heimat brachte. In Bengü Kocatürk-Schuster, Arndt Kolb,

Thanh Long,Günther Schultze & SaschaWölck (Hg.),UnSichtbar: Vietnamesisch-Deut-

scheWirklichkeiten, 66–69. Köln: edition DOMiD –Migration im Fokus.

Joffe, Josef. (2017 [1979]). Stehplatz in der Hölle: Das Vietnam-Drama geht weiter – Eine

Woche auf der Insel Pulau Bidong. In Bengü Kocatürk-Schuster, Arndt Kolb, Thanh

Long, Günther Schultze & Sascha Wölck (Hg.), UnSichtbar: Vietnamesisch-Deutsche

Wirklichkeiten, 24–35. Köln: edition DOMiD –Migration im Fokus.

John,Barbara. (1997).Vietnamesen inBerlin: Exil und neueHeimat: ZweiGenerationen. Berlin:

Verwaltungsdruckerei.

Joniak-Lüthi,Agnieszka. (2016).Disciplines,Silences,andFieldworkMethodologyunder

Surveillance. Zeitschrift für Ethnologie, 141, 197–214.

Jureit, Ulrike. (2006).Generationenforschung. Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht.

Kailitz, Susanne. (2007). JohanGaltung, Strukturelle Gewalt: Beiträge zur Friedens- und

Konfliktforschung,Reinbek beiHamburg 1975. In SteffenKailitz (Hg.),Schlüsselwerke

der Politikwissenschaft, 133–136.Wiesbaden: Springer.

Kasmani, Omar. (2022). Queer Companions: Religion, Public Intimacy, and Saintly Affects in

Pakistan. Durham: Duke University Press.

Khosravi, Shahram. (2017). Precarious Lives: Waiting and Hope in Iran. Philadelphia: Uni-

versity of Pennsylvania Press.

Khoshravi, Shahram. (2021). Preface. In ders. (Hg.), Waiting – A Project in Conversation,

9–12. Bielefeld: transcript.

Kibria, Nazli. (1990). Power, Patriarchy and Gender Conflict in the Vietnamese Immi-

grant Community.Gender and Society, 4(1), 9–24.

Kidron, Carol A. (2009). Toward an Ethnography of Silence: The Lived Presence of the

Past in the Everyday Life of Holocaust Trauma Survivors and Their Descendants in

Israel.Current Anthropology, 50(1), 5–27.

Kidron, Carol A. (2011). Sensorial Memory: Embodied Legacies of Genocide. In Frances

E.Mascia-Lees (Hg.), ACompanion to the Anthropology of the Body and Embodiment, 451-

466.Malden: Blackwell.

Kidron, Carol A. (2012). Alterity and the Particular Limits of Universalism: Comparing

Jewish-Israeli Holocaust and Canadian-Cambodian Genocide Legacies. Current An-

thropology, 53(6), 723–754.

Kidron, Carol A. (2016). Memory. In Oxford Bibliographies in Anthropology. DOI: 10.1093/

OBO/9780199766567-0155 (abgerufen am 25.01.2024).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur- und Quellenverzeichnis 313

Kidron, Carol A., Dan M. Kotliar & Laurence J. Kirmayer. (2019). Transmitted Trauma

as Badge of Honor: Phenomenological Accounts of Holocaust Descendant Resilient

Vulnerability. Social Science &Medicine, 239(112528), 1–9.

Kirmayer, Laurence J. (2007). Psychotherapy and the Cultural Concept of the Person.

Transcultural Psychiatry, 44(2), 232–257.

Kirmayer, Laurence J., Robert Lemelson&Mark Barad. (2007).Understanding Trauma: In-

tegrating Biological, Clinical and Cultural Perspectives. Cambridge: Cambridge Univer-

sity Press.

Kirmayer, Laurence J., Robert Lemelson & Constance A. Cummings. (Hg.). (2015).

Re-Visioning Psychiatry: Cultural Phenomenology, Critical Neuroscience, and Global Mental

Health. Cambridge: Cambridge University Press.

Kirmayer, Laurence J. & Ana Gómez-Carrillo. (2019). Agency, Embodiment and Enact-

ment in PychosomaticTheory and Practice.Medical Humanities, 45(2), 169–182.

Kleinman, Arthur & Joan Kleinman. (1994). How Bodies Remember: Social Memory and

Bodily Experience of Criticism, Resistance, and Delegitimation following China’s

Cultural Revolution.New LiteraryHistory, 25(3), 707–723.

Kleinman, Arthur, Veena Das & Margaret Lock. (Hg.). (1997). Social Suffering. Berkeley:

University of California Press.

Kleinschmidt, Julia. (2013, 26.November). Die Aufnahme der ersten »boat people« in die

Bundesrepublik.Deutschland Archiv Online. https://www.bpb.de/themen/deutschlan

darchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/ (ab-

gerufen am 13.03.2021).

Kleinschmidt, Julia. (2017). Eine humanitäre Ausnahmeleistung: Die Aufnahme der

Boatpeople alsmigrationspolitische Zäsur. In BengüKocatürk-Schuster, Arndt Kolb,

Thanh Long,Günther Schultze & SaschaWölck (Hg.),UnSichtbar: Vietnamesisch-Deut-

scheWirklichkeiten, 50–59. Köln: edition DOMiD –Migration im Fokus.

Komarova, Milena & Maruška Svašek. (Hg.). (2018). Ethnographies of Movement, Sociality

and Space: Place-Making in the NewNorthern Ireland. New York: Berghahn.

Krall, Yung. (2014).Wenn tausend Tränen Fallen: Die wahre Geschichte einer vietnamesischen

Familie – zerrissen durch Krieg, Kommunismus und CIA. Leipzig: Engelsdorfer Verlag.

Kusenbach, Margarethe. (2003). Street Phenomenology: The Go-along as Ethnographic

Research Tool. Ethnography, 4(3), 455–485.

Kusenbach, Margarethe. (2008). Mitgehen als Methode: Der »Go-Along« in der phä-

nomenologischen Forschungspraxis. In Jürgen Raab, Michaela Pfadenhauer, Pe-

ter Stegmaier, Jochen Dreher & Bernt Schnettle (Hg.), Phänomenologie und Soziolo-

gie: Theoretische Positionen, aktuelle Problemfelder und empirische Umsetzungen, 349–358.

Wiesbaden: Springer.

Lacroix, Thomas & Elena Fiddian-Qasmiyeh. (2013). Refugee and Diaspora Memories:

The Politics of Remembering and Forgetting. Journal for Intercultural Studies, 34(6),

684–696.

Lädhesmäki, Tuuli, Tuija Saresma, Kaisa Hiltunen, Saara Jäntti, Nina Sääkilathi, Antti

Vallius &Kaisa Ahvenjärvi. (2016). Fluidity and Flexibility of »Belonging«: Uses of the

Concept in Contemporary Research. Acta Sociologica, 59(3), 233–247.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/
https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/170611/die-aufnahme-der-ersten-boat-people-in-die-bundesrepublik/


314 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Lauser, Andrea. (2008). Ahnen, Götter, Geister in Vietnam und der Diaspora: Ein trans-

nationales Forschungsfeld. In Andrea Lauser &CordulaWeißköppel (Hg.),Migration

und religiöse Dynamik, 147–172. Bielefeld: transcript.

Le Breton, David. (2003). Schmerz: Eine Kulturgeschichte. Zürich: diaphanes.

Lechner,Elena&Olga Solovova. (2014).TheMigrant Patient, theDoctor and the (Im)Pos-

sibility of Intercultural Communication: Silences, Silencing andNon-Dialogue in an

Ethnographic Context. Language and Intercultural Communication, 14(3), 369–384.

Lems,Annika. (2016). PlacingDisplacement: Place-making in aWorld ofMovement.Eth-

nos, 81(2), 315–337.

Leshkowich, AnnMarie. (2014). Standardized Forms of Vietnamese Selfhood: An Ethno-

graphic Genealogy of Documentation. American Ethnologist, 41(1), 143–162.

Lester, Rebecca. (2013). Back from the Edge of Existence: A Critical Anthropology of

Trauma. Transcultural Psychiatry, 5(50), 753–762.

Levitt, Peggy &Nina Schiller. (2004). Conceptualizing Simultaneity: A Transnational So-

cial Field Perspective on Society. InternationalMigration Review, 38(3), 1002–1039.

Leys, Ruth. (2000). Trauma: A Genealogy. Chicago: University of Chicago Press.

Lichau, Karsten. (2019). Secularizing Silent Bodies: Emotional Practices in the Minute’s

Silence. In Monique Scheer, Nadia Fadil & Birgitte Johansen Schepelern (Hg.), Secu-

lar Bodies, Affects and Emotions: European Configurations, 141–156. London: Bloomsbury

Academic.

Lüders,Christian. (2009).Beobachten imFeldundEthnographie. InUweFlick,Ernst von

Kardorff & Ines Steinke (Hg.),Qualitative Forschung: Ein Handbuch, 384–401. Reinbek

bei Hamburg: Rowohlt.

Lulei, Wilfried. (1999). Vietnam. In Bernhard Dahm & Roderich Ptak (Hg.), Südostasien-

Handbuch: Geschichte, Gesellschaft, Politik, Wirtschaft, Kultur, 333–345. München: C. H.

Beck.

Lulei,Wilfried. (2014). Vietnamesischer Einmarsch in Kambodscha 1979: Fakten und Er-

fahrungen. InDas Blättchen. Zweiwochenschritt für Politik, Kunst undWirtschaft, 17(9).

Mai, NgaThiThanh & Gabriel Scheidecker. (2020). Die Unterschätzten: Ein Kurzporträt

derneuenMigrationausVietnamnachDeutschland.InVLabBerlin (Hg.), IstZuhause

da, wo die Sternfrüchte süß sind? Viet deutsche Lebensrealitäten imWandel, 117–130.Berlin:

regiospectra.

Malkki, Liisa. (1997). News and Culture: Transitory Phenomena and the Fieldwork Tra-

dition. In Akhil Gupta & James Fergusson (Hg.), Anthropological Locations: Boundaries

and Grounds of a Field Science, 86–101. Berkeley: University of California Press.

Malkki, Liisa. (2015).The Need to Help: The Domestic Arts of International Humanitarianism.

Durham: Duke University Press.

Mannergren Selimovic, Johanna. (2020). Gendered Silences in Post-Conflict Societies: A

Typology. Peacebuilding, 8(1), 1–15.

Mannheim,Karl. (1964 [1928]).Das ProblemderGeneration. InKurtWolff (Hg.),Wissens-

soziologie: Auswahl aus demWerk, 509–565. Berlin: Luchterhand.

Marcus,George E. (1995). Ethnography in/of theWorld System:TheEmergence ofMulti-

Sited Ethnography. Annual Review of Anthropology, 24, 95–117.

Massumi, Brian. (2002). Parables for the Virtual:Movement, Affect, Sensation. Durham: Duke

University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur- und Quellenverzeichnis 315

Mattes, Dominik, Omar Kasmani, Marion Acker & Edda Heyken. (2019). Belonging. In

Jan Slaby & Christian von Scheve (Hg.), Affective Societies: Key Koncepts, 300–309. New

York: Routledge.

Mattes, Dominik, Omar Kasmani & Hansjörg Dilger. (2019). ›All Eyes Closed‹: Dis/sens-

ing in Comparative Fieldwork on Affective-Religious Experiences. In Antje Kahl

(Hg.), Analyzing Affective Societies: Methods and Methodologies, 265–278. London: Rout-

ledge.

Mattes, Dominik & Claudia Lang. (2021). Embodied Belonging: In/exclusion, Health

Care, andWell-Being in aWorld inMotion.Culture,Medicine, and Psychiatry, 45, 2–21.

Meißner, Kerstin. (2019). Relational Becoming – mit Anderen werden: Soziale Zugehörigkeit als

Prozess. Bielefeld: transcript.

Merkens, Hans. (2009). Auswahlverfahren, Sampling, Fallkonstruktion. In Uwe Flick,

Ernst vonKardorff& InesSteinke (Hg.),QualitativeForschung:EinHandbuch,286–299.

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Müller, Max. (2020). Transnationale Lebenslinien junger Viẹt̂ kiều – In der Fremde zu

Hause/In der Heimat zu Besuch?! GISCA Occasional Papers, 27. Göttingen: Institute

for Social and Cultural Anthropology.

Neckel, Sighard. (1991). Status und Scham: Zur symbolischen Reproduktion sozialer Ungleich-

heit. Frankfurt a.M.: Campus.

Neckel, Sighard. (2013). Arlie Russell Hochschild: Das gekaufte Herz. Zur Kommerzia-

lisierung der Gefühle. In Konstanze Senge & Rainer Schützeichel (Hg.),Hauptwerke

der Emotionssoziologie, 168–175.Wiesbaden: Springer VS.

Neudeck, Rupert. (Hg.) (1980).Wie helfen wir Asien? oder »Ein Schiff für Vietnam«. Reinbek

bei Hamburg: Rowohlt.

Neudeck,Rupert&Christel Neudeck. (Hg.). (2017).Wasmannie vergessen kann:Erinnerun-

gen vietnamesischer Bootsflüchtlinge.Wuppertal: Peter Hammer Verlag.

Ngo,Thi BichThu&Martin Großheim. (2011).DieHeuschrecke tritt den Elefanten oderDavid

gegen Goliath: Vietnamesisch-deutsche Sprichwörter und Redensarten im Vergleich. Berlin:

regiospectra.

Nguyen-Brem,PatrickThanh. (2019).Geboren inSüdvietnam:Schweigen istGraphit, dieStim-

me erheben ist Diamant. Göppingen: Manuela Kinzel Verlag.

Nguyen,DanThy. (2014, 29. Januar). Dinge, die nahezu nebenbei geschehen.Heimatkun-

de:Migrationspolitisches Portal der Heinrich-Böll-Stiftung. https://heimatkunde.boell.de

/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen (abgerufen am 30.03.2021).

Nguyen, Dan Thy. (2017). Zwei Communities: Theorie und Erfahrung. In Bengü Koca-

türk-Schuster, Arndt Kolb,Thanh Long,Günther Schultze & SaschaWölck (Hg.),Un-

Sichtbar: Vietnamesisch-Deutsche Wirklichkeiten, 256–273. Köln: edition DOMiD – Mi-

gration im Fokus.

Nguyen,DanThy. (2020). Eine geteilte Community: Kalter Krieg,Mauerfall und die viet-

namesische Migrationsgeschichte. In Lydia Lierke & Massimo Perinelli (Hg.), Erin-

nern stören: Der Mauerfall aus migrantischer und jüdischer Perspektive, 405–422. Berlin:

Verbrecher Verlag.

Nguyen, Kathy. (2019, 6. Februar). Please Re-Wheel. In diaCRITICS. Arts and Culture

of the Vietnamese and SE Asian Diaspora. https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/

(abgerufen am 02.11.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://heimatkunde.boell.de/de/2014/01/29/dinge-die-nahezu-nebenbei-geschehen
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/
https://dvan.org/2019/02/please-re-wheel/


316 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Nguyen, Main Huong. (2022).The Relationship between Cultural and Migration-related Fac-

tors, Depressive Symptoms and Emotional Distress among Vietnamese Outpatients with De-

pressionin Germany [Unveröffentlichte Dissertation]. Charité – Universitätsmedizin

Berlin, Klinik für Psychiatrie und Psychotherapie, Berlin.

Nguyen,MainHuong,EricHahn,KatjaWingenfeld, Iris Graef-Calliess, Anita von Poser,

Malte Stopsack, Hannah Burian, Annegret Dreher, Simon Wolf, Michael Dettling,

Ronald Burian, Albert Diefenbacher & Thi Minh Tam Ta. (2017). Acculturation and

Severity ofDepressionamongFirst-generationVietnameseOutpatients inGermany.

International Journal of Social Psychiatry, 63(8), 708–716.

Nguyen, Main Huong, Jörg-Christian Lanca, Eric Hahn, Anita von Poser, Edda Heyken,

Katja Wingenfeld, Ronald Burian, Albert Diefenbacher & Thi Minh Tam Ta. (2021).

Migration-related Emotional Distress among Vietnamese Psychiatric Patients in

Germany: An Interdisciplinary, Mixed methods Study. Transcultural Psychiatry, 58(6),

772–788.

Nguyen, Minh T. N., Roberta Zavoretti & Joan Tronto. (2017). Beyond the Global Care

Chain: Boundaries, Institutions and Ethics of Care. Ethics and Social Welfare, 11(3),

199–212.

Nguyen,NathalieHuynhChau. (2008).Memory andSilence in theVietnameseDiaspora:

The Narratives of Two Sisters.Oral History, 36(2), 64–74.

Nguyen, Nathalie Huynh Chau. (2013). War and Diaspora: The Memories of South Viet-

namese Soldiers. Journal of Intercultural Studies, 34(6), 697–713.

Nguyen, Quy Dai. (2017). Gleichgültig schauten die Möwen der Tragödie zu. In Rupert

Neudeck & Christel Neudeck (Hg.),Was man nie vergessen kann: Erinnerungen vietna-

mesischer Bootsflüchtlinge, 98–104.Wuppertal: Peter Hammer Verlag.

Nguyen, VietThanh. (2016).Nothing EverDies: Vietnamand theMemory ofWar. Cambridge:

Harvard University Press.

Nieswand, Boris & Heike Drotbohm. (2014). Einleitung: Die reflexive Wende in der Mi-

grationsforschung. In dies. (Hg.), Kultur, Gesellschaft, Migration: Die reflexive Wende in

derMigrationsforschung, 1–37.Wiesbaden: Springer.

Ortner, Sherry B. (2019). Practicing Engaged Anthropology. Anthropology of this Century,

25. http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/ (abgerufen am

25.05.2019).

Pagis, Michal. (2010). Producing Intersubjectivity in Silence: An Ethnographic Study of

Meditation Practice. Ethnography, 11(2), 309–328.

Pascuzzi,Deborah&AndreaSmorti. (2017).Emotion regulation,autobiographicalmem-

ories and life narratives.New Ideas in Psychology, 45(2017), 28–37.

Pfaff-Czarnecka, Joanna. (2012). Zugehörigkeit in der mobilen Welt: Politiken der Verortung.

Göttingen: Wallstein Verlag.

Pfaff-Czarnecka, Joanna. (2013). Multiple Belonging and the Challenges to Biographical

Navigation.MMGWorking Paper 13–05.

Pham, Andrew X. (1999). Catfish andMandala: A Two-Wheeled VoyageThrough the Landscape

andMemory of Vietnam. New York: Picador.

Pham, Thi Hong Nhung. (2014). How do the Vietnamese lose face? Understanding the

Concept of Face through Self-reported, Face Loss Incidents. International Journal of

Language and Linguistics, 2(3), 223–231.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/
http://aotcpress.com/articles/practicing-engaged-anthropology/


Literatur- und Quellenverzeichnis 317

Phạm, Khuê. (2021).Wo auch immer ihr seid. München: btb.

Pierre, Jemima. (2013). Diaspora. In Oxford Bibliographies in Anthropology. DOI: 10.1093/

OBO/9780199766567-0091 (abgerufen am 05.02.2024).

Pink, Sarah. (2015).Doing Sensory Ethnography (2. Aufl.). Los Angeles: Sage.

Plamper, Jan. (2019). Das neue Wir: WarumMigration dazugehört: Eine andere Geschichte der

Deutschen. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.

Pratt Ewing, Katherine. (2005). Immigrant Identities and Emotion. In Conerly Casey &

Robert B.Edgerton (Hg.),ACompanion toPsychological Anthropology:Modernity andPsy-

chocultural Change, 225–240.Malden: Blackwell.

Probyn, Elspeth. (2004). Everyday Shame.Cultural Studies, 18(2/3), 328–349.

Probyn, Elspeth. (2010).Writing Shame. InMelissa Gregg&Gregory Seigwoth (Hg.),The

AffectTheory Reader,71–90. Durham: Duke University Press.

Pussetti, Chiara. (2010). Ethnographies of New Clinical Encounters: Immigrant’s Emo-

tional Struggles and Transcultural Psychiatry in Portugal. Etnográfica, 14(1), 115–133.

Ramsay, Georgina. (2020). Time and the Other in Crisis: How Anthropology Makes its

Displaced Object. AnthropologicalTheory, 20(4), 385–413.

Ricœur, Paul. (2000).Geschichte, Gedächtnis, Vergessen.München: Wilhelm Fink Verlag.

Rinofner-Kreidl, Sonja. (2009). Scham und Schuld: Zur Phänomenologie selbstbezügli-

cher Gefühle. In Karl-Heinz Lembeck, Karl Mertens & Ernst Wolfgang Orth (Hg.),

Phänomenologische Studien, 137–173. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Rosa, Hartmut. (2017). Resonanz: Eine Soziologie derWeltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.

Rosaldo, Michelle Zimbalist. (1984). Toward an anthropology of self and feeling. In

Richard A. Shweder & Robert A. LeVine (Hg.), Culture theory: essays on mind, self, and

emotion, 137–157. Cambridge: Cambridge University Press.

Rosenwein,BarbaraH. (2006).EmotionalCommunities in theEarlyMiddleAges. Ithaca: Cor-

nell University Press.

Röttger-Rössler, Birgitt. (2004). Die kulturelle Modellierung des Gefühls: Ein Beitrag zur

Theorie und Methodik ethnologischer Emotionsforschung anhand indonesischer Fallstudien.

Münster: LIT.

Röttger-Rössler, Birgitt. (2016). Multiple Zugehörigkeiten: Eine emotionstheoretische

Perspektive auf Migration.Working Paper Series: SFB 1171 Affective Societies, 16(4), 1–27.

Röttger-Rössler, Birgitt. (2017). Deutsche mit Eltern aus Vietnam. In Bengü Kocatürk-

Schuster, Arndt Kolb,Thanh Long, Günther Schultze & SaschaWölck (Hg.),UnSicht-

bar:Vietnamesisch-DeutscheWirklichkeiten, 274–287.Köln: editionDOMiD –Migration

im Fokus.

Röttger-Rössler,Birgitt. (2018).Multiple Belongings: On theAffectiveDimensions ofMi-

gration. Zeitschrift für Ethnologie, 143, 237–262.

Röttger-Rössler,Birgitt. (2019a).Gefühlsbildung (the formationof feeling). In JanSlaby&

Christian von Scheve (Hg.),Affective Societies: Key Koncepts, 61–72. London: Routledge.

Röttger-Rössler,Birgitt. (2019b).KulturelleFacettenderScham.InHermannKappelhoff,

Jan-Hendrik Bakels, Hauke Lehmann & Chistina Schmitt (Hg.), Emotionen: Ein inter-

disziplinäres Handbuch, 230–234. Stuttgart: J. B.Metzler.

Röttger-Rössler, Birgitt & AnhThu Anne Lam. (2018). Germans with Parents from Viet-

nam: The Affective Dimensions of Parent–Child Relations in Vietnamese Berlin. In

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


318 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

BirgittRöttger-Rössler& JanSlaby (Hg.),Affect inRelation:Families,Places,Technologies,

72–90.Milton: Routlegde.

Sakti, Victoria Kumala. (2013). ›Thinking TooMuch‹: Tracing Local Patterns of Emotional

Distress After Mass Violence in Timor-Leste.The Asia Pacific Journal of Anthropology,

14(5): 438–454.

Sakti, Victoria Kumala. (2017). Im/mobile subjects: identity, conflict and emotion work

among East Timorese Meto diaspora. Social Identities, 23(4), 462–477.

Sampaio,Dora. (2020). Caring by Silence: How (Un)documented BrazilianMigrants En-

act Silence as a Care Practice for Aging Parents. Journal of Intergenerational Relation-

ships, 18(3), 281–300.

Samuels, Annemarie. (2016). Embodied Narratives of Disaster: The Expression of Bod-

ily Experience in Aceh, Indonesia. Journal of the Royal Anthropological Institute, 22(4),

809–825.

Samuels, Annemarie. (2019). After the Tsunami: Disaster Narratives and the Remaking of Ev-

eryday Life in Aceh. Honolulu: University of Hawai’i Press.

Samuels, Annemarie. (2021). Strategies of Silence in an Age of Transparency: Navigating

HIV and visibility in Aceh, Indonesia.History and Anthropology, 32(4), 498–515.

Schaland, Ann-Julia & Antonie Schmiz. (2015).TheVietnameseDiaspora inGermany:Migra-

tion Background, Structure, Organisation and Transnational Activities. Bonn: GIZ.

Schäuble, Michaela. (2016). Introduction: Mining Imagination: Ethnographic Ap-

proaches Beyond theWrittenWord. AnthroVision: Vaneasa Online Journal, 4(2), 1–11.

Schauer, Maggie,Thomas Elbert & Frank Neuner. (2018). Narrative Expositionstherapie

nach Gewalt und Flucht. In Wielant Machtleidt, Ulrike Kluge, Marcel G. Sieberer &

AndreasHeinz (Hg.),Praxis der interkulturellen Psychiatrie undPsychotherapie:Migration

und psychische Gesundheit (2. Aufl.), 261–271.München: Elsevier.

Scheidecker, Gabriel. (2019). Attachment. In Jan Slaby & Christian von Scheve (Hg.), Af-

fective Societies: Key Concepts, 73–84. London: Routledge.

Scheper-Hughes, Nancy. (2008). A Talent for Life: Reflections on Human Vulnerability

and Resilience. Ethnos, 73(1), 25–56.

Schlehe, Judith. (2003). Formen qualitativer ethnografischer Interviews. In Bettina Beer

(Hg.),Methoden und Techniken der Feldforschung, 71–93. Berlin: Reimer.

Schöningh, IngoW. (2009).Kulturell und sprachlich determinierteWahrnehmungs- undDenk-

muster vietnamesischerMigrantinnen undMigranten inDeutschland.München: Iudicum.

Schwartz, Barry. (1996). Memory as cultural system: Abraham Lincoln in World War II.

American Sociological Review, 61, 908–927.

Seigworth, Gregory J. & Melissa Gregg. (2010). An Inventory of Shimmers. In Melissa

Gregg&Gregory J.Seigworth (Hg.),TheAffectTheoryReader, 1–26.Durham:DukeUni-

versity Press.

Sheehan,Neil. (1989).ABrightShiningLie: JohnPaulVannandAmerica inVietnam.NewYork:

RandomHouse.

Shohet,Merav. (2021).Silence andSacrifice: Family Stories of Care and the Limits of Love inViet-

nam. Oakland: California University Press.

Shouse, Eric. (2005). Feeling, Emotion, Affect. Journal ofMedia and Culture, 8(6).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur- und Quellenverzeichnis 319

Siouti, Irini, Tina Spies, Elisabeth Tuider, Hella von Unger & Erol Yildiz. (2022). Othe-

ring in der postmigrantischenGesellschaft: Herausforderungen undKonsequenzen für die For-

schungspraxis. Bielefeld: transcript.

Slaby, Jan. (2019). Affective Arrangement. In Jan Slaby & Christian von Scheve (Hg.), Af-

fective Societies: Key Concepts, 109–118. London: Routledge.

Slaby, Jan,RainerMühlhoff&PhilippWüschner. (2017).Affective Arrangements.Emotion

Review, 11(1): 1–10.

Slaby, Jan & Birgitt Röttger-Rössler. (2018). Introduction: Affect in Relation. In Birgitt

Röttger-Rössler & Jan Slaby (Hg.), Affect in Relation: Families, Places, Technologies, 1–28.

Milton: Routledge.

Slaby, Jan & Rainer Mühlhoff. (2019). Affect. In Jan Slaby & Christian von Scheve (Hg.),

Affective Societies: Key Concepts, 27–41. New York: Routledge.

Slaby, Jan,RainerMühlhoff&PhilippWüschner. (2019).Concepts asMethodology: APlea

for ArrangementThinking in the Study of Affect. In Antje Kahl (Hg.), Analyzing Affec-

tive Societies: Methods andMethodology, 27–42. London: Routledge.

Slaby, Jan & Christian von Scheve. (Hg.). (2019). Affective Societies: Key Concepts. New York:

Routledge.

Small, Ivan V. (2012). Embodied Economies: Vietnamese Transnational Migration and

Return Regimes. Journal of Social Issues in Southeast Asia, 27(2), 234–259.

Spencer, Dimitrina & James Davies. (Hg.). (2010). Emotions in the Field:The Psychology and

Anthropology of Fieldwork Experience. Stanford: Stanford University Press.

Spittler, Gerd. (2014). Dichte Teilnahme und darüber hinaus. Sociologus, 64(1), 207–230.

Stodulka,Thomas. (2014). Feldforschung als Begegnung – Zur pragmatischen Dimensi-

on ethnographischer Daten. Sociologus, 64(1), 179–205.

Stodulka,Thomas, Samia Dinkelaker & FerdiansyahThajib. (Hg.). (2019).AffectiveDimen-

sions of Fieldwork and Ethnography. Cham: Springer.

Stodulka,Thomas,NasimaSelim&DominikMattes. (2018).AffectiveScholarship:Doing

Anthropology with Epistemic Affects. Ethos, 46(4), 519–536.

Stodulka,Thomas, Anita von Poser, Gabriel Scheidecker & Jonas Bens. (Hg.). (2023). An-

thropologie der Emotionen: Affektive Dynamiken in Kultur undGesellschaft. Berlin: Reimer.

Su, Phi Hong. (2017). »There’s No Solidarity«: Nationalism and Belonging among Viet-

namese Refugees and Immigrants in Berlin. Journal of Vietnamese Studies, 12(1),

73–100.

Su, Phi Hong. (2022).TheBorderWithin: VietnameseMigrants Transforming Ethnic National-

ism in Berlin. Stanford: Stanford University Press.

Su, Phi Hong & Christina Sanko. (2017). Vietnamesische Migration nach Westdeutsch-

land: EinhistorischerZugang. InBengüKocatürk-Schuster,ArndtKolb,ThanhLong,

Günther Schultze & SaschaWölck (Hg.),UnSichtbar: Vietnamesisch-DeutscheWirklich-

keiten, 6–23. Köln: edition DOMiD –Migration im Fokus.

Svašek, Maruška. (2010). On the Move: Emotions and Human Mobility. Journal of Ethnic

andMigration Studies, 36(6), 865–880.

Svašek, Maruška & Milena Komarova. (2018). Introduction: Spatiality, Movement and

Place-Making. In dies. (Hg.),Ethnographies ofMovement, Sociality and Space, 1–39.New

York: Berghahn.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Ta, Thi Minh Tam, Andres H. Neuhaus, Ronald Burian, Georg Schomerus, Anita von

Poser, Albert Diefenbacher, Birgitt Röttger-Rössler, Michael Dettling & Eric Hahn.

(2015). Inanspruchnahme ambulanter psychiatrischer Versorgung bei vietnamesi-

schen Migranten der ersten Generation in Deutschland. Psychiatrische Praxis, 42(5),

267–273.

Ta,ThiMinh Tam,Eric Hahn,Nozomi Spennemann&MainHuongNguyen. (2017). Psy-

chische Beanspruchung durch Migration am Beispiel vietnamesischer Migrant_in-

nen. In Bengü Kocatürk-Schuster, Arndt Kolb,Thanh Long, Günther Schultze & Sa-

scha Wölck (Hg.), UnSichtbar: Vietnamesisch-Deutsche Wirklichkeiten, 240–255. Köln:

edition DOMiD –Migration im Fokus.

Ta, Thi Minh Tam, Malek Bajbouj & Eric Hahn. (2018). Zuwanderer in Deutschland aus

Sicht der Immigranten – 13.7 VietnamesischeMigranten. InWielantMachtleidt,Ul-

rike Kluge,Marcel G. Sieberer &AndreasHeinz (Hg.),Praxis der interkulturellen Psych-

iatrie und Psychotherapie: Migration und psychische Gesundheit, 147–150.München: Else-

vier.

Thajib, Ferdiansyah, Samia Dinkelaker &Thomas Stodulka. (2019). Introduction: Affec-

tive Dimensions of Fieldwork and Ethnography. InThomas Stodulka, Samia Dinke-

laker & Ferdiansyah Thajib (Hg.), Affective Dimensions of Fieldwork and Ethnography,

7–20. Cham: Springer.

Thomas, Stefan. (2019). Ethnografie: Eine Einführung.Wiesbaden: Springer VS.

Thompson, Larry Clinton. (2010).RefugeeWorkers in the IndochinaExodus, 1975–1982. Jeffer-

son: Mc Farland.

Thonhauser, Gerhard. (2019). Feeling. In Jan Slaby & Christian von Scheve (Hg.), Affective

Societies: Key Concepts, 52–60. London: Routledge.

Ticktin, Miriam. (2014). Transnational Humanitarianism. Annual Review of Anthropology,

43(1), 273–289.

Thrift, Nigel. (2008).Non-RepresentationalTheory: Space, Politics, Affect. London: Routledge.

Tošić, Jelena & Monika Palmberger. (2016). Introduction: Memories on the Move: Expe-

riencing Mobiliy, Rethinking the Past. In Monika Palmberger & Jelena Tošić (Hg.),

Memories on theMove: ExperiencingMobility, Rethinking the Past, 1–16. London: Palgrave

Macmillan.

Tran, Allen L. (2015). Rich Sentiments and the Cultural Politics of Emotion in Postreform

Ho Chi Minh City, Vietnam. American Anthropologist, 117(3), 480–492.

Tran,AllenL. (2023).ALife ofWorry:Politics,MentalHealth, andVietnam’sAge ofAnxiety.Oak-

land: University of California Press.

Tran, Nhung Tuyet & Anthony Reid. (2006). Introduction: The Construction of Viet-

nameseHistorical Identities. In dies. (Hg.),VietNam:BorderlessHistories, 3–22.Madi-

son: University of Wisconsin Press.

Tran,Quan Tue. (2012). Remembering the Boat People Exodus: A Tale of TwoMemorials.

Journal of Vietnamese Studies, 7(3), 80–121.

Tran, Quy N. H., Hoang T. Dieu-Hien, Isabelle N. King, Kayla Sheehan, Mook-Lan

Iglowitz & Vyjeyanthi S. Periyakoil. (2019). Providing Culturally Respectful Care for

Seriously Ill Vietnamese Americans. Journal of Pain and Symptom Management, 58(2),

344–354.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur- und Quellenverzeichnis 321

Tran, Quynh. (2017). Wenn positive Stereotypisierung reduziert. In Bengü Kocatürk-

Schuster, Arndt Kolb,Thanh Long, Günther Schultze & SaschaWölck (Hg.),UnSicht-

bar:Vietnamesisch-DeutscheWirklichkeiten, 228–235.Köln: editionDOMiD –Migration

im Fokus.

Tran,Thi Nhat Hung. (2021).DasMädchen aus Gò Công. o. O.: Huong Sen Verlag.

Valverde, Kieu-Linh Caroline. (2008). Creating Identity, Defining Culture, and Making

History from an Art Exhibit: ›Unfinished Story: A Tribute toMyMothers‹.Crossroads:

An Interdisciplinary Journal of Southeast Asian Studies, 19(2), 35–62.

Vietnam-Zentrum Hannover. (2012). Rede von Dieter Haaßengier zur Ausstellungser-

öffnung am 9.11.2010. In dies. (Hg.), Vietnamesen in Deutschland. Geflohen – geworben –

geeint, 66–69.Hannover: nordlind.

Vigh,Henrik. (2008).Crisis andChronicity: Anthropological Perspectives onContinuous

Conflict and Decline. Ethnos, 73(1), 5–24.

VLab. (Hg.). (2020). Ist Zuhause da,wo die Sternfrüchte süß sind?Viet-deutsche Lebensrealitäten

imWandel. Berlin: regiospectra.

Vo Dang, Thanh Thuy. (2008). Anticommunism as cultural praxis: South Vietnam, war, and

refugee memories in the Vietnamese American community [Unveröffentlichte Disserta-

tion]. University of California, Ethnic Studies, San Diego.

von Clausewitz, Bettina. (2017). Was man nie vergessen kann. In Rupert Neudeck &

ChristelNeudeck (Hg.),Wasmannie vergessen kann:Erinnerungen vietnamesischerBoots-

flüchtlinge, 7–9.Wuppertal: Peter Hammer Verlag.

von Poser, Anita. (2013). Foodways and Empathy: Relatedness in a Ramu River Society, Papua

NewGuinea.New York: Berghahn.

von Poser, Anita. (2018a). Affective lives im vietnamesischen Berlin. Eine emotionsan-

thropologische Perspektive auf Zugehörigkeiten, Alter(n) und (Im-)Mobilität. Ge-

schichte und Gesellschaft, 44(2), 285–311.

von Poser, Anita. (2018b). Zur Kulinarik des Emotionalen: Foodways, Grenzen des Ver-

bundenseins und Empathie in Papua-Neuguinea. In Daniel Kofahl & Sebastian

Schellhaas (Hg.), Kulinarik des Emotionalen: Beiträge zur Wissenschaft von eigenen, frem-

den und globalisierten Ernährungskulturen, 79–102. Bielefeld: transcript.

von Poser, Anita. (2023). ›We Are Not Family! We Are JustTheir Social Workers!‹ Belong-

ing and Becoming in Professionalised Care Encounters in Vietnamese Berlin. In Éva

Rozália Hölzle & Joanna Pfaff-Czarnecka (Hg.),ThePrice of Belonging: Perspectives From

Asia, 141–163. Leiden: Brill.

von Poser, Anita & Alexis Th. von Poser. (2014). Grundlagen der ethnologischen Lebens-

laufforschung. In Hans-Werner Wahl & Andreas Kruse (Hg.), Lebensläufe imWandel:

Entwicklung über die Lebensspanne aus Sicht verschiedener Disziplinen, 64–74. Stuttgart:

Kohlhammer.

von Poser, Anita, Jörg-Christian Lanca & Edda Heyken. (2017). »Endlich darüber reden

können«. Psychiatrie als affektiver Artikulationsraumund die Formierung transkul-

tureller Emotionsrepertoires im Migrationsprozess. In Bengü Kocatürk-Schuster,

Arndt Kolb,Thanh Long, Günther Schultze & SaschaWölck (Hg.),UnSichtbar: Vietna-

mesisch-DeutscheWirklichkeiten, 256–273.Köln: editionDOMiD –Migration imFokus.

von Poser, Anita, Jörg-Christian Lanca,EddaHeyken,MainHuongNguyen,EricHahn&

ThiMinh TamTa. (2017). Annäherungen an dasUnsagbare: Artikulationen des Affek-

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

tiven und die Formierung transkultureller Emotionsrepertoires imVietnamesischen

Berlin.Working Paper Series: SFB 1171 Affective Societies, 3, 1–30. DOI: http://dx.doi.org/

10.17169/refubium-25137 (abgerufen am 01.07.2020).

von Poser, Anita, Edda Heyken, Eric Hahn & Thi Minh Tam Ta. (2019). Emotion Reper-

toires. In Jan Slaby & Christian von Scheve (Hg.), Affective Societies: Key Concepts,

241–251. New York: Routledge.

von Poser, Anita & EddaWillamowski. (2020).The Power of Shared Embodiment: Rene-

gotiating Non/belonging and In/exclusion in an Ephemeral Community of Care. In

Dominik Mattes & Claudia Lang (Hg.), Special Issue: Embodied Belonging: In-/ex-

clusion, Health Care, and Well-being in a World in Motion. Culture, Medicine and

Psychiatry, 44, 610–628.

von Scheve, Christian. (2013). Sighard Neckel: Status und Scham. Zur symbolischen Re-

produktion sozialer Ungleichheit. In Konstanze Senge & Rainer Schützeichel (Hg.),

Hauptwerke der Emotionssoziologie, 236–243.Wiesbaden: Springer VS.

von Scheve, Christian. (2017). A Social Relational Account of Affect. European Journal of

SocialTheory, 21(1), 39–59.

von Scheve, Christian & Jan Slaby. (2019). Emotion, Emotion concept. In Jan Slaby &

Christian von Scheve (Hg.), Affective Societies: Key Concepts, 42–51. New York: Rout-

ledge.

Vorhölter, Julia. (2014). Youth at the Crossroads: Discourses on Socio-Cultural Change in Post-

WarNorthern Uganda.Göttingen: Göttingen University Press.

Vu, The Quyen. (1978). Die vietnamesische Gesellschaft im Wandel: Kolonialismus und gesell-

schaftliche Entwicklung in Vietnam.Wiesbaden: Franz Steiner Verlag.

Vu, Vanessa &MinhThu Tran. (Host). (2020, August).Hamburg 1980: Als der rechte Ter-

ror wieder aufflammte. [Podcastfolge]. In Rice and Shine. https://open.spotify.com

/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA (abgerufen am

15.08.2020).

Vu, Vanessa & MinhThu Tran. (Host). (o.J.). Rice and Shine: Elf häufig gestellte Fragen.

[Podcast]. In Rice and Shine (abgerufen am 15.01.2021).

Vuong, Ocean. (2019).OnEarthWe’re Briefly Gorgeous: A Novel. New York: Penguin Press.

Warin, Megan & Simone Dennis. (2009). Telling Silences: Unspeakable Trauma and the

Unremarkable Practices of Everyday Life.TheSociological Review, 56(2), 100–116.

Wehling, Elisabeth. (2017). Politisches Framing:Wie eineNation sich ihrDenken einredet – und

daraus Politik macht. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.

Weiss, Karin. (2005, 30. Juni). Vietnam: Netzwerke zwischen Sozialismus und Kapita-

lismus. Aus Politik undZeitgeschichte, (27), 24–30.https://www.bpb.de/shop/zeitschrif

ten/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/ (ab-

gerufen am 16.11.2020).

Weiss, Karin. (2017). Vietnamesische Vertragsarbeiter_innen in der DDR seit der deut-

schen Wiedervereinigung. In Bengü Kocatürk-Schuster, Arndt Kolb, Thanh Long,

Günther Schultze & SaschaWölck (Hg.),UnSichtbar: Vietnamesisch-DeutscheWirklich-

keiten, 111–119. Köln: edition DOMiD –Migration im Fokus.

Weller, Robert P. (2017). Salvaging Silence: Exile, Death and the Anthropology of the Un-

knowable. Anthropology of this Century, 19. http://aotcpress.com/articles/salvaging-sil

ence/ (abgerufen am 30.03.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-25137
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://open.spotify.com/episode/5g8TLYg3gahvTPQF3Dytj3?si=VG4fGHo_RweR1Hz-akXifA
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/28970/vietnam-netzwerke-zwischen-sozialismus-und-kapitalismus/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/
http://aotcpress.com/articles/salvaging-silence/


Literatur- und Quellenverzeichnis 323

Weller, Robert P. (2021). Respecting silence: Longing, rhythm, and Chinese temples in an

age of bulldozers.History and Anthropology, 32(4), 481–497.

Wetherell, Margaret. (2013). Affect and Discourse –What’s the Problem? From Affect as

Excess to Affective/Discursive Practice. Subjectivity, 6(4), 349–368.

Wettergren, Åsa. (2015). How Do We Know What They Feel? In Helena Flam & Jochen

Kleres (Hg.),Methods of Exploring Emotions, 115–124. New York: Routledge.

Wikan, Unni. (1992). Beyond the Words: The Power of Resonance. American Ethnologist,

19(3), 460–482.

Willamowski, Edda. (2023). Über Krisen, Schweigen und engagiertes Forschen: Zugehö-

rigkeiten und »offene Türen« in der psychosozialen Versorgung im vietnamesischen

Berlin. InThomas Stodulka,Anita vonPoser,Gabriel Scheidecker& JonasBens (Hg.),

AnthropologiederEmotionen:AffektiveDynamiken inKulturundGesellschaft, 263–273.Ber-

lin: Reimer.

Willamowski, Edda. (2024). Unruhe. In Doris Kolesch (Hg.), Affekte: Diagnosen der Gegen-

wart, 239–246. Berlin: Neofelis.

Willen, Sarah S. (2019). Fighting for Dignity: Migrant Lives at Israel’s Margins. Philadelphia:

University of Pennsylvania Press.

Willen, Sarah S. (2021). On Exclusionary Violence and Its Subcutaneous Consequences:

A Commentary.Culture, Medicine, and Psychiatry, 45(1), 65–73.

Winter, Jay. (2010).Thinking About Silence. In Efrat Ben-Ze’ev, Ruth Ginio & Jay Winter

(Hg.), Shadows ofWar: A Social History of Silence in Twentieth Century, 3–31. Cambridge:

Cambridge University Press.

Wise, Amanda. (2010). Sensuous Multiculturalism: Emotional Landscapes of Inter-

Ethnic Living in Australian Suburbia. Journal of Ethnic and Migration Studies, 36(6),

917–937.

Wise, Amanda & Selvaraj Velayutham. (2017). Transnational Affect and Emotion in Mi-

gration Research. International Journal of Sociology, 47(2), 116–130.

Wölck,Sascha. (2016).KomplexeKörper:Con laiMỹ: Identitätsverhandlungen, Fremdbilder und

gesellschaftliche Positionierungen von Besatzungskindern in Vietnam. Berlin: regiospectra.

Wolf, Bernd. (2007).TheVietnamese Diaspora in Germany: Structure and Potentials for Cooper-

ation with a Focus on Berlin andHesse. Frankfurt a.M.: GTZ.

Wright, Sarah. (2015). More-than-human, emergent Belongings: A Weak Theory Ap-

proach. Progress in HumanGeography, 39(4), 391–411.

Young, Allan. (1995). The Harmony of Illusions: Inventing Post-Traumatic Stress Disor-

der. Princeton: Princeton University Press.

Zentrale Beratungsstelle. (1986). Protokoll der ZBS-Tagung vom 28.-29.05.1986. Heim-

stätte Nazareth: Unveröffentlicht.

Zink,Veronika. (2019). Affective communities. In Jan Slaby&Christian von Scheve (Hg.),

Affective Societies: Key Concepts, 289–299. London: Routledge.

https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476239 - am 13.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	Anmerkungen zum Text
	1 Einleitung
	1.1 »Dir darf ich das erzählen, aber sonst spricht keiner darüber«
	1.2 Ziele der Arbeit und wissenschaftliche Verortung
	1.3 Die Kapitel

	Teil I Annäherung an zerrissene Zugehörigkeiten
	Einführung Teil I
	2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch‑anthropologischer Ansatz
	2.1 Theoretische Grundlagen
	2.1.1 Nicht‑/Zugehörigkeiten
	2.1.2 Gefühl, Emotion und Affekt
	2.1.3 Schweigen und Erinnern

	2.2 Zerrissenheit im Spannungsfeld von Schweigen und Erinnern
	2.2.1 In Relationen
	2.2.2 Mit den Sinnen
	2.2.3 In Raum und Zeit


	3 Forschen in Bewegung/Bewegende Forschung
	3.1 Zugänge zum Phänomen des Fühlens
	3.1.1 Mitbewegen
	3.1.2 Mit(er)leben und Mitfühlen

	3.2 Die methodische Perspektivierung zerrissener Zugehörigkeiten
	3.2.1 Sample und Wahl der Forschungsteilnehmenden
	3.2.2 Phänomenologische Go‑Alongs und Schweigen
	3.2.3 Verortetes, verkörpertes Wissen
	3.2.4  Gespräche und Sprechen über das Schweigen

	3.3 Bewegende Forschung: Eine Selbstreflexion

	Zusammenfassung Teil I

	Teil II Der Blick zurück
	Einführung Teil II
	4 Unruhige Zeiten und (Nicht‑)Zugehörigkeiten
	4.1 Vietnam, der Duft der Heimat und Momente irritierter Zugehörigkeit
	4.1.1 Zugehörigkeiten und Entfremdungsmomente (1945‐1954)
	4.1.2 Innere und äußere Zerrissenheit (1954–1964)
	4.1.3 Irritierte Zugehörigkeiten zwischen Mangostanen und verbrannter Erde (1964–1975)

	4.2 Mất Nước – Brüchige Zugehörigkeiten und Schritte in das Schweigen (1975–1979)
	4.2.1 Stille, Stillstand und Schweigen
	4.2.2 Institutionalisierung von Nicht‐Zugehörigkeit

	4.3 Der Schnitt – zerreißende Zugehörigkeiten (1979–1985)
	4.3.1 »Einfach nur raus« – der gefühlte Druck vor der Flucht
	4.3.2 Körper, Schweigen und das Meer
	4.3.3 Die Rettung derer, die das Meer erreichten


	5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst – Ankommen als Prozess
	5.1 Die Komplexität des Ankommens
	5.1.1 Strukturelle Dimension der Ankunft
	5.1.2 Gefühlte Dimension der Ankunft
	5.1.3 Exkurs an die Küste: Ankommen in Norden‐Norddeich

	5.2 Die Aushandlung von Zugehörigkeiten
	5.2.1 Zerrissenheit als (verbindendes) Gefühl
	5.2.2 Gefühlte Zugehörigkeiten und der Umgang mit Zerrissenheit
	5.2.3 Umkämpfte Zugehörigkeiten nach der Wende


	Zusammenfassung Teil II

	Teil III Wenn die Vergangenheit nicht aufhört
	Einführung Teil III
	6 Zerrissene Zugehörigkeiten
	6.1 Affektiver Lebensverlauf 1: Der Blick nach vorn
	6.1.1 Leben und Schweigen in Krisen
	6.1.1.1 Kindheit und Krieg: Die Normalität des Schweigens
	6.1.1.2 Eine Frage des Überlebens: Schweigen als Notwendigkeit
	6.1.1.3 Immer weiter: Schweigen als verfestigter Habitus

	6.1.2 Phänomenologie des Schweigens
	6.1.2.1 Emische Perspektive auf ein zerreißendes Schweigen
	6.1.2.2 Sprechen über das Schweigen
	6.1.2.3 Schweigen als Scharnier


	6.2 Affektiver Lebensverlauf 2: Der stille Körper
	6.2.1 Leben und Schweigen in Krisen
	6.2.1.1 Die kindliche Wahrnehmung von Gefahr
	6.2.1.2 Die affektive Dimension der Angst
	6.2.1.3 Zwischen Mobilität und Schweigen

	6.2.2 Phänomenologie des Schweigens
	6.2.2.1 Das Leben als Chaos
	6.2.2.2 Reflexion des Schweigens im psychotherapeutischen Prozess
	6.2.2.3 Praktische Übertragung: Flexibles Schweigen


	6.3 Ambivalenzen des Schweigens und Ambivalenzen der Zugehörigkeit

	7 Schweigen, Erinnern und Affekte
	7.1 Das geteilte Emotionsrepertoire und die nicht erzählbaren Erinnerungen
	7.2 Dimensionen des Schweigens und Erinnerns
	7.3 Die Bürde der Frage und die Last der Erinnerung

	Zusammenfassung Teil III

	8 Fazit
	Verkörperte Vergangenheiten und das Gefühl des In‑der‐Welt‐Seins
	Schweigen als Emotionsrepertoire im Wandel
	Leben mit zerrissenen Zugehörigkeiten, Reden über zerrissene Zugehörigkeiten
	Zur Relevanz einer engagierten psychologischen Anthropologie in Mobilitätsstudien

	Abbildungsverzeichnis
	Literatur‑ und Quellenverzeichnis

