VOLKSRECHT BEI HEINRICH LANGE

Gleichheit [...] die Wertung getreten. Der einzelne erhilt den Platz in der
Volksgemeinschaft, den er ausfiillen kann und daher ausfiillen muss«.
Der Gleichheitssatz sei nur eine »sinnlose Fiktion«.34

Als Breslauer Dekan schuf Heinrich Lange die »StofStrupp-Fakultit«.
Hier — wie in Kiel und Konigsberg — sollte die neue Linie in aller Konse-
quenz durchgesetzt werden. Lange versuchte, ebenso analog zu Kiel, eine
»Breslauer Schule« zu griinden.’s Er gehorte mit seiner nationalsozialis-
tischen Uberzeugung zu den zielstrebigsten und riihrigsten Rechtspro-
fessoren seiner Zeit. Allerdings erschlaffte der Eifer bald. Nach bereits
zwei Jahren begann er, seinen Ton zu mifigen und sich der tradierten
Zivilrechtswissenschaft wieder anzunidhern. In einer spaten Abhandlung
(1943) resimierte Lange seine Bemiithungen, das BGB durch ein Volks-
gesetzbuch abzul6sen, das vor allem volkstiimlich sein, aber auch den
sozialen Verhiltnissen gerecht werden sollte. Der nationalsozialistische
Ton war hier nicht mehr so aufdringlich zu horen; aber die Ambitionen
des Autors waren eben auch bereits gescheitert.

In einer Schrift von 1941 zeigte Lange, wie der revolutionire Impetus
von 1933 sich im Alltag des Rechtsbetriebs nicht durchsetzen konnte:
»Rechtslehre und Schrifttum hielten gegeniiber diesen neuen Bestre-
bungen weitgehend an >bewihrter Lehre und Uberlieferung: fest, wenn
sie sich auch gern mit neugeprigten Wendungen schmiickten«, wo-
fiir er die Begriffe >Pflicht- und Gemeinschaftsgedanke, >nationalso-
zialistische Rechtsanschauungs, >gesundes Volksempfinden< anfiihrte.
Er distanzierte sich von seinen AufSerungen aus der ersten Jahren nach
1933, insbesondere auch von Carl Schmitt und der Kieler Schule.3
Gleichwohl seine fortdauernde Loyalitdt zu bekunden, wurde vermit-
tels hdufiger Selbstzitate und antisemitischer Aussagen bewerkstelligt.
Mehrfach hiefs es in Anmerkungen, dass ein Autor auf seinem Gebiet
»fithrend« sei, und hinter seinem Namen stand dann »(Jude)«. Carl
Schmitt hatte das auf der Tagung im Oktober 1936 so gefordert und
geschrieben: »Ein jiidischer Autor hat fir uns keine Autoritit, auch
keine >rein wissenschaftliche< Autoritit. [...] wenn er iiberhaupt zitiert
wird.«37 Die feine, aber eventuell folgenreiche Unterscheidung zwischen
»Jude< und »jiidischem Geist« war bei Lange bereits entfallen.

Hinzukamen personliche Animositdten unter den NS-Juristen, die in
wechselseitigen Distanzierungen endeten, ferner Konflikte mit und zwi-
schen den staatlichen Stellen sowie die Rivalitaten zwischen den beiden
»StofStrupp-Fakultaten< Breslau und Kiel. So beklagte sich der Rechts-
historiker Karl August Eckhardt 1936 bei dem Reichsrechtsfihrer Hans

34 Lange 1935: 935, 940.

35 Vgl. Ditt 2011: 220-228).

36 Vgl. Lange 1941: 10-16; H.-D. Heller 2015: 141, 300.
37 Schmitt 1936: 1195.

171

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. DAS NATIONALSOZIALISTISCHE RECHT

Frank tiber die »Breslauer Reaktiondre« mit ihrem » Angriff gegen das
nationalsozialistische Rechtsdenken «.3® Langes antisemitischer Furor in-
dessen war nie erlahmt.

Auf eine explizite Erorterung der juristischen Methodologie hat Lange
verzichtet, selbst das Wort wurde vermieden. Die Ursache dafiir kann im
Ubergewicht des Ideologischen gesehen werden.?* Dem Nationalsozialis-
mus kam es auf die Umgestaltung der Gesellschaft an, nicht auf die Wege
dorthin, zumal nicht auf die lastige Jurisprudenz. Freilich hitte auch un-
ter solcher Pointierung die Soziologie vorkommen kénnen — namlich als
Analyse der Struktur und Verianderung von >Gemeinschaft< —, wire sie
nicht durch Herkunft und Ausrichtung ihrer Protagonisten disqualifi-
ziert gewesen.

Antiindividualismus bei Reinhard Hohn

Der promovierte Jurist Reinhard Hohn (1904—2000) assistierte in Jena
dem Soziologie-Ordinarius Franz Wilhelm Jerusalem, der ebenfalls ur-
springlich juristisch ausgebildet war. Hohn dufSerte sich staatstheore-
tisch und griff von hier aus in die Fuhrungswirren der dezimierten und
verunsicherten DGS im Jahre 1933 ein. Spater bekleidete er ein hohes
Amt in der SS und war seit 1935 zugleich Professor fur Staatslehre,
Staats- und Verwaltungsrecht an der Berliner Universitit. In Wort und
Tat gab er sich besonders linientreu und schob Rivalen wie C. Schmitt
beiseite, bevor er selber im Gestriipp der Fithrungsstibe stolperte.+ Mit
Vortragen und Aufsdtzen machte er deutlich, dass jenseits der neuen
Leitlinie Volk-Rasse-Gemeinschaft keine gesellschaftstheoretischen Ana-
lysen mehr gefragt waren. Die meisten anderen Autoren kamen dem
nach, womit das Recht als makrosozialer Faktor aus dem Blick geriet.
Auch die Soziologie, in deren Geschick er sich wirksam eingemischt hat-
te, interessierte ihn nicht weiter. An Reinhard Hohn lisst sich eine inte-
ressante Variante der Interdisziplinaritit studieren.

Er verabschiedete die bislang entwickelten Vorstellungen zu Staat und
Rechtsgemeinschaft, um mit der Begrifflichkeit zu Volk und Volksge-
meinschaft eine andere, antiindividualistische Konzeption zu entwickeln.
Keinesfalls konne man »die bisherige Begriffswelt zur Erklarung des
Neuen verwenden«.# Thm gelang eine in der ideologischen Passung per-
fekt nationalsozialistische Staatsrechtslehre.

38 Ditt 2011: 260.

39 Vgl. Wolf 1998: 94-100.
40 Miiller 2019: 72—78.

41 Hohn 1935 a: 20.

172

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIINDIVIDUALISMUS BEI REINHARD HOHN

Hohn konzedierte, dass der Begriff einer »Volksgemeinschaft< bislang
ein soziologischer Begriff war und in das Staatsrecht neu eingefiigt
werde. »Mit dem Ausbruch der nationalen Revolution war das Prinzip
der Volksgemeinschaft zum Rechtsprinzip geworden.« Mit dieser Set-
zung rezensierte Hohn nun en détail die juristische Literatur und wies
ihre Mangelhaftigkeit auf. Gemessen wurde danach, ob die vorhande-
nen Rechtslehren die Bedeutung von Fiihrer und Rasse erfassen. Nur
diese, nicht aber Werte, Recht oder Kultur konstituieren die Volksge-
meinschaft. Den Gegensatz zwischen Individuum und Gemeinschaft,
ein Hauptthema der meisten soziologischen, jedenfalls damaligen An-
sdtze, erkliarte Hohn fir tberwunden. Denn solange man hieran noch
festhalte, »ist eine konkrete Volksgemeinschaft als eine dauernde Ge-
meinschaftsordnung noch nicht vorhanden«.+* Ausgangspunkt jeder
Staatsbetrachtung sei die »Erhaltung und Forderung dieser Gemein-
schaft von rassisch gleichgearteten Menschen«.+

Zur mafSgebenden Rechtsquelle avancierte also die »Volksgemeinschafte,
mit dem Fihrer an der Spitze. »Gleichzeitig wurde der vormals aufer-
juristische, rein soziologische Begriff der >Volksgemeinschaft« als »juris-
tisches Grundprinzip< zu einem staatsrechtlichen Terminus erhoben. «#
Die darin vermittelte Anmutung von sozialer Gleichheit, Solidaritdt und
Kollektivitdt erinnerte tatsdchlich an soziologische Grundthemen. Mit
dem Transport in die Staatsrechtsdogmatik liefS Hohn indessen die Re-
levanz der Soziologie hinter sich. Deren Begrifflichkeit wurde adaptiert,
um sie in juristische Denkbahnen umzugieflen. Mit dieser bis heute ge-
laufigen Argumentationsstrategie wurden aufSer- in innerjuristische Er-
kenntnisse verwandelt, wobei die aufSerjuristischen (hier: soziologischen)
Einsichten ausgehohlt wurden; nur Name sowie Nimbus blieben erhal-
ten. Der Vorgang stand wie immer unter der unsichtbaren Regie der je-
weils dominanten politischen Ideologie. So vermochte »Gemeinschaft<im
Rechtsdenken der Weimarer Republik, des Nationalsozialismus und der
Bundesrepublik, gehiillt in ein attraktives Gewand, mit jeweils verschie-
dener Konnotation zu reiissieren.

Das Gemeinschaftskonzept war bereits in den zwanziger Jahren intel-
lektuell diskutiert worden. Ferdinand Tonnies< Klassiker >Gemeinschaft
und Gesellschaft< gelangte jetzt zu spitem Ruhm; eine affektive Basis
dafur boten u.a. die Kollektiverlebnisse an der Front des Krieges und
aus der Jugendbewegung. In rechtskonservativen Kreisen traf >Gemein-
schaft« auf besondere Begeisterung; hier entwickelte sich dazu eine Li-
teratur, die sich von Tonnies absetzte und das Volkische einfugte. Zwar
gibt es rational haltbare, beispielsweise kommunitaristische Versionen

42 Hohn 1935 a: 45-72 (49, 47).
43 Hohn 1935 b: 475.
44 JenfS 2017: 211.

173

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. DAS NATIONALSOZIALISTISCHE RECHT

des Gemeinschaftsbegriffs, aber so etwas war damals nicht gefragt. Die
normative Botschaft des scheinsoziologischen Arguments lautete, dass
Volk, Reich, Partei und Fiihrer zu einer Einheit verschmolzen werden
— verschmolzen sein sollen, und zwar mit aufsteigend-hierarchischer
Struktur. Die neue >Soziologie« konnte damit einen diskursiven Beitrag
zur Legitimation des NS-Regimes liefern.

Blut und Boden bei Gunther Ipsen

Nicht nur Juristen, sondern auch Soziologen — wie sie damals verstan-
den wurden — gaben sich begeistert der neuen Linie des Rechtsdenkens
hin. Gunther Ipsen (1899—1984) war psychologisch-philosophisch aus-
gebildet, arbeitete in der soziologischen Feldforschung und hatte da-
fur eine Professur. Er machte »Volk« zu seiner Leitkategorie. In einem
auch gedruckt erschienenen Vortrag von 1933, betitelt »Blut und Bo-
den«, befasste er sich mit dem lindlichen Erbrecht — der seltene Fall,
dass von sozialwissenschaftlicher Seite iber das Recht gesprochen wur-
de. Den feurigen Vortrag hielt Ipsen im Juli 1933 vor der Kieler Stu-
dentenschaft. Hierin skizzierte er den Unterschied zwischen altem und
neuem juristischem Denkstil: bisher die »Linie des modernen, rationa-
len Rechts«, zukiinftig »die grofle, deutschrechtliche Uberlieferung« mit
einem Rechtsbegriff, »der sich wesentlich auf wirkliche, volkstumliche
Sittlichkeit bezieht«. Bekraftigend fuigte Ipsen hinzu, »rechtens sei, was
sittlich wirklich ist«. Das klang ethisch-essentialistisch; die Absage an die
Rationalitit lief§ eine empirische Uberpriifung als entbehrlich erscheinen.
So schaffte die Soziologie sich selbst ab, und die Rechtsphilosophie noch
dazu. Exemplifiziert wurde die neue Linie am aktuellen Reichserbhofge-
setz, dessen Verabschiedung gerade bevorstand.

Das Thema war der Widerspruch zwischen der landlichen Sitte, dass
in der Bauernfamilie ein Sohn den Hof mit allem Zubehér erben soll
(>Anerbensitte<) und dem geltenden Rechtsgesetz, also dem BGB, wo-
nach mehrere Abkémmlinge zu gleichen Teilen erben. Ipsen brachte
zugunsten der Sittenregel antikapitalistische, historische und rassisti-
sche Argumente ein, vor allem: >Blut und Bodens, die sich dazu ver-
einen. Die gesetzliche Regel hingegen sei eingedrungenes artfremdes
Recht. Das neue Erbhofgesetz beabsichtige, »als rechtens auszuspre-
chen, was wirklich ist«. Im Rahmen eines legislativen Akts wire das
Wirklichkeitsargument methodisch eigentlich kein Problem gewesen,
bot aber die Chance zur Kritik am Gesetzesdenken sowie zu populis-
tischen Attacken auf den iiberkommenen Rationalismus des Rechts.
Als entscheidende Bedeutung des Erbhofgesetzes bezeichnete Ipsen die
»Begegnung von Bauer und Staat in der deutschen Revolution« sowie

174

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BLUT UND BODEN BEI GUNTHER IPSEN

»die Vermihlung von Staat, Blut und Boden«.# Die ideologische De-
vise lief§ sich zu sentimental-wertschitzenden Ausfithrungen tiber die
landliche Existenzweise ausbauen; den Mitgliedern des >Nihrstandes«
diirfte das gefallen haben. Die Folgen des Ubergangs von biuerlicher
zu industrieller Agrarproduktion beschiftigen uns allerdings bis heute.

Verlauf und Ergebnis dieser Gesetzgebung konnten das Modell fiir
eine nationalsozialistische, am konkreten Ordnungsdenken orientierte
Rechtspolitik abgeben. Die hier benutzten Prinzipien erstreckten sich
gleichermaflen auf Setzung, Auslegung und Anwendung der Normen,
also auf das Handeln von Regierung, Rechtswissenschaft, Behorden und
Gerichten. Mit der Volksgemeinschaft als offiziell alleiniger Rechtsquelle
wurden alle Differenzierungen eingeebnet. Wer ideologisch auf der rich-
tigen Seite stand, konnte die normativen Vorgaben giiltig interpretie-
ren. Jeder Gedanke an eine drohende Willkiir wurde beiseitegeschoben.

Der schnelle Erlass des Erbhofgesetzes verdankte sich den Zielen und
der Ideologie des NS-Regimes. In zeitgenossischen Stichworten: >Wehr-
haftmachung des deutschen Volkes<, Autarkie der Ernihrungswirt-
schaft, Bindung an >Sippe< und >Scholle<, der Bauernstand als Hort der
>nordischen Rasse« (und nicht Nomaden als Ursprung), Gewinnung der
landlichen Klientel, Vorbereitung einer >Ostkolonisation«.+ Noch 1940
sprach Ipsen von »nationalsozialistischer Hoheit gegentiber allen abge-
leiteten Rechtsordnungswerten«.+7 Damit wiederholte er den Verzicht
auf eine soziologisch-empirische Analyse zugunsten ideologischer Be-
griindung von Rechtsakten.

Neben den (wenigen) linientreuen, meist jungen Wortfiithrern arbeite-
ten die (vielen) Sozial- und Rechtswissenschaftler, die schon zu Weima-
rer Zeiten aktiv gewesen waren und sich nun vor eine existenzielle Ent-
scheidung gestellt sahen. Innerhalb des Deutschen Reichs setzte sich die
neue Linie schnell durch, trotz der Uberzahl derer, die nicht vollstin-
dig vom Nationalsozialismus uberzeugt worden waren. Auch die vielen
Stimmen, die zu Weimarer Zeiten fiir die Idee des Sozialen im Rechts-
denken eingetreten waren, verstummten hierzulande alsbald. Wie es so
Wenigen gelingen konnte, eine Majoritit fur sich einzunehmen, bleibt
ein Problem historischer Erklarung.

45 Zitate bei Ipsen 1933: 6 ., 11.
46 Vgl. Sigmundt 2005: T19-122.
47 Gyldenfeldt 2008: 207.

175

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kap. 8

Vertreibung, Anpassung und Widerstand
im Nationalsozialismus

Die meisten Protagonisten der Idee vom Sozialen emigrierten, gezwun-
gen aus rassi(sti)schen oder politischen Griinden. Im Lande entwickel-
te sich ein neues, nationalsozialistisch gefiarbtes Rechtsdenken; gemischt
war die Haltung zur Soziologie. Das vieldeutige Wortchen >sozial« wur-
de ja bis in den Namen der Partei bemiiht, nur mit dem Akzent auf Ni-
vellierung und Volk statt auf Gesellschaft. Wie verschieden die Idee des
Sozialen auf den Umbruch reagierte, das ldsst sich nach dem bekannten
Dreierschema exit — voice — loyalty von Albert O. Hirschman darstellen.
Aus dem Diskurs trat aus, wer verstummte oder aus dem Land vertrie-
ben wurde (hier gezeigt an Gustav Radbruch und den Emigranten). Ver-
nehmbare Stimmen erhoben sich vonseiten der Emigranten, nicht aber
im Innern; denn jeder Widerstand wurde gewaltsam unterdriickt. Loyal
verhielt sich, wer aktiv zum neuen Regime stand (im vorigen Kapitel an
Heinrich Lange und Carl Schmitt gezeigt, die damals wie spater als >bril-
lante Juristen< angesehen wurden). Und ebenfalls >loyal< passten sich die
meisten der im Land verbliebenen Intellektuellen an (exemplarisch: der
noch zu schildernde Professor Max Rumpf).

Man muss sich die Meinungsszene in der ersten Phase des NS-Staats
als reguliert-gegliedert vorstellen: Nur Regimeloyale konnten teilneh-
men, und in diesem eng begrenzten Rahmen bestand eine gewisse Mei-
nungsvielfalt. (Man wird dieser Situation, wie abscheulich auch die
Ausschlussmechanismen gehandhabt wurden, nicht die Bezeichnung als
»Diskurs« vorenthalten diirfen.) Dabei wurde mit Argumenten iiber die
Bedeutung von >Gemeinschaft« gestritten, nach einer Neubestimmung
der Soziologie gesucht, iber den Charakter des Rechts gesprochen —und
zwar auch von einigen Wissenschaftlern, die auf Soziologie denominierte
Stellen einnahmen und oft von der Jurisprudenz hergekommen waren.
Wenn man so will, wurde hier in einem nach politischen Vorgaben re-
glementierten und verzerrten Diskurs die Integration von Jurisprudenz
und Sozialwissenschaft verhandelt. Freilich fiihrte dieser Diskurs zu so
gut wie nichts, weil er nicht andauerte und weil das Regime an seinen
Ergebnissen gar nicht interessiert war. Stellungnahmen von Seiten der
amtierenden Rechtsdogmatik wurden nicht bekannt; der Diskurs wur-
de ja nicht in ihren Reihen gefiihrt. Und vielleicht war es so, dass die de-
zimierte, aus Rand- und Nachwuchskriften bestehende Soziologie von
der weitgehend unverandert intakten Jurisprudenz gar nicht ernst ge-
nommen wurde.

176

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kollaborationen:
die Jurisprudenz und die >Reichssoziologie«

So lautstark, einfallsreich und systemkonform wie Heinrich Lange und
Carl Schmitt tonte nur eine quantitativ kleine Fraktion unter den Rechts-
gelehrten. In ihrer Mehrzahl blieben sie immerhin im Lande und passten
sich auf die eine oder andere Weise an. Wie war das reibungslose Einlen-
ken der deutschen Jurisprudenz in die vom Regime geforderte Bahn zu
erkliaren? Da mochte wohl die mittlere und dltere Generation der Rechts-
theorie sich abwartend verhalten, zumal ihre Sympathien mit der Wei-
marer Republik wenig ausgeprigt bis ablehnend gewesen waren und ihre
Standpunkte formuliert vorlagen. Ein lautstarker Teil der jiingeren Ge-
neration, soweit nicht emigriert, liefS sich begeistert auf die neuen Vor-
gaben ein; sie gelangte auf die freigewordenen Lehrstithle und sang dort
das Lied, dess< Brot sie afs. Dies bildete aber nicht die einzige Ursache.
Es vollzog sich eine Anpassung, weil die Stimmen der Jungen so hervor-
stachen und mit dem 6ffentlichen Jubel fiir den Aufbruch harmonierten.
Da war anderes im Spiel als nur der so oft genannte und vielleicht ver-
zeihliche >Opportunismus«.

Die Distanz zwischen der ungeliebten Republik und dem neuen Fiih-
rerstaat war offenbar leicht zu iberwinden, wurden doch im Inland kei-
ne Zweifel an dieser Wende laut. Sie fiel umso leichter, als keine ausgear-
beitete Ideologie des Nationalsozialismus vorlag. Stattdessen begegnete
man einem mit groben Strichen gezeichneten Gedankengeriist von we-
nigen Grunduberzeugungen, das nie zu einer vollstindigen Auspragung
gelangt ist. Diese Weltanschauung prisentierte sich nicht als logisch oder
intellektuell stimmig ausgearbeitetes System, sondern begntigte sich mit
einem Glauben an das Recht des Stirkeren sowie mit gewissen Rassis-
men.' Daher konnten Textwissenschaftler ihre Anpassung mit wenigen
Versatzstiicken signalisieren — etwa durch (Lippen-?) Bekenntnisse zum
Fiihrer(staat), zum Deutschtum oder als Aufbruch zum >Neuen«.

Die juristische Argumentation wurde auf die NS-Ideologie und den
Fiihrerwillen ausgerichtet, und zwar kompromisslos nach dem Freund-
Feind-Schema. Die Totalitit des Regimeanspruchs ordnete alles dem
Staatsziel unter; juristisch formuliert wurde das von einer Garde junger
Rechtswissenschaftler, die um 1900 geboren waren und nun eine steile
Karriere machten. Da sie durchaus iiber intellektuelle und rhetorische
Brillanz verfiigten, avancierten ihre Schriften alsbald zur h.M. Sie produ-
zierten eine schnell veroffentlichte Literatur, bestehend aus einer Vielzahl
meist kiirzerer Abhandlungen; darin unternahmen sie es, »das Partei-
programm und die ergdnzenden WillensaufSerungen der NS-Fiihrung in
ein normatives, widerspruchsfreies und anwendbares System juristischer

1 Laak 2002: 432.

177

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

Verhaltensregeln umzudenken«.> In der Aufbruchstimmung bildeten sich
fiir jedes Rechtsgebiet kleine Gruppierungen mit Meinungsfiihrern, de-
nen sich die Menge der Mitlaufer mehr oder weniger willig fiigte. Bezug-
nahmen auf sozialwissenschaftliche Erkenntnisse wurden nicht mehr be-
notigt und kamen auch nicht vor.

Obwohl die meisten Staatsrechtler vor 1933 eine bewusste Distanz zur
NSDAP gewahrt hatten, wechselten viele von ihnen danach alsbald die
Seite. Sie hofften auf einen >nationalen Rechtsstaat« und auf eine im Ge-
gensatz zum Parteienzwist stehende grofSe Volksgemeinschaft. Auch als
die Euphorie verflogen war, setzten sie ihre Arbeit in Forschung und
Lehre fort, nun mit neuer Terminologie.> — Von den wenigen in Deutsch-
land verbliebenen Fiirsprechern einer die Soziologie beriicksichtigenden
Jurisprudenz hielt Hans Wiistendorfer eines der Referate auf der ers-
ten Versammlung der Akademie fiir Deutsches Recht am 5. November
1933. Er sprach zwar gegenstandsbezogen zum Seerecht, liefs aber auch
hierbei Sympathie fiir den Nationalsozialismus durchblicken.+

Selbst Philipp Heck (Kap. 3) duflerte sich in der jetzt angesagten Stimm-
lage. Er bezeichnete seine literarischen Gegner von Kantorowicz bis
Kelsen der Reihe nach als »Nichtarier«, darunter eben auch die Vertre-
ter der »soziologischen Schule«. Hingegen seien »alle ausgesprochenen
Vertreter unserer Richtung Arier. [...] Auch ich selbst kann den Arier-
nachweis erbringen. «5 Diese Anpassung erstaunte bei dem Hauptautor
der >Interessenjurisprudenz, der Erbin von Jherings »Zweck im Rechts,
und einem bekennenden NutzniefSer des durch die Freirechtsschule ge-
offneten Denkraums.

Seitens der Soziologie blieben einige Fachvertreter nach 1933 wohlge-
litten oder kamen jetzt zum Erfolg. Wieviel Soziologie gab es iiberhaupt
unter dem Nationalsozialismus? Und ging von ihr ein Widerstand aus?

Es ist errechnet worden, dass von den 55 haupt- und nebenamtlichen
Vertretern der Soziologie an deutschen Hochschulen im Jahre 1932/1933
nach Abschluss des >Sduberungsprozesses«< bis zum Jahre 1938 nur noch
16 an Hochschulen titig waren. Nachwuchs wurde kaum herangebil-
det. Institute wurden geschlossen, Fachzeitschriften eingestellt. Wer ak-
tiv blieb, bemiihte sich um eine >deutsche« und >vélkische« Soziologie.®

Wie in allen autoritiren Regimen wurde die Soziologie nur noch fiir ih-
ren Anwendungsnutzen gefordert — etwa fiir Berichte zur Stimmung in der

NV R NS

Riithers 1968/2022: 116.
Vgl. Gunther 2022: 874 f.
Vgl. Kubo 1995: 188.

Heck 1936: 151.

Alles nach Lepsius 2017: 86 f.

178

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOLLABORATIONEN: DIE JURISPRUDENZ UND DIE >REICHSSOZIOLOGIE«

Bevolkerung —, wihrend in der freien Grundlagenforschung eine Gefahr-
dung der cliquenformig organisierten Herrschaft gesehen wurde. So ver-
schwand sogar der Name Soziologie nach und nach aus Buch- und Zeit-
schriftentiteln, wenngleich niemals vollig; nunmehr ein kleines, fligsam
flackerndes Licht erhitzte sich kein Gemtit an ihr. Willig getragen bzw. ge-
fordert wurde die intellektuelle Abriistung durch einige Wissenschaftler,
die vor 1933 Soziologen gewesen waren und es nach 1945 gern wieder
sein wollten. Es darf allerdings gesagt werden, dass ihre oft vom Oppor-
tunismus getragene Kollaboration dem Regime nicht gentigte und irgend-
wann durch die Ideologiezensur abserviert wurde. Auch die juristische
Fachliteratur wurde von dieser Minimalsoziologie nicht mehr erreicht.

In der Frithzeit des NS-Regimes, als viele noch an etwas Konstruk-
tiv-Neues darin glaubten, weckte der verkiindete Bezug auf Wirklich-
keit, Leben und Konkretes auch unter Soziologen einige Illusionen. Das
Nachlassen anfinglicher Begeisterung und die bald bei vielen eintretende
Ernuchterung hatte oft mit der enttduschenden Erfahrung zu tun, dass
man die eigenen, hochfliegenden Ideen gegen die (ihrerseits vielstimmi-
gen) Instanzen der NSDAP, zumal den >Fithrer« selbst, nicht hatte durch-
setzen konnen. So besann man sich auf die eigene Wissenschaftstraditi-
on, ohne aber die Sympathie fiir den NS-Staat aufzugeben.” Die durch
forcierte Gesinnungsanpassung und Personalselektion geprigte Eigenart
dieser Richtung ldsst sich mit dem Begriff einer >Reichssoziologie« cha-
rakterisieren; sie war nicht >nationalsozialistisch« i.e.S., wohl aber niitz-
lich fiir die politischen Ziele des NS-Regimes.® Thr verblieb nur ein Rest-
bestand an Ideen und Forschungsthemen, wozu eine Beschaftigung mit
den Bereichen Staat und Recht nicht zihlte. Allerdings gab es einige per-
sonelle und programmatische Verbindungen zur >Akademie fiir Deut-
sches Rechts, etwa durch den auch soziologisch titigen Rechtsphiloso-
phen Emge, aber ohne dass sich dies vertiefte.

Carl August Emge (1886-1970) hielt sogar explizit die soziologische
Fahne aufrecht, als er an die Mitglieder des richtungsweisenden >Aus-
schusses fiir Rechtsphilosophie< in der Akademie schrieb, »die Diskre-
panz von soziologischer Wesenhaftigkeit und juristischer Sphire« sei
tragisch und unauflosbar, man musse aber mit ihr fertig werden, wobei
das Wesenhafte nicht zugunsten des Juristischen verschwinden diirfe.?

Die prominentesten unter den NS-Sympathisanten waren Werner Sombart
und Hans Freyer. Beide hatten bereits bemerkenswerte Biicher vorgelegt;
sie amtierten nach 1933 als Prisidenten der Deutschen Gesellschaft fiir So-
ziologie, fiir die allerdings keine Aktivitat mehr entfaltet wurde.

7  Vgl. Moebius 2020: 140.
8 Klingemann 2020: 225.

9 Emge 1934: 211.

179

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

Werner Sombart (1863-1941) war urspringlich als Jurist ausgebildet
und hatte als Syndikus gearbeitet. 1890 wurde er Professor fiir Staats-
wissenschaft in Berlin und veroffentlichte zahlreiche Biicher zur Sozial-
wissenschaft. In seinen Erkldrungen zur Wirtschaftsdynamik raumte er
dem Recht einen Platz ein. Die kulturalistischen Kapitalismus-Analysen
des Max-Weber-Theoriekonkurrenten wurden weltweit gelesen, stehen
aber heute im Schatten seines Schwenks zur konservativen Revolution.
Antisemitische Schriften aus spater Zeit verdunkeln seine Leistungen
und sein Gewicht in den damaligen Diskursen. Vom Nationalsozialismus
wurde er zuriickgewiesen, denn linientreu war er nicht (u.a. mit einem
kulturellen statt biologischen Rassismus). Gleichwohl gehorte er zu den
Griindungsmitgliedern der Akademie fur Deutsches Recht.

Einige erhaltene Briefe an Carl Schmitt lassen Sombarts Haltung, Irr-
timer und Wandlung erahnen. 1932 hatte er auf den Reichskanzler v.
Schleicher vertraut, tiber den er illusionidr behauptete: »Er hat den treu-
herzigen, dummen Hitler gefangen wie die Maus in der Falle«. 1939
stimmte er Schmitt in der Verteidigung des Staatsbegriffs zu und riet:
»Sie sollten aber selbst den unklar-verschwommen-romantischen Be-
griff >Volk« fallen lassen«.™ Spitestens 1938 war er mit seinem Buch
»>Vom Menschen« auf Distanz zum Nationalsozialismus gegangen.

Hans Freyer (1887-1969) wurde zur Leitfigur einer jiingeren Generation
von Sozialwissenschaftlern, die sich fiir den neuen Staat begeisterten. In
seinem Buch Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft (1930) hatte Freyer
die Frage des Volkes als das elementare Problem der Soziologie bezeich-
net. Konkret wurde der Ansatz in der Figur eines Arbeitsdienstes, in dem
junge Arbeiter, Bauern sowie Studenten zusammenfinden und das Ziel ei-
nes >nationalen Sozialismus« férdern sollten.

1935, er war jetzt Repridsentant einer >Deutschen Soziologies, unter-
nahm es Freyer, seine Disziplin an die »Tradition anzukniipfen und
sie zugleich an die Normen zu erinnern, unter denen ihre Arbeit im
gegenwirtigen Deutschland steht«. Dafiir durchmusterte er die Klas-
siker von Herder und Kant tiber Fichte und Hegel bis zu v. Stein und
Treitschke (!) auf ihre »Deutschheit«. Aus der Ideenfolge begriindete
er die Geschichts- und Nationengebundenheit der Soziologie, die ihrem
Zeitalter stets »Normen und Ziele« entgegengehalten habe, entnom-
men aus dem »Sinn des Volkslebens«. Von einem zeitlosen Begriff der
Gesellschaft hielt er nichts. »Es gibt keine ewige Struktur des mensch-
lichen Zusammenlebens.« Anwenden wollte er die Soziologie bei der
Uberwindung der biirgerlichen, industriellen Gesellschaft, wobei »die
Tatsache der Gemeinschaft den primiaren Gegenstand soziologischer

10 Briefe von Sombart an Schmitt v. 27.8.1932, 9.10.1939; in: Sombart 2019:
180, 186; vgl. a. Sombart 1938: 155 f.

180

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://de.wikipedia.org/wiki/Akademie_f%C3%BCr_Deutsches_Recht
https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Akademie_f%C3%BCr_Deutsches_Recht

KOLLABORATIONEN: DIE JURISPRUDENZ UND DIE >REICHSSOZIOLOGIE«

Betrachtung zu bilden habe«. Die normativen Weisungen blieb Freyer
allerdings schuldig; er gab nur rudimentire Hinweise, darunter auf das
Fuhrertum, die Gemeinschafts- und Kameradschaftsverbinde sowie die
»volkhaften Ordnungen«.™

Formulierung, Verkiindung und Uberwachung der nationalsozialis-
tischen Linie des Rechtsdenkens waren der >Akademie fir Deutsches
Recht« anvertraut. Hier bestand ein >Ausschuss fiir Rechtsphilosophies,
bei dessen prominent beschickter Griindungssitzung am 3. Mai 1934 der
>Reichsrechtsfiithrer« Hans Frank ausfiihrte: » Die Seele unseres Rechtsle-
bens soll wieder zuriickgefithrt werden auf die Gemiits- und Geistesbasis
der allgemeinen deutschen Volksiiberzeugung und soll sich freimachen
von all den Einsplitterungen und Anhingseln fremder Rechtsordnungen.
[...] Lebensrecht und nicht Formalrecht soll das Ziel sein«.™ Im Auge
hatte Frank vor allem die Rechtspolitik, deren Bindung an die Gesetzes-
form den revolutiondren Impetus hemmte; auch die normativistische
Rechtsdogmatik fiel unter sein Verdikt gegen das Formale. Jetzt hatte die
Stunde der Soziologie schlagen konnen. Was mochte Hans Freyer, dem
frisch gekurten Prasidenten der Deutschen Gesellschaft fur Soziologie,
hier durch den Kopf gegangen sein? Im Protokoll war kein Diskussions-
beitrag von ihm vermerkt. Immerhin beruhte sein Konzept von Soziolo-
gie u.a. auf der Lebensphilosophie.

Uber die Griindung des Ausschusses fiir Rechtsphilosophie wurde in
der Parteizeitung >Volkischer Beobachter« auf der ersten Seite mit Aus-
ziigen aus den Reden von Frank und Rosenberg berichtet. In Briefen v.
8. Mai befragte der Rechtsphilosoph Emge die Teilnehmer, wie der Be-
griff des Deutschen mit dem Recht in Verbindung zu setzen sei; es ging
also weniger um die Methodik juristischer Arbeit als um den volkischen
Inhalt. Auch hierzu blieb Freyer stumm.

Beschrieben wird die bereits Mitte 1934 einsetzende Abwendung Frey-
ers, nachdem er vom DGS-Gegner Hohn und von NS-Kontrollstellen als
unzuverldssig markiert und sanktioniert worden war. Freyer schrieb nun
nicht mehr zur Soziologie; er lief§ sich nach Ungarn versetzen und gab
sich zweideutig in der Bejahung des Nationalsozialismus, dessen Staat er
indessen weiterhin diente.'s Dieser Riickzug, ohne in den Widerstand zu
wechseln, wurde auch bei anderen Reichssoziologen beobachtet.
Tatsachlich hat die kollaborierende >Deutsche Soziologie« sich da-
rum bemiiht, das Konzept der »Gemeinschaft< theoretisch zu vertie-
fen. Nicht weniger als drei Denkschulen etablierten sich dazu; zwei da-
von wurden von Soziologen dominiert, die auch das >Deutsche Recht«

11 Zitate aus Freyer 1935: 117-120, 133, 143, H.1.O.
12 Abgedruckt in Schubert 2019: 47.
13 Vgl. Muller 1986: 301-316.

181

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

mitmodellierten: H. Freyer und G. Ipsen in Leipzig, EW. Jerusalem und
R. Hohn in Jena.™ War das etwa endlich die seit Jahrzehnten ersehnte
ssoziologische Jurisprudenz<«? Sowohl personell als konzeptionell mochte
das so scheinen (wenngleich niemand es so nannte). Eigentlich aber er-
scholl hier ein ideologischer Lockruf, der die (verstindliche) Sehnsucht
nach Ruhe und Geordnetheit zu erfillen versprach, wihrend ein An-
schluss an das damals immer noch prominente Konzept von Tonnies«
>Gemeinschaft< vermieden wurde. Der Begriff »Gemeinschaft< stand ge-
gen den demokratischen Pluralismus, gegen die parlamentarische Wil-
lensbildung, gegen die subjektiven Rechte, auch gegen die rechtlich kon-
trollierten Einrichtungen des Staates und eine sHerrschaft des Rechts-.

Theodor Geiger hatte bereits 1931 empfohlen, die Soziologie solle
einstweilen auf den Gemeinschaftsbegriff verzichten, der von neoro-
mantischem Zivilisationspessimismus zeuge; er werde von der volki-
schen Bewegung antizivilisatorisch benutzt und sei mit dem Gedanken
der >Bluthaftigkeit< aufgeladen worden.s

Im Rickblick von heute verfallen die Handlungen derer, die 1933 in
Deutschland geblieben sind und ihre akademische Arbeit fortsetzten,
dem fatalen Generalverdacht des Opportunismus, der latenten Unter-
stiitzung und der Konzessionen an den Nationalsozialismus. Als Wer-
tungs- und Meinungssache mag das auf sich beruhen, nicht aber als
historisch-empirische These. Wer im nationalsozialistisch gewordenen
Deutschland ungeschmilert weiterarbeitete, stand offensichtlich auf kei-
ner der zahlreichen Exklusionslisten (rassistisch, politisch, ideologisch).
Welche Zugestindnisse dafir zu machen waren, das stellt sich je nach
Forschungsfeld unterschiedlich dar. Da die Anwendung des positiven
Rechts sich auf das Gebiet eines bestimmten Staates bezieht, waren Juris-
ten den Vorgaben des NS-Staats geradezu ausgeliefert. Gewisse Moglich-
keiten, diese zu unterlaufen, ergaben sich aus der formellen Fortgeltung
der allermeisten Gesetze, hochstrichterlichen Urteile und Lehrbuicher.

Der >Machtergreifung« hatten Rechtswissenschaft und -praxis fast
nichts entgegengesetzt, der Vertreibung der demokratischen Opposi-
tion auch nicht. Gelegenheiten dazu hatte es gegeben; man denke nur
an das Patt im Reichsgerichtsprozess zum >PreufSenschlag:. Die deut-
schen Juristen — auf den Lehrstiihlen, in den Behorden und Gerichten
— amtierten 1933 einfach weiter. In der Optik des Doppelstaats (Ernst
Fraenkel) gesehen, standen sie vermeintlich auf der legal-legitimen Seite

14 Zu den drei Schulen vgl. Breuer 2002.
15 Vgl Geiger 1931: 175 f.

182

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BRUCHLOSE DENKBAHN DES MAX RUMPF DURCH VIER REGIMES

geltender >Normen< und ignorierten die morderische Seite der >Mafs-
nahmenc. So gerieten sie kollektiv in die Kollaboration mit einem ver-
brecherischen System.

Soziologische Autoren mussten auf andere Weise Farbe bekennen, als es
Juristen in ihren Konfliktentscheidungen tun. Einige Fachspringer, die ur-
springlich rechtswissenschaftlich ausgebildet waren und nun soziologi-
sche Themen bearbeiteten, identifizierten sich stark mit dem National-
sozialismus, so etwa Franz Wilhelm Jerusalem und Reinhard Hohn. Zu
den Vertretern einer >deutschen« Soziologie, dazugehorig Max Rumpf,
bemerkte ihr Zeitgenosse Alfred von Martin: »Bei ihnen allen hat man
das Gefiihl, dass sie nur mit halbem Herzen, wenn auch schliefSlich mit
verdrehtem Kopfe bei den Nationalsozialisten landeten«.® Wer als So-
ziologe in NS-Deutschland verblieb, musste sich arrangieren und zahl-
te einen Preis. Selbst Theodor Geiger, noch 1932 aktiv NSDAP-kritisch
und von dieser bekampft, hatte sich im Frihjahr 1933 als der »deut-
schen Volkssoziologie« von Freyer, Rumpf u.a. zugehorig erklirt, emig-
rierte aber wenige Monate spater.'”

Die aus den vorhergehenden Jahrzehnten heriibergekommenen Kon-
zepte >Soziographie<« und >Volkskunde« waren zunachst noch etwas an-
deres als die neue >volkische Soziologies, die sich vom Bild einer indi-
vidualistischen, burgerlichen und jiidischen Soziologie absetzen wollte.
Volkisch zu denken bedeutete den Abschied an universalistische Aus-
sagen. Damit wurde die Soziologie in eine Richtung gelenkt, in der sie
dem neuen Staat diente, ohne ihn zum Forschungsgegenstand zu ma-
chen. Sie konnte das politische Leben dann mitgestalten, wenn sie die
kulturellen Seiten der Gesellschaft untersuchte, also das Werden von Ge-
meinschaft und Volk. Auch dies war geeignet, juristisches Entscheiden
zu instruieren.

Die bruchlose Denkbahn des Max Rumpf
durch vier Regimes

Wie die Weimarer Rechtskultur durch den Nationalsozialismus so
schnell zerstort werden konnte, das illustriert vielleicht eine einzelne
Denkbiographie, die in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts spielt
und sowohl Jurisprudenz als auch Soziologie umfasst. Wir sehen eine
intellektuelle und berufliche Karriere, die vom Kaiserreich bis in die
Bundesrepublik reichte und dabei jeden Verfassungswechsel unbescha-
det iiberstand. Dieses Gleiten von einem zum nichsten, zudem hochst

16 Zitiert bei Lepsius 2017: 535.
17 Meyer 2001: 124.

183

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

verschiedenen Politiksystem imponiert und bietet sich zur Interpretati-
on an: Die deutsche Gesellschaft und der GrofSteil ihres leitenden Perso-
nals blieben gleich, wiewohl sich die jeweiligen Verfassungen grundle-
gend wandelten und epochale Katastrophen eintraten. Die Kontinuitit
griindete in kollektiven Mentalititen, 6konomischen Verhiltnissen und
sozialen Milieus.

Als Exempel dafiir steht hier Max Rumpf (1878-1953), heute fast
vergessen, aber damals sehr umtriebig und durchaus beachtet. Als an-
fangs Oldenburger Landgerichtsrat verfiigte Rumpf tiber Prozesserfah-
rung und damit tiber geniigend Anregung, eine juristische Habilitation
zum Thema >Gesetz und Richter< (1906) zu schreiben, worin er sich an
die Seite der Freirechtsschule stellte. Er hob die Spielrdume beim Ent-
scheiden hervor sowie den Einfluss personlicher Werturteile.® Hinfort
wurde er dieser Richtung zugeschlagen, wogegen er sich nicht verwahrte.
Spater behauptete er zum Freirecht: » Diese Bewegung hat sich heute be-
reits durchgesetzt«, bezogen auf die » Vermittlung zwischen abstraktem
Gesetz und lebendigem, sich wandelndem Leben«. Er akzeptierte und in-
tegrierte Eugen Ehrlichs Konzept vom >lebenden Recht«.™

Rumpf kontrastierte immer wieder hier die >herkommliche Jurispru-
denz¢, welche die abstrakten Rechtsnormen erforscht, dort die >Voll-
rechtswissenschaft« zu den » Tatsachen des gegenwirtigen (oder vergan-
genen) deutschen (oder ausldndischen) Soziallebens, so wie dies unter
der Herrschaft jener abstrakten Rechtsnormen steht«. Auf diese Wei-
se vermengte er das dogmatische mit einem sozialbezogenen Denken.
» Vollrechtlich nennen wir [...] diejenige Betrachtungs- und Arbeitswei-
se in der Jurisprudenz, die das gegenwartige deutsche Sozialleben als
ein Stiick lebendes Recht, als einen groflen ineinander verflochtenen
individuellen Zusammenhang auffasst. [...] Und wie hinsichtlich der
Realien, der Tatsachen, so auch beziiglich der Normen«. Rumpf de-
klinierte diesen Methodenansatz fiir eine lange Reihe von Rechtsfi-
guren aus den Bereichen Wirtschaft und Privathaushalt einzeln und
ausfiihrlich durch. »Die Gesellschaft ist auch zur Fundierung des Wirt-
schaftsrechts unentbehrlich.« Die Rechtswissenschaft habe als Sozial-
wissenschaft »zugleich das Recht und die Pflicht mitzubauen an der So-
ziologie«. Wie unklar die Methodik auch sein mochte, so interessant
war sein Postulat der wechselseitigen Verflechtung der beiden inzwi-
schen getrennten Facher.>®

Als Hochschulprofessor in Mannheim lehrte Max Rumpf Zivilrecht,
ab 1927 zusitzlich Soziologie — eine kuriose Koppelung innerhalb der
Lehrstuhlbezeichnung, die wohl auf seine Beschiftigung mit Hermann

18 Rumpf 1906: 18-28, 32, 97, 110.

19 Rumpf 1922: 153, T59; 1924: 40.
20 Zitate bei Rumpf 1922: 163, 160, 162, 190.

184

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BRUCHLOSE DENKBAHN DES MAX RUMPF DURCH VIER REGIMES

Kantorowicz zuriickging. Um von dem »systematisch wenig befriedi-
genden Positivismus« wegzukommen, suchte Rumpf »nach neuen sach-
lichen Zusammenhingen und nach einer neuen, fruchtbaren, sachlichen,
snatiirlichens, Systematik in Recht und Rechtswissenschaft«. Zur »Voll-
rechtswissenschaft«, tiber die dogmatische, formale Dimension hinaus,
werde die Jurisprudenz mit der Soziologie; erst jetzt werde sie zur Wis-
senschaft, zur strengen Theorie.** In seiner programmatischen Antrittsre-
de als »Professor fiir Biirgerliches Recht und Privates Wirtschaftsrecht«
in Nirnberg sagte er: »Die Rechtswissenschalft ist teils eine Sozialwissen-
schaft, teils eine Kulturwissenschaft«, blieb aber methodologisch vage
und beschwor Lebensnihe, Wirklichkeitsgehalt und Tatsachenrespekt,
um die Isoliertheit der Jurisprudenz zu tiberwinden.>*

Spater wandte sich Rumpf mehr und mehr der Soziographie zu, ei-
ner damals nicht ungewohnlichen Version der ihre Fachidentitit noch
suchenden Soziologie. Die Soziographie war eine seit 1913 bestehende
Richtung, mit der vor allem empirisch-statistische Analysen betrieben
wurden, in Deutschland auch von Ferdinand Tonnies und Theodor Gei-
ger vertreten. Die Soziographie stand unter einem gewissen Verdacht des
Undeutschen, weil statistische Exaktheit als ein Ideal der anglo-amerika-
nischen Sozialwissenschaft galt.*> Auf dem Soziologentag 1930 skizzier-
te Rumpf das Verhiltnis zwischen Soziographie, Volkskunde und Sozio-
logie, alle drei vereint als »gemeine Volkssoziologie«.>* Sein Paradigma
war das bauerliche und gemeindliche Leben; daneben widmete er sich
auch den Verhiltnissen in der Grofstadt. Mit dieser Positionierung ge-
langte er weitgehend problemlos in das Dritte Reich, das der akademi-
schen Soziologie nun einmal skeptisch bis ablehnend gegentiberstand.
1933/1934 stiefs seine »Volkssoziologie« noch auf Bedenken von Ideolo-
giewichtern im Amt Rosenberg — als zu empirisch-soziologisch und zu
wenig rassebewusst. Rumpf nahm sich aus der Schusslinie und konnte
ungestort weiterarbeiten.>s

Im Sommer 1933 erschien sein Buch uiber >Politische und soziologische
Staatslehre hier propagierte er »eine grundsitzliche konkrete und da-
mit nationale, auf das Hier und Jetzt unseres Deutschland der Gegen-
wart gerichtete Staatslehre«.*¢ Im November 1933 unterzeichnete er
mit einigen anderen Soziologen das »Bekenntnis deutscher Professo-
ren zu Adolf Hitler und dem nationalsozialistischen Staat«. 1934 initi-
ierte er »in Verbindung mit der Deutschen Gesellschaft fir Soziologie«

21 Rumpf 1924: 41 f.

22 Vgl. Rumpf 1929: 7, 27-3 1.
23 Vgl. Meyer 2001: 124.

24 Rumpf 1930: 222.

25 Vgl. Klingemann 1993: 122 f.
26 Rumpf 1933: 7.

185

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

ein Periodikum »Volksspiegel. Zeitschrift fiir deutsche Soziologie und
Volkswissenschaft«, das aber beim Sicherheitsdienst (SD) als gefihrlich
galt und sich nicht etablieren konnte.>”

Uber >Soziologie« dufSerte sich Rumpf nun kaum noch, obwohl er als »So-
ziologe und Volkskundler« firmierte.*®* Mit einer Gruppe von Gleichge-
sinnten, man konnte sagen: Freyer-Anhinger, >versohnte« er die Soziologie
mit dem Nationalsozialismus, indem er sie um die individualisierende Di-
mension beschnitt und auf Beschreibungen zum Volkskollektiv verkiirzte;
von Handlungs- und Gesellschaftstheorie blieb danach kaum etwas tib-
rig. Von ihm erschienen nun umfangreiche Studien ethnographischer Art
uiber Dorf und Land, darunter 1936 »Deutsches Bauernleben«. Das po-
pularwissenschaftlich angelegte 9oo-Seiten-Werk schilderte alle Aspekte
des sozialen Lebens auf dem Lande in einem unangenehm altertimeln-
den und im Schlusskapitel auch nationalsozialistisch durchtriankten Ton.
Rumpf wollte aber ein >Soziologe« sein. 1944 setzte er sich von einer So-
ziologie ab, die sich mit Individualismus »liberalistischer« oder mit Sozia-
lismus judisch-marxistischer Pragung leichtfertig eingelassen habe; statt-
dessen empfahl er die eigene >deutsche Volkssoziologie«.? Nach 1945 kam
der bereits emeritierte Autor mit alldem davon, konnte sogar noch in der
damals sehr konservativ gefihrten Sozialen Welt — spéter das Blatt eines
Ulrich Beck und Armin Nassehi — etliche Besinnungsaufsitze publizieren.

Max Rumpf dirfte sich in der NS-Zeit wissenschaftlich am wohls-
ten gefihlt haben, auch weil er jetzt seinem Thema — Soziographie des
Volkes — ungehemmt fronen konnte. Er lieferte das Exempel eines Sozi-
alwissenschaftlers, der unter allen vier Regimes vom Kaiserreich bis in
die Bundesrepublik mithalten, ja soben schwimmen« konnte, als hitte es
keine Umbriiche gegeben — ein denkgeschichtliches Ritsel. Dabei lasst
sich seine Themenwahl nicht einmal als opportunistisch bezeichnen, hat-
te er doch von Anfang an theoretisch auf >das Volk« statt auf >die Ge-
sellschaft« gesetzt.

So schon 1910 in der populir-rechtskundlichen Publikation >Volk und
Recht«. Nur wenn man Rumpfs Methodenideen von 1929, mit ihrem Be-
zug auf die Volkskunde, isoliert und ohne Bezug zu den damaligen Stro-
mungen in den Sozialwissenschaften betrachtet, kann man ihn »in die
»Nihe der nationalsozialistischen Ideologie« riicken.>® Allerdings wire es
ebenso naheliegend wie unzutreffend, diese Spielart der Bestimmung einer
Soziologie als pri- oder kryptofaschistisch einzuordnen. Die Absage an
Begriffssystematik und Nomothetik, die Wendung zum Idiographischen

27 Vgl. Klingemann 2009: 149 f.

28 Vgl. Rumpf 1936: X.

29 Vgl. Klingemann 2020: 31 f.

30 Wie aber Rottleuthner 2017: 252.

186

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUSTAV RADBRUCH ALS ANTIPODE

gehoren zu den ewigen Versuchen, der Sozialwissenschaft eine for-
schungsleitende Grundorientierung zu verleihen. »Volkskunde« als akade-
misches Fach gab es spiter auch in der demokratischen Bundesrepublik,
und die gleichbedeutende, aber vornehmere Bezeichnung >Ethnographie«
forderte das iberkommene Soziologieverstindnis heraus.

Bei allem Abscheu gegentuber dem Terror und Morden des NS-Regimes
sollte nicht unbeachtet bleiben, dass die prinzipiellen und methodologi-
schen Debatten sich auch im >Dritten Reich« fortsetzten, zwar in einer ra-
dikal ausgediinnten Gruppe und mit ideologischen Vorgaben, aber nicht
ohne interne Differenzen.

Ahnlich wie Max Rumpf war Franz Wilhelm Jerusalem (1883-1970)
von der Jurisprudenz zur Soziologie gelangt, entwickelte eine auf das
Konzept Gemeinschaft aufbauende Theorie und kam damit durch alle
politischen Verhiltnisse seiner Zeit. 1933 positionierte er sich auf der
nationalsozialistischen Linie, kritisierte aber wissenschaftlich seine Ge-
sinnungsgenossen.>'

Gustav Radbruch als Antipode

Es mag unfair sein, Max Rumpf einem Wissenschaftler grofSeren Kali-
bers wie Gustav Radbruch gegentiberzustellen, der ebenfalls unter allen
vier Regimes gearbeitet hat. Aber es bedurfte eben intellektueller und
charakterlicher Substanz, um dem Lockruf des nationalsozialistischen
Aufbruchs zu widerstehen. Beide hatten im reformjuristischen Lager be-
gonnen und sich mit der Soziologie beschiftigt, was die Kontrastierung
sinnvoll macht, auch ohne einen Vergleich anzustellen.

Gustav Radbruch (1878-1949) war, wie in den fritheren Kapiteln
dargestellt, in allen Diskursphasen seit 1900 prisent. So sehr sich der
Rechtsphilosoph von einer expliziten Erorterung unseres Themas fern-
gehalten hat,’* so indirekt bedeutsam war er fiir den Diskurs. Vor al-
lem gilt dies fiir die Unterstiitzung von Gnaeus Flavius/Kantorowicz bei
der Kampfschrift von 1906 (vgl. Kap. 2).33 Um einen der vielen weite-
ren Beitrdge zu nennen, hatte er 1920 als Professor in Kiel Hermann
Heller (Kap. 5) habilitiert. Auch gehorte Radbruch zu den frithen Mit-
gliedern der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie.* Neben der per-
sonellen Unterstiitzung ging ein entscheidender theoretischer Impuls
von ihm aus, der sich nicht zuletzt dem Kontakt zur Person und Lehre

31 Vgl Rottleuthner 1989: 317-320; Klingemann 2009: 125-132.
32 Wie bereits in Kap. 6 erwahnt.

33 Vgl. Carter 2006.

34 Vgl. Dork 2018: 830.

187

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

von Max Weber verdankte.>s Indem er das dualistische Dogma des Neu-
kantianismus zur Triade modifizierte, grundierte er Ansitze, dass juristi-
sche Schliisse normativ auf soziologische Erkenntnisse zugreifen diirfen.
Die Bezugnahme auf das >Soziale« verbarg sich in seiner schon friih for-
mulierten und dann immer weiter ausgearbeiteten These vom Recht als
>Kulturerscheinung«. Damit konnte er nun einen direkten Bezug zur So-
ziologie von Max Weber herstellen, den er an verschiedenen Stellen sei-
ner >Rechtsphilosophie« anfiihrte. Der behutsam vorgehende Radbruch
formulierte oft mehrdeutig, womit er auch einander widersprechende Po-
sitionen bedienen konnte.?¢ An der iiberparteilich klingenden Radbruch-
schen Rechtsphilosophie storte sich (aufSer Hans Kelsen) kaum jemand.

Die Nationalsozialisten entfernten Radbruch, den sozialdemokratisch
profilierten Rechtspolitiker, als einen der ersten bereits im April 1933 vom
Heidelberger Lehrstuhl (nicht ohne Beztige). Publizieren konnte er nun
fast nur noch im Ausland, blieb aber im Land und verlegte sich auf rechts-
und kunsthistorische Studien; man liefs ihn in Ruhe. Die Freundschaft
mit Kantorowicz wurde 193 5 wihrend eines Forschungsjahres in Oxford
noch einmal belebt; beide begeisterten sich fiir die englische Rechtskultur
und schrieben Biicher dariiber — fehlt hier doch die breite Kluft zwischen
dogmatischer und sozialwissenschaftlich informierter Rechtsbetrachtung.

Soziologisches Rechtsdenken als Wegbereiter
des NS-Rechts?

Die Suche nach den Ursachen des Umbruchs von 1933 und der folgen-
den Katastrophe hat alle Denkschulen auf den Priifstand gestellt; den
meisten wurden direkte oder mittelbar-unbeabsichtigte Beitrdge nachge-
wiesen. Freirechtslehre und soziologische Jurisprudenz hatten die Geset-
zesbindung relativiert, der Rechtspositivismus hatte sie iibertrieben. Alle
drei standen nun unter Verdacht; fiir eine Anklage reichte es allerdings
nicht aus, angesichts der manifesten Gewalt und des simplen ideologi-
schen Unterbaus im neuen Regime. Es blieb allerdings die Frage, ob ei-
nige Ideen zur soziologischen Jurisprudenz dem nationalsozialistischen
Rechtsdenken in die Hande gespielt bzw. es vorbereitet haben.

Nur gelegentlich wurde das konkrete Ordnungsdenken als »soziologisch-
politischer Positivismus« bezeichnet, weil hier das Recht einer gesellschaft-
lichen Realitit entsprechend aufgebaut werde.3” Doch nicht die gegebene

35 Zum >Heidelberger Geist< vgl. Radbruch 1952: 65.

36 Vgl. dazu Aydin 2020: 67 f.

37 So der in der frithen Bundesrepublik prominente Verfassungsrechtler, Ger-
hard Leibholz 1961: X.

188

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISCHES RECHTSDENKEN ALS WEGBEREITER DES NS-RECHTS?

Wirklichkeit hatte nach 1933 das Recht gestaltet, sondern umgekehrt: Ein
neues Regime formierte die Gesellschaft nach ihrer Ideologie.

Uberraschend mussten sich die Vertreter einer soziologisierten Jurispru-
denz vorhalten lassen, sie hitten ungewollt der nationalsozialistisch ge-
trimmten Jurisprudenz den Weg geebnet. Ein erklarter Dogmatikverteidi-
ger erlaubte sich den als Argument getarnten Scherz, Kantorowicz habe
»im Grunde« und »gewiss im Unschuldsstande« die Richterrolle nicht an-
ders definiert als Carl Schmitt oder Roland Freisler.>® Die Kritik am Geset-
zespositivismus habe es erleichtert, den Rechts- zum terroristischen Mafs-
nahmenstaat zu pervertieren. Davon getroffen wurden die primar von
judischen Wissenschaftlern getragenen Methodeninnovationen der Frei-
rechtslehre und sogar der explizite Nazi-Gegner Hermann Heller. Die Un-
terstellungen behaupteten weder Mitursachlichkeit noch Verantwortung,
wohl aber die gedankliche Nahe einzelner Argumentationslinien.

Dies geschah vonseiten der emigrierten Frankfurter Schule, die damals
noch marxistisch dachte und hier gegen eine andere, politisch >links«
stehende Schule hielt, die sich dem Marxismus verweigert hatte. Man
konnte es als einen jener altvertrauten innerlinken Fligelkimpfe abha-
ken, wenn der Vorwurf nicht hingen geblieben und bis heute wieder-
holt worden wire. Bezeichnenderweise klopfte man nicht an die eige-
ne Brust, sondern verwies auf die Rivalen im antifaschistischen Lager.

Eine einzelne rechtstheoretische Position wurde hier zum mitwirkenden
Kausalfaktor einer welthistorischen Wende ernannt. Beim langst nicht
versiegten Interesse, das Ende des Weimarischen Rechtsstaats zu erkla-
ren, kann der Blick auch auf eine einzelne Idee fallen, wenngleich die NS-
Usurpation auf ganz anderen Faktoren — vor allem die Schwiche der De-
mokratie und die eingesetzte physische Gewalt — aufbaute. Konnte das
Programm einer wirklichkeitswissenschaftlich orientierten Rechtsmetho-
dik eine Tiir fur den terroristischen MafSnahmenstaat geoffnet haben? Im
Eifer, sich vom nationalsozialistischen Rechtsdenken zu distanzieren —
wohlgemerkt: Jahrzehnte danach - ging man »den Voraussetzungen die-
ser Lehre in der sogenannten Freirechtsbewegung« nach und bemiihte
sich um den Nachweis, Eugen Ehrlich und Hermann Kantorowicz hat-
ten der Rechtsfeindlichkeit des Nationalsozialismus den Weg gebahnt.?

»Hochster zu Schopfertum befahigender Bezugspunkt des Richters war
ihnen zufolge die von geschichtlichen Willenskriften geformte gesell-
schaftliche Wirklichkeit selbst, nicht der einer abgelebten Vergangen-
heit angehorende Buchstabe des Rechts.« Wenn sich Behrends gegen
Ehrlich und Kantorowicz wandte, so focht er hier erkennbar einen

38 Behrends 1989: 7o.
39 So Behrends 1989: 70; die folgenden Zitate: 37, 64—70.

189

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

Straufd mit anderen Vertretern der Romanistik (d.i. die Lehre des Romi-
schen Rechts und seiner Rezeption) aus und nutzte dazu die NS-Nihe
als Waffe. Die Diskursfelder vertragen sich nicht miteinander. Auch ide-
engeschichtlich klafft zwischen den Zeitpunkten 1906 und 1934 eine
uniiberbriickte Liicke, weswegen Behrends« Argument historisch nicht
stimmen kann. — Sodann hiefS es, die nationalsozialistische Terminolo-
gie vom Gesunden Volksempfinden sei zumindest teilweise durch das
Freirecht vorweggenommen worden. Das wurde durch Wortgleichhei-
ten, aber kontextfrei an Kantorowicz (191 1) demonstriert® — auch dies
eine eigenartige >historische« Argumentation.

Der Hitlersche Machtantritt war ein politischer, von juristischen Erwa-
gungen ungeleiteter Akt. Vorangegangen war im Juli 1932 die verfas-
sungsrechtlich fragwiirdige Absetzung der >roten«< preufSischen Regierung
durch das bereits deutschnational gefiihrte Reich, womit eine entschei-
dende Gegenkraft ausgeschaltet wurde. Wie bereits erwahnt, kimpften
im Prozess vor dem Staatsgerichtshof in Leipzig mit u.a. Hermann Heller
und Carl Schmitt zwei Exponenten gegensatzlicher Rechtstheorien mitei-
nander. Dass die gewahlte Prozessstrategie nicht verfing und das Gericht
die Notverordnung des Reichsprasidenten an der mafsgeblichen Stelle in
Kraft beliefs, war keine Folge der Heller’schen Rechtstheorie. Dort war
die Sinnleere des Gesetzespositivismus angeprangert worden, aufgrund
deren das formale Recht weitgehend widerstandslos in den Dienst des
Nationalsozialismus gestellt werden konnte.

Wenn das Wirksamwerden einer Idee (wie der soziologischen Juris-
prudenz) behauptet wird, muss die Gesamtsituation betrachtet werden.
Im vorangegangenen Fall der Inflationskrise von 1923 hatte die juris-
tische Herausforderung im Tatsachlichen gelegen: Kriegsereignisse und
Wirtschaftsentwicklung hatten unerwartete 6konomische Verhaltnisse
geschaffen, deren rechtliche Seite zu bewiltigen war; hier konnten sozi-
alwissenschaftliche Uberlegungen weiterhelfen. Ganz anders das >Dritte
Reich¢, das die politischen Grundwertungen verdrehte und verinderte
Beurteilungsmafstabe schuf, fiir deren Anwendung keine Sozialwissen-
schaft bereitstand.#* Der (oft unausgesprochene) Hintergrund der Wert-
uberzeugungen unterschied die Richtungen der soziologischen Jurispru-
denz von den Adepten des konkreten Ordnungsdenkens.+ Damit konnte
soziologisches Denken noch in die Weimarer Jurisprudenz einsickern,
wurde aber nach 1933 radikal ausgeschlossen.

Nach allem erscheint es wenig plausibel, dem Vorschlag auf eine so-
zialwissenschaftlich zu orientierenden Rechtsdogmatik die Schelle eines

40 Meder 2019: 538.

41 Diesen Unterschied zwischen den beiden Perioden zeigt sehr klar Bernd
Riithers 1968/2022: T11-117.

42 Schmidt 2016 b: 1375.

190

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER INTERDISZIPLINARE DISKURS ERLOSCH

NS-Wegbereiters umzuhangen. Als ideengeschichtliche These mag das
ein erst zu priifender Anfangseinfall sein. Fiir eine politikhistorische The-
se misste eine Art von Kausalitit, wie vermittelt auch immer, hergestellt
werden. Die Nazis formulierten und besafSen jedoch keine philosophi-
sche Grundlage fiir ihr Handeln, sodass eine Wirkmachtigkeit der frei-
rechtlichen Ideen hier ausscheidet.+ Die juristische These verbleibt auf
der hypothetischen Ebene einer rein gedanklichen Verkniipfung, wie sie
in rechtsdogmatischer Argumentation gelaufig ist, ohne dass damit eine
historische Aussage getroffen werden will oder konnte.

Ofter und radikaler als in jedem anderen westlichen Land haben sich
im 20. Jahrhundert in Deutschland die politischen Grundordnungen um-
gewalzt, ohne dabei die Kontinuitit einer nationalen Identitit aufzuge-
ben: 1919, 1933, 1945, 1949 und 1990. Die auf den Umbruch folgende
Zeit wurde jedes Mal durch juristisches Handeln organisiert und bewil-
tigt. Bei weitgehend gleichbleibenden Normtexten — nach 1933 blieb die
Weimarer Reichsverfassung im Wortlaut unangetastet, wurde aber nach
dem >Ermichtigungsgesetz« mehr und mehr ausgehohlt — stammte die lei-
tende Orientierung aus der jeweils neuen Wertordnung, nicht hingegen
aus methodologischen Erwagungen wie einer >Materialisierung< oder gar
Soziologisierung des Rechtsdenkens. Alle Versuche, das juristische Mit-
wirken im nationalsozialistischen Regime aus schlechten Theorien zu er-
klaren, verdeckt blofS die politische Schande der Demokratiefeindlichkeit
und des Antisemitismus in der damaligen Profession, vom Referendar bis
zur akademischen Prominenz. Keine sonstige der Sozialwissenschaften hat
dem neuen Regime in auch nur annihernd so ergebener Flexibilitit ge-
dient. Auf einem anderen Blatt steht es, wenn der Normativismus gewisse
Grenzen setzte, die dem auf bedingungslose Gefolgschaft erpichten >Fiih-
rer« immer noch Verachtung abnotigten; allerdings haben jene Grenzen
der duflerlich beachteten Rechtsform kaum einen Terrorakt verhindert.

Der interdisziplindre Diskurs erlosch

Der Exodus der den Diskurs bislang antreibenden Autoren setzte der
Methodenentwicklung ein Ende; denn der mit soziologischen Beziigen
sympathisierende Diskursfliigel wurde umgehend abgestofsen. Emigriert
waren fast alle in den Kapiteln § und 6 erwihnten Rechtswissenschaft-
ler; im Ausland arbeiteten sie an ihren Themen weiter, so gut das unter
den verianderten Umstdnden noch moglich war. Wer Deutschland verlas-
sen hatte, musste sich umorientieren, etwa auf eine ganz andere Rechts-
ordnung oder ein neues Fach. Die deutsche Methodendiskussion inter-
essierte woanders nicht.

43 Vgl. Curran 2001: 87—90; Joerges 1994: 172, 185.

191

25.01.2026, 19:46:46. @]



https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Kollaborationen: die Jurisprudenz und die ›Reichssoziologie‹
	Die bruchlose Denkbahn des Max Rumpf durch vier Regimes
	Gustav Radbruch als Antipode
	Soziologisches Rechtsdenken als Wegbereiter des NS-Rechts?
	Der interdisziplinäre Diskurs erlosch

