
171

Gleichheit [...] die Wertung getreten. Der einzelne erhält den Platz in der 
Volksgemeinschaft, den er ausfüllen kann und daher ausfüllen muss«. 
Der Gleichheitssatz sei nur eine »sinnlose Fiktion«.34 

Als Breslauer Dekan schuf Heinrich Lange die »Stoßtrupp-Fakultät«. 
Hier – wie in Kiel und Königsberg – sollte die neue Linie in aller Konse-
quenz durchgesetzt werden. Lange versuchte, ebenso analog zu Kiel, eine 
»Breslauer Schule« zu gründen.35 Er gehörte mit seiner nationalsozialis-
tischen Überzeugung zu den zielstrebigsten und rührigsten Rechtspro-
fessoren seiner Zeit. Allerdings erschlaffte der Eifer bald. Nach bereits 
zwei Jahren begann er, seinen Ton zu mäßigen und sich der tradierten 
Zivilrechtswissenschaft wieder anzunähern. In einer späten Abhandlung 
(1943) resümierte Lange seine Bemühungen, das BGB durch ein Volks-
gesetzbuch abzulösen, das vor allem volkstümlich sein, aber auch den 
sozialen Verhältnissen gerecht werden sollte. Der nationalsozialistische 
Ton war hier nicht mehr so aufdringlich zu hören; aber die Ambitionen 
des Autors waren eben auch bereits gescheitert. 

In einer Schrift von 1941 zeigte Lange, wie der revolutionäre Impetus 
von 1933 sich im Alltag des Rechtsbetriebs nicht durchsetzen konnte: 
»Rechtslehre und Schrifttum hielten gegenüber diesen neuen Bestre-
bungen weitgehend an ›bewährter Lehre und Überlieferung‹ fest, wenn 
sie sich auch gern mit neugeprägten Wendungen schmückten«, wo-
für er die Begriffe ›Pflicht- und Gemeinschaftsgedanke‹, ›nationalso-
zialistische Rechtsanschauung‹, ›gesundes Volksempfinden‹ anführte. 
Er distanzierte sich von seinen Äußerungen aus der ersten Jahren nach 
1933, insbesondere auch von Carl Schmitt und der Kieler Schule.36 
Gleichwohl seine fortdauernde Loyalität zu bekunden, wurde vermit-
tels häufiger Selbstzitate und antisemitischer Aussagen bewerkstelligt. 
Mehrfach hieß es in Anmerkungen, dass ein Autor auf seinem Gebiet 
»führend« sei, und hinter seinem Namen stand dann »(Jude)«. Carl 
Schmitt hatte das auf der Tagung im Oktober 1936 so gefordert und 
geschrieben: »Ein jüdischer Autor hat für uns keine Autorität, auch 
keine ›rein wissenschaftliche‹ Autorität. […] wenn er überhaupt zitiert 
wird.«37 Die feine, aber eventuell folgenreiche Unterscheidung zwischen 
›Jude‹ und ›jüdischem Geist‹ war bei Lange bereits entfallen. 

Hinzukamen persönliche Animositäten unter den NS-Juristen, die in 
wechselseitigen Distanzierungen endeten, ferner Konflikte mit und zwi-
schen den staatlichen Stellen sowie die Rivalitäten zwischen den beiden 
›Stoßtrupp-Fakultäten‹ Breslau und Kiel. So beklagte sich der Rechts-
historiker Karl August Eckhardt 1936 bei dem Reichsrechtsführer Hans 

34	 	Lange 1935: 935, 940.
35	 	Vgl. Ditt 2011: 220–228).
36	 	Vgl. Lange 1941: 10–16; H.-D. Heller 2015: 141, 300.
37	 	Schmitt 1936: 1195.

VOLKSRECHT BEI HEINRICH LANGE

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172

Frank über die »Breslauer Reaktionäre« mit ihrem »Angriff gegen das 
nationalsozialistische Rechtsdenken«.38 Langes antisemitischer Furor in-
dessen war nie erlahmt. 

Auf eine explizite Erörterung der juristischen Methodologie hat Lange 
verzichtet, selbst das Wort wurde vermieden. Die Ursache dafür kann im 
Übergewicht des Ideologischen gesehen werden.39 Dem Nationalsozialis-
mus kam es auf die Umgestaltung der Gesellschaft an, nicht auf die Wege 
dorthin, zumal nicht auf die lästige Jurisprudenz. Freilich hätte auch un-
ter solcher Pointierung die Soziologie vorkommen können – nämlich als 
Analyse der Struktur und Veränderung von ›Gemeinschaft‹ –, wäre sie 
nicht durch Herkunft und Ausrichtung ihrer Protagonisten disqualifi-
ziert gewesen. 

Antiindividualismus bei Reinhard Höhn

Der promovierte Jurist Reinhard Höhn (1904–2000) assistierte in Jena 
dem Soziologie-Ordinarius Franz Wilhelm Jerusalem, der ebenfalls ur-
sprünglich juristisch ausgebildet war. Höhn äußerte sich staatstheore-
tisch und griff von hier aus in die Führungswirren der dezimierten und 
verunsicherten DGS im Jahre 1933 ein. Später bekleidete er ein hohes 
Amt in der SS und war seit 1935 zugleich Professor für Staatslehre, 
Staats- und Verwaltungsrecht an der Berliner Universität. In Wort und 
Tat gab er sich besonders linientreu und schob Rivalen wie C. Schmitt 
beiseite, bevor er selber im Gestrüpp der Führungsstäbe stolperte.40 Mit 
Vorträgen und Aufsätzen machte er deutlich, dass jenseits der neuen 
Leitlinie Volk-Rasse-Gemeinschaft keine gesellschaftstheoretischen Ana-
lysen mehr gefragt waren. Die meisten anderen Autoren kamen dem 
nach, womit das Recht als makrosozialer Faktor aus dem Blick geriet. 
Auch die Soziologie, in deren Geschick er sich wirksam eingemischt hat-
te, interessierte ihn nicht weiter. An Reinhard Höhn lässt sich eine inte-
ressante Variante der Interdisziplinarität studieren. 

Er verabschiedete die bislang entwickelten Vorstellungen zu Staat und 
Rechtsgemeinschaft, um mit der Begrifflichkeit zu Volk und Volksge-
meinschaft eine andere, antiindividualistische Konzeption zu entwickeln. 
Keinesfalls könne man »die bisherige Begriffswelt zur Erklärung des 
Neuen verwenden«.41 Ihm gelang eine in der ideologischen Passung per-
fekt nationalsozialistische Staatsrechtslehre. 

38	 	Ditt 2011: 260.
39	 	Vgl. Wolf 1998: 94–100.
40	 	Müller 2019: 72–78.
41	 	Höhn 1935 a: 20.

7. DAS NATIONALSOZIALISTISCHE RECHT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


173

Höhn konzedierte, dass der Begriff einer ›Volksgemeinschaft‹ bislang 
ein soziologischer Begriff war und in das Staatsrecht neu eingefügt 
werde. »Mit dem Ausbruch der nationalen Revolution war das Prinzip 
der Volksgemeinschaft zum Rechtsprinzip geworden.« Mit dieser Set-
zung rezensierte Höhn nun en détail die juristische Literatur und wies 
ihre Mangelhaftigkeit auf. Gemessen wurde danach, ob die vorhande-
nen Rechtslehren die Bedeutung von Führer und Rasse erfassen. Nur 
diese, nicht aber Werte, Recht oder Kultur konstituieren die Volksge-
meinschaft. Den Gegensatz zwischen Individuum und Gemeinschaft, 
ein Hauptthema der meisten soziologischen, jedenfalls damaligen An-
sätze, erklärte Höhn für überwunden. Denn solange man hieran noch 
festhalte, »ist eine konkrete Volksgemeinschaft als eine dauernde Ge-
meinschaftsordnung noch nicht vorhanden«.42 Ausgangspunkt jeder 
Staatsbetrachtung sei die »Erhaltung und Förderung dieser Gemein-
schaft von rassisch gleichgearteten Menschen«.43 

Zur maßgebenden Rechtsquelle avancierte also die ›Volksgemeinschaft‹, 
mit dem Führer an der Spitze. »Gleichzeitig wurde der vormals außer-
juristische, rein soziologische Begriff der ›Volksgemeinschaft‹ als ›juris-
tisches Grundprinzip‹ zu einem staatsrechtlichen Terminus erhoben.«44 
Die darin vermittelte Anmutung von sozialer Gleichheit, Solidarität und 
Kollektivität erinnerte tatsächlich an soziologische Grundthemen. Mit 
dem Transport in die Staatsrechtsdogmatik ließ Höhn indessen die Re-
levanz der Soziologie hinter sich. Deren Begrifflichkeit wurde adaptiert, 
um sie in juristische Denkbahnen umzugießen. Mit dieser bis heute ge-
läufigen Argumentationsstrategie wurden außer- in innerjuristische Er-
kenntnisse verwandelt, wobei die außerjuristischen (hier: soziologischen) 
Einsichten ausgehöhlt wurden; nur Name sowie Nimbus blieben erhal-
ten. Der Vorgang stand wie immer unter der unsichtbaren Regie der je-
weils dominanten politischen Ideologie. So vermochte ›Gemeinschaft‹ im 
Rechtsdenken der Weimarer Republik, des Nationalsozialismus und der 
Bundesrepublik, gehüllt in ein attraktives Gewand, mit jeweils verschie-
dener Konnotation zu reüssieren. 

Das Gemeinschaftskonzept war bereits in den zwanziger Jahren intel-
lektuell diskutiert worden. Ferdinand Tönnies‹ Klassiker ›Gemeinschaft 
und Gesellschaft‹ gelangte jetzt zu spätem Ruhm; eine affektive Basis 
dafür boten u.a. die Kollektiverlebnisse an der Front des Krieges und 
aus der Jugendbewegung. In rechtskonservativen Kreisen traf ›Gemein-
schaft‹ auf besondere Begeisterung; hier entwickelte sich dazu eine Li-
teratur, die sich von Tönnies absetzte und das Völkische einfügte. Zwar 
gibt es rational haltbare, beispielsweise kommunitaristische Versionen 

42	 	Höhn 1935 a: 45–72 (49, 47).
43	 	Höhn 1935 b: 475.
44	 	 Jenß 2017: 211.

ANTIINDIVIDUALISMUS BEI REINHARD HÖHN

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174

des Gemeinschaftsbegriffs, aber so etwas war damals nicht gefragt. Die 
normative Botschaft des scheinsoziologischen Arguments lautete, dass 
Volk, Reich, Partei und Führer zu einer Einheit verschmolzen werden 
– verschmolzen sein sollen, und zwar mit aufsteigend-hierarchischer 
Struktur. Die neue ›Soziologie‹ konnte damit einen diskursiven Beitrag 
zur Legitimation des NS-Regimes liefern. 

Blut und Boden bei Gunther Ipsen

Nicht nur Juristen, sondern auch Soziologen – wie sie damals verstan-
den wurden – gaben sich begeistert der neuen Linie des Rechtsdenkens 
hin. Gunther Ipsen (1899–1984) war psychologisch-philosophisch aus-
gebildet, arbeitete in der soziologischen Feldforschung und hatte da-
für eine Professur. Er machte ›Volk‹ zu seiner Leitkategorie. In einem 
auch gedruckt erschienenen Vortrag von 1933, betitelt »Blut und Bo-
den«, befasste er sich mit dem ländlichen Erbrecht – der seltene Fall, 
dass von sozialwissenschaftlicher Seite über das Recht gesprochen wur-
de. Den feurigen Vortrag hielt Ipsen im Juli 1933 vor der Kieler Stu-
dentenschaft. Hierin skizzierte er den Unterschied zwischen altem und 
neuem juristischem Denkstil: bisher die »Linie des modernen, rationa-
len Rechts«, zukünftig »die große, deutschrechtliche Überlieferung« mit 
einem Rechtsbegriff, »der sich wesentlich auf wirkliche, volkstümliche 
Sittlichkeit bezieht«. Bekräftigend fügte Ipsen hinzu, »rechtens sei, was 
sittlich wirklich ist«. Das klang ethisch-essentialistisch; die Absage an die 
Rationalität ließ eine empirische Überprüfung als entbehrlich erscheinen. 
So schaffte die Soziologie sich selbst ab, und die Rechtsphilosophie noch 
dazu. Exemplifiziert wurde die neue Linie am aktuellen Reichserbhofge-
setz, dessen Verabschiedung gerade bevorstand. 

Das Thema war der Widerspruch zwischen der ländlichen Sitte, dass 
in der Bauernfamilie ein Sohn den Hof mit allem Zubehör erben soll 
(›Anerbensitte‹) und dem geltenden Rechtsgesetz, also dem BGB, wo-
nach mehrere Abkömmlinge zu gleichen Teilen erben. Ipsen brachte 
zugunsten der Sittenregel antikapitalistische, historische und rassisti-
sche Argumente ein, vor allem: ›Blut und Boden‹, die sich dazu ver-
einen. Die gesetzliche Regel hingegen sei eingedrungenes artfremdes 
Recht. Das neue Erbhofgesetz beabsichtige, »als rechtens auszuspre-
chen, was wirklich ist«. Im Rahmen eines legislativen Akts wäre das 
Wirklichkeitsargument methodisch eigentlich kein Problem gewesen, 
bot aber die Chance zur Kritik am Gesetzesdenken sowie zu populis-
tischen Attacken auf den überkommenen Rationalismus des Rechts. 
Als entscheidende Bedeutung des Erbhofgesetzes bezeichnete Ipsen die 
»Begegnung von Bauer und Staat in der deutschen Revolution« sowie 

7. DAS NATIONALSOZIALISTISCHE RECHT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


175

»die Vermählung von Staat, Blut und Boden«.45 Die ideologische De-
vise ließ sich zu sentimental-wertschätzenden Ausführungen über die 
ländliche Existenzweise ausbauen; den Mitgliedern des ›Nährstandes‹ 
dürfte das gefallen haben. Die Folgen des Übergangs von bäuerlicher 
zu industrieller Agrarproduktion beschäftigen uns allerdings bis heute. 

Verlauf und Ergebnis dieser Gesetzgebung konnten das Modell für 
eine nationalsozialistische, am konkreten Ordnungsdenken orientierte 
Rechtspolitik abgeben. Die hier benutzten Prinzipien erstreckten sich 
gleichermaßen auf Setzung, Auslegung und Anwendung der Normen, 
also auf das Handeln von Regierung, Rechtswissenschaft, Behörden und 
Gerichten. Mit der Volksgemeinschaft als offiziell alleiniger Rechtsquelle 
wurden alle Differenzierungen eingeebnet. Wer ideologisch auf der rich-
tigen Seite stand, konnte die normativen Vorgaben gültig interpretie-
ren. Jeder Gedanke an eine drohende Willkür wurde beiseitegeschoben. 

Der schnelle Erlass des Erbhofgesetzes verdankte sich den Zielen und 
der Ideologie des NS-Regimes. In zeitgenössischen Stichworten: ›Wehr-
haftmachung des deutschen Volkes‹, Autarkie der Ernährungswirt-
schaft, Bindung an ›Sippe‹ und ›Scholle‹, der Bauernstand als Hort der 
›nordischen Rasse‹ (und nicht Nomaden als Ursprung), Gewinnung der 
ländlichen Klientel, Vorbereitung einer ›Ostkolonisation‹.46 Noch 1940 
sprach Ipsen von »nationalsozialistischer Hoheit gegenüber allen abge-
leiteten Rechtsordnungswerten«.47 Damit wiederholte er den Verzicht 
auf eine soziologisch-empirische Analyse zugunsten ideologischer Be-
gründung von Rechtsakten. 

Neben den (wenigen) linientreuen, meist jungen Wortführern arbeite-
ten die (vielen) Sozial- und Rechtswissenschaftler, die schon zu Weima-
rer Zeiten aktiv gewesen waren und sich nun vor eine existenzielle Ent-
scheidung gestellt sahen. Innerhalb des Deutschen Reichs setzte sich die 
neue Linie schnell durch, trotz der Überzahl derer, die nicht vollstän-
dig vom Nationalsozialismus überzeugt worden waren. Auch die vielen 
Stimmen, die zu Weimarer Zeiten für die Idee des Sozialen im Rechts-
denken eingetreten waren, verstummten hierzulande alsbald. Wie es so 
Wenigen gelingen konnte, eine Majorität für sich einzunehmen, bleibt 
ein Problem historischer Erklärung. 

45	 	Zitate bei Ipsen 1933: 6 f., 11.
46	 	Vgl. Sigmundt 2005: 119–122.
47	 	Gyldenfeldt 2008: 207.

BLUT UND BODEN BEI GUNTHER IPSEN

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176

Kap. 8 

Vertreibung, Anpassung und Widerstand  
im Nationalsozialismus

Die meisten Protagonisten der Idee vom Sozialen emigrierten, gezwun-
gen aus rassi(sti)schen oder politischen Gründen. Im Lande entwickel-
te sich ein neues, nationalsozialistisch gefärbtes Rechtsdenken; gemischt 
war die Haltung zur Soziologie. Das vieldeutige Wörtchen ›sozial‹ wur-
de ja bis in den Namen der Partei bemüht, nur mit dem Akzent auf Ni-
vellierung und Volk statt auf Gesellschaft. Wie verschieden die Idee des 
Sozialen auf den Umbruch reagierte, das lässt sich nach dem bekannten 
Dreierschema exit – voice – loyalty von Albert O. Hirschman darstellen. 
Aus dem Diskurs trat aus, wer verstummte oder aus dem Land vertrie-
ben wurde (hier gezeigt an Gustav Radbruch und den Emigranten). Ver-
nehmbare Stimmen erhoben sich vonseiten der Emigranten, nicht aber 
im Innern; denn jeder Widerstand wurde gewaltsam unterdrückt. Loyal 
verhielt sich, wer aktiv zum neuen Regime stand (im vorigen Kapitel an 
Heinrich Lange und Carl Schmitt gezeigt, die damals wie später als ›bril-
lante Juristen‹ angesehen wurden). Und ebenfalls ›loyal‹ passten sich die 
meisten der im Land verbliebenen Intellektuellen an (exemplarisch: der 
noch zu schildernde Professor Max Rumpf). 

Man muss sich die Meinungsszene in der ersten Phase des NS-Staats 
als reguliert-gegliedert vorstellen: Nur Regimeloyale konnten teilneh-
men, und in diesem eng begrenzten Rahmen bestand eine gewisse Mei-
nungsvielfalt. (Man wird dieser Situation, wie abscheulich auch die 
Ausschlussmechanismen gehandhabt wurden, nicht die Bezeichnung als 
›Diskurs‹ vorenthalten dürfen.) Dabei wurde mit Argumenten über die 
Bedeutung von ›Gemeinschaft‹ gestritten, nach einer Neubestimmung 
der Soziologie gesucht, über den Charakter des Rechts gesprochen – und 
zwar auch von einigen Wissenschaftlern, die auf Soziologie denominierte 
Stellen einnahmen und oft von der Jurisprudenz hergekommen waren. 
Wenn man so will, wurde hier in einem nach politischen Vorgaben re-
glementierten und verzerrten Diskurs die Integration von Jurisprudenz 
und Sozialwissenschaft verhandelt. Freilich führte dieser Diskurs zu so 
gut wie nichts, weil er nicht andauerte und weil das Regime an seinen 
Ergebnissen gar nicht interessiert war. Stellungnahmen von Seiten der 
amtierenden Rechtsdogmatik wurden nicht bekannt; der Diskurs wur-
de ja nicht in ihren Reihen geführt. Und vielleicht war es so, dass die de-
zimierte, aus Rand- und Nachwuchskräften bestehende Soziologie von 
der weitgehend unverändert intakten Jurisprudenz gar nicht ernst ge-
nommen wurde. 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


177

Kollaborationen:  
die Jurisprudenz und die ›Reichssoziologie‹

So lautstark, einfallsreich und systemkonform wie Heinrich Lange und 
Carl Schmitt tönte nur eine quantitativ kleine Fraktion unter den Rechts-
gelehrten. In ihrer Mehrzahl blieben sie immerhin im Lande und passten 
sich auf die eine oder andere Weise an. Wie war das reibungslose Einlen-
ken der deutschen Jurisprudenz in die vom Regime geforderte Bahn zu 
erklären? Da mochte wohl die mittlere und ältere Generation der Rechts-
theorie sich abwartend verhalten, zumal ihre Sympathien mit der Wei-
marer Republik wenig ausgeprägt bis ablehnend gewesen waren und ihre 
Standpunkte formuliert vorlagen. Ein lautstarker Teil der jüngeren Ge-
neration, soweit nicht emigriert, ließ sich begeistert auf die neuen Vor-
gaben ein; sie gelangte auf die freigewordenen Lehrstühle und sang dort 
das Lied, dess‹ Brot sie aß. Dies bildete aber nicht die einzige Ursache. 
Es vollzog sich eine Anpassung, weil die Stimmen der Jungen so hervor-
stachen und mit dem öffentlichen Jubel für den Aufbruch harmonierten. 
Da war anderes im Spiel als nur der so oft genannte und vielleicht ver-
zeihliche ›Opportunismus‹. 

Die Distanz zwischen der ungeliebten Republik und dem neuen Füh-
rerstaat war offenbar leicht zu überwinden, wurden doch im Inland kei-
ne Zweifel an dieser Wende laut. Sie fiel umso leichter, als keine ausgear-
beitete Ideologie des Nationalsozialismus vorlag. Stattdessen begegnete 
man einem mit groben Strichen gezeichneten Gedankengerüst von we-
nigen Grundüberzeugungen, das nie zu einer vollständigen Ausprägung 
gelangt ist. Diese Weltanschauung präsentierte sich nicht als logisch oder 
intellektuell stimmig ausgearbeitetes System, sondern begnügte sich mit 
einem Glauben an das Recht des Stärkeren sowie mit gewissen Rassis-
men.1 Daher konnten Textwissenschaftler ihre Anpassung mit wenigen 
Versatzstücken signalisieren – etwa durch (Lippen-?) Bekenntnisse zum 
Führer(staat), zum Deutschtum oder als Aufbruch zum ›Neuen‹. 

Die juristische Argumentation wurde auf die NS-Ideologie und den 
Führerwillen ausgerichtet, und zwar kompromisslos nach dem Freund-
Feind-Schema. Die Totalität des Regimeanspruchs ordnete alles dem 
Staatsziel unter; juristisch formuliert wurde das von einer Garde junger 
Rechtswissenschaftler, die um 1900 geboren waren und nun eine steile 
Karriere machten. Da sie durchaus über intellektuelle und rhetorische 
Brillanz verfügten, avancierten ihre Schriften alsbald zur h.M. Sie produ-
zierten eine schnell veröffentlichte Literatur, bestehend aus einer Vielzahl 
meist kürzerer Abhandlungen; darin unternahmen sie es, »das Partei-
programm und die ergänzenden Willensäußerungen der NS-Führung in 
ein normatives, widerspruchsfreies und anwendbares System juristischer 

1	  	Laak 2002: 432.

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178

Verhaltensregeln umzudenken«.2 In der Aufbruchstimmung bildeten sich 
für jedes Rechtsgebiet kleine Gruppierungen mit Meinungsführern, de-
nen sich die Menge der Mitläufer mehr oder weniger willig fügte. Bezug-
nahmen auf sozialwissenschaftliche Erkenntnisse wurden nicht mehr be-
nötigt und kamen auch nicht vor. 

Obwohl die meisten Staatsrechtler vor 1933 eine bewusste Distanz zur 
NSDAP gewahrt hatten, wechselten viele von ihnen danach alsbald die 
Seite. Sie hofften auf einen ›nationalen Rechtsstaat‹ und auf eine im Ge-
gensatz zum Parteienzwist stehende große Volksgemeinschaft. Auch als 
die Euphorie verflogen war, setzten sie ihre Arbeit in Forschung und 
Lehre fort, nun mit neuer Terminologie.3 – Von den wenigen in Deutsch-
land verbliebenen Fürsprechern einer die Soziologie berücksichtigenden 
Jurisprudenz hielt Hans Wüstendörfer eines der Referate auf der ers-
ten Versammlung der Akademie für Deutsches Recht am 5. November 
1933. Er sprach zwar gegenstandsbezogen zum Seerecht, ließ aber auch 
hierbei Sympathie für den Nationalsozialismus durchblicken.4 

Selbst Philipp Heck (Kap. 3) äußerte sich in der jetzt angesagten Stimm-
lage. Er bezeichnete seine literarischen Gegner von Kantorowicz bis 
Kelsen der Reihe nach als »Nichtarier«, darunter eben auch die Vertre-
ter der »soziologischen Schule«. Hingegen seien »alle ausgesprochenen 
Vertreter unserer Richtung Arier. […] Auch ich selbst kann den Arier-
nachweis erbringen.«5 Diese Anpassung erstaunte bei dem Hauptautor 
der ›Interessenjurisprudenz‹, der Erbin von Jherings ›Zweck im Recht‹, 
und einem bekennenden Nutznießer des durch die Freirechtsschule ge-
öffneten Denkraums. 

Seitens der Soziologie blieben einige Fachvertreter nach 1933 wohlge-
litten oder kamen jetzt zum Erfolg. Wieviel Soziologie gab es überhaupt 
unter dem Nationalsozialismus? Und ging von ihr ein Widerstand aus? 

Es ist errechnet worden, dass von den 55 haupt- und nebenamtlichen 
Vertretern der Soziologie an deutschen Hochschulen im Jahre 1932/1933 
nach Abschluss des ›Säuberungsprozesses‹ bis zum Jahre 1938 nur noch 
16 an Hochschulen tätig waren. Nachwuchs wurde kaum herangebil-
det. Institute wurden geschlossen, Fachzeitschriften eingestellt. Wer ak-
tiv blieb, bemühte sich um eine ›deutsche‹ und ›völkische‹ Soziologie.6 

Wie in allen autoritären Regimen wurde die Soziologie nur noch für ih-
ren Anwendungsnutzen gefördert – etwa für Berichte zur Stimmung in der 

2	  	Rüthers 1968/2022: 116.
3	  	Vgl. Günther 2022: 874 f.
4	  	Vgl. Kubo 1995: 188.
5	  	Heck 1936: 151.
6	  	Alles nach Lepsius 2017: 86 f.

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


179

Bevölkerung –, während in der freien Grundlagenforschung eine Gefähr-
dung der cliquenförmig organisierten Herrschaft gesehen wurde. So ver-
schwand sogar der Name Soziologie nach und nach aus Buch- und Zeit-
schriftentiteln, wenngleich niemals völlig; nunmehr ein kleines, fügsam 
flackerndes Licht erhitzte sich kein Gemüt an ihr. Willig getragen bzw. ge-
fördert wurde die intellektuelle Abrüstung durch einige Wissenschaftler, 
die vor 1933 Soziologen gewesen waren und es nach 1945 gern wieder 
sein wollten. Es darf allerdings gesagt werden, dass ihre oft vom Oppor-
tunismus getragene Kollaboration dem Regime nicht genügte und irgend-
wann durch die Ideologiezensur abserviert wurde. Auch die juristische 
Fachliteratur wurde von dieser Minimalsoziologie nicht mehr erreicht. 

In der Frühzeit des NS-Regimes, als viele noch an etwas Konstruk-
tiv-Neues darin glaubten, weckte der verkündete Bezug auf Wirklich-
keit, Leben und Konkretes auch unter Soziologen einige Illusionen. Das 
Nachlassen anfänglicher Begeisterung und die bald bei vielen eintretende 
Ernüchterung hatte oft mit der enttäuschenden Erfahrung zu tun, dass 
man die eigenen, hochfliegenden Ideen gegen die (ihrerseits vielstimmi-
gen) Instanzen der NSDAP, zumal den ›Führer‹ selbst, nicht hatte durch-
setzen können. So besann man sich auf die eigene Wissenschaftstraditi-
on, ohne aber die Sympathie für den NS-Staat aufzugeben.7 Die durch 
forcierte Gesinnungsanpassung und Personalselektion geprägte Eigenart 
dieser Richtung lässt sich mit dem Begriff einer ›Reichssoziologie‹ cha-
rakterisieren; sie war nicht ›nationalsozialistisch‹ i.e.S., wohl aber nütz-
lich für die politischen Ziele des NS-Regimes.8 Ihr verblieb nur ein Rest-
bestand an Ideen und Forschungsthemen, wozu eine Beschäftigung mit 
den Bereichen Staat und Recht nicht zählte. Allerdings gab es einige per-
sonelle und programmatische Verbindungen zur ›Akademie für Deut-
sches Recht‹, etwa durch den auch soziologisch tätigen Rechtsphiloso-
phen Emge, aber ohne dass sich dies vertiefte. 

Carl August Emge (1886–1970) hielt sogar explizit die soziologische 
Fahne aufrecht, als er an die Mitglieder des richtungsweisenden ›Aus-
schusses für Rechtsphilosophie‹ in der Akademie schrieb, »die Diskre-
panz von soziologischer Wesenhaftigkeit und juristischer Sphäre« sei 
tragisch und unauflösbar, man müsse aber mit ihr fertig werden, wobei 
das Wesenhafte nicht zugunsten des Juristischen verschwinden dürfe.9 

Die prominentesten unter den NS-Sympathisanten waren Werner Sombart 
und Hans Freyer. Beide hatten bereits bemerkenswerte Bücher vorgelegt; 
sie amtierten nach 1933 als Präsidenten der Deutschen Gesellschaft für So-
ziologie, für die allerdings keine Aktivität mehr entfaltet wurde. 

7	  	Vgl. Moebius 2020: 140.
8	  	Klingemann 2020: 225.
9	  	Emge 1934: 211.

KOLLABORATIONEN: DIE JURISPRUDENZ UND DIE ›REICHSSOZIOLOGIE‹

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180

Werner Sombart (1863–1941) war ursprünglich als Jurist ausgebildet 
und hatte als Syndikus gearbeitet. 1890 wurde er Professor für Staats-
wissenschaft in Berlin und veröffentlichte zahlreiche Bücher zur Sozial-
wissenschaft. In seinen Erklärungen zur Wirtschaftsdynamik räumte er 
dem Recht einen Platz ein. Die kulturalistischen Kapitalismus-Analysen 
des Max-Weber-Theoriekonkurrenten wurden weltweit gelesen, stehen 
aber heute im Schatten seines Schwenks zur konservativen Revolution. 
Antisemitische Schriften aus später Zeit verdunkeln seine Leistungen 
und sein Gewicht in den damaligen Diskursen. Vom Nationalsozialismus 
wurde er zurückgewiesen, denn linientreu war er nicht (u.a. mit einem 
kulturellen statt biologischen Rassismus). Gleichwohl gehörte er zu den 
Gründungsmitgliedern der Akademie für Deutsches Recht. 

Einige erhaltene Briefe an Carl Schmitt lassen Sombarts Haltung, Irr-
tümer und Wandlung erahnen. 1932 hatte er auf den Reichskanzler v. 
Schleicher vertraut, über den er illusionär behauptete: »Er hat den treu-
herzigen, dummen Hitler gefangen wie die Maus in der Falle«. 1939 
stimmte er Schmitt in der Verteidigung des Staatsbegriffs zu und riet: 
»Sie sollten aber selbst den unklar-verschwommen-romantischen Be-
griff ›Volk‹ fallen lassen«.10 Spätestens 1938 war er mit seinem Buch 
›Vom Menschen‹ auf Distanz zum Nationalsozialismus gegangen. 

Hans Freyer (1887–1969) wurde zur Leitfigur einer jüngeren Generation 
von Sozialwissenschaftlern, die sich für den neuen Staat begeisterten. In 
seinem Buch Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft (1930) hatte Freyer 
die Frage des Volkes als das elementare Problem der Soziologie bezeich-
net. Konkret wurde der Ansatz in der Figur eines Arbeitsdienstes, in dem 
junge Arbeiter, Bauern sowie Studenten zusammenfinden und das Ziel ei-
nes ›nationalen Sozialismus‹ fördern sollten. 

1935, er war jetzt Repräsentant einer ›Deutschen Soziologie‹, unter-
nahm es Freyer, seine Disziplin an die »Tradition anzuknüpfen und 
sie zugleich an die Normen zu erinnern, unter denen ihre Arbeit im 
gegenwärtigen Deutschland steht«. Dafür durchmusterte er die Klas-
siker von Herder und Kant über Fichte und Hegel bis zu v. Stein und 
Treitschke (!) auf ihre »Deutschheit«. Aus der Ideenfolge begründete 
er die Geschichts- und Nationengebundenheit der Soziologie, die ihrem 
Zeitalter stets »Normen und Ziele« entgegengehalten habe, entnom-
men aus dem »Sinn des Volkslebens«. Von einem zeitlosen Begriff der 
Gesellschaft hielt er nichts. »Es gibt keine ewige Struktur des mensch-
lichen Zusammenlebens.« Anwenden wollte er die Soziologie bei der 
Überwindung der bürgerlichen, industriellen Gesellschaft, wobei »die 
Tatsache der Gemeinschaft den primären Gegenstand soziologischer 

10	 	Briefe von Sombart an Schmitt v. 27.8.1932, 9.10.1939; in: Sombart 2019: 
180, 186; vgl. a. Sombart 1938: 155 f.

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Akademie_f%C3%BCr_Deutsches_Recht
https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Akademie_f%C3%BCr_Deutsches_Recht


181

Betrachtung zu bilden habe«. Die normativen Weisungen blieb Freyer 
allerdings schuldig; er gab nur rudimentäre Hinweise, darunter auf das 
Führertum, die Gemeinschafts- und Kameradschaftsverbände sowie die 
»volkhaften Ordnungen«.11 

Formulierung, Verkündung und Überwachung der nationalsozialis-
tischen Linie des Rechtsdenkens waren der ›Akademie für Deutsches 
Recht‹ anvertraut. Hier bestand ein ›Ausschuss für Rechtsphilosophie‹, 
bei dessen prominent beschickter Gründungssitzung am 3. Mai 1934 der 
›Reichsrechtsführer‹ Hans Frank ausführte: »Die Seele unseres Rechtsle-
bens soll wieder zurückgeführt werden auf die Gemüts- und Geistesbasis 
der allgemeinen deutschen Volksüberzeugung und soll sich freimachen 
von all den Einsplitterungen und Anhängseln fremder Rechtsordnungen. 
[…] Lebensrecht und nicht Formalrecht soll das Ziel sein«.12 Im Auge 
hatte Frank vor allem die Rechtspolitik, deren Bindung an die Gesetzes-
form den revolutionären Impetus hemmte; auch die normativistische 
Rechtsdogmatik fiel unter sein Verdikt gegen das Formale. Jetzt hätte die 
Stunde der Soziologie schlagen können. Was mochte Hans Freyer, dem 
frisch gekürten Präsidenten der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, 
hier durch den Kopf gegangen sein? Im Protokoll war kein Diskussions-
beitrag von ihm vermerkt. Immerhin beruhte sein Konzept von Soziolo-
gie u.a. auf der Lebensphilosophie. 

Über die Gründung des Ausschusses für Rechtsphilosophie wurde in 
der Parteizeitung ›Völkischer Beobachter‹ auf der ersten Seite mit Aus-
zügen aus den Reden von Frank und Rosenberg berichtet. In Briefen v. 
8. Mai befragte der Rechtsphilosoph Emge die Teilnehmer, wie der Be-
griff des Deutschen mit dem Recht in Verbindung zu setzen sei; es ging 
also weniger um die Methodik juristischer Arbeit als um den völkischen 
Inhalt. Auch hierzu blieb Freyer stumm. 

Beschrieben wird die bereits Mitte 1934 einsetzende Abwendung Frey-
ers, nachdem er vom DGS-Gegner Höhn und von NS-Kontrollstellen als 
unzuverlässig markiert und sanktioniert worden war. Freyer schrieb nun 
nicht mehr zur Soziologie; er ließ sich nach Ungarn versetzen und gab 
sich zweideutig in der Bejahung des Nationalsozialismus, dessen Staat er 
indessen weiterhin diente.13 Dieser Rückzug, ohne in den Widerstand zu 
wechseln, wurde auch bei anderen Reichssoziologen beobachtet. 

Tatsächlich hat die kollaborierende ›Deutsche Soziologie‹ sich da
rum bemüht, das Konzept der ›Gemeinschaft‹ theoretisch zu vertie-
fen. Nicht weniger als drei Denkschulen etablierten sich dazu; zwei da-
von wurden von Soziologen dominiert, die auch das ›Deutsche Recht‹ 

11	 	Zitate aus Freyer 1935: 117–120, 133, 143, H.i.O.
12	 	Abgedruckt in Schubert 2019: 47.
13	 	Vgl. Muller 1986: 301–316.

KOLLABORATIONEN: DIE JURISPRUDENZ UND DIE ›REICHSSOZIOLOGIE‹

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182

mitmodellierten: H. Freyer und G. Ipsen in Leipzig, F.W. Jerusalem und 
R. Höhn in Jena.14 War das etwa endlich die seit Jahrzehnten ersehnte 
›soziologische Jurisprudenz‹? Sowohl personell als konzeptionell mochte 
das so scheinen (wenngleich niemand es so nannte). Eigentlich aber er-
scholl hier ein ideologischer Lockruf, der die (verständliche) Sehnsucht 
nach Ruhe und Geordnetheit zu erfüllen versprach, während ein An-
schluss an das damals immer noch prominente Konzept von Tönnies‹ 
›Gemeinschaft‹ vermieden wurde. Der Begriff ›Gemeinschaft‹ stand ge-
gen den demokratischen Pluralismus, gegen die parlamentarische Wil-
lensbildung, gegen die subjektiven Rechte, auch gegen die rechtlich kon-
trollierten Einrichtungen des Staates und eine ›Herrschaft des Rechts‹. 

Theodor Geiger hatte bereits 1931 empfohlen, die Soziologie solle 
einstweilen auf den Gemeinschaftsbegriff verzichten, der von neoro-
mantischem Zivilisationspessimismus zeuge; er werde von der völki-
schen Bewegung antizivilisatorisch benutzt und sei mit dem Gedanken 
der ›Bluthaftigkeit‹ aufgeladen worden.15 

***

Im Rückblick von heute verfallen die Handlungen derer, die 1933 in 
Deutschland geblieben sind und ihre akademische Arbeit fortsetzten, 
dem fatalen Generalverdacht des Opportunismus, der latenten Unter-
stützung und der Konzessionen an den Nationalsozialismus. Als Wer-
tungs- und Meinungssache mag das auf sich beruhen, nicht aber als 
historisch-empirische These. Wer im nationalsozialistisch gewordenen 
Deutschland ungeschmälert weiterarbeitete, stand offensichtlich auf kei-
ner der zahlreichen Exklusionslisten (rassistisch, politisch, ideologisch). 
Welche Zugeständnisse dafür zu machen waren, das stellt sich je nach 
Forschungsfeld unterschiedlich dar. Da die Anwendung des positiven 
Rechts sich auf das Gebiet eines bestimmten Staates bezieht, waren Juris-
ten den Vorgaben des NS-Staats geradezu ausgeliefert. Gewisse Möglich-
keiten, diese zu unterlaufen, ergaben sich aus der formellen Fortgeltung 
der allermeisten Gesetze, höchstrichterlichen Urteile und Lehrbücher. 

Der ›Machtergreifung‹ hatten Rechtswissenschaft und -praxis fast 
nichts entgegengesetzt, der Vertreibung der demokratischen Opposi-
tion auch nicht. Gelegenheiten dazu hatte es gegeben; man denke nur 
an das Patt im Reichsgerichtsprozess zum ›Preußenschlag‹. Die deut-
schen Juristen – auf den Lehrstühlen, in den Behörden und Gerichten 
– amtierten 1933 einfach weiter. In der Optik des Doppelstaats (Ernst 
Fraenkel) gesehen, standen sie vermeintlich auf der legal-legitimen Seite 

14	 	Zu den drei Schulen vgl. Breuer 2002.
15	 	Vgl. Geiger 1931: 175 f.

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


183

geltender ›Normen‹ und ignorierten die mörderische Seite der ›Maß-
nahmen‹. So gerieten sie kollektiv in die Kollaboration mit einem ver-
brecherischen System. 

Soziologische Autoren mussten auf andere Weise Farbe bekennen, als es 
Juristen in ihren Konfliktentscheidungen tun. Einige Fachspringer, die ur-
sprünglich rechtswissenschaftlich ausgebildet waren und nun soziologi-
sche Themen bearbeiteten, identifizierten sich stark mit dem National-
sozialismus, so etwa Franz Wilhelm Jerusalem und Reinhard Höhn. Zu 
den Vertretern einer ›deutschen‹ Soziologie, dazugehörig Max Rumpf, 
bemerkte ihr Zeitgenosse Alfred von Martin: »Bei ihnen allen hat man 
das Gefühl, dass sie nur mit halbem Herzen, wenn auch schließlich mit 
verdrehtem Kopfe bei den Nationalsozialisten landeten«.16 Wer als So-
ziologe in NS-Deutschland verblieb, musste sich arrangieren und zahl-
te einen Preis. Selbst Theodor Geiger, noch 1932 aktiv NSDAP-kritisch 
und von dieser bekämpft, hatte sich im Frühjahr 1933 als der »deut-
schen Volkssoziologie« von Freyer, Rumpf u.a. zugehörig erklärt, emig-
rierte aber wenige Monate später.17 

Die aus den vorhergehenden Jahrzehnten herübergekommenen Kon-
zepte ›Soziographie‹ und ›Volkskunde‹ waren zunächst noch etwas an-
deres als die neue ›völkische Soziologie‹, die sich vom Bild einer indi-
vidualistischen, bürgerlichen und jüdischen Soziologie absetzen wollte. 
Völkisch zu denken bedeutete den Abschied an universalistische Aus-
sagen. Damit wurde die Soziologie in eine Richtung gelenkt, in der sie 
dem neuen Staat diente, ohne ihn zum Forschungsgegenstand zu ma-
chen. Sie konnte das politische Leben dann mitgestalten, wenn sie die 
kulturellen Seiten der Gesellschaft untersuchte, also das Werden von Ge-
meinschaft und Volk. Auch dies war geeignet, juristisches Entscheiden 
zu instruieren. 

Die bruchlose Denkbahn des Max Rumpf  
durch vier Regimes

Wie die Weimarer Rechtskultur durch den Nationalsozialismus so 
schnell zerstört werden konnte, das illustriert vielleicht eine einzelne 
Denkbiographie, die in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts spielt 
und sowohl Jurisprudenz als auch Soziologie umfasst. Wir sehen eine 
intellektuelle und berufliche Karriere, die vom Kaiserreich bis in die 
Bundesrepublik reichte und dabei jeden Verfassungswechsel unbescha-
det überstand. Dieses Gleiten von einem zum nächsten, zudem höchst 

16	 	Zitiert bei Lepsius 2017: 55.
17	 	Meyer 2001: 124.

DIE BRUCHLOSE DENKBAHN DES MAX RUMPF DURCH VIER REGIMES

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184

verschiedenen Politiksystem imponiert und bietet sich zur Interpretati-
on an: Die deutsche Gesellschaft und der Großteil ihres leitenden Perso-
nals blieben gleich, wiewohl sich die jeweiligen Verfassungen grundle-
gend wandelten und epochale Katastrophen eintraten. Die Kontinuität 
gründete in kollektiven Mentalitäten, ökonomischen Verhältnissen und 
sozialen Milieus. 

Als Exempel dafür steht hier Max Rumpf (1878–1953), heute fast 
vergessen, aber damals sehr umtriebig und durchaus beachtet. Als an-
fangs Oldenburger Landgerichtsrat verfügte Rumpf über Prozesserfah-
rung und damit über genügend Anregung, eine juristische Habilitation 
zum Thema ›Gesetz und Richter‹ (1906) zu schreiben, worin er sich an 
die Seite der Freirechtsschule stellte. Er hob die Spielräume beim Ent-
scheiden hervor sowie den Einfluss persönlicher Werturteile.18 Hinfort 
wurde er dieser Richtung zugeschlagen, wogegen er sich nicht verwahrte. 
Später behauptete er zum Freirecht: »Diese Bewegung hat sich heute be-
reits durchgesetzt«, bezogen auf die »Vermittlung zwischen abstraktem 
Gesetz und lebendigem, sich wandelndem Leben«. Er akzeptierte und in-
tegrierte Eugen Ehrlichs Konzept vom ›lebenden Recht‹.19 

Rumpf kontrastierte immer wieder hier die ›herkömmliche Jurispru-
denz‹, welche die abstrakten Rechtsnormen erforscht, dort die ›Voll-
rechtswissenschaft‹ zu den »Tatsachen des gegenwärtigen (oder vergan-
genen) deutschen (oder ausländischen) Soziallebens, so wie dies unter 
der Herrschaft jener abstrakten Rechtsnormen steht«. Auf diese Wei-
se vermengte er das dogmatische mit einem sozialbezogenen Denken. 
»Vollrechtlich nennen wir [...] diejenige Betrachtungs- und Arbeitswei-
se in der Jurisprudenz, die das gegenwärtige deutsche Sozialleben als 
ein Stück lebendes Recht, als einen großen ineinander verflochtenen 
individuellen Zusammenhang auffasst. [...] Und wie hinsichtlich der 
Realien, der Tatsachen, so auch bezüglich der Normen«. Rumpf de-
klinierte diesen Methodenansatz für eine lange Reihe von Rechtsfi-
guren aus den Bereichen Wirtschaft und Privathaushalt einzeln und 
ausführlich durch. »Die Gesellschaft ist auch zur Fundierung des Wirt-
schaftsrechts unentbehrlich.« Die Rechtswissenschaft habe als Sozial-
wissenschaft »zugleich das Recht und die Pflicht mitzubauen an der So-
ziologie«. Wie unklar die Methodik auch sein mochte, so interessant 
war sein Postulat der wechselseitigen Verflechtung der beiden inzwi-
schen getrennten Fächer.20 

Als Hochschulprofessor in Mannheim lehrte Max Rumpf Zivilrecht, 
ab 1927 zusätzlich Soziologie – eine kuriose Koppelung innerhalb der 
Lehrstuhlbezeichnung, die wohl auf seine Beschäftigung mit Hermann 

18	 	Rumpf 1906: 18–28, 32, 97, 110.
19	 	Rumpf 1922: 153, 159; 1924: 40.
20	 	Zitate bei Rumpf 1922: 163, 160, 162, 190.

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


185

Kantorowicz zurückging. Um von dem »systematisch wenig befriedi-
genden Positivismus« wegzukommen, suchte Rumpf »nach neuen sach-
lichen Zusammenhängen und nach einer neuen, fruchtbaren, sachlichen, 
›natürlichen‹, Systematik in Recht und Rechtswissenschaft«. Zur »Voll-
rechtswissenschaft«, über die dogmatische, formale Dimension hinaus, 
werde die Jurisprudenz mit der Soziologie; erst jetzt werde sie zur Wis-
senschaft, zur strengen Theorie.21 In seiner programmatischen Antrittsre-
de als »Professor für Bürgerliches Recht und Privates Wirtschaftsrecht« 
in Nürnberg sagte er: »Die Rechtswissenschaft ist teils eine Sozialwissen-
schaft, teils eine Kulturwissenschaft«, blieb aber methodologisch vage 
und beschwor Lebensnähe, Wirklichkeitsgehalt und Tatsachenrespekt, 
um die Isoliertheit der Jurisprudenz zu überwinden.22 

Später wandte sich Rumpf mehr und mehr der Soziographie zu, ei-
ner damals nicht ungewöhnlichen Version der ihre Fachidentität noch 
suchenden Soziologie. Die Soziographie war eine seit 1913 bestehende 
Richtung, mit der vor allem empirisch-statistische Analysen betrieben 
wurden, in Deutschland auch von Ferdinand Tönnies und Theodor Gei-
ger vertreten. Die Soziographie stand unter einem gewissen Verdacht des 
Undeutschen, weil statistische Exaktheit als ein Ideal der anglo-amerika-
nischen Sozialwissenschaft galt.23 Auf dem Soziologentag 1930 skizzier-
te Rumpf das Verhältnis zwischen Soziographie, Volkskunde und Sozio-
logie, alle drei vereint als »gemeine Volkssoziologie«.24 Sein Paradigma 
war das bäuerliche und gemeindliche Leben; daneben widmete er sich 
auch den Verhältnissen in der Großstadt. Mit dieser Positionierung ge-
langte er weitgehend problemlos in das Dritte Reich, das der akademi-
schen Soziologie nun einmal skeptisch bis ablehnend gegenüberstand. 
1933/1934 stieß seine ›Volkssoziologie‹ noch auf Bedenken von Ideolo-
giewächtern im Amt Rosenberg – als zu empirisch-soziologisch und zu 
wenig rassebewusst. Rumpf nahm sich aus der Schusslinie und konnte 
ungestört weiterarbeiten.25 

Im Sommer 1933 erschien sein Buch über ›Politische und soziologische 
Staatslehre‹; hier propagierte er »eine grundsätzliche konkrete und da-
mit nationale, auf das Hier und Jetzt unseres Deutschland der Gegen-
wart gerichtete Staatslehre«.26 Im November 1933 unterzeichnete er 
mit einigen anderen Soziologen das »Bekenntnis deutscher Professo-
ren zu Adolf Hitler und dem nationalsozialistischen Staat«. 1934 initi-
ierte er »in Verbindung mit der Deutschen Gesellschaft für Soziologie« 

21	 	Rumpf 1924: 41 f.
22	 	Vgl. Rumpf 1929: 7, 27–31.
23	 	Vgl. Meyer 2001: 124.
24	 	Rumpf 1930: 222.
25	 	Vgl. Klingemann 1993: 122 f.
26	 	Rumpf 1933: 7.

DIE BRUCHLOSE DENKBAHN DES MAX RUMPF DURCH VIER REGIMES

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186

ein Periodikum »Volksspiegel. Zeitschrift für deutsche Soziologie und 
Volkswissenschaft«, das aber beim Sicherheitsdienst (SD) als gefährlich 
galt und sich nicht etablieren konnte.27 

Über ›Soziologie‹ äußerte sich Rumpf nun kaum noch, obwohl er als »So-
ziologe und Volkskundler« firmierte.28 Mit einer Gruppe von Gleichge-
sinnten, man könnte sagen: Freyer-Anhänger, ›versöhnte‹ er die Soziologie 
mit dem Nationalsozialismus, indem er sie um die individualisierende Di-
mension beschnitt und auf Beschreibungen zum Volkskollektiv verkürzte; 
von Handlungs- und Gesellschaftstheorie blieb danach kaum etwas üb-
rig. Von ihm erschienen nun umfangreiche Studien ethnographischer Art 
über Dorf und Land, darunter 1936 »Deutsches Bauernleben«. Das po-
pulärwissenschaftlich angelegte 900-Seiten-Werk schilderte alle Aspekte 
des sozialen Lebens auf dem Lande in einem unangenehm altertümeln-
den und im Schlusskapitel auch nationalsozialistisch durchtränkten Ton. 
Rumpf wollte aber ein ›Soziologe‹ sein. 1944 setzte er sich von einer So-
ziologie ab, die sich mit Individualismus ›liberalistischer‹ oder mit Sozia-
lismus jüdisch-marxistischer Prägung leichtfertig eingelassen habe; statt-
dessen empfahl er die eigene ›deutsche Volkssoziologie‹.29 Nach 1945 kam 
der bereits emeritierte Autor mit alldem davon, konnte sogar noch in der 
damals sehr konservativ geführten Sozialen Welt – später das Blatt eines 
Ulrich Beck und Armin Nassehi – etliche Besinnungsaufsätze publizieren. 

Max Rumpf dürfte sich in der NS-Zeit wissenschaftlich am wohls-
ten gefühlt haben, auch weil er jetzt seinem Thema – Soziographie des 
Volkes – ungehemmt frönen konnte. Er lieferte das Exempel eines Sozi-
alwissenschaftlers, der unter allen vier Regimes vom Kaiserreich bis in 
die Bundesrepublik mithalten, ja ›oben schwimmen‹ konnte, als hätte es 
keine Umbrüche gegeben – ein denkgeschichtliches Rätsel. Dabei lässt 
sich seine Themenwahl nicht einmal als opportunistisch bezeichnen, hat-
te er doch von Anfang an theoretisch auf ›das Volk‹ statt auf ›die Ge-
sellschaft‹ gesetzt. 

So schon 1910 in der populär-rechtskundlichen Publikation ›Volk und 
Recht‹. Nur wenn man Rumpfs Methodenideen von 1929, mit ihrem Be-
zug auf die Volkskunde, isoliert und ohne Bezug zu den damaligen Strö-
mungen in den Sozialwissenschaften betrachtet, kann man ihn »in die 
»Nähe der nationalsozialistischen Ideologie« rücken.30 Allerdings wäre es 
ebenso naheliegend wie unzutreffend, diese Spielart der Bestimmung einer 
Soziologie als prä- oder kryptofaschistisch einzuordnen. Die Absage an 
Begriffssystematik und Nomothetik, die Wendung zum Idiographischen 

27	 	Vgl. Klingemann 2009: 149 f.
28	 	Vgl. Rumpf 1936: X.
29	 	Vgl. Klingemann 2020: 31 f.
30	 	Wie aber Rottleuthner 2017: 252.

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


187

gehören zu den ewigen Versuchen, der Sozialwissenschaft eine for-
schungsleitende Grundorientierung zu verleihen. ›Volkskunde‹ als akade-
misches Fach gab es später auch in der demokratischen Bundesrepublik, 
und die gleichbedeutende, aber vornehmere Bezeichnung ›Ethnographie‹ 
forderte das überkommene Soziologieverständnis heraus. 

Bei allem Abscheu gegenüber dem Terror und Morden des NS-Regimes 
sollte nicht unbeachtet bleiben, dass die prinzipiellen und methodologi-
schen Debatten sich auch im ›Dritten Reich‹ fortsetzten, zwar in einer ra-
dikal ausgedünnten Gruppe und mit ideologischen Vorgaben, aber nicht 
ohne interne Differenzen. 

Ähnlich wie Max Rumpf war Franz Wilhelm Jerusalem (1883–1970) 
von der Jurisprudenz zur Soziologie gelangt, entwickelte eine auf das 
Konzept Gemeinschaft aufbauende Theorie und kam damit durch alle 
politischen Verhältnisse seiner Zeit. 1933 positionierte er sich auf der 
nationalsozialistischen Linie, kritisierte aber wissenschaftlich seine Ge-
sinnungsgenossen.31 

Gustav Radbruch als Antipode

Es mag unfair sein, Max Rumpf einem Wissenschaftler größeren Kali-
bers wie Gustav Radbruch gegenüberzustellen, der ebenfalls unter allen 
vier Regimes gearbeitet hat. Aber es bedurfte eben intellektueller und 
charakterlicher Substanz, um dem Lockruf des nationalsozialistischen 
Aufbruchs zu widerstehen. Beide hatten im reformjuristischen Lager be-
gonnen und sich mit der Soziologie beschäftigt, was die Kontrastierung 
sinnvoll macht, auch ohne einen Vergleich anzustellen. 

Gustav Radbruch (1878–1949) war, wie in den früheren Kapiteln 
dargestellt, in allen Diskursphasen seit 1900 präsent. So sehr sich der 
Rechtsphilosoph von einer expliziten Erörterung unseres Themas fern-
gehalten hat,32 so indirekt bedeutsam war er für den Diskurs. Vor al-
lem gilt dies für die Unterstützung von Gnaeus Flavius/Kantorowicz bei 
der Kampfschrift von 1906 (vgl. Kap. 2).33 Um einen der vielen weite-
ren Beiträge zu nennen, hatte er 1920 als Professor in Kiel Hermann 
Heller (Kap. 5) habilitiert. Auch gehörte Radbruch zu den frühen Mit-
gliedern der Deutschen Gesellschaft für Soziologie.34 Neben der per-
sonellen Unterstützung ging ein entscheidender theoretischer Impuls 
von ihm aus, der sich nicht zuletzt dem Kontakt zur Person und Lehre 

31	 	Vgl. Rottleuthner 1989: 317–320; Klingemann 2009: 125–132.
32	 	Wie bereits in Kap. 6 erwähnt.
33	 	Vgl. Carter 2006.
34	 	Vgl. Dörk 2018: 830.

GUSTAV RADBRUCH ALS ANTIPODE

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188

von Max Weber verdankte.35 Indem er das dualistische Dogma des Neu-
kantianismus zur Triade modifizierte, grundierte er Ansätze, dass juristi-
sche Schlüsse normativ auf soziologische Erkenntnisse zugreifen dürfen. 
Die Bezugnahme auf das ›Soziale‹ verbarg sich in seiner schon früh for-
mulierten und dann immer weiter ausgearbeiteten These vom Recht als 
›Kulturerscheinung‹. Damit konnte er nun einen direkten Bezug zur So-
ziologie von Max Weber herstellen, den er an verschiedenen Stellen sei-
ner ›Rechtsphilosophie‹ anführte. Der behutsam vorgehende Radbruch 
formulierte oft mehrdeutig, womit er auch einander widersprechende Po-
sitionen bedienen konnte.36 An der überparteilich klingenden Radbruch-
schen Rechtsphilosophie störte sich (außer Hans Kelsen) kaum jemand. 

Die Nationalsozialisten entfernten Radbruch, den sozialdemokratisch 
profilierten Rechtspolitiker, als einen der ersten bereits im April 1933 vom 
Heidelberger Lehrstuhl (nicht ohne Bezüge). Publizieren konnte er nun 
fast nur noch im Ausland, blieb aber im Land und verlegte sich auf rechts- 
und kunsthistorische Studien; man ließ ihn in Ruhe. Die Freundschaft 
mit Kantorowicz wurde 1935 während eines Forschungsjahres in Oxford 
noch einmal belebt; beide begeisterten sich für die englische Rechtskultur 
und schrieben Bücher darüber – fehlt hier doch die breite Kluft zwischen 
dogmatischer und sozialwissenschaftlich informierter Rechtsbetrachtung. 

Soziologisches Rechtsdenken als Wegbereiter  
des NS-Rechts?

Die Suche nach den Ursachen des Umbruchs von 1933 und der folgen-
den Katastrophe hat alle Denkschulen auf den Prüfstand gestellt; den 
meisten wurden direkte oder mittelbar-unbeabsichtigte Beiträge nachge-
wiesen. Freirechtslehre und soziologische Jurisprudenz hatten die Geset-
zesbindung relativiert, der Rechtspositivismus hatte sie übertrieben. Alle 
drei standen nun unter Verdacht; für eine Anklage reichte es allerdings 
nicht aus, angesichts der manifesten Gewalt und des simplen ideologi-
schen Unterbaus im neuen Regime. Es blieb allerdings die Frage, ob ei-
nige Ideen zur soziologischen Jurisprudenz dem nationalsozialistischen 
Rechtsdenken in die Hände gespielt bzw. es vorbereitet haben. 

Nur gelegentlich wurde das konkrete Ordnungsdenken als »soziologisch-
politischer Positivismus« bezeichnet, weil hier das Recht einer gesellschaft-
lichen Realität entsprechend aufgebaut werde.37 Doch nicht die gegebene 

35	 Zum ›Heidelberger Geist‹ vgl. Radbruch 1952: 65.
36	 	Vgl. dazu Aydin 2020: 67 f.
37	 	So der in der frühen Bundesrepublik prominente Verfassungsrechtler, Ger-

hard Leibholz 1961: X.

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


189

Wirklichkeit hatte nach 1933 das Recht gestaltet, sondern umgekehrt: Ein 
neues Regime formierte die Gesellschaft nach ihrer Ideologie. 

Überraschend mussten sich die Vertreter einer soziologisierten Jurispru-
denz vorhalten lassen, sie hätten ungewollt der nationalsozialistisch ge-
trimmten Jurisprudenz den Weg geebnet. Ein erklärter Dogmatikverteidi-
ger erlaubte sich den als Argument getarnten Scherz, Kantorowicz habe 
»im Grunde« und »gewiss im Unschuldsstande« die Richterrolle nicht an-
ders definiert als Carl Schmitt oder Roland Freisler.38 Die Kritik am Geset-
zespositivismus habe es erleichtert, den Rechts- zum terroristischen Maß-
nahmenstaat zu pervertieren. Davon getroffen wurden die primär von 
jüdischen Wissenschaftlern getragenen Methodeninnovationen der Frei-
rechtslehre und sogar der explizite Nazi-Gegner Hermann Heller. Die Un-
terstellungen behaupteten weder Mitursächlichkeit noch Verantwortung, 
wohl aber die gedankliche Nähe einzelner Argumentationslinien. 

Dies geschah vonseiten der emigrierten Frankfurter Schule, die damals 
noch marxistisch dachte und hier gegen eine andere, politisch ›links‹ 
stehende Schule hielt, die sich dem Marxismus verweigert hatte. Man 
könnte es als einen jener altvertrauten innerlinken Flügelkämpfe abha-
ken, wenn der Vorwurf nicht hängen geblieben und bis heute wieder-
holt worden wäre. Bezeichnenderweise klopfte man nicht an die eige-
ne Brust, sondern verwies auf die Rivalen im antifaschistischen Lager. 

Eine einzelne rechtstheoretische Position wurde hier zum mitwirkenden 
Kausalfaktor einer welthistorischen Wende ernannt. Beim längst nicht 
versiegten Interesse, das Ende des Weimarischen Rechtsstaats zu erklä-
ren, kann der Blick auch auf eine einzelne Idee fallen, wenngleich die NS-
Usurpation auf ganz anderen Faktoren – vor allem die Schwäche der De-
mokratie und die eingesetzte physische Gewalt – aufbaute. Könnte das 
Programm einer wirklichkeitswissenschaftlich orientierten Rechtsmetho-
dik eine Tür für den terroristischen Maßnahmenstaat geöffnet haben? Im 
Eifer, sich vom nationalsozialistischen Rechtsdenken zu distanzieren – 
wohlgemerkt: Jahrzehnte danach – ging man »den Voraussetzungen die-
ser Lehre in der sogenannten Freirechtsbewegung« nach und bemühte 
sich um den Nachweis, Eugen Ehrlich und Hermann Kantorowicz hät-
ten der Rechtsfeindlichkeit des Nationalsozialismus den Weg gebahnt.39 

»Höchster zu Schöpfertum befähigender Bezugspunkt des Richters war 
ihnen zufolge die von geschichtlichen Willenskräften geformte gesell-
schaftliche Wirklichkeit selbst, nicht der einer abgelebten Vergangen-
heit angehörende Buchstabe des Rechts.« Wenn sich Behrends gegen 
Ehrlich und Kantorowicz wandte, so focht er hier erkennbar einen 

38	 	Behrends 1989: 70.
39	 	So Behrends 1989: 70; die folgenden Zitate: 37, 64–70.

SOZIOLOGISCHES RECHTSDENKEN ALS WEGBEREITER DES NS-RECHTS?

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190

Strauß mit anderen Vertretern der Romanistik (d.i. die Lehre des Römi-
schen Rechts und seiner Rezeption) aus und nutzte dazu die NS-Nähe 
als Waffe. Die Diskursfelder vertragen sich nicht miteinander. Auch ide-
engeschichtlich klafft zwischen den Zeitpunkten 1906 und 1934 eine 
unüberbrückte Lücke, weswegen Behrends‹ Argument historisch nicht 
stimmen kann. – Sodann hieß es, die nationalsozialistische Terminolo-
gie vom Gesunden Volksempfinden sei zumindest teilweise durch das 
Freirecht vorweggenommen worden. Das wurde durch Wortgleichhei-
ten, aber kontextfrei an Kantorowicz (1911) demonstriert40 – auch dies 
eine eigenartige ›historische‹ Argumentation. 

Der Hitlersche Machtantritt war ein politischer, von juristischen Erwä-
gungen ungeleiteter Akt. Vorangegangen war im Juli 1932 die verfas-
sungsrechtlich fragwürdige Absetzung der ›roten‹ preußischen Regierung 
durch das bereits deutschnational geführte Reich, womit eine entschei-
dende Gegenkraft ausgeschaltet wurde. Wie bereits erwähnt, kämpften 
im Prozess vor dem Staatsgerichtshof in Leipzig mit u.a. Hermann Heller 
und Carl Schmitt zwei Exponenten gegensätzlicher Rechtstheorien mitei-
nander. Dass die gewählte Prozessstrategie nicht verfing und das Gericht 
die Notverordnung des Reichspräsidenten an der maßgeblichen Stelle in 
Kraft beließ, war keine Folge der Heller’schen Rechtstheorie. Dort war 
die Sinnleere des Gesetzespositivismus angeprangert worden, aufgrund 
deren das formale Recht weitgehend widerstandslos in den Dienst des 
Nationalsozialismus gestellt werden konnte. 

Wenn das Wirksamwerden einer Idee (wie der soziologischen Juris-
prudenz) behauptet wird, muss die Gesamtsituation betrachtet werden. 
Im vorangegangenen Fall der Inflationskrise von 1923 hatte die juris-
tische Herausforderung im Tatsächlichen gelegen: Kriegsereignisse und 
Wirtschaftsentwicklung hatten unerwartete ökonomische Verhältnisse 
geschaffen, deren rechtliche Seite zu bewältigen war; hier konnten sozi-
alwissenschaftliche Überlegungen weiterhelfen. Ganz anders das ›Dritte 
Reich‹, das die politischen Grundwertungen verdrehte und veränderte 
Beurteilungsmaßstäbe schuf, für deren Anwendung keine Sozialwissen-
schaft bereitstand.41 Der (oft unausgesprochene) Hintergrund der Wert-
überzeugungen unterschied die Richtungen der soziologischen Jurispru-
denz von den Adepten des konkreten Ordnungsdenkens.42 Damit konnte 
soziologisches Denken noch in die Weimarer Jurisprudenz einsickern, 
wurde aber nach 1933 radikal ausgeschlossen. 

Nach allem erscheint es wenig plausibel, dem Vorschlag auf eine so-
zialwissenschaftlich zu orientierenden Rechtsdogmatik die Schelle eines 

40	 	Meder 2019: 538.
41	 	Diesen Unterschied zwischen den beiden Perioden zeigt sehr klar Bernd 

Rüthers 1968/2022: 111–117.
42	 	Schmidt 2016 b: 135.

8. VERTREIBUNG, ANPASSUNG UND WIDERSTAND IM NATIONALSOZIALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


191

NS-Wegbereiters umzuhängen. Als ideengeschichtliche These mag das 
ein erst zu prüfender Anfangseinfall sein. Für eine politikhistorische The-
se müsste eine Art von Kausalität, wie vermittelt auch immer, hergestellt 
werden. Die Nazis formulierten und besaßen jedoch keine philosophi-
sche Grundlage für ihr Handeln, sodass eine Wirkmächtigkeit der frei-
rechtlichen Ideen hier ausscheidet.43 Die juristische These verbleibt auf 
der hypothetischen Ebene einer rein gedanklichen Verknüpfung, wie sie 
in rechtsdogmatischer Argumentation geläufig ist, ohne dass damit eine 
historische Aussage getroffen werden will oder könnte. 

Öfter und radikaler als in jedem anderen westlichen Land haben sich 
im 20. Jahrhundert in Deutschland die politischen Grundordnungen um-
gewälzt, ohne dabei die Kontinuität einer nationalen Identität aufzuge-
ben: 1919, 1933, 1945, 1949 und 1990. Die auf den Umbruch folgende 
Zeit wurde jedes Mal durch juristisches Handeln organisiert und bewäl-
tigt. Bei weitgehend gleichbleibenden Normtexten – nach 1933 blieb die 
Weimarer Reichsverfassung im Wortlaut unangetastet, wurde aber nach 
dem ›Ermächtigungsgesetz‹ mehr und mehr ausgehöhlt – stammte die lei-
tende Orientierung aus der jeweils neuen Wertordnung, nicht hingegen 
aus methodologischen Erwägungen wie einer ›Materialisierung‹ oder gar 
Soziologisierung des Rechtsdenkens. Alle Versuche, das juristische Mit-
wirken im nationalsozialistischen Regime aus schlechten Theorien zu er-
klären, verdeckt bloß die politische Schande der Demokratiefeindlichkeit 
und des Antisemitismus in der damaligen Profession, vom Referendar bis 
zur akademischen Prominenz. Keine sonstige der Sozialwissenschaften hat 
dem neuen Regime in auch nur annähernd so ergebener Flexibilität ge-
dient. Auf einem anderen Blatt steht es, wenn der Normativismus gewisse 
Grenzen setzte, die dem auf bedingungslose Gefolgschaft erpichten ›Füh-
rer‹ immer noch Verachtung abnötigten; allerdings haben jene Grenzen 
der äußerlich beachteten Rechtsform kaum einen Terrorakt verhindert. 

Der interdisziplinäre Diskurs erlosch

Der Exodus der den Diskurs bislang antreibenden Autoren setzte der 
Methodenentwicklung ein Ende; denn der mit soziologischen Bezügen 
sympathisierende Diskursflügel wurde umgehend abgestoßen. Emigriert 
waren fast alle in den Kapiteln 5 und 6 erwähnten Rechtswissenschaft-
ler; im Ausland arbeiteten sie an ihren Themen weiter, so gut das unter 
den veränderten Umständen noch möglich war. Wer Deutschland verlas-
sen hatte, musste sich umorientieren, etwa auf eine ganz andere Rechts-
ordnung oder ein neues Fach. Die deutsche Methodendiskussion inter-
essierte woanders nicht. 

43	 	Vgl. Curran 2001: 87–90; Joerges 1994: 172, 185.

DER INTERDISZIPLINÄRE DISKURS ERLOSCH

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176 - am 25.01.2026, 19:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-176
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Kollaborationen: die Jurisprudenz und die ›Reichssoziologie‹
	Die bruchlose Denkbahn des Max Rumpf durch vier Regimes
	Gustav Radbruch als Antipode
	Soziologisches Rechtsdenken als Wegbereiter des NS-Rechts?
	Der interdisziplinäre Diskurs erlosch

