
Erster Teil | Grundlagen theologischer

Traditionshermeneutik und -theorie

Traditionen strukturieren religiöse Überzeugungen. Insbesondere das christliche

Selbstverständnis konstruiert sich durch den Bezug auf Traditionen, die das eigene

Bekenntnis legitimieren. Dabei sind Traditionen aber nicht voraussetzungslos und

naturgegeben. Was als verbindliche Tradition gilt, wird jeweils neu ausverhandelt.

Gleichzeitig legen religiöse Traditionen für sich unverhandelbare Grundsätze fest.

Beide Phänomene setzen voraus, dass Überlieferungsprozesse vorhanden sind, über

deren Geltung oder Authentizität gerungen wird. Die Literatur- und Kulturwissen-

schaftlerin Aleida Assmann unterscheidet zwischen einem »klassifizierende[n] Begriff

von Tradition«1 und einem »emphatische[n] Traditionsbegriff«2. Ersterer »ist von keiner

großenVerbindlichkeit oder Reichweite,weil er als ein retrospektiv beobachtender Blick

das normativ verbindliche, in die Zukunft weisende Potenzial dieses Begriffs außer

acht läßt.«3 Mit solch einem klassifizierenden Blick wird deutlich, dass in Geistes-,

Literatur- oder eben auch Kirchen- und Theologiegeschichte verschiedenste Überlie-

ferungsprozesse unterschiedlicher Art vorliegen. Der emphatische Traditionsbegriff

bezeichnet hingegen »Formen aktiver Herstellung von Kontinuität aus der Perspektive

der Tradenten«4. Eine authentische Überlieferung ausgewählter »Texte, Gedanken,

Verhaltensformen, Werte durch die Zeit an nachfolgende Generationen«5 soll damit

sichergestellt werden. Die bewusste Formung solcher Traditionsstränge ist durch

Anerkennungsvorgänge und Ausschließungsmechanismen geprägt.

Fraglich ist allerdings, ob nicht auch der klassifizierende Traditionsbegriff indirekt

normierend wirkt. Denn indem er durch seinen spezifischen Blick die Vergangenheit

interpretiert, formt er auch für die Zukunft wirksame Traditionssträngemit. ImUnter-

schied zumemphatischen Traditionsbegriff geschieht dies aber ohne die Intention, eine

Autorität beanspruchende Tradition nach bestimmten Kriterien herzustellen.

1 Assmann: Zeit und Tradition, 63.

2 Ebd.

3 Ebd.

4 Ebd.

5 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


38 Religiöse Tradition in Bewegung

Bereits in dieser Differenzierung einer formalen und normativen Dimension des

Traditionsbegriffs wird die Komplexität von Traditionshermeneutik deutlich. Traditio-

nen sind Rezeptionsphänomene, in der kein*e Akteur*in die exklusive Deutungsmacht

innehaben kann.

Im ersten Teil dieser Studie werden Grundlagen einer theologischen Traditionsher-

meneutik und -theorie sowie methodische Zugänge für eine Theorie der Hermeneutik

und Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils erarbeitet. Der Bogen spannt sich

dabei von der Reflexion verschiedener Traditionsbegriffe bis hin zu methodologischen

Überlegungen. Der Aufbau folgt einer bestimmten Logik: Nachdem der Begriff der

Tradition aus verschiedenen Perspektiven erkundet wurde, gibt eine Diskursgeschichte

traditionshermeneutischer Weichenstellungen einen Einblick in die Dynamik von Tra-

dition in der Theologie- und Kirchengeschichte. Gleichzeitig wird Tradition aber auch

an ihren geschichtlichen Kontext rückgebunden. Die Dekonstruktion eines linearen

Traditionsbegriffs muss sich an dieser Geschichte messen lassen und darf nicht zum

Selbstzweckwerden.Ausgehend von der erneuertenVerhältnisbestimmung zum Juden-

tum muss sodann nach erkenntnistheologischen Problemen innerhalb der christlichen

Theologie gefragt werden. Aus diesen theoretischen und historischen Skizzen heraus

werden Schritte zu alternativen theologischen undmethodischen Perspektiven gesetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 1 | Tradition als Forschungsbegriff

und theologische Kategorie

Was bedeutet »Tradition«? Bezeichnet dieser Begriff die geschichtliche Kontinuität

und Tradierung von individuellen Glaubensvorstellungen oder die Tradition kirchlicher

Lehre? Ist Tradition ein Kompendium kirchlicher Lehrsätze, wie etwa im Kompendium

der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen1 repräsentiert? »Tradition« ist

ein relationaler Begriff, der von seinem »theoretischen Zusammenhang[]« sowie seinen

»pragmatischen Kontexten« mitbestimmt wird.2 Insofern ist nach Wiedenhofer »dia-

chronisch und synchronisch von vorneherein mit einer Vielfalt von Traditionsbegriffen

zu rechnen«3. Ein erster Überblick zu dieser Vielfalt zeigt allgemeine begriffsgeschicht-

liche, theologische und religionswissenschaftliche sowie kulturwissenschaftliche Per-

spektiven auf. Diese werden im Kapitel 4 einer genaueren methodologischen Reflexion

unterzogen.

1. Begriffsgeschichtliche Anmerkungen

Zunächst gilt es zwischen verschiedenen Bedeutungsebenen des Begriffs »Tradition«

zu unterscheiden. »Tradition« dient als alltagssprachlicher Ausdruck, um etwas zu be-

schreiben, »was imHinblick auf Verhaltensweisen, Ideen, Kultur o.Ä. in der Geschichte,

von Generation zu Generation [innerhalb einer bestimmten Gruppe] entwickelt und

weitergegeben wurde [und weiterhin Bestand hat]«4. Das Wort geht auf das lateinische

1 Denzinger, Heinrich: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidun-

gen. Enchiridion symbolorumdefinitionumet declarationumde rebus fidei etmorum. Verbessert,

erweitert, ins Deutsche übertragen und unter Mitarbeit von Helmut Hoping herausgegeben von

Peter Hünermann. 45. Auflage. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2017.

2 Beide Zitate Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 254.

3 Ebd.Wiedenhofer gibt hier einenÜberblick über verschiedene geistesgeschichtliche Kontexte, die

das Verständnis von »Tradition« beeinflussten, vgl. ebd. 254–256.

4 »Tradition, die«. In: Duden online: https://www.duden.de/node/184235/revision/184271 (30.11.

2022).

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271


40 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

»›tradere‹ (von ›transdare‹)«5 zurück, das »die Übergabehandlungen des Alltags, vor al-

lem im rechtlichen Bereich«6 benennt. Die Substantivierung »traditio« impliziert dabei

zunächst »Bedeutungsgehalte des römischen Depositenrechtes«7: »Das Depositum ist

kein Eigentum, mit dem man beliebig verfahren kann, sondern es muß gut verwahrt

und unversehrt bzw. unverfälscht zurückgegeben werden«8. Diese Bedeutungskonno-

tation einer möglichst lückenlosen Bewahrung und Kontinuität entfaltete vor allem im

religiösen Bereich eine starkeWirkung.

»Das Substantiv traditio wird terminologisch zuerst in römischen Rechts-Urkunden

und in der frühchristlichen theologischen Literatur greifbar. In diesen Kontexten

gewinnt der Begriff der Tradition von Anfang an ein normatives Bedeutungsmoment.

Tradition bezeichnet und bestimmt den wahren bzw. zu bewahrenden Kerngehalt

der unbestimmten Fülle geschichtlich überlieferter Denk- und Lebensformen. So

verstanden, bezeichnet Tradition das, was gilt (Gewohnheit, Satzung, Lehre), und wird

in diesem Sinn bis heute auch gleichbedeutend mit Autorität verwendet. Was als

Tradition anerkannt ist, hat damit verpflichtenden Charakter.«9

Wie diese Entwicklung stattfand und welche Dynamiken und Anerkennungsstrategien

sich hier entwickelten, wird noch zu zeigen sein.10 Das Metzler Lexikon für Literatur-

und Kulturtheorie bestimmt Tradition von seinen Gegenkonzepten her:

»Bei der Erörterung des Traditionskonzepts empfiehlt es sich, dessenmögliche Gegen-

begriffe und Alternativkonzepte in Betracht zu ziehen: So steht Tradition als das ›Be-

harrende‹ und kontinuierlich sich Fortsetzende im Gegensatz zu Neuerung und Inno-

vation bzw. schärfer gefasst: Traditionsbruch und radikaler Zäsur. Als derNachahmung

empfohlene, gleichsam autoritäre Vorgabe kontrastiert Tradition mit der Idee des Ab-

weichendenund Individuellen; als dasAlte, Überkommene schließlich erscheint sie als

Gegensatz schlechthin zuModerne undModernität. – Dass ohne Tradition keine kultu-

relle bzw. literarische Entwicklung, auch keine Innovation, möglich sei, ist spätestens

seit der Renaissance (vgl. M. E. de Montaigne) ein Topos der literatur- und kulturkri-

tischen Diskussion. Texte kommen überhaupt erst durch Zitate, durch Referenzen auf

ihre literarischen Vorläufer zustande (Intertextualität und Intertextualitätstheorien).

Auch das Neue bedarf der Tradition, und sei es nur als der Folie, von der sich abhebend

es als solches sichtbar wird.«11

5 Steenblock, Volker: »Tradition«. In: Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried (Hg.): HWPh, Band 10 (1998),

Sp. 1315–1329, hier 1315.

6 Ebd.

7 Ebd.

8 Ebd.

9 Borsche, Tilman: »Tradition«. I. Philosophisch-anthropologisch. In: LThK3, Band 10 (2001), Sp.

148–149, hier 148. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

10 Vgl. dazu Kapitel 2: Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellun-

gen.

11 Simonis, Linda: »Tradition«. In: Nünning, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kultur-

theorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 5., aktualisierte und erweiterte Auflage. Stuttgart/

Weimar: J. B. Metzler 2013, 757–758. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 1 | Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie 41

Hier werden Spannungsverhältnisse deutlich, in denen sich Traditionshermeneutik be-

wegt. Wo Tradition einerseits als Gegensatz zu Erneuerung gesehen wird, ist sie ande-

rerseits auch Voraussetzung für eben diese. Letztere Erkenntnis zeigt, dass eine aus-

schließliche Kontrastierung der vermeintlichen Pole Tradition und Erneuerung, Bruch

und Kontinuität, der Komplexität von Traditionsprozessen nicht gerecht werden kann.

Die Vielschichtigkeit von Tradition und Traditionshermeneutik gewinnt noch an Facet-

ten,wenn aus einer kulturtheoretischen Perspektive auf die »Konstruktivität von T[radi-

tionen]«12 verwiesen wird. Traditionen werden »nicht ›vorgefunden‹, sondern zu einem

erheblichen Teil auch nachMaßgabe gegenwärtiger Bedürfnisse und Interessen ›erfun-

den‹«13. Traditionsprozesse haben mit Ein- und Ausschließungen zu tun: »Als selektive

Ordnung der Überlieferung schließt Tradition immer auch Prozesse der Auswahl und

Kanonisierungmit ein.«14 Virulentwird dieses Phänomen,wenn Traditionen autoritati-

ven und normativen Status beanspruchen. Die Auseinandersetzung mit Tradition von-

seiten der postkolonialenTheorie wird dazu später Impulse bieten.

Als »kulturwiss[enschaftlicher] Grundbegriff«15 benennt Tradition »sowohl den Vor-

gang der Übergabe als auch das Übergebene selbst«16 – also Prozess und Produkt zu-

gleich.17 Beides verbindet sich im Akt der Übergabe.Dieser ist ein aktualisierendes Phä-

nomenund hat eine zeitliche und eine räumlicheDimension, die esweiter unten genau-

er zu betrachten gilt. Die Mehrdeutigkeit von Tradition als Prozess und Produkt zeigt,

dass der Beginn von Tradition nicht leicht zu fassen ist. Denn wird etwas als Tradition

gedeutet, steht dieser Interpretationsvorgangbereits in einemSinnzusammenhang,der

nicht voraussetzungslos ist.

Sowohl als alltagssprachlicher Begriff als auch als wissenschaftlicher Term in ver-

schiedenen Disziplinen ist Tradition eine vielfältige Erscheinung, die verschiedenste

menschliche Ausdrucksformen organisiert:

»Damit ist Tradition ein kulturelles Grundphänomen, das, mit Sprache und Schrift

gegeben, alle Lebensbereiche, von Sitte, Brauch und Ritual über Lebenserfahrung und

Gewohnheitsrecht bis hin zu Lehrüberlieferungen, bestimmt. Als ein zentraler Begriff

reüssiert ›Tradition‹ schließlich in fast allen Bereichenmenschlicher Kultur, auchwenn

Schwerpunkte des Literaturbestandes in den Bereichen des Juristischen, Religiösen

und der Literatur liegen. Mit dem Übergang von der schlicht gelebten Tradition zur

Traditions-Kritik bzw. reflektierten Traditions-Pflege wird ›Tradition‹ – komplementär

12 Simonis: »Tradition«, 758.

13 Ebd.

14 Ebd. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

15 Borsche: »Tradition«, 148.

16 Ebd.

17 Bernd Auerochs benennt die »Momente, aus denen sich der Überlieferungsprozess zusammen-

setzt« folgendermaßen: »das zu Überliefernde (tradendum oder traditum), das, wenngleich oft nur

hypothetisch, am Ursprung einer Tradition steht und von dem ihre Bildung ausgeht; die Akte der

Tradierung, der eigentliche Überlieferungsprozess, […] und schließlich das Resultat der Überlie-

ferung, die Gestalt, in der Überliefertes in der jeweiligen Gegenwart anzutreffen ist« (Auerochs,

Bernd: Tradition als Grundlage und kulturelle Präfiguration von Erfahrung. In: Jaeger, Friedrich/

Liebsch, Burkhard [Hg.]: Handbuch der Kulturwissenschaften. Band 1: Grundlagen und Schlüssel-

begriffe. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2004, 24–37, hier 24).

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


42 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

zu ›Rezeption‹ – zum hermeneutischen, philosophischen und wissenschaftlichen

Problem in den vielfältigsten Hinsichten und zu einem gängigen Grundbegriff.«18

Der Begriff »Tradition« befindet sich in einem Spannungsfeld von Singular und Plural.

Zunächst bezeichnet er als hier genanntes »Grundphänomen« Prozesse und Praxen, die

sich in vielen Bereichen desmenschlichen Lebens zu unterschiedlichen Zeiten nachvoll-

ziehen lassen. Tradition wird zu einer Kategorie der Erkenntnis, weil sich Wahrheits-

produktion diskursiv auf Traditionsstränge beziehenmuss. Erkenntnisse sind kommu-

nikativ gespeichert und vermittelt. Diese Überlieferung von Erkenntnis ist bereits selbst

ein Traditionsprozess.

Mit der Bezeichnung »Tradition« wird auch eine Vergleichbarkeit zwischen Phäno-

menen angestrebt, die als Tradition benannt werden. Ein Blick in die Geschichte zeigt

allerdings, dass es Tradition nur im Plural gibt: sowohl auf der Ebene des Begriffs als

auch der damit beschriebenen Phänomene. Die Verwendung des grammatikalischen

Singulars »Tradition« impliziert das Bewusstsein für diese Bedeutungsvielfalt.Der Blick

auf Religionsdiskurse zeigt diese Spannung von Singular und Plural in exemplarischer

Weise.

2. Religionsdiskurse formen Tradition – und umgekehrt

Tradition ist als wesentlicher Aspekt der menschlichen Kultur auch ein zentraler Be-

standteil religiöser Gemeinschaften. Prozesse der Überlieferung bestimmen noch ex-

pliziter als in der übrigen Gesellschaft die Identität der Gruppe sowie ihrer Mitglieder:

»Durch ihn wird der einzelne und seine Gemeinschaft Teil eines Zusammenhangs, der

raum-und zeitübergreifend ihreEinheit und Identität begründet.«19Die beidenDimen-

sionen von formalen und normativen Traditionen können in diesem Bereich besonders

gut nachvollzogen werden. Aus einer religionswissenschaftlichen Perspektive »von au-

ßen« liegt eine Vielzahl von Traditionen vor, die ihre je eigenen Legitimierungsstrate-

gien anwenden. Aus der Innenperspektive dieser religiösen Strömungen heraus gestal-

tet sich der Bezug auf die jeweilige eigene Tradition primär emphatisch, um hier Ass-

manns Differenzierung anzuwenden.Man stellt sich bewusst in einen Zusammenhang,

um die Geltung der eigenen religiösen Erfahrungen abzusichern. Diese Geltung wird in

unterschiedlichem Ausmaß auch an (exklusive) Wahrheitsansprüche gebunden – die ei-

ne Tradition entsteht. Theologisch werden diese Erfahrungen und Geltungsansprüche

wiederum untersucht und anhand verschiedener Parameter bewertet (z.B. Quellen der

Überlieferung, diskursiv ausgehandelte Glaubensgrundsätze, Kompatibilität mit per-

sönlichen Glaubenserfahrungen, Vergleich mit anderen Glaubenstraditionen im Rah-

menderKomparativenTheologie).Hierwird deutlich,dass Traditionen ein inkludieren-

des und ein exkludierendes Moment haben. Während der Exklusivitätsanspruch nach

»innen« funktional der Absicherung der eigenen Geltung und Identität dient, kann er

18 Steenblock: »Tradition«, 1315. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

19 Bürkle, Horst: »Tradition«. II. Religionswissenschaftlich. In: LThK3, Band 10 (2001), Sp. 149–150, hier

149. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 1 | Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie 43

nach »außen« zum Problem werden, etwa im Versuch einer legitimierenden Kriteriolo-

gie oder in der Begegnungmit anderen Religionen und Traditionen.

Der Zusammenhang von Tradition und Religion ist vielschichtiger, als dies gesell-

schaftlich oft kommuniziert wird. Religionen wird häufig ein ausschließlich dogmati-

scher Zugang zu Tradition zugeordnet; die Tradition einer Glaubensrichtung erscheint

als eine lineare, homogene Konstante von ihrer »Stiftung« bis zur Gegenwart. Eine dif-

ferenzierte Auseinandersetzungmit religiösen Traditionen zeigt allerdings, dass bereits

die Anfänge religiöser Traditionen nicht eindeutig festzumachen sind – die Entstehung

von JudentumundChristentum ist ein paradigmatisches Beispiel, das inKapitel 8 näher

in den Blick kommt.

Einen religiösen Traditionsbegriff formen dabei Kräfte von »innen« und »außen«.

Normierungen aus den religiösen Traditionen heraus erscheinen selbstverständlich:

eine Religionsgemeinschaft legt ihre zentralen Inhalte fest, die durch unterschiedliche

Formen und Handlungen repräsentiert werden:

»Zum Traditions-Gut zählen neben den schriftlichen Urkunden die in Kulten, Symbo-

len, Lebensnormen, Sitten und im religiösen Brauchtum lebendigen Traditionen. (Im

chinesischen daound imhinduistischen dharma schließt die Tradition eine alle Lebens-

äußerungen umfassende heilige Ordnung in Kosmos, Natur, Gesellschaft und indivi-

dueller Existenz ein.)«20

Etwas seltener wird die Aufmerksamkeit auf formende Kräfte von »außen« gerichtet.

Gerade in der Definition religiöser Traditionen sind diese mit einem Blick auf die Re-

ligions- und Geistesgeschichte aber offenkundig. Religionen, die im alltäglichen Ver-

ständnis, im Schulunterricht, aber oft auch in der Forschung als homogene Größen mit

einer klar abgegrenzten Tradition wahrgenommen werden, sind bei einer genauen re-

ligionswissenschaftlichen Analyse sowie einer Wahrnehmung der jeweiligen Selbstver-

ständnisse oft sehr breit gefächerte religiöse Strömungen.Einmittlerweile prominentes

Beispiel dafür ist dieHerausbildung des »Hinduismus«:Missionare undBeamte der bri-

tischen Kolonialmacht ließen durch ihre Aufzeichnungen »die Vorstellung von einer ur-

alten, von Priestern organisierten und verwalteten Religion in Indien«21 entstehen.Die-

se Konstruktion wurde über ungefähr zweihundert Jahre hinweg geschaffen und beein-

flusste auchdas »Bildder indischenGesellschaft als statischundzeitlos«22.Hinzukamen

Reformbewegungen in diesen religiösen Strömungen selbst, die eine Vereinheitlichung

anstreben und die Vielzahl zusammenhängender religiöser Traditionen in ein System

bringen wollten.23 Zunächst als Fremdbezeichnung entstanden, wurde der Term »Hin-

duismus« in dieser Zeit zu einer Selbstbezeichnung. Dennoch bleibt ob des kolonialen

20 Bürkle: »Tradition«, 150. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

21 Nehring, Andreas: Orientalismus und Mission. Die Repräsentation der tamilischen Gesellschaft

und Religion durch Leipziger Missionare 1840–1940. Wiesbaden: Harrassowitz 2003, 242.

22 Nehring: Orientalismus und Mission, 242.

23 Vgl. Fischer-Tiné, Harald: »Hinduismus«. I. Geschichte – 1. Hinduismus im 19. und 20. Jahrhun-

dert. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875 (28.12.2022). Die als

»neohinduistisch« bezeichneten Strömungen strebten dabei eine Anlehnung an Islam und Chris-

tentum an und wollten Monotheismus und einen Textkanon etablieren (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875


44 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Ursprungs »seine Verwendung kritisch«.24 DasBewusstsein über diesen Prozess erlang-

te in den letzten Jahren eine breitere Basis, wie ein Blick in das populärwissenschaftlich

orientierte GroßeHandbuch derWeltreligionen zeigt:

»Das heutige Verständnis des Hinduismus als Weltreligion geht auf das neunzehnte

Jahrhundert zurück, als Reformkräfte innerhalb desHinduismus undOrientalisten aus

demWesten die vielfältigen religiösen Vorstellungen und Praktiken in Südasien unter

dem Begriff ›Hinduismus‹ zusammenfassten.«25

Dieses Beispiel zeigt, dass Definitionen von Begriffen und Traditionen nicht von einer

Stelle kontrolliertwerdenkönnen,auchnicht vonReligionen selbst.Machtprozesse spie-

len eine wesentliche Rolle, wie die Perspektive der postkolonialen Theorien auf Traditi-

onsbildungen im Kapitel 4 zeigen wird.

Eine solch formende Kraft war auch der entstehende Religionsdiskurs der neuzeit-

lichen Philosophie. Die Grundlage des heute verwendeten Religionsbegriffs ist bereits

seine Infragestellung. In Folge der Spaltung der Kirche in Europa, der Religionskriege

und der Erosion der Standesgesellschaft seit der Französischen Revolution waren Glau-

be und Kirchen für viele fragwürdig geworden.

»Schon von hierher ergeben sich entsprechende Probleme einer anthropologischen

wie philosophischen Bestimmung der Religion. Sie kann schwerlich anders als positi-

onsbedingt erfolgen. Denn sie impliziert die Frage, ob es überhaupt eine/die Religion

gibt und ob es folglich überhaupt möglich ist, zu einemWesen der Religion kommen

zu können«26.

Die Religionsdefinitionwar verbundenmit der Frage nachGott und derMöglichkeit sei-

nes Nachweises. DieThemen des Diskurses reichten von anthropologischen Überlegun-

gen (Ist Religion ein Teil des Menschseins?) über subjektbezogene Fragen (Religion als

Sinn für das Unendliche/Heilige27) bis hin zur Herausbildung der eigenen Disziplin der

Religionswissenschaft im 19. Jahrhundert.28 Der Begriff »Religion« steht damit selbst in

einem bestimmten, geistesgeschichtlichen Zusammenhang.

Welche Konsequenzen sind nun aus der Reflexion der Begriffsgeschichte des »Hin-

duismus« und der »Religion« für eine traditionshermeneutische Analyse zu ziehen? Im

beschriebenen Fall der Konstruktion des Hinduismus übertrugenMissionare und Kolo-

nialbeamteKategorien des christlichenGlaubens auf das,was sie imGebiet des heutigen

Indiens beobachteten und erlebten. Ihre Beschreibungskategorien (z.B. Heilige Schrif-

ten,großerEinfluss einer Priesterschaft,Vereinheitlichung vonLehrsätzen) formtendas

24 Michaels, Axel: »Hinduismus«. I. Geschichte – 2. Historischer Überblick. In: RGG Online: http://dx

.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875 (28.12.2022).

25 Warrier, Maya: Hinduismus. Ein historischer Überblick. In: Partridge, Christopher (Hg.): Das große

Handbuch derWeltreligionen. Übersetzt vonWolfgang Günther und Anja Truckenbrodt.Wupper-

tal: R. Brockhaus 2006, 134–140, hier 134.

26 Feil, Ernst: »Religion«. I. Zum Begriff. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_C

OM_024579 (28.12.2022). Abkürzungen vervollständigt durch EH.

27 Ernst Feil verweist hier etwa auf Friedrich Schleiermacher, vgl. Feil: Religion. Zum Begriff.

28 Vgl. Feil: »Religion«. Zum Begriff.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579


Kapitel 1 | Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie 45

Bild des Hinduismus in einer eigenen Weise. Helmut Zander setzt sich in seiner »Euro-

päischen« Religionsgeschichtemit Religionen als Phänomenen komplexerWechselwirkun-

gen auseinander und zeigt beispielsweise »Beziehungsgeschichten«29 zwischen Juden-

tum, Christentum, Buddhismus und Islam.

Für die Frage nach Traditionstheorien und Traditionshermeneutik in einem religiö-

senKontext ist dieseErkenntniswichtig.DerStellenwert unddieBedeutungdessen,was

mit Tradition überhaupt bezeichnetwird, sind vonReligion zuReligion unterschiedlich.

Auch wenn die Benennung mit dem Terminus »Religion« eine Vergleichbarkeit der da-

mit bezeichnetenPhänomene,Gruppierungen,Gemeinschaftennahelegt, ist diesenicht

immer eindeutig gegeben. Natürlich gibt es Kriterien dafür, etwas als Religion zu be-

zeichnen, aber auch diese divergieren je nach Kontext (Religionswissenschaft, Selbstbe-

zeichnungen, Staatskirchenrecht etc.). Dieser Umstand ist bei Vergleichen von Traditi-

onsbegriffen verschiedener religiöser Traditionen zu berücksichtigen.

3. Tradition als theologische Kategorie

3.1 Tradition als Erfahrungs- und Reflexionsraum des Glaubens

Bisher wurde deutlich, dass der Begriff »Tradition« viele verschiedene Facetten hat und

nicht in einer einfachen Definition zu fassen ist. Die Annäherung an Tradition als theo-

logische Kategorie hat verschiedene Aspekte. Joachim Drummweist im Lexikon fürTheo-

logie und Kirche in Bezug auf die Theologie- und Dogmengeschichte auf drei Momente

hin,durch die die theologischeAuseinandersetzungmit Tradition ausgelöst und geleitet

wurde: »den Übergang von der apostolischen zur nachapostolischen Zeit, den Überstieg

in andereKulturenunddieNotwendigkeit,die Identität desüberliefertenGlaubensnach

außen (Apologetik) und innen (Orthodoxie,Häresie) zubestimmen.«30DieDimensionen

des Raumes und der Zeit spielen dabei eine wesentliche Rolle: Die Auseinandersetzung

mit der Verwahrung und Übergabe der zu überliefernden »Botschaft« in Form von Tex-

ten, Erzählungen und Riten wird dort notwendig,wo der bisher gewohnte Tradierungs-

modus nicht mehr funktioniert. Vor allem Riten sind dynamische Traditionsträger, die

hohes transformatives Potenzial aufweisen.

Am Beispiel des Christentums heißt dies: Die Zeugnisse der Apostel*innen, die Je-

sus kannten, können nicht mehr von ihnen persönlich weitergegeben werden. Die zeit-

liche Begrenztheit eines Menschen macht Konservierungsversuche dieser Erfahrungen

notwendig. Diese müssen Anschlussmöglichkeiten für kommende Generationen offen-

halten, Glaubenserfahrungen zu vergegenwärtigen und eigene anknüpfen zu können.

Ansonsten wird aus der Glaubensweitergabe bloße Geschichtsschreibung. Gleichzeitig

sahen sich die Jesusanhänger*innen in ihrer Nachfolge mit einem Sendungsauftrag be-

traut. Sie trugen ihr Zeugnis in neue geografische und kulturelle Räume. Zeitliche und

räumliche Grenzen wurden gesprengt.

29 Zander, Helmut: »Europäische« Religionsgeschichte. Religiöse Zugehörigkeit durch Entschei-

dung – Konsequenzen im interkulturellen Vergleich. Berlin/Boston: De Gruyter 2016, 60.

30 Drumm: »Tradition«, 153. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


46 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Um unter diesen Umständen weiter fortbestehen zu können,mussten für die Zeug-

nisse neue Repräsentationsformen gefunden werden. Benötigt wurden neueMittel und

Wege zurWeitergabe anMenschen,die nichtmehrdenLebens- undErfahrungsraumJe-

su teilten. Die Frage nach Möglichkeiten der Überlieferung tauchte auf und damit auch

das Bedürfnis nach absicherndenMechanismen in derWeitergabe.

Das, wofür zunächst der Status als Apostel*in diente, musste durch andere Strate-

gien ersetzt werden, etwa einen Sendungsauftrag, der weitergegeben wurde. Das da-

mit entstandene Traditionsbewusstsein ging allerdings über seine reine Funktion der

Wissensweitergabe hinaus. IndemGlaubenserfahrungen Zeit und Raum überschritten,

entstand ein neuer qualitativer Raum– jener der ekklesiologischen Reflexion. Tradition

wurde zur theologischen Kategorie, weil sich hier ein Erkenntnisraum herausbildete, in

dem Glaubenserfahrungen ermöglicht wurden und werden.

»GottesWort ist in die Geschichte eingetreten und hat Geschichte gemacht. Es vermit-

telt sich durch ein Überlieferungsgeschehen, in das, von den ersten Zeugen seiner Of-

fenbarung angefangen, auchwir – empfangendundbezeugend– einbezogen sind.Die

Kirche versteht sich als Geschöpf, Braut und Sakrament des Wortes. Das Wort Gottes

ist dieWahrheit, aus der die Kirche lebt und die zu verkünden sie beauftragt ist. Gottes

Wort in dem vielstimmigen Überlieferungsgeschehen zu vernehmen und es von bloß

menschlicher Überlieferung zu unterscheiden ist deshalb für die Kirche lebenswich-

tig.«31

Im Sinne dieser Unterscheidung »liegt der Frage nach der Tradition von Anfang an ein

kriteriologisches Interesse zugrunde«32. Das Problem der Anerkennung einer gültigen

Tradition ist dabei eines, das die gesamteKirchen- undTheologiegeschichte durchzieht.

Stets wurde darum gerungen, die Erkenntnisbedingungen für die authentische Glau-

benstradition zu finden.

3.2 Digitalisierung und Übersetzung – Erkenntnistheoretische Transformationen

von Tradition

Die Entwicklung eines solch ekklesiologischen Erfahrungsraumes ist nicht nurmit dem

Wechsel des Kommunikationsmediums zu vergleichen (von dermündlichenWeitergabe

zur schriftlichen, vomGemeindebrief zumEvangelium, von denneutestamentlichen Li-

teraturgattungen zu den Apologeten usw.33). Das Ausmaß der Veränderungen kannmit

einer anderen Analogie verdeutlicht werden: demWechsel von analoger zu digitaler In-

formationsverarbeitung.

»Mit Digitalisierung wird die Umwandlung von Informationen wie Ton, Bild oder Text

in Zahlenwerte zumZwecke ihrer elektronischenBearbeitung, SpeicherungoderÜber-

31 Pottmeyer, Hermann Josef: Normen, Kriterien und Strukturen der Überlieferung. In: Kern, Wal-

ter/Pottmeyer, Hermann Josef/Seckler, Max (Hg.): Handbuch der Fundamentaltheologie. Band 4:

Traktat Theologische Erkenntnislehre, Schlussteil Reflexion auf Fundamentaltheologie. Freiburg/

Basel/Wien: Herder 1988, 124–152, hier 124.

32 Drumm: »Tradition«, 153. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

33 Vgl. zu einer Analyse verschiedener Literaturgattungen in der frühen Kirche Kapitel 2, S. 58ff.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 1 | Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie 47

tragung bezeichnet. Während für die analoge Informationsübertragung je nach Infor-

mationstyp unterschiedliche Übertragungswege und Datenträger eingesetzt werden,

ermöglicht die Digitalisierung eine Vereinheitlichung. Darüber hinaus können digita-

lisierte Informationen ohne Qualitätsverlust übertragen und reproduziert werden.«34

Als »analoge« Informationsweitergabe können die Kommunikationsmodi der Schrift,

der mündlichenWeitergabe, der Rituale usw. identifiziert werden. Diese werden durch

eine »digitale« Übertragung nicht völlig ersetzt. Die Codierung bestimmter Zeugnisse,

Schriften oder Riten als Tradition digitalisiert diese analogen Informationsträger aller-

dings gewissermaßen. Diese Digitalisierung verbindet die unterschiedlichen Kommu-

nikationsmodi in einem gemeinsamen Erfahrungs- und Glaubensraum – der Traditi-

on. Individuelle, kontextuelle Glaubenserfahrungen werden in diesen Traditionsraum

eingespeist, der zeitliche und geografische Grenzen überschreitet. Sie können, derart

neu codiert, – um die Analogie weiterzuspinnen – gespeichert und übertragen werden.

Die Codierung ermöglicht durch eine gewisse Vereinheitlichung eine effizientere Ver-

arbeitung. Als erkenntnistheoretische Transformation eröffnen sich hier neue Räume

der Glaubenserfahrung. Der virtuelle Raum der Glaubenstradition mit den von ihr be-

reitgestelltenKategorienwird zurBedingungderMöglichkeit,Glaubenserfahrungen als

solche wahrzunehmen.35

Der Vergleich weist auf Probleme in der Weitergabe von Glaubenserfahrungen hin,

so etwa die Frage, ob diese tatsächlich »ohne Qualitätsverlust« tradiert werden können.

Überlegungen zur Traditionshermeneutik als Phänomen des Übergangs werden weiter

untendieser Fragenachgehen.Die in diesemneuen »Traditionsraum« impliziertenUni-

versalisierungstendenzenvonGlaubenserfahrungensindChanceundProblemzugleich.

Zum einen ermöglicht die zeitliche und räumliche Überschreitung erst die Weitergabe

einer geschichtlichen Erfahrung, zum anderen liegt darin auch die Tendenz zu einem

von der Geschichte abgelösten, überzeitlichen Traditionsverständnis und zur Verabso-

lutierung einer bestimmten Tradition. In der Theologie der Neuscholastik wird dieses

Traditionsverständnis virulent, mit all den negativen Konsequenzen für das Verhältnis

vonKirche und »Welt«.Auf demWeg zumZweitenVatikanischenKonzil war eben dieses

Traditionsverständnis eine große Herausforderung.

Die von Drumm genannten Faktoren sind nicht nur in historischer Perspektive in-

teressant, auch wenn sie heute in einem anderen gesellschaftlichen und theologischen

Setting erscheinen. Der Zugang zum Glauben bleibt ein vermittelter und eine erkennt-

nistheologische Herausforderung, gerade in einer Zeit, in der naturwissenschaftliche

Prämissen häufig zu allgemeinen wissenschaftlichen Paradigmen erhoben werden (et-

wa das Kriterium der Messbarkeit). Glaubensgemeinschaften stehen in global vernetz-

ten Gesellschaften mit verschiedenen Weltanschauungen und Religionen. In einer sich

34 Schröder, Hermann-Dieter: »Digitalisierung«. In: Hans-Bredow-Institut (Hg.): Medien von A bis Z.

Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften 2006, 95–97, hier 95.

35 Für eine tiefergehende Auseinandersetzung mit dem Zusammenhang von Digitalisierung und

theologischen Denkformen vgl. Hoff, Gregor Maria: Glaubensräume – Topologische Fundamen-

taltheologie. Band II/1: Der theologische Raum der Gründe. Ostfildern: Matthias Grünewald 2021,

120–142.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


48 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

veränderndenWelt treten Glaubenskonzepte immer wieder in neu entstehende Kultur-

räume ein und sehen sich mit Anfragen neuer philosophischer Theorien konfrontiert.

Die Herausforderung der Pluralität betrifft religiöse Strömungen ebenso in ihrer eige-

nen Heterogenität. Übersetzungsarbeit muss auch hier geleistet werden.

»Im Kontext der modernen, pluralistischen und säkularen Gesellschaften mit ihren

sich beschleunigenden Veränderungsprozessen und Traditions-(Ab-)Brüchen sowie

im Kontext der religiösen und kulturellen Globalisierungsprozesse und der damit

verbundenen neuen Erfahrung der Partikularität bestimmter Kulturen und Religionen

stellt sich das Problem von Autorität und Vernunft, Identität und Wandel, Kontinui-

tät und Diskontinuität, Einheit und Pluralität, Kontextualität und Universalität des

überlieferten Glaubens in neuer Weise«36.

Die hier genannten Begriffspaare stecken das Spannungsfeld ab, in dem Tradition als

theologische Kategorie bearbeitet werden muss. Diese sind nicht als Gegensätze zu

verstehen. Kontinuität und Diskontinuität, Einheit und Pluralität, Kontextualität und

Universalität sind die Koordinaten, zwischen denen sich Traditionen bewegen. Die

genannten pluralistischen und säkularen Gesellschaften stellen keinen homogenen

Kontext dar, sondern sind ihrerseits hochdiversifiziert sowie von Paradoxien und Un-

gleichzeitigkeiten geprägt, wie dies mit der Theorie einer postsäkularen Gesellschaft

beschrieben wird.37

»Vor allem die von Wissenschaft, Technik und Ökonomie ausgelösten Rationalisie-

rungsprozesse haben sich als höchst ambivalent herausgestellt und die aufklärerische

Gleichsetzung von Vernunft und Fortschritt bzw. von Religion und Rückschritt als

voreilig erwiesen.«38

(Religiöse) Traditionen prosperieren trotz dieser Entwicklung allerdings nicht per se.39

Sie sind genauso von dem betroffen,wasHans-JoachimHöhnmit dem Phänomen einer

»reflexivenModernisierung«40 beschreibt:

»Die Moderne wird zunehmend ›reflexiv‹, d.h. wegen ihrer Ambivalenzen sich selbst

zumThemaundProblem. Ihre Fortschrittsprojekte undOptionensteigerungsprogram-

memüssen den Umstand wahrnehmen und verarbeiten, dass sie an ihre Grenzen sto-

ßen und ihre Finalitätsmythen an Faszination einbüßen.«41

DieseAmbivalenzenhaben auchAuswirkungen aufReligionundReligionsgemeinschaf-

ten. Trotz der »Korrektur einer geschichtstheoretisch aufgeladenen Säkularisierungs-

36 Drumm: »Tradition«, 155. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

37 Ausführliche Reflexionen zu diesem umstrittenen Begriff sind nachzulesen bei Höhn, Hans-Joa-

chim: Zeit und Sinn. Religionsphilosophie postsäkular. Paderborn u.a.: Ferdinand Schöningh 2010;

Höhn, Hans-Joachim: Postsäkulare Gesellschaft? Zur Dialektik von Säkularisierung und De-Sakra-

lisierung. In: Schmidt, Thomas M./Pitschmann, Annette (Hg.): Religion und Säkularisierung. Ein

interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2014, 151–163.

38 Höhn: Postsäkulare Gesellschaft, 155.

39 Vgl. Höhn: Zeit und Sinn, 24.

40 Höhn: Postsäkulare Gesellschaft, 155.

41 Ebd. 156.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 1 | Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie 49

these«42 sindReligionenvoneinemLegitimitäts-undPlausibilitätsverlustundderPriva-

tisierung religiöser Vorstellungen betroffen.43 Höhn bezeichnet dies als »[r]eflexive Sä-

kularisierung« und benennt damit »Kontinuität und Brüche fortgeschrittener Säkulari-

tät«.44 Gebrochen werde die These einer fortschreitenden Säkularisierung überall dort,

wo deutlich wird, dass religiöse Überzeugungen nie ganz aus dem öffentlichen Leben

verschwunden waren, wo religiöser Fundamentalismus stärker denn je an die Oberflä-

che drängt oder transformierte Religiosität in quasireligiösen Phänomenen auftaucht.45

In diesen gesellschaftlichen Kontext hineinmuss ebenso Übersetzungsarbeit geleis-

tetwerden,worauf JürgenHabermas imJahr2001 in seinerRedezurVerleihungdesFrie-

denspreises des Deutschen Buchhandels hinweist:

»Bisher mutet ja der liberale Staat nur den Gläubigen unter seinen Bürgern zu, ihre

Identität gleichsam in öffentliche und private Anteile aufzuspalten. Sie sind es, die ih-

re religiösen Überzeugungen in eine säkulare Sprache übersetzen müssen, bevor ihre

Argumente Aussicht haben, die Zustimmung von Mehrheiten zu finden.«46

WennTraditioneine theologischeKategorie ist,dann ist dieReflexionderTraditionsher-

meneutik essenziell für die Kommunikabilität des Glaubens.Theologie muss sich unter

diesen Umständen der Fragwürdigkeit von Traditionen in einer postsäkularen und tra-

ditionskritischenZeit stellen.Die Reflexion vonTraditionen kanndabei eineKompetenz

sein, dieTheologie und Kirche in die Gesellschaft einbringen können: als Fundort alter-

nativer Sprachformen und Narrative für eine bestimmten Paradigmen folgende Gesell-

schaft oder als kritisches Korrektiv zu sich verabsolutierenden Traditionen wie politi-

schen oder religiösen Fundamentalismen.

3.3 Abbruch oder Umbruch? – Tradition als (Erkenntnis-)Prozess

Als ErfahrungsraumdesGlaubensmuss Tradition zugänglich bleiben–und das schließt

Prozesshaftigkeit und Wandlungspotenzial mit ein. Zugleich beruft sich die christliche

Tradition auch auf ein konkretes geschichtliches Ereignis, zu dem ein bleibender Bezug

gesichert werdenmuss.Umdie unmittelbaren Erfahrungen, die sich auf dieses Ereignis

beziehen, weitergeben zu können, braucht es die »Aktualisierungsfähigkeit von T[radi-

tion]«47:

»Im Kontext der Kontinuitätsbetonung wird der grundlegend wichtige Aspekt des

Prozessualen von T[radition] oft vergessen. Religiöse Traditionen sind stets im Wan-

42 Höhn, Hans Joachim: Gewinnwarnung: Religion – nach ihrer Wiederkehr. Paderborn: Ferdinand

Schöningh 2015, 35.

43 Vgl. Höhn: Postsäkulare Gesellschaft, 158; Höhn: Zeit und Sinn, 17–18.

44 Beide Zitate Höhn: Postsäkulare Gesellschaft, 158.

45 Vgl. ebd. 158–159.

46 Habermas, Jürgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001. Frank-

furt a.M. amMain: Suhrkamp 22002, 21.

47 Baumann, Martin: »Tradition«. I. Religionswissenschaftlich. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.

1163/2405-8262_rgg4_COM_025152 (28.12.2022). Abkürzungen vervollständigt durch EH; Abkür-

zungen, bei denen eine Vervollständigung durch Singular oder Plural möglich ist, werden vorbe-

haltlich in Klammern vervollständigt.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152


50 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

del (Religionswandel), um sich gesellschaftlichen Veränderungen und/oder neuen

kulturellen Kontexten (Diaspora, Minderheiten) adaptiv anzupassen. Erst die Aktua-

lisierungsfähigkeit von Traditionen ermöglicht ihre erfolgreiche Weitergabe an die

Nachfolgegenerationen. Die Deutung und Darstellung von T[radition] erfolgt aus

den Anforderungen der Gegenwart und beinhaltet vielfach eine reinterpretatorische

Konstruktion von Tradition und ihrer Geschichte.«48

Ein solch reinterpretatorisches Moment wird häufig auf der Ebene der Institution

oder Gesellschaft festgemacht, wenn ein Bekenntnis in eine neue Zeit hinein übersetzt

werdenmuss oder die Institution Kirche eine zeitgemäße Vermittlung des Evangeliums

sicherstellen soll. Aber bereits auf individueller Ebene in der persönlichen Aneignung

der Einzelnen findet Aktualisierung von Tradition statt. Dieser Vorgang bedingt wie-

derum jegliche Tradition und Weitergabe, denn ohne das persönliche Bekenntnis hätte

der Glaube längst an Bedeutung und Lebendigkeit verloren. Tradition ist hier keine un-

persönliche Größe. Das Stehen in einer Tradition verbindet diese existenziellen Fragen

Einzelner mit dem Strom an Erfahrungen der Vergangenheit und der Zukunft. Hier

verdeutlicht sich, inwiefern Tradition ganz individuell gesehen eine Kategorie theolo-

gischer Erkenntnis ist: sie schafft einen Zugang zu Glaubenserfahrungen anderer und

damit zu Zeugnissen der Gottesbegegnung und -erfahrung. Aus fundamentaltheologi-

scher Perspektive hat dies Konsequenzen. Im Zugriff des Heute auf die Vergangenheit

ist Tradition jetzt offen. Traditionsbildung ist damit nicht abgeschlossen.

Wesentlich ist nun,wie der Prozesscharakter von Tradition codiert wird. Festgestellt

wurde bisher, dass Traditionen ohne Aktualisierungs- und Transformationspotenzial

gefährdet sind, abzureißen und an Bedeutung zu verlieren. Und dennoch soll eine Ver-

bindung zum eigenen »Ursprung« gewahrt werden – ein Balanceakt. Michael Seewald

beschreibt diese Problematik in Bezug auf die Dogmengeschichte und weist auf die

»instabile Gleichzeitigkeit von Kontinuität und Diskontinuität«49 hin:

»Reine Diskontinuität wäre der Beginn von etwas völlig Neuem, das in keiner Bezie-

hung zum Alten steht und deshalb auch nicht als Entwicklung aus diesem erklärt wer-

den könnte. Reine Kontinuität hingegen wäre Stillstand, weil jede Veränderung stets

das Moment der Diskontinuität in sich trägt. Die Kirche, die sich als Gemeinschaft der

Jünger Jesu in der Nachfolge der Apostel versteht, ist einerseits darauf angewiesen, ei-

ne Kontinuität zu ihremgeschichtlichenUrsprung zuwahren. Sie hat diese Kontinuität

andererseits mit ihrer zeitlich fortschreitenden – und damit potentiell kontinuitätsbe-

drohlichen – Entfernung von diesem Ursprung zu verbinden.«50

DasTransformationspotenzial vonTradition,dieseGleichzeitigkeit vonKontinuität und

Diskontinuität kann nun als Gefährdung codiert werden. Der Umbruch wird zum Ab-

bruch, Transformation zur Bedrohung. Doch es gibt auch andere Interpretationsmo-

delle, in der etwa »Traditionsbrüche als Bedingungen der Identität und Kontinuität re-

48 Ebd. Abkürzungen vervollständigt durch EH; Abkürzungen, bei denen eine Vervollständigung

durch Singular oder Plural möglich ist, werden vorbehaltlich in Klammern vervollständigt.

49 Seewald, Michael: Dogma imWandel.Wie Glaubenslehren sich entwickeln. Freiburg/Basel/Wien:

Herder 2018, 285.

50 Ebd. 285–286.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 1 | Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie 51

ligiöser Traditionen«51 gesehen werden. Siegfried Wiedenhofer begründet diese These

mit der »Diskontinuität der Glaubensüberlieferung aufgrund der Pluralität der Zeiten

und Orte«52. Er ortet als »Ursprung der jüdischen und christlichen Theologie eine Dif-

ferenzerfahrung«53, die sich im Kontext des Alten Testaments etwa im »Widerspruch

zwischen der Überlieferung der Väter und der gegenwärtig erfahrenen geschichtlichen

Situation der Glaubensgemeinde«54 zeigt. Das Aushalten von Widersprüchen wird hier

zurRessource,die dieGlaubenserkenntnis bereichernkann: »ZurwahrenErkenntnis ge-

hört daher, daß derWiderspruch der Erfahrungsinhalte nicht bestritten oder verdrängt,

sondern auf seine Gründe hin ausgelegt wird.«55 Traditionstransformationen und die

Auseinandersetzung mit der Deutung von Tradition sind eine erkenntnistheologische

Herausforderung, ein Anspruch, den ein verantworteter Glaube sowohl an die Einzel-

nen als auch an die Kirche als Institution stellt. Diese Facetten der Codierung von Tradi-

tionstransformationen, Brüchen und Übergängen gilt es theoretisch und an konkreten

Beispielen genauer zu untersuchen.

Eine solche Ambiguitätstoleranz gab es zwar innerhalb des Christentums und sei-

ner Kirchen in Bezug auf das Judentum immer wieder, sehr oft aber nur marginalisiert

abseits des kirchlichenMainstreams. Anstatt Gemeinsamkeitenwahrzunehmen und als

Quelle der Gotteserfahrung zu teilen, wurden diese oft eliminiert. Kritisch angemerkt

muss jedochwerden, dass dieser Eindruck auchmit den zur Verfügung stehendenQuel-

len und deren Interpretation zu tun hat.WolframKinzig versucht in seinemAufsatzNä-

he undDistanz. Auf demWeg zu einer neuen Beschreibung der jüdisch-christlichen Beziehungen56

eine alternative Hermeneutik für die Geschichte des jüdisch-christlichen Verhältnisses

zu entwickeln. Entsprechend der Pluralität im Verhältnis von jüdischer und christlicher

Bevölkerung, die als Ergebnis von zukünftigen historischen Forschungen zu erwarten

sei, benötige es neben der hermeneutischen Brille des Antijudaismus auch neues Voka-

bular und neue Kategorien z.B. für interesseloses Nebeneinander oder alltäglichen Aus-

tausch und Begegnungen.57

(Vermeintliche) Widersprüche in den jeweiligen Glaubensnarrativen und Bekennt-

nissen wurden allerdings von Seiten der Kirche als Legitimation für Verfolgung und

Vernichtung gesehen. Die Katastrophe der Schoah löste bei den Kirchen zunächst nur

Sprachlosigkeit aus. Viel zu spät – und für viele zu zaghaft – folgte eine Reaktion, in

der katholischen Kirche 1965 mit der Promulgation der Erklärung Nostra aetate. Und

gerade dieses Dokument markiert die »Sprachprobleme« der Kirche im »Versuch des

2. Vatikanischen Konzils, das theologische Verhältnis zum Judentum auf den Begriff zu

51 Wiedenhofer: Traditionsbrüche, 59.

52 Ebd. 60.

53 Ebd. Wiedenhofer bezieht sich hier auf Richard Schaeffler (vgl. ebd. FN 15).

54 Wiedenhofer: Traditionsbrüche, 61.

55 Ebd.

56 Kinzig,Wolfram:Nähe undDistanz. Auf demWeg zu einer neuen Beschreibung der jüdisch-christ-

lichen Beziehungen. In: Kinzig, Wolfram/Kück, Cornelia (Hg.): Judentum und Christentum zwi-

schen Konfrontation und Faszination. Ansätze zu einer neuen Beschreibung der jüdisch-christli-

chen Beziehungen (JuChr 11). Stuttgart: Kohlhammer 2002, 9–27.

57 Vgl. ebd. 25–26.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


52 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

bringen«.58 Gregor Hoff weist damit auf die theologischen Dynamiken in der Entste-

hung vonNostra aetate 4 und die anhaltende Ablehnung einiger Bischöfe hin.59

Dieses Sprachproblem ist für die Kirche virulent, denn vom zentralen Bezugspunkt

Jesus her undbasierend auf ihrerHeiligenSchrift ist »der Israelbezug für dieKirche kon-

stitutiv«60. Wenn christliche Tradition ein Erfahrungs- und Erkenntnisraum des Glau-

bens sein will, muss dieser Bezug theologisch reflektiert werden. Insbesondere weil im

Laufe der Kirchen- undTheologiegeschichte versucht wurde, diesen »in Ersetzungspro-

zessen aufzulösen«61.

Angesichts dieser gewaltvollen Geschichte und des »theologische[n] Ortswech-

sel[s]«62 am Zweiten Vatikanischen Konzil stellt sich die Frage nach Kontinuität und

Diskontinuität in der christlichen Tradition noch einmal anders. Traditionsherme-

neutische Reflexionen in Bezug auf eine »jüdisch-christliche« Tradition müssen im

Bewusstsein dafür geschehen, »dass der Dialog nie unschuldig geführt werden kann,

sondern Aspekt einer Gewaltgeschichte gegen Juden bleibt«63.

4. Traditionsbestimmungen als Phänomene des Übergangs

Aleida Assmann weist in ihrem Buch Formen des Vergessens darauf hin, dass es gerade

Übergangsphasen sind, in denen sichWissen und Gedächtnis neu formatieren:

»Dem Vergessen als einer Tätigkeit und einem Prozess kann man sich am besten von

zwei Seiten aus annähern: Man kann beobachten, wie etwas gerade im Vergessen

versinkt und wie es aus dem Vergessen wieder zurückkehrt. Solche Übergangsphasen

sind historisch bedeutsam und werden als schmerzlich oder glückhaft empfunden,

weil sich in ihnen unser Verhältnis zur Vergangenheit, zu unserem Wissen und zu

unseren Mitmenschen manifestiert und neu justiert wird.«64

Das Vergessen ist Teil eines kulturellen Überlieferungsprozesses, in dem Identitäten

herausgebildet werden: individuell oder als »Grundlage nationaler Identität«65. Ass-

mann betont den Zusammenhang von Vergessen und Erinnern – und zwar nicht als

Gegensätze, die vielleicht erste Assoziation dazu, sondern in ihrer komplexen »Ver-

schränkung«66. Sie verweist auf die »Dynamik und Dialektik des Gedächtnisses, in

58 Hoff, Gregor Maria: Israel. Das Ganze der Existenz. Der jüdisch-christliche Horizont der gemein-

samen Gottesverantwortung am Beginn des 21. Jahrhunderts. In: Hoff, Gregor Maria: Stichpro-

ben: Theologische Inversionen. Salzburger Aufsätze (STSud 40). Innsbruck/Wien: Tyrolia 2010,

260–272, hier 263.

59 Vgl. ebd. 264.

60 Ebd. 271.

61 Ebd.

62 Ebd.

63 Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage, 126.

64 Assmann, Aleida: Formen des Vergessens (Historische Geisteswissenschaften 9). Göttingen:Wall-

stein 2016, 26–27.

65 Ebd. 27.

66 Ebd. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 1 | Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie 53

dem grundsätzlich Platzmangel herrscht, weshalb Erinnern und Vergessen untrennbar

ineinandergreifen«67. Traditionen organisieren das Vergessen.DieHerausbildung eines

Kanons und der Ausschluss von theologischen Strömungen und religiösen Praxen au-

ßerhalb der festgelegten kirchlichen Lehrmeinung, sogenannteHäresien, verdeutlichen

diesen Vorgang. Ausgeschlossenes entsteht dabei einerseits durch bewusste Ablehnung

von »Irrlehren«. Andererseits impliziert die bewusste Auswahl von Texten oder Lehren

für einen Kanon auch immer den Ausschluss anderer Überzeugungen, die vielleicht

nicht einflussreich genug, nicht bekannt oder etabliert waren.68 Diese Organisation

des Vergessens ist so selbstverständlich, dass sie meist nicht bewusst reflektiert wird.

Innerhalb der katholischen Kirche stellt ein solch organisiertes Vergessen eine Strate-

gie dogmatischer Entwicklung dar, in der »Korrekturen in der Lehre durch bewusstes

Vergessen«69 durchgeführt werden. Michael Seewald bezeichnet dies als »Obliviszie-

rungsmodus«70. Ein solcher werde auch eingesetzt, um das »Versagen im sozialen oder

politischen Kontext«71 zu verschleiern. In Hinblick auf die Israeltheologie der Kirche

kann im Anschluss daran gefragt werden, wo, warum und wann das Judentum in der

christlichen bzw. katholischen Theologie und Kirche vergessen wurde. Kapitel 3 wird

sich der Frage nach einer solchen Leerstelle ausführlich widmen.

DieÜberlegungen habenRelevanz für die Auseinandersetzungmit der Bestimmung

und Deutung von Tradition. Die Interpretation von Tradition als Reflexion des eigenen

Selbstverständnisses scheint sich gerade dort zu konstituieren oder verändern, woHer-

ausforderungen religiöse Identitäten infrage stellen oder wo Glaubenstraditionen mit

gesellschaftlichen Umbrüchen konfrontiert sind. Das Arbeitsbuch Theologiegeschichte72

in zwei Bänden mag als Beispiel für die Bedeutung einschneidender Phasen in der

Theologiegeschichte dienen: Das Einführungswerk skizziert neben für die jeweiligen

Zeiten bedeutenden Gestalten der Theologie auch »historische[] Einschnitte«73. Hier

werden »theologiegeschichtliche[] Entwicklungen […] alsDiskursformationenundnicht

zuletzt im Zuge von Problem- und Konfliktgeschichten ausgearbeitet«74. Als solche Zä-

67 Ebd. 14.

68 DietmarWinkler weist z.B. auf die Marginalisierung der orientalischen Kirchen in der »westlichen

Kirchengeschichtsschreibung« hin. Aus theologischen oder auch politischen Gründenwaren diese

Kirchen weitgehend aus dem Gedächtnis der (katholischen) Kirche gestrichen (vgl. Winkler, Diet-

mar W.: Wann trennten sich die Wege? Forschungszugänge zum Verhältnis von Judentum und

Christentum in der Antike. In: Langer, Gerhard/Hoff, Gregor Maria [Hg.]: Der Ort des Jüdischen

in der katholischen Theologie. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009, 69–82, hier 71).

69 Seewald, Michael: Reform. Dieselbe Kirche anders denken. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2019,

87–88.

70 Ebd. 87.

71 Ebd. 88.

72 Hoff, Gregor Maria/Körtner, Ulrich H. J. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteu-

re. Wissensformen. Band 1: 2. bis 15. Jahrhundert. Stuttgart: Kohlhammer 2012 sowie Hoff, Gregor

Maria/Körtner, Ulrich H. J. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure.Wissensfor-

men. Band 2: 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013.

73 Hoff, Gregor Maria/Körtner, Ulrich H. J.: Vorwort. In: Hoff, Gregor Maria/Körtner, Ulrich H. J. (Hg.):

Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Band 1: 2. bis 15. Jahrhun-

dert. Stuttgart: Kohlhammer 2012, 7–9, hier 8.

74 Ebd. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


54 Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

suren werden benannt: »Die Synode von Nizäa (325)«, »Chalzedon (451)«, »Scholastik«,

»Via moderna/Mystik«,75 »Reformation«, »Gegenreformation, Katholische Reform und

Konfessionalisierung«, »Religion in der europäischen Aufklärung«, »Neuscholastik, An-

timodernismus«, »DialektischeTheologie« und »Das Zweite Vatikanische Konzil«.76 Der

Begriff »Zäsur« ist als Metapher interessant. Eine Zäsur innerhalb eines musikalischen

Werkes kann verschiedene Effekte haben. Sie kann einenmarkantenWechsel im Rhyth-

mus oder imThemamarkieren, ihr kann aber ebenso eineWiederholung des vorherigen

Abschnittes folgen – oder sie ist ein Innehalten, das dem Vergangenen die Möglichkeit

gibt, nachzuwirken. In der Verslehre strukturieren Zäsuren poetische Sprache nach

bestimmten Regeln. Mit den genannten theologiegeschichtlichen Zäsuren verhält es

sich ähnlich: Übergänge und Problembearbeitungen finden in den verschiedenen Pha-

sen auf unterschiedliche Weise statt. Tradition wird in diesen einschneidenden Zeiten

jeweils anders ausverhandelt und mehr oder weniger explizit thematisiert. Auch in der

Philosophiegeschichte, die eng mit der Theologiegeschichte verflochten ist, lässt sich

dieses Phänomen des Übergangs beobachten:

»Philosophisch brisant wird Tradition offenbar erst in ihren Krisenzeiten, in Zeiten des

Traditions-Bruchs, besonders deutlich etwa im Übergang vomMythos zum Logos, mit

demdie Philosophie in Griechenland beginnt, oder in der Kritik aller Traditionen durch

die Vernunft im Zeitalter der Aufklärung. Doch erstmit der Kritik amVernunftglauben

der Aufklärung beginnt die philosophische Karriere des Begriffs der Tradition.«77

Im weiten Feld der Begriffsbestimmung von Tradition streicht der kulturwissenschaft-

liche Zugang von Aleida Assmann die Verflechtung von individueller und kollektiver

Dimension von Tradition heraus. Umbruchszeiten, in denen Vergessen und Erinnern

Wissensbestände – Traditionsbestände – neu ordnen, gibt es in Bezug auf den Glauben

im Zusammenhang mit beiden Aspekten. Individuelle Erfahrungen stellen persönliche

Glaubensüberzeugungen um und beeinflussen die eigene Selbstbestimmung innerhalb

einer religiösen Tradition. Deutlich wird dies anhand religiöser Rituale, die an biografi-

schenWendepunkten stattfinden, wie im christlich-katholischen Kontext verschiedene

Sakramente deutlich machen.78 Umkehr und Bekehrung als Vollzüge religiöser Erfah-

rung prägen die Berichte und Zeugnisse der frühen christlichen Schriften. Wiederum

sind die Phasen des Übergangs entscheidend für die Formung vonGlaubensidentitäten.

Und auch kollektiv lässt sich dieses Phänomen nachvollziehen. Es ist eine Zeit des

Übergangs, in der Personen in der Nachfolge Jesu mit dem Tod ihresgleichen konfron-

tiert werden – entgegen einer anfangs sehr ausgeprägten Naherwartung der Wieder-

kunft Christi. Vermutlich stellte sich hier die Frage, wie es möglich ist, eigene Erinne-

rungen und Glaubenserfahrungen weiterzugeben. Das drohende Vergessen regte dazu

75 Vgl. das Inhaltsverzeichnis von Hoff/Körtner: Arbeitsbuch Theologiegeschichte Band 1, 5–6.

76 Vgl. das Inhaltsverzeichnis von Hoff/Körtner: Arbeitsbuch Theologiegeschichte Band 2, 5–6.

77 Borsche: »Tradition«, 149. Abkürzungen vervollständigt durch EH.

78 So symbolisiert z.B. die Taufe theologisch denÜbergang zwischen demneuen unddemaltenMen-

schen, kirchlich jenen des Eintritts in die Gemeinschaft der Glaubenden und biografisch, gesehen

im Kontext der Säuglingstaufe, jenen vomMutterleib in die Umwelt.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 1 | Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie 55

an,StrategienderErinnerungzuentwickeln.DochkönnenErinnerungenundErfahrun-

gen linear und ungebrochen weitergegeben werden? Bereits hier beginnt Traditionsge-

schichte zu einer gebrochenenGeschichte zuwerden, in der Vergessen undErinnern die

angesprochene komplexe Verschränkung eingehen. Für die Weitergabe von Glaubens-

erfahrungen braucht es bestimmte Formen der Erinnerung, nämlich die vergegenwärti-

gende, die in der Entwicklung der Liturgie79 oder in den christlichen Vollzügen der Lit-

urgia, Diakonia und Martyria als zentrale Elemente der christlichen Tradition eine we-

sentliche Rolle spielen.

Ein weiterer Übergang, in den individuelle Identitäten und das kollektive Selbstver-

ständnis geraten, ist jener vom Jüdischen ins Christliche. Die Zeit der diskursiven Aus-

lotung dauerte länger als in der Forschung lange Zeit angenommen. Dieser für die Ent-

wicklung christlicher Tradition so bedeutende Übergangwird imKapitel 7 dieser Studie

ausführlicher behandelt.

Die angeführten Zäsuren der Theologiegeschichte zeigen eine Auswahl zentraler

Umbruchszeiten, die als Orientierung für die Darstellung einer Diskursgeschichte

traditionshermeneutischer Weichenstellungen dienen – einige davon werden im Fol-

genden näher betrachtet. Sie werden ergänzt durch andere zentrale Übergangsphasen,

in denen sich Traditionen herausbildeten oder traditionshermeneutische Umbrüche

stattfanden.

79 Zur vergegenwärtigenden Bedeutung von Gebet und Liturgie in jüdischen Strömungen vgl. Ho-

molka, Walter (Hg.): Liturgie als Theologie. Das Gebet als Zentrum im jüdischen Denken. Berlin:

Frank & Timme 2005; Kampling, Rainer: Memorialkulturen (»Gedächtnis und Erinnerung«). In:

Braun, Christina/Brumlik, Micha (Hg.): Handbuch Jüdische Studien. Köln: Böhlau 2018, 211–226.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

