Erster Teil | Grundlagen theologischer
Traditionshermeneutik und -theorie

Traditionen strukturieren religiése Uberzeugungen. Insbesondere das christliche
Selbstverstindnis konstruiert sich durch den Bezug auf Traditionen, die das eigene
Bekenntnis legitimieren. Dabei sind Traditionen aber nicht voraussetzungslos und
naturgegeben. Was als verbindliche Tradition gilt, wird jeweils neu ausverhandelt.
Gleichzeitig legen religiése Traditionen fir sich unverhandelbare Grundsitze fest.
Beide Phinomene setzen voraus, dass Uberlieferungsprozesse vorhanden sind, iiber
deren Geltung oder Authentizitit gerungen wird. Die Literatur- und Kulturwissen-
schaftlerin Aleida Assmann unterscheidet zwischen einem »klassifizierende[n] Begriff
von Tradition«' und einem »emphatische[n] Traditionsbegriff«*. Ersterer »ist von keiner
grofden Verbindlichkeit oder Reichweite, weil er als ein retrospektiv beobachtender Blick
das normativ verbindliche, in die Zukunft weisende Potenzial dieses Begriffs aufler
acht lif3t.<> Mit solch einem klassifizierenden Blick wird deutlich, dass in Geistes-,
Literatur- oder eben auch Kirchen- und Theologiegeschichte verschiedenste Uberlie-
ferungsprozesse unterschiedlicher Art vorliegen. Der emphatische Traditionsbegriff
bezeichnet hingegen »Formen aktiver Herstellung von Kontinuitit aus der Perspektive
der Tradenten«*. Eine authentische Uberlieferung ausgewihlter »Texte, Gedanken,
Verhaltensformen, Werte durch die Zeit an nachfolgende Generationen«® soll damit
sichergestellt werden. Die bewusste Formung solcher Traditionsstringe ist durch
Anerkennungsvorginge und Ausschlieffungsmechanismen geprigt.

Fraglich ist allerdings, ob nicht auch der klassifizierende Traditionsbegriff indirekt
normierend wirkt. Denn indem er durch seinen spezifischen Blick die Vergangenheit
interpretiert, formt er auch fur die Zukunft wirksame Traditionsstringe mit. Im Unter-
schied zum emphatischen Traditionsbegrift geschieht dies aber ohne die Intention, eine
Autoritit beanspruchende Tradition nach bestimmten Kriterien herzustellen.

1 Assmann: Zeit und Tradition, 63.
2 Ebd.
3 Ebd.
4 Ebd.
5 Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. Vdel - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

38

Religiose Tradition in Bewegung

Bereits in dieser Differenzierung einer formalen und normativen Dimension des
Traditionsbegriffs wird die Komplexitit von Traditionshermeneutik deutlich. Traditio-
nen sind Rezeptionsphinomene, in der kein*e Akteur*in die exklusive Deutungsmacht
innehaben kann.

Im ersten Teil dieser Studie werden Grundlagen einer theologischen Traditionsher-
meneutik und -theorie sowie methodische Zuginge fiir eine Theorie der Hermeneutik
und Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils erarbeitet. Der Bogen spannt sich
dabei von der Reflexion verschiedener Traditionsbegriffe bis hin zu methodologischen
Uberlegungen. Der Aufbau folgt einer bestimmten Logik: Nachdem der Begriff der
Tradition aus verschiedenen Perspektiven erkundet wurde, gibt eine Diskursgeschichte
traditionshermeneutischer Weichenstellungen einen Einblick in die Dynamik von Tra-
dition in der Theologie- und Kirchengeschichte. Gleichzeitig wird Tradition aber auch
an ihren geschichtlichen Kontext riickgebunden. Die Dekonstruktion eines linearen
Traditionsbegriffs muss sich an dieser Geschichte messen lassen und darf nicht zum
Selbstzweck werden. Ausgehend von der erneuerten Verhiltnisbestimmung zum Juden-
tum muss sodann nach erkenntnistheologischen Problemen innerhalb der christlichen
Theologie gefragt werden. Aus diesen theoretischen und historischen Skizzen heraus
werden Schritte zu alternativen theologischen und methodischen Perspektiven gesetzt.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 1] Tradition als Forschungsbegriff
und theologische Kategorie

Was bedeutet »Tradition«? Bezeichnet dieser Begriff die geschichtliche Kontinuitit
und Tradierung von individuellen Glaubensvorstellungen oder die Tradition kirchlicher
Lehre? Ist Tradition ein Kompendium kirchlicher Lehrsitze, wie etwa im Kompendium
der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen’ reprasentiert? »Tradition« ist
ein relationaler Begriff, der von seinem »theoretischen Zusammenhang[]« sowie seinen
»pragmatischen Kontexten« mitbestimmt wird.” Insofern ist nach Wiedenhofer »dia-
chronisch und synchronisch von vorneherein mit einer Vielfalt von Traditionsbegriffen
zu rechnen<. Ein erster Uberblick zu dieser Vielfalt zeigt allgemeine begriffsgeschicht-
liche, theologische und religionswissenschaftliche sowie kulturwissenschaftliche Per-
spektiven auf. Diese werden im Kapitel 4 einer genaueren methodologischen Reflexion
unterzogen.

1. Begriffsgeschichtliche Anmerkungen

Zunichst gilt es zwischen verschiedenen Bedeutungsebenen des Begriffs »Tradition«
zu unterscheiden. »Tradition« dient als alltagssprachlicher Ausdruck, um etwas zu be-
schreiben, »was im Hinblick auf Verhaltensweisen, Ideen, Kultur o.A. in der Geschichte,
von Generation zu Generation [innerhalb einer bestimmten Gruppe] entwickelt und
weitergegeben wurde [und weiterhin Bestand hat]«*. Das Wort geht auf das lateinische

1 Denzinger, Heinrich: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidun-
gen. Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. Verbessert,
erweitert, ins Deutsche (ibertragen und unter Mitarbeit von Helmut Hoping herausgegeben von
Peter Hiinermann. 45. Auflage. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2017.

2 Beide Zitate Wiedenhofer: Traditionsbegriffe, 254.

3 Ebd. Wiedenhofer gibt hier einen Uberblick iiber verschiedene geistesgeschichtliche Kontexte, die
das Verstiandnis von »Tradition« beeinflussten, vgl. ebd. 254-256.

4 »Tradition, die«. In: Duden online: https://www.duden.de/node/184235/revision/184271 (30.11.
2022).

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [



https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271
https://www.duden.de/node/184235/revision/184271

40

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

mtradere« (von >transdare)«® zuriick, das »die Ubergabehandlungen des Alltags, vor al-

lem im rechtlichen Bereich«® benennt. Die Substantivierung »traditio« impliziert dabei

zunichst »Bedeutungsgehalte des rémischen Depositenrechtes«’: »Das Depositum ist

kein Eigentum, mit dem man beliebig verfahren kann, sondern es mufd gut verwahrt

und unversehrt bzw. unverfilscht zuriickgegeben werden«®. Diese Bedeutungskonno-

tation einer moglichst liickenlosen Bewahrung und Kontinuitit entfaltete vor allem im

religiésen Bereich eine starke Wirkung.

»Das Substantiv traditio wird terminologisch zuerst in romischen Rechts-Urkunden
und in der frithchristlichen theologischen Literatur greifbar. In diesen Kontexten
gewinnt der Begriff der Tradition von Anfang an ein normatives Bedeutungsmoment.
Tradition bezeichnet und bestimmt den wahren bzw. zu bewahrenden Kerngehalt
der unbestimmten Fiille geschichtlich iiberlieferter Denk- und Lebensformen. So
verstanden, bezeichnet Tradition das, was gilt (Gewohnheit, Satzung, Lehre), und wird
in diesem Sinn bis heute auch gleichbedeutend mit Autoritit verwendet. Was als
Tradition anerkannt ist, hat damit verpflichtenden Charakter.«®

Wie diese Entwicklung stattfand und welche Dynamiken und Anerkennungsstrategien

sich hier entwickelten, wird noch zu zeigen sein.'® Das Metzler Lexikon fiir Literatur-

und Kulturtheorie bestimmt Tradition von seinen Gegenkonzepten her:

»Bei der Erérterung des Traditionskonzepts empfiehlt es sich, dessen mogliche Cegen-
begriffe und Alternativkonzepte in Betracht zu ziehen: So steht Tradition als das >Be-
harrende< und kontinuierlich sich Fortsetzende im Gegensatz zu Neuerung und Inno-
vation bzw. schirfer gefasst: Traditionsbruch und radikaler Zasur. Als der Nachahmung
empfohlene, gleichsam autoritare Vorgabe kontrastiert Tradition mit der Idee des Ab-
weichenden und Individuellen; als das Alte, Uberkommene schlielich erscheintsieals
Cegensatz schlechthin zu Moderne und Modernitit.— Dass ohne Tradition keine kultu-
relle bzw. literarische Entwicklung, auch keine Innovation, méglich sei, ist spatestens
seit der Renaissance (vgl. M. E. de Montaigne) ein Topos der literatur- und kulturkri-
tischen Diskussion. Texte kommen (iberhaupt erst durch Zitate, durch Referenzen auf
ihre literarischen Vorlaufer zustande (Intertextualitat und Intertextualititstheorien).
Auch das Neue bedarf der Tradition, und sei es nur als der Folie, von der sich abhebend
es als solches sichtbar wird.«"

O 0 N o

1

Steenblock, Volker: »Tradition«. In: Ritter,Joachim/Griinder, Karlfried (Hg.): HWPh, Band 10 (1998),
Sp. 13151329, hier 1315.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Borsche, Tilman: »Tradition«. I. Philosophisch-anthropologisch. In: LThK3, Band 10 (2001), Sp.
148149, hier 148. Abkiirzungen vervollstindigt durch EH.

Vgl. dazu Kapitel 2: Notizen einer Diskursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellun-
gen.

Simonis, Linda: »Tradition«. In: Niinning, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kultur-
theorie. Ansitze — Personen — Grundbegriffe. 5., aktualisierte und erweiterte Auflage. Stuttgart/
Weimar: ). B. Metzler 2013, 757-758. Abkiirzungen vervollstindigt durch EH.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 1] Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie

Hier werden Spannungsverhiltnisse deutlich, in denen sich Traditionshermeneutik be-
wegt. Wo Tradition einerseits als Gegensatz zu Erneuerung gesehen wird, ist sie ande-
rerseits auch Voraussetzung fiir eben diese. Letztere Erkenntnis zeigt, dass eine aus-
schlieRliche Kontrastierung der vermeintlichen Pole Tradition und Erneuerung, Bruch
und Kontinuitit, der Komplexitit von Traditionsprozessen nicht gerecht werden kann.
Die Vielschichtigkeit von Tradition und Traditionshermeneutik gewinnt noch an Facet-
ten, wenn aus einer kulturtheoretischen Perspektive auf die »Konstruktivitit von T[radi-
tionen]«" verwiesen wird. Traditionen werden »nicht >vorgefundens, sondern zu einem
erheblichen Teil auch nach MaRgabe gegenwirtiger Bediirfnisse und Interessen »erfun-
den«. Traditionsprozesse haben mit Ein- und AusschliefSungen zu tun: »Als selektive
Ordnung der Uberlieferung schlieflt Tradition immer auch Prozesse der Auswahl und
Kanonisierung mit ein.«* Virulent wird dieses Phinomen, wenn Traditionen autoritati-
ven und normativen Status beanspruchen. Die Auseinandersetzung mit Tradition von-
seiten der postkolonialen Theorie wird dazu spater Impulse bieten.

Als »kulturwiss[enschaftlicher] Grundbegriff«*® benennt Tradition »sowohl den Vor-
gang der Ubergabe als auch das Ubergebene selbst«*® — also Prozess und Produkt zu-
gleich."” Beides verbindet sich im Akt der Ubergabe. Dieser ist ein aktualisierendes Phi-
nomen und hat eine zeitliche und eine riumliche Dimension, die es weiter unten genau-
er zu betrachten gilt. Die Mehrdeutigkeit von Tradition als Prozess und Produkt zeigt,
dass der Beginn von Tradition nicht leicht zu fassen ist. Denn wird etwas als Tradition
gedeutet, steht dieser Interpretationsvorgang bereits in einem Sinnzusammenhang, der
nicht voraussetzungslos ist.

Sowohl als alltagssprachlicher Begriff als auch als wissenschaftlicher Term in ver-
schiedenen Disziplinen ist Tradition eine vielfiltige Erscheinung, die verschiedenste
menschliche Ausdrucksformen organisiert:

»Damit ist Tradition ein kulturelles Grundphanomen, das, mit Sprache und Schrift
gegeben, alle Lebensbereiche, von Sitte, Brauch und Ritual iber Lebenserfahrung und
Gewohnheitsrecht bis hin zu Lehriiberlieferungen, bestimmt. Als ein zentraler Begriff
relissiert>Tradition<schlieflich in fast allen Bereichen menschlicher Kultur, auch wenn
Schwerpunkte des Literaturbestandes in den Bereichen des Juristischen, Religicsen
und der Literatur liegen. Mit dem Ubergang von der schlicht gelebten Tradition zur
Traditions-Kritik bzw. reflektierten Traditions-Pflege wird >Tradition<— komplementar

12 Simonis: »Tradition, 758.

13 Ebd.

14 Ebd. Abkiirzungen vervollstindigt durch EH.

15 Borsche: »Tradition, 148.

16 Ebd.

17 Bernd Auerochs benennt die »Momente, aus denen sich der Uberlieferungsprozess zusammen-
setzt« folgendermaRen: »das zu Uberliefernde (tradendum oder traditum), das, wenngleich oft nur
hypothetisch, am Ursprung einer Tradition steht und von dem ihre Bildung ausgeht; die Akte der
Tradierung, der eigentliche Uberlieferungsprozess, [..] und schlieRlich das Resultat der Uberlie-
ferung, die Gestalt, in der Uberliefertes in der jeweiligen Gegenwart anzutreffen ist« (Auerochs,
Bernd: Tradition als Grundlage und kulturelle Prafiguration von Erfahrung. In: Jaeger, Friedrich/
Liebsch, Burkhard [Hg.]: Handbuch der Kulturwissenschaften. Band 1: Grundlagen und Schlissel-
begriffe. Stuttgart/Weimar: ]. B. Metzler 2004, 2437, hier 24).

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [

4


https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

42

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

zu >Rezeption< — zum hermeneutischen, philosophischen und wissenschaftlichen
Problem in den vielfiltigsten Hinsichten und zu einem gingigen Grundbegriff.«'®

Der Begriff »Tradition« befindet sich in einem Spannungsfeld von Singular und Plural.
Zunichst bezeichnet er als hier genanntes »Grundphinomen« Prozesse und Praxen, die
sich in vielen Bereichen des menschlichen Lebens zu unterschiedlichen Zeiten nachvoll-
ziehen lassen. Tradition wird zu einer Kategorie der Erkenntnis, weil sich Wahrheits-
produktion diskursiv auf Traditionsstringe beziehen muss. Erkenntnisse sind kommu-
nikativ gespeichert und vermittelt. Diese Uberlieferung von Erkenntnis ist bereits selbst
ein Traditionsprozess.

Mit der Bezeichnung »Tradition« wird auch eine Vergleichbarkeit zwischen Phino-
menen angestrebt, die als Tradition benannt werden. Ein Blick in die Geschichte zeigt
allerdings, dass es Tradition nur im Plural gibt: sowohl auf der Ebene des Begriffs als
auch der damit beschriebenen Phinomene. Die Verwendung des grammatikalischen
Singulars »Tradition« impliziert das Bewusstsein fiir diese Bedeutungsvielfalt. Der Blick
auf Religionsdiskurse zeigt diese Spannung von Singular und Plural in exemplarischer
Weise.

2. Religionsdiskurse formen Tradition - und umgekehrt

Tradition ist als wesentlicher Aspekt der menschlichen Kultur auch ein zentraler Be-
standteil religidser Gemeinschaften. Prozesse der Uberlieferung bestimmen noch ex-
pliziter als in der iibrigen Gesellschaft die Identitit der Gruppe sowie ihrer Mitglieder:
»Durch ihn wird der einzelne und seine Gemeinschaft Teil eines Zusammenhangs, der
raum- und zeitiibergreifend ihre Einheit und Identitit begriindet.«” Die beiden Dimen-
sionen von formalen und normativen Traditionen konnen in diesem Bereich besonders
gut nachvollzogen werden. Aus einer religionswissenschaftlichen Perspektive »von au-
Ren« liegt eine Vielzahl von Traditionen vor, die ihre je eigenen Legitimierungsstrate-
gien anwenden. Aus der Innenperspektive dieser religiésen Stréomungen heraus gestal-
tet sich der Bezug auf die jeweilige eigene Tradition primir emphatisch, um hier Ass-
manns Differenzierung anzuwenden. Man stellt sich bewusst in einen Zusammenhang,
um die Geltung der eigenen religiésen Erfahrungen abzusichern. Diese Geltung wird in
unterschiedlichem Ausmaf? auch an (exklusive) Wahrheitsanspriiche gebunden — die ei-
ne Tradition entsteht. Theologisch werden diese Erfahrungen und Geltungsanspriiche
wiederum untersucht und anhand verschiedener Parameter bewertet (z.B. Quellen der
Uberlieferung, diskursiv ausgehandelte Glaubensgrundsitze, Kompatibilitit mit per-
sonlichen Glaubenserfahrungen, Vergleich mit anderen Glaubenstraditionen im Rah-
men der Komparativen Theologie). Hier wird deutlich, dass Traditionen ein inkludieren-
des und ein exkludierendes Moment haben. Wahrend der Exklusivititsanspruch nach
»innen« funktional der Absicherung der eigenen Geltung und Identitit dient, kann er

18  Steenblock: »Tradition«, 1315. Abkiirzungen vervollstandigt durch EH.
19 Birkle, Horst:»Tradition«. Il. Religionswissenschaftlich. In: LThK3, Band 10 (2001), Sp. 149150, hier
149. Abkulrzungen vervollstandigt durch EH.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 1] Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie

nach »auflen« zum Problem werden, etwa im Versuch einer legitimierenden Kriteriolo-
gie oder in der Begegnung mit anderen Religionen und Traditionen.

Der Zusammenhang von Tradition und Religion ist vielschichtiger, als dies gesell-
schaftlich oft kommuniziert wird. Religionen wird hiufig ein ausschlieflich dogmati-
scher Zugang zu Tradition zugeordnet; die Tradition einer Glaubensrichtung erscheint
als eine lineare, homogene Konstante von ihrer »Stiftung« bis zur Gegenwart. Eine dif-
ferenzierte Auseinandersetzung mit religiésen Traditionen zeigt allerdings, dass bereits
die Anfinge religiéser Traditionen nicht eindeutig festzumachen sind - die Entstehung
von Judentum und Christentum ist ein paradigmatisches Beispiel, das in Kapitel 8 niher
in den Blick kommt.

Einen religiésen Traditionsbegriff formen dabei Krifte von »innen« und »aufden«.
Normierungen aus den religiésen Traditionen heraus erscheinen selbstverstindlich:
eine Religionsgemeinschaft legt ihre zentralen Inhalte fest, die durch unterschiedliche
Formen und Handlungen reprisentiert werden:

»Zum Traditions-Gut zdhlen neben den schriftlichen Urkunden die in Kulten, Symbo-
len, Lebensnormen, Sitten und im religiésen Brauchtum lebendigen Traditionen. (Im
chinesischen dao und im hinduistischen dharma schlief3t die Tradition eine alle Lebens-
auferungen umfassende heilige Ordnung in Kosmos, Natur, Gesellschaft und indivi-
dueller Existenz ein.)«*°

Etwas seltener wird die Aufmerksamkeit auf formende Krifte von »auflen« gerichtet.
Gerade in der Definition religiéser Traditionen sind diese mit einem Blick auf die Re-
ligions- und Geistesgeschichte aber offenkundig. Religionen, die im alltiglichen Ver-
stindnis, im Schulunterricht, aber oft auch in der Forschung als homogene Gréfien mit
einer klar abgegrenzten Tradition wahrgenommen werden, sind bei einer genauen re-
ligionswissenschaftlichen Analyse sowie einer Wahrnehmung der jeweiligen Selbstver-
stindnisse oft sehr breit geficherte religiése Stromungen. Ein mittlerweile prominentes
Beispiel dafiir ist die Herausbildung des »Hinduismus«: Missionare und Beamte der bri-
tischen Kolonialmacht lieRen durch ihre Aufzeichnungen »die Vorstellung von einer ur-
alten, von Priestern organisierten und verwalteten Religion in Indien«* entstehen. Die-
se Konstruktion wurde tiber ungefihr zweihundert Jahre hinweg geschaffen und beein-
flusste auch das »Bild der indischen Gesellschaft als statisch und zeitlos«**. Hinzu kamen
Reformbewegungen in diesen religiésen Stromungen selbst, die eine Vereinheitlichung
anstreben und die Vielzahl zusammenhingender religioser Traditionen in ein System
bringen wollten.” Zunichst als Fremdbezeichnung entstanden, wurde der Term »Hin-
duismus« in dieser Zeit zu einer Selbstbezeichnung. Dennoch bleibt ob des kolonialen

20  Biirkle: »Tradition«, 150. Abkiirzungen vervollstandigt durch EH.

21 Nehring, Andreas: Orientalismus und Mission. Die Reprasentation der tamilischen Gesellschaft
und Religion durch Leipziger Missionare 1840—1940. Wiesbaden: Harrassowitz 2003, 242.

22 Nehring: Orientalismus und Mission, 242.

23 Vgl. Fischer-Tiné, Harald: »Hinduismus«. I. Geschichte — 1. Hinduismus im 19. und 20. Jahrhun-
dert. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rggs_COM_09875 (28.12.2022). Die als
»neohinduistisch« bezeichneten Stromungen strebten dabei eine Anlehnung an Islam und Chris-
tentum an und wollten Monotheismus und einen Textkanon etablieren (vgl. ebd.).

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [

43


http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875

m

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Ursprungs »seine Verwendung kritisch«.* Das Bewusstsein iiber diesen Prozess erlang-
te in den letzten Jahren eine breitere Basis, wie ein Blick in das populidrwissenschaftlich
orientierte GrofSe Handbuch der Weltreligionen zeigt:

»Das heutige Verstindnis des Hinduismus als Weltreligion geht auf das neunzehnte
Jahrhundert zuriick, als Reformkréfte innerhalb des Hinduismus und Orientalisten aus
dem Westen die vielféltigen religiosen Vorstellungen und Praktiken in Siidasien unter
dem Begriffs>Hinduismus<zusammenfassten.«*

Dieses Beispiel zeigt, dass Definitionen von Begriffen und Traditionen nicht von einer
Stelle kontrolliert werden kénnen, auch nicht von Religionen selbst. Machtprozesse spie-
len eine wesentliche Rolle, wie die Perspektive der postkolonialen Theorien auf Traditi-
onsbildungen im Kapitel 4 zeigen wird.

Eine solch formende Kraft war auch der entstehende Religionsdiskurs der neuzeit-
lichen Philosophie. Die Grundlage des heute verwendeten Religionsbegriffs ist bereits
seine Infragestellung. In Folge der Spaltung der Kirche in Europa, der Religionskriege
und der Erosion der Standesgesellschaft seit der Franzdsischen Revolution waren Glau-
be und Kirchen fiir viele fragwiirdig geworden.

»Schon von hierher ergeben sich entsprechende Probleme einer anthropologischen
wie philosophischen Bestimmung der Religion. Sie kann schwerlich anders als positi-
onsbedingt erfolgen. Denn sie impliziert die Frage, ob es iberhaupt eine/die Religion
gibt und ob es folglich iiberhaupt moglich ist, zu einem Wesen der Religion kommen

zu kénnen«®.

Die Religionsdefinition war verbunden mit der Frage nach Gott und der Méglichkeit sei-
nes Nachweises. Die Themen des Diskurses reichten von anthropologischen Uberlegun-
gen (Ist Religion ein Teil des Menschseins?) tiber subjektbezogene Fragen (Religion als
Sinn fiir das Unendliche/Heilige*) bis hin zur Herausbildung der eigenen Disziplin der
Religionswissenschaft im 19. Jahrhundert.?® Der Begriff »Religion« steht damit selbst in
einem bestimmten, geistesgeschichtlichen Zusammenhang.

Welche Konsequenzen sind nun aus der Reflexion der Begriffsgeschichte des »Hin-
duismus« und der »Religion« fiir eine traditionshermeneutische Analyse zu ziehen? Im
beschriebenen Fall der Konstruktion des Hinduismus itbertrugen Missionare und Kolo-
nialbeamte Kategorien des christlichen Glaubens auf das, was sie im Gebiet des heutigen
Indiens beobachteten und erlebten. Ihre Beschreibungskategorien (z.B. Heilige Schrif-
ten, grofRer Einfluss einer Priesterschaft, Vereinheitlichung von Lehrsitzen) formten das

24 Michaels, Axel: »Hinduismusc. |. Geschichte — 2. Historischer Uberblick. In: RGG Online: http://dx
.doi.org/10.1163/2405-8262_rggs_COM_09875 (28.12.2022).

25 Warrier, Maya: Hinduismus. Ein historischer Uberblick. In: Partridge, Christopher (Hg.): Das grofe
Handbuch der Weltreligionen. Ubersetzt von Wolfgang Giinther und Anja Truckenbrodt. Wupper-
tal: R. Brockhaus 2006, 134-140, hier 134.

26  Feil, Ernst: »Religion«. I. Zum Begriff. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_C
OM_024579 (28.12.2022). Abkiirzungen vervollstandigt durch EH.

27  Ernst Feil verweist hier etwa auf Friedrich Schleiermacher, vgl. Feil: Religion. Zum Begriff.

28  Vgl. Feil: »Religion«. Zum Begriff.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [


http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_09875
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024579

Kapitel 1] Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie

Bild des Hinduismus in einer eigenen Weise. Helmut Zander setzt sich in seiner »Euro-
piischen« Religionsgeschichte mit Religionen als Phinomenen komplexer Wechselwirkun-
gen auseinander und zeigt beispielsweise »Beziehungsgeschichten«* zwischen Juden-
tum, Christentum, Buddhismus und Islam.

Fir die Frage nach Traditionstheorien und Traditionshermeneutik in einem religio-
sen Kontext ist diese Erkenntnis wichtig. Der Stellenwert und die Bedeutung dessen, was
mit Tradition iiberhaupt bezeichnet wird, sind von Religion zu Religion unterschiedlich.
Auch wenn die Benennung mit dem Terminus »Religion« eine Vergleichbarkeit der da-
mit bezeichneten Phinomene, Gruppierungen, Gemeinschaften nahelegt, ist diese nicht
immer eindeutig gegeben. Natiirlich gibt es Kriterien dafiir, etwas als Religion zu be-
zeichnen, aber auch diese divergieren je nach Kontext (Religionswissenschaft, Selbstbe-
zeichnungen, Staatskirchenrecht etc.). Dieser Umstand ist bei Vergleichen von Traditi-
onsbegriffen verschiedener religiser Traditionen zu beriicksichtigen.

3. Tradition als theologische Kategorie
3.1 Tradition als Erfahrungs- und Reflexionsraum des Glaubens

Bisher wurde deutlich, dass der Begriff »Tradition« viele verschiedene Facetten hat und
nicht in einer einfachen Definition zu fassen ist. Die Anniherung an Tradition als theo-
logische Kategorie hat verschiedene Aspekte. Joachim Drumm weist im Lexikon fiir Theo-
logie und Kirche in Bezug auf die Theologie- und Dogmengeschichte auf drei Momente
hin, durch die die theologische Auseinandersetzung mit Tradition ausgeldst und geleitet
wurde: »den Ubergang von der apostolischen zur nachapostolischen Zeit, den Uberstieg
inandere Kulturen und die Notwendigkeit, die Identitit des iiberlieferten Glaubens nach
auflen (Apologetik) und innen (Orthodoxie, Hiresie) zu bestimmen.«*° Die Dimensionen
des Raumes und der Zeit spielen dabei eine wesentliche Rolle: Die Auseinandersetzung
mit der Verwahrung und Ubergabe der zu iiberliefernden »Botschaft« in Form von Tex-
ten, Erzahlungen und Riten wird dort notwendig, wo der bisher gewohnte Tradierungs-
modus nicht mehr funktioniert. Vor allem Riten sind dynamische Traditionstriger, die
hohes transformatives Potenzial aufweisen.

Am Beispiel des Christentums heifst dies: Die Zeugnisse der Apostel*innen, die Je-
sus kannten, kénnen nicht mehr von ihnen persénlich weitergegeben werden. Die zeit-
liche Begrenztheit eines Menschen macht Konservierungsversuche dieser Erfahrungen
notwendig. Diese miissen Anschlussmoglichkeiten fiir kommende Generationen offen-
halten, Glaubenserfahrungen zu vergegenwirtigen und eigene ankniipfen zu kénnen.
Ansonsten wird aus der Glaubensweitergabe blofle Geschichtsschreibung. Gleichzeitig
sahen sich die Jesusanhinger*innen in ihrer Nachfolge mit einem Sendungsauftrag be-
traut. Sie trugen ihr Zeugnis in neue geografische und kulturelle Riume. Zeitliche und
rdumliche Grenzen wurden gesprengt.

29  Zander, Helmut: »Europdische« Religionsgeschichte. Religiose Zugehorigkeit durch Entschei-
dung — Konsequenzen im interkulturellen Vergleich. Berlin/Boston: De Gruyter 2016, 60.
30  Drumm:»Tradition«, 153. Abkiirzungen vervollstindigt durch EH.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [

45


https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

46

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

Um unter diesen Umstinden weiter fortbestehen zu kénnen, mussten fiir die Zeug-
nisse neue Reprisentationsformen gefunden werden. Benétigt wurden neue Mittel und
Wege zur Weitergabe an Menschen, die nicht mehr den Lebens- und Erfahrungsraum Je-
su teilten. Die Frage nach Méglichkeiten der Uberlieferung tauchte auf und damit auch
das Bediirfnis nach absichernden Mechanismen in der Weitergabe.

Das, wofiir zunichst der Status als Apostel*in diente, musste durch andere Strate-
gien ersetzt werden, etwa einen Sendungsauftrag, der weitergegeben wurde. Das da-
mit entstandene Traditionsbewusstsein ging allerdings tiber seine reine Funktion der
Wissensweitergabe hinaus. Indem Glaubenserfahrungen Zeit und Raum iiberschritten,
entstand ein neuer qualitativer Raum — jener der ekklesiologischen Reflexion. Tradition
wurde zur theologischen Kategorie, weil sich hier ein Erkenntnisraum herausbildete, in
dem Glaubenserfahrungen erméglicht wurden und werden.

»Gottes Wort ist in die Geschichte eingetreten und hat Geschichte gemacht. Es vermit-
telt sich durch ein Uberlieferungsgeschehen, in das, von den ersten Zeugen seiner Of-
fenbarungangefangen, auch wir—empfangend und bezeugend —einbezogensind. Die
Kirche versteht sich als Geschopf, Braut und Sakrament des Wortes. Das Wort Gottes
istdie Wahrheit, aus der die Kirche lebt und die zu verkiinden sie beauftragt ist. Gottes
Wort in dem vielstimmigen Uberlieferungsgeschehen zu vernehmen und es von blof
menschlicher Uberlieferung zu unterscheiden ist deshalb fiir die Kirche lebenswich-
tig.«31

Im Sinne dieser Unterscheidung »liegt der Frage nach der Tradition von Anfang an ein
kriteriologisches Interesse zugrunde«**. Das Problem der Anerkennung einer giiltigen
Tradition ist dabei eines, das die gesamte Kirchen- und Theologiegeschichte durchzieht.
Stets wurde darum gerungen, die Erkenntnisbedingungen fiir die authentische Glau-
benstradition zu finden.

3.2 Digitalisierung und Ubersetzung - Erkenntnistheoretische Transformationen
von Tradition

Die Entwicklung eines solch ekklesiologischen Erfahrungsraumes ist nicht nur mit dem
Wechsel des Kommunikationsmediums zu vergleichen (von der miindlichen Weitergabe
zur schriftlichen, vom Gemeindebrief zum Evangelium, von den neutestamentlichen Li-
teraturgattungen zu den Apologeten usw.*). Das Ausmaf} der Verinderungen kann mit
einer anderen Analogie verdeutlicht werden: dem Wechsel von analoger zu digitaler In-
formationsverarbeitung.

»Mit Digitalisierung wird die Umwandlung von Informationen wie Ton, Bild oder Text
in Zahlenwerte zum Zwecke ihrer elektronischen Bearbeitung, Speicherung oder Uber-

31 Pottmeyer, Hermann Josef: Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung. In: Kern, Wal-
ter/Pottmeyer, Hermann Josef/Seckler, Max (Hg.): Handbuch der Fundamentaltheologie. Band 4:
Traktat Theologische Erkenntnislehre, Schlussteil Reflexion auf Fundamentaltheologie. Freiburg/
Basel/Wien: Herder 1988, 124152, hier 124.

32 Drumm:»Tradition«, 153. Abkiirzungen vervollstindigt durch EH.

33 Vgl. zu einer Analyse verschiedener Literaturgattungen in der frithen Kirche Kapitel 2, S. 58ff.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 1] Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie

tragung bezeichnet. Wahrend fiir die analoge Informationsiibertragung je nach Infor-
mationstyp unterschiedliche Ubertragungswege und Datentriger eingesetzt werden,
ermoglicht die Digitalisierung eine Vereinheitlichung. Darliber hinaus kdnnen digita-
lisierte Informationen ohne Qualititsverlust iibertragen und reproduziert werden.<**

Als »analoge« Informationsweitergabe kénnen die Kommunikationsmodi der Schrift,
der miindlichen Weitergabe, der Rituale usw. identifiziert werden. Diese werden durch
eine »digitale« Ubertragung nicht véllig ersetzt. Die Codierung bestimmter Zeugnisse,
Schriften oder Riten als Tradition digitalisiert diese analogen Informationstriger aller-
dings gewissermafien. Diese Digitalisierung verbindet die unterschiedlichen Kommu-
nikationsmodi in einem gemeinsamen Erfahrungs- und Glaubensraum - der Traditi-
on. Individuelle, kontextuelle Glaubenserfahrungen werden in diesen Traditionsraum
eingespeist, der zeitliche und geografische Grenzen tiberschreitet. Sie konnen, derart
neu codiert, — um die Analogie weiterzuspinnen — gespeichert und iibertragen werden.
Die Codierung ermdglicht durch eine gewisse Vereinheitlichung eine effizientere Ver-
arbeitung. Als erkenntnistheoretische Transformation eréffnen sich hier neue Riume
der Glaubenserfahrung. Der virtuelle Raum der Glaubenstradition mit den von ihr be-
reitgestellten Kategorien wird zur Bedingung der Moglichkeit, Glaubenserfahrungen als
solche wahrzunehmen.*

Der Vergleich weist auf Probleme in der Weitergabe von Glaubenserfahrungen hin,
so etwa die Frage, ob diese tatsichlich »ohne Qualititsverlust« tradiert werden kénnen.
Uberlegungen zur Traditionshermeneutik als Phinomen des Ubergangs werden weiter
unten dieser Frage nachgehen. Die in diesem neuen »Traditionsraum« implizierten Uni-
versalisierungstendenzen von Glaubenserfahrungen sind Chance und Problem zugleich.
Zum einen ermdglicht die zeitliche und riumliche Uberschreitung erst die Weitergabe
einer geschichtlichen Erfahrung, zum anderen liegt darin auch die Tendenz zu einem
von der Geschichte abgeldsten, iiberzeitlichen Traditionsverstindnis und zur Verabso-
lutierung einer bestimmten Tradition. In der Theologie der Neuscholastik wird dieses
Traditionsverstindnis virulent, mit all den negativen Konsequenzen fiir das Verhiltnis
von Kirche und »Welt«. Auf dem Weg zum Zweiten Vatikanischen Konzil war eben dieses
Traditionsverstindnis eine grofRe Herausforderung.

Die von Drumm genannten Faktoren sind nicht nur in historischer Perspektive in-
teressant, auch wenn sie heute in einem anderen gesellschaftlichen und theologischen
Setting erscheinen. Der Zugang zum Glauben bleibt ein vermittelter und eine erkennt-
nistheologische Herausforderung, gerade in einer Zeit, in der naturwissenschaftliche
Primissen hiufig zu allgemeinen wissenschaftlichen Paradigmen erhoben werden (et-
wa das Kriterium der Messbarkeit). Glaubensgemeinschaften stehen in global vernetz-
ten Gesellschaften mit verschiedenen Weltanschauungen und Religionen. In einer sich

34  Schroder, Hermann-Dieter: »Digitalisierung«. In: Hans-Bredow-Institut (Hg.): Medien von A bis Z.
Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften 2006, 95-97, hier 95.

35  Fir eine tiefergehende Auseinandersetzung mit dem Zusammenhang von Digitalisierung und
theologischen Denkformen vgl. Hoff, Gregor Maria: Glaubensraume — Topologische Fundamen-
taltheologie. Band I1/1: Der theologische Raum der Griinde. Ostfildern: Matthias Griinewald 2021,
120-142.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [

47


https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

48

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

verindernden Welt treten Glaubenskonzepte immer wieder in neu entstehende Kultur-
rdume ein und sehen sich mit Anfragen neuer philosophischer Theorien konfrontiert.
Die Herausforderung der Pluralitit betrifft religiose Stromungen ebenso in ihrer eige-
nen Heterogenitit. Ubersetzungsarbeit muss auch hier geleistet werden.

»Im Kontext der modernen, pluralistischen und sidkularen Gesellschaften mit ihren
sich beschleunigenden Veranderungsprozessen und Traditions-(Ab-)Briichen sowie
im Kontext der religiosen und kulturellen Globalisierungsprozesse und der damit
verbundenen neuen Erfahrung der Partikularitit bestimmter Kulturen und Religionen
stellt sich das Problem von Autoritidt und Vernunft, Identitit und Wandel, Kontinui-
tat und Diskontinuitat, Einheit und Pluralitidt, Kontextualitit und Universalitit des
iiberlieferten Glaubens in neuer Weise«®.

Die hier genannten Begriffspaare stecken das Spannungsfeld ab, in dem Tradition als
theologische Kategorie bearbeitet werden muss. Diese sind nicht als Gegensitze zu
verstehen. Kontinuitit und Diskontinuitit, Einheit und Pluralitit, Kontextualitit und
Universalitit sind die Koordinaten, zwischen denen sich Traditionen bewegen. Die
genannten pluralistischen und sikularen Gesellschaften stellen keinen homogenen
Kontext dar, sondern sind ihrerseits hochdiversifiziert sowie von Paradoxien und Un-
gleichzeitigkeiten geprigt, wie dies mit der Theorie einer postsikularen Gesellschaft
beschrieben wird.*”

»Vor allem die von Wissenschaft, Technik und Okonomie ausgeldsten Rationalisie-
rungsprozesse haben sich als hochst ambivalent herausgestellt und die aufklarerische
Gleichsetzung von Vernunft und Fortschritt bzw. von Religion und Riickschritt als
voreilig erwiesen.«*®

(Religiése) Traditionen prosperieren trotz dieser Entwicklung allerdings nicht per se.*
Sie sind genauso von dem betroffen, was Hans-Joachim Hohn mit dem Phinomen einer
»reflexiven Modernisierung«*® beschreibt:

»Die Moderne wird zunehmend >reflexiv¢, d.h. wegen ihrer Ambivalenzen sich selbst
zum Thema und Problem. lhre Fortschrittsprojekte und Optionensteigerungsprogram-
me miissen den Umstand wahrnehmen und verarbeiten, dass sie an ihre Grenzen sto-
Ren und ihre Finalititsmythen an Faszination einbifRen.«*

Diese Ambivalenzen haben auch Auswirkungen auf Religion und Religionsgemeinschaf-
ten. Trotz der »Korrektur einer geschichtstheoretisch aufgeladenen Sikularisierungs-

36  Drumm:»Tradition«, 155. Abkiirzungen vervollstandigt durch EH.

37  Ausfiihrliche Reflexionen zu diesem umstrittenen Begriff sind nachzulesen bei H6hn, Hans-Joa-
chim: Zeit und Sinn. Religionsphilosophie postsakular. Paderborn u.a.: Ferdinand Schéningh 2010;
Hohn, Hans-Joachim: Postsakulare Gesellschaft? Zur Dialektik von Sakularisierung und De-Sakra-
lisierung. In: Schmidt, Thomas M./Pitschmann, Annette (Hg.): Religion und Sakularisierung. Ein
interdisziplinares Handbuch. Stuttgart/Weimar: ]. B. Metzler 2014, 151-163.

38  Hohn: Postsdkulare Gesellschaft, 155.

39  Vgl. Hohn: Zeit und Sinn, 24.

40  Hohn: Postsdkulare Gesellschaft, 155.

41 Ebd.156.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 1] Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie

these«** sind Religionen von einem Legitimitits- und Plausibilititsverlust und der Priva-
tisierung religiéser Vorstellungen betroffen.* Héhn bezeichnet dies als »[r]eflexive Si-
kularisierung« und benennt damit »Kontinuitit und Briiche fortgeschrittener Sikulari-
tit«.** Gebrochen werde die These einer fortschreitenden Sikularisierung tiberall dort,
wo deutlich wird, dass religiése Uberzeugungen nie ganz aus dem 6ffentlichen Leben
verschwunden waren, wo religiéser Fundamentalismus stirker denn je an die Oberfla-
che dringt oder transformierte Religiositit in quasireligidsen Phinomenen auftaucht.*

In diesen gesellschaftlichen Kontext hinein muss ebenso Ubersetzungsarbeit geleis-
tetwerden, woraufJirgen Habermasim Jahr 2001 in seiner Rede zur Verleihung des Frie-
denspreises des Deutschen Buchhandels hinweist:

»Bisher mutet ja der liberale Staat nur den Glaubigen unter seinen Biirgern zu, ihre
Identitit gleichsam in 6ffentliche und private Anteile aufzuspalten. Sie sind es, die ih-
re religivsen Uberzeugungen in eine sikulare Sprache iibersetzen miissen, bevor ihre
Argumente Aussicht haben, die Zustimmung von Mehrheiten zu finden.«*

Wenn Tradition eine theologische Kategorie ist, dann ist die Reflexion der Traditionsher-
meneutik essenziell fitr die Kommunikabilitit des Glaubens. Theologie muss sich unter
diesen Umstinden der Fragwiirdigkeit von Traditionen in einer postsikularen und tra-
ditionskritischen Zeit stellen. Die Reflexion von Traditionen kann dabei eine Kompetenz
sein, die Theologie und Kirche in die Gesellschaft einbringen kénnen: als Fundort alter-
nativer Sprachformen und Narrative fiir eine bestimmten Paradigmen folgende Gesell-
schaft oder als kritisches Korrektiv zu sich verabsolutierenden Traditionen wie politi-
schen oder religiosen Fundamentalismen.

3.3 Abbruch oder Umbruch? - Tradition als (Erkenntnis-)Prozess

Als Erfahrungsraum des Glaubens muss Tradition zuganglich bleiben — und das schlief3t
Prozesshaftigkeit und Wandlungspotenzial mit ein. Zugleich beruft sich die christliche
Tradition auch auf ein konkretes geschichtliches Ereignis, zu dem ein bleibender Bezug
gesichert werden muss. Um die unmittelbaren Erfahrungen, die sich auf dieses Ereignis
beziehen, weitergeben zu kénnen, braucht es die »Aktualisierungsfihigkeit von T[radi-
tion]«*’:

»Im Kontext der Kontinuititsbetonung wird der grundlegend wichtige Aspekt des
Prozessualen von T[radition] oft vergessen. Religiése Traditionen sind stets im Wan-

42 Hohn, Hans Joachim: CGewinnwarnung: Religion — nach ihrer Wiederkehr. Paderborn: Ferdinand
Schéningh 2015, 35.

43 Vgl. Hohn: Postsakulare Gesellschaft, 158; Hohn: Zeit und Sinn, 17-18.

44 Beide Zitate Hohn: Postsdkulare Gesellschaft, 158.

45  Vgl. ebd. 158—159.

46  Habermas, Jiirgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001. Frank-
furt a.M. am Main: Suhrkamp %2002, 21.

47  Baumann, Martin: »Tradition«. . Religionswissenschaftlich. In: RGG Online: http://dx.doi.org/10.
1163/2405-8262_rgga_COM_025152 (28.12.2022). Abkiirzungen vervollstindigt durch EH; Abkiir-
zungen, bei denen eine Vervollstindigung durch Singular oder Plural moglich ist, werden vorbe-
haltlich in Klammern vervollstindigt.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [

49


http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025152

50

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

del (Religionswandel), um sich gesellschaftlichen Verinderungen und/oder neuen
kulturellen Kontexten (Diaspora, Minderheiten) adaptiv anzupassen. Erst die Aktua-
lisierungsfahigkeit von Traditionen ermoglicht ihre erfolgreiche Weitergabe an die
Nachfolgegenerationen. Die Deutung und Darstellung von T[radition] erfolgt aus
den Anforderungen der Gegenwart und beinhaltet vielfach eine reinterpretatorische
Konstruktion von Tradition und ihrer Geschichte.«**

Ein solch reinterpretatorisches Moment wird hiufig auf der Ebene der Institution
oder Gesellschaft festgemacht, wenn ein Bekenntnis in eine neue Zeit hinein tibersetzt
werden muss oder die Institution Kirche eine zeitgemife Vermittlung des Evangeliums
sicherstellen soll. Aber bereits auf individueller Ebene in der personlichen Aneignung
der Einzelnen findet Aktualisierung von Tradition statt. Dieser Vorgang bedingt wie-
derum jegliche Tradition und Weitergabe, denn ohne das persénliche Bekenntnis hitte
der Glaube lingst an Bedeutung und Lebendigkeit verloren. Tradition ist hier keine un-
personliche Grofie. Das Stehen in einer Tradition verbindet diese existenziellen Fragen
Einzelner mit dem Strom an Erfahrungen der Vergangenheit und der Zukunft. Hier
verdeutlicht sich, inwiefern Tradition ganz individuell gesehen eine Kategorie theolo-
gischer Erkenntnis ist: sie schafft einen Zugang zu Glaubenserfahrungen anderer und
damit zu Zeugnissen der Gottesbegegnung und -erfahrung. Aus fundamentaltheologi-
scher Perspektive hat dies Konsequenzen. Im Zugriff des Heute auf die Vergangenheit
ist Tradition jetzt offen. Traditionsbildung ist damit nicht abgeschlossen.

Wesentlich ist nun, wie der Prozesscharakter von Tradition codiert wird. Festgestellt
wurde bisher, dass Traditionen ohne Aktualisierungs- und Transformationspotenzial
gefihrdet sind, abzureifen und an Bedeutung zu verlieren. Und dennoch soll eine Ver-
bindung zum eigenen »Ursprung« gewahrt werden — ein Balanceakt. Michael Seewald
beschreibt diese Problematik in Bezug auf die Dogmengeschichte und weist auf die
»instabile Gleichzeitigkeit von Kontinuitit und Diskontinuitit«* hin:

»Reine Diskontinuitit wire der Beginn von etwas vollig Neuem, das in keiner Bezie-
hung zum Alten steht und deshalb auch nicht als Entwicklung aus diesem erklart wer-
den konnte. Reine Kontinuitdt hingegen ware Stillstand, weil jede Verdnderung stets
das Moment der Diskontinuitét in sich tragt. Die Kirche, die sich als Gemeinschaft der
JingerJesuin der Nachfolge der Apostel versteht, ist einerseits darauf angewiesen, ei-
ne Kontinuitatzu ihrem geschichtlichen Ursprung zu wahren. Sie hat diese Kontinuitat
andererseits mit ihrer zeitlich fortschreitenden —und damit potentiell kontinuitdtsbe-
drohlichen — Entfernung von diesem Ursprung zu verbinden.«*°

Das Transformationspotenzial von Tradition, diese Gleichzeitigkeit von Kontinuitit und
Diskontinuitit kann nun als Gefihrdung codiert werden. Der Umbruch wird zum Ab-
bruch, Transformation zur Bedrohung. Doch es gibt auch andere Interpretationsmo-
delle, in der etwa »Traditionsbriiche als Bedingungen der Identitit und Kontinuitit re-

48  Ebd. Abkiirzungen vervollstindigt durch EH; Abkiirzungen, bei denen eine Vervollstindigung
durch Singular oder Plural moglich ist, werden vorbehaltlich in Klammern vervollstandigt.

49  Seewald, Michael: Dogmaim Wandel. Wie Glaubenslehren sich entwickeln. Freiburg/Basel/Wien:
Herder 2018, 285.

50 Ebd.285-286.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 1] Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie

ligioser Traditionen«®* gesehen werden. Siegfried Wiedenhofer begriindet diese These
mit der »Diskontinuitit der Glaubensiiberlieferung aufgrund der Pluralitit der Zeiten
und Orte«®. Er ortet als »Ursprung der jiidischen und christlichen Theologie eine Dif-
ferenzerfahrung«®, die sich im Kontext des Alten Testaments etwa im »Widerspruch
zwischen der Uberlieferung der Viter und der gegenwirtig erfahrenen geschichtlichen
Situation der Glaubensgemeinde«** zeigt. Das Aushalten von Widerspriichen wird hier
zur Ressource, die die Glaubenserkenntnis bereichern kann: »Zur wahren Erkenntnis ge-
hort daher, dafd der Widerspruch der Erfahrungsinhalte nicht bestritten oder verdringt,
sondern auf seine Griinde hin ausgelegt wird.«** Traditionstransformationen und die
Auseinandersetzung mit der Deutung von Tradition sind eine erkenntnistheologische
Herausforderung, ein Anspruch, den ein verantworteter Glaube sowohl an die Einzel-
nen als auch an die Kirche als Institution stellt. Diese Facetten der Codierung von Tradi-
tionstransformationen, Briichen und Ubergingen gilt es theoretisch und an konkreten
Beispielen genauer zu untersuchen.

Eine solche Ambiguititstoleranz gab es zwar innerhalb des Christentums und sei-
ner Kirchen in Bezug auf das Judentum immer wieder, sehr oft aber nur marginalisiert
abseits des kirchlichen Mainstreams. Anstatt Gemeinsamkeiten wahrzunehmen und als
Quelle der Gotteserfahrung zu teilen, wurden diese oft eliminiert. Kritisch angemerkt
muss jedoch werden, dass dieser Eindruck auch mit den zur Verfiigung stehenden Quel-
len und deren Interpretation zu tun hat. Wolfram Kinzig versucht in seinem Aufsatz Ni-
he und Distanz. Auf dem Weg zu einer neuen Beschreibung der jiidisch-christlichen Beziehungen®®
eine alternative Hermeneutik fiir die Geschichte des jiidisch-christlichen Verhiltnisses
zu entwickeln. Entsprechend der Pluralitit im Verhiltnis von jidischer und christlicher
Bevolkerung, die als Ergebnis von zukiinftigen historischen Forschungen zu erwarten
sei, bendtige es neben der hermeneutischen Brille des Antijudaismus auch neues Voka-
bular und neue Kategorien z.B. fiir interesseloses Nebeneinander oder alltiglichen Aus-
tausch und Begegnungen.”’

(Vermeintliche) Widerspriiche in den jeweiligen Glaubensnarrativen und Bekennt-
nissen wurden allerdings von Seiten der Kirche als Legitimation fiir Verfolgung und
Vernichtung gesehen. Die Katastrophe der Schoah léste bei den Kirchen zunichst nur
Sprachlosigkeit aus. Viel zu spit — und fiir viele zu zaghaft - folgte eine Reaktion, in
der katholischen Kirche 1965 mit der Promulgation der Erklirung Nostra aetate. Und
gerade dieses Dokument markiert die »Sprachprobleme« der Kirche im »Versuch des
2. Vatikanischen Konzils, das theologische Verhiltnis zum Judentum auf den Begrift zu

51 Wiedenhofer: Traditionsbriiche, 59.

52 Ebd. 60.

53  Ebd. Wiedenhofer bezieht sich hier auf Richard Schaeffler (vgl. ebd. FN 15).

54  Wiedenhofer: Traditionsbriiche, 61.

55  Ebd.

56  Kinzig, Wolfram: Ndhe und Distanz. Auf dem Weg zu einer neuen Beschreibung derjidisch-christ-
lichen Beziehungen. In: Kinzig, Wolfram/Kiick, Cornelia (Hg.): Judentum und Christentum zwi-
schen Konfrontation und Faszination. Ansitze zu einer neuen Beschreibung der jidisch-christli-
chen Beziehungen (JuChr 11). Stuttgart: Kohlhammer 2002, 9—27.

57  Vgl. ebd. 25-26.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [

51


https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

52

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

bringen«.”® Gregor Hoff weist damit auf die theologischen Dynamiken in der Entste-
hung von Nostra aetate 4 und die anhaltende Ablehnung einiger Bischéfe hin.*

Dieses Sprachproblem ist fiir die Kirche virulent, denn vom zentralen Bezugspunkt
Jesus her und basierend aufihrer Heiligen Schrift ist »der Israelbezug fiir die Kirche kon-
stitutiv«®®. Wenn christliche Tradition ein Erfahrungs- und Erkenntnisraum des Glau-
bens sein will, muss dieser Bezug theologisch reflektiert werden. Insbesondere weil im
Laufe der Kirchen- und Theologiegeschichte versucht wurde, diesen »in Ersetzungspro-
zessen aufzuldsen«®.

Angesichts dieser gewaltvollen Geschichte und des »theologische[n] Ortswech-
sel[s]«*> am Zweiten Vatikanischen Konzil stellt sich die Frage nach Kontinuitit und
Diskontinuitit in der christlichen Tradition noch einmal anders. Traditionsherme-
neutische Reflexionen in Bezug auf eine »jiidisch-christliche« Tradition miissen im
Bewusstsein dafiir geschehen, »dass der Dialog nie unschuldig gefithrt werden kann,
sondern Aspekt einer Gewaltgeschichte gegen Juden bleibt«®.

4. Traditionsbestimmungen als Phanomene des Ubergangs

Aleida Assmann weist in ihrem Buch Formen des Vergessens darauf hin, dass es gerade
Ubergangsphasen sind, in denen sich Wissen und Gedichtnis neu formatieren:

»Dem Vergessen als einer Tatigkeit und einem Prozess kann man sich am besten von
zwei Seiten aus anndhern: Man kann beobachten, wie etwas gerade im Vergessen
versinkt und wie es aus dem Vergessen wieder zuriickkehrt. Solche Ubergangsphasen
sind historisch bedeutsam und werden als schmerzlich oder gliickhaft empfunden,
weil sich in ihnen unser Verhiltnis zur Vergangenheit, zu unserem Wissen und zu
unseren Mitmenschen manifestiert und neu justiert wird.«<**

Das Vergessen ist Teil eines kulturellen Uberlieferungsprozesses, in dem Identititen
herausgebildet werden: individuell oder als »Grundlage nationaler Identitit«®. Ass-
mann betont den Zusammenhang von Vergessen und Erinnern — und zwar nicht als
Gegensitze, die vielleicht erste Assoziation dazu, sondern in ihrer komplexen »Ver-
schrinkung«®. Sie verweist auf die »Dynamik und Dialektik des Gedichtnisses, in

58  Hoff, Gregor Maria: Israel. Das Ganze der Existenz. Der jlidisch-christliche Horizont der gemein-
samen Cottesverantwortung am Beginn des 21. Jahrhunderts. In: Hoff, Gregor Maria: Stichpro-
ben: Theologische Inversionen. Salzburger Aufsitze (STSud 40). Innsbruck/Wien: Tyrolia 2010,
260—272, hier 263.

59  Vgl.ebd. 264.

60 Ebd.271.
61 Ebd.
62 Ebd.

63  Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage, 126.

64  Assmann, Aleida: Formen des Vergessens (Historische Ceisteswissenschaften 9). Géttingen: Wall-
stein 2016, 26—27.

65 Ebd.27.

66  Ebd.13.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 1] Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie

dem grundsitzlich Platzmangel herrscht, weshalb Erinnern und Vergessen untrennbar
ineinandergreifen«”’. Traditionen organisieren das Vergessen. Die Herausbildung eines
Kanons und der Ausschluss von theologischen Strémungen und religiésen Praxen au-
Rerhalb der festgelegten kirchlichen Lehrmeinung, sogenannte Hiresien, verdeutlichen
diesen Vorgang. Ausgeschlossenes entsteht dabei einerseits durch bewusste Ablehnung
von »Irrlehren«. Andererseits impliziert die bewusste Auswahl von Texten oder Lehren
fiir einen Kanon auch immer den Ausschluss anderer Uberzeugungen, die vielleicht
nicht einflussreich genug, nicht bekannt oder etabliert waren.®® Diese Organisation
des Vergessens ist so selbstverstindlich, dass sie meist nicht bewusst reflektiert wird.
Innerhalb der katholischen Kirche stellt ein solch organisiertes Vergessen eine Strate-
gie dogmatischer Entwicklung dar, in der »Korrekturen in der Lehre durch bewusstes
Vergessen«® durchgefithrt werden. Michael Seewald bezeichnet dies als »Obliviszie-
rungsmodus«’. Ein solcher werde auch eingesetzt, um das »Versagen im sozialen oder
politischen Kontext«” zu verschleiern. In Hinblick auf die Israeltheologie der Kirche
kann im Anschluss daran gefragt werden, wo, warum und wann das Judentum in der
christlichen bzw. katholischen Theologie und Kirche vergessen wurde. Kapitel 3 wird
sich der Frage nach einer solchen Leerstelle ausfithrlich widmen.

Die Uberlegungen haben Relevanz fiir die Auseinandersetzung mit der Bestimmung
und Deutung von Tradition. Die Interpretation von Tradition als Reflexion des eigenen
Selbstverstindnisses scheint sich gerade dort zu konstituieren oder verindern, wo Her-
ausforderungen religiose Identititen infrage stellen oder wo Glaubenstraditionen mit
gesellschaftlichen Umbriichen konfrontiert sind. Das Arbeitshuch Theologiegeschichte”™
in zwei Binden mag als Beispiel fir die Bedeutung einschneidender Phasen in der
Theologiegeschichte dienen: Das Einfithrungswerk skizziert neben fiir die jeweiligen
Zeiten bedeutenden Gestalten der Theologie auch »historische[] Einschnitte«’>. Hier
werden »theologiegeschichtliche[] Entwicklungen [...] als Diskursformationen und nicht
zuletzt im Zuge von Problem- und Konfliktgeschichten ausgearbeitet«™. Als solche Z3-

67 Ebd.14.

68  Dietmar Winkler weist z.B. auf die Marginalisierung der orientalischen Kirchen in der »westlichen
Kirchengeschichtsschreibung«hin. Aus theologischen oder auch politischen Griinden waren diese
Kirchen weitgehend aus dem Gedachtnis der (katholischen) Kirche gestrichen (vgl. Winkler, Diet-
mar W.: Wann trennten sich die Wege? Forschungszugange zum Verhiltnis von Judentum und
Christentum in der Antike. In: Langer, Gerhard/Hoff, Gregor Maria [Hg.]: Der Ort des Jiidischen
in der katholischen Theologie. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009, 69-82, hier 71).

69 Seewald, Michael: Reform. Dieselbe Kirche anders denken. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2019,

87-88.
70  Ebd. 87.
71 Ebd. 88.

72 Hoff, Gregor Maria/Kértner, Ulrich H. J. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteu-
re. Wissensformen. Band 1: 2. bis 15. Jahrhundert. Stuttgart: Kohlhammer 2012 sowie Hoff, Gregor
Maria/Kortner, Ulrich H.]. (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensfor-
men. Band 2:16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013.

73 Hoff, Gregor Maria/Koértner, Ulrich H. J.: Vorwort. In: Hoff, Gregor Maria/Kortner, Ulrich H.J. (Hg.):
Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Band 1: 2. bis 15. Jahrhun-
dert. Stuttgart: Kohlhammer 2012, 7-9, hier 8.

74  Ebd.7.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [

53


https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

54

Erster Teil | Grundlagen theologischer Traditionshermeneutik und -theorie

suren werden benannt: »Die Synode von Nizia (325)«, »Chalzedon (451)«, »Scholastik«,
»Via moderna/Mystik«,” »Reformation, »Gegenreformation, Katholische Reform und
Konfessionalisierung, »Religion in der europiischen Aufklirung«, »Neuscholastik, An-
timodernismus«, »Dialektische Theologie« und »Das Zweite Vatikanische Konzil«.”® Der
Begriff »Zasur« ist als Metapher interessant. Eine Zdsur innerhalb eines musikalischen
Werkes kann verschiedene Effekte haben. Sie kann einen markanten Wechsel im Rhyth-
mus oder im Thema markieren, ihr kann aber ebenso eine Wiederholung des vorherigen
Abschnittes folgen — oder sie ist ein Innehalten, das dem Vergangenen die Moglichkeit
gibt, nachzuwirken. In der Verslehre strukturieren Zisuren poetische Sprache nach
bestimmten Regeln. Mit den genannten theologiegeschichtlichen Zisuren verhilt es
sich dhnlich: Uberginge und Problembearbeitungen finden in den verschiedenen Pha-
sen auf unterschiedliche Weise statt. Tradition wird in diesen einschneidenden Zeiten
jeweils anders ausverhandelt und mehr oder weniger explizit thematisiert. Auch in der
Philosophiegeschichte, die eng mit der Theologiegeschichte verflochten ist, lisst sich
dieses Phinomen des Ubergangs beobachten:

»Philosophisch brisant wird Tradition offenbar erst in ihren Krisenzeiten, in Zeiten des
Traditions-Bruchs, besonders deutlich etwa im Ubergang vom Mythos zum Logos, mit
dem die Philosophiein Griechenland beginnt, oderin der Kritik aller Traditionen durch
die Vernunftim Zeitalter der Aufklarung. Doch erst mit der Kritik am Vernunftglauben
der Aufkliarung beginnt die philosophische Karriere des Begriffs der Tradition.«””

Im weiten Feld der Begriffsbestimmung von Tradition streicht der kulturwissenschaft-
liche Zugang von Aleida Assmann die Verflechtung von individueller und kollektiver
Dimension von Tradition heraus. Umbruchszeiten, in denen Vergessen und Erinnern
Wissensbestinde — Traditionsbestinde — neu ordnen, gibt es in Bezug auf den Glauben
im Zusammenhang mit beiden Aspekten. Individuelle Erfahrungen stellen persénliche
Glaubensiiberzeugungen um und beeinflussen die eigene Selbstbestimmung innerhalb
einer religiésen Tradition. Deutlich wird dies anhand religiéser Rituale, die an biografi-
schen Wendepunkten stattfinden, wie im christlich-katholischen Kontext verschiedene
Sakramente deutlich machen.” Umkehr und Bekehrung als Vollziige religiéser Erfah-
rung pragen die Berichte und Zeugnisse der frithen christlichen Schriften. Wiederum
sind die Phasen des Ubergangs entscheidend fiir die Formung von Glaubensidentititen.

Und auch kollektiv lisst sich dieses Phinomen nachvollziehen. Es ist eine Zeit des
Ubergangs, in der Personen in der Nachfolge Jesu mit dem Tod ihresgleichen konfron-
tiert werden — entgegen einer anfangs sehr ausgeprigten Naherwartung der Wieder-
kunft Christi. Vermutlich stellte sich hier die Frage, wie es moglich ist, eigene Erinne-
rungen und Glaubenserfahrungen weiterzugeben. Das drohende Vergessen regte dazu

75  Vgl. das Inhaltsverzeichnis von Hoff/Kértner: Arbeitsbuch Theologiegeschichte Band 1, 5-6.

76  Vgl. das Inhaltsverzeichnis von Hoff/Kértner: Arbeitsbuch Theologiegeschichte Band 2, 5-6.

77  Borsche: »Tradition«, 149. Abkiirzungen vervollstandigt durch EH.

78 Sosymbolisiert z.B. die Taufe theologisch den Ubergang zwischen dem neuen und dem alten Men-
schen, kirchlich jenen des Eintritts in die Gemeinschaft der Glaubenden und biografisch, gesehen
im Kontext der Sduglingstaufe, jenen vom Mutterleib in die Umwelt.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 1] Tradition als Forschungsbegriff und theologische Kategorie

an, Strategien der Erinnerung zu entwickeln. Doch kénnen Erinnerungen und Erfahrun-
gen linear und ungebrochen weitergegeben werden? Bereits hier beginnt Traditionsge-
schichte zu einer gebrochenen Geschichte zu werden, in der Vergessen und Erinnern die
angesprochene komplexe Verschrinkung eingehen. Fiir die Weitergabe von Glaubens-
erfahrungen braucht es bestimmte Formen der Erinnerung, nimlich die vergegenwarti-
gende, die in der Entwicklung der Liturgie’ oder in den christlichen Vollziigen der Lit-
urgia, Diakonia und Martyria als zentrale Elemente der christlichen Tradition eine we-
sentliche Rolle spielen.

Ein weiterer Ubergang, in den individuelle Identititen und das kollektive Selbstver-
stindnis geraten, ist jener vom Jiidischen ins Christliche. Die Zeit der diskursiven Aus-
lotung dauerte linger als in der Forschung lange Zeit angenommen. Dieser fiir die Ent-
wicklung christlicher Tradition so bedeutende Ubergang wird im Kapitel 7 dieser Studie
ausfithrlicher behandelt.

Die angefithrten Zisuren der Theologiegeschichte zeigen eine Auswahl zentraler
Umbruchszeiten, die als Orientierung fir die Darstellung einer Diskursgeschichte
traditionshermeneutischer Weichenstellungen dienen - einige davon werden im Fol-
genden niher betrachtet. Sie werden erginzt durch andere zentrale Ubergangsphasen,
in denen sich Traditionen herausbildeten oder traditionshermeneutische Umbriiche
stattfanden.

79  Zur vergegenwadrtigenden Bedeutung von Cebet und Liturgie in jiidischen Stromungen vgl. Ho-
molka, Walter (Hg.): Liturgie als Theologie. Das Gebet als Zentrum im jidischen Denken. Berlin:
Frank & Timme 2005; Kampling, Rainer: Memorialkulturen (»Gedachtnis und Erinnerung«). In:
Braun, Christina/Brumlik, Micha (Hg.): Handbuch Judische Studien. K6In: Bohlau 2018, 211—226.

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele - [

55


https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839466377-003 - am 14.02.2026, 07:55:24. /dele



https://doi.org/10.14361/9783839466377-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

