Nietzsches analogisches Denken

Nicolas Fiizesi

Die Analogie ist ein erkenntnistheoretischer Relationsbegriff. Mit
ihr wird ein Verfahren bezeichnet, anhand dessen zwischen Eigen-
schaften oder Zustdnden von Gegenstinden oder Systemen auf die
Relation der Ahnlichkeit eines richtigen Verhiltnisses oder einer
Entsprechung geschlossen wird.! Eine Analogie bezeichnet also eine
Verhiltnisgleichheit oder Verhaltniseinheit, die sich der strukturel-
len oder funktionalen Ahnlichkeit von Eigenschaften oder Zustinden
verdankt.? Der epistemische Wert der Analogie besteht dabei in der
neuzeitlichen Philosophie im Anschluf an die spatantike Tradition®
darin, daf8 ihr aufgrund dieser strukturellen oder funktionalen Ent-
sprechung als Ahnlichkeitsrelation die Begriindung von Wahr-
scheinlichkeit zugesprochen wird, freilich auch nur diese.

Hier schliefit Nietzsche ebenso wie Kant und auch Hegel an,
aber im Verhaltnis zu diesen Autoren und damit im Verhéltnis zur
Tradition mit umgekehrten Vorzeichen. Denn wihrend die Analogie
sowohl bei Kant als auch bei Hegel im Sinne der spatantiken Tradi-
tion als Erkenninismittel disqualifiziert wird?, weil sie nur Wahr-
scheinlichkeit begriindet, wird sie von Nietzsche gerade aufgrund
dieses Umstandes zum Angelpunkt seines Denkens: Der Stellenwert
der Analogie geht tiber die rein epistemische Funktion hinaus, gerade
weil sie »nur« wahrscheinlichkeitsbegriindend ist. Nietzsches Den-
ken ist deshalb ein Denken, das analogisch ist und nicht blof$ Analo-
gien benutzt. Zur Erlduterung dieser These beziehe ich mich auf ei-

! Vgl. H.T. Sandkiihler: Analogie, in: ders. (Hrsg.): Europiische Enzyklopddie zu Phi-
losophie und Wissenschaften, Bd. 1, Hamburg 1990, bes. S. 101-108, S. 102.

2 Vgl. H. . Sandkiihler: Analogie, a.a.O.

® Vgl. W. Kluxen: Analogie, in: J. Ritter (Hrsg.): Historisches Wérterbuch der Philoso-
phie, Bd. 1, Basel, Stuttgart 1971, S. 214-227, bes. S. 226.

* Vgl. I Kant: Kritik der Urteilskraft, B 449f. Anm., und G. W. T. Hegel: Phidnomeno-
logie des Geistes, hrsg. von. J. Hoffmeister, Hamburg 1952, S. 190.

346 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

nige Stellen aus dem Nachlaf§ und auf Nietzsches Frithschrift Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne.

1. Der Ausgangspunkt

»Welche Macht zwingt zur Nachahmung? Die Aneignung eines fremden
Eindrucks durch Metaphern.

Reiz — Erinnerungsbild

Durch Metapher (Analogieschluf3) verbunden.

Resultat: es werden Ahnlichkeiten entdeckt und neu belebt.

An einem Erinnerungsbilde spielt sich der wiederholte

Reiz noch einmal ab [...]<*

Dieser Aphorismus gibt reprasentativen Aufschlufs tiber die fiir
Nietzsches Denken grundlegende Annahme, dafs alles, was ist, auf-
grund des Willens zur Macht ist.® Sie zeigt sich hier in bezug auf
seine Interpretation des Subjekt-Objekt-Verhaltnisses. Dieses wird
im Rahmen der Annahme eines Zwanges zur Einverleibung des
Fremden, wie es heifst, der »Aneignung eines fremden Eindrucks«
beschrieben.” Diese Aneignung geschieht Nietzsche zufolge durch
eine Wechselwirkung von Kréften. Das >Wie« dieser Wirkung ist me-
taphorisch. Das heifst, es kann nur im Rahmen metaphorischer Rede
Gegenstand der Betrachtung sein. Daf} diese These reflexiv ist, d.h.
ihre eigene Rechtfertigung in sich birgt, wird sich zeigen. Durch sie
ist es Nietzsche jedenfalls moglich, das >Wie« der Wirkung von Krif-
ten als einen solchen Versuch der »Aneignung eines fremden Ein-
drucks« — also im Rahmen einer anthropomorphen Metapher — zu
interpretieren. Das genannte Verhaltnis von Reiz und Reaktion (»Er-
innerungsbild«) wird somit legitimerweise in diesem Sinne verstan-
den und wahlweise auch als Analogieschluf bezeichnet.

Versteht man unter einem Analogieschlufy wie traditioneller-

® L. Nietzsche: Kritische Gesamtausgabe [abgekiirzt: KGW], begriindet von G. Colli
und M. Montinari, IIT Abteilung, Bd. 4, S. 78 (Nachgelassene Fragmente, Sommer 1872
bis Anfang 1873).

¢ Dieser Aphorismus, wie auch die folgenden finden sich im Umkreis der Uberlegungen
iiber Philosophie bzw. Philosophen. Sie firmieren unter Titeln wie Der Philosoph. Be-
trachtungen iiber den Kampf von Kunst und Erkenntnis.

7 Obwohl Nietzsches Theorie vom Willen zur Macht in systematisch greifbarer Weise
erst im Spitwerk Niederschlag findet, ist sie doch von Anfang an in verschiedenen Ar-
tikulationsgraden Bestandteil seiner Uberlegungen.

Analogiedenken A 347

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicolas Flizesi

weise einen Schlufl per analogiam, d.h. einen Schluf$ von der Uber-
einstimmung zweier Objekte in mehreren wesentlichen Merkmalen
auf die Gleichheit oder Ahnlichkeit auch in anderen Merkmalen?, so
lafst sich dies auch auf Nietzsche anwenden. Nietzsches Rede von der
Funktion der Metapher als Analogieschlufs, ndmlich als Schlufl vom
Reiz auf das »Erinnerungsbild«, wird im Rahmen dieser Definition
insoweit verstindlich, als auch hier » Ahnlichkeiten entdeckt« und,
wie Nietzsche hinzufiigt, »neu belebt« werden. Das geschieht so,
daf3 »etwas als gleich« behandelt wird, »was man in einem Punkte
als dhnlich erkannt hat«®. Wie das genau vor sich geht, ist allerdings
vor dem Hintergrund des angefiihrten Aphorismus und der Defini-
tion des Analogieschlusses nicht hinreichend zu kldren. Denn Nietz-
sche spricht sich ja nicht tiber die Analogie als solche aus; er stellt
lediglich fest, daf ihr eine bestimmte Funktion im Rahmen seiner
Interpretation des Subjekt-Objekt-Verhiltnisses zukommt. Fiir diese
Zuriickhaltung lafst sich im Rekurs auf Nietzsches Frithschrift Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne aber ein Grund an-
geben: die Analogie ist als solche nicht definierbar, weil sie nicht be-
grifflich fixierbar ist. Da es nichts aufser der Analogie gibt — denn
auch die Begriffe sind Analogien —, ist dieser Umstand verantwort-
lich fiir die Metaphorik der menschlichen Rede. Der Nachweis dieser
These erfolgt beim frithen Nietzsche sprachkritisch. Thre Konsequenz
ist beachtlich und bestimmt sein ganzes Denken. Ist namlich der
Nachweis erbracht, dafs es keine Begriffe im Sinne der philosophi-
schen Tradition gibt, dann ist das Denken notwendig analogisch. Dar-
aus folgt nicht nur die Analogizitit von Nietzsches Denken, sondern
des menschlichen Denkens schlechthin. Diese aus einer Sprachkritik
gewonnenene These steht im grofleren Rahmen einer Kritik an der
traditionellen Metaphysik, wie sie sich in der Frithschrift Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne findet.

2. Nietzsches Analogie- und Begriffstheorie
Ausgangspunkt der Frithschrift ist die Frage, was Wahrheit ist —

Wahrheit im traditionellen Sinne der adaeguatio, also im »ausser-
moralischen Sinne« verstanden. Es geht um die Frage, welches das

® Vgl. R. Eisler: Warterbuch philosophischer Begriffe, Bd. 1, Berlin 1910, S. 40.
° KGWIII, Bd. 4, S. 86, Nr. 249.

348  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

Kriterium dafiir ist, von einer Subjekt-Objekt-Relation — in Wahr-
heit und Liige heifst es von »Relationen der Dinge zu den Men-
schen« — zu sprechen, die >wahr«ist, die also, wie Nietzsche kantisch
formuliert, das »Ding an sich« zu fassen bekommt. Daf§ dies unmdog-
lich ist, zeigt Nietzsche durch zwei Uberlegungen, einerseits dadurch,
dafs er Wahrheit als {iber die »Conventionen der Sprache«! fest-
gelegt begreift, andererseits dadurch, dafd er die Begriffsbildung als
sprachlichen Vorgang begreift, in dessen Rahmen vom Individuellen
abgesehen und auf ein Allgemeines hin abstrahiert wird, das als sol-
ches — im Gegensatz zum »Individuellen und Wirklichen«* — nicht
existiert. So heifst es entsprechend, dafS »jeder Begriff [...] durch
Gleichsetzen des Nicht-Gleichen«®, welches das Individuelle ja ist,
entstehe.

In Wahrheit und Liige wird die Diagnose dieses Vorgangs gelie-
fert zum Zweck einer radikalen Metaphysikkritik. Die Unerreichbar-
keit des Dings an sich (bzw. eher: der Dinge an sich qua Individuali-
taten) erkldrt Nietzsche dabei durch die Natur der Sprache. Sie stellt,
global gesprochen, eine Reaktion auf einen Reiz, hier: einen »Ner-
venreiz«' dar, der sich in Form eines Bildes manifestiert. Nietzsche
nennt diese Ubertragung eines Nervenreizes in ein Bild die »erste
Metapher«®. Das Wort als manifestierte sprachliche Grundeinheit
wiederum ist die Nachformung eines derartigen Bildes in einen Laut.
Nietzsche nennt diesen Vorgang die »zweite Metapher«'.”” Worte

v KGWIIL, Bd. 2, S. 373.

1 Aa.0,S. 372.

2 Aa.0,S. 374.

B AaO.

* Aa.O,S. 372.

¥ Aa.0,S. 373

¥ AaO.

Y Zu den Details dieser sich aus einem zeitgendssischen Bezug Nietzsches speisenden
Begriffs- und Sprachtheorie vgl. M. Stingelin: >Unsere ganze Philosophie ist Berichti-
gung des Sprachgebrauchs.< Friedrich Nietzsches Lichtenberg-Rezeption im Span-
nungsfeld zwischen Sprachkritik (Rhetorik) und historischer Kritik (Genealogie),
Miinchen 1996, bes. S. 104-116; auf Stingelins bereits in den Nietzsche-Studien, Bd. 17
(1987), zusammen mit A. Meijers publizierte sKonkordanz zu den wortlichen Abschrif-
ten und Ubernahmen von Beispielen und Zitaten aus Gustav Gerber: Die Sprache als
Kunst (Bromberg 1871) in Nietzsches Rhetorik-Vorlesung und in Ueber Wahrheit und
Liige im aussermoralischen Sinne<nimmt Th. Béning: Metaphysik, Kunst und Sprache
beim friihen Nietzsche, Berlin, New York 1988, S. 101-117, Bezug. Boning stellt zu
Recht heraus, daf »die Grenze einer Abhingigkeiten nachspiirenden positivistischen
Fragestellung« (S. 102) dort liegt, wo die Grundposition Nietzsches zur Debatte steht;

Analogiedenken A 349

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicolas Flizesi

sind Nietzsche zufolge sofort Begriffe dadurch, dafs das Wort »eben
nicht fiir das einmalige ganz und gar individualisirte Urerlebniss,
dem es sein Entstehen verdankt, [...] sondern zugleich fiir zahllose,
mehr oder weniger dhnliche [...] passen muss«®®.

Da sich nun im »Menschen der Wahrheit, im Forscher, im Phi-
losophen«® diese Tatigkeit des Gleichsetzens des Nicht-Gleichen
fortsetzt, und zwar »durch Metapher«®, also per analogiam, gilt es
diesen Umstand im Verhdltnis zur metaphysischen Tradition zu re-
flektieren. Nietzsche tut dies, indem er seine eigene Hypothese ins
Feld fiihrt, namlich die vom Willen zur Macht.?* Sie driickt sich hier
so aus, dafl der Vorgang des Gleichsetzens des Nicht-Gleichen im
»Streben nach einheitlichem Beherrschen«®? gesehen wird. Diese
Diagnose ist kritisch-genealogisch in bezug auf die metaphysische
Tradition. Denn das Denken des traditionellen Philosophen hat ein
anderes Selbstverstandnis, als es die kritische Diagnose Nietzsches
zu Tage fordert. Der Philosoph meint nicht in Metaphern, sondern
in Begriffen zu sprechen, die eine Gegenstandswelt ontologisch oder
zumindest transzendental als kategorial nach Gesetzen etablierte Er-
scheinungswelt erfassen. Nietzsche setzt dem seine Hypothese ent-

gegen:

»Fithren wir die ganze intellektuelle Welt zuriick bis zum Reiz und zur Emp-
findung, so erklirt diese diirftigste Perception am wenigsten.

Der Satz: es giebt keine Erkenntnifs ohne ein Erkennendes oder kein
Subjekt chne Objekt und kein Objekt chne Subjekt, ist ganz wahr, aber die
dufSerste Trivialitit.

Wir kénnen vom Ding an sich nichts aussagen, weil wir den Standpunkt
des Erkennenden d.h. des Messenden uns unter den Fiilen weggezogen ha-
ben. Eine Qualitit existiert fiir uns d.h. gemessen an uns. Ziehen wir das
Maafs weg, was ist dann noch Qualitit!

Was die Dinge sind, ist aber nur zu beweisen durch ein daneben gestell-
tes messendes Subjekt. Thre Eigenschaften an sich gehen uns nichts an, aber
insofern sie auf uns wirken.

denn diese Grundposition ist die Voraussetzung fiir die Adaptation von Gerbers Thesen,
nicht deren Resultat!

B KGWIII, Bd. 2, S. 373f.

¥ Vgl.a.a. 0, S. 373.

» KGWII], Bd. 4, S. 61, Nr. 174.

% DafR es sich beim Willen zur Macht um eine Hypothese, wenn auch die stirkste aller
moglichen handelt, geht in aller Deutlichkeit hervor aus KGW VI, Bd. 2, S. 50f.,, Nr. 36.
2 KGWII], Bd. 4, S. 61, Nr. 174.

350  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

Nun ist zu fragen: wie entstand ein solches messendes Wesen?
Die Pflanze ist auch ein messendes Wesen.«®

Aus diesem Aphorismus geht klar hervor, dafs Nietzsches Diagnose
auf der Folie seines eigenen Weltbildes operiert. Es geht ithm um das
Wirken (Reiz — Reaktion) und ganz konsequent um die Entstehung
von Subjektivitit als messendem Wesen. Sie soll anhand von Wir-
kungen erklédrt werden, aber nicht mechanistisch nach dem Kausali-
tatsprinzip, sondern nach der Konzeption des Willens zur Macht.
Nietzsche pladiert fiir eine Wirklichkeitskonzeption, in der die Welt
als Wirkzusammenhang von Kriften interpretiert wird, die mitein-
ander im Kampf liegen. Der Wille zur Macht findet so in seiner ein-
zig moglichen, ndmlich anthropomorphen Auslegung seinen legiti-
mierbaren Ausdruck.?* Denn nur die anthropomorphe Interpretation
des Subjekt-Objekt-Verhiltnisses zeigt sich der Tatsache — als dem
factum, dem Gemachten — gegentiber nicht blind, daff die Welt das
ist, was wir aus ihr machen. Im Frithwerk denkt Nietzsche diesen
konstruktivistischen Ansatz noch auf dem Hintergrund der Dichoto-
mie von verniinftigem und intuitivem Menschen?®, wobei letzterem
der Vorrang gebiihrt, da er sich der Interpretiertheit der Welt bewufSt
ist bzw. das Konstruktive unserer Weltsicht lebt. Von daher erklaren
sich dann auch die von Nietzsche emphatisch geduferten Sitze wie
»im Schaffen liegt unser Heilt«* oder »Sie [die Kunst] mufs alles neu
schaffen und ganz allein das Leben neu gebdren!«¥. Die Interpreta-
tionstheorie, die ihr Fundament in der These vom Willen zur Macht
hat, ist noch nicht in der Weise des Spéatwerkes greifbar, wo diese
selbst im Verhiltnis zum Mechanismus Gegenstand des Nachden-
kens wird® und auch vor dem tradierten metaphysischen Konzept
des >Ich< keinen Halt mehr macht®. Eine Konsequenz, die sich unab-
héngig vom Ausarbeitungsgrad der Hypothese vom Willen zur
Macht aber ergibt, ist die Analogizitit von Nietzsches Denken. Denn

® A.a.0,S.56, Nr. 156.

* Vgl. KGW 111, Bd. 2, S. 380, wo Nietzsche die empirische Welt mit der »anthropo-
morphischen« Welt gleichsetzt.

» Vgl.a.a.0, S. 383.

% KGWIII, Bd. 4, S. 47, Nr. 125.

7 A.a.0, S.16f, Nt 36. Da der intuitive Mensch mit dem Kiinstler gleichgesetzt wird
vgl. auch a.a.0., S. 24, Nr. 52 und S. 42, Nr. 105 zum Stellenwert der Kunst im Verhlt-
nis zu Wissenschaft und Philosophie.

% Vgl. bes. KGW VI, Bd. 2, S. 33, Nr. 22 und S. 50f., Nr. 36.

? Vgl. KGW VII, Bd. 3, S. 248, Nr. 35.

Analogiedenken A 351

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicolas Flizesi

die logische Gegenstandsidentitdt, die dem traditionellen Empiris-
mus seine feste Gestalt gibt, wird von frith an zugunsten eines ana-
logen, metaphorischen, von Nietzsche als kiinstlerisch begriffenen
Denkens verworfen, das zundchst im Frithwerk das Spielerische der
Konstruktivitit seines Vorgehens lebt und spéter darum weifs.

Wenn nun das Gleichsetzen des in Wahrheit Nicht-Gleichen im
Begriff geschieht, was bedeutet das dann fiir die Analogie, die ja zwi-
schen Begriffen spielt? Es bedeutet, dafi die Analogie sich im Gegen-
satz zum Begriff gerade tiber die Differenz zwischen der begrifflichen
Operation des Identifizierens von Ungleichem und ihrem Ins-Ver-
héltnis-Setzen von an sich Verschiedenem im Klaren ist. Thre Struk-
tur spiegelt dieses Verhaltnis, indem in ihr keine Identifikation chne
Voraussetzung der Unterschiedenheit stattfindet. Die Analogie ex-
pliziert dadurch die Nicht-Gleichheit des Wirkzusammenhangs als
Ganzen als die ihr strukturell eigene Differenz, indem sie diese als
offenen Spielraum der Bedeutungsiibertragungen kenntlich macht.
Sie ist selbstbeziiglich, weil sie nichts anderes von sich behauptet,
als Bedeutungen zu iibertragen, und damit zu erkennen gibt, dafs sie
nie von den Dingen an ihnen selber wird sprechen kénnen, sondern
diese nur in verschiedenen Bedeutungen zur Verfiigung hat, die sie
dartiber hinaus auch noch von Tall zu Fall herstellt. Sie ist in diesem
Sinne zugleich Interpretation von etwas und Selbstinterpretation.
Und weil sie keine Anstalten dazu macht, »das Gleiche mit dem
Nicht-Gleichen zu identifizierenc, ist sie nichts als das. Nietzsche
ist in dieser Hinsicht als radikalisierter Kant zu lesen. — Damit ist
die epistemische Funktion der Analogie umrissen. Ebenso ist der me-
taphysische Hintergrund, vor dem sie diese Funktion entfaltet, be-
zeichnet. Wie aber ist die Aussage genau zu verstehen, dafs alles In-
terpretation ist?

Das ontologische Korrelat dieser Aussage in Ueber Wahrheit
und Liige ist die Annahme von Nicht-Gleichem bzw. von Differenz.
Diese ergibt sich aus Nietzsches Konzept einer dynamisch aufzufas-
senden Wirklichkeit. Denn ist Wirklichkeit >Wirkens, also Gesche-
hen, so ist sie zwar ein einheitlicher Zusammenhang, aber ein in sich
differenzierter, der es eben nicht mehr zulafit, in einer strikten Weise

% Dieser Begriff wurde von G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie (Titel der Ori-
ginalausgabe: Nietzsche et la philosophie, Paris 1962), aus dem Franzdsischen iibersetzt
von B. Schwibs, Frankfurta. M. 1985, in die Nietzsche-Interpretation eingefiihrt. Nietz-
sche selbst vermeidet eine solche abstrakte Begrifflichkeit.

352 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

von logisch-begrifflich definierter Gegenstandsidentitdt zu sprechen.
Zwar laf3t sich die Wirklichkeit kategorial als Vielheit, Verschieden-
heit und Relationalitét beschreiben, doch ist diese Beschreibung nur
eine unter anderen moglichen und in Nietzsches Augen aufgrund
ihrer Abstraktheit eine solche, die sich um die Wahrheit ihrer eige-
nen Aussage bringt, weil sie ithren Ausgang von der jeweiligen Welt
des Beobachters verschleiert. Was in Wahrheit besteht, ist gerade
diese unendliche Perspektivitit der Beobachter, die sich zugleich als
indeterminierte Vagheit und Mehrdeutigkeit beschreiben lafit. Inter-
pretation in diesem Horizont und im Sinne des analogischen Den-
kens besteht nun gerade darin, in den so verstandenen heterogenen
Bereichen, den unendlichen Perspektivititen also, Ahnlichkeiten auf-
grund von Differenz als Nicht-Gleichem zu entdecken.

Von aufien gesehen kann die Funktion der Analogie daher da-
hingehend bestimmt werden, dafs sie eine heterogene Vielfalt, deren
Einheit nicht mehr begrifflich fixiert werden kann, vergleichbar ma-
chen, d.h. in ein Verhdltnis setzen mufS. Die Analogie identifiziert
nicht, sondern laf3t das Verschiedene als Verschiedenes stehen, indem
sie es durch Bedeutungsiibertragung lediglich vergleicht. Was tradi-
tionell fir einzelne epistemische Relationen gilt und von daher sek-
toriell begrenzt als Funktion der Analogie gesehen wurde, wird bei
Nietzsche im Zuge seiner dynamisch-relationalen Interpretation der
Wirklichkeit zu einem Gesamtkonzept: heterogene Vielfalt wird auf-
grund eines polaren Kriaftemodells, das durch den Willen zur Macht
bestimmt ist, universal per analogiam als Verhaltnis von Kraftzen-
tren interpretiert.™

Dieses Analogieverstandnis besteht im Gegensatz zu einem rein
mathematischen nicht in einem Proportionalitits-, Ahnlichkeits-,
Beziehungsgleichheits- und Ubereinstimmungsverhéltnis, sondern
darin, iiberhaupt einen Vergleich aufgrund von Ubertragung anzu-
stellen. Die Analogie ist damit zwar auch im Sinne Kants »eine voll-

' An Sekundarliteratur vgl. V. Gerhardt: Vom Willen zur Macht. Anthropologie und
Metaphysik der Macht am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches, Berlin, New York
1996; G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.O., bes. Kap. 2; F. Decher: Wille
zum Leben — Wille zur Macht. Eine Untersuchung zu Schopenhauer und Nietzsche,
Wiirzburg, Amsterdam 1984; G.-G. Grau: Ideologie und Wille zur Macht. ZeitgemiRe
Betrachtungen iiber Nietzsche, Berlin, New York 1984; W. Miiller-Lauter: Nietzsches
Lehre vom Willen zur Macht, in: Nietzsche-Studien, Bd. 3 (1974), S. 1-60; K. Gloy:
Nietzsches Theorie des Willens zur Macht als Kritik an der traditionellen Vernunftherr-
schaft, in: Philosophisches Jahrbuch, Bd. 104 (1997), S. 263-278.

Analogiedenken A 353

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

Nicolas Flizesi

kommene Ahnlichkeit zweier Verhiltnisse zwischen ganz unahnli-
chen Dingen«®, meint also eine Verhiltnisgleichheit zwischen zwei
Gegenstinden, mithin eine Ahnlichkeit, die sich nicht auf einzelne
Teile oder Eigenschaften dieser Gegenstinde, sondern auf das gegen-
seitige Verhiltnis zwischen Eigenschaften oder Teilen griindet. Doch
sie liegt im Grunde einer solchen Verhiltnisgleichheit voraus. Und
ebenso einer Verhiltnisidentitit, die es neben der Gegenstandsiden-
titdt auch noch gibt. Aristoteles, der zwischen quantitativer Analogie
(Proportionalitit in strenger Bedeutung) und qualitativer Analogie
(die zwischen geometrischen Figuren oder zwischen Organen ver-
schiedener Lebewesen stattfinden kann), unterscheidet, sagt, dafs
wir in einer Mehrheit von Begriffen enden, die, zwischen denen nicht
Identitét, sondern nur Analogie besteht.®® Nietzsche geht dazu tiber,
zu erklaren, warum das notwendig so ist. Wihrend man sich bei
Aristoteles mit der intuitiv plausiblen Tatsache konfrontiert sieht,
daf3 nicht nur innerhalb einer bestimmten Gattung, sondern auch
und gerade zwischen unterschiedlichen Gattungen ein Vergleich
stattfindet — das tertium comparationis ist dabei die Ahnlichkeit zwi-
schen den Entitdten (wie beispielsweise die zwischen den Federn
eines Vogels und den Schuppen eines TFisches)*, ergibt sich diese
Ahnlichkeit bei Nietzsche aufgrund dessen, daf sie in einem be-
stimmten Interpretationshorizont auftaucht, ndmlich dem des Her-
ren, also dem, der die Macht hat, tiber die Wahrheit einer Aussage zu
entscheiden. Denn nur in einem in dieser Weise bestimmten Inter-
pretationshorizont haben die Bestimmungen ihren fixen Ort. Durch-
schaut man aber die Perspektivitit ihrer jeweiligen Bestimmtheit,
dann mufs man die statische Auffassung einer Pluralitdt verschiede-
ner voneinander isolierter Objekte (oder moralischer Werte) durch
die Annahme eines durchgingigen Zusammenhangs im Sinne einer
agonal strukturierten Werdewelt ersetzen. Diese wird von Nietzsche
als eine sich hierarchisch nach Herren und Sklaven konstituierende
und sich im Rahmen dieser Extreme graduell immer wieder aufs
neue abstufende Totalitdt miteinander im Kampf verbundener — wie

% 1. Kant: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, Hamburg 1976, §58.

% Vgl. Aristoteles: Metaphysik, Biicher 1-VI, Neubearbeitung und Ubersetzung von
H. Bonitz, Hamburg 1989, V 6, 1016 b-1017 a. Analogisch ist demzufolge das, »was sich
ebenso verhilt wie ein anderes zu einem anderen« (1016 b34{.). Die Analogie ist so das
begrifflich-pridikative Verfahren der Herstellung von Beziehungen zwischen nicht zu-

sammengehdrenden Sachverhalten.
* Vgl. hierzu H. J. Sandkiihler: Analogie, a.a.O., S. 102.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

es heute heift, »transversaler«® — Welten bzw. Systeme verstanden.
— Damit ist das Verhaltnis in seiner Moglichkeit, also das tertium
comparationis, auf der Seite der Analogie als Verhaltnisgleichheit
und Ahnlichkeit bezeichnet. Inhaltlich, sozusagen von der Welt her,
la83t sich formulieren: Wihrend Analogie in der traditionellen Rhe-
torik »Sinnsiichtigkeit« bzw. »Unerfiilltheit der semantischen Funk-
tionen eines Wortes chne Syntax«* bedeutet und diese Funktions-
fille der klassischen Analogie entspricht, bedeutet sie bei Nietzsche
Sinnsiichtigkeit und das heifst: Interpretationsbediirftigkeit der Welt.
Die Welt, analogisch gedeutet, kann nur in einer Fiille von Erldute-
rungen und Bedeutungen entfaltet werden. Sie ist nicht eindeutig
aussagbar. Auch hier geben sich die Kritik an der traditionellen Be-
griffstheorie der Philosophen und Nietzsches eigene Theorie der In-
terpretation die Hand.

Die Ubertragung, die in der Aussageform der Analogie stattfin-
det — und hier hat ein Vergleich mit Freuds Theorie der Verdringung
seinen Ort —, wird dabei anthropologisch bzw. psychologisch oder,
besser, genealogisch erklart. Ausgangspunkt ist der philosophierende
Mensch in seinem Verhaltnis zur Welt. Von daher erkléren sich auch
die Begriffe der Erinnerung und Nachahmung, die im Rahmen der
analogischen Rede Nietzsches immer wieder auftauchen, um episte-
mische Verhiltnisse zu erldutern und diese als unsachgeméfie An-
thropomorphismen zu decouvrieren. Die Spitze dabei ist die, den An-
thropomorphismus als Ausgangsbasis zu nehmen und in der Kritik
an scheinbar dezentrierten Positionen — man denke an Nietzsches
Kritik des Mechanismus! — als notwendig zu erweisen. Die Analogie,
das Metaphorische, baut die Briicke zwischen Innen- und Auflenwelt,
die als unterschiedene Sphéren im Zuge dieser Konzeption allerdings
obsolet werden; denn es gibt nichts aufier dem Metaphorischen. So
heifSt es denn auch konsequent im Nachlaf: »Es giebt keine Form in
der Natur, denn es giebt kein Inneres und kein AufSeres. Alle Kunst
beruht auf dem Spiegel des Auges.«” Die genealogisch decouvrierte
Notigung, unser Innensein auf die Dinge der AufSenwelt zu tibertra-
gen, ist dabei das Metaphorische im engeren Sinne, das Anthropo-

% So der Terminus bei W. Welsch: Vernunft. Die zeitgenssische Vernunftkritik und
das Konzept der transversalen Vernunft, Frankfurt a. M. 1995.

% W. Schmidt-Biggemann: Was ist eine probable Argumentation? Beobachtungen iiber
Topik, in: K. Gloy (Hrsg.): Rationalititstypen, Freiburg, Miinchen 1999, S. 149-165,
S. 160.

¥ KGWIII, Bd. 4, S. 53, Nr. 144.

Analogiedenken A~ 355

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicolas Flizesi

zentrische, ein Gesetz unserer seelischen Organisation. Und die
menschliche Sprache ist von daher grundlegend in diesem engeren
Sinne metaphorisch. Daraus resultiert, daf alles, was wir haben, un-
sere Interpretation ist. Und daraus folgt wiederum, dafs die Ver
gleichskriterien und Ubertragungsmafstibe nicht abstrakt begriff-
lich verfiigbar sind. Deshalb mufl man in Nietzsches genealogisches
Denken, das sich als im Kern analogisches zeigt, konkret einsteigen,
um eine Antwort auf die Frage nach den Kriterien und dem MafSstab
zu bekommen. Man wird aber insofern enttiuscht werden, als Nietz-
sche — in einem in diesem Punkt beinahe hegelisch anmutenden
Sinn — keine transzendente Setzung mehr zulafit: Die Wirklichkeit
als Interpretation, so kénnte man analogisch formulieren, entspricht
der Identifikation von Logik und Realphilosophie bei Hegel, in der
der Begriff und die Wirklichkeit sich nur vom Begriff her erkldren
lassen. Nietzsches Texte sind in diesem Sinne ebenso selbstbeziiglich
wie diejenigen Hegels; sie sind selbst Interpretation und denken die-
sen Umstand mit.

Das laf3t sich einem Aphorismus aus dem Spatwerk Jenseits von
Gut und Bése entnehmen, in dem im Rahmen einer Reflexion auf die
Interpretationskiinste der Philologen und Physiker Nietzsches eigene
These vom Willen zur Macht als Hypothese, d.h. als Interpretation
eingefiihrt wird. Denn zum Schluf§ meint er:

»Gesetzt, dass auch dies nur Interpretation ist — und ihr werdet eifrig genug
sein, dies einzuwenden? — nun, um so besser.«*

3. SchluBbemerkung

Fassen wir zusammen, so ergibt sich folgendes Bild: Nietzsches Den-
ken ist analogisch, weil es die logisch-begriffliche Fixierung vermei-
den will. Denn diese ist Nietzsche zufolge ungeeignet, die Perspekti-
vitait und Relativitdt der ausschliellich dynamisch aufzufassenden
Wirklichkeit zu erkennen. Diese Wirklichkeitsauffassung wird in
der genealogischen Betrachtung der menschlichen Realitdt gewon-
nen. Sie wird im Spatwerk unter dem Titel Wille zur Macht syste-
matisch entfaltet. Die Leitbegriffe, die in die bereits im TFrithwerk
beginnende Umsetzung dieser Grundannahme der Perspektivitit

® KGW VI, Bd. 2, S. 33, Nt. 22.

356  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

und Relativitit der Wirklichkeit eingehen, sind: Nachahmung, Uber-
tragung, Erinnerung. Im Frithwerk (Ueber Wahrheit und Liige im
aussermoralischen Sinne) wird klar herausgestellt, daf$ es sich im
menschlichen Wahrheitsstreben um eine Ubertragung von Selbst-
erleben in begriffliche Strukturen handelt, so daf§ wir, wenn wir diese
Ubertragung durchschauen wollen, das Verhltnis von Ich und mora-
lischer sowie dinglicher Welt als ein analogisches denken miissen.
»Geschehencist nicht auf einen begrifflichen Nenner zu bringen. Un-
ter der kritischen genealogischen Perspektive wird Denken daher als
analoges Denken gewonnen und verstanden. Nietzsches Denken ist
deshalb notwendig analogisch. Das zeigt sich bereits darin, dafs
Nietzsche von der Analogie als solcher nicht spricht. Er bewertet sie
implizit, indem er sie benutzt. Und er urteilt ebenso {iber sie, d.h.
tiber ihren explikativen und das heifst wiederum ihren Welt-, sprich:
Geschehens-erschlieffenden Wert.

Man muf sich abschlieffend fragen, ob es Nietzsche mit seiner
genealogischen Methode und seiner Konzeption vom Willen zur
Macht gelungen ist, die Gegenseite der traditionellen Logik und klas-
sischen Vernunftkonzeption zu inkludieren. Gibt es ein externes
Kriterium, einen supertheoretischen Standpunkt, von dem aus
Nietzsches Position in ihrem Versuch ihre eigene Perspektivitat mit-
zudenken, als unzuldnglich ausgewiesen werden kann? Man kénnte
logisch argumentieren und fragen, ob die Analogie in Nietzsches
Sinn beispielsweise nicht widerspriichlich ist. Denn sie behauptet
zugleich eine rein immanente Gleichheit und Differenz. In der Ana-
logie wird einerseits vorausgesetzt, daf3 verschiedene Gegenstande
ausdriicklich unterschieden sind, und dann wird in einem gewissen
Gegensatz zu den Verschiedenheiten ein Zusammenhang auf der
Grundlage einer Verhaltnisgleichung zuwege gebracht. Dieser Qua-
si-Widerspruch [6st sich aber auf, weil die Unterschiedenheit eine
begriffliche und von daher keine wirkliche im terminologischen Sin-
ne Nietzsches ist, und andererseits, weil der in der Analogie etablierte
Zusammenhang allein in der Interpretiertheit allen Geschehens be-
steht. Insofern bringt die Analogie ihre eigene Realitét in einem ganz
praktischen Sinne hervor. Es verwundert daher nicht, wenn Nietz-
sche im Frithwerk das Erkennen durch das Schaffen substituieren will
und im Spdtwerk die Einsicht in diese notwendige Konstruiertheit
der Welt qua Metapher einfordert.

In Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne kon-
trastiert er dabei noch deutlich Bild und Anschauung als »die andere

Analogiedenken A 357

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358

Nicolas Flizesi

anschauliche Welt«* mit dem Begriff, den er als »pyramidale Ord-
nung nach Kasten und Graden«* und demzufolge als etwas versteht,
das »eine neue Welt von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen
(und) Grénzbestimmungen«* errichtet. Diese begriffliche Struktu-
rierung der Welt steht nun nicht nur im Kontrast zu der anderen,
anschaulichen Welt, sondern auch in Konkurrenz zu ihr, und zwar
insofern, als vergessen werden kann, dafy dem Begriff etwas vorher-
geht, das keinen ontologischen Anspruch erheben kann, weil es sich
dabei um zwar originale Anschauungsmetaphern, aber eben doch nur
um Metaphern handelt, die nicht »als die Dinge selbst«* genommen
werden konnen. Wird der Ursprung des Begriffs in der Anschau-
ungsmetapher vergessen, besiegelt der Mensch seine Selbstverges-
senheit, er vergifst sich »als kiinstlerisch schaffendes Subjekt«®. Der
Ausgangspunkt dieser >asthetischen< Uberlegung in Ueber Wahrheit
und Liige ist, dafs Ich und Welt zwei »absolut verschiedene Spha-
ren«* ohne Kausalitit sind. Deshalb ist zwischen beiden »hdchstens
ein dsthetisches Verhalten«® und das heifit eine »andeutende Uber-
tragung, eine nachstammende Ubersetzung in eine ganz andere
Sprache«* moglich. Aus diesem Grunde geht Nietzsche nicht nur
davon aus, daf3 die Analogie in allem Denken tiber sogenannte innere
und duflere Gegenstande eine grofle heuristische Rolle spielt, son-
dern daf sie als Korrektur des rein formalen Denkens in Logik (Ge-
genstandsidentitdt) und Arithmetik (Verhaltnisidentitdt) aufgefafst
werden mufs. Diese Voraussetzung geht seiner Kritik der traditionel-
len Begriffs- und Vernunfttheorie unartikuliert voraus; sie resultiert
in ihrer Deutlichkeit zugleich aber auch aus ihr. Es ist von daher ein-
leuchtend, dafs die Probleme, die sich aus einer philosophischen
Uberpriifung von Nietzsches Grundannahmen — Perspektivitit, Plu-
ralitdt und Relativitdt der Wirklichkeit als Geschehen aufgrund von
einzelnen Willen zu Macht-Quanta — ergeben, auf sein Gegenkon-
zept, das analogische Denken in Aphorismen, iiberwilzt werden.
Nietzsche hat dazu explizit und abstrakt nichts zu sagen; denn — und

* A.a.0, S.375.
0 AaO.
4 Aa.O.
2 A.a.0,S. 377.
® AaO.
# A.a.0O,S. 378.
® Aa.O.
% Aa.O.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches analogisches Denken

das ist die These dieses Beitrages — er denkt analogisch. Die Analogie
ist demnach keine bloSe Methode unter anderen mehr, sondern Aus-
druck eines Weltbildes, dessen dsthetisch zu verstehende Konsistenz
nur aufrecht erhalten werden kann, wenn das Denken sich selbst in
der Sprache als notwendig analogisches begreift. Daf3 es sich tatsdch-
lich bei Nietzsche so verhilt, kann aber nur anhand von exemplari-
schen Texten aufgewiesen und plausibilisiert werden. Denn die hier
im Sinne des frithen Nietzsche namhaft gemachte dsthetische Welt-
anschauung, in deren Horizont die Analogie sich als Interpretation
der Welt in der Sprache zeigt, hat Nietzsche in seinem gesamten phi-
losophisch-literarischen Schaffen umzusetzen versucht. Es gilt daher,
Nietzsche erneut zu lesen.

Analogiedenken A 359

Ittpsz//dol.org/10.5771/8783495897031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. [C—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

