
Nietzsches analogisches Denken

Nicolas Füzesi

Die Analogie ist ein erkenntnistheoretischer Relationsbegriff. Mit 
ihr wird ein Verfahren bezeichnet, anhand dessen zwischen Eigen­
schaften oder Zuständen von Gegenständen oder Systemen auf die 
Relation der Ähnlichkeit eines richtigen Verhältnisses oder einer 
Entsprechung geschlossen wird.1 Eine Analogie bezeichnet also eine 
Verhältnisgleichheit oder Verhältniseinheit, die sich der strukturel­
len oder funktionalen Ähnlichkeit von Eigenschaften oder Zuständen 
verdankt.2 Der epistemische Wert der Analogie besteht dabei in der 
neuzeitlichen Philosophie im Anschluß an die spätantike Tradition3 
darin, daß ihr aufgrund dieser strukturellen oder funktionalen Ent­
sprechung als Ähnlichkeitsrelation die Begründung von Wahr­
scheinlichkeit zugesprochen wird, freilich auch nur diese.

Hier schließt Nietzsche ebenso wie Kant und auch Hegel an, 
aber im Verhältnis zu diesen Autoren und damit im Verhältnis zur 
Tradition mit umgekehrten Vorzeichen. Denn während die Analogie 
sowohl bei Kant als auch bei Hegel im Sinne der spätantiken Tradi­
tion als Erkenntnismittel disqualifiziert wird4, weil sie nur Wahr­
scheinlichkeit begründet, wird sie von Nietzsche gerade aufgrund 
dieses Umstandes zum Angelpunkt seines Denkens: Der Stellenwert 
der Analogie geht über die rein epistemische Funktion hinaus, gerade 
weil sie »nur« wahrscheinlichkeitsbegründend ist. Nietzsches Den­
ken ist deshalb ein Denken, das analogisch ist und nicht bloß Analo­
gien benutzt. Zur Erläuterung dieser These beziehe ich mich auf ei­

1 Vgl. H. J. Sandkühler: Analogie, in: ders. (Hrsg.): Europäische Enzyklopädie zu Phi­
losophie und Wissenschaften, Bd. 1, Hamburg 1990, bes. S. 101-108, S. 102.
2 Vgl. H. J. Sandkühler: Analogie, a.a.O.
3 Vgl. W Kluxen: Analogie, in: J. Ritter (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philoso­
phie, Bd. 1, Basel, Stuttgart 1971, S. 214-227, bes. S. 226.
4 Vgl. I. Kant: Kritik der Urteilskraft, B 449f. Anm., und G. W. F. Hegel: Phänomeno­
logie des Geistes, hrsg. von. J. Hoffmeister, Hamburg 1952, S. 190.

346 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

nige Stellen aus dem Nachlaß und auf Nietzsches Frühschrift Ueber 
Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne.

1. Der Ausgangspunkt

»Welche Macht zwingt zur Nachahmung? Die Aneignung eines fremden 
Eindrucks durch Metaphern.
Reiz - Erinnerungsbild
Durch Metapher (Analogieschluß) verbunden.
Resultat: es werden Ähnlichkeiten entdeckt und neu belebt.
An einem Erinnerungsbilde spielt sich der wiederholte 
Reiz noch einmal ab [,..]«5

Dieser Aphorismus gibt repräsentativen Aufschluß über die für 
Nietzsches Denken grundlegende Annahme, daß alles, was ist, auf­
grund des Willens zur Macht ist.6 Sie zeigt sich hier in bezug auf 
seine Interpretation des Subjekt-Objekt-Verhältnisses. Dieses wird 
im Rahmen der Annahme eines Zwanges zur Einverleibung des 
Fremden, wie es heißt, der »Aneignung eines fremden Eindrucks« 
beschrieben.7 Diese Aneignung geschieht Nietzsche zufolge durch 
eine Wechselwirkung von Kräften. Das >Wie< dieser Wirkung ist me­
taphorisch. Das heißt, es kann nur im Rahmen metaphorischer Rede 
Gegenstand der Betrachtung sein. Daß diese These reflexiv ist, d. h. 
ihre eigene Rechtfertigung in sich birgt, wird sich zeigen. Durch sie 
ist es Nietzsche jedenfalls möglich, das >Wie< der Wirkung von Kräf­
ten als einen solchen Versuch der »Aneignung eines fremden Ein­
drucks« - also im Rahmen einer anthropomorphen Metapher - zu 
interpretieren. Das genannte Verhältnis von Reiz und Reaktion (»Er­
innerungsbild«) wird somit legitimerweise in diesem Sinne verstan­
den und wahlweise auch als Analogieschluß bezeichnet.

Versteht man unter einem Analogieschluß wie traditioneller­

5 F. Nietzsche: Kritische Gesamtausgabe [abgekürzt: KGW], begründet von G. Colli 
und M. Montinari, III Abteilung, Bd. 4, S. 78 (Nachgelassene Fragmente, Sommer 1872 
bis Anfang 1873).
6 Dieser Aphorismus, wie auch die folgenden finden sich im Umkreis der Überlegungen 
über Philosophie bzw. Philosophen. Sie firmieren unter Titeln wie Der Philosoph. Be­
trachtungen über den Kampf von Kunst und Erkenntnis.
7 Obwohl Nietzsches Theorie vom Willen zur Macht in systematisch greifbarer Weise 
erst im Spätwerk Niederschlag findet, ist sie doch von Anfang an in verschiedenen Ar­
tikulationsgraden Bestandteil seiner Überlegungen.

Analogiedenken ^ 347

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

weise einen Schluß per analogiam, d. h. einen Schluß von der Über­
einstimmung zweier Objekte in mehreren wesentlichen Merkmalen 
auf die Gleichheit oder Ähnlichkeit auch in anderen Merkmalen8, so 
läßt sich dies auch auf Nietzsche anwenden. Nietzsches Rede von der 
Funktion der Metapher als Analogieschluß, nämlich als Schluß vom 
Reiz auf das »Erinnerungsbild«, wird im Rahmen dieser Definition 
insoweit verständlich, als auch hier »Ähnlichkeiten entdeckt« und, 
wie Nietzsche hinzufügt, »neu belebt« werden. Das geschieht so, 
daß »etwas als gleich« behandelt wird, »was man in einem Punkte 
als ähnlich erkannt hat«9. Wie das genau vor sich geht, ist allerdings 
vor dem Hintergrund des angeführten Aphorismus und der Defini­
tion des Analogieschlusses nicht hinreichend zu klären. Denn Nietz­
sche spricht sich ja nicht über die Analogie als solche aus; er stellt 
lediglich fest, daß ihr eine bestimmte Funktion im Rahmen seiner 
Interpretation des Subjekt-Objekt-Verhältnisses zukommt. Für diese 
Zurückhaltung läßt sich im Rekurs auf Nietzsches Frühschrift Ueber 
Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne aber ein Grund an­
geben: die Analogie ist als solche nicht definierbar, weil sie nicht be­
grifflich fixierbar ist. Da es nichts außer der Analogie gibt - denn 
auch die Begriffe sind Analogien -, ist dieser Umstand verantwort­
lich für die Metaphorik der menschlichen Rede. Der Nachweis dieser 
These erfolgt beim frühen Nietzsche sprachkritisch. Ihre Konsequenz 
ist beachtlich und bestimmt sein ganzes Denken. Ist nämlich der 
Nachweis erbracht, daß es keine Begriffe im Sinne der philosophi­
schen Tradition gibt, dann ist das Denken notwendig analogisch. Dar­
aus folgt nicht nur die Analogizität von Nietzsches Denken, sondern 
des menschlichen Denkens schlechthin. Diese aus einer Sprachkritik 
gewonnenene These steht im größeren Rahmen einer Kritik an der 
traditionellen Metaphysik, wie sie sich in der Frühschrift Ueber 
Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne findet.

2. Nietzsches Analogie- und Begriffstheorie

Ausgangspunkt der Frühschrift ist die Frage, was Wahrheit ist - 
Wahrheit im traditionellen Sinne der adaequatio, also im »ausser- 
moralischen Sinne« verstanden. Es geht um die Frage, welches das

8 Vgl. R. Eisler: Wörterbuch philosophischer Begriffe, Bd. 1, Berlin 1910, S. 40.
9 KGWIII, Bd. 4, S. 86, Nr. 249.

348 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

Kriterium dafür ist, von einer Subjekt-Objekt-Relation - in Wahr­
heit und Lüge heißt es von »Relationen der Dinge zu den Men­
schen«10 - zu sprechen, die >wahr< ist, die also, wie Nietzsche kantisch 
formuliert, das »Ding an sich« zu fassen bekommt. Daß dies unmög­
lich ist, zeigt Nietzsche durch zwei Überlegungen, einerseits dadurch, 
daß er Wahrheit als über die »Conventionen der Sprache«11 fest­
gelegt begreift, andererseits dadurch, daß er die Begriffsbildung als 
sprachlichen Vorgang begreift, in dessen Rahmen vom Individuellen 
abgesehen und auf ein Allgemeines hin abstrahiert wird, das als sol­
ches - im Gegensatz zum »Individuellen und Wirklichen«12 - nicht 
existiert. So heißt es entsprechend, daß »jeder Begriff [...] durch 
Gleichsetzen des Nicht-Gleichen«13, welches das Individuelle ja ist, 
entstehe.

In Wahrheit und Lüge wird die Diagnose dieses Vorgangs gelie­
fert zum Zweck einer radikalen Metaphysikkritik. Die Unerreichbar­
keit des Dings an sich (bzw. eher: der Dinge an sich qua Individuali­
täten) erklärt Nietzsche dabei durch die Natur der Sprache. Sie stellt, 
global gesprochen, eine Reaktion auf einen Reiz, hier: einen »Ner­
venreiz«14 dar, der sich in Form eines Bildes manifestiert. Nietzsche 
nennt diese Übertragung eines Nervenreizes in ein Bild die »erste 
Metapher«15. Das Wort als manifestierte sprachliche Grundeinheit 
wiederum ist die Nachformung eines derartigen Bildes in einen Laut. 
Nietzsche nennt diesen Vorgang die »zweite Metapher«16.17 Worte

10 KGWIII, Bd. 2, S. 373.
11 A.a.O., S. 372.
12 A.a.O., S. 374.
13 A. a. O.
14 A.a.O., S. 372.
15 A.a.O., S. 373.
16 A. a. O.
17 Zu den Details dieser sich aus einem zeitgenössischen Bezug Nietzsches speisenden 
Begriffs- und Sprachtheorie vgl. M. Stingelin: >Unsere ganze Philosophie ist Berichti­
gung des Sprachgebrauchs.< Friedrich Nietzsches Lichtenberg-Rezeption im Span­
nungsfeld zwischen Sprachkritik (Rhetorik) und historischer Kritik (Genealogie), 
München 1996, bes. S. 104-116; auf Stingelins bereits in den Nietzsche-Studien, Bd. 17 
(1987), zusammen mit A. Meijers publizierte >Konkordanz zu den wörtlichen Abschrif­
ten und Übernahmen von Beispielen und Zitaten aus Gustav Gerber: Die Sprache als 
Kunst (Bromberg 1871) in Nietzsches Rhetorik-Vorlesung und in Ueber Wahrheit und 
Lüge im aussermoralischen Sinne< nimmt Th. Böning: Metaphysik, Kunst und Sprache 
beim frühen Nietzsche, Berlin, New York 1988, S. 101-117, Bezug. Böning stellt zu 
Recht heraus, daß »die Grenze einer Abhängigkeiten nachspürenden positivistischen 
Fragestellung« (S. 102) dort liegt, wo die Grundposition Nietzsches zur Debatte steht;

Analogiedenken ^ 349

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

sind Nietzsche zufolge sofort Begriffe dadurch, daß das Wort »eben 
nicht für das einmalige ganz und gar individualisirte Urerlebniss, 
dem es sein Entstehen verdankt, [...] sondern zugleich für zahllose, 
mehr oder weniger ähnliche [...] passen muss«* 18.

Da sich nun im »Menschen der Wahrheit, im Forscher, im Phi­
losophen«19 diese Tätigkeit des Gleichsetzens des Nicht-Gleichen 
fortsetzt, und zwar »durch Metapher«20, also per analogiam, gilt es 
diesen Umstand im Verhältnis zur metaphysischen Tradition zu re­
flektieren. Nietzsche tut dies, indem er seine eigene Hypothese ins 
Feld führt, nämlich die vom Willen zur Macht.21 Sie drückt sich hier 
so aus, daß der Vorgang des Gleichsetzens des Nicht-Gleichen im 
»Streben nach einheitlichem Beherrschen«22 gesehen wird. Diese 
Diagnose ist kritisch-genealogisch in bezug auf die metaphysische 
Tradition. Denn das Denken des traditionellen Philosophen hat ein 
anderes Selbstverständnis, als es die kritische Diagnose Nietzsches 
zu Tage fördert. Der Philosoph meint nicht in Metaphern, sondern 
in Begriffen zu sprechen, die eine Gegenstandswelt ontologisch oder 
zumindest transzendental als kategorial nach Gesetzen etablierte Er­
scheinungswelt erfassen. Nietzsche setzt dem seine Hypothese ent­
gegen:
»Führen wir die ganze intellektuelle Welt zurück bis zum Reiz und zur Emp­
findung, so erklärt diese dürftigste Perception am wenigsten.

Der Satz: es giebt keine Erkenntniß ohne ein Erkennendes oder kein 
Subjekt ohne Objekt und kein Objekt ohne Subjekt, ist ganz wahr, aber die 
äußerste Trivialität.

Wir können vom Ding an sich nichts aussagen, weil wir den Standpunkt 
des Erkennenden d. h. des Messenden uns unter den Füßen weggezogen ha­
ben. Eine Qualität existiert für uns d. h. gemessen an uns. Ziehen wir das 
Maaß weg, was ist dann noch Qualität!

Was die Dinge sind, ist aber nur zu beweisen durch ein daneben gestell­
tes messendes Subjekt. Ihre Eigenschaften an sich gehen uns nichts an, aber 
insofern sie auf uns wirken.

denn diese Grundposition ist die Voraussetzung für die Adaptation von Gerbers Thesen, 
nicht deren Resultat!
18 KGWIII, Bd. 2, S. 373 f.
19 Vgl. a.a.O., S. 373.
20 KGW III, Bd. 4, S. 61, Nr. 174.
21 Daß es sich beim Willen zur Macht um eine Hypothese, wenn auch die stärkste aller 
möglichen handelt, geht in aller Deutlichkeit hervor aus KGW VI, Bd. 2, S. 50f., Nr. 36.
22 KGW III, Bd. 4, S. 61, Nr. 174.

350 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

Nun ist zu fragen: wie entstand ein solches messendes Wesen?
Die Pflanze ist auch ein messendes Wesen.«23

Aus diesem Aphorismus geht klar hervor, daß Nietzsches Diagnose 
auf der Folie seines eigenen Weltbildes operiert. Es geht ihm um das 
Wirken (Reiz - Reaktion) und ganz konsequent um die Entstehung 
von Subjektivität als messendem Wesen. Sie soll anhand von Wir­
kungen erklärt werden, aber nicht mechanistisch nach dem Kausali­
tätsprinzip, sondern nach der Konzeption des Willens zur Macht. 
Nietzsche plädiert für eine Wirklichkeitskonzeption, in der die Welt 
als Wirkzusammenhang von Kräften interpretiert wird, die mitein­
ander im Kampf liegen. Der Wille zur Macht findet so in seiner ein­
zig möglichen, nämlich anthropomorphen Auslegung seinen legiti­
mierbaren Ausdruck.24 Denn nur die anthropomorphe Interpretation 
des Subjekt-Objekt-Verhältnisses zeigt sich der Tatsache - als dem 
factum, dem Gemachten - gegenüber nicht blind, daß die Welt das 
ist, was wir aus ihr machen. Im Frühwerk denkt Nietzsche diesen 
konstruktivistischen Ansatz noch auf dem Hintergrund der Dichoto­
mie von vernünftigem und intuitivem Menschen25, wobei letzterem 
der Vorrang gebührt, da er sich der Interpretiertheit der Welt bewußt 
ist bzw. das Konstruktive unserer Weltsicht lebt. Von daher erklären 
sich dann auch die von Nietzsche emphatisch geäußerten Sätze wie 
»im Schaffen liegt unser Heil!«26 oder »Sie [die Kunst] muß alles neu 
schaffen und ganz allein das Leben neu gebären!«27. Die Interpreta­
tionstheorie, die ihr Fundament in der These vom Willen zur Macht 
hat, ist noch nicht in der Weise des Spätwerkes greifbar, wo diese 
selbst im Verhältnis zum Mechanismus Gegenstand des Nachden­
kens wird28 und auch vor dem tradierten metaphysischen Konzept 
des >Ich< keinen Halt mehr macht29. Eine Konsequenz, die sich unab­
hängig vom Ausarbeitungsgrad der Hypothese vom Willen zur 
Macht aber ergibt, ist die Analogizität von Nietzsches Denken. Denn

23 A.a.O., S. 56, Nr. 156.
24 Vgl. KGW III, Bd. 2, S. 380, wo Nietzsche die empirische Welt mit der »anthropo- 
morphischen« Welt gleichsetzt.
25 Vgl. a.a.O., S.383.
26 KGW III, Bd. 4, S. 47, Nr. 125.
27 A. a. O., S. 16 f., Nr. 36. Da der intuitive Mensch mit dem Künstler gleichgesetzt wird 
vgl. auch a.a.O., S. 24, Nr. 52 und S. 42, Nr. 105 zum Stellenwert der Kunst im Verhält­
nis zu Wissenschaft und Philosophie.
28 Vgl. bes. KGW VI, Bd. 2, S. 33, Nr. 22 und S. 50f., Nr. 36.
29 Vgl. KGW VII, Bd. 3, S. 248, Nr. 35.

Analogiedenken ^ 351

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

die logische Gegenstandsidentität, die dem traditionellen Empiris­
mus seine feste Gestalt gibt, wird von früh an zugunsten eines ana­
logen, metaphorischen, von Nietzsche als künstlerisch begriffenen 
Denkens verworfen, das zunächst im Frühwerk das Spielerische der 
Konstruktivität seines Vorgehens lebt und später darum weiß.

Wenn nun das Gleichsetzen des in Wahrheit Nicht-Gleichen im 
Begriff geschieht, was bedeutet das dann für die Analogie, die ja zwi­
schen Begriffen spielt? Es bedeutet, daß die Analogie sich im Gegen­
satz zum Begriff gerade über die Differenz zwischen der begrifflichen 
Operation des Identifizierens von Ungleichem und ihrem Ins-Ver- 
hältnis-Setzen von an sich Verschiedenem im Klaren ist. Ihre Struk­
tur spiegelt dieses Verhältnis, indem in ihr keine Identifikation ohne 
Voraussetzung der Unterschiedenheit stattfindet. Die Analogie ex­
pliziert dadurch die Nicht-Gleichheit des Wirkzusammenhangs als 
Ganzen als die ihr strukturell eigene Differenz, indem sie diese als 
offenen Spielraum der Bedeutungsübertragungen kenntlich macht. 
Sie ist selbstbezüglich, weil sie nichts anderes von sich behauptet, 
als Bedeutungen zu übertragen, und damit zu erkennen gibt, daß sie 
nie von den Dingen an ihnen selber wird sprechen können, sondern 
diese nur in verschiedenen Bedeutungen zur Verfügung hat, die sie 
darüber hinaus auch noch von Fall zu Fall herstellt. Sie ist in diesem 
Sinne zugleich Interpretation von etwas und Selbstinterpretation. 
Und weil sie keine Anstalten dazu macht, »das Gleiche mit dem 
Nicht-Gleichen zu identifizieren«, ist sie nichts als das. Nietzsche 
ist in dieser Hinsicht als radikalisierter Kant zu lesen. - Damit ist 
die epistemische Funktion der Analogie umrissen. Ebenso ist der me­
taphysische Hintergrund, vor dem sie diese Funktion entfaltet, be­
zeichnet. Wie aber ist die Aussage genau zu verstehen, daß alles In­
terpretation ist?

Das ontologische Korrelat dieser Aussage in Ueber Wahrheit 
und Lüge ist die Annahme von Nicht-Gleichem bzw. von Differenz30. 
Diese ergibt sich aus Nietzsches Konzept einer dynamisch aufzufas­
senden Wirklichkeit. Denn ist Wirklichkeit >Wirken<, also Gesche­
hen, so ist sie zwar ein einheitlicher Zusammenhang, aber ein in sich 
differenzierter, der es eben nicht mehr zuläßt, in einer strikten Weise

30 Dieser Begriff wurde von G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie (Titel der Ori­
ginalausgabe: Nietzsche et la philosophie, Paris 1962), aus dem Französischen übersetzt 
von B. Schwibs, Frankfurta.M. 1985, in die Nietzsche-Interpretation eingeführt. Nietz­
sche selbst vermeidet eine solche abstrakte Begrifflichkeit.

352 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

von logisch-begrifflich definierter Gegenstandsidentität zu sprechen. 
Zwar läßt sich die Wirklichkeit kategorial als Vielheit, Verschieden­
heit und Relationalität beschreiben, doch ist diese Beschreibung nur 
eine unter anderen möglichen und in Nietzsches Augen aufgrund 
ihrer Abstraktheit eine solche, die sich um die Wahrheit ihrer eige­
nen Aussage bringt, weil sie ihren Ausgang von der jeweiligen Welt 
des Beobachters verschleiert. Was in Wahrheit besteht, ist gerade 
diese unendliche Perspektivität der Beobachter, die sich zugleich als 
indeterminierte Vagheit und Mehrdeutigkeit beschreiben läßt. Inter­
pretation in diesem Horizont und im Sinne des analogischen Den­
kens besteht nun gerade darin, in den so verstandenen heterogenen 
Bereichen, den unendlichen Perspektivitäten also, Ähnlichkeiten auf­
grund von Differenz als Nicht-Gleichem zu entdecken.

Von außen gesehen kann die Funktion der Analogie daher da­
hingehend bestimmt werden, daß sie eine heterogene Vielfalt, deren 
Einheit nicht mehr begrifflich fixiert werden kann, vergleichbar ma­
chen, d. h. in ein Verhältnis setzen muß. Die Analogie identifiziert 
nicht, sondern läßt das Verschiedene als Verschiedenes stehen, indem 
sie es durch Bedeutungsübertragung lediglich vergleicht. Was tradi­
tionell für einzelne epistemische Relationen gilt und von daher sek- 
toriell begrenzt als Funktion der Analogie gesehen wurde, wird bei 
Nietzsche im Zuge seiner dynamisch-relationalen Interpretation der 
Wirklichkeit zu einem Gesamtkonzept: heterogene Vielfalt wird auf­
grund eines polaren Kräftemodells, das durch den Willen zur Macht 
bestimmt ist, universal per analogiam als Verhältnis von Kraftzen­
tren interpretiert.31

Dieses Analogieverständnis besteht im Gegensatz zu einem rein 
mathematischen nicht in einem Proportionalitäts-, Ähnlichkeits-, 
Beziehungsgleichheits- und Übereinstimmungsverhältnis, sondern 
darin, überhaupt einen Vergleich aufgrund von Übertragung anzu­
stellen. Die Analogie ist damit zwar auch im Sinne Kants »eine voll­

31 An Sekundärliteratur vgl. V. Gerhardt: Vom Willen zur Macht. Anthropologie und 
Metaphysik der Macht am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches, Berlin, New York 
1996; G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.O., bes. Kap. 2; F. Decher: Wille 
zum Leben - Wille zur Macht. Eine Untersuchung zu Schopenhauer und Nietzsche, 
Würzburg, Amsterdam 1984; G.-G. Grau: Ideologie und Wille zur Macht. Zeitgemäße 
Betrachtungen über Nietzsche, Berlin, New York 1984; W. Müller-Lauter: Nietzsches 
Lehre vom Willen zur Macht, in: Nietzsche-Studien, Bd. 3 (1974), S. 1-60; K. Gloy: 
Nietzsches Theorie des Willens zur Machtals Kritik an der traditionellen Vernunftherr­
schaft, in: Philosophisches Jahrbuch, Bd. 104 (1997), S. 263-278.

Analogiedenken ^ 353

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

kommene Ähnlichkeit zweier Verhältnisse zwischen ganz unähnli­
chen Dingen«32, meint also eine Verhältnisgleichheit zwischen zwei 
Gegenständen, mithin eine Ähnlichkeit, die sich nicht auf einzelne 
Teile oder Eigenschaften dieser Gegenstände, sondern auf das gegen­
seitige Verhältnis zwischen Eigenschaften oder Teilen gründet. Doch 
sie liegt im Grunde einer solchen Verhältnisgleichheit voraus. Und 
ebenso einer Verhältnisidentität, die es neben der Gegenstandsiden­
tität auch noch gibt. Aristoteles, der zwischen quantitativer Analogie 
(Proportionalität in strenger Bedeutung) und qualitativer Analogie 
(die zwischen geometrischen Figuren oder zwischen Organen ver­
schiedener Lebewesen stattfinden kann), unterscheidet, sagt, daß 
wir in einer Mehrheit von Begriffen enden, die, zwischen denen nicht 
Identität, sondern nur Analogie besteht.33 Nietzsche geht dazu über, 
zu erklären, warum das notwendig so ist. Während man sich bei 
Aristoteles mit der intuitiv plausiblen Tatsache konfrontiert sieht, 
daß nicht nur innerhalb einer bestimmten Gattung, sondern auch 
und gerade zwischen unterschiedlichen Gattungen ein Vergleich 
stattfindet - das tertium comparationis ist dabei die Ähnlichkeit zwi­
schen den Entitäten (wie beispielsweise die zwischen den Federn 
eines Vogels und den Schuppen eines Fisches)34, ergibt sich diese 
Ähnlichkeit bei Nietzsche aufgrund dessen, daß sie in einem be­
stimmten Interpretationshorizont auftaucht, nämlich dem des Her­
ren, also dem, der die Macht hat, über die Wahrheit einer Aussage zu 
entscheiden. Denn nur in einem in dieser Weise bestimmten Inter­
pretationshorizont haben die Bestimmungen ihren fixen Ort. Durch­
schaut man aber die Perspektivität ihrer jeweiligen Bestimmtheit, 
dann muß man die statische Auffassung einer Pluralität verschiede­
ner voneinander isolierter Objekte (oder moralischer Werte) durch 
die Annahme eines durchgängigen Zusammenhangs im Sinne einer 
agonal strukturierten Werdewelt ersetzen. Diese wird von Nietzsche 
als eine sich hierarchisch nach Herren und Sklaven konstituierende 
und sich im Rahmen dieser Extreme graduell immer wieder aufs 
neue abstufende Totalität miteinander im Kampf verbundener - wie

32 I. Kant: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, Hamburg 1976, §58.
33 Vgl. Aristoteles: Metaphysik, Bücher I-VI, Neubearbeitung und Übersetzung von 
H. Bonitz, Hamburg 1989, V 6,1016 b-1017 a. Analogisch ist demzufolge das, »was sich 
ebenso verhält wie ein anderes zu einem anderen« (1016 b34f.). Die Analogie ist so das 
begrifflich-prädikative Verfahren der Herstellung von Beziehungen zwischen nicht zu­
sammengehörenden Sachverhalten.
34 Vgl. hierzu H. J. Sandkühler: Analogie, a.a.O., S. 102.

354 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

es heute heißt, »transversaler«35 - Welten bzw. Systeme verstanden. 
- Damit ist das Verhältnis in seiner Möglichkeit, also das tertium 
comparationis, auf der Seite der Analogie als Verhältnisgleichheit 
und Ähnlichkeit bezeichnet. Inhaltlich, sozusagen von der Welt her, 
läßt sich formulieren: Während Analogie in der traditionellen Rhe­
torik »Sinnsüchtigkeit« bzw. »Unerfülltheit der semantischen Funk­
tionen eines Wortes ohne Syntax«36 bedeutet und diese Funktions­
fülle der klassischen Analogie entspricht, bedeutet sie bei Nietzsche 
Sinnsüchtigkeit und das heißt: Interpretationsbedürftigkeit der Welt. 
Die Welt, analogisch gedeutet, kann nur in einer Fülle von Erläute­
rungen und Bedeutungen entfaltet werden. Sie ist nicht eindeutig 
aussagbar. Auch hier geben sich die Kritik an der traditionellen Be­
griffstheorie der Philosophen und Nietzsches eigene Theorie der In­
terpretation die Hand.

Die Übertragung, die in der Aussageform der Analogie stattfin­
det - und hier hat ein Vergleich mit Freuds Theorie der Verdrängung 
seinen Ort -, wird dabei anthropologisch bzw. psychologisch oder, 
besser, genealogisch erklärt. Ausgangspunkt ist der philosophierende 
Mensch in seinem Verhältnis zur Welt. Von daher erklären sich auch 
die Begriffe der Erinnerung und Nachahmung, die im Rahmen der 
analogischen Rede Nietzsches immer wieder auftauchen, um episte- 
mische Verhältnisse zu erläutern und diese als unsachgemäße An­
thropomorphismen zu decouvrieren. Die Spitze dabei ist die, den An­
thropomorphismus als Ausgangsbasis zu nehmen und in der Kritik 
an scheinbar dezentrierten Positionen - man denke an Nietzsches 
Kritik des Mechanismus! - als notwendig zu erweisen. Die Analogie, 
das Metaphorische, baut die Brücke zwischen Innen- und Außenwelt, 
die als unterschiedene Sphären im Zuge dieser Konzeption allerdings 
obsolet werden; denn es gibt nichts außer dem Metaphorischen. So 
heißt es denn auch konsequent im Nachlaß: »Es giebt keine Form in 
der Natur, denn es giebt kein Inneres und kein Äußeres. Alle Kunst 
beruht auf dem Spiegel des Auges.«37 Die genealogisch decouvrierte 
Nötigung, unser Innensein auf die Dinge der Außenwelt zu übertra­
gen, ist dabei das Metaphorische im engeren Sinne, das Anthropo­

35 So der Terminus bei W Welsch: Vernunft. Die zeitgenössische Vernunftkritik und 
das Konzept der transversalen Vernunft, Frankfurt a.M. 1995.
36 W Schmidt-Biggemann: Was ist eine probable Argumentation? Beobachtungen über 
Topik, in: K. Gloy (Hrsg.): Rationalitätstypen, Freiburg, München 1999, S. 149-165, 
S. 160.
37 KGWIII, Bd. 4, S. 53, Nr. 144.

Analogiedenken ^ 355

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

zentrische, ein Gesetz unserer seelischen Organisation. Und die 
menschliche Sprache ist von daher grundlegend in diesem engeren 
Sinne metaphorisch. Daraus resultiert, daß alles, was wir haben, un­
sere Interpretation ist. Und daraus folgt wiederum, daß die Ver­
gleichskriterien und Übertragungsmaßstäbe nicht abstrakt begriff­
lich verfügbar sind. Deshalb muß man in Nietzsches genealogisches 
Denken, das sich als im Kern analogisches zeigt, konkret einsteigen, 
um eine Antwort auf die Frage nach den Kriterien und dem Maßstab 
zu bekommen. Man wird aber insofern enttäuscht werden, als Nietz­
sche - in einem in diesem Punkt beinahe hegelisch anmutenden 
Sinn - keine transzendente Setzung mehr zuläßt: Die Wirklichkeit 
als Interpretation, so könnte man analogisch formulieren, entspricht 
der Identifikation von Logik und Realphilosophie bei Hegel, in der 
der Begriff und die Wirklichkeit sich nur vom Begriff her erklären 
lassen. Nietzsches Texte sind in diesem Sinne ebenso selbstbezüglich 
wie diejenigen Hegels; sie sind selbst Interpretation und denken die­
sen Umstand mit.

Das läßt sich einem Aphorismus aus dem Spätwerk Jenseits von 
Gut und Böse entnehmen, in dem im Rahmen einer Reflexion auf die 
Interpretationskünste der Philologen und Physiker Nietzsches eigene 
These vom Willen zur Macht als Hypothese, d. h. als Interpretation 
eingeführt wird. Denn zum Schluß meint er:
»Gesetzt, dass auch dies nur Interpretation ist - und ihr werdet eifrig genug 
sein, dies einzuwenden? - nun, um so besser.«38

3. Schlußbemerkung

Fassen wir zusammen, so ergibt sich folgendes Bild: Nietzsches Den­
ken ist analogisch, weil es die logisch-begriffliche Fixierung vermei­
den will. Denn diese ist Nietzsche zufolge ungeeignet, die Perspekti- 
vität und Relativität der ausschließlich dynamisch aufzufassenden 
Wirklichkeit zu erkennen. Diese Wirklichkeitsauffassung wird in 
der genealogischen Betrachtung der menschlichen Realität gewon­
nen. Sie wird im Spätwerk unter dem Titel Wille zur Macht syste­
matisch entfaltet. Die Leitbegriffe, die in die bereits im Frühwerk 
beginnende Umsetzung dieser Grundannahme der Perspektivität

38 KGWVI, Bd. 2, S. 33, Nr. 22.

356 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

und Relativität der Wirklichkeit eingehen, sind: Nachahmung, Über­
tragung, Erinnerung. Im Frühwerk (Ueber Wahrheit und Lüge im 
aussermoralischen Sinne) wird klar herausgestellt, daß es sich im 
menschlichen Wahrheitsstreben um eine Übertragung von Selbst­
erleben in begriffliche Strukturen handelt, so daß wir, wenn wir diese 
Übertragung durchschauen wollen, das Verhältnis von Ich und mora­
lischer sowie dinglicher Welt als ein analogisches denken müssen. 
>Geschehen< ist nicht auf einen begrifflichen Nenner zu bringen. Un­
ter der kritischen genealogischen Perspektive wird Denken daher als 
analoges Denken gewonnen und verstanden. Nietzsches Denken ist 
deshalb notwendig analogisch. Das zeigt sich bereits darin, daß 
Nietzsche von der Analogie als solcher nicht spricht. Er bewertet sie 
implizit, indem er sie benutzt. Und er urteilt ebenso über sie, d. h. 
über ihren explikativen und das heißt wiederum ihren Welt-, sprich: 
Geschehens-erschließenden Wert.

Man muß sich abschließend fragen, ob es Nietzsche mit seiner 
genealogischen Methode und seiner Konzeption vom Willen zur 
Macht gelungen ist, die Gegenseite der traditionellen Logik und klas­
sischen Vernunftkonzeption zu inkludieren. Gibt es ein externes 
Kriterium, einen supertheoretischen Standpunkt, von dem aus 
Nietzsches Position in ihrem Versuch ihre eigene Perspektivität mit­
zudenken, als unzulänglich ausgewiesen werden kann? Man könnte 
logisch argumentieren und fragen, ob die Analogie in Nietzsches 
Sinn beispielsweise nicht widersprüchlich ist. Denn sie behauptet 
zugleich eine rein immanente Gleichheit und Differenz. In der Ana­
logie wird einerseits vorausgesetzt, daß verschiedene Gegenstände 
ausdrücklich unterschieden sind, und dann wird in einem gewissen 
Gegensatz zu den Verschiedenheiten ein Zusammenhang auf der 
Grundlage einer Verhältnisgleichung zuwege gebracht. Dieser Qua­
si-Widerspruch löst sich aber auf, weil die Unterschiedenheit eine 
begriffliche und von daher keine wirkliche im terminologischen Sin­
ne Nietzsches ist, und andererseits, weil der in der Analogie etablierte 
Zusammenhang allein in der Interpretiertheit allen Geschehens be­
steht. Insofern bringt die Analogie ihre eigene Realität in einem ganz 
praktischen Sinne hervor. Es verwundert daher nicht, wenn Nietz­
sche im Frühwerk das Erkennen durch das Schaffen substituieren will 
und im Spätwerk die Einsicht in diese notwendige Konstruiertheit 
der Welt qua Metapher einfordert.

In Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne kon­
trastiert er dabei noch deutlich Bild und Anschauung als »die andere

Analogiedenken W 357

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

anschauliche Welt«39 mit dem Begriff, den er als »pyramidale Ord­
nung nach Kasten und Graden«40 und demzufolge als etwas versteht, 
das »eine neue Welt von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen 
(und) Gränzbestimmungen«41 errichtet. Diese begriffliche Struktu­
rierung der Welt steht nun nicht nur im Kontrast zu der anderen, 
anschaulichen Welt, sondern auch in Konkurrenz zu ihr, und zwar 
insofern, als vergessen werden kann, daß dem Begriff etwas vorher­
geht, das keinen ontologischen Anspruch erheben kann, weil es sich 
dabei um zwar originale Anschauungsmetaphern, aber eben doch nur 
um Metaphern handelt, die nicht »als die Dinge selbst«42 genommen 
werden können. Wird der Ursprung des Begriffs in der Anschau­
ungsmetapher vergessen, besiegelt der Mensch seine Selbstverges­
senheit, er vergißt sich »als künstlerisch schaffendes Subjekt«43. Der 
Ausgangspunkt dieser >ästhetischen< Überlegung in Ueber Wahrheit 
und Lüge ist, daß Ich und Welt zwei »absolut verschiedene Sphä­
ren«44 ohne Kausalität sind. Deshalb ist zwischen beiden »höchstens 
ein ästhetisches Verhalten«45 und das heißt eine »andeutende Über­
tragung, eine nachstammende Übersetzung in eine ganz andere 
Sprache«46 möglich. Aus diesem Grunde geht Nietzsche nicht nur 
davon aus, daß die Analogie in allem Denken über sogenannte innere 
und äußere Gegenstände eine große heuristische Rolle spielt, son­
dern daß sie als Korrektur des rein formalen Denkens in Logik (Ge­
genstandsidentität) und Arithmetik (Verhältnisidentität) aufgefaßt 
werden muß. Diese Voraussetzung geht seiner Kritik der traditionel­
len Begriffs- und Vernunfttheorie unartikuliert voraus; sie resultiert 
in ihrer Deutlichkeit zugleich aber auch aus ihr. Es ist von daher ein­
leuchtend, daß die Probleme, die sich aus einer philosophischen 
Überprüfung von Nietzsches Grundannahmen - Perspektivität, Plu­
ralität und Relativität der Wirklichkeit als Geschehen aufgrund von 
einzelnen Willen zu Macht-Quanta - ergeben, auf sein Gegenkon­
zept, das analogische Denken in Aphorismen, überwälzt werden. 
Nietzsche hat dazu explizit und abstrakt nichts zu sagen; denn - und

39 A.a.O., S. 375.
40 A.a.O.
41 A.a.O.
42 A.a.O., S. 377.
43 A. a. O.
44 A.a.O., S. 378.
45 A. a. O.
46 A. a. O.

358 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsches analogisches Denken

das ist die These dieses Beitrages - er denkt analogisch. Die Analogie 
ist demnach keine bloße Methode unter anderen mehr, sondern Aus­
druck eines Weltbildes, dessen ästhetisch zu verstehende Konsistenz 
nur aufrecht erhalten werden kann, wenn das Denken sich selbst in 
der Sprache als notwendig analogisches begreift. Daß es sich tatsäch­
lich bei Nietzsche so verhält, kann aber nur anhand von exemplari­
schen Texten aufgewiesen und plausibilisiert werden. Denn die hier 
im Sinne des frühen Nietzsche namhaft gemachte ästhetische Welt­
anschauung, in deren Horizont die Analogie sich als Interpretation 
der Welt in der Sprache zeigt, hat Nietzsche in seinem gesamten phi­
losophisch-literarischen Schaffen umzusetzen versucht. Es gilt daher, 
Nietzsche erneut zu lesen.

Analogiedenken ^ 359

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346 - am 26.01.2026, 14:49:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-346
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

