AUS POLITIK UND WISSENSCHAFT

Die neue saudische "Verfassung": Eine kontrollierte "Offnung"
des saudischen Systems?

Von Ferhad Ibrahim

1. Einleitung

Nachdem die saudischen Herrscher jahrzehntelang beharrlich die Verkiindung einer Ver-
fassung und die institutionalisierte Partizipation der Bevélkerung an der politischen Macht
ablehnten, waren sie ein Jahr nach dem Golfkrieg bereit, eine Art kontrollierte politische
Offnung zuzulassen. Vermutlich wire diese bescheidene politische Offnung kaum hinge-
nommen worden, wenn die autoritire Herrschaftsstruktur des saudischen Systems nicht
auch fiir die engsten Verbiindeten, die Vereinigten Staaten, wihrend und nach der Kuwait-
Krise, eine heikle Frage geworden wire.1

Schon einige Wochen nach dem irakischen Uberfall auf Kuwait veranschaulichte das Bild
amerikanischer Soldatinnen in Saudi-Arabien, die zum Schutz des Kénigreichs in den
Krieg gezogen waren, und der demonstrative Auto-Korso saudischer Frauen in Riyad,
denen ohne gesetzliche Grundlage das Fiihren von Autos untersagt war, den ganzen Wider-
spruch des saudischen Systems. Westliche Technik und westliche Soldaten und Soldatinnen
wurden zum Schutz des Konigreichs eingesetzt, die sozialen und politischen Strukturen
orientierten sich aber weiterhin an den Werten und Normen der Stammesgesellschaft und
der orthodoxen wahhabistischen Lehre des 18. Jahrhunderts.2

1 Vgl hierzu Peter W. Rodman: Middle East Diplomacy after the Gulf War, in: Foreign Affairs,
Spring 1991, S. 1-18.

2 Die Legitimation der saudischen Herrschaft beruht seit der Allianz der saudischen Dynastie 1744
mit dem islamischen Reformer Muhammad bin Abd al-Wahhab auf einer Symbiose zwischen
tribaler Herrschaft und der Lehre Abd al-Wahhabs, die alle Praktiken und Nomen, die dem Geist
des Koran und der Tradition des Propheten widersprechen, ablehnten. Die Mitglieder der Sekte,
die vor dem Ersten Welikrieg in Bruderschaften (Ikhwan) organisiert waren, ermoglichten die
Herrschaft der Saudis iiber die arabische Halbinsel; vgl. Bassam Tibi: Der Islam und das Problem
der kulturellen Bewiltigung sozialen Wandels, Frankfurt a.M. 1985, S. 218 ff.

446

- am 18.01.2026, 15:47:39. el


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1992-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Demonstration der Frauen war nicht das einzige Zeichen einer zunehmenden Unzufrie-
denheit mit dem saudischen Herrschaftssystem. Im Februar 1991 forderte eine Gruppe von
hohen Beamten und Geschiftsleuten in einem Schreiben an Kénig Fahd die Liberalisierung
des Systems.3 Meinungsfreiheit, politische Partizipation der Bevélkerung und Reform der
religiosen Polizei "al-Mutawwa"4 bildeten die Hauptforderung. Fiir das saudische System
politisch brisanter war eine Petition von 400 Ulama (islamische Geistlichkeit), die im Mai
1991 den Kénig aufforderten, in der Innen- und AuBenpolitik des Staates an den Prinzipien
des Islam festzuhalten. Vor allem die Beseitigung von Korruption und Nepotismus, aber
auch die Einfithrung eines Konsultativrates waren wichtige Forderungen der Geistlichkeit.
Neben den scheinbaren Ubereinstimmungen in den Positionen der konservativen Geistlich-
keit und den Liberalen zeigten sich tiefe Widerspriiche. Die Konservativen pladierten fiir
eine rigide Islamisierung der Gesellschaft; liberale Tendenzen in den Massenmedien und
die angebliche Verwestlichung des Kulturlebens waren u.a. das Ziel der Kritik. Hinsichtlich
der politischen Strukturen beanspruchten die Ulama ein mehr informelles Mitspracherecht,
withrend die Liberalen einen gewihlten Konsultativrat forderten und diesen als die erste
Stufe zur Demokratisierung des Systems ansahen.5

DaB die Wortfiihrer beider Petitionen aus dem engeren Kreis des regierenden saudischen
Hauses stammten$, zeigte die Emsthaftigkeit der Debatte um die Reformnotwendigkeit des
saudischen Systems. Wiahrend der Ruf nach politischem und sozialem Wandel von den
konservativen Ulama und den Liberalen kaum Beachtung in den westlichen Medien fand,
konnte die Affire um den oppositionellen Scheich Muhammad al-Fasi, der angeblich vom
saudischen Geheimdienst im letzten Oktober aus Jordanien entfiihrt wurde, nicht verheim-
licht werden.” Die Entfithrung al-Fasis zeigte, daB die saudische Regierung nicht anders als
die autoritiren Herrscher der arabischen Einparteien-Staaten mit der Opposition umgeht.

w

Vgl. Andrew Apostolou: Stirrings of political debate, in: The Middle East, November 1991, S. 17 f.

4 Al-Mutaww'‘a-Polizei (etwa die zur Gehorsamkeit Zwingenden) ist das Exekutivorgan der unter
Leitung der wahhabitischen Ulama 1903 gegriindeten regionalen Ausschiisse "Zur Forderung der
guten und Verhinderung der (religids) verbotenen Taten". 1976 bekam der Leiter der Ausschiisse,
Scheich Abd al-Aziz bin Abd Allah Al Sheikh, den Rang eines Ministers. Seit geraumer Zeit wird
der Machtmi3brauch durch die Mutawwa, die sich in ihrer Mehrheit aus den wahhabitischen
Staimmen der Nagd-Region rekrutieren, von den liberalen Gruppen kritisiert; vgl. hierzu Waddah
Sharrara: Al-Ahl wa al-Ghanima. Muqauimat al-Siyasa fi al-Mamlaka al-Arabiya al-Su‘udiya
(Die Verwandten und die Beute. Politikstrukturen in Saudi-Arabien). Beirut 1981, S. 200 ff.

5 Vgl Apostolou. a.a.0., S. 18.

6 Der Wortfiihrer der konservativen Gruppe war der fijhrende wahhabitische Alim Scheich Abd al-
Aziz bin Baz. Die prominenten Vertreter der Liberalen waren der ehemalige Informationsminister
Muhammad Abdu Yamani, der Vorsitzende der Handels- und Industrickammer Abdullah al-
Dabagh und Shakir Abdullah Al Sheikh, ein Abkémmling der einfluBreichen Al Sheikh-Familie;
vgl. hierzu Apostolou,a.a.O., S. 18.

T Vgl. zur al-Fasi-Affire Patrick Cockburn: Dirty tricks and the Saudi dissident, in: The Independent

vom 7. Februar 1992.

447

- am 18.01.2026, 15:47:39. el


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1992-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es scheint, daB die Liberalen ihre Aktion im Februar 1991 trotz des vorherigen Verspre-
chens Konig Fahds (im November 1990), einen Konsultativrat zu berufen, untemahmen,
weil die saudischen Herrscher wiederholt diese Versprechen, die in Krisenzeiten gemacht
wurden, nicht eingelést haben. So blieben diese Versprechen bei der Entmachtung Koénig
Sauds und der Thronbesteigung Faisals, nach der Zerschlagung der Bewegung der Neo-
Ikhwan 1979 und nach der Thronbesteigung Fahds 1982 unerfiillt. Kénig Fahd rechtfertigte
das Verzogemn der Reformen durch die regionalen politischen Ereignisse, vor allem den
irakisch-iranischen Krieg und die Kuwait-Krise, die keine giinstigen Bedingungen fiir die
Reformen béten. In Wirklichkeit fiirchteten die Saudis stets, daB die Reformierung des
politischen Systems zu uniibersehbaren Entwicklungen fithren kénnte.8

2. Das saudische politische System

Obwohl der Griinder des modernen saudischen Staates, Kénig Abd al-Aziz Al Sa‘ud (Ibn
Saud), schon 1932 seine Macht iiber weite Teile der arabischen Halbinsel ausdehnte und
das Konigreich Saudi-Arabien ausrief, entwickelten sich die politischen Institutionen des
Staates sehr langsam.9 Der Kénig muBte zunichst den Widerstand der extremen Wahhabi-
ten gegen die Errichtung modemer staatlicher Strukturen brechen.10 Zwei Jahre vor der
Ausrufung des Kénigreiches emannte Ibn Saud einen achtkopfigen Konsultativrat (Maglis
al-Shura). Die Bedeutung dieser Institution lieB aber wenige Jahre nach ihrer Griindung
nach, so daB sie de facto keine politische Relevanz mehr hatte. Ein Ministerrat existierte bis
zum Ableben Ibn Sauds 1953 nicht. Die einzelnen Ministerien oder besser Minister, die
eher Hofangestellte waren, folgten etappenweise: 1930 wurde das Ministerium fiir Auen-
angelegenheiten gegriindet, 1932 das Finanzministerium und schlieBlich 1946 das Verteidi-
gungsministerium. Von 1953 bis 1962 entstanden nach und nach die anderen Ministerien.
Seit 1953 iibernahm der jeweilige Kronprinz administrativ die Leitung des Ministerrates,
dessen Vorsitz aber der Kénig fiihrte.

Abgesehen von den staatlichen Institutionen war es in der langen Griindungsphase wichtig,
die relevanten Gruppen in das System einzugliedem. Der wichtigste Schritt war die
allmihliche Anbindung der Ulama iiber die neu errichteten religiosen Amter an den Staat.
Die Ulama verloren aber im Rahmen dieses Prozesse an realer Macht. So fithrte die

8 Vgl hierzu Nadav Safran: Saudia Arabia: The Ceaseless Quest for Security. Cambridge (Mass.)
1985, S. 220 ff.

9 Zur Entstehung und Entwicklung des Konigreichs Saudi-Arabien siche Ayman a-Yassini: Religion
and State in the Kingdom of Saudi Arabia. Boulder: Westview Press 1985; auch Ghassan Salamé:
Political Power in the Saudi-State, in: Berch Berberoglu (Hrsg.): Power and Stability in the Middle
East. London 1989, S. 70 ff.

10 Ibn Saud war es 1929 gelungen, in einem Kriegszug die extremen Wahhabiten zu unterwerfen;
vgl. hierzu Safran, a.a.O., S. 49 ff.

448

- am 18.01.2026, 15:47:39. el


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1992-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schrittweise Reformierung des Gerichtswesens zum Bruch der Monopolstellung der Ulama
als Richter. Ein Mischsystem von Ulama und von juristisch nicht traditionell ausgebildeten
Richtern war mit den wachsenden Erdéleinnahmen und zunehmender sozialer Differenzie-
rung notwendig geworden. Das saudische Kénigshaus hatte schon nach der Eroberung
Mekkas 1925 angefangen, die religiosen Institutionen Schritt fiir Schritt den Interessen des
Staates unterzuordnen. Aus allen Konflikten, die ihre Ursachen in der Opposition der
konservativen wahhabitischen Ulama gegen die notwendigen Emeuerungen des Staates
hatten, muBte die Ulama als Verlierer hervorgehen. Aber weil die saudischen Herrscher
nicht reformfreudig waren und die Ulama ihre soziale Position weiter behaupten konnte,
kam es nicht zu einem Bruch zwischen dem Kénigshaus und der Ulama.

Von zentraler Bedeutung fiir das saudische System sind das herrschende Haus und die
Klientel-Beziehungen der Mitglieder der Dynastie mit den wichtigsten Stimmen und stidti-
schen Schichten. Das saudische Herrscherhaus, das aus mehreren tausend Mitgliedern
besteht, nimmt eine wichtige politische Position im Staat ein. Die iiber EheschlieBungen
zustande gekommenen verwandtschaftlichen Beziehungen und die 6konomische Beteili-
gung der saudischen Dynastie an den wichtigsten Unternehmen des Landes sichern dem
System die Loyalitit der erwihnten Gruppen.11 Die Mitglieder der saudischen Dynastie
besetzen Schliisselpositionen im Kabinett und vertreten den Kénig in den wichtigsten Pro-
vinzen des Koénigreiches. Als feste Verbiindete des Konigshauses erwiesen sich die Stam-
messcheichs, die vor allem nach dem Beginn der Erdélférderung nach dem Zweiten Welt-
krieg einen wesentlichen Anteil am Reichtum hatten. Das gleiche gilt fiir die Handler-
schicht, die in der nicht-wahhabitischen Hidschas-Region konzentriert ist.

Dem biirokratischen Apparat, der sich nach der Zunahme der Erdéleinnahmen in den sech-
ziger Jahren stark vergroBerte, kam keine groBe politische Bedeutung zu. Wahrscheinlich
verhindert das auf Stammesloyalitit basierende Klientelsystem eine eigenestdndige politi-
sche Rolle der Biirokratie. Dies gilt ebenfalls fiir die Armee, deren Strukturen seit ihrer
Griindung bewuBt an die Stammesstrukturen angelehnt wurden. Zudem wurde durch die
Emrichtung der nur aus den Stimmen rekrutierten Nationalgarde ein Gegengewicht zur
Armee geschaffen. Das durchgehende Klientelsystem und die enormen Erdéleinnahmen
des Staates, gepaart mit der sich religids-legitimierenden autoritiren Herrschaft, verhinder-
ten lange einen Wandel der politischen und sozialen Strukturen. Als Triger des Wandels
wurden von den Beobachtern die sogenannten neuen saudischen sozialen Gruppen, die
Intelligenz und die fithrenden Krifte im Handel und in der Industrie vermutet.12 Die
sozialen Bindungen der neuen Gruppen, die nicht ganz zufillig aus den fithrenden sozialen
Schichten stammten, und ihr privilegierter beruflicher Status machten sie nicht gerade zu
radikalen Befiirwortern eines politischen Wandels. Seit der Besetzung der GroBmoschee

11 Vgl Salamé, a.a.O., S. 79 ff.
12 Vgl z.B.Tibi,a.a.0.,S. 223.

449

- am 18.01.2026, 15:47:39. el


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1992-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Mekka durch die puritanischen Neo-Ikhwan (Ikhwan: Bruderschaft) 1979 zeigte sich,
daB neben den nicht sehr einfluBreichen Liberalen auch die puritanischen Fundamentali-
sten, abgesehen von dem Ziel der jeweiligen Gruppe, einen Wandel anstrebten.13 Ein
System, das nicht einmal, anders als die ebenfalls autoritir regierten Einparteiensysteme in
Syrien und im Irak, iiber formale Partizipationsinstitutionen verfiigte, schien auch den
saudischen Herrschern zumindest kosmetisch reformbediirftig, zumal sich nach dem Golf-
krieg die Demokratisierungsdebatte in der gesamten Region verstirkt hat.

3. Das neue Gesetzeswerk

Bevor Kénig Fahd am 1. Mirz das Gesetzeswerk der Offentlichkeit prisentierte, versiumte
er nicht darauf aufmerksam zu machen, daB8 in Saudi-Arabien in der Vergangenheit kein
Verfassungsvakuum geherrscht habe, wie es im Zusammenhang mit dem saudischen politi-
schen System von den Kritikern geriigt worden war. Der Koran, die Tradition des Prophe-
ten und das islamische Recht seien stets Leitprinzipien des saudischen Staates gewesen. Die
drei neuen Gesetze: "Grundgesetz fiir das Regieren", die "Ordnung fiir den Konsultativen
Rat" und die "Ordnung fiir die Provinzen" sollen diese Linie fortsetzen.14

Das wichtigste dieser drei Gesetze ist das "Grundgesetz fiir das Regieren"”, das in seiner
Bedeutung einer Verfassung gleichkommen soll. Das Gesetz umfaBt 83 Artikel und ist in
acht Kapitel unterteilt. Schon im ersten Kapitel (Allgemeine Grundsitze) hilt das Grundge-
setz an der islamischen Identitit des Staates fest. Im zweiten Kapitel (Regierungsordnung)
hebt das Gesetz hevor, daB der Koran und die Tradition des Propheten die Grundpfeiler des
saudischen Staates bilden. Im dritten Kapitel (Grundlagen der saudischen Gesellschaft)
erklirt das Grundgesetz zum erstenmal in der saudischen Geschichte offiziell und verbind-
lich, daB das Erdol Eigentum des Staates sei und daB nur dem Staat die Férderung und die
Einnahmen des Erdols zukommen (Art. 14).15 Im gleichen Kapitel bekriftigt das Gesetz

13 Mit der Neo-Ikhwan ist die Gruppe um Jaihan al-Utaibi gemeint. Al-Utaibi, ebenfalls Wahhabit
wie die herrschende saudische Dynastie, versuchte durch die spektakulire Besetzung der
GroBmoschee von Mekka gegen die der puritanisch-wahhabitischen Grundsitze widersprechenden
Erscheinungen aufmerksam zu machen. DaB er sich, wie in der saudischen Presse verbreitet wurde,
als Mahdi bezeichnet, ist umstritten; sieche hierzu Ayman al-Yassini: Religion and State in
Kingdom of Saudi Arabia. Boulder u.a. 1985.

14 vgl. die englische Ubersetzung der Gesetze in der saudischen Tageszeitung Saudi Gazette vom 3.
Mirz 1992. Zum arabischen Originaltext siehe al-Hayat vom 2.3.1992. Die Gesetze wurden nach
saudischen Angaben von einem Expertengremium unter Vorsitz des Innenministers Emir Naiyf bin
Abd al-Aziz, einem Bruder des Konigs ausgearbeitet; vgl. Al-Sharq al-Ausat vom 2.3.1992.

15 Bis zur Verkiindung dieses Gesetzes gab es keine definitive Bestimmung zum Verfiigungsrecht
iiber das Erdol; vgl. hierzu Khaldun al-Naqib: al-Mujtama‘ wa al-Daula fi al-Khalij wa al-Jazira al-
Arabiya (Der Staat und die Gesellschaft am Golf und auf der Arabischen Halbinsel). Beirut 1987,
S. 146 f.

450

- am 18.01.2026, 15:47:39. el


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1992-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Bedeutung des Privateigentums und seinen Schutz durch den Staat. Das fiinfte Kapitel
des Grundgesetzes beschiftigt sich mit Rechten und Pflichten des Staates und seiner Biir-
ger. Fiir ein Land, das bis jetzt keine Verfassung hatte und keine verbrieften Rechte kannte,
ist die Bestimmung des Art. 26, daB der Staat die Menschenrechte nach dem islamischen
Recht (Sharia) garantiert, zumindest ein positiver Ansatz, wenngleich nicht iibersehen
werden kann, daB einer Gewihrleistung von Menschenrechten unter dem Vorbehalt der
Sharia weitaus weniger Bedeutung zukommt als etwa einem uneingeschrinkten Bekenntnis
zu den international anerkannten Menschenrechten; dies nicht nur deshalb, weil auch inner-
halb der islamischen Welt keineswegs geklirt ist, welche konkreten Menschenrechte die
Sharia verbiirgt, sondem auch, weil Saudi Arabien es bisher abgelehnt hat, die UN-Men-
schenrechtspakte zu unterzeichnen.

Die im sechsten Kapitel (Staatsgewalten) enthaltenen Bestimmungen iiber die Gewalten-
teilung sind ebenfalls grundlegend neu. Es heiBt in Artikel 44: "Die Staatsgewalten setzen
sich zusammen aus judikativer, exekutiver und organisatorischer Gewalt. Alle diese
Gewalten kooperieren bei der Durchfithrung ihrer Aufgaben. Der Kénig ist die letzte Ent-
scheidungsinstanz." Die in diesem Artikel nicht néher spezifizierte organisatorische Gewalt
ist in Art. 67 niher erldutert: "Die organisatorische Gewalt (al-sulta al-tanzimiya) schafft
Regelungen, um die Interessen des Staates zu verwirklichen und Korruption zu eliminieren
nach den Bestimmungen der Sharia..."; sie entspricht damit in etwa der Legislative. GemiB
Art. 55 liegt die Gesetzgebungskompetenz beim Konig selbst, so daB der Kénig weiterhin
eine besonders dominierende Stellung inne und an seiner Macht im Grunde nichts einge-
biiBt hat. Der Zweck der Gewaltenteilung, eine gewisse Kontrollierbarkeit staatlichen Han-
delns durch "checks and balances", wird daher verfehlt.

Nicht unbedeutend ist ebenfalls das in diesem Kapitel (Art. 46) enthaltene Prinzip der
unabhingigen Gerichtsbarkeit, die jedoch wiederum unter den Vorbehalt der Sharia gestellt
wird. Ausdriicklich wird aber in diesem Artikel die Unabhingigkeit der Richter gegeniiber
allen staatlichen Organen festgeschrieben. Allerdings bleibt abzuwarten, ob diese Unab-
héngigkeit in der Praxis tatsichlich bestehen wird, d.h. ob die Richter in der Lage sein
werden, allein nach ihrer Rechtsauffassung Urteile zu fillen. Im iibrigen ist die Auslegung
der Sharia traditionell eine Domine der Ulama, die versuchen wird, ihren EinfluB in jeder
Weise durchzusetzen.

Im Zusammenhang mit den Befugnissen des Kénigs (Art. 50-55) wird - wie oben bereits
angedeutet wurde - deutlich, da8 das Grundgesetz in Wirklichkeit die omnipotente Stellung
des Konigs nicht antastet. Kénig Fahd hatte Recht, wenn er bei der Vorstellung der Gesetze
feststellte, daB die Gesetze die Praxis des politischen Systems in Gesetzform wiedergi-
ben.16 Die Rechte des Konigs reichen von der Emennung und Entlassung der Minister und

16 Vgl. Saudi Gazette vom 3.3.1992.

451

- am 18.01.2026, 15:47:39. el


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1992-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offiziere bis zur Emennung und Entlassung des Konsultativrates. Der K6nig behilt sich
aufgrund des Artikels 83 sogar das Recht vor, selbst iiber ein Dekret die Bestimmungen des
Grundgesetzes zu dndern.

Aufgrund des zweiten Gesetzes ("Ordnung des Konsultativen Rates") steht dem vom Kénig
zu emennenden sechzigkdpfigen Konsultativrat kein bedeutendes Mitspracherecht zu. Der
Rat hat nicht einmal die Befugnis, seinen Vorsitzenden zu wihlen. Der Kénig hat sich das
Recht vorbehalten, alle vier Jahre die Mitglieder des Rates und dessen Prisidenten zu
emnennen. Der Rat hat zwar das Recht, Stellung zu den Beschliissen des Ministerrates zu
nehmen und notfalls seine Zustimmung zu den Beschliissen zu verweigemn; der Kénig trifft
aber letztlich die Entscheidung (Art. 17). Der Rat kann auch nicht sein Statut &ndern; nach
Art. 30 kann dies nur der Ké6nig.

Die Provinzenordnung bringt keine Teilhaberechte fiir die Bevélkerung im Zusammenhang
mit regionalen oder kommunalen Fragen mit sich, denn die Emire der Provinzen haben
nach der neuen Ordnung eine dominierende Stellung, und der Rat hat nur eine konsultative
Funktion, zumal gemiB Art. 15 der Provinzenordnung die Mitglieder der Provinzrite von
der Regierung in Riyad emannt werden.

Das Gesetzeswerk, das in der saudischen Presse als eine groBe Wende gefeiert wurde, ist in
Wirklichkeit der Versuch einer zaghaften und kontrollierten Offnung. Offensichtlich hat
das Gesetzeswerk keine groBe Emeuerung hervorgebracht und lediglich die politische
Realitit in Form von Gesetzen wiedergegeben; allerdings beendete das Grundgesetz
faktisch das konstitutionelle Vakuum im Kénigreich. Auch wenn Kénig Fahd bestreitet,
daB ein Verfassungsvakuum in Saudi-Arabien jemals existierte, kann er nicht glaubhaft
bestreiten, daB das traditionelle Argument, der Koran sei die Verfassung des Konigreiches,
eine Schutzbehauptung war. Offenbar war die konservative wahhabitische Geistlichkeit der
Meinung, eine Verfassung sei eine dem Islam fremde Emeuerung. Die wahhabitische Lehre
lehnt als eine puristische Lehre jede Emeuerung (arab. bid‘a) ab. DaB das "Grundgesetz fiir
die Regierung" nicht formell als Verfassung deklariert wurde, obwohl ihm diese Funktion
materiell im Rahmen der drei verkiindeten Gesetze wohl zugedacht ist, diirfte dies bestiti-
gen.

Insgesamt 14Bt sich festhalten, daB die seit iiber zweihundert Jahren bestehende Koalition
zwischen dem saudischen Herrscherhaus und der wahhabitischen Geistlichkeit ihre domi-
nante Rolle festgeschrieben hat. Dem Kénig bleibt seine politische Macht erhalten. Die
Ulama haben ihren EinfluB vor allem dadurch gesichert, daB maBgebende Bestimmungen
unter den Vorbehalt der Sharia gestellt wurden, deren Auslegung traditionell ihnen allein
zusteht. Obwohl also inhaltlich die politischen Machtverhiltnisse unveréndert bleiben, kann
das Gesetzeswerk dennoch insofern als bescheidener Fortschritt gewertet werden, als nun

452

- am 18.01.2026, 15:47:39. el


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1992-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zumindest ein Verfassungstext existiert, der konkret verinderbar ist und so einen Ansatz fiir
Verbesserungen erdffnet.

4. Ausblick

Auchwenn die konservativen Erdélstaaten bei der kontrollierten Offnung ihrer autoritiren
Systeme beteuern, die Pline fiirr die Offnung stammten aus der Zeit vor dem Golfkrieg,
entspricht dies nicht der Entwicklung dieser Systeme in der letzten Dekade. Insbesondere
die dramatische Veridnderung der sozialen Strukturen nach dem unermeBlichen Anstieg der
Erdoleinnahmen, die Bildung von neuen sozialen Gruppen, die Einfliisse des islamischen
Fundamentalismus und die regionale Destabilit4t nach der iranischen Revolution 1979, vor
allem nach dem Ausbruch des irakisch-iranischen Krieges 1980, blieben nicht ohne Einflul
auf die politischen Systeme am Golf. Saudi-Arabien, das neben Oman!7 jede Offnung des
Systems ablehnte, beobachtete vor der Auflésung des Parlaments in Kuwait das demokrati-
sche Experiment im Nachbarland mit Unbehagen. Statt im Zuge der politischen Annihe-
rung der Staaten des Golf-Kooperationsrates sein politisches Systems an die "liberaleren”
Staaten Kuwait, Vereinigte Arabische Emirate und Bahrain anzupassen, unterstiitzte das
Koénigreich das Ende des einzigen halbwegs demokratischen Systems in Kuwait 1986.
Nach dem Golfkrieg gerieten die saudischen Herrscher unter externen und internen Druck.
Es ist daher nicht ganz unglaubwiirdig, wenn die saudische Regierung behauptet, daB8 die
Pline fiir die Reform des Systems vor dem irakischen Einfall in Kuwait fortgeschritten
waren und nur der Uberfall sie verzégerte. Denn der Zusammenbruch des Ostblocks und
das Ende der kommunistischen Systeme in Osteuropa verstirkten auch in der arabischen
Welt die Debatte iiber Demokratisierung und Menschenrechte. Selbst der Irak verkiindete
vor dem Einfall in Kuwait eine neue Verfassung, die zwar keinen realen Wandel bedeutete,
aber den politischen Institutionen wenigstens einen demokratischen Anstrich gab. Saudi-
Arabien befand sich nicht anders als die Einparteienstaaten im arabischen Raum am Schei-
deweg zwischen den politisch liberalen Kriften, die fiir eine verstirkte Partizipation der
Bevolkerung, politischen Pluralismus und die Menschenrechte eintraten, und der islamisti-
schen Bewegung. In Saudi-Arabien offenbarten sich aber zwei wichtige Besonderheiten.
Zum einen war es dem Staat nach der Niederschlagung der wahhabitischen Neo-Ikhwan-
Bewegung gelungen, den islamistischen Fundamentalismus zu schwichen. Das System
mubBte aber nun den Versuch unternehmen, sowohl die Interessen der liberalen Krifte als
auch die der mit dem Kénigshaus verbiindeten konservativen wahhabitischen Geistlichkeit

17 Sultan Qabus von Oman verkiindete im November 1991 ein Gesetz iiber die Konstituierung eines
"Konsultativen Rates". Das Gesetz gibt dem Rat, anders als das saudische Gesetz, umfassendere
Rechte. Dazu gehért die Beratung iiber die Gesetze vor ihrer Verabschiedung sowie das Wider-
spruchsrecht gegeniiber Entscheidungen der Regierung. Der Sultan bleibt allerdings wie bei dem
saudischen "Grundgesetz fiir das Regieren" die letzte Entscheidungsinstanz; vgl. hierzu im einzel-
nen die saudische Tageszeitung al-Sharq al-Ausat vom 15.11.1991.

453

- am 18.01.2026, 15:47:39. el


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1992-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu beriicksichtigen. Die neuen Gesetze sind daher ein KompromiB, mit dem das Konigs-
haus beide gesellschaftlichen Gruppen zu integrieren beabsichtigt, ohne selbst an realer
Macht zu verlieren. Ob eine Ordnung, die die Frauen kategorisch aus dem offentlichen
Leben verbannt hat, die weder politische Parteien noch die Grilndung von Gewerkschaften
zuldBt, zeitgemidB ist und ob sie geniigend die Interessen der neuen Schichten in der Indu-
strie und Verwaltung beriicksichtigt, bleibt fraglich.18 Mit der Verkiindung des neuen
Gesetzeswerkes war eine Wamnung an die Adresse der Liberalen und Konservativen
uniiberhérbar. Der Kénig machte bei der Prisentation der Gesetze deutlich, daB die verkiin-
deten drei Gesetze je nach der Interessenlage des Konigreiches umgewandelt und ent-
wickelt wiirden. Ob die Entwicklung in Richtung einer groBeren Partizipation oder Zemen-
tierung der jetzigen Strukturen verlduft, bleibt abzuwarten.

18 Aufgrund eines koéniglichen Dekrets von 1956 wurden Streiks im Konigreich unter Androhung
schwerer Strafen verboten. 1961 verkiindete Kénig Saud bin Abd al-Aziz ein Dekret, das die
Griindung von politischen Parteien verbietet; vgl. Salamé, a.a.O., S. 85 f.

454

- am 18.01.2026, 15:47:39. el


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1992-4-446
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

