
Teil I „Genese“

Romano Guardini begann im Winter 1905 gemeinsam mit seinem
Freund Karl Neundörfer in leidenschaftlichen Dialogen die Ent‐
wicklung einer Lehre vom Gegensatz.1 Er war zu dieser Zeit in Ber‐
lin in Nationalökonomie eingeschrieben, hörte dort den Ökonomen
Max Sering und besuchte Vorlesungen gemäß eines Studium Gene‐
rale.2 Neundörfer hingegen hatte nach dem Abitur 1903 zunächst in
Freiburg im Breisgau und dann auch in Berlin Rechtswissenschaften
studiert3, die er 1909 in Gießen mit der Promotion abschließen soll‐
te4. Keiner von beiden widmete sich zum Zeitpunkt des Entstehens
der Gegensatzlehre intensiv der Philosophie, Theologie, Psychologie
oder Sozialwissenschaften, weshalb sie nicht primär der Theorie,
sondern dem konkreten Leben entspringt. Sie ist zuerst Reflexion
des eigenen Lebens und Erlebens und in diesem Sinne Existenzden‐
ken.5

Im Folgenden wird im ersten Kapitel auf die existentiellen
Gegensätze Guardinis als Ausgangspunkt seiner Gegensatztheorie
eingegangen. Dabei wird zunächst die seine Existenz tragende Mitte
dargelegt, und von dort her auf drei Lebensgegensätze eingegangen:
seine Frage der Heimat zwischen Italien und Deutschland, seine Fra‐
ge nach der Berufung und schließlich auf seine Persönlichkeitsprä‐
gung durch die Schwermut. Daran schließt sich die Darstellung von
zwei Freundschaften Guardinis mit Josef Weiger und Karl Neundör‐

1 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, XI.
2 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 43.
3 Aufgrund der Quellenlage kann nicht belegt werden, ob Karl Neundörfer exakt

im Wintersemester 1905/06 Rechtswissenschaften in Berlin studierte und somit
in einer Stadt mit Guardini lebte. Aufgrund der erwähnten gemeinsamen Ge‐
spräche ist jedoch davon auszugehen.

4 Vgl. für nähere Ausführungen zur Biografie Karl Neundörfers das Kapitel „1.7
Entfaltete Gegensätzlichkeit ins Denken: Die Freundschaft mit Karl Neundörfer“.

5 Vgl. hierzu auch Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 29: „Daß seine Methoden‐
lehre, mit der er sich seit 1905 befaßte, den Titel Der Gegensatz erhielt, spricht für
eine Spannungsfülle, die es zu ertragen galt“.

25

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fer an. Sie halfen ihm, seine eigenen Spannungen zu tragen und
bildeten jeweils einen fruchtbaren Gegenpol zu seinem Wesen. Im
zweiten Kapitel wird die Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905
bis 1914 dargestellt. Dabei bilden die Konzeption einer psychologi‐
schen Charakterlehre von 1905 bis 1910 und danach ab 1911 die
Ausarbeitung einer philosophischen Gegensatzidee die wesentlichen
Schritte hin zur ersten Veröffentlichung des Gegensatzdenkens im
Manuskriptdruck „Gegensatz und Gegensätze“ 1914. Gemeinsam
mit Neundörfer hatte Guardini in dieser Dekade unter Aufnahme
von vielfältigen Impulsen aus dem Gesamt der Wirklichkeit seine
Gegensatzidee entwickelt. Im dritten Kapitel werden Schlaglichter
auf die Weiterentwicklung und Vertiefung des Gegensatzdenkens
von 1915 bis zur Publikation der Gegensatzlehre 1925 geworfen. Hier
wird v.a. auf Guardinis (neu-)platonisches Erbe eingegangen, das mit
der Promotion 1915 und Habilitation 1922 jeweils über den heiligen
Bonaventura prominent hervortritt. Die vielen weiteren Einflüsse
werden nicht ausgeführt, da sie im dritten Teil „Gehalt“ bei den je‐
weiligen Gegensatzpaaren dargelegt werden, und Doppelungen ver‐
mieden werden sollen. Der erste Untersuchungsabschnitt „Genese“
wird mit einer Zusammenschau und einem Ausblick beschlossen.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

1.1 „Wer sein Leben hingibt…“: Romano Guardinis Mitte des
Daseins

Romano Guardini geriet im Studium in München im Wintersemes‐
ter des Jahres 1904/05 in eine religiöse Krise. Dem in italienisch-
selbstverständlicher, unhinterfragter Religiosität erzogenen 20-jähri‐
gen zerrann der Glaube zusehends. Hatte er zuvor im Studium in
Tübingen noch die vom Elternhaus gewohnten täglichen Gebete ver‐
richtet und sonntags die heilige Messe besucht, wirkte die kulturelle
Weite und Freiheit Münchens zersetzend auf den in der Enge des
familiären Hauses gebildeten Glauben. Die Richtung des Gebetes
verschwamm ihm öfter in eine vage Unbestimmtheit hinein, derer
er sich mittels der Rekapitulation von Gottesbeweisen zu erwehren
versuchte. Schließlich wurde ihm diese letzte bestehende theoreti‐

Teil I „Genese“

26

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Glaubensstütze katholischer Apologetik mittels kantischer Kri‐
tik durch einen Studenten der Kunsthistorik im Sommer 1905 am
Brunnen vor der Münchener Universität zerschlagen. „Damals ist
mir [Romano Guardini, Anm. P.M.] der ganze Glaube zerronnen;
richtiger gesagt, ich habe gemerkt, daß ich keinen mehr hatte“6,
resümierte er Jahrzehnte später in seinen Berichten zu seinem Le‐
ben. In diesem biografischen Geschehen wurzelt seine wiederholte
Auseinandersetzung mit dem Neukantianismus, vor allem mit dem
kantischen Autonomiegedanken. In den folgenden Semesterferien
fuhr er gemeinsam mit Neundörfer, der ebenfalls aufgrund der kan‐
tischen Kritik in eine religiöse Krise geraten war, zum Starnberger
See. Nach der dortigen Lektüre von Chamberlains „Grundlagen des
neunzehnten Jahrhunderts“7 vollzog sich der Einsturz des religiösen
Gebäudes zur Gänze.

Nach diesem Zer- und dadurch Aufbrechen seines geistigen Le‐
bens sollte aber die Umkehr, „das religiöse Schlüsselerlebnis“8, fol‐
gen. Den zweiten Ferienabschnitt 1905 verbrachten die Freunde in
Mainz. Im elterlichen Hause Guardinis sprachen sie in einem Dach‐
kämmerchen über die sie beschäftigenden Fragen und gelangten
schlussendlich zur Stelle der Heiligen Schrift, in der es heißt: „‘Wer
seine Seele festhält, wird sie verlieren; wer sie aber hergibt, wird
sie gewinnen‘“ (Mt 10,39).9 Dieser Grundgedanke entfaltet sich bei
Guardini weiter zur Einsicht, dass der Mensch nur zur Wahrheit und
von ihr aus zu sich gelange, wenn er sich hingebe. Eine solche Hin‐
gabe könne jedoch nicht einfach an einen unbestimmten Gott erfol‐
gen, denn der Mensch unterliege der Möglichkeit der Täuschung
und habe sich damit letztendlich doch nur selbst im Blick. Es sei also
eine objektive Instanz gefordert, welche die Selbst-Gabe aus dem
Pseudos der incurvatio in seipsum zu befreien vermöge:

6 Guardini, Romano, Berichte über mein Leben, Mainz – Paderborn 21995, 67.
7 Chamberlain, Houston Stuart, Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts, München

1915.
8 Diese Terminologie von Alfons Knoll ist sowohl für die Biografie als auch für die

Entwicklung der Gegensatzlehre und damit für das Werk Guardinis zutreffend.
(Knoll, Alfons, „Die Seele wiederfinden“ – Romano Guardini auf der Suche nach
einer „anderen“ Theologie, in: Schilson, Arno (Hg.), Konservativ im Blick nach
vorn. Versuche zu Romano Guardini, Würzburg 1994, 15).

9 So formuliert Guardini dieses Logion in Bezug auf Mt 10, 39, in: Guardini,
Berichte, 69f. Es ist biblisch mehrfach überliefert und findet sich noch in Mt
16,25 und den Parallelstellen Mk 8,35, Lk 9,24; 17,33 sowie Joh 12,25.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

27

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Das aber ist nur eine einzige: die katholische Kirche in ihrer Autorität
und Präzision. Die Frage des Behaltens oder Hergebens der Seele ent‐
scheidet sich letztlich nicht vor Gott, sondern vor der Kirche. Da war
mir [Romano Guardini, Anm. P.M.] zu Mute, als ob ich alles – wirklich
‚alles‘, mein Dasein – in meinen Händen trüge, wie in einer Waage, die
im Gleichgewicht stand: ‚Ich kann sie nach rechts sinken lassen, oder
nach links. Ich kann meine Seele hergeben, oder sie behalten…‘ Und da
habe ich denn die Waage nach rechts sinken lassen. Der Augenblick war
ganz still. Da war weder eine Erschütterung, noch eine Erleuchtung,
noch irgend ein Erlebnis. Es war die ganz klare Einsicht: ‚so ist es‘ – und
die unmerklich leise Bewegung: ‚so soll es sein!‘“10

Auch bei Neundörfer hatte sich ein ähnlicher innerer Vorgang abge‐
spielt. Über den Satz „Die größte Chance der Wahrheit ist dort,
wo die größte Möglichkeit der Liebe ist“11, war auch er zur Einsicht
gelangt, dass der Weg zur Liebe allein über die Kirche führe. Beide
gewannen in diesen Stunden in Mainz den Schlüssel zum christli‐
chen Glauben in der Hingabe des Daseins an Gott vermittelt in der
Objektivität der Katholischen Kirche.

Markus Zimmermann legt mit Rückgriff auf eine Studie Joseph
Ratzingers in seiner Untersuchung der „Bekehrung Guardinis“ über‐
zeugend dar, dass sich Guardini in seinen hier zitierten Berichten
„unzweifelhaft, obgleich unbewußt, an der Bekehrung des Augusti‐
nus orientierte“.12 Daraus ergibt sich eine interpretatorisch bedeutsa‐
me Identifikation Guardinis mit seinem Augustinusbild. Er begreift
in seinem Augustinusbuch die μετάνοια des Augustinus nicht als
einen Schritt vom Unglauben zum Glauben, sondern als eine gna‐
denhafte Erfüllung von dem, was er im Innersten bereits ist. So war
auch Guardini zwar der Glaube zerronnen, aber der Bezug zu ihm
nie ganz zerrissen.13 Seine Entscheidung der Hingabe und daraus
des Gehorsams gegenüber der Autorität der Kirche muss von diesen
Beobachtungen ausgehend für ihn als ein Weg ganz zu sich selbst,
zur eigenen zuvor verfehlten Veranlagung verstanden werden.

Die Bedeutung dieses Ereignisses kann für Leben und Werk
Guardinis – aber auch Neundörfers – also kaum überschätzt wer‐

10 Guardini, Berichte, 70.
11 Ebd., 70.
12 Zimmermann, Markus, Die Nachfolge Christi. Eine Studie zu Romano

Guardini, Paderborn u.a. 2004, 234.
13 Vgl. Guardini, Berichte, 69.

Teil I „Genese“

28

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den. Es ist die bleibende Grundlage und Mitte für das Aushalten sei‐
ner existentiellen Gegensätze und damit auch, da das Denken dem
Leben entspringt, für seine Lehre vom Gegensatz, wie im zweiten
Teil dieser Untersuchung näher dargestellt werden wird. Bevor die
Lebensgegensätze Guardinis ausgeführt werden, sei auf das Ineinan‐
der von Existenz und Begriff bei ihm eingegangen.

1.2 Das Ineinander von Existenz und Begriff bei Romano
Guardini

Pfarrer Josef Weiger, der lebenslange Freund Guardinis, schildert in
seinem „Buch der Erinnerungen“ die Gestalt des jungen Studenten
Guardini als Verwobenheit von Leben und Studium, d.h. von Begriff
und Existenz.14 Guardini hatte selbst rückblickend im Februar 1968
in einem Brief an Richard Wisser offengelegt, dass „das Phänomen
des Gegensatzes und seine Äußerungen aus ganz persönlichen Pro‐
blemen herausgewachsen“15 seien. In einem Brief an Weiger aus
dem Jahr 1913 tritt seine vermittelnde Haltung zwischen Leben und
Denken deutlich hervor16 und 1914 bekennt er:

„Mir ists, als ob nicht ich denke, sondern das Leben in mir. Stets aufs
neue tauchen die Probleme auf so oft man auch meinte, sie seien erle‐
digt. […] Denken ist ein Stück meines organischen, seelischen Lebens,
nicht wie bei Karl [Neundörfer, Anm. P.M.] ein Reich kühler unberühr‐
barer Abstraktion. Drum reibt mich das Denken auch auf “.17

Guardini spricht auch später explizit darüber, dass die Gegensatz‐
lehre ein Lösungsversuch für die eigenen existentiellen Gegensätze
gewesen sei, so in einem Brief an Weiger vom 27. Juni 1915:

14 Vgl. Weiger, Josef, Buch der Erinnerungen II. 16. Februar 1952 bis 11. Mai 1963,
in: Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara (Hg)., Lauterkeit des Blicks. Unbekannte
Materialien zu Romano Guardini, Heiligenkreuz 2013, 228–260, 228.

15 Brief von Romano Guardini an Richard Wisser vom 7.2.1968, München, als
Kopie erhalten von Herrn Prof. Richard Wisser mit Schreiben vom 13.2.2017.

16 „Ein Gelehrter in dem Sinn werd' ich nie. Das Leben tritt mir – ich hoffe, immer
eindringlicher – daneben. Und mir scheint, meine Aufgabe sei, zu denken und
zu leben zugleich; beiden zugewandt, beides verstehend, und zwischen beiden
zu vermitteln“. (Brief an Weiger vom 24. Oktober 1913, Carsbach-Sonnenberg
(Elsaß), in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 112f ).

17 Brief an Weiger vom 31. Mai 1914, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 148, 150.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

29

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Schon bisher waren Gegensätze und Inkonsequenzen genug da. Ich
wundere mich eigentlich, daß Du sie nicht schon früher gesehen hast.
Die ganze Gegensatzlehre war ja nichts als ein Versuch, eine theoreti‐
sche Einheit für sie zu finden“.18

1922 bricht in einem weiteren Brief an den langjährigen Freund
seine denkerische Unsicherheit hervor, der Fülle des Mannigfaltigen
nicht gewachsen zu sein.19 Ständige Unsicherheit und immerwäh‐
rendes inneres Wagnis sind Begleiter seines Lebens und Denkens.
Sie werden in der Lehre vom Gegensatz eine Struktur erhalten, die
ihm in der Bewältigung der existentiellen und denkerischen Span‐
nungen behilflich ist. Wie oben dargestellt, sind diese existentiellen
Spannungen aus Guardinis Mitte heraus gehalten.

Alfons Knoll erblickt in Guardinis Umkehr-Erlebnis richtigerwei‐
se die Klammer, die dessen spannungsvolles Innenleben zusammen‐
gehalten habe.20 Zudem sieht er eine enge Verzahnung zwischen
den psychologischen Bemühungen Guardinis und Neundörfers, aus
denen die Gegensatzlehre hervorging, und dem religiösen Suchen
jener Jahre, jedoch kann für ihn weder die Gegensatzphilosophie
auf die Glaubensentscheidung noch die religiöse Grundausrichtung
auf die typologischen Überlegungen zurückgeführt werden, weshalb
beide Momente „gleich ursprünglich die Ausgangsbasis von Guardi‐
nis Werken“21 bilden. Knoll folgert davon ausgehend:

„Die Gegensatzphilosophie kann ganz und gar ohne die Glaubensvor‐
aussetzung verstanden werden; dies macht gerade ihre Sonderstellung
innerhalb von Guardinis Werk aus“.22

Die dezidierte Bezeichnung der Gegensatzlehre als Philosophie mag
für die veröffentlichte Schrift von 1925 gelten, ja sie kann rein phi‐

18 Brief an Weiger vom 27. Juni 1915, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 169.

19 Vgl. Brief an Weiger vom April 1922, Pützchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 235: „Es ist so viel, was einem am Mut nagt.
So viel Gegensätze; jeder will anders, urteilt anders, verwirft anderes. Und an
jedem Abend, – es ist eine sonderbare Verknüpfung, aber wenn ich zu den
Hausschuhen greife, steht der Tag wie ein zerronnenes Umsonst vor mir. Ich
fühle das Leben rinnen, aber mir ist versagt, das Bleibende zu fühlen, wie Du es
kannst“.

20 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 68.
21 Ebd., 75.
22 Ebd., 75.

Teil I „Genese“

30

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophisch gelesen werden. Ihr Inhalt gilt unabhängig von ihrer
Verwurzelung in Guardinis Existenz. Die biografische Verortung
des Denkens lässt jedoch eine Tiefe der Gegensatzlehre Guardinis
aufscheinen: Knolls Annahme muss deshalb um den Blick auf den
Ursprung der Gedanken des Gegensatzes erweitert werden. Sind bei
Guardini Denken und Glaubenssuche eng miteinander verzahnt, ja,
können die Lebensgegensätze ohne die Glaubensentscheidung über‐
haupt nicht als gehalten angenommen werden, offenbart auch die
Gegensatzlehre in ihrer Mitte eine theologische Tiefe. Die Gegen‐
satzlehre bildet also den philosophischen Rahmen, der auf einem
theologischen Fundament ruht, wie die Analogien auf Gott hin an‐
deuten.23

Gerl-Falkovitz bezeichnet die Gegensatzlehre wie Knoll als reine
Philosophie, d.h. als reine Problementfaltung ohne direkt auf einer
Person oder einem Werk aufzubauen.24 Zugleich erblickt sie in ihr
die erste Prägung des Studenten Guardini25 und sowohl die „Struk‐
tur von Guardinis Denken“ als auch ihren Dienst „zum Aushalten
und Standhalten in eigenen Gegensätzen“26. Auch Albrecht Voigt
sieht in der Philosophie des Gegensatzes mehr als die sprichwört‐
liche Dienstfunktion einer ancilla theologiae27 und für ihn sind
Guardinis biografische Vorgaben – das Spannungsverhältnis zweier
Nationen – die persönlich zu lösende Herausforderung28, womit
auch für ihn die Existenz Ursprung des Gegensatzdenkens ist. In
dieser Richtung führt auch Karl-Heinz Wiesemann in seiner Disser‐
tation an, dass gerade Guardinis persönliche Polarität von Süden
und Norden an der Wiege des Gegensatzbuches stehe.29 Der Jesuit
Franz Sladeczek betont in seiner Rezension der Gegensatzlehre 1928
ebenfalls, dass Guardini in diesem Werk „von seinem ‚Eigensten‘“
gebe.30 Auch Holger Zaborowski sieht in Guardini „im besten Sin‐

23 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 33, 146–149, 177.
24 Vgl. Gerl-Falkovitz, Leben in ausgehaltener Spannung, 61.
25 Vgl. ebd., 63.
26 Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 175.
27 Vgl. Voigt, Wirkliche Göttlichkeit, 30.
28 Vgl. ebd., 140f.
29 Vgl. Wiesemann, Karl-Heinz, Zerspringender Akkord. Das Zusammenspiel von

Theologie und Mystik bei Karl Adam, Romano Guardini und Erich Przywara
als theologische Fuge, Würzburg 2000, 121.

30 Vgl. Sladeczek, Zur Gegensatzlehre, 246.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

31

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne einen Vermittler, einen Denker der Mitte, dem radikale Extrem‐
positionen fremd und sogar ungeheuer sind und der Differenzen
zusammen- und Spannungen aushält“.31 Ebenso beschreibt Markus
Zimmermann die Spannungen in Guardinis Leben und folgert von
diesen ausgehend den Zusammenhang zwischen Lebensbewältigung
und Schaffung einer philosophischen Denkstruktur in der Gegen‐
satzlehre:

„In all diesen polaren Spannungen seines Lebens erfuhr und reflektierte
Guardini ein Geschehen, dessen Gegensatzstruktur er, über seine eigene
individuelle Erfahrung hinaus, nicht nur praktisch als Hilfe in der Be‐
wältigung der eigenen Lebensdramatik erfuhr, sondern auch theoretisch
als Grundverhalten des konkret Lebendigen zu erkennen vermochte“.32

Die Gegensatzlehre ist also, so die bisherige Forschung, der diese
Untersuchung zustimmt, biografischen Ursprungs, und damit als
Philosophie im Sinne einer gesammelten Arbeit am Begriff offen
auf Theologie hin. Gemäß Gerl-Falkovitz wird „selbstverständlich
[..] von ihm [Romano Guardini, Anm. P.M.] Philosophisches in der
fruchtbaren Grenzoffenheit zur Theologie verhandelt“.33 Und Peter
Eicher gibt zu bedenken, „ob nicht schon die Gegensatzphilosophie
Guardinis auf ein zugrunde liegendes Offenbarungsverständnis hin
entworfen ist“34. Heinrich Fries betrachtet die Offenbarungslehre
Guardinis als „Anwendung des Gegensatzprinzips auf das Phäno‐
men der Religion“35. Es wird anhand der Guardini-Forschung deut‐
lich, dass sowohl das Zueinander von Denken und Leben als auch
die Mitte der Gegensatzlehre einer näheren Betrachtung bedürfen.

Das Leben Guardinis ist von Anfang an spannungsreich: zuerst
ausgestreckt zwischen italienischer Geburts- und deutscher Wahl‐
heimat, zwischen italienischem und deutschem Wesen, weshalb die
Beziehungen zu Vater und Mutter ebenso betrachtet werden muss,

31 Zaborowski, Holger, Vermittelndes Denken. Romano Guardinis Vom Geist der
Liturgie – ein Klassiker der katholischen Theologie des 20. Jahrhunderts, in:
Archiv für Liturgiewissenschaft 60 (2018), 17–33, 19.

32 Zimmermann, Die Nachfolge Christi, 29.
33 Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 179.
34 Eicher, Peter, Offenbarung. Prinzip neuzeitlicher Theologie, München 1977, 262.
35 Fries, Heinrich, Die katholische Religionsphilosophie der Gegenwart. Der Ein‐

fluß Max Schelers auf ihre Formen und Gestalten. Eine problemgeschichtliche
Studie, Heidelberg 1949, 282. Fries sieht dabei einen Gegensatz zwischen einer
natürlichen Religion und einer Religion der Offenbarung.

Teil I „Genese“

32

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie die Frage der deutschen Bildung. Zweitens ist Guardinis Leben
neben dieser Suche nach Heimat durch das Ringen um die eige‐
ne Berufung gekennzeichnet: zunächst um die richtige Studienrich‐
tung, dann um die eigene fachliche Zugehörigkeit. Innere Klarheit,
Richtung und Halt wird er ab 1905 nach seinem Umkehr-Erlebnis
in einem Leben für Christus in seiner Kirche finden. Diese Mitte
des eigenen Lebens und Werks ist jedoch nie endgültig erreicht,
sondern zeitlebens angefochten, sei es in der Frage der Berufung
zum Priester oder zum akademischen Lehrer. Drittens zeigt sich ein
inneres spannungsvolles Leben im Ringen mit der Schwermut. Vier‐
tens kommt Guardinis Weite besonders am Du der beiden Freunde
Josef Weiger und Karl Neundörfer zur vollen Entfaltung. Guardinis
drei Lebensgegensätze – die Frage nach Heimat zwischen Italien und
Deutschland, die Frage nach der Berufung und die Frage über den
Sinn der Schwermut – seien nun dargelegt. Daran schließt sich die
Schilderung der beiden Freundschaften an.

1.3 Existentieller Gegensatz I: Zwischen Italien und Deutschland

Romano Michele Antonio Maria Guardini wurde am 17. Februar
1885 in Verona geboren und verstarb durch einen Schlaganfall am
1. Oktober 1968 in München.36 Er sah später in seinem Nachnamen,
den er auf das deutsche „Wardein“ zurückführt, ein Symbol für das
eigene Leben. Musste wohl bei einem Heereszug von Deutschland
aus ein solcher Namensträger in Verona wohnhaft geblieben sein,
so war es Guardini bedeutet, den umgekehrten Weg vom Süden
in den Norden zu gehen und damit eine Lebensbrücke bzw. einen
Lebenssprung zwischen diesen beiden gegensätzlichen Kulturen zu
schlagen.37 Dieser Spannung zwischen Geburts- und Wahlheimat,
zwischen italienischem Elternhaus und deutscher Bildung, soll nun
zuerst biografisch und dann ihrer reflexiven Verarbeitung in seinem
Aufsatz „Thule und Hellas“ nachgegangen werden.

36 Vgl. Todesanzeige Romano Guardinis, in: Archiv des Erzbistums München-Frei‐
sing, Personalakt Nr. 553.

37 Vgl. Guardini, Romano, „Europa“ und „Christliche Weltanschauung“. Aus der
Dankrede bei der Feier meines siebzigsten Geburtstags in der Philosophischen
Fakultät der Universität München am 17. Februar 1955, in: ders., Stationen und
Rückblicke. Berichte über mein Leben, Mainz – Paderborn 1995, 294–301, 295.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

33

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3.1 Italienisches Elternhaus und deutsche Bildung

Die Familie Guardini wanderte im Jahr 1886 von Italien nach
Mainz aus, wo der Vater Romano Tullo Guardini (1857–1919) als
Teilhaber einer Import-Gesellschaft einen Geflügel- und Eierhandel
übernahm. Die Mutter Paola Maria Guardini (1862–1957), geborene
Bernardinelli, schenkte noch den drei weiteren Söhnen Ferdinando
(„Gino“ genannt), Mario und Aleardo das Leben. Die vier Brüder
lebten eng miteinander verbunden, waren sie doch aufgrund ihrer
Herkunft und der Verschlossenheit des elterlichen Hauses beinahe
die einzigen Spielgenossen. Ihre innige Beziehung blieb trotz räum‐
licher Entfernung im Erwachsenwerden bestehen und so widmete
der spätere Religionsphilosoph den Brüdern je ein Werk.38 Romano
schreibt rückblickend in seinen Berichten über die Zeit der eigenen
Kindheit:

„Dabei [bei aller Strenge der Erziehung, Anm. P.M.] haben aber, das will
ich noch einmal hinzufügen, die Eltern uns sehr geliebt, und wir sie
ebenfalls; und wir vier Brüder waren trotz aller Gegensätze, Spannun‐
gen und Streitigkeiten miteinander sehr verbunden und sind es bis zur
Stunde geblieben“.39

Guardinis Vater war empathischer Verfechter des italienischen „Ri‐
sorgimento“ – der Wiedererlangung der politischen Einheit Italiens.
Nach der geschäftlich-bedingten Übersiedlung nach Deutschland
schätze dieser zwar seine neue Heimat, empfand sich aber immer
als Gast. 1910 wurde er italienischer Konsul, musste Mainz aber auf‐
grund seiner Kritik am italienischen Kriegseintritt 1915 ins Schweizer
Exil verlassen. Er kehrte von dort am 11. September 1919 zurück und

38 Romano widmete Gino das Dostojewski-Buch, Mario „Das Ende der Neuzeit“,
Aleardo „Die Macht“ und gemeinsam mit dessen Witwe Maria Antonietta die
„Johanneische Botschaft“. Mit Aleardos Sohn Guiliano und Tochter Romana
pflegte Guardini eine engere Beziehung, was ein Briefwechsel mit seiner Nichte
zur intimen Thematik des psychischen Leidens der Schwermut bezeugt. (Vgl.
Guardini, Romano, Der Mensch und der Glaube. Versuche über die religiöse
Existenz in Dostojewskijs großen Romanen, Leipzig 1932; Ders., Das Ende der
Neuzeit. Ein Versuch zur Orientierung, Basel 1950; Ders., Die Macht. Versuch
einer Wegweisung, Würzburg 1951; Ders., Johanneische Botschaft, Würzburg
1962; Fabris, Giuliana, „Caro zio Romano…“. Malinconia e spiritualità nelle
lettere di Romana Guardini. Presentazione di Carlo M. Fedeli, Padova 2012).

39 Guardini, Berichte, 60.

Teil I „Genese“

34

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstarb unerwartet am 30. September desselben Jahres: eine große
Tragik für Guardini und besonders für dessen Mutter.40

Er eröffnete Romano in der Heranführung an Dantes „Divina
Commedia“ die Welt tiefer italienischer Sprache und Geistlichkeit.
Mit der Dantelektüre, die in Schulzeiten auch zu einem Dante-
Kränzchen mit den Freunden Ernst Weinschenk, Karl Koch und
Karl Neundörfer geführt haben soll41, wurde im Filius ein Grund
gelegt, dem eine große Bedeutung in seinem Werk zukommt. Seine
Dante-Studie42 trägt deshalb auch die italienische Widmung: „Dem
Andenken meines Vaters, von dessen Lippen das Kind die ersten
Verse Dantes pflückte“. Weitere Äußerungen Guardinis zu seinem
Vater sind spärlich vorhanden.43

Seine Mutter vertrat noch stärker als der Vater das Italienische in
der Familie. Sie war in Südtirol aufgewachsen und entdeckte schon
als Kind als „Irredenta“44 ihre Liebe zu Italien. Die in ihr grundge‐
legte Ablehnung des deutschen Geistes verstärkte sich durch die

40 „Lieber Josef, das ist eine Tragik! Nach bald fünf Jahren heimzukommen, um zu
sterben! […] 1. Okt: Lieber Josef, Vater ist gestern Nachmittag gestorben. Schreib
Mutter ein Wort“. (Brief an Weiger vom 30. September/ 1. Oktober 1919, Mainz,
in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 222f ).

41 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 35.
42 Guardini, Romano, Der Engel in Dantes Göttlicher Komödie, Leipzig 1937.
43 Guardini zeichnet in einem Brief an Weiger 1924 ehrfurchts- und respektvoll

die Güte des Vaters, der „freigebig, wohltätig, aber ganz im Geheimen“ war.
Zudem sei er aber auch ein großer Liberaler „alten Schlags“ gewesen, dessen
Blut Guardini beim Lesen der Vossischen Zeitung zu seinem Erstaunen in sich
selbst verspürte. Der Vater war „unendlich empfindlich gegen jeden Versuch,
seine Freiheit anzutasten, sich einzumischen, auch nur zu fragen. Und ebenso
unbedingt zurückhaltend und Freiheit lassend gegen die anderen. Ich habe
von seiten meines Vaters kaum je eine Bindung in jenen Dingen gespürt, die
Inneres, Berufswahl, Anschauungen betreffen…“ (alle Zitate aus: Brief an Weiger
vom Juli 1924, Potsdam, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger,
252). Der Vater mag aus dieser Geisteshaltung heraus vielleicht auch den zwei
Studienabbrüchen seines Sohnes gegenüber zwar mit Unbehagen aber auch mit
Offenheit begegnet sein. Es ist jedoch nur schwer vorstellbar, dass er keine
Vorbehalte gegenüber dem neuen Wunsch des Priesteramtes äußerte, da er
zwar Respekt gegenüber dem Religiösen aber tiefe Abneigung gegenüber allem
Klerikalen hatte. (Vgl. ebd.). Wenn Guardini dies so explizit betont, ist davon
auszugehen, dass die Wahl des Theologiestudiums einen Konflikt mit dem Vater
bedeutet hatte.

44 Als „Irredenta“ wurden die unter habsburgischer Fremdherrschaft stehenden
Italiener bezeichnet.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

35

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Übersiedlung der Familie nach Deutschland. Sie besaß eine einfache
aber auch strenge indirekte Religiosität, d.h. Zurückhaltung vor di‐
rekter religiöser Äußerung oder gar emotionalen Erfahrungen, was
Guardini später auch bei sich feststellte.45 Sie zeichnete sich zudem
durch unverbrüchliche Treue ihres Herzens und Willens zu ihrer Fa‐
milie aber auch zu ihrem Heimatland aus, sei fest in ihrem Sein und
eindeutig in ihrer eigenen Haltung gestanden.46 Strenge Erziehung
der Söhne und Abgeschiedenheit seien, so Guardini, keineswegs als
Willkür, aber als Ausdruck ihrer innigen Liebe zu Familie und Hei‐
mat Italien aufzufassen: „Außer für uns (und für ihr Land, darf ich
nicht vergessen!) hat sie für nichts Vorhandenes Sinn“47, so Guardini
über die inneren Grundfesten seiner Mutter.

In Mainz besuchte Guardini von 1894 bis 1903 das humanistische
Gymnasium. Die Sprache der Bildung und des freundschaftlichen
Austausches war somit das Deutsche:

„Zu Hause wurde italienisch gesprochen; die Sprache der Schule und
der geistigen Bildung aber war das Deutsche. Dieses gewann, wie es
nicht anders sein konnte, als die Sprache, in der Wissen und Lebens‐
kenntnis zuflossen, die Oberhand. Später war es auch die Sprache der
Universitäten, die ich besuchte und in der sich eigenes geistiges Schaffen
zu entfalten begann“.48

In Spannung zur sich entwickelnden Geistestätigkeit in nordischer
Bildung pflegte das Elternhaus – wie beschrieben – hingegen eine
beinahe gänzlich unzugängliche Insel italienischer Sprache und Kul‐

45 Vgl. Brief an Weiger vom 27. Juni 1915, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 170.

46 „Sie, die über diese Dinge [wahrscheinlich ist die Ausreise des Vaters gemeint
und die Heimatlosigkeit der Italienerin in Deutschland, Anm. P.M.] nur mit
sich selber hat sprechen können, hat ein Bewußtsein von der Eindeutigkeit und
Unveränderlichkeit und dem Recht ihres inneren Seins (quello che sono, sagt
sie oft) daß ihr alles von außen Kommende wie Flugsand erscheint. […] Nicht
nur ihr Wille, ihr Herz ist treu, ihr ganzes Sein. […] Dabei bekennt sie sich
mit einer wahrhaft erquickenden Natürlichkeit zu jeder natürlichen Regung der
Abneigung, der Furcht, und was sonst ist“. (Brief an Weiger vom 8. Juni 1915,
Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 168).

47 Brief an Weiger vom 27. November 1919, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐
dinis Briefe an Weiger, 223.

48 Guardini, Romano, Europa – Wirklichkeit und Aufgabe. Rede nach der Verlei‐
hung des „Praemium Erasmianum“ zu Brüssel am 28. April 1962, in: ders., Sorge
um den Menschen. Band 1, Mainz – Paderborn 41988, 238–253, 238f.

Teil I „Genese“

36

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tur im sie umgebenden deutschen Meer zu sein. Für die Brüder
Guardini bedeutete die mütterliche Enge, dass das Zusammensein
mit anderen Jungen zu Spiel und Unternehmungen weitgehend weg‐
fiel49. Der Bereich der deutschen Bildung erscheint also stark – aber
nicht gänzlich – isoliert vom Aufwachsen in italienischem Geist
gewesen zu sein:

„Wohl war noch die Schule da. Was diese aber für den Jungen wichtig
macht, ist nicht so sehr der Unterricht, als die Welt der Beziehungen mit
Gleichaltrigen, welche sich ins Leben hinaus fortsetzen. Davon fiel bei
uns das Meiste weg, so war die Schule ein isolierter Bereich, in den ich
hineinging und den ich wieder verließ […] Der eigentliche Grund für
die Fremdheit aber war doch wohl die Atmosphäre des Hauses, das uns
nie ins Freie entließ“.50

Der 60-jährige Guardini schildert die eigene Kindheit hier wehmü‐
tig, ernst und in einer gewissen Strenge gegenüber den Eltern. Ende
1913, d.h. zehn Jahre nach Abschluss seiner Schulzeit in Mainz, äu‐
ßerte er noch Bewunderung für die Kraft seiner Mutter, die eigene
Kultur in fremdem Land aufrecht zu erhalten:

„Du [Josef Weiger] weißt eigentlich fast nichts darüber. Wie Eltern und
Brüder sind, wie ich selber aufwuchs, in mancher Beziehung trotz der
Stadt einsam wie Du droben auf Deinem Berg, und wie jeder von uns
ein Stückchen vom Sonderling in sich hat, das ihm wohl eine eigene
Welt schafft, aber auch manches Hemmnis dazu. Und doch möchte‘
ich es nicht anders haben. Es war doch ein Meisterstück von Mutter,
mitten im fremden Land, ohne Hilfe, einen Kreis zu ziehen, und nichts
hereinzulassen, was nicht ihres Geistes war […] Und doch – bei vielen
vielen anderen harten Dingen, die noch dabei sind – tapfer zu bleiben,
aufrecht, jung im Herzen trotz der weißen Haare, – das ist etwas Gro‐
ßes“.51

Bewunderung, Anhänglichkeit, Respekt und Widerstand scheinen
sich im Verhältnis zu seiner Mutter ständig zu durchdringen und
abzuwechseln. Romano widmete ihr vier Schriften52, doch war das

49 Vgl. Guardini, Berichte, 57.
50 Ebd., 57f.
51 Brief an Weiger vom 31. Dezember 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐

dinis Briefe an Weiger, 126f.
52 Drei Schriften erwähnt Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 25 Anm. 17: Zu

ihrem 70. Geburtstag widmete er ihr: Über Wilhelm Raabes Stopfkuchen,

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

37

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verhältnis zwischen beiden keinesfalls spannungslos. Konnte sie
sich nach seinen zwei abgebrochenen Studiengängen wie der Vater,
der Guardini das erste Studium der Chemie vermittelt hatte, nur
schwerlich mit dem Priestertum des Sohnes abfinden, wird sie,
die ihre Heimat so stark verehrte, seine Annahme der hessischen
Staatsangehörigkeit am 9. Juni 191153 noch bedrückender empfunden
haben. Nach der Ausweisung ihres Mannes in die Schweiz litt Paola
Guardini stark unter der (selbstauferlegten) Isolation im fremden
Deutschland. So sagte sie im Anschluss an einen Besuch Weigers
im Hause Guardini: „‘Jetzt ist der einzige Mensch fort, der es in
Deutschland wirklich gut mit uns meint‘“.54

Während des Krieges – und auch hier tritt wieder die Spannung
zwischen italienischer Geburts- und deutscher Wahlheimat deutlich
gerade im Bezug zur Familie hervor – dienten die zwei Brüder Gino
und Aleardo in der italienischen Armee, während Romano von 1916
bis 1918 als Militärkrankenwärter im Mainzer Lazarett tätig war.

Im Dezember 1920 zog die Mutter mit den drei Brüdern in ein
Haus in Varenna am Comer See, wo sie bis zur Übersiedlung in die
Villa Velo-Guardini in Isola Vicentina55 bei Vicenza blieb56. Die Ita‐
lienerin konnte nur in Italien wieder Fuß fassen, anders als Romano,
der als einziger in Deutschland blieb. Diese Entscheidung konnte
sie ihm zeitlebens nicht verzeihen. Guardini trafen damit sowohl

Würzburg 1932, hier zitiert nach: ders., Sprache – Dichtung – Deutung, Mainz
– Paderborn 21992, 87–131; Der Rosenkranz unserer lieben Frau, Würzburg
1940; zum 91. Geburtstag widmete er ihr dann: Rainer Maria Rilkes Deutung
des Daseins. Eine Interpretation der Duineser Elegien, München 1953, hier
zitiert nach: Mainz – Paderborn 41996. Hinzu tritt ein kleines in schönster
Handschrift verfasstes Büchlein zum 50. Geburtstag der Mutter. Es trägt den
Titel „Weihnachten. Meiner lieben Mutter zu ihrem Geburtstag“, 20. September
1912, ihr Sohn Romano, in: Katholische Akademie in Bayern, München, Nach‐
lass Romano Guardini, Nr. 1879/1. Beiden Eltern ist sodann noch in „Verehrung
und Dankbarkeit“ das große Werk „Vom Geist der Liturgie“, Freiburg i.Br. 1918,
(hier zitiert nach Freiburg i.Br. 21991), zugeeignet.

53 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 70.
54 Brief an Weiger vom 20. Juli 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis

Briefe an Weiger, 185.
55 Für nähere Informationen zu Geschichte und Gebäude der Villa Guardini,

siehe: Cevese, Tommaso, Storie e stagioni. Villa Velo-Guardini a Isola Vicentina,
Vicenza 2010. Hierin ist u.a. ein Beitrag des Neffen und letzten Besitzers und
Bewohners der Villa aus der Familie Guardini „Guiliano“ enthalten.

56 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 233 Anm. 702.

Teil I „Genese“

38

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Tod des Vaters als auch die Auflösung der elterlichen Heimat in
Deutschland innerhalb eines Jahres.57

Die Ambivalenz der Beziehung zur Mutter scheint auch als ein
Spiegel für Guardinis Stehen zwischen Italien und Deutschland an‐
gesehen werden zu können. Wie er einmal Bewunderung für das
italienisch abgeschlossene Hauswesen zeigt und andermal geradezu
wünscht, die nordische Bildung hätte sich in den Nachmittag hinein
fortgesetzt, so steht er immer wieder in der Spannung zwischen Ge‐
burts- und Wahlheimat. Diese Gegensätzlichkeit manifestiert sich in
der Schulzeit, in der Wahl des Berufs, der Annahme der hessischen
Staatsbürgerschaft und schlussendlich im nicht mitvollzogenen Um‐
zug an den Comer See. In all diesen scheinbaren Brüchen mit Italien
weiß er sich doch seiner Geburtsheimat tief verwurzelt, wie er ein‐
mal in einer Ansprache auf Burg Rothenfels zum Ausdruck bringt:

„Es wird ihm [dem Kind, Anm. P.M.] eingegeben; mitgegeben durch
die Geburt – der Schoß der Mutter ist die erste Heimat; eingeformt
durch die Umgebung, in der er aufwächst. Was in der ersten Zeit auf
uns gewirkt hat, verlieren wir nicht mehr. Es geht ins Blut, ins Gemüt,
in die lebendige Faser. Gestalten, Wege, Feste, Düfte – wie tief haftet das
alles!“58

Die biografische Formel Guardinis kann deswegen nicht entweder
Italien oder Deutschland lauten, sondern muss ganz in der Struk‐
tur der späteren Gegensatzlehre als ein Sowohl-als-auch verstanden
werden. Aus dieser lebendigen Spannung erhob sich für ihn existen‐
tiell eine neue Einheit in der Gestalt Europas, worauf nun knapp
eingegangen sei.

1.3.2 Einheit und Heimat als Europäer

Guardini war beständig existentiell mit der Frage konfrontiert, wie
er in Treue an seiner italienischen Heimat, dem Wurzelboden seiner
Familie und seines eigenen Seins, festhalten und doch vollkommen

57 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 84f.
58 Guardini, Romano, Vaterland. Ansprache in der heiligen Messe am Tage der

Hausübernahme des freiwilligen Arbeitsdienstes auf Burg Rothenfels, in: Burg‐
brief Sept./Okt. (1933), 1–3; hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Le‐
benswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 3, Mainz – Paderborn 2002,
119–123, 121.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

39

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in deutscher Gesinnung stehen könne. Diese grundgelegte Span‐
nung zwischen italienischer Geburts- und deutscher Wahlheimat
trieb ihn zur Suche nach einer existentiellen Einheit, die er in Euro‐
pa fand:

„Da ist mir aus persönlichster Beanspruchung heraus jene Realität deut‐
lich geworden, deren Name heute in aller Munde ist, von der man
aber damals kaum sprach: das Faktum ‚Europa‘. Ich erkannte es als die
Basis, auf der ich allein existieren könne: hineingewandt in das deutsche
Wesen, aber in Treue festhaltend die erste Heimat; und beides nicht als
bloßes Nebeneinander, sondern eins in der Realität ‚Europa‘ […] Ich
habe daher Anlaß, hervorzuheben, daß ich schon sehr früh den Drang
nach dem Norden empfunden habe – manchmal stärker als mir lieb
sein konnte […] So erwachte das Bewußtsein von ‚Europa‘ als Antwort
auf eine höchst persönliche Frage […] Und man empfindet die Sorge,
was Europa groß gemacht hat, könne ihm zum Verhängnis werden – so
wie einst Hellas an seiner eigenen Differenzierung und Spannungsfülle
zu Grunde gegangen ist“.59

Europäer zu sein, bedeutet für Guardini also keine Ablösung von
den eigenen Wurzeln, kein Aufheben des Eigenen in einem Dritten.
Europa ist für ihn der Einheitsgrund und der Zusammenhang für
das Leben-können in den Spezifika der eigenen Herkunft. Er sieht
sich also nicht als Kosmopolit, der nirgendwo ganz zu Hause ist,
vielmehr als italienisch-deutschen Europäer. Die Weite des Ausgrei‐
fens Europas bedarf als Gegenpol einen Raum der Treue, den er in
der Beheimatung in der Nation erblickt.60 Diese nun heraufziehende
ungeheure Spannungsfülle verschiedenster Nationen vermag nur –
und das war für ihn selbst bedeutsam und wird auch für die Gegen‐
satzlehre entscheidend sein – die Gestalt Jesu Christi zu vereinen.61

Das existentielle Problem der Heimat zwischen Italien und
Deutschland bzw. über beide hinaus als Europäer sucht Guardini
auch theoretisch zu fassen, was 1920 in seinem Aufsatz „Thule oder
Hellas? Klassische oder deutsche Bildung?“ mündete.62 Da er ein
Brückenschlag von seiner existentiellen Spannung hin zu seiner Leh‐

59 Guardini, „Europa“ und „Christliche Weltanschauung“, 296f.
60 Vgl. Guardini, Europa, 241.
61 Vgl. Guardini, Romano, Der Heilbringer in Mythos, Offenbarung und Politik.

Eine theologisch-politische Besinnung, Stuttgart 1946, 46f.
62 Wächter, Anton [Guardini, Romano], Thule oder Hellas? Klassische oder deut‐

sche Bildung?, in: Der Wächter 3,1 (1920), 2–16. 66–79, hier zitiert nach: ders.,

Teil I „Genese“

40

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


re vom Gegensatz ist, die das Problem der Spannungseinheit noch
einmal von der Frage nach Heimat abstrahiert, soll auf dessen Inhalt
hier eingegangen werden.63

1.3.3 Thule und Hellas

Mit Ausbruch des Ersten Weltkriegs verschärfte sich die in Guardini
grundgelegte Spannung zwischen Italien und Deutschland erheb‐
lich, da sich beide Länder fortan im Krieg befanden. Seit dem
20. Mai 1915 war er Kaplan in Mainz, sein Vater als Italiener in die
Schweiz ausgewiesen und seine Brüder auf italienischer Seite kämp‐
fend. Um die eigene innere und äußere Kriegsnot zu verarbeiten,
begann er einen Artikel zu germanischer und klassischer Bildung
zu verschriftlichen und sich intensiv mit deutscher und italienischer
Psyche zu befassen.64 Bereits 1915 beschreibt er Weiger, dass die ein‐
zige Brücke zwischen Italien und Deutschland in der Liebe Christi
liege65, und 1916 stellt er ebenfalls in einem Schreiben an ihn erst‐
mals germanischen Drang und südliche Form in das Gegensatzver‐
hältnis von Fülle und Form. In der Frage nach Thule und/ oder
Hellas ist also eine Grundlage bzw. Anwendung für den im Werk
von 1925 angeführten Gegensatz von Fülle und Form gegeben.66 Die
Methode des Gegensatzes ist ihm Hilfe, die Kluft des Krieges zu
überwinden:

„Ich sehe ihn immer klarer, diesen germanischen Zug ins Maßlos-Unge‐
heure, Kosmische, dieses Gehen-aufs-Ganze, aus einem seelisch-meta‐
physischen Drang heraus, der gar nicht fragt, obs denn auch im Wirkli‐
chen gelingen und sich schicken wird. Und immer besser verstehe ich

Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1,
Mainz – Paderborn 2000, 320–371.

63 Vgl. Guardini, „Europa“ und „Christliche Weltanschauung“, 298: „War ich so
schon durch persönliches Lebensschicksal darauf hingeleitet, nach der Einheit
weit auseinanderliegender Wirklichkeiten zu suchen [Italien und Deutschland,
Anm. P.M.], so wurde mir die gleiche Aufgabe auch auf meinem eigenen Ar‐
beitsgebiet zugewiesen“.

64 Vgl. Guardini, Thule oder Hellas, 320; Brief an Weiger vom 20. Februar 1918,
Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 214.

65 Vgl. Brief an Weiger vom 26. Mai 1915, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 165.

66 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 42–49.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

41

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Bedeutung südlicher Form! […] Und ich denke, es ist eine Aufgabe,
die sich lohnt, in liebendem Verstehen dieses Dranges und Bedürfens
das Element der Form hineinzutragen“.67

Der 1916 als Aufgabe formulierten notwendigen Ergänzung germani‐
scher Wucht durch südliche Bändigung und Klarheit widmet sich
dann Guardinis Darlegung „Thule oder Hellas? Klassische oder
deutsche Bildung?“. Der Titel enthält eine doppelte Frage und ein
doppeltes „oder“, womit die reale Fragwürdigkeit des Gegenstandes
angezeigt ist. In einem Thule oder Hellas erblickte Guardini eine
gefährliche Verkürzung. Erstrebten einige Pädagogen die Jugend al‐
lein mit Thule, der „Urgeschichte des eigenen Volkes“68, zu bilden
und die gemäß ihnen fremde klassisch-humanistische Bildung zu
ersetzen, sieht Guardini in diesem neuen Bildungsprogramm eine
doppelte Verfehlung. Einesteils bedeutet ihm das Oder-Denken ein
Schisma uralter gewachsener Lebensverknüpfungen und andernteils
berge eine rein germanische Erziehung eine Grenze in sich. Im
Hintergrund dieser Bildungsdebatte schwelt ein Guardini tief bewe‐
gendes Ringen mit der Gestalt und dem radikalen Denken Friedrich
Nietzsches69, den er jedoch – ebenso wie das Nordische und später

67 Brief an Weiger vom 20. Juli 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 185f.

68 Guardini, Thule oder Hellas, 345.
69 Vgl. für die Auseinandersetzung Guardinis mit Nietzsche die ausführliche Stu‐

die: „Voigt, Wirkliche Göttlichkeit“. Auf nietzscheanischer Grundlage der Pro‐
phezeihung des Übermenschen suchten einige einseitig abgleitende Theoretiker
der völkischen Schulreform und der Jugendbewegung, unter ihnen Ludwig
Gurlitt und Oscar Schütz, Jugendbildung unter „Betonung des Willens, des
Vitalismus, des Mythos und des Heldentums“ zu betreiben. (Ebd., 171). Der
mit Guardini bekannte Verleger Eugen Diederichs (1867–1930) erhoffte sich,
dass die Spannung zwischen einer Überbetonung des Individuums und dessen
Einordnung in ein Kollektiv in einer neuen Einheit neutralisiert werden kön‐
ne. Allzu häufig zersprang jedoch der gegensätzliche Bezug beider Momente.
Diederichs verlegte zahlreiche Studien zu Nietzsche und sah in ihm eine Quelle
einer heidnisch-spirituellen und kulturellen Erneuerung Deutschlands. (Vgl.
z.B. Kalthoff, Albert, Entstehung des Christentums, Jena 1904). So war die
von ihm gegründete Zeitschrift „Die Tat“ auf das Ideal einer kulturellen Wieder‐
geburt Deutschlands auf Grundlage Nietzsches ausgerichtet. (Vgl. Aschheim,
Steven, Nietzsche und die Deutschen. Karriere eines Kults. Aus dem Englischen
von Klaus Laerman, Stuttgart – Weimar 1996, 147). Es darf daher nicht verwun‐
dern, sondern muss als gesamtes nordisch-nietzscheanisches Programm ange‐
sehen werden, wenn in eben diesem Verlag die Sammlung „Thule“ erscheint.

Teil I „Genese“

42

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch in der Gegensatzlehre wie Kant – keinesfalls überwindet oder
negiert, vielmehr – um einen Ausdruck Heideggers zu adaptieren –
verwindet.

Guardini beginnt seine Darlegung mit einer Rezension der bis
zum Abfassungsdatum erschienen zehn der auf 24 Bände angelegten
Sammlung „Thule – altnordische Dichtung und Prosa“70, die im
Verlag Diederichs71 in Jena herausgegeben wurde. Mit spürbarer
Emphase schildert er die unbändige Kraft der Sprache der Saga, die
allein im Vortragen wirklich zum Tragen komme. Die in ihnen be‐
schriebenen Menschen seien durch Drang, Maßlosigkeit und einen
tiefen Ernst für die Wirklichkeit gekennzeichnet und von einem rei‐
chen Innenleben und Treue getragen.72 Guardini stellt zwei Grund‐
züge des germanischen Wesens heraus:

Aus heutiger Forschungsperspektive wird an ihr die einseitige Idealisierung der
heidnischen Isländer kritisiert. So wurden dezidiert christliche Stellen teilweise
ausgelassen und der Zeitraum der Sammlung beschränkt, Desiderate, die in
der Neuausgabe behoben sind. (Vgl. Kuhn, Hans, Das alte Island, Düsseldorf
– Köln 1971, 6). Ein eindimensionales nordisch-heidnisch-nietzscheanisches
Bildungsprogramm sollte also grundgelegt werden. Große, gewaltsame und
Nietzsche depotenzierende Stränge werden im Nationalsozialismus und seinen
Formeln von Blut, Boden und Rasse folgen. (Vgl. Aschheim, Nietzsche und die
Deutschen, 161). Gerade die Begriffe der „Züchtung“, der „arischen Rasse“ und
das „Heil Hitler“ entspringen dieser nordischen Deregulierung, wie Guardini
in seiner Schrift „Der Heilbringer in Mythos, Offenbarung und Politik“ heraus‐
arbeitete. (Vgl. Guardini, Der Heilbringer, 38).

70 Niedner, Felix (Hg.), Thule – altnordische Dichtung und Prosa. 24 Bände, Jena
1911–1924.

71 Der Verleger Diederichs äußerte einmal „Guardini sei der Einzige, der die
Absicht dieser Sammlung wirklich verstanden habe“. (Görner, Erich, Romano
Guardini im Gespräch (hg. von Hanna-Barbara Gerl), Rothenfels, o.J., 11, zitiert
aus: Voigt, Wirkliche Göttlichkeit, 170).

72 Aufgrund seines tiefen Eindringens in die nordische und deutsche Psyche kann
Guardini 1954 auch an den späteren amerikanischen Außenminister Henry
Alfred Kissinger (1923–2023) antworten, der nach den Ereignissen des National‐
sozialismus das deutsche Verständnis von Loyalität anzweifelte. Guardini legt
dar, dass die deutsche Tugend der Treue eine Gefahr in sich berge, da die
„Nibelungentreue“ stets festgehalten wird. Sie würde nur um einer höheren
Sache willen gebrochen, doch dann immer noch als Verrat an der vorherigen
Bindung empfunden. Guardini erwähnt hierbei die schwierige Situation des
deutschen Widerstands um Oberst Claus Graf Schenk von Stauffenberg beim
Attentatsversuch auf Adolf Hitler am 20. Juli 1944. (Vgl. dafür: Guardini, Roma‐
no, Über Loyalität. Brief eines Deutschen an einen Amerikaner [1954], zuerst
aus dem Nachlass hrsg. von Felix Messerschmid, in: Geschichte in Wissenschaft

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

43

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ein ins Weite, maßlose gehender Lebensdrang, eine gewaltige Expansi‐
on des äußeren und inneren Lebens, und auf der anderen Seite ein
ausgesprochener Wirklichkeitssinn, der sich den Dingen hart an hart
gegenüberfühlt, sie so sieht, wie sie sind, ihren Stoß gegen das eigene
Sein mit all seiner Wucht empfindet“.73

Die nordische Kultur sei verwurzelt in Wille und Tat, in den Tiefen
des Gemüts, ja im Irrationalen und stehe nur in einer losen Bezie‐
hung zur deutenden Vernunft. Kunstwerke werden also elementar
verwirklicht, nicht rational durchformt. Sie sind damit aber auch
nicht allgemein zugänglich, sondern wollen als konkrete Vorgänge
nacherlebt werden. Grundzug des Germanischen sei deshalb auch
das „Chaotische“.74

Werde das germanische Wesen zum alleinigen Bildungsideal er‐
hoben, d.h. rein in der Kontradiktion zur südlichen Form verwirk‐
licht, isoliere es sich aufgrund der Irrationalität selbst. Es bedürfe da‐
her als notwendiger konträrer Ergänzung der griechisch-römischen
Klassik. Sie zeichne sich durch eine ruhige Ordnung und Sicherheit
aus. Äußere Anschauung des Kunstwerks und innere des Künstlers
seien zwar nie deckungsgleich, doch sei ihre Kluft in Hellas auf
ein Minimum beschränkt und trete im Germanischen deutlich her‐
vor.75 Die Kunst jener könne in seiner allgemeinen Zugänglichkeit
Gegenstand der Betrachtung sein, diejenige dieser jedoch nicht. Die

und Unterricht 21 (1970), 722–726, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen
Lebenswerkes. Band 4, Mainz – Paderborn 2003, 222–229).
Guardini arbeitete die Züge des germanischen Wesens auch 1932 in der Inter‐
pretation von Wilhelm Raabes (1831–1910) „Stopfkuchen“ heraus. Dass er die‐
ses Büchlein gerade seiner Mutter, der Italienerin, zum Geburtstag widmete,
lässt den mit Guardini Befassten etwas ratlos zurück. Die Gestalt des dort
geschilderten Bauern Quakatz ist zum Beispiel so eine germanische Figur, die
kräftig in der Erde verwurzelt ist (vgl. Guardini, Romano, Über Wilhelm Raabes
„Stopfkuchen“, Würzburg 1932; hier zitiert nach: ders., Sprache – Dichtung –
Deutung, Mainz – Paderborn 21992, 87–131, 119) und der Protagonist Heinrich
Schaumann, „Stopfkuchen“ genannt, trägt sein Wissen um einen Mörder in der
unergründlichen Schwere seines Wesens. In seinem Schweigen und „in seiner
unmenschlichen Langsamkeit liegt eine Gewalt, die das Leben stillt und ins
Freie führt“. (Ebd., 129). Eine schier unendliche germanische Tiefe und Schwere
kommt hier zum Ausdruck, die das Chaos und den Drang um das Wissen des
Mordes zu tragen vermag.

73 Guardini, Thule oder Hellas, 350.
74 Vgl. ebd., 365.
75 Vgl. ebd., 362.

Teil I „Genese“

44

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Formklarheit“76 besitze also eine befreiende Wirkung für den ger‐
manischen Drang.

Die Gefahren der Einseitigkeit könnten jedoch nicht durch Nach‐
ahmung der griechisch-römischen Kultur und damit einer Aufhe‐
bung jener in diese gelöst werden, vielmehr müsse spannungs- und
damit lebensreiche Befruchtung und Anregung geschehen:

„Diese [die klassische Kultur, Anm. P.M.] ist kein Widerspruch zu deut‐
schem Wesen, sondern ein Gegensatz, und zwar einer der fruchtbarsten,
lebenskräftigsten, die es vielleicht überhaupt gibt. […] Also Thule und
Hellas!“77

Die grundlegende Denkstruktur für das Verhältnis zwischen Drang
und Form ist für Guardini also die des Gegensatzes. Die Einseitig‐
keit wird durch den Gegensatz verwunden hin zur Einheit und
Ganzheit im polaren Spannungsgefüge. Viktor von Weizsäcker be‐
tont in seiner Rezension der Gegensatzlehre zurecht, dass Guardini
im Gegensatz auch seine Form des Stehens sowohl im Nordischen
als auch Romanischen gefunden habe.78

Diese wogende Maßbestimmung zwischen germanischer Fülle
und klassischer Form trieb den Professor für Religionsphilosophie
auch nach dem Ersten Weltkrieg weiterhin am Lehrstuhl in Berlin
existentiell um. Aufgrund der italienischen Beheimatung sah er in
seinem Wesen eine grundlegende Einheit gegeben, die ihn das Aus‐
greifen ins Unendliche und die vielen Fragen und Gegensätze ertra‐
gen ließ. Diese grundlegende Einfachheit, so zeugt es auf den ersten
Blick, hat ihr tiefes Gutes: sie schenkt ihm letzten Halt. Er erfährt
jedoch auch deren Grenze. Der Mensch des Nordens verlange, so
Guardini, nach Anregung und Impulsen des Weiterdenkens, wie sie
Kant gegeben habe. Er selbst hingegen besteche durch Klarheit, aber
scheine zu lähmen, da er als antiker Mensch auf Grundlage einer in
sich geformten Einheit spreche.79

Wieder bricht sie hervor, die Spannung zwischen Geburts- und
Wahlheimat; zuvor in der Familie, in der Bildung und jetzt am
Lehrstuhl im nordischen Berlin. Das Schicksal des heimatlichen

76 Ebd., 366.
77 Ebd., 371.
78 Vgl. Weizsäcker, Der Gegensatz, 134.
79 Vgl. Brief an Weiger vom 13. Juli 1924, Potsdam, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐

dinis Briefe an Weiger, 248f.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

45

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischendaseins gibt Guardinis Geist, so Ludwig Winterswyl 1936,
„die weite und zugleich federnde Spannung“.80 Sie ist ihm ständige
innere Unsicherheit, die es zu bestehen gilt und die gerade deshalb
auch von ungeahnter Zeugungskraft für die Denkstruktur des Ge‐
gensatzes ist:

„Es ist eine unheimliche Realität: das Blut. Was soll ich tun? Soll ich
das, was sich da zu regen beginnt, zudecken? Oder soll ichs mit ermuti‐
gendem Blick anschauen? Was aber wird dann?“81.

Auf diese seine Frage können wir rückblickend antworten: Aus
Guardinis existentiellem Ausgespanntsein zwischen Italien und
Deutschland erwächst seine Lehre vom Gegensatz.

Nach der Darlegung des ersten existentiellen Gegensatzes in der
Frage der Heimat soll nun mit dessen Ringen um die eigene Be‐
rufung der zweite existentielle Gegensatz Guardinis in den Blick
genommen werden.

1.4 Existentieller Gegensatz II: Die Frage nach der Berufung

1.4.1 Zwei abgebrochene Studiengänge

Der zweite existentielle Gegensatz Guardinis liegt im Ringen um
die eigene Lebensrichtung, die eigene Berufung. Nach Abschluss
des Abiturs am 7. August 1903 zog er als erster der Brüder aus
dem Elternhaus in Mainz aus und begann mit dem Wintersemester
1903/04 ein fremdbestimmtes Studium der Chemie in Tübingen.
Das Fach hatte er – aufgrund der eigenen Unentschlossenheit –,
beeinflusst durch einen Schulkameraden, gewählt. Der Studienort
wurde vom Vater vorgeschrieben, da er im nahen Stuttgart einen Ge‐
schäftsfreund hatte, der sich des jungen Studenten annehmen sollte.
Zwei schreckliche Semester sollte Guardini in Tübingen ausharren.
Er besaß weder mathematische Begabung noch Interesse für die not‐
wendigen Experimente und fand – auch aufgrund des vorherrschen‐

80 Winterswyl, Ludwig A., Romano Guardini. Eigenart und Ertrag seines theologi‐
schen Werkes, in: Hochland 34 (1936/37), 363–383, 365.

81 Brief an Weiger vom 13. Juli 1924, Potsdam, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 249.

Teil I „Genese“

46

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den reinen Materialismus als wissenschaftlicher Methode82 – keinen
inneren Zugang zur chemischen Forschung. Zudem beschränkten
sich seine persönlichen Kontakte auf den Geschäftsfreund des Vaters
und einen Tschechen, der ihm das Schnapsbrennen lehrte.83

Der junge Guardini scheint in dieser Zeit noch ganz in der vom
Elternhaus gewohnten Haltung der Isolation gefangen gewesen zu
sein und wird sich erst allmählich daraus befreien können, wie er
rückblickend festhält:

„Die Zeit war schlimm. Ich fühlte, daß es so nicht gehen könne und
kam doch nicht durch. Andererseits fand ich keinen Weg zu Menschen,
die mir hätten voranhelfen können. Die einzigen guten Stunden waren,
wenn ich in der schönen Umgebung von Tübingen herumlief – oder
aber, wenn ich abends im Bett lag und Fritz Reuter las“.84

In seiner Verzweiflung wechselte er auf Rat von Neundörfer im Win‐
tersemester 1904/05 zum Studium der Staatswissenschaften nach
München, von denen er das Gefühl hatte, „es müßte etwas Geisti‐
geres sein als Chemie“.85 Dort belegte er, vielleicht auch angeregt
durch den Beruf des Vaters, Nationalökonomie beim berühmten
Ludwig Joseph („Lujo“) Brentano (1844–1931). Er begann bei ihm
aufgrund seiner italienischen Muttersprache eine Dissertation über
die Fideikommisse in Italien, die jedoch zu einem großen Misserfolg
wurde, nicht weil sie schlecht war, sondern weil sie überhaupt nicht
zu Stande kam. In München wiederholte sich also dieselbe Misere
wie zuvor in Tübingen: das Fach fesselte ihn nicht und die Beratung
durch die Professoren blieb oberflächlich. So studierte er eine Art
Studium Generale und hörte u.a. Alexander Pfänder (1870–1941)86

82 Vielleicht rührt von diesen Erfahrungen seine innere Ablehnung des reinen
Materialismus her, die sich dann auch in der Gegensatzlehre wiederfindet. (Vgl.
u.a. Guardini, Der Gegensatz, 6f ).

83 Vgl. Guardini, Berichte, 61–63.
84 Ebd., 63.
85 Ebd., 63.
86 Alexander Pfänder wurde am 7. Februar 1870 geboren und promovierte 1897

bei Theodor Lipps über „Das Bewußtsein des Wollens“ (Pfänder, Alexander,
„Das Bewusstsein des Wollens“. Münchener Dissertation, in: Zeitschrift für
Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane XVII (1898), 521–567), woraus er
seine Habilitationsschrift über die „Phänomenologie des Wollens“ entwickelte
(Pfänder, Alexander, Phänomenologie des Wollens. Eine psychologische Analy‐
se, Leipzig 1900). 1908 wurde er in München zuerst außerordentlicher und

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

47

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Wintersemester 1904/05 über „Logik und Erkenntnislehre“87 und
im Sommersemester 1905 über „Grundzüge der Psychologie“8889. So
kam Guardini also in der Gestalt Pfänders erstmals in Kontakt mit
der Phänomenologie.

Im Unterschied zu Tübingen löste er sich in München jedoch
aus der Einsamkeit, atmete genießend die künstlerisch-literarische
Luft der Großstadt ein, fand Freunde unter Künstlern, Literaten
und Schriftstellern und besuchte Konzerte, Museen und Cafés. Das
ihm Eigene begann sich zu regen, auch wenn es noch seines Durch‐
bruchs harrte.

Obwohl er sich in München sehr wohl fühlte, wechselte er im
Wintersemester 1905/06 mit dem Studium der Nationalökonomie
nach Berlin. „Wahrscheinlich gehörte es zum Stil des nationalöko‐
nomischen Studiums, nach dem etwas bohèmehaften München in
die strenge Arbeiterstadt Berlin zu gehen“90, resümiert er 60-jäh‐
rig. Guardini verfolgte zwar weiterhin – zumindest dem äußeren
Anschein nach – seine Promotion, in dem er sich beim in Berlin
dafür geeigneten Ökonomen Max Sering (1857–1939) einschrieb,
doch setzte er aus dem Nichtwissen um die eigene Richtung sein
Studium Generale aus München fort. So führt seine Immatrikulati‐
onsbescheinigung an, dass er Student der Philosophie ist.91 Er hörte
Philosophie bei Georg Simmel (1858–1918) und Kunstgeschichte bei
Heinrich Wölfflin (1864–1945). Gegen Ende des Semesters musste er
sich jedoch eingestehen, dass er Nationalökonomie weder verstand,

dann ab 1930 ordentlicher Professor. Gemeinsam mit Adolf Reinach, Moritz
Geiger und Max Scheler war er Mitherausgeber des von Husserl begründeten
„Jahrbuchs für Philosophie und phänomenologische Forschung“. Er verstarb am
18. März 1941 in München.

87 Später fasste Alexander Pfänder auf Rat von Edmund Husserl den Entschluss,
seine Logikvorlesungen in ein Lehrbuch der Logik zu fassen, das – deutlich
umfangreicher – erschien: Pfänder, Alexander, Logik, Tübingen 31963.

88 Sein beinahe gleichnamiges Werk lautet: Pfänder, Alexander, Einführung in die
Psychologie, Leipzig 1904.

89 Vgl. Königlich Bayerische Ludwig-Maximilians-Universität München, Zeugnis
zum Abgange von der Universität von Herrn Romano Guardini vom 2. Septem‐
ber 1905, in: BSB Ana 342, C, 2.

90 Guardini, Berichte, 71.
91 Vgl. Der Rektor und Senat der Königlichen Friedrich-Wilhelms Universität zu

Berlin, Abgangszeugnis von Herrn Romano Guardini, am 26. Mai 1906, in: BSB
Ana 342 C, 1–3.

Teil I „Genese“

48

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch darin seine eigene Aufgabe erblickte. Doch nun sah er – nach
einem Verlegenheitsgedanken, Medizin zu studieren, – mit „Grauen
die Frage auftauchen, was aus mir werden solle. Wie konnte ich
meinem Vater sagen, auch mit diesem zweiten Studium sei es nichts
und, noch schlimmer, ich wisse kein anderes?“92

Guardini erscheint nach zwei abgebrochenen Studienrichtungen
als ein innerlich zersprungener, desorientierter junger Mann. Die
drei Studienaufenthalte offenbaren ein bis zum Zerreißen zerklüfte‐
tes Spannungsgefüge. Seine Befassungen mit vielfältigen Themen
sollten jedoch nicht wertlos bleiben, sondern bildeten ein vieldimen‐
sionales Fundament für seine spätere Lehre vom Gegensatz.

Auf der Grundlage seines geschilderten Umkehrerlebnisses wird
Guardini nach den abgebrochenen Studien seine Berufung als Pries‐
ter und als akademischer Lehrer finden. Diese Berufungsfindung
war jedoch nicht zu einem bestimmten Zeitpunkt einfach gegeben,
sondern blieb eine beständige spannungsreiche Suche. Die folgen‐
den zwei Unterkapitel sind deshalb mit dem Titel „Angefochtene Zu‐
versicht“ überschrieben. Diese Wortprägung aus Guardinis Antritts‐
vorlesung in Berlin „Vom Wesen katholischer Weltanschauung“93

kennzeichne, so treffend Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, „seine ei‐
gene Lebensführung zwischen den beiden Polen (häufiger) Anfech‐
tung und (immer neu errungenen) Vertrauens“94.

1.4.2 Angefochtene Zuversicht I: Die Berufung zum Priester

In der Zeit des Studiums der Nationalökonomie in Berlin im Win‐
tersemester 1905/06 vernahm Guardini nach der Berufung zum
Christsein in seinem Umkehr-Erlebnis die darauf gründende Beru‐
fung zum Priester. Bei der Beobachtung eines Laienbruders während
eines Hochamtes in der Dominikanerkirche in Berlin durchdrang
ihn der Gedanke, er könnte Priester werden. Wieder beschreibt

92 Guardini, Berichte, 72.
93 Vgl. Guardini, Romano, Vom Wesen katholischer Weltanschauung (Antrittsvor‐

lesung an der Universität Berlin), in: Die Schildgenossen 4 (1923), 66–79, hier
zitiert nach: Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962.
Band 1: Aus dem Bereich der Philosophie, Mainz – Paderborn 31994, 35.

94 Gerl, Hanna-Barbara, Anfechtung und Treue. Romano Guardinis geistige Ge‐
stalt in ihrer heutigen Bedeutung, Augsburg 1998, 2.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

49

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Guardini dieses, nur im Ereignis in Mainz zuvor erfahrene, glück‐
volle Erleben in seinen Berichten nicht als Umsturz des Bisherigen,
sondern als Ruhe und Klarheit, letztlich als ein Zu-sich-kommen.95

Er hatte nun, so er in seinen autobiografischen Berichten über sein
Leben, „nach vielem Suchen und Versuchen die Tatsache der objek‐
tiven Wahrheit und die Möglichkeit eines Existierens aus ihr heraus
entdeckt“.96

Nach einiger Auseinandersetzung um die Berufung zum Priester‐
tum mit seinen Eltern wollte er dann, einem Ratschlag des Berliner
Geistlichen Dr. Johannes Moser (1874–1920) folgend, das Studium
der Theologie bei Hermann Schell (1850–1906) in Würzburg auf‐
nehmen.97 Da ihm dies durch die Mainzer Seminarleitung versagt
wurde – einige von Schells Werken waren kurz zuvor auf den Index
gesetzt worden – schrieb er sich im Sommersemester 1906 ins unver‐
dächtige Freiburg im Breisgau ein. Dort überkam den jungen Erstse‐
mester eine starke Abneigung gegenüber dem Priesterstand, die er
selbst maßgeblich auf die Schwermut und den Widerstand seiner
Natur gegenüber den Entsagungen des Priesterdienstes zurückführ‐
te. Die starken Zweifel lösten sich erst in der Eucharistischen Anbe‐
tung im Freiburger Münster und dann vollends im Rosenkranzgebet
auf dem Weg zur Wallfahrtskapelle St. Odilien. In diesem Moment
zeigte sich, dass er im Religiösen Stand gewonnen hatte und von
dort her begann er, seine Lebensrichtung zu gestalten. Die Hingabe
an Christus durch die Kirche – sei es in der Anbetung oder im
Rosenkranzgebet – scheint als die Schatten lösende Mitte seines
Daseins auf. Es ist bedeutungsvoll, dass diese beim Gebet des Rosen‐
kranzes geschah, widmete Guardini dieser Gebetsweise später doch
einige Schriften.98 Er schreibt rückblickend:

„Wohl ist die dunkle Flut der Schwermut immer unter meinem Leben
hingegangen und mehr als einmal hochgestiegen; aber ich war mir

95 Vgl. Guardini, Berichte, 72f.
96 Ebd., 83.
97 Vgl. für den Zusammenhang zwischen Johannes Moser und Hermann Schell:

Gerner, Berthold, Guardinis theologische Studienzeit. Erläuterungen zu seinen
autobiographischen Aufzeichnungen, München 2005 (Typoskript), 8–10.

98 Vgl. beispielsweise: Guardini, Der Rosenkranz unserer lieben Frau; Ders., Über
das Rosenkranzgebet. Ein Versuch, Kolmar o.J. [1944].

Teil I „Genese“

50

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darüber klar, daß ich zum Priester berufen sei und bin es bis auf den
heutigen Tag geblieben“.99

Trotz der gewonnenen Sicherheit des Weges blieb seine Berufung
zeitlebens von Glaubenszweifeln und Anfechtungen geprägt100 und
zugleich versuchte er sie immer tiefer in der selbstlosen Hingabe –
im Einholen des Dachkammerereignisses – zu leben101.

Guardini besuchte in Freiburg Vorlesungen des Alttestamentlers
Gottfried Hoberg (1857–1924), der Kirchen- und Kunsthistoriker
Georg Pfeilschifter (1870–1936) und Joseph Sauer (1872–1949) und
des Dogmatikers Carl Braig (1853–1923), den er 1912 auch um ein
Promotionsthema anfragen sollte.102 Zwar bereitete ihm das Studium
endlich Freude, vermochte aber seine kreative Veranlagung nicht
weiter zu wecken, weshalb er bereits im darauffolgenden Winterse‐
mester nach Tübingen wechselte, angezogen vom dortigen Dogma‐
tikprofessor Wilhelm Koch (1874–1955), der ein „moderner Theolo‐
ge“ gewesen sei.103 Zeitgleich nahm dort auch Neundörfer nach dem
Staatsexamen in Rechtswissenschaft das Studium der Theologie auf.
Hier wurde u.a. Josef Weiger als Freund gewonnen und geschah der
Durchbruch zum eigenen Werk, da das „Dachkammer-Erlebnis“ von
1905 in der Begleitung durch die zwei Freunde und im Studium
der Theologie bei Koch eingeordnet und entfaltet werden konnte.104

99 Guardini, Berichte, 75.
100 In einem Brief schreibt er 1908 an Weiger: „Ich hatte schlimm zu tun mit

Glaubenszweifeln und ähnlichem Geziefer. Und all das ist, nachdem ich ihn
[den hl. Josef, Anm. P.M.] gebeten, ganz zurückgegangen. Es lauert ja immer
in der Anlage, das fühl ich oft, aber hervorgetreten ist es nicht mehr“. (Brief an
Weiger vom 15.-22. Mai 1908, Schmitten im Taunus, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 37).

101 Er schreibt in einem Brief vom 25. Juni 1912 an Weiger: „Was Du mir über das
schriebst, das ich Dir habe sein können, war eine Freude und eine Ermutigung
für mich. Ich werde so oft an mir irre! Nur ist das alles kein Verdienst. (Du
wirst mich verstehen, daß ich da keine Buchführungsmoral treibe!) Das was
den innersten Wert gibt, fehlt. Ich weiß es, und hoffe es noch zu gewinnen.
Es ist die selbstlose Treue“. (Brief an Weiger vom 25. Juni 1912, Mainz, in:
Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 67f ).

102 Vgl. für die einzelnen besuchten Vorlesungen die detaillierte Untersuchung von
Gerner, Guardinis theologische Studienzeit, 16–23.

103 Vgl. Guardini, Berichte, 77.
104 Guardini widmete Koch sein Pascal-Buch. (Vgl. Guardini, Romano, Christli‐

ches Bewußtsein. Versuche über Pascal, Leipzig 1935, hier zitiert nach: Mainz –
Paderborn 41991. Der Widmungstext lautet: „Herrn Prof. Dr. Wilhelm Koch in

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

51

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerade der Tübinger Dogmatikprofessor führte ihn aus der inne‐
ren religiösen Enge des Elternhauses in die Freiheit der Nachfolge
Christi.

In Tübingen gewann Guardini im Unterschied zur Studienzeit
in Freiburg nun im unverbrüchlichen Fundament der Offenbarung
einen klaren Ausgangspunkt seines Denkens, einen Horizont, von
dem her alles in ihm Angelegte hervorbrechen und schöpferisch
werden konnte, wie er in seinen Berichten schildert:

„Wir entdeckten […] die Offenbarung als das ‚gebende Faktum‘ der
theologischen Erkenntnis, die Kirche als ihre Trägerin und das Dogma
als die Ordnung des theologischen Denkens“.105

Darin liegt trotz aller Bewunderung und Dankbarkeit für die Befrei‐
ungen aus der Enge eine Kritik an seinem Lehrer Wilhelm Koch:

„Er hatte zu viel Respekt vor der ‚Wissenschaft‘, wie sie damals aufgefaßt
wurde; dafür zu wenig Bewußtsein von der Offenbarung als gebender
Tatsache und Kraft, von ihr aus mit Zuversicht jenes Bild der neuen
Schöpfung aufzubauen, welches Theologie heißt“.106

Im Anschluss an das Studium in Tübingen trat Guardini im Herbst
1908 in das Priesterseminar in Mainz ein, in dem er sich nicht
wohlfühlte. Es war nicht die Autorität, die ihm nicht behagte, viel‐
mehr die Atmosphäre des Misstrauens. Den Tiefpunkt bildete der
halbjährliche Weiheaufschub, da Neundörfer und er vertraulich Kri‐
tik an der Seminarerziehung geübt hatten.107 Mit der Priesterweihe
am 28. Mai 1910 im Dom zu Mainz vollzogen sie dann gemeinsam
existentiell objektiv die Ganzhingabe an die Objektivität der Kirche.

Der in der Priesterweihe versprochene Gehorsam ist für Guardini
Grundlage wahrer Freiheit und damit auch Freisetzung der eigenen

dankbarer Verehrung“). Neben dem geschätzten Dogmatiker hörte Guardini
noch Kirchengeschichte bei Franz Xaver Funk (1840–1907) und Karl Bihl‐
meyer (1874–1912), neutestamentliche Exegese bei Johannes Evangelist Belser
(1850–1916) und alttestamentliche bei Paul Rießlers (1865–1935), patristische
und scholastische Philosophie bei Ludwig Baur (1871–1943) und Kirchenrecht
bei Johann Baptist Sägmüller (1860–1942). (Vgl. für die einzelnen Vorlesungen
die detaillierten Untersuchungen von Gerner, Guardinis theologische Studien‐
zeit, 31–43).

105 Guardini, Berichte, 83.
106 Ebd., 82.
107 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 66f.

Teil I „Genese“

52

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Veranlagung, die sich in seinem Werk in der katholischen Jugend‐
bewegung und an der Universität entfalten sollte, wie er 1952 im
Dankesschreiben zur Ernennung zum Päpstlichen Hausprälaten an
Papst Pius XII. beschrieb:

„Als ich mich […] dem priesterlichen Beruf zuwendete, wurde mir eine
große Gnade zuteil, nämlich die Erkenntnis, daß der Glaube an die
Kirche der Schritt in die wahre Ordnung, und der Gehorsam gegen sie
das Prinzip der wahren Freiheit ist. Mit dieser Überzeugung empfing
ich im Jahre 1910 die Priesterweihe und sie ist seitdem die Grundlage
meiner Arbeit gewesen“.108

Mit der Priesterweihe war der Weg der Berufung jedoch nicht an ein
Ende, vielmehr an einen neuen Anfang gelangt und blieb weiterhin
von tiefen Selbstzweifeln geprägt. Er suchte auch als Priester nach
seinem Ort im Ganzen, nach seinem Werk für andere und für die
Kirche. Guardini definiert 1919 den Begriff des Berufes als das Zu‐
sammenspiel von eigenen Fähigkeiten und Charaktereigenschaften
mit dem Kreis der vom Individuum ausgeführten Tätigkeiten und
deren Bedeutung für die soziale Struktur, in der es stehe.109 In eben
jener Trias von Person, Werk und sozialem Gefüge zeigen sich bei
ihm immer wieder Brüche und Spannungen, da er an der eigenen
Eignung für die ihm anvertraute Aufgabe zweifelte – auch später
in der Universität. So scheint er in einen tiefen Abgrund seines

108 Brief von Romano Guardini an Papst Pius XII. vom 31. März 1952, München,
in: Guardini-Archiv der Katholischen Akademie in Bayern, München, Nach‐
lass Romano Guardini, Nr. 1940; Aus demselben Anlass schrieb er an den Sub‐
stituten des Staatssekretariats Giovanni Battista Montini, den späteren Papst
Paul VI.: „Als ich noch Student der Staatswissenschaften war, wurde mir klar,
daß die eigentliche christliche Entscheidung nicht vor dem Gottesbegriff, auch
nicht vor der Gestalt Christi, sondern vor der Kirche fällt. Von da ab wußte
ich auch, daß eine echte Wirksamkeit nur in der Einheit mit ihr möglich ist.
[…] Das galt besonders für meine Arbeit an der Berliner Universität und unter
der Jugend, und ich habe mich immer bemüht, so zu tun“. (Brief von Romano
Guardini an Monsignore Montini vom 29. März 1952, München, in: BSB Ana
342, C, 1).

109 Vgl. Guardini, Romano, Zum Begriff des Berufes, in: Akademische Bonifatius-
Korrespondenz. Organ der Einigung der akademischen Bonifatius Vereine,
Paderborn, 1919, 35, 29–41, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen
Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1, Mainz – Paderborn 2000,
195–215, 195.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

53

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst und damit sozialer Inakzeptanz zu blicken, wenn er zum
Jahreswechsel 1912 an Weiger schreibt:

„Es macht mich glücklich, wenn ich sehe, daß ich Dir schon etwas sein
konnte, denn dann weiß ich, daß ich bisher nicht ganz unnütz war –
aber, weißt Du, – von Zeit zu Zeit kommt dann auch die Furcht – ‚was
wird geschehen, wenn er einmal sieht und merkt, was Du in Wahrheit
bist?‘ Mir ist, als könnten mich die Menschen nur gern haben, solange
sie mich nicht kennen, solange sie mich nur hie und da hören“.110

Unsicherheit auf der einen und Halt in Christus und seiner Kirche
auf der anderen Seite prägen also seinen von Selbstzweifeln und
inneren Spannungen gekennzeichneten Weg der Berufung. Diese
„angefochtene Zuversicht“ zeigt sich auch in seiner Berufung zum
akademischen Lehrer, worauf nun eingegangen sei.

1.4.3 Angefochtene Zuversicht II: Die Berufung zum akademischen
Lehrer

Nach seiner Primiz am 2. Juni 1910 in der Bilhildis-Kapelle der
Franziskanerinnen in Mainz wurde Guardini am 1. Juli desselben
Jahres Kaplan in Heppenheim, am 27. Mai 1911 in Darmstadt, am
1. August 1911 am Wormser Dom und schließlich am 16. April 1912 in
St. Christoph in Mainz.111 Die vielen Wohnortswechsel prägen auch
seine weiteren Stationen, v.a. die akademische Tätigkeit in Berlin.

Bereits im Seminar kam Guardini der Gedanke, er könne die
akademische Laufbahn einschlagen und sein Vater riet ihm, er solle
doch, wenn er schon Priester werde, wenigstens promovieren. Zum
1. Oktober 1912 wurde er schließlich für eine Promotion in Freiburg
im Breisgau freigestellt, die er 1915 mit einer Schrift bei Engelbert
Krebs zum Thema „Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung.
Ein Beitrag zur Geschichte und zum System der Erlösungslehre“112

abschließen sollte. Die Fach- und Themenfindung war wiederum
von vielen Spannungen und Wechseln geprägt.

110 Brief an Weiger vom 31. Dezember 1912, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 72.

111 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 68.
112 Guardini, Romano, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung. Ein

Beitrag zur Geschichte und zum System der Erlösungslehre, Düsseldorf 1921.

Teil I „Genese“

54

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuerst hatte er, so Guardinis eigene Schilderung in seinen Berich‐
ten113, – auf Rat des Regens des Seminars – Martin Grabmann um
Hilfe bei der Themenfindung gebeten, die jedoch keines einbrachte.
Sodann gedachte er, die inneren Gesetzmäßigkeiten der Responsori‐
en nach den Lesungen der Matutin zu erforschen, doch hielt Prof.
Künstle in Freiburg, der selbst Historiker war, diese Thematik für
„Belletristik“. Guardini wiederum hatte kein Interesse an historischer
Forschung, vielmehr wollte er dem nachspüren, „was wahr ist“. Er
entschied sich also, in Dogmatik mit dem Ziel zu promovieren, die
Dogmatikprofessur am Seminar in Mainz zu übernehmen. Dieses
Vorgehen entsprach der damals weitgehend angewandten Praxis,
wonach ein Priester zur Promotion freigestellt wurde, um ihm dann
eine Professur an der eigenen Einrichtung bzw. Fakultät zu übertra‐
gen. Dafür wandte er sich zuerst an den Dogmatiker Carl Braig, der
ihm zu einem Vergleich zwischen Thomas von Aquin und Wilhelm
Wundt riet, womit Guardini erneut nichts habe anfangen können
und abermals „vor dem Nichts“ stand. In dieser Not riet ihm ein
Bekannter zum Privatdozenten Engelbert Krebs, der ihm die Erlö‐
sungslehre Bonaventuras als Thema vorschlug. Dieses bearbeitete
Guardini, indem er das Prinzip der Gegensatzlehre, das er in den
Jahren zuvor mit Neundörfer entwickelt hatte, auf die Erlösungsleh‐
re anwandte und zwei bzw. drei Grundtypen der Erlösungslehre
herauskristallisierte.114

Nach Abschluss der Promotion wurde Guardini am 15. August
1915 die Leitung der Juventus115 in Mainz übertragen, die er bis 1920
innehatte, und er war in dieser Zeit an vier Stellen als Kaplan tätig116,
ehe er von Herbst 1916 bis Frühjahr 1918 als Krankenwärter zum
Militärdienst eingezogen wurde. Seit Beginn der Mainzer Zeit stand
ihm die Möglichkeit der Dogmatikprofessur am Seminar in Mainz
deutlich vor Augen. Im Februar 1916 schilderte Guardini Weiger

113 Vgl. für das Folgende: Guardini, Berichte, 22–26.
114 Vgl. Guardini, Berichte, 27.
115 Die Juventus war eine 1890 gegründete Jugendvereinigung, in der sich freiwil‐

lig die katholischen Schüler der sechs Mainzer Gymnasien trafen. Guardini
selbst war in seiner Schulzeit auch Juvene gewesen. (Vgl. Gerl-Falkovitz, Kon‐
turen des Lebens, 77).

116 Am 20. Mai 1915 kam er nach St. Ignaz, am 25. November 1915 nach St. Peter,
am 1. Februar 1916 nach St. Emmeran und am 21. August 1916 wieder nach St.
Peter in Mainz.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

55

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Hoffnung auf diese Anstellung und die Sicherheit des rechten
Weges in der akademischen Lehre: „Ich weiß ja nicht, wie es wird
mit der Dozentur [am Mainzer Priesterseminar]. Gern hätt‘ ich sie,
denn mein Beruf ist sie gewiß“.117 Auch im September 1918 äußert er
nochmals leise Hoffnung auf eine Berufung nach Kriegsende118, doch
wurde die Berufung nach Mainz schließlich durch den Mainzer
Generalvikar Ludwig Bendix verhindert, was Guardini im Rückblick
in seinen Berichten als „gütige Fügung“119 bezeichnete. Unzufrieden
ob der schwebenden Situation stellte er schließlich den Antrag, seine
Studien mit einer Habilitation fortsetzen zu dürfen, was ihm ohne
Schwierigkeiten gewährt wurde. Über die Vermittlung von Maria
Laach hatte er bereits 1919 die Aussicht auf eine Habilitation in
Bonn, doch ging er aufgrund der schweren Erkrankung und dann
des Todes seines Vaters erst zum Sommersemester 1920 dorthin.120

Während der Habilitationsjahre lebte er als Hausgeistlicher bei
den Schwestern von Sacré Coeur in Pützchen bei Bonn und lernte
im „Schelerkreis“ u.a. Max Scheler, Paul Ludwig Landsberg und
Heinrich Lützeler kennen. Fachlich setzte er seine Forschungen zu
Bonaventura fort. Aufgrund der wirtschaftlichen Bedingungen in
Deutschland nach Kriegsende konnte er seine Habilitationsschrift
1922 nicht in den Druck geben und geht in seinen Berichten einige
Jahrzehnte später davon aus, dass sie gänzlich verloren gegangen
sei.121 Nach Abschluss der Habilitation wurde er ab dem Sommerse‐
mester 1922 Privatdozent für Dogmatik in Bonn, doch fühlte er da‐
rin ein tiefes Ungenügen, da er sich nicht als Fachtheologe empfand
und doch keinen anderen Weg als den eines Dogmatikprofessors
sah. Im gleichen Jahr wurde ihm dann die Professur für „Praktische
Theologie und Liturgiewissenschaft“ angetragen, die er für sich je‐
doch nicht passend empfand und daher ablehnte.

Im Frühjahr 1923 erging an ihn der Ruf durch den preußischen
Kultusminister Carl Becker für den Lehrstuhl für „Religionsphiloso‐

117 Brief an Weiger vom 10. Februar 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 178.

118 Vgl. Brief an Weiger vom 18. September 1918, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 220.

119 Guardini, Berichte, 30.
120 Brief an Weiger vom 12. September 1919, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 221.
121 Vgl. Guardini, Berichte, 32f.

Teil I „Genese“

56

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phie und katholische Weltanschauung“ an die Humboldt Universi‐
tät in Berlin, den er bis zur Auflösung 1939 innehatte. Nach dem
Zweiten Weltkrieg und der Exilszeit in Mooshausen wurde er ab
dem 1. Oktober 1945 Ordinarius für einen eben solchen Lehrstuhl
in Tübingen und schließlich ab 1948 bis zur Emeritierung 1962 in
München.122

Bereits zu Beginn seiner akademischen Lehrtätigkeit am 27. No‐
vember 1919 berichtete Guardini Weiger von quälenden Zweifeln, ob
er denn tatsächlich an die Universität gehen solle. Er fühle sich zu alt
und nicht als rechter Wissenschaftler:

„Hab nur keinen rechten Mut [an die Universität zu gehen, Anm. P.M.];
ich meine, ich wäre zu alt. Und dann; immer mehr kommt mir das
Bewußtsein, daß ich kein Gelehrter bin. Was soll ich unter den Wissen‐
schaftsfabrikanten? Mir kommt ein Aufsatz oder ein Büchlein, viel mehr
wie ein Dichterstück als wie eine Untersuchung, aus Geist und innerer
Herzenserregung, nicht aus Verstand und Methode. Wenn ich mit mei‐
nen oft so ganz abstrakten Begriffen hantiere, hab‘ ich nie das Gefühl,
Wissenschaft zu treiben, sondern ich gehe mit geistigen Werkstücken
um, grabe, baue, wölbe. Daß es auch zur wissenschaftlichen Wahrheit
gerät, geschieht von selbst. Ich folge nur einem inneren Gefühl, das
mich da ansetzen und dort graben heißt. Ich glaube, ich bleibe noch
irgendwo auf einem praktischen Pöstchen sitzen, und schreibe meine
Sachen, wann sie wollen. Lehren tät‘ ich freilich für mein Leben gern“.123

Dasselbe quälende „Zwischen“, das Gefühl kein Gelehrter zu sein
und doch auf den Lehrstuhl zu gehören, weil er intuitiv nach dem
Wahren suche und es in den Begriff bringe, hatte er auch zu Be‐
ginn seiner Habilitationszeit in Bonn empfunden und schrieb es am
18. April 1920 wiederum an Weiger.124 War sich Guardini auch seiner
Berufung und des richtigen Weges in der Universität bewusst, so

122 Selbstverständlich ließen sich auf diesem Weg viele Stationen, Begegnungen
und besondere Merkmale herausstellen: sei es den entscheidenden Hinweis
Schelers zu Beginn der Laufbahn, die Überwachung durch die Gestapo in
Berlin, die besondere Ansiedlung des Lehrstuhls in Breslau mit Gaststatus in
Berlin, die Aufhebung, die Unsicherheit in Mooshausen und die Befreiung
durch den Ruf nach Tübingen oder dann die Rückkehr ins geliebte München,
die Vorlesungen über Ethik oder die zahlreiche Hörerschaft im Audimax.

123 Brief an Weiger vom 27. November 1919, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 224.

124 Vgl. Brief an Weiger vom 18. April 1920, Pützchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 228f.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

57

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenig fühlte er sich doch zu ihr gehörig. Er dachte vielmehr aus dem
Lebendigen heraus und empfand diese Spannung, die zwischen ihm
und der akademischen Welt bestand. Immer wieder zweifelte er an
sich selbst und seiner Eignung für die Professur, wie ein Brief von
1924 belegt.125

In allen Spannungen hatte er doch auch eine Sicherheit und Mitte
des eigenen Weges der Berufung erlangt. In seinen Vorträgen „Vom
Sinn der Kirche“126, gehalten auf der Tagung des Katholischen Aka‐
demikerverbandes in Bonn 1922 führt er aus, was seine „eigentliche
Aufgabe sei: nicht die Forschung eines theologischen Fachs fortzu‐
führen, sondern mit wissenschaftlicher Verantwortung und auf ho‐
her geistiger Ebene die christliche Wirklichkeit zu deuten“.127 Hier
zeigt sich die Spannung des fachlichen Zwischendaseins, welche
seine gesamte akademische Laufbahn prägen sollte.

Guardini erfuhr sich auch in dieser lebenslangen Spannung getra‐
gen aus dem Grund der Kirche und hatte stets ein starkes Gefühl
von dieser inneren Linie, von der aus er die Entscheidungen berufli‐
cher, geistiger und persönlicher Art getroffen habe.128 Im Frühjahr
1923 wurde diese starke innere Mitte und Richtung Guardinis bei
einem Treffen mit Scheler im Bonner Garten von Landsberg noch‐
mals deutlich. Scheler zeigte sich offensichtlich bewegt davon, wie
tief Guardini in Gott stehe und weiten Herzens aus der inneren
Ordnung heraus lebe, wie es ihm selbst nicht gegeben war. Gerl-Fal‐
kovitz schlussfolgert zu dieser Begegnung und trifft damit auch Kern
und Mitte der Gegensatzlehre:

„Die Bewegtheit Schelers erklärt sich wohl daraus, daß er bei all seiner
Genialität mit seinen Gegensätzlichkeiten nicht zu Rande kam – und
hierin in Guardini, der selbst aus dem Gefüge großer Spannungen lebte,

125 Vgl. Brief an Weiger vom 11./12. November 1924, Potsdam, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 256: „Immer wieder fühle ich mich als
einen nicht hierher [an die Berliner Universität, Anm. P.M.] Gehörigen. Und
ich weiß nicht, ob ich mich durchsetze. Ich bin zu wenig Gelehrter, und auf der
anderen Seite zu wenig ‚Redner‘“.

126 Guardini, Romano, Vom Sinn der Kirche. Fünf Vorträge (1922), Mainz –
Paderborn 51990.

127 Guardini, Berichte, 36.
128 Vgl. ebd., 35.

Teil I „Genese“

58

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Antipoden erkannte, dessen Fassung in einer lebendigen Mitte er
neidvoll erriet“.129

Scheler, der Guardini gerade im disziplinären Zwischen den ent‐
scheidenden Rat zur Weltanschauung gab130, war in seinen Gegen‐
sätzen vom Zerreißen bedroht, doch Guardini erfuhr sich auch im
zweiten existentiellen Gegensatz der Frage nach der Berufung gehal‐
ten in unverbrüchlicher Mitte. Diese innere Struktur Guardinis wird
sich auch in seinem dritten existentiellen Gegensatz – der Schwer‐
mut – zeigen, worauf nun der Blick gerichtet sei.

1.5 Existentieller Gegensatz III: Die Schwermut

Romano Guardini trug von Kind auf die Schwermut als Erbe seiner
Mutter in sich. Der erste eindeutige Ausbruch dieser seelischen Ver‐
anlagung ereignete sich im Studium der Theologie in Freiburg nach
seinem Berliner Entschluss, Priester zu werden, und dauerte unge‐
fähr 14 Tage.131 Immer wieder stiegen auch nach dem ersten inneren
Standfassen in der eigenen Mitte die Wasser der Schwermut in ihm
auf. Gegen diese nervliche Krankheit, von der auch Weiger betroffen
war132, nahm er das Medikament „Sanator“ ein133. Ihm berichtete er
von einigen Schwermutsanfällen in den Jahren 1914 bis 1918, wobei
er auch auf den ersten Freiburger Ausbruch verwies.134

Ein in die Schwermut gefallener Mensch trage, so Guardini, einen
Mangel an Selbstvertrauen in sich und sei sich selbst ein Gegenstand

129 Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 104.
130 Vgl. ebd., 104f.
131 Vgl. Guardini, Berichte, 75.
132 „Und wehrst Dich gegen die v… Schwermut! Ich kenne das Nebelgesindel

wohl, das sich an einen heranmacht. Da muß man gleich den Besen nehmen,
sowie es anfängt, einem an die Nasenspitze zu rühren. Ja, ich will gern aufpas‐
sen, ob mir ein gutes Buch in den Griff kommt“. (Brief an Weiger vom 8. No‐
vember 1915, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 175).

133 Vgl. Brief an Weiger vom 10. Mai 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 143.

134 Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Fal‐
kovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 111; Brief an Weiger vom 31. Juli 1918,
Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 217.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

59

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Angst, was auch seine eigene Laufbahn kennzeichne.135 Der
Schwermütige fürchte, „die anderen könnten die eigene Armseligkeit
durchschauen“.136 Auch in späteren Jahren zeigt sich deutlich diese
innere Veranlagung der beständigen Unsicherheit und des immer‐
währenden Ringens. Nachdem er am 21. April 1923 die Berufung
auf den Lehrstuhl in Berlin erhalten hatte, berichtete er ein knappes
halbes Jahr später Weiger von seinem seelischen Zustand, der das
Leiden der Schwermut offenlegt:

„Berlin ist furchtbar, und ich weiß nicht, ob ich es lange aushalte.
Seit über vierzehn Tagen zelebriere ich nicht mehr, nur Sonntags; weil
ich bis 9 Uhr schlafen muß, soll ich mitmachen können. So schlimm
stets mit den Nerven. Ich merke, wie sehr ich der Stille, und gewisser
Kultur bedarf um gesund bleiben zu können. Hier aber ist hetzende
Barbarei“.137

Er lernte jedoch mit zunehmender Lebensdauer, diese seelische
Krankheit ins Leben einzuordnen, sie aus der Mitte heraus zu bewäl‐
tigen und auch ihren Gewinn für das eigene Schaffen zu sehen. Ab
1951 korrespondierte er mit seiner Nichte Romana Guardini und gab
ihr Rat für ihr Schwermutsleiden.138 In seinen Berichten findet sich
eine Zusammenfassung des Wesens der Schwermut, das er in seinem
Büchlein „Vom Sinn der Schwermut“ ausarbeitete:

Die Schwermut „ist der Ballast, der dem Schiff seinen Tiefgang gibt.
Ich glaube nicht, daß es eine schöpferische Begabung und ein tieferes
Verhältnis zum Leben ohne schwermütige Veranlagung gibt. Man kann
sie nicht beseitigen, wohl aber sie ins Leben einordnen. Dazu gehört,
daß man sie in einem innersten Sinne von Gott her annimmt, und sie in
Güte für den anderen Menschen umwandelt“.139

Guardini eröffnet seine Schrift über den Sinn der Schwermut mit
einer Reihe von Zitaten Søren Kierkegaards, der selbst von Kind‐

135 Vgl. Guardini, Romano, Vom Sinn der Schwermut, in: Die Schildgenossen 8
(1928), 103–125, hier zitiert nach: Zürich 1949, 22, 29.

136 Ebd., 36.
137 Brief an Weiger vom 1. Dezember 1923, Potsdam, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 243.
138 Vgl. Fabris, „Caro zio Romano…“, 37–134. In dieser Untersuchung kann auf das

Verhältnis beider und den genauen Briefwechsel nicht eingegangen werden.
139 Guardini, Berichte, 75.

Teil I „Genese“

60

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit an schwermütig gewesen sei.140 Der dänische Existentialist be‐
schreibt sie ähnlich wie Guardini als einen großen Druck gepaart
mit einer geistigen formlosen Sehnsucht, die aufgrund ihrer Rich‐
tungslosigkeit großen Schmerz verursache. In dieser Situation der
Grenze zwischen höchster Verquickung und abgrundtiefer Verzweif‐
lung könne ein seelischer Zustand der Glückseligkeit durch einen
kleinen Auslöser augenblicklich in Schmerz umschlagen, wie ein Pol
in den anderen. Im Leben zeigten sich also zwei Grundtriebe: der,
sich zu behaupten, und der, unterzugehen. Beide sollen eine lebendi‐
ge Spannung bilden, doch drohe der Trieb zum Untergang durch
die Schwermut über den anderen Herr zu werden.141 Hier liege nun
der Kern der Schwermut. Sie drohe den Menschen zum Dunkel hin
zu zerreißen und zu zerstören. Schwermut hänge mit den dunklen
Gründen des Seins zusammen, nicht mit der Finsternis, sondern
das Dunkel gehöre zum Licht und beide bilden „das Geheimnis des
Eigentlichen“.142 Dies bedeute zugleich, dass der Schwermütige eine
tiefe Beziehung zur Fülle des Daseins habe, wie es bereits im Zug des
Germanischen aufschien. Aus dieser Schwere könne als Gegenseite
unendlich kostbare Frucht erwachsen.143

Für Guardini muss die Schwermut deshalb als etwas verstanden
werden, „in welchem der kritische Punkt unserer menschlichen Si‐
tuation überhaupt deutlich wird“.144 Sie reiche bis in die Wurzeln
unseres menschlichen Daseins hinab145 und sei ihrem Wesen nach
Sehnsucht nach Liebe:

„Nach Liebe in all ihren Formen und in all ihren Stufen; von der
elementarsten Sinnlichkeit bis zur höchsten Liebe des Geistes. Die
Herzkraft der Schwermut ist der Eros; das Verlangen nach Liebe und
nach Schönheit“.146

Der Schwermütige verlange nach absoluter Liebe und Schönheit,
nach dem Ewigen und Absoluten als Gegenwehr gegen die Vergäng‐

140 Vgl. Zitat Kierkegaard, in: Guardini, Vom Sinn der Schwermut, 23.
141 Vgl. ebd., 31.
142 Ebd., 44.
143 Vgl. ebd., 43.
144 Ebd., 24.
145 Vgl. ebd., 7.
146 Ebd., 46.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

61

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit.147 Zugleich wisse er aber auch, dass er es nicht erlangen
könne, sodass Verlangen und Bewusstsein von Versäumnis ineinan‐
der laufen würden. Die Versuchung des Schwermütigen liege nun
darin, sich von der Natur wegreißen zu lassen oder zu glauben, er
könne Gott von sich aus selbst erreichen. Der Mensch sei aber weder
Gott, noch einfach ein Stück Natur, sondern lebendige Grenze. Er
könne deshalb nur durch einen Akt zu Gott kommen, der Verbin‐
dung und Trennung zugleich ist: Anbetung und Gehorsam. Dies
weise den Menschen als Wesen der Grenze aus, ständig ausgestreckt
auf das Himmlische und doch tief die eigene Endlichkeit erlebend:
„Die Schwermut ist die Beunruhigung des Menschen durch die
Nachbarschaft des Ewigen. Beseligung und Bedrohung zugleich“148,
formuliert Guardini. Gerl-Falkovitz fasst die Kennzeichnungen der
Schwermut durch Guardini treffend zusammen:

„Guardinis Klärung legt ein Doppeltes frei: das Niederziehende, Leben‐
vernichtende der Schwermut, ihr fast triebhaftes Auslöschen aller freu‐
digen Kräfte; andererseits die trotz allem lebendige Möglichkeit, dieses
Gewicht zum Aufbau des Geistigen zu verwenden, es sogar als jene
Verwundung zu begreifen, aus der sich in gesteigertem Maße – mehr als
beim Gesunden – die Möglichkeit von Heil und Heilung biete“.149

Kierkegaard vertraute sich Gott an und fand durch diese Richtung
selbst Halt in aller zerreißenden Strömung: „Sehe ich aber richtig, so
daß ich gläubig im Vertrauen zu Gottes Mitwissen die Ruhe finde,
so ist die Seligkeit wieder da“.150 In dieser Beschreibung Gottes wird
bemerkenswerterweise nicht auf die herrschaftlichen Attribute wie
das der Allmacht zurückgegriffen, sondern auf die Stille. Sie gewährt
eine Bewegung aus der Zerstreuung des Äußeren in die innere Mit‐
te des Heiligtums. Kierkegaard verfasste denn auch ein Gebet der
Stille, das von Guardini zitiert wird: „Du freundlicher Geist, der
du diese Stätte bewohnst, ich danke dir, daß du meine Stille allzeit
umfriedigtest“.151 Der Schwermütige bedarf also der Stille, da sie ihm
wie eine geistige Luft ist, die ihn atmen lässt. Umso schwerer wiegt
ihr Verlust, wie ihn Guardini in der Hektik Berlins erfuhr.

147 Vgl. ebd., 47.
148 Ebd., 52.
149 Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 226.
150 Zitat Kierkegaard, in: Guardini, Vom Sinn der Schwermut, 19.
151 Ebd., 39.

Teil I „Genese“

62

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Schwermütige „hat das Verlangen nach Vereinigung; nach
Kontakt von Wesen zu Wesen; nach einem Eintauchen und Trinken
und Gesättigtwerden. Ein Verlangen nach seiender Einheit“.152 Die
seltsam erscheinende Rede Guardinis vom „Trinken Gottes“ hatte
er bei Lucie Christine gefunden.153 Da Guardini selbst unter der
Schwermut litt, zeugen diese Zeilen auch von ihm persönlich. Er
trug in sich die Sehnsucht nach Schau des unendlich Einfachen
und sein Leitwort war gerade jenes des Hergebens der Seele, des
Untergangs des alten Menschen, sodass er nicht mehr selbst lebe,
sondern Christus in ihm (vgl. Gal 2,20). Die eigentliche Lösung
der Schwermut geschieht also erst in der Liebe Gottes, womit diese
Grundspannung Guardinis auch wieder nur in der Hingabe aufge‐
hoben werden kann, im Grundgesetz des geistigen Lebens, ja in der
bzw. seiner Mitte des Daseins.

Nach den drei existentiellen Gegensätzen Guardinis – der Frage
nach Heimat, der Frage der Berufung und der Schwermut – seien
nun zwei Freundschaften von ihm in den Blick genommen, die
ihm halfen, die eigenen inneren Spannungen fruchtbar zu entfalten.
Diejenige mit Weiger bedeutet eine polare Ergänzung im Leben und
diejenige mit Neundörfer eine ebensolche im Denken. Leben und
Denken können bei Guardini nicht getrennt werden, sodass die
Lebensbegegnungen mit Weiger und Neundörfer als Daseinsentfal‐
tungen Guardinis bezeichnet werden können.

1.6 Entfaltete Gegensätzlichkeit ins Dasein: Die Freundschaft
mit Josef Weiger

Mit diesem Kapitel rührt die Arbeit an eine Ausweglosigkeit: Sie
will die Tiefe der Freundschaft zwischen Josef Weiger und Romano
Guardini ausloten, da in ihr wesentliche Haltepunkte für das Wirken
Guardinis und seine Gegensatzlehre liegen und zugleich kann sie die
Biografie Weigers aufgrund der gebotenen Kürze nicht ausführlich
darstellen. Für detaillierte Informationen sei vor allem auf seinen
Briefwechsel mit Guardini, seine „Bücher der Erinnerung“, die vom

152 Ebd., 48.
153 Vgl. Langner, Dietlind, Schauen im Glauben. Die Bedeutung der Mystik bei

Romano Guardini, Würzburg 2008, 285f.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

63

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freundeskreis Mooshausen e.V. im Jahr 2011 organisierte Ausstellung
im Alten Schulhaus von Mooshausen, den Beitrag von Werner Groß
und die Angaben von Gerl-Falkovitz verwiesen154. Im Folgenden
wird zunächst auf die Biografie Weigers eingegangen, ehe seine „Hei‐
matkraft“ als gegensätzlicher Pol zu Guardinis bereits ausgeführter
Suche nach Heimat dargestellt wird.

1.6.1 Der Freund155

Josef Weiger wurde am 10. Juni 1883 im Schloss Zeil bei Leutkirch,
nahe Mooshausen, im schwäbischen Allgäu geboren. Nach dem Abi‐
tur im Konvikt in Rottweil trat er als Frater Martin am 31. Oktober
1903 ins Noviziat der Benediktiner in der Erzabtei Beuron ein. Nach
zwei Jahren verließ er es aus gesundheitlichen Gründen vor der
Profess im Februar 1905, blieb aber zeitlebens – gemeinsam mit
Guardini – Beuron eng verbunden. Er fasste diese tiefe Prägung
später in seinen Erinnerungen in dem Satz zusammen: „Der Ein‐

154 Vgl. Weiger, Josef, Buch der Erinnerungen I (unveröffentlicht; Archiv Moos‐
hausen), zitiert nach: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger; Ders.,
Buch der Erinnerungen II; Freundeskreis Mooshausen e.V., Ausstellung Pfarrer
Josef Weiger 2011, online: http://mooshausen.de/mooshausen/mm-ausst
ellung-pfarrer-josef-weiger-2011/ (abgerufen am: 19.5.2023). Dort finden
sich auch alle Tafeln zum Download. Groß, Werner, Geistig wie menschlich
ganz offen und reich. Zur Biografie von Josef Weiger, in: Gerl, Hanna-Barba‐
ra, Prégardier, Elisabeth, Wolf, Annette (Hg.), Begegnungen in Mooshausen,
Weißenhorn 1999, 21–38, online unter: https://mooshausen.de/downloads/arti
kel/begegnungen1/2_38_Gross_Geistig_wie_menschlich.pdf S. 1–12 (abgerufen
am 19.5.2023); Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 14–23.

155 Ein schönes Zeugnis dieser lebenslangen Freundschaft geben neben den be‐
reits immer wieder angeführten Briefen Josef Weigers Bücher der Erinnerung.
Darin ist so manches Detail über das Leben Romanos enthalten, das dieser in
seinen eigenen Berichten ausspart: über den Windhund der Familie Guardini;
dass Guardini gern Kriminalromane las, kochte, ins Kino ging und vieles
mehr. Es kann hier leider nicht ausgeführt werden. (Vgl. dafür: Weiger, Buch
der Erinnerungen II; Weiger, Josef, Buch der Erinnerungen III. 9. Juli 1960
bis 27. Januar 1966, in: Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara (Hg)., Lauterkeit des
Blicks. Unbekannte Materialien zu Romano Guardini, Heiligenkreuz 2013,
261f ). Wichtig zu bemerken ist, dass diese Veröffentlichung nicht alle Texte aus
den Büchern der Erinnerung enthält, sondern manche in anderen, wie dem
Briefwechsel von Guardini und Weiger, zu finden sind.

Teil I „Genese“

64

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://mooshausen.de/mooshausen/mm-ausstellung-pfarrer-josef-weiger-2011/
http://mooshausen.de/mooshausen/mm-ausstellung-pfarrer-josef-weiger-2011/
https://mooshausen.de/downloads/artikel/begegnungen1/2_38_Gross_Geistig_wie_menschlich.pdf
https://mooshausen.de/downloads/artikel/begegnungen1/2_38_Gross_Geistig_wie_menschlich.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://mooshausen.de/mooshausen/mm-ausstellung-pfarrer-josef-weiger-2011/
http://mooshausen.de/mooshausen/mm-ausstellung-pfarrer-josef-weiger-2011/
https://mooshausen.de/downloads/artikel/begegnungen1/2_38_Gross_Geistig_wie_menschlich.pdf
https://mooshausen.de/downloads/artikel/begegnungen1/2_38_Gross_Geistig_wie_menschlich.pdf


druck des liturgischen Lebens hat mein künftiges Schicksal weithin
bestimmt“.156

Im Wintersemester 1905/06 nahm er das Studium der Theologie
in Tübingen für vier Jahre auf, wo er Guardini im Hörsaal im Wil‐
helmsstift am 6. November 1906 kennenlernte. Die Erinnerungen
Weigers an diese „Geburtsstunde einer Freundschaft“157, wie er sie
später bezeichnete, seien hier umfänglich zitiert:

„Als ich den Hörsaal öffnete, saß nur ein Hörer da; ich kannte ihn nicht.
Nach dem Aussehen musste es ein Italiener sein. Ich setzte mich zu
ihm; und sofort hatten wir Kontakt. Er konnte so herzlich lachen, der
Unbekannte, und der schwäbische Witz und auch die schwäbische Art
gefielen ihm. Die Derbheit des Stammes genierte ihn nicht. Die Italiener
seien genauso kräftiglich in ihren Worten. […] Romano und ich gingen
nach der Vorlesung noch lange auf der Straße hin und her. Wir sprachen
von uns selbst […]. Wie es kam, weiß ich nicht mehr, aber wir gerieten
in ein lebhaftes theologisches Gespräch, in dem die Liturgie und ihr
Wesen eine große Rolle spielte. Romano kannte weder Beuron noch
seine Liturgie. Ich selbst war noch ganz erfüllt von ihr, dachte liturgisch,
empfand liturgisch, nahm meine Lebensnormen aus der Liturgie. In
meinem Eifer und in meiner leidenschaftlichen Parteinahme für Beuron
übergoß ich Romano wie mit siedendem Wasser“.158

1907 reisten beide erstmals gemeinsam nach Beuron, was großen
Eindruck auf Guardini machte. Weiger erinnert sich dankbar an
diese wegweisende Stunde:

„Und damals fiel wirklich ein Samenkorn in einen Geist, den sich Gott
für eine weitverzweigte Tätigkeit vorbehalten hat. Heute noch empfinde
ich dankbare Genugtuung, daß ich das Werkzeug sein durfte, Romanos
theologischen Werdegang in entscheidender Stunde entscheidend zu
beeinflussen“.159

Im Sommersemester 1907 lernte er auch Neundörfer kennen, mit
dem Guardini von Kindheit an befreundet war und letzterer charak‐
terisiert den Studenten Weiger als einen, der die befreiende Wirkung
des Modernismus mit der religiösen Tiefe und autoritären Kraft

156 Weiger, Buch der Erinnerungen I (unveröffentlicht), zitiert nach: Gerl-Falko‐
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 7.

157 Weiger, Buch der Erinnerungen II, 228.
158 Ebd., 256f.
159 Ebd., 257.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

65

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Tradition und der Liturgie Beurons zu verbinden wusste.160 Zwi‐
schen Guardini und Weiger entwickelte sich eine zunehmend tiefere
Freundschaft, die einen reichen Briefwechsel hinterlassen hat. So
notiert ein Schreiben Guardinis an den Freund im Jahr 1913:

„[…] und weiter halt so schreiben, daß ein Dritter die Sache nicht
verstehen kann. Wir kennen unserer gegenseitigen Gedanken und An‐
gelegenheiten ja so genau, daß wir uns auch schon bei Andeutungen
verstehen“.161

Im Dom zu Rottenburg wurde Weiger am 12. Juli 1911 von Bischof
Paul Wilhelm Keppler zum Priester geweiht. Ab 1911 schließen sich
vier Vikarsstellen in Wangen, Herrlingen, Hauerz und schließlich
in Schelklingen an, ehe er ab dem 3. September 1917 bis zum 16. Ja‐
nuar 1957 als Pfarrer in Mooshausen wirkte. Obwohl ihm in der
Zwischenzeit deutlich höhere Pfarrposten angeboten worden waren,
entschied er sich stets zum Verbleib. Seinem Ansinnen, auch in
Mooshausen seinen Ruhestand verbringen zu dürfen, entsprach die
Diözese Rottenburg, sodass er im kleinen Ort bis zu seinem Tod am
27. August 1966 täglich die heilige Messe feierte. Seine zahlreichen
Predigten bereitete er handschriftlich in Predigtbüchern von 1911
bis 1966 vor, die im Archiv im Pfarrhaus Mooshausen einsehbar
sind.

Weigers Werk ist zunächst durch einen liturgischen Schwerpunkt
– wohl beeinflusst durch Beuron – gekennzeichnet162, dem sich über
die Jahre ein großer marianischer Gedankenkreis anschloss163. So
verfasste er auch das Weihegebet der Diözese Rottenburg an Ma‐

160 Vgl. Guardini, Berichte, 82f.
161 Brief an Weiger vom 7. November 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko‐

vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 117.
162 Weiger, Josef, Liturgisches Marienbuch, Mainz 1924; Ders., Liturgisches Toten‐

buch, Mainz 1924; Ders., Liturgisches Wochenbuch, Mainz 1925; Ders. Der
Leib Christi in Geschichte und Geheimnis, Würzburg 1950.

163 Weiger, Josef, Mutter des neuen und ewigen Bundes. Über die heilsgeschichtli‐
che und die persönliche Größe der Mutter Jesu, Würzburg 1936; Neuauflage:
Ders., Maria. Die Mutter des Glaubens. Ein Betrachtungsbuch, Annweiler
2012; Guardini, Romano, Messerschmid, Felix, Weiger, Josef, Der geistliche
Mai. Andachten für die Gemeinde und den Einzelnen, Würzburg 1952; Weiger,
Josef, Maria von Nazareth, Regensburg 1954.

Teil I „Genese“

66

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ria (1943).164 Er wählte in seinen Schriften eine bedachte schlichte
Sprache und ihm war daran gelegen, Theologisches menschlich ver‐
ständlich zu artikulieren. Viele seiner Publikationen gehen auf Pre‐
digten oder Katechesen in der Dorfkirche in Mooshausen zurück,
sodass sie ihre Bewährungsprobe bereits vor der Veröffentlichung
hinter sich hatten. Daher rührt es auch, dass er in seinen Büchern
nicht nur den Einzelbeter, sondern immer die betende Gemeinde
im Blick hatte.165 Er wurde in seinem Wirken und Werk mehr als
einmal offiziell geehrt. Am 22. Februar 1951 promovierte ihn die
Katholisch-Theologische Fakultät Tübingens zum Ehrendoktor und
Papst Benedikt XVI. würdigte Weigers Buch „Maria. Die Mutter des
Glaubens“ öffentlich mit den Worten: „Wir haben uns damals an
Guardini orientiert und an dem Buch seines Freundes, des Pfarrers
Josef Weiger“.166

Dem Pfarrer von Mooshausen war wohl auch eine Gabe der
Herzensschau geschenkt, eine adelige Seele, breites Wissen und
Weisheit, große biblische und patristische Kenntnis. Er schätzte
Augustinus, Newman und Chrysostomos und las oft Therese von
Lisieux. Das Pfarrhaus entwickelte sich ausgehend von Weiger auch
zu einem Ort reicher Kultur. Zum Freundeskreis zählten u.a. der
„Dirigent Eugen Jochum, der Schriftsteller Joseph Bernhart, die
Frauenbundsvorsitzende Gerta Krabbel, der Mitbegründer von Pax
Christi Manfred Hörhammer, der Journalist Ernst Michel, der Tü‐
binger Alttestamentler Fridolin Stier […]; auch die Briefe von Ida
Friederike Görres an Weiger sind erhalten“.167

Drei große Frauen führten ihm als Pfarrer den Hausstand, deren
Leben und Bedeutung für Guardini und Weiger eigens ausgeführt
werden müssten: die Newman-übersetzende Müllerstochter Maria
Knoepfler (1917–1927), Mina Bärtle (1930–1948) und die Künstlerin

164 Ein Scan des Originals findet sich unter: Freundeskreis, Ausstellung Josef
Weiger, Tafel 13.3.

165 Vgl. Groß, Geistig wie menschlich ganz offen und reich, 7.
166 Papst Benedikt XVI., Ansprache an die Delegation der Marianischen Män‐

nerkongregation „Mariä Verkündigung“ aus Regensburg, Rom 28. Mai 2011,
online: http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2011/may/docu
ments/hf_ben-xvi_spe_20110528_marianische.html (abgerufen am 19.5.2023).

167 Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 19.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

67

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2011/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20110528_marianische.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2011/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20110528_marianische.html
https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2011/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20110528_marianische.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2011/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20110528_marianische.html


Maria Elisabeth Stapp (ab 1949), die die bronzene Grabplatte Wei‐
gers mit dessen Versen De profundis gestaltete.168

Für Guardini wurde das Pfarrhaus zum Ort der Freundschaft
und Heimat. Einige von seinen Werken wurden dort konzipiert
oder geschrieben, so „Der Tod des Sokrates“169, „Der Heilbringer in
Mythos, Offenbarung und Politik“, „Vision und Dichtung. Der Cha‐
rakter von Dantes Göttlicher Komödie“170, seine „Berichte über mein
Leben“ sowie einige weitere171. Zudem besprach er seine Bücher mit
Weiger, bevor er sie in den Druck gab. Der Dorfpfarrer konnte den
Professor loben, deutlich korrigieren und neidlos als den Größeren
anerkennen, was seine eigene grandezza offenbart. Sie gewährten
sich gegenseitig diese Freiheit der wirklichen correctio fraterna, die
dem tiefer werdenden Vertrauen entsprang. So konnte Guardini 1913

168 Die Verse lauten (vgl. Grabplatte auf dem Friedhof in Mooshausen):
„Flehende Worte fahnden nach dir,
öffne die Pforte, Herr, Gott, zu dir.
Neige dein Ohr und höre mich,
nimm meine Last, ich bitte dich,
scheuche mein Dunkel, erbarme dich,
löse die Fesseln gnädiglich;
dürre geworden, betaue mich,
göttlicher Quell, belebe mich
und berge, Heiliger, den Müden
in deinem ewigen Frieden.“

169 Guardini, Romano, Der Tod des Sokrates. Eine Interpretation der platonischen
Schriften Euthyphron, Apologie, Kriton und Phaidon, Godesberg 1947.

170 Guardini, Romano, Vision und Dichtung. Der Charakter von Dantes göttlicher
Komödie, Tübingen – Stuttgart 1940.

171 Dies sind u.a.: Guardini, Romano, Anfang. Eine Interpretation der fünf Kapitel
von Augustins Bekenntnissen, Komar im Elsaß 1934; Ders., Über das Rosen‐
kranzgebet; Ders., Gemeinsame Andacht für Tage, an denen die Heilige Messe
nicht gefeiert werden kann oder für solche, die gehindert sind, an ihr teilzu‐
nehmen, Leipzig o.J. [1945]; Ders., Das Jahr des Herrn. Ein Betrachtungsbuch,
Mainz 1949; Ders., Die Waage des Daseins. Rede zum Gedächtnis von Sophie
und Hans Scholl, Christoph Probst, Alexander Schmorell, Willi Graf und
Prof. Dr. Huber, gehalten am 4. November 1945, Tübingen – Stuttgart 1946;
Ders., Form und Sinn der Dichtung in den Landschaften Hölderlins. Hölderlin
und die Landschaft, Tübingen – Stuttgart 1946; Ders., Kunst und Absicht,
in: Staatssekretariat für das französisch besetzte Gebiet Württembergs und
Hohenzollerns (Hg.), Almanach zu den Kunstwochen Tübingen – Reutlingen,
Tübingen – Reutlingen 1946; Ders., Tod, Auferstehung und Ewigkeit. Über
einige Grundbegriffe der christlichen Eschatologie, Bad Schussenried 1946.
(Vgl. dazu: Freundeskreis, Ausstellung Josef Weiger, Tafel 3.3).

Teil I „Genese“

68

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf eine zu vermutende innige Freundschaftsbekundung Weigers
antworten:

„Es ist derselbe Ton [Weigers in einem Brief, Anm. P.M.], den ich schon
oft vernahm, und nie müde werde zu hören; auch mir scheint es, als
werde er immer tiefer und innerer“.172

Beide waren sich sowohl im Humor als auch im Leid vertraut. So
ist Weigers Geburtstagskarte an Guardini überschrieben mit „Einla‐
dung zur Geburtstags-Metzel-Suppe“173 und sie teilten die Veranla‐
gung der Schwermut. Weiger beschreibt sie als „giftige Lähmungen“,
gegen die ihm nur „Arbeit und Gebet“ helfen. Wie bei Guardini
wandelten sich diese Leiden auch bei ihm in einen Frühling und
diese Erneuerung habe Geist und Herz geweitet.174 Gerade im Ge‐
brechen zeigt sich ihre gegenseitige freundschaftliche Hinwendung,
die in ihren Briefen mannigfaltig zum Ausdruck gebracht wird. Als
Weiger z.B. aufgrund einer Krankheit 1914 ein Jahr vom Dienst als
Vikar beurlaubt wurde, sandte Guardini einen um den Freund und
dessen Wohl ringenden, sehr berührenden Brief175, welcher von der
tiefen Freundschaft beider zeugt:

„[…] aber, weißt Du, ich bin eifersüchtig um meinen Freund; ich will
nicht, daß er mir in irgendetwas beschädigt werde. Er hat mir, durch
sein Vertrauen, das Recht gegeben [um ihn zu ringen gegen alle schlech‐
ten Gedanken, Anm. P.M.] und muß es schon ertragen, wenn ich es
brauche!“176

1961 hielt Guardini die Festpredigt zu Weigers 50. Priesterjubiläum177

und adressierte an ihn seine „Theologischen Briefe“178. Als dieser
dann 1966 im Alter von 83 Jahren starb, nahm Guardini die goldene
stehengebliebene Taschenuhr, die er ihm geschenkt hatte, wieder an

172 Brief an Weiger vom 31. Dezember 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐
dinis Briefe an Weiger, 126.

173 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 22.
174 Vgl. ebd., 23.
175 Vgl. Brief an Weiger vom 16. Januar 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko‐

vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 129.
176 Ebd., 129.
177 Von dieser Predigt ist noch eine Audioaufnahme vorhanden. (Vgl. Freundes‐

kreis, Ausstellung Josef Weiger, Tafel 4.4).
178 Guardini, Romano, Theologische Briefe an einen Freund. Einsichten an der

Grenze des Lebens, Paderborn – Ostfildern 22017.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

69

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich und sagte: „Die Zeit ist nichts“.179 Die zwei Priester verband
tiefste Freundschaft.180

1.6.2 Der Gegenpol: Die Heimatkraft

Guardini fand in Weigers ausgeglichenem und im Boden verwur‐
zelten Wesen ein Gegengewicht zu seinem Zug zum Unbedingten
und Kompromisslosen: Zwischen beiden wölbt sich ein fruchtbarer
Spannungsbogen.181 Dies gilt ebenso für die Frage nach Heimat.
Blieb Weiger, wie geschildert, lebenslang an einem Orte haften,
wechselte der von Geburt an heimatsuchende Deutsch-Italiener
auch in späteren Jahren nur allzu oft den Wohnort auch innerhalb
einer Stadt. 1918 schreibt er bezeichnend an Weiger: „Soll auch ein
kleines Memento machen für mich alten Scholasticus vagans“.182 Äu‐
ßere und innere Heimatsuche kennzeichnen den Weg Guardinis und
er findet sowohl die geographische als auch die seelische Heimat bei
Weiger im Pfarrhaus in Mooshausen, wie er 1930 aus Berlin schrieb:

„Liebster Joseph, es ist Sonntagabend, und ich denke mit großem Ver‐
langen an Dich, und an Dein liebes Haus, und an die wunderbare Gabe,
die dir lieber Freund, Gott geschenkt hat: die Heimatkraft. Ich weiß
ja, daß etwas in Dir anderswo ist; aber dennoch hast Du die Kraft der
Wurzeln und der breiten Äste, die aus dem Irgendwo den umhüteten
Raum herausformen, und so fühlen die Menschen bei Dir Zuhause“.183

Welch Zeugnis über das ihm vertraute Du, dem der sonst so ver‐
schlossene Romano sich zu öffnen vermochte. Sein Heimatempfin‐
den wird im Brief vom September 1930 an Weiger gar noch in den
Superlativ gesteigert: „Ich freue mich auf Dich und Dein Haus. Dort

179 Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 23.
180 Vgl. Brief an Weiger vom 28. März 1915, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko‐

vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 160: „Weißt Du, als ich ihn [den Brief
Weigers, Anm. P.M.] gelesen hatte, stieg mir der Gedanke warm empor: ‚um
alles in der Welt gäb‘ ichs nicht her, mit den beiden [Josef Weiger und Maria
Knoepfler, Anm. P.M.] verbunden zu sein‘“!

181 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 15.
182 Brief an Weiger vom 18. September 1918, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 221.
183 Brief an Weiger vom 2. November 1930, Berlin Zehlendorf, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 313.

Teil I „Genese“

70

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist doch schließlich der einzige Ort, wo ich innere Heimat fühle“.184

Ähnlich hatte er es bereits im Oktober 1924 ebenfalls aus Italien
geschrieben185 und auch nur ein Brief „von drunten“ vermochte es,
Heimweh bei Guardini auszulösen186.

Zunächst ist der geographische Ort Mooshausen mit seinem
Pfarrhaus Heimat Guardinis. Er war in der Regel zweimal im Jahr
dort, im Frühjahr und im Herbst, zu Gedankenaustausch und Erho‐
lung. Nach der Aufhebung seiner Berliner Professur und der Auswei‐
sung der Zivilisten aus Berlin fand er von Herbst 1943 bis Kriegsende
1945 Zuflucht in einem kleinen Zimmer im Pfarrhaus, ehe es ihn
dann auf die Professuren nach Tübingen und München zog. Die
Allgäuer Landschaft erlebte er fast magisch, wie sein Aufsatz „Kanal
an der Iller“187 bezeugt.

Mehr noch als die Natur war ihm jedoch der Freund Josef Weiger
innere Heimat, von dem er nach Besuchen das „lebendige Bild der
Treue“188 im Herzen trug. Guardini suchte sich klar zu werden, was
ihm jede Stunde bei seinem Freund so kostbar machte. So analysier‐
te er dessen Wesen in einigen Briefen und stellte zudem heraus,
was ihm selbst fehlte und worin er der Ergänzung bedürftig war.189

Der in seiner Gegensätzlichkeit und Vielartigkeit lebenslang vom
Zerreißen bedrohte Guardini findet in Weiger einen Gegenpol, bei
dem „das tiefe Leben zusammen mit der tiefen Religion“190 und eine
„organisch sich entwickelnde innere Notwendigkeit des Geistesle‐

184 Brief an Weiger vom 16. September 1930, Isola Vicentina, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 313.

185 „Zunächst einen recht herzlichen Gruß Maria und Dir, und daß ich rechtes
Heimweh nach Mooshausen habe. ´s ist bald der einzige Ort, wo ich zu Hause
bin“. (Brief an Weiger vom 1. Oktober 1924, Varenna, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 253).

186 „Hab Dank für Deinen Brief. Er hat mir Heimweh nach drunten gemacht“.
(Brief an Weiger vom April 1922, Pützchen bei Beuel, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 235).

187 Guardini, Romano, Tagebuch: Kanal an der Iller, in: ders., In Spiegel und
Gleichnis, Mainz 51953, 31–37.

188 Brief an Weiger vom 24. Februar 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 84.

189 Vgl. Brief an Weiger vom 22. Mai 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 94.

190 Brief an Weiger vom 30. November 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko‐
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 120.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

71

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bens“ vereint gewesen seien191. Eine solche Einheit ersehnte er sich
selbst, weshalb Weigers Innen beinahe als Sehnsuchts- und damit
als Heimatort Guardinis aufscheint. Hinzu trete bei Weiger „so viel
Kraft des Willens und des Gemütes und es sind soviele Schwache,
die einen solchen [Josef Weiger, Anm. P.M.] brauchen, um bei ihm
zu finden, was ihnen fehlt. Ich [Romano Guardini, Anm. P.M.] habs
selber erfahren, wenn ich bei Dir war“.192

Weiger sei ein schöpferischer Menschentypus, der die Dinge nicht
von außen, sondern aus tief innerer Verwandtschaft verstehe. So ver‐
mag er auch den Einzelnen aus innerer Sicherheit und Souveränität
heraus mit einem Tiefenblick zu beurteilen und zugleich bewahre
ihn seine maßvolle Realistik davor, das wirkliche Einzelleben in
schöpferischer Fülle zu übergehen.193 Der so geartete Mensch sei
aber auch gefährdet, stehe er doch in ständigem Kampf mit der
tief wahrgenommenen Sündenverlorenheit eines Einzelnen. Zudem
seien ihm alles Konventionelle, Unaufrichtige und Nebensächliche,
alle „politischen“ Scheinwelten, fremd, die ihn – den Tiefblicken‐
den – durch ihre Oberflächlichkeit irritieren. Er stehe den großen
Weltrealitäten von Sein und Nichts, von Tod und Leben nicht nur
theoretisch erfassend, sondern tief persönlich anteilnehmend gegen‐
über. Sein Schauen auf Wesentliches und aus diesem heraus werde
von anderen verachtet und in dieser Diskrepanz erleide er tiefen
Schmerz194, weshalb Weiger nach einem Ruhepol, nach Heimat, ver‐
lange: dem Mütterchen195.

Zeigt Guardini in seinen feinen Charakterisierungen dem Freund
auf, worin sowohl seine Gabe als auch Grenze liegen, so weiß er zu‐

191 Brief an Weiger vom 30. November 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 213.

192 Brief an Weiger vom 13. Juli 1911, Darmstadt, in Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 56.

193 Vgl. Brief an Weiger vom 10. Oktober 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Fal‐
kovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 109.

194 Vgl. ebd., 109f.
195 Guardini folgert aus der Wesensbeschreibung Weigers, dass diesem ein weibli‐

ches mütterliches Du, dass ihn und seine Tiefe versteht, fehle. Dies wurde für
ihn später die Wangener Müllerstochter Maria Knoepfler, die um die tiefen
Wesenblicke Weigers wusste, sie anerkennen und nachvollziehen konnte, da
sie selbst stark verwurzelt war und zugleich einen feinen Geist besaß. Weiger
nannte sie auch „Mütterchen“. Zur Zeit der Abfassung des Briefes kannte er sie
bereits aus der Vikarszeit in Wangen.

Teil I „Genese“

72

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleich darum, dass er, der Leichte und Feindenkende, der kraftvollen
Fülle des Lebens Weigers bedarf, weil sie ihm selbst fehle.196 Er ist
dem Deutsch-Italiener notwendiger Lebens- und Denk-Gegenpol:

„Bei Dir geht mir die Welt auf, die mir sonst fast verschlossen ist.
All das was mir fehlt, lebt in Dir und um Dich umher. Das starke,
ungebrochene Leben, mit seinen Kräften, Fragen, Leiden und seinem
Reichtum, das hast Du“.197

Mit fortwährender Ausarbeitung der Gegensatzlehre erblickt
Guardini die Relation zu Weiger auch als eine gegensätzliche. Zu‐
gleich ist ihm die Freundschaft und die Charakterisierung der Per‐
son des Freundes entscheidende Hilfe, seine Gedanken zur Polarität
klarer zu fassen. Guardini sieht sie beide auf das Gesamt der Wirk‐
lichkeit hingeordnet, jedoch von unterschiedlichen Seiten her: er
selbst vom Denken und Weiger vom Leben her. Deshalb seien ihm
die von seinem Freund geäußerten Gedanken zu einem Sachverhalt
– z.B. zu einer neuen Publikation – nicht fremd, doch bereichern sie
ihn, da sie ihn von einer anderen Seite her fassen.198 Wären beide auf
das Gesamt des Daseins auf gleiche Weise bezogen, würde Guardini
ihre Relation als Kameradschaft bezeichnen, aufgrund der Doppel‐
poligkeit jedoch nennt er sie Freundschaft.199 Sie ist jene Beziehung
zwischen zwei oder mehreren Personen, die auf etwas gemeinsames
hingeordnet sind, jedoch von sich unterscheidenden Seiten her.

In der Analyse ihrer Freundschaft entfaltete Guardini im März
1914, d.h. im Jahr der Erscheinung seiner kleinen Schrift „Gegensatz
und Gegensätze“200, die Grundform der Gegensatzlehre. Er finde in
Weiger

„ein progressus nicht über Dich hinaus, sondern in Dich hinein, und mit
Dir in die Wirklichkeit hinaus; mir gleichgeartet in der Hinordnung auf
das Ganze des Seins, und doch im Gegensatz dadurch, daß die innere
Welt bei Dir im Leben gravitiert, bei mir in der Theorie; bei mir im

196 Vgl. Brief an Weiger vom 25. Juni 1912, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐
dinis Briefe an Weiger, 68.

197 Brief an Weiger vom 22. Mai 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 94.

198 Vgl. Brief an Weiger vom 17. März 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko‐
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 142.

199 Vgl. ebd., 142.
200 Guardini, Gegensatz und Gegensätze.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

73

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Objektiven, bei Dir im Persönlichen. Und doch wir beide vom andern
soviel haben, um einander folgen zu können. Siehst Du, das macht mich
hierin froh, daß ich weiß, wir können unser nie überdrüssig werden,
schon rein dem seelischen Bestand nach, weil jeder im anderen vor sich
sieht, was er in dieser Form nicht hat, und doch auch einander nie
fremd, weil wir beide in gleicher Weise auf das Ganze eingestellt sind,
auf die Totalität des Wirklichen, wenn auch auf verschiedene Seiten
desselben. Das ist schön; es macht so sicher und ruhig. Ich möchte
immer mit Dir sein, und doch bin ich ganz frei und meiner mächtig
neben Dir; ja; vielleicht bin ich erst an Dir mir meiner selbst ganz
bewußt geworden“.201

Von diesem Zitat ausgehend, dass die Schönheit der Freundschaft
beider auf eindrucksvolle, gelichtete und ins theoretische Wort geho‐
bene Weise zeigt, bedeutet Gegensatzlehre eine Ausrichtung auf das
Ganze der Wirklichkeit, ja die Gegensätze sind von der Wirklichkeit
getragen. Sie meint eine Denkform, die zugleich das „Nach-Innen“
und das „Nach-Außen“, sowohl konkretes Leben als auch Denken,
sowohl Objektivität als auch Persönlichkeit berücksichtigt. Weiger
und Guardini sind nicht identisch und schließen sich aus. Wo der
eine ist, kann der andere nicht sein. Sie schließen sich jedoch im sel‐
ben Moment auch ein, ja mehr noch, werden erst am anderen ganz
sie selbst. Somit stehen die Polseiten im Verhältnis von Einschlie‐
ßung und Ausschließung zugleich, sind eigenständig und werden
doch erst am anderen ganz sie selbst. Sie stehen im Verhältnis des
Gegensatzes zueinander.

Auch zwei Jahre später, im Oktober 1916, charakterisiert Guardini
Weiger als denjenigen, der ein Ding in seiner konkreten Einheit
erfasse, wohingegen er selbst es in seiner vielgliedrigen Differen‐
ziertheit erkenne. Beide Sichtweisen müssten sich jedoch gegensätz‐
lich vereinen. Er schließt den Brief mit der Beobachtung, dass die
Gegensatzlehre nun einen großen Schritt vorwärts getan habe, und
bittet Weiger um Korrektur, ob denn seine Gedanken in die rechte
Richtung weisen. Guardini sieht sich besonders im Nachdenken
über das Konkrete – das ursprünglich-Einheitliche – stark auf Wei‐
ger, der diesen Blick habe, angewiesen.202 Weiger schildert in dersel‐

201 Brief an Weiger vom 17. März 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 142.

202 Vgl. Brief an Weiger vom 20. Oktober 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 200.

Teil I „Genese“

74

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben Richtung in seinen Erinnerungen: „Einmal sagte Romano: Dir
verdanke ich den Begriff der Wirklichkeit“.203 Mit seiner Hilfe204

entwickelte Guardini also die Gegensatzlehre mittels genauer Begriff‐
lichkeit, aber doch gerade auch aus dem konkreten Leben und
Erleben von Gegensätzlichkeit heraus.

Dieses Kapitel zu einer großen umfassenden Freundschaft sei
mit einem Zitat Guardinis zu Beginn seiner „Theologischen Brie‐
fe an einen Freund“ abgeschlossen, das auch zeigt, wie sich sein
eigenes Werk und Schaffen als Professor, Priester und Pädagoge
der Freundschaft mit Weiger verdanken: „[…][ich] grüße Dich in
einer Denk-Gemeinschaft, deren Dauer das halbe Jahrhundert schon
überschritten hat“.205 Nach dieser lebenslangen Freundschaft sei nun
auf diejenige mit Karl Neundörfer geschaut, die älter war als die
erste, doch ein abruptes Ende mit Neundörfers zeitigem Tod fand.

1.7 Entfaltete Gegensätzlichkeit ins Denken: Die Freundschaft
mit Karl Neundörfer

Der Freundschaft Romano Guardinis mit Josef Weiger ging diejenige
mit Karl Neundörfer voraus. Im Unterschied zur eben dargestellten
stehen für die jetzt zu zeichnende weder ein Briefwechsel noch
ein Nachlass für detaillierte Informationen zur Verfügung.206 Dies
ist umso bedauerlicher, als Guardini mit Neundörfer gemeinsam
die Lehre vom Gegensatz entwickelte und sich in Briefen, Notizen
und Tagebüchern sicherlich sehr aufschlussreiche Gedankengänge
zu Quellen und Entstehung finden ließen. Zudem könnte so diese
zweite außergewöhnliche Freundschaft in Guardinis Leben noch
besser konturiert werden, doch sei hier mit Hilfe von Aussagen
Guardinis und der Sekundärliteratur – allen voran einem Artikel
von Alexander Hollerbach207 – ein Versuch der Rekonstruktion zu‐

203 Weiger, Buch der Erinnerungen II, 259.
204 Vgl. zu diesem Prozess des Ersuchens um Rat auch: Brief an Weiger vom

17. April 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 206.
205 Guardini, Theologische Briefe, 14.
206 Trotz zahlreicher Recherchen konnte kein Nachlass ausfindig gemacht werden,

der über die Personalakte im Diözesanarchiv in Mainz hinausgeht.
207 Hollerbach, Alexander, Der Mainzer Priester Dr. iur. Karl Neundörfer (1885–

1926). Aspekte seines Lebens und Wirkens, in: Raffelt, Albert (Hg.) / Nicht‐

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

75

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erst der Biografie Neundörfers und dann der Gegensatzspannung
zwischen beiden Freunden unternommen. Ihre gemeinsame Ent‐
wicklung der Gegensatzlehre wird im folgenden Kapitel zur Werkge‐
nese behandelt werden.

1.7.1 Der Freund

Karl Neundörfer wurde am 5. Mai 1885 zu Wöllstein in Rheinhessen
in eine tiefgläubige katholische Familie hineingeboren, die Guardini
in einem Brief an Weiger im Oktober 1916 wie folgt charakterisiert:

„Ich glaube, mit Deiner [Josef Weigers, Anm. P.M.] Einschätzung der
Neundörferschen Familie hast Du Recht. Trotz manches Kummers hab
ich doch noch nie soviel wahrhaft Beglückendes und Wertvolles verei‐
nigt gesehen, wie dort, und oft ein leises Gefühl des Neides gehabt“.208

Die Freunde lernten sich in der ersten Klasse kennen, besuchten
fortan auch dasselbe Gymnasium in Mainz und waren sich ab dem
Ende der Schulzeit bis zum Tod in engster Freundschaft verbunden,
die mit der Zeit „immer klarer und sicherer geworden ist“.209 Nach
dem Abitur in Mainz im Jahr 1903 zog es Neundörfer für das Studi‐
um der Rechtswissenschaft zunächst nach Freiburg und dann nach
Berlin.210 Gemeinsam mit Guardini war er im „Schleußnerkreis“ und
riet dem Freund nach dem Abbruch des Studiums der Chemie zur
Nationalökonomie in München. 1905 gerieten beide in die religiöse
Orientierungskrise. Guardini beschreibt, dass dies nicht zufällig ge‐
schah, da Karl dem Wesen nach mit Kant innerlich verwandt gewe‐
sen sei. Er hätte sich ohne das Umkehr-Erlebnis unter Aufgabe der
Katholischen Kirche wohl eine Lebensphilosophie zurecht gedacht,
die in einer mit Religiosität untermauerten Ethik gegipfelt wäre.211

Sie erlebten dann den entscheidenden Moment des Umkehrerlebnis‐

weiß, Barbara (Mitarbeit), Weg und Weite. Festschrift für Karl Lehmann,
Freiburg i.Br. 2001, 313–326.

208 Brief an Weiger vom 20. Oktober 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐
dinis Briefe an Weiger, 198.

209 Guardini, Berichte, 68.
210 Vielleicht riet er ausgehend von den eigenen positiven Erfahrungen Guardini

in seiner Studienkrise 1904 in München zu einem Ortswechsel in die damalige
Reichshauptstadt.

211 Vgl. Guardini, Berichte, 68.

Teil I „Genese“

76

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ses. Über den Satz „Die größte Chance der Wahrheit ist dort, wo
die größte Möglichkeit der Liebe ist“212, war auch Neundörfer zur
Einsicht gelangt, dass der Weg zur Liebe allein über die Kirche
führe. Direkt im Anschluss daran, ab dem Winter 1905, begannen sie
gemeinsam die Gegensatzproblematik auszuarbeiten und schließlich
widmete Guardini 1925 die Gegensatzlehre „Karl Neundörfer zu
eigen“213.

1906 schloss Neundörfer sein Studium mit dem juristischen Fa‐
kultätsexamen in Gießen ab und erhielt im Frühjahr 1907 die Zulas‐
sung zum juristischen Vorbereitungsdienst, von dem er sich jedoch
beurlauben ließ. Stattdessen fertigte er die Dissertation „Der ältere
deutsche Liberalismus und die Forderung der Trennung von Staat
und Kirche“214 an, für die ihm am 20. März 1909 das Doktordiplom
in Gießen ausgestellt wurde215. Auch nach der Promotion kehrte er
nicht zur juristischen Profession zurück, da er ab dem Sommerse‐
mester 1907 parallel zur Dissertation das Studium der Theologie in
Tübingen aufgenommen hatte.216 Somit studierte er zwei Semester
gemeinsam mit Guardini in Tübingen, ehe der Freund im Herbst
1908 ins Mainzer Seminar eintrat und Neundörfer zunächst ab dem
Sommersemester 1908 für ein Jahr nach Freiburg ging, ehe er ihm

212 Ebd., 70.
213 Guardini, Der Gegensatz; und die Ausführungen in der Vorbemerkung XI-

XIII. Die gemeinsame Entwicklung der Gegensatzlehre wird im kommenden
Kapitel genauer untersucht werden. (Vgl. Kapitel „2 Werkgenese des Gegen‐
satzsystems von 1905 bis 1914).

214 Neundörfer, Karl, Der ältere deutsche Liberalismus und die Forderung der
Trennung von Staat und Kirche, Mainz 1909.

215 Vgl. Hollerbach, Karl Neundörfer, 315. Die Angabe von Gerl-Falkovitz und
Reinhild Ahlers, dass Neundörfer bereits 1906 promoviert wurde, muss damit
korrigiert werden. (Vgl Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 60; Ahlers, Rein‐
hild, Neundörfer, in: Neue Deutsche Biographie 19 (1999), 175f, online: https:/
/www.deutsche-biographie.de/pnd123244196.html#ndbcontent (abgerufen am
19.5.2023)).

216 Vgl. Hollerbach, Karl Neundörfer, 316. Zu dieser zeitlichen Angabe der Auf‐
nahme des Studiums korrespondiert die Aussage Guardinis, dass nach einem
Semester Neundörfer kam. Guardini selbst hatte ja im Wintersemester 1906/07
das Studium der Theologie in Tübingen aufgenommen. (Vgl. Guardini, Berich‐
te, 78). Damit muss die Aussage von Gerl-Falkovitz, wonach Neundörfer sein
Studium ebenfalls im Wintersemester 1906/07 aufnahm, korrigiert werden.
(Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 60).

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

77

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Herbst 1909 ins Seminar folgte.217 Am 28. Mai 1910 wurde er
gemeinsam mit Guardini nach halbjährlichem Aufschub zum Pries‐
ter geweiht und trat im Anschluss Kaplanstellen in Hechtsheim,
Viernheim und ab 1913 in St. Martin in Worms an.

In oder nach der theologischen Studienzeit muss es zu einer Krise
der Freundschaft zwischen Guardini und Neundörfer gekommen
sein. Die Gründe hierfür können nur vermutet werden. Eine Mög‐
lichkeit könnte das Hinzutreten von Weiger in die Zweierkonstella‐
tion im November 1907 und die damit nun für Guardini unklare
Stellung des zuvor unangefochtenen Freundes Neundörfers gewe‐
sen sein. In einem Brief an Weiger aus dem Jahr 1913 schilderte
Guardini:

„Als ich von Freiburg heimfuhr, gestern vor acht Tagen, besuchte ich
Karl in Worms. Da habe ich mich gefreut. Seit ich mit Dir [Josef Weiger,
Anm. P.M.] näher zusammenkam, in diesem Jahr, wurde mir mein
Verhältnis zu Karl unklar. Mir schien es, als bedeute er mir nicht mehr
so viel, wie früher. Nun ist mirs aber ganz klar geworden, daß das, was
uns beide verband, durch Dich, Josef, in keiner Weise entkräftet wurde.
Im Gegensteil, ich fühle mich durch das, was Du mir geworden bist, in
der Verbindung mit Karl befestigt, und bin mir ihrer Eigentümlichkeit
erst recht bewußt“.218

Die Krise führte also nicht zur Entzweiung, vielmehr entsprang aus
ihr größte Fruchtbarkeit, die auch im Brief angedeutet ist. In der
denkerischen Aufarbeitung der je eigenen Wesenszüge Guardinis
und Neundörfers und damit der Differenzen und Gemeinsamkeiten
beider geschah der Durchbruch zur Gegensatzlehre219, wie auch

217 Der Weg Guardinis ist sicher in seinen Berichten belegt. (Vgl. Guardini,
Berichte, 86). Für Neundörfer geben Gerl-Falkovitz und Knoll an, dass er ge‐
meinsam mit Guardini 1908 ins Seminar eintrat (vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen
des Lebens, 66; Knoll, Glaube und Kultur, 69), wohingegen Hollerbach noch
ein Jahr Freiburg erwähnt, das aufgrund der Dissertation Neundörfers im Jahr
1909 sinnvoller erscheint (vgl. Hollerbach, Karl Neundörfer, 316).

218 Brief an Weiger vom 31. Dezember 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐
dinis Briefe an Weiger, 127.

219 Vgl. Guardini, Romano, Berichte*. Erinnerungen aus meinem Leben (bis 1945;
aber daraus nur einige Linien). Geistige Entwicklung und schriftstellerische
Arbeit (7. 3. 1945), in: Guardini-Archiv der Katholischen Akademie in Bayern,
München, Nachlass Romano Guardini, Nr. 0152, 26f. Auf dieses Ereignis und
seine Folgen wird im Kapitel zur Entwicklung der Gegensatzlehre näher einge‐
gangen werden. (Vgl. Kapitel „2.3.1 Der Durchbruch zum Gegensatzdenken“).

Teil I „Genese“

78

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Aussage aus Guardinis Testament vermuten lässt. Dort schreibt
er, dass die Absicht zur Abfassung dieser Denkstruktur „zunächst
höchst persönlicher Art [war, Anm. P.M.]. Sie betraf meine Freund‐
schaft mit Karl Neundörfer und hat versucht, diese auch gedanklich
zu klären“.220 Auch Weiger erwähnt in seinem „Buch der Erinnerun‐
gen“ unter den entscheidenden Einflüssen der Gegensatzlehre für
Guardini „Karl Neundörfer (Geburt der Lehre vom Gegensatz)“.221

Ab 1914 wirkte Neundörfer in St. Quintin in Mainz zuerst als
Kaplan und ab 1918 als Pfarrer. Er wollte jedoch seine wissenschaftli‐
chen Studien fortführen und reichte dafür im September 1914 ein
Urlaubsgesuch bei seinem Bischof für kanonistische Studien im
Priesterkolleg Santa Maria dell‘Anima in Rom ein, dem aufgrund des
Krieges aber nicht stattgegeben wurde. Seit Guardini ab dem 20. Mai
1915 Kaplan in Mainz war, befanden sich beide Freunde in derselben
Stadt und trafen sich dort auch zum wissenschaftlichen Austausch:
„Mit Karl lese ich hin und wieder Kant“222, schrieb Guardini Weiger
in diesem Jahr.

Die enge Verbundenheit beider kann nur erahnt werden, wird das
Testament des jungen Guardini betrachtet, welches er am 21. Sep‐
tember 1914 kurz nach Ausbruch des Ersten Weltkriegs bei Neundör‐
fer hinterlegte223:

„Er ernennt Neundörfer nicht nur zum Testamentsvollstrecker, sondern
vermacht ihm auch die theologischen, philosophischen, kulturwissen‐
schaftlichen und aszetisch-religiösen Schriften seiner Bibliothek, dazu
sämtliche eigenen Manuskripte (darunter dasjenige zur Gegensatzlehre
und zu einem Handbüchlein des inneren Lebens)“.224

Gemeinsam engagierten sie sich ab 1920 auch in der katholischen
Jugendbewegung „Quickborn“. Neundörfer verhalf dem Bund vor al‐
lem aufgrund seiner organisatorisch, rechtlichen und in das Gesamt
der Kirche einordnenden Impulse zu entscheidendem Wachstum.
Sein Bruder Ludwig Neundörfer (1901–1975) war ebenfalls in der

220 Guardini, Mein Buch der Gegensatz, 1.
221 Weiger, Buch der Erinnerungen II, 254.
222 Brief an Weiger vom 7. September 1915, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐

dinis Briefe an Weiger, 173.
223 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 75.
224 Ebd., 62. Dieses Testament befindet sich den dortigen Angaben nach im Besitz

von Frau Klara Neundörfer, Offenbach.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

79

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jugendbewegung als Obmann aktiv sowie von 1925 bis 1927 Schrift‐
leiter der Schildgenossen.225 Ludwig Neundörfer steuerte auch einige
Stücke zu Guardinis Schrift „Aus einem Jugendreich“ bei, wie dieser
ausführt226, und nach dem Tod Karls gab er gemeinsam mit Walter
Dirks ausgewählte Aufsätze aus dem Nachlass heraus227.

Am 28. Oktober 1922 wurde Karl „zum Vorsteher des Caritasse‐
kretariats und zum Leiter der Organisationsarbeit zur Einführung
des Caritasverbandes in allen Pfarreien der Diözese mit dem Titel
Caritasdirektor“ ernannt. Er hatte die bisher nicht strukturell orga‐
nisierte Caritas im Bistum zu verankern, was ihm schnell gelang. Am
27. März 1924 wurde er zum ersten Vorsitzenden des Mainzer Diöze‐
san-Caritasverbandes ernannt.228 In der Folge befasste er sich auch
theologisch mit ekklesiologischen Grundsatzfragen zum Zueinander
von Amt und Verein. Er verstand Caritas dabei einerseits als Lebens‐
äußerung von Kirche und damit als Aufgabe des Amtes, andererseits
verstärkte er das Laienelement und betonte das Priestertum aller
Getauften.229 In dieser Zuordnung scheint das grundlegende Denk‐
muster des Gegensatzes auf.

Neundörfer stand mit führenden Männern des Frankfurter Poli‐
tischen Katholizismus in Verbindung und gehörte zum Denkkreis
der Rhein-Mainischen Volkszeitung. Er unterstützte das Konzept
„Politik aus dem Glauben“ von Walter Dirks und Ernst Michel und
verfasste Beiträge zum Themenkomplex des Verhältnisses von Kir‐
che und Parteipolitik. Er setzte sich für ein parteipolitisch neutra‐

225 Einige biografische Angaben sind zu finden in: Kaesler, Dirk, Neundörfer,
Ludwig, in: Neue Deutsche Biographie 19 (1999), 176, online: https://www.deu
tsche-biographie.de/pnd116984236.html#ndbcontent (abgerufen am 14.7.2023).

226 Vgl. Guardini, Romano, Aus einem Jugendreich, Mainz 1920; 21921, hier zitiert
nach: ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften.
Band 1, Mainz – Paderborn 2000, 216–253, 219.

227 Neundörfer, Karl, Zwischen Kirche und Welt. Ausgewählte Aufsätze aus sei‐
nem Nachlaß, hg. v. Ludwig Neundörfer und Walter Dirks, Frankfurt a. Main
1927.

228 Vgl. Hollerbach, Karl Neundörfer, 317f.
229 Vgl. ebd., 318f: Neundörfer, Karl, Amt und Verein in der Geschichte der Cari‐

tas, in: Kölnische Volkszeitung 810 (1924); Ders., Die jüngste innerkirchliche
Entwicklung und die Organisation der Caritas, in: Kölnische Volkszeitung 835
(1924); Ders., Der Deutsche Caritasverband, in: Kölnische Volkszeitung 869
(1924); Ders., Die Stellung der Laien in der katholischen Caritasarbeit, in:
Kölnische Volkszeitung 156 (1925).

Teil I „Genese“

80

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


les Wirken katholischer Laien im weltlich-gesellschaftlichen Bereich
ein und vertrat das Konzept der Katholischen Aktion für ein theo‐
logisch-spirituell fundiertes Wirken in der Welt. Er gilt als erster
Interpret der Katholischen Aktion in Deutschland.230 Er befasste
sich auch mit den von 1919 bis 1923 erscheinenden Werken von Carl
Schmitt und widmete ihnen unter dem Titel „Religiöser Glaube und
politische Form“ Rezensionen.231

Im Herbst 1925 galt es dann in Tübingen den Lehrstuhl für Kir‐
chenrecht von Johann Baptist Sägmüller neu zu besetzen, der seinen
ehemaligen Studenten Neundörfer selbst ins Spiel für eine Nachfol‐
ge brachte. Seine Laudatio klingt verheißungsvoll und Neundörfer
gelangte in der ersten Berufungsliste vom 30. November 1925 auf
den zweiten Platz hinter Joseph Löhr (1878–1956) aus Breslau, fehlte
aber auf der Liste, die wenig später an den Großen Senat erging,
vollständig. Was war geschehen?

Bischof Paul Wilhelm Keppler war über den Berufungsvorschlag
in der Zwischenzeit informiert worden und hatte dazu Stellung
genommen mit den Worten: „Dagegen müssten wir Neundörfer –
Mainz unsererseits unbedingt ablehnen“. Er muss ihn, den Autor
im Hochland und in der Rhein-Mainischen Volkszeitung, wohl für
einen Modernisten gehalten haben, den es zu verhindern galt.232

Weiger äußerte dazu in seinem Nachruf:
„Wenige Monate vor seinem Tode sollte Karl Neundörfer als Nachfolger
Professor Sägmüllers auf den Lehrstuhl für Kirchliches Recht berufen
werden. Ich freute mich über die Nachfolge, die der greise Gelehrte
der Tübinger Schule großen Angedenkens finden sollte. Er hätte sein
Amt keiner reineren und zuverlässigeren Hand anvertraut wünschen
können. Das Geschick wollte es anders“.233

Am 13. August 1926 starb Karl Neundörfer bei einer Bergtour im En‐
gadin durch einen Sturz in eine Gletscherspalte. Dieser Tod rührte

230 Vgl. Hollerbach, Karl Neundörfer, 320f.
231 Neundörfer, Karl, Religiöser Glaube und politische Form, in: Die Schildgenos‐

sen 5 (1924/25), 323–331.
232 Vgl. Hollerbach, Karl Neundörfer, 325. Dort finden sich auch detaillierte Infor‐

mationen zum Vorgang der Berufung und Quellenhinweise, auf die hier nicht
näher eingegangen werden kann.

233 Weiger, Josef, in: Karl Neundörfer zum Gedächtnis. Von seinen Freunden
[Josef Weiger, Romano Guardini, Walter Dirks, Gerta Krabbel], Mainz 1926,
9f., zitiert nach: Hollerbach, Karl Neundörfer, 324.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

81

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Guardini bis ans „Lebensmark“.234 Er zerriss plötzlich die mühsam
gefundene Freundschaft und Gegensatzeinheit, nach der Guardini
existentiell gesucht hatte.235 Er notierte dazu noch 20 Jahre später in
seinen Berichten: „Warum Karl Neundörfer im Jahre 1925 sterben
mußte, habe ich bis zur Stunde nicht verstanden“236. „Daß er starb
war wohl der bitterste Verlust meines Lebens“.237 Vielleicht klingt
in diesen späteren Sätzen auch ein Empfinden von Schuld mit, wie
sie Karl-Heinz Wiesemann deutet.238 Guardini war seinem Freund
aufgrund von äußeren Verpflichtungen erst drei Tage später in die
Ferien nachgereist, traf ihn noch am Abend des 12. August und
konnte nach der alleinigen Bergtour Neundörfers zum Piz Led nur
noch dessen Leichnam in Empfang nehmen.239 Es war für ihn zu‐
gleich das einzige Mal, dass er von der inneren gefundenen Linie
durch äußere Umstände absah:

„Bei dieser Gelegenheit möchte ich sagen, daß ich, nachdem mein
geistiges Leben überhaupt erwacht war, ein starkes Gefühl von dieser
inneren Linie gehabt, und die verschiedenen Entscheidungen meines
Lebens, beruflicher, geistiger und persönlicher Art, im Grunde immer
von ihr aus getroffen habe. Ein einziges Mal habe ich mich durch
äußere Erwägungen von ihr abdrängen lassen und es sehr bereut. Es
war im Ganzen meines Lebenszusammenhangs genommen, der einzige
falsche Schritt größerer Art, den ich getan und dessen Konsequenzen
ich nicht habe ausgleichen können“.240

234 Vgl. Biser, Eugen, Wer war Romano Guardini? Fragen zu einer Antwort, in:
StZ 203 (1985), 435–448, 446.

235 Vgl. Wiesemann, Zerspringender Akkord, 140.
236 Guardini, Berichte, 79.
237 Ebd., 68.
238 Vgl. Wiesemann, Zerspringender Akkord, 140. Der Gedanke der Schuld und

der schicksalhaften Faktizität taucht für Wiesemann vom Tod Neundörfers an
immer eindringlicher in Guardinis Schriften auf.

239 Vgl. Guardini, Romano, Karl Neundörfer zum Gedächtnis, in: Die Schildge‐
nossen 6 (1926) 385–391, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebens‐
werks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 2, Mainz – Paderborn 2001, 293–
300, 293.

240 Guardini, Berichte, 35.

Teil I „Genese“

82

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.7.2 Der Gegenpol

Karl Neundörfer war, wie Josef Weiger, ein Gegenpol zu Guardinis
Wesen, jedoch aus einer anderen Richtung. Während Weigers Klar‐
heit aus dem tiefen inneren Leben drang, geschah dies bei Neundör‐
fer aus dem sanften, sachlichen und stillen Denken heraus. Neben
seinem großen Sinn für Gerechtigkeit muss er sich auch durch gro‐
ße Liebe und Güte, besonders zu Andersdenkenden ausgezeichnet
haben.241 Er vereinte also Gegensätzliches in sich. Guardini charak‐
terisiert ihn als gescheiten, sorgfältigen und ruhigen Arbeiter, dessen
Geistesart von seiner sehr verschieden war: „Bei ihm lag der Schwer‐
punkt in einem klaren, wunderbar geordneten Verstand und in einer
ruhigen, unermüdlichen Tätigkeit“.242

Neundörfer war Jurist, wenn auch nicht „Volljurist“, und hat diese
Prägung als Logiker und Begriffsmensch nicht verleugnet.243 Sein
Denken sei ein „Reich kühler unberührbarer Abstraktion“, weshalb
ihn Guardini Kant innerlich verwandt betrachtete. Neundörfers
Denken ist also demjenigen Guardinis entgegengesetzt, der aus dem
Leben heraus dachte, wie er in einem Brief an Weiger darlegte.244

Guardini wird das Denken auch zum praktischen Problem – er
wird es zu fühlen bekommen – wohingegen es bei Karl innerhalb
der Logik verbleibe.245 So stehen sich die beiden Denkweisen, als
mehr intuitiv mit dem Leben verwurzelte und mehr logisch-abstrak‐
te, gegensätzlich gegenüber.246 Die Denkweisen Neundörfers und
Guardinis stehen in Gegensatzspannung zueinander und vielleicht
mag man sagen können, dass die spätere in der Gegensatzlehre
skizzierte Epistemologie eine Ausdeutung bzw. ein Spiegelbild dieser
Freundschaft ist.

241 Vgl. Ahlers, Reinhild, Kirchenrecht im Gegensatz. Karl Neundörfers Beitrag zu
einer Begründung des Kirchenrechts, in: IKaZ Communio 19 (1990), 175–183,
177.

242 Guardini, Berichte, 68.
243 Vgl. Funk, Philipp, Karl Neundörfer +, in: Hochland 24/I (1926/27), 111–114,

111.
244 Vgl. Brief an Weiger vom 31. Mai 1914, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐

nis Briefe an Weiger, 150.
245 Vgl. Brief an Weiger vom 15. Februar 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Fal‐

kovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 136.
246 Es ist hier bewusst die Rede von einer Tendenz, einem „mehr“, und nicht von

einer Ausschließlichkeit, da dies den Persönlichkeiten nicht gerecht würde.

1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie

83

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neundörfer war auch gemäß seiner wissenschaftlichen Ausrich‐
tung Gegenpol zu Guardini. Er beschäftigte sich mit der äußeren
Gestalt von Kirche, mit Caritas, Eherecht, dem Verhältnis von Kir‐
che und Staat und half ihm dadurch, aus eigener Einseitigkeit he‐
raus zu gelangen, wie Guardini in seinem Nachruf auf Neundörfer
schrieb:

„Durch ihn habe ich das Ressentiment gegen Recht, Gesetz und öf‐
fentliche Form des Religiösen überwinden gelernt. In stets erneuerten
Unterredungen hat er mich sehen gelehrt, wie eng jene scheinbar
so religiöse Haltung ist, wonach rechtes religiöses Leben nur das In‐
nerliche, Individuelle oder Erlebnis-Gemeinschaftsmäßige ist, dagegen
Recht und Gesetz nichts damit zu tun haben“.247

Während Neundörfer nach dem Geist des kanonischen Rechts,
nach der Organisation der Kirche, ihrer Konkretion in Gesellschaft
und Staat fragte, befasste sich Guardini selbst mit dem Wesen des
Christentums, dem Wesen der Kirche, dem Geist der Liturgie.248

Diese Gegensätzlichkeit im Ansatz sollte sich auch in einem Doppel‐
werk niederschlagen, von dem allerdings ausschließlich das Meister‐
werk „Vom Geist der Liturgie“ entstand. Beide waren dabei in dem
Grundsatz vereint, dass die „Kirche der wirkliche, wirksame Ort
der Freiheit ‚in Gesellschaft und Geschichte‘“249 ist und sie suchten
beide tiefer in das Wesen der einen Kirche einzudringen, wie er
Bischof Simon Landersdorfer OSB 1965 schrieb:

„Mein Freund […] wollte das unter dem Titel: ‚Der Geist des kanoni‐
schen Rechts‘ tun […] Das Buch sollte die Kirche in ihrer aktiven
Initiative zu verstehen suchen. Ich wollte es von der kontemplativen
Seite her tun, und zwar unter dem Titel: ‚Der Geist der Liturgie‘“.250

Neundörfer war nicht nur Gegenpol seines Freundes – vom Denken
und des gewählten Fachgebietes her –, vielmehr sind auch seine
Schriften zum Kirchenrecht und zu seiner theologischen Begrün‐
dung methodisch vom Gegensatzdenken getragen, wie Alexander

247 Guardini, Karl Neundörfer zum Gedächtnis, 298.
248 Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 61.
249 Ebd., 62.
250 Brief von Romano Guardini an Bischof Simon Landersdorfer OSB vom

8.4.1965, München, in: BSB Ana 342, C.

Teil I „Genese“

84

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hollerbach mit Nachdruck hervorhebt251 und auch Reinhild Ahlers
skizziert252 und betont:

„Zusammen mit Guardini erdachte er die Grundlagen zu dessen „Lehre
vom Gegensatz“ und machte sie für eine Begründung des Kirchenrechts
fruchtbar, indem er aufzeigte, daß zur Kirche als weltlicher Vermitt‐
lungsinstanz des Göttlichen immer gegensätzliche Pole gehören, die
einander ergänzen und zu einer harmonischen Einheit gebracht werden
müssen“.253

Neundörfer war also ein Denkgegensatz Guardinis und er hatte sich
selbst das Gegensatzdenken als Struktur seiner wissenschaftlichen
Arbeit zu Grunde gelegt. Gemeinsam hatten beide ab 1905 an diesem
Denken gearbeitet. Im folgenden zweiten Kapitel wird die Werkge‐
nese bis zum ersten Manuskriptdruck „Gegensatz und Gegensätze“
von 1914 nachverfolgt. Dabei wird bewusst auf genaue Ausführungen
zu Einflüssen einzelner Autoren auf bestimmte Themenbereiche der
Gegensatzlehre verzichtet, da dies in der systematischen Darstellung
im dritten Teil „Gehalt“ erfolgen wird. Daher werden an dieser Stelle
lediglich von Guardini rezipierte Autoren erwähnt, aber nicht syste‐
matisch auf die Gegensatzlehre von 1914 oder gar von 1925 bezogen.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

Die folgende Untersuchung der Genese des Gegensatzsystems in den
Jahren von 1905 bis 1914 geht chronologisch vor und blickt zuerst
auf die von Guardini wahrgenommenen mannigfaltigen Impulse
aus dem Gesamt von Wirklichkeit, dann auf einen Aufsatz Georg
Simmels, sowie auf die von Guardini und Neundörfer in Angriff
genommene Entwicklung einer Charakterologie. Diesem bis ins Jahr
1908 dauernden Prozess folgt eine Betrachtung der Entwicklung
bis 1912, in der sich neben der Charakterologie eine philosophisch-
phänomenologische Gegensatzschrift erhebt. Ihre erste Gestalt fin‐
det sie in zwei handschriftlichen unveröffentlichten Manuskripten,
die auf den Zeitraum zwischen Ende 1911 und Mitte 1913 zu datieren
sind. Daran schließt sich die Darlegung von Guardinis intensiver

251 Vgl. Hollerbach, Karl Neundörfer, 322.
252 Vgl. Ahlers, Kirchenrecht im Gegensatz, 180–183.
253 Ahlers, Karl Neundörfer.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

85

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Befassung mit Bonaventura und dem (neu-)platonischen Denken im
Rahmen seiner Promotion an. Am Ende dieses Abschnitts wird das
frühe Manuskript „Gegensatz und Gegensätze“ betrachtet, das als
gewichtiges Dokument für die Entwicklung der Gegensatzlehre von
1925 in kritischer Edition gemeinsam mit den zwei Manuskripten als
Anhang 2 dieser Untersuchung beigefügt ist.

Wie in den vorangegangenen Kapiteln geschildert, existiert
Guardini in einem ständigen Zwischen: zwischen Deutschland und
Italien, zwischen Selbstzweifeln und Berufung sowie blühender
Fruchtbarkeit und grundtiefer Dunkelheit im Leiden der Schwer‐
mut. Er fasste seine eigene Wesensbeschreibung in seinen unveröf‐
fentlichten Berichten mit den Worten zusammen:

„So geht denn auch durch mein ganzes Leben ein beständiges Bemü‐
hen, diese Einheit zu gewinnen, Übersicht und Ordnung zu schaffen.
Das ist zuerst in einer gewaltsamen Form geschehen: als Versuch, die
verschiedenen Elemente zu erkennen und sie zu einer bewußten Syn‐
these zu führen. Die Gegensatzlehre […] ist der Ausdruck davon“.254

Die Gegensatzlehre entspringt also seinem Leben, ist der Versuch
es zu fassen. Zugleich wird hier deutlich, dass die erste Fassung,
das Leben in ein System zu drängen, eine gewaltsame war. Die Ent‐
wicklung einer Lehre vom Gegensatz konnte jedoch erst in Angriff
genommen werden, als die innere Mitte seit dem Umkehrerlebnis
gefunden war. Da er den Gegensatzgedanken von da ab gemeinsam
mit Neundörfer erarbeitete, ist diesem das Werk von 1925 „zu eigen
gegeben“. Guardini führt aus, dass auch „sein Name unter dem Titel
stehen“ müsste und Neundörfer wisse, „wie diese Gedanken entstan‐
den sind. Sie gehören auch ihm, und nicht nur dadurch, daß so
mancher aus ihnen und so manches an allen von ihm stammt“.255

Zur exakten Betrachtung der Genese des Gegensatzgedankens
müssten beide Denker samt deren Denkwegen näher untersucht
werden, doch ergibt sich die bereits geschilderte Schwierigkeit,
dass von Neundörfer weder ein Nachlass noch ein Briefwechsel
mit Guardini vorliegen. Welch wichtige Quellen Tagebücher, frühe
Aufzeichnungen, usw. Neundörfers für das Nachvollziehen der Ge‐
nese des Gegensatzdenkens wären, kann nur erahnt werden. Somit
muss sich die folgende Untersuchung auf die Quellen zu Guardini

254 Guardini, Berichte*, 4.
255 Guardini, Gegensatzlehre, 11.

Teil I „Genese“

86

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beschränken, wodurch Lücken und Fragen verbleiben, die mit dem
derzeit verfügbaren Material nicht zu beantworten sind.

2.1 Mannigfaltige Impulse aus dem Gesamt der Wirklichkeit

Als Guardini 1905 mit der Entwicklung der Gegensatzidee begann,
steht nicht sein späteres Theologiestudium als erste theoretische
Formungsgrundlage der Idee des Gegensatzes als Fundament zur
Verfügung, sondern seine existentiellen Erfahrungen, sein bisheriges
Studium der Chemie, die besuchten Vorlesungen in seinem Studium
Generale sowie Einflüsse aus Kunst und Literatur. Auf diese vielfälti‐
gen Impulse sei kurz eingegangen.

Scheint ein Einfluss der Chemie auf ein philosophisches Gegen‐
satzdenken auf den ersten Blick abwegig, bilden chemische Beispiele
im Erstling „Gegensatz und Gegensätze“, wie das Zueinander von
Mineralsubstanz und Kristallisationsgesetz, Atome und Molekular‐
gesetz, sowie Ionen und Atomgesetz wichtige Belege für den Ge‐
gensatz von „Fülle und Form“.256 In zwei der Druckfassung voraus‐
gehenden handschriftlichen Manuskripten exemplifizierte Guardini
dies noch spezifischer mit Silikaten und Sauerstoff, sodass sich zeigt,
dass sein früheres Studium der Chemie eine Quelle des Gegensatz‐
denkens ist.257 Es klingt auch selbst kurz vor seinem Tod noch in
einem Brief an Richard Wisser 1968 an, wenn Guardini schreibt:

„Mir kommt immer wieder der Gedanke, wie die Spannungen im Atom
dessen Einheit zusammenhalten, so ist es das Moment des Gegensatzes
– nicht des Widerspruchs! –, was das “menschliche Atom“, die Persön‐
lichkeit zusammenhält“.258

Auch Guardinis Studium Generale bot ihm zahlreiche Anregungen
für die Entwicklung seines Gegensatzdenkens. Neben Georg Sim‐

256 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 13.
257 Vgl. Guardini, Romano, Gegensatz und Gegensätze. Handschriftliches Ma‐

nuskript, in: Guardini-Archiv der Katholischen Akademie in Bayern, Mün‐
chen, Nachlass Romano Guardini, Nr. 1903; Ders., Gegensatz und Gegensätze.
Handschriftliches Manuskript, in: Guardini-Archiv der Katholischen Akade‐
mie in Bayern, München, Nachlass Romano Guardini, Nr. 1904.

258 Brief von Romano Guardini an Richard Wisser vom 7.2.1968, als Kopie erhal‐
ten von Herrn Prof. Richard Wisser mit Schreiben vom 13.2.2017.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

87

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mel, der unter den wenigen angegebenen Zitationen in der Gegen‐
satzlehre von 1925 verhältnismäßig oft angeführt wird, beeinflussten
auch andere Lehrer jener Jahre wie Alexander Pfänder, Lujo Bren‐
tano und Heinrich Wölfflin die Genese der Gegensatzlehre. Gera‐
de der Schweizer Kunsthistoriker Wölfflin entwickelte in seinem
kunsthistorischen Formalismus eine Systematik begrifflicher Gegen‐
satzpaare, mit deren Hilfe er Differenzen von Kunstwerken aus Re‐
naissance und Barock beschrieb.259 Wie Yvonne Dohna Schlobitten
begründet, greift Guardini aus den Vorlesungen Wölfflins und auch
denjenigen Georg Simmels zur Kunst deren Gegensatzdenken auf,
und „entwickelt daraus seine dreigestaltige Kunsttheorie: das Wesen
des Kunstwerks, des Künstlers und des Betrachters“.260

In München erhielt Guardini in den zahlreichen Museen weitere
künstlerische Anregungen. Er interessierte sich dabei für das italieni‐
sche 15. Jahrhundert, mittelalterliche deutsche und niederländische
Kunst, griechische Vasenkunst, die Grafiker Aubrey Beardly und
Max Klinger sowie japanische und chinesische Holzschnitts- und
Pinselkunst. Diese ungeheure Breite an Stilrichtungen, Ausdrucks‐
formen und Epochen mag ein großer Impuls für ihn gewesen sein,
doch galt es, diese Vielfalt auch zu bewältigen. Sein starkes ästheti‐
sches Empfinden führte aber nicht zu einem schwärmerischen Ab‐
gleiten, sondern wurde von der Form der philosophischen Beschäf‐
tigung im Maß gehalten: Gegensatz im Leben.261 Auch wenn ein
Einfluss der Kunst und der Kunsttheorie auf Guardini unbestreitbar
ist, scheint mir die These von Yvonne Dohna Schlobitten zu weit‐
reichend, dass er allein aus der Kunsttheorie heraus sein Gegensatz‐
denken entwickelte.262 Hierfür war sein Ausgreifen auf Wirklichkeit
zu umfassend, um es auf diesen Wirklichkeitsbereich zu beschrän‐
ken.

259 Diese Systematik findet sich ausgearbeitet v.a. in seinem Hauptwerk. (Vgl.
Wölfflin, Heinrich, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das Problem der Stil‐
entwicklung in der neueren Kunst, München 1915).

260 Dohna Schlobitten, Yvonne, Guardinis Kunsterkenntnis als Ursprung seines
Gegensatzdenkens. Transdisziplinärer Blick in der Kunstanschauung, in:
Dies. / Gerhards, Albert (Hg.), Ästhetische Bildung am Ort der Erfahrung
– eine Wiederbegegnung mit Romano Guardini und Rudolf Schwarz auf Burg
Rothenfels, Regensburg 2024, 175–188, 179.

261 Vgl. Guardini, Berichte*, 20f.
262 Vgl. Dohna Schlobitten, Guardinis Kunsterkenntnis als Ursprung seines Ge‐

gensatzdenkens, 184.

Teil I „Genese“

88

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In München tritt Guardini auch in Fühlung mit der Romantik.
Er begegnet ihr in den Arbeiten von Ricarda Huch263 und Marie
Joachimi, deren Werke er las. So kam er auch in Berührung mit
Novalis (1772–1801), Ludwig Tieck (1773–1853), Clemens Brentano
(1778–1842), Achim von Arnim (1781–1831) und Wilhelm Heinrich
Wackenroder (1773–1798). Den stärksten Eindruck übte jedoch
Thomas Mann auf ihn aus, der zu dieser Zeit in München lebte
und der mit der 1903 veröffentlichten einbändigen Ausgabe seiner
Buddenbrooks Bekanntheit erlangt hatte. Ihm folgen in der Wich‐
tigkeit für Guardini zunächst Henrik Johan Ibsen (1828–1906) und
dann auch Jens Peter Jakobsen (1847–1885), Friedrich Gottlob Keller
(1816–1895), Eduard Mörike (1804–1875), Otto Ludwig (1813–1865)
sowie Theodor Storm (1817–1888). In seiner Freiburger Studienzeit
tritt zu diesem Kreis Wilhelm Raabe (1831–1910) hinzu und später,
als er in Berlin lehrte, noch Jeremias Gotthelf und Adalbert Stifter.
Guardini bringt seine Begeisterung für die romantische Literatur in
seinen unveröffentlichten Berichten wie folgt zum Ausdruck:

„An diesen Erzählern habe ich die Intensität der Vorstellung, die Klar‐
heit der Form und die Fülle der Sprache geliebt, auch die gewisse
Abgeschlossenheit und Beschaulichkeit der Stimmung“.264

Die intensive Lektüre romantischer Schriftsteller führte auch zu
einer Auseinandersetzung mit der dort vertretenen Denkstruktur.
Dieser Ton hallt bis in die Gegensatzlehre hinein wider, so for‐
mulierte er beispielsweise in seiner Gegensatzschrift 1925: „Es ist
romantischer Un-Ernst, Form unmerklich in Fülle umschlagen zu
lassen […]“.265 Hieran wird abermals deutlich, dass ihm jedes Gebiet
Inspiration für eigenes Denken, aber auch der kritischen Absetzung
werden konnte. Eine genauere Untersuchung zum Verhältnis des Ge‐
gensatzes zur romantischen Polarität Johann Wolfgang von Goethes
wird an späterer Stelle geschehen.266

263 Huch, Ricarda, Blüthezeit der Romantik, Leipzig 1899; Ausbreitung und Verfall
der Romantik, Leipzig 1902 (in der 2. Aufl. unter dem Titel „Die Romantik“ als
Bd. 1 und 2, Leipzig 1901 und 1908).

264 Guardini, Berichte*, 22.
265 Guardini, Der Gegensatz, 48.
266 Vgl. Teil III Kapitel „4.2.2 Verwandtschaft I: Romano Guardini und Johann

Wolfgang von Goethe“.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

89

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neben Kunst und Literatur beschäftigten den jungen Guardini
während seines Studiums 1904 offensichtlich auch Überlegungen zur
Ordnung der Gesellschaft. So formuliert er rückblickend in seinen
unveröffentlichten Berichten:

„Jede Art Zusammenordnung von Menschen, heiße sie nun Familie,
Freundschaft, Werkkameradschaft, Gemeinde oder Staat, habe ich mir
immer als eine aus beständigen Spannungen herauswachsende, durch
immer neue Überwindungen zu Stande kommende Einheit vorstellen
können – eine Anschauung, die sich später in einer Philosophie des Ge‐
gensatzes und in einigen Versuchen über die Problematik der Ordnung
unter Personen ausdrücken sollte“.267

Aus den vielfältigen Bezügen und dem reichen Ausgreifen Guardinis
ins Gesamt von Wirklichkeit verdeutlicht sich, dass der theoretische
Ursprung der Gegensatzlehre nicht auf ein Fachgebiet reduziert
werden kann, vielmehr verdankt sich die spätere Schrift vielfälti‐
gen Anregungen, die der von seiner Persönlichkeit her schon weit
ausgespannte Deutsch-Italiener ständig aufnahm und dann in eine
Philosophie des Gegensatzes zu integrieren versuchte. Hinter dem
schmalen „Versuch“ von 1925 verbirgt sich also eine Fülle von Mate‐
rial, wie Guardini in seiner Gegensatzlehre selbst bekannte:

„Das ganze Buch ist ja nicht viel mehr als ein Entwurf. Wohl nirgends
verrät es die Fülle der Blickpunkte, Zusammenhänge, Erscheinungen,
Gestalten, die von diesen Gedanken her dem Geiste sichtbar wurden,
daß er oft ratlos stand, und sich nicht anders zu helfen wußte, als all
das Herandrängende zur Seite zu schieben, und sich mit Gewalt auf
die eine, entscheidende Linie gesammelt zu halten. So habe ich mich

267 Guardini, Berichte*, 17f. In seiner Rede anlässlich der Verleihung des Friedens‐
preises des deutschen Buchhandels führte Guardini 1952 ebenso aus: „Immer
hat mich nämlich das Problem beschäftigt, wie derart unterschiedliche Stel‐
lungnahmen der Menschen zu den Fragen des Daseins entstehen können –
und ob es nicht möglich sei, dieser Verschiedenheit eine aufbauende Kraft
abzugewinnen. Aus solchen Überlegungen ist seinerzeit mein Buch über den
‚Gegensatz‘ hervorgegangen, und sie sind auch für meine übrigen Schriften
wichtig geworden“. (Guardini, Romano, Der Friede und der Dialog. Rede
anlässlich der Verleihung des Friedenspreises des deutschen Buchhandels am
24.9.1952 in der Paulskirche zu Frankfurt am Main, in: Börsenblatt für den
deutschen Buchhandel 81 (7. Oktober 1952), 409–413, hier zitiert nach: ders.,
Sorge um den Menschen. Band 2, Mainz – Paderborn 21989, 29–40, 29).

Teil I „Genese“

90

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufs äußerste beschieden, soweit, als möglich war, ohne ein bedeutungs‐
armes Gerippe abstrakter Sätze stehen zu lassen“.268

Zum Ausgreifen auf das Gesamt der Wirklichkeit zählt bei Guardini
auch ein speziell philosophisches Interesse, das formend auf die
ihn eindrängende Fülle wirkte. Die ersten philosophischen Impulse
empfing er während seines Studiums der Nationalökonomie in Ber‐
lin von Georg Simmel, worauf nun eingegangen sei.

2.2 Ein früher philosophischer Einfluss: Ein Aufsatz Georg
Simmels (1904)

Guardini hörte in seinem in Berlin selbst zusammengestellten Stu‐
dium Generale im Wintersemester 1905/06 auch Vorlesungen bei
Georg Simmel.269 Den Eindruck, den der Hochschullehrer damals
auf den jungen Studenten machte, wusste er noch sehr lebendig
zehn Jahre später in einem Brief an Weiger am 6. August 1916 zu
schildern:

268 Guardini, Der Gegensatz, 225.
269 Georg Simmel wurde am 1. März 1858 in Berlin geboren, evangelisch getauft,

trat aber nach dem Ersten Weltkrieg aus Sehnsucht nach weltanschaulicher
Ungebundenheit aus der Kirche wieder aus. Er studierte ab 1876 Geschichts‐
wissenschaft und wechselte dann zur Philosophie, wobei Kant den stärksten
Einfluss auf ihn ausübte. Seine Dissertationsschrift 1881 mit dem Thema „Psy‐
chologisch-ethnologische Studien über die Anfänge der Musik“ wurde abge‐
lehnt, jedoch konnte er mit der preisgekrönten Schrift „Darstellung und Beur‐
teilungen von Kants verschiedenen Ansichten über das Wesen der Materie“
promoviert werden. (Vgl. Simmel, Georg, Das Wesen der Materie nach Kant’s
Physischer Monadologie, Berlin 1881, jetzt in: GSG 1, Frankfurt am Main 1999,
9–41). 1885 folgte die Habilitation und anschließend die Privatdozentur an
der Philosophischen Fakultät der Universität Berlin. 1900 wurde er zum Extra‐
ordinarius in Berlin ernannt, wo er ein reiches Forschungsspektrum vertrat
und z.B. über Probleme der Logik, Ethik, Ästhetik, Religionssoziologie bis
hin zur Sozialpsychologie und seine berühmten Vorlesungen über „Kant“ für
Hörer aller Fakultäten las. (Vgl. Simmel, Georg, Kant. Sechzehn Vorlesungen
gehalten an der Berliner Universität, Leipzig 1904, hier zitiert nach: GSG 9,
Frankfurt am Main 1997, 8–226). Er lebte mit seiner Frau und seinem Sohn
in Berlin und ihr Haus wurde zu einem geistig-kulturellen Zentrum, wo u.a.
Heinrich Rickert, Max Weber, Edmund Husserl und Rainer Maria Rilke ver‐
kehrten. (Vgl. Helle, Horst Jürgen, Georg Simmel: Einführung in seine Theorie
und Methode, München – Wien 2001, 13). 1914 erhielt er einen Ruf an die
Universität Straßburg, wo er am 28. September 1918 an Leberkrebs starb.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

91

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Noch sehe ich ihn vor mir, einen langen, dürren, spitzbärtigen Mann,
eisgrau, sehr elegant dunkel gekleidet, wie er in einer gleichsam in die
Sache sich einwühlenden, zerschneidenden Weise spricht, und dabei
seltsam die Finger ineinander dreht“.270

In einem wenige Monate zuvor verfassten Schreiben an Weiger fin‐
det sich in Bezug auf Simmel ein früher wichtiger Hinweis auf die
Entwicklung der Gegensatzlehre:

„Der Artikel von Simmel s. Z. hat auf mich einen sehr nachhaltigen
Eindruck gemacht. Seine Formel ist mir fest geblieben (sie ist übrigens
ein Stück aus der Gegensatzlehre.)“.271

Da der erwähnte Aufsatz von Simmel laut Gerl-Falkovitz „Die
Gegensätze des Lebens und der Religion“ aus dem Jahr 1904 dar‐
stelle272, fällt dessen Lektüre in die Münchener oder Berliner Studi‐
enzeit Guardinis und steht unmittelbar vor den ersten Ideen zur
Gegensatzlehre. Ob er den Artikel bereits in München las und
daraufhin auch Simmels Vorlesungen in Berlin besuchte oder ob
der Vorlesungsbesuch zur Kenntnisnahme der Schriften führte, ist
unerheblich. Wichtig bleibt die Datierung an den Beginn der Ent‐
wicklung des Gegensatzdenkens, was ihn bedeutend für die Genese
der Theorie macht, sodass er hier in den Blick genommen werden
soll.

Der Aufsatz von Simmel beginnt mit einem Bezug auf die Coin‐
cidentia Oppositorum des Nicolaus Cusanus. Die unendliche Man‐
nigfaltigkeit der Welt liege in Gott beschlossen, wie in gespiegel‐
ter Weise die Vielfalt der Widersprüche des Lebens in der Seele
aufgehoben sei.273 Simmel betont dann, dass Religion einseitig sei,
wenn sie nur auf einer Seite der notwendigen Gegensatzpaare auf‐
baue: „Demut oder Erhebung, Hoffnung oder Zerknirschung, Ver‐
zweiflung oder Liebe, Leidenschaft oder Beruhigtheit“.274 Religion

270 Brief an Weiger vom 6. August 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 191.

271 Brief an Weiger vom 26. Mai 1916, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe
an Weiger, 183.

272 Simmel, Georg, Die Gegensätze des Lebens und der Religion, in: Das freie
Wort. Frankfurter Halbmonatsschrift für Fortschritt auf allen Gebieten des
geistigen Lebens, 4 (8/1904), 305–312.

273 Vgl. ebd., 306.
274 Ebd., 306.

Teil I „Genese“

92

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sei dabei den verschiedenen Strebungen kein äußerer vorgegebener
Rahmen, sondern entstehe dadurch, „daß sie sich in ihm kreuzen“.275

Dieser Kreuzungspunkt müsse sodann ins Jenseits fallen, da kein
empirischer Punkt diese Fülle zu vereinigen vermag.

Simmel führt weiter an, dass auch die Sünde und das Ideal, das
Fleisch und das Gesetz, das Dunkle und das Helle als Gegensätze
angesehen werden müssten, die durch die Religion – durch Gott –
vereinigt würden.276 Entgegen einer solchen dualistischen Sicht und
der Gleichsetzung des Dunklen mit der „Realität“ wird Guardini in
der Gegensatzlehre entschieden betonen, dass Sünde und Ideal keine
Gegensätze, sondern Widersprüche seien, die sich nicht vereinigen
ließen.277

Neben dieser späteren klaren Abgrenzung begegnen im Aufsatz
Simmels aber auch Inhalte der späteren Gegensatzlehre Guardinis,
die hier ihren Ausgangspunkt haben könnten. Erstens sind „Gegen‐
satzpaar“ und „Kreuzung“ entscheidende Termini der Gegensatz‐
lehre, sowohl bereits 1914278 als auch dann 1925279. Zweitens scheint
bemerkenswert, wie Simmel die Religion vor der Vereinseitigung des
Entweder-oder bewahrt und ein Sowohl-als-auch impliziert. Diese
kat-holische Formel ist eine Grundlage von Guardinis Gegensatz‐
lehre, auch wenn er darin – im Widerspruch zu Simmel – keine
Konstruktion der Religion erblickt. Drittens verlagert Simmel den
Kreuzungspunkt der Gegensätze ins „Jenseits“ und auch Guardini
kennt eine transzendente Mitte der Gegensätze, in der sie zusam‐
menlaufen.280 Die von Simmel für Guardini gebliebene Formel für
seine Gegensatzlehre könnte also das Denken im Sowohl-als-auch,
die Begriffe der „Kreuzung“ und der „Gegensatzpaare“ sowie die
Frage einer transzendenten Mitte gewesen sein.

Auch nach diesem Aufsatz begegnet der Name Simmels in der
Zeit zwischen erster Idee und formuliertem Werk 1925 im Briefkor‐
pus Guardinis immer wieder. So fragte dieser Weiger im Juli 1916,
ob er die Geschichtsphilosophie Simmels benötige, welche er selbst

275 Ebd., 307.
276 Vgl. ebd., 309.
277 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 185.
278 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 7f.
279 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 105–112.
280 Vgl. zur Mitte des Gegensatzes Teil II Kapitel „3 Hinwendung zur Mitte in der

Hingabe an Gott und die Kirche“.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

93

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besitze.281 Über diese Schrift schreibt er auch nochmals am 6. August
1916 an Weiger und im Oktober 1917 empfahl Guardini Weiger, sich
einmal mit Goethe zu befassen und dazu die Schriften „Goethe“ und
„Kant und Goethe“282 von Simmel hinzuzuziehen283. Aufgrund der
zahlreichen Erwähnungen mag es nicht verwundern, dass sich eini‐
ge von Simmels Werken, die Guardini wahrscheinlich Weiger sandte
oder in seiner „Exilszeit“ selbst mit nach Mooshausen gebracht hat‐
te, in der Bibliothek im alten Pfarrhaus in Mooshausen befinden.284

Guardini übernahm dabei Simmels Interpretationen nicht einfach,
sondern setzte sich bei aller Bewunderung auch kritisch von ihnen
ab, wie ein Brief vom August 1913 bezeugt:

„Auf der Reise [im August 1913] hatte ich ein ganz außergewöhnliches
Buch mit. G. Simmel, Goethe285. Ich entsinne mich nur einmal bisher
eine solche Schärfe und Kraft der psychologischen Analyse und Darstel‐
lung gefunden zu haben. Wiederum wimmelnd von Schiefheiten und
Übertreibungen; getragen von einer – Goethe einfach in allem bejahen‐
den Wertung, aber so voll der überraschenden Einsichten, daß einem
vor solcher Psychologie fast Angst wird. Ich hatte die Empfindung:
noch einige solcher Bücher, und ich habe nichts mehr zu sagen“.286

281 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 186. Simmel, Georg,
Die Probleme der Geschichtsphilosophie. Eine erkenntnistheoretische Studie,
Leipzig 1892.

282 Simmel, Georg, Kant und Goethe, Berlin 1906; dann unter dem Titel: ders.,
Kant und Goethe. Zur Geschichte der modernen Weltanschauung, Leipzig
31916, jetzt in: GSG 10, Frankfurt am Main 1995, 119–166.

283 Vgl. Brief an Weiger vom 12. Oktober 1917, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 208.

284 Vgl. Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 107 Anm. 246: Simmel, Georg, Schopenhauer und
Nietzsche. Ein Vortragszyklus, München – Leipzig 21920; Ders., Philosophi‐
sche Kultur. Gesammelte Essays, Leipzig 1911, hier zitiert nach: ders., GSG
14, Frankfurt am Main 1996, 159–459; Ders., Rembrandt. Ein kunstphilosophi‐
scher Versuch, Leipzig 1916; Ders., Lebensanschauung. Vier metaphysische
Kapitel, München – Leipzig 21922.

285 Simmel, Georg, Goethe, Leipzig 41921. Dieses Werk befindet sich in der Biblio‐
thek im Pfarrhaus Mooshausen. Es wird hier gemäß der Erstausgabe (Leipzig
1913) zitiert.

286 Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 107.

Teil I „Genese“

94

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Guardini erwähnt Simmel dann auch direkt in der Gegensatzlehre
in Bezug auf das Strömen des Daseins287 und auf die „Transzendenz
des Lebens“288, womit wieder der frühe von Simmel gelesene Aufsatz
anklingt. Es liegt nahe, Simmel allein in lebensphilosophischer Hin‐
sicht als Gewährsmann Guardinis zu sehen, doch wird bei näherer
Betrachtung eine für die Gegensatzlehre inhaltlich bedeutsame dop‐
pelte Stoßrichtung deutlich, die mit zwei großen Namen verbunden
ist: Immanuel Kant und Johann Wolfgang von Goethe.

Simmel hatte in seinem Werk „Kant und Goethe“ bei beiden Au‐
toren Theorien des Einheitsgedankens konstatiert, die den neuzeitli‐
chen Dualismus von Subjekt und Objekt zu überwinden suchten.
Am Ende des Buches, und das mag an dieser Stelle als Beleg für die
Wichtigkeit Simmels für Guardini genügen, bringt er Goethe und
Kant zusammen. Die gleich angeführten Zeilen lesen sich beinahe
wie ein Forschungsauftrag für eine Gegensatzlehre, wie sie Guardini
dann vorlegte. Wichtige inhaltliche Grundannahmen werden darin
erwähnt, wie der Gegensatz zwischen Begriff und Leben, der Rhyth‐
mus des Lebens, die Gegenwirkungen und der Widerspruch sowohl
gegen eine Harmonie zwischen Kant und Goethe als auch einer
Kontradiktion zwischen beiden:

„Wir können uns nicht verhehlen, daß die Gleichung zwischen diesen
beiden Weltanschauungen [Kant und Goethe, Anm. P.M.] noch nicht
gefunden ist, so sicher erst mit ihr alles erfüllt wäre, was wir von
unserem geistigen Verhältnis zur Welt begehren. Vielleicht aber ist es
irrig, nach einem stabilen Gleichgewicht beider zu suchen; vielleicht
ist es der eigentliche Rhythmus und Formel des modernen Lebens,
daß die Grenzlinie zwischen der mechanistischen und der goetheschen
Auffassung der Welt – mag man sie metaphysisch, künstlerisch oder
vitalistisch nennen – in fortwährender Verschiebung bleibe, so daß
die Bewegung zwischen ihnen, der Wechsel ihrer Ansprüche auf das
Einzelne, die Entwicklung ihrer Gegenwirkungen ins Unendliche dem

287 „Dazu, wie überhaupt zu diesen Fragen hat sehr Tiefes und Feines Georg
Simmel gesagt; besonders in seiner ‚Lebensanschauung‘ (München 1918) und
in der ‚Philosophischen Kultur‘ (Potsdam 1923)“. (Guardini, Der Gegensatz, 34
Anm. 7).

288 „Dazu in Georg Simmel’s ‚Lebensanschauung‘ das erste Kapitel über die
‚Transzendenz des Lebens‘“. (Guardini, Der Gegensatz, 82 Anm. 23).

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

95

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben den Reiz gewährt, den wir von der unauffindbaren definitiven
Entscheidung zwischen ihnen erhofften“.289

Eine solche Haltung des Sowohl-als-auch betrachtete Simmel nicht
als ein Schwanken zwischen beiden, sondern möchte sie auf ver‐
schiedene Problemgruppen anwenden. Simmel sieht das Zusam‐
mendenken beider als eine „in den Prinzipien pluralistische An‐
schauungsweise“.290 Er schließt seine Ausführungen damit, dass die
vergangene Epoche im Zeichen von „Kant oder Goethe“ stand
und die kommende vielleicht im Zeichen von „Kant und Goethe“
stehen werde.291 Bei aller Korrektur, ob die Weltauffassungen als
Widersprüche oder Gegensätze im guardinischen Sinn zu verstehen
sind, wird die große Nähe zu Guardinis Gegensatzlehre im Wechsel
der Formel vom „oder“ zum „und“ deutlich. Es könnte pathetisch
so formuliert werden, dass Guardini den Auftrag Simmels annahm
und sein System der Gegensätze von 1914 dann in diesen großen
Horizont der Philosophie stellte. Diese Emphase mag zu viel sein,
doch Richtiges liegt darin, berichtete Guardini doch Weiger 1913 un‐
mittelbar nachdem er die kraftvolle Simmel-Lektüre erwähnt hatte:
„Die Gegensatzlehre ist ein Stückchen weiter; ich bin mir nun über
ihre prinzipielle Stellung zu den übrigen philos. Fragestellungen kla‐
rer geworden“.292 Guardinis inhaltliche Auseinandersetzung mit dem
Denken Simmels wird an späterer Stelle im dritten Teil „Gehalt“
fortgeführt werden.293 Konnte Guardini mit Simmel einen ersten
philosophischen Ansatz der wesentlichen Gegensatzformel des So‐
wohl-als-auch aufgreifen und weitere Ideen entlehnen, so begann er
gemeinsam mit Neundörfer ab 1905 auch mit der Entwicklung einer
psychologischen Charakterlehre, worauf im Folgenden eingegangen
sei.

289 Simmel, Kant und Goethe, 165.
290 Ebd., 165.
291 Ebd., 166.
292 Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐

nis Briefe an Weiger, 107.
293 Vgl. Teil III Kapitel „3.4 Immanenz und Transzendenz: Hinweise auf Romano

Guardinis Befassung mit Aurelius Augustinus und Georg Simmel“.

Teil I „Genese“

96

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Die Entwicklung einer Charakterlehre (Psychologie) 1905–
1910

Die Gegensatzlehre konturiert sich nach der ersten – auch durch
Simmel vermittelten – Einsicht in den Gedanken der Polarität
durch Guardinis Befassung mit einer psychologischen Typenlehre.
So schreibt er in seinen Berichten:

„Einige Jahre vorher hatte ich die Gedanken, die ich zusammen mit Karl
Neundörfer ausgearbeitet hatte, und von denen ich noch ausführlich
berichten muß, nämlich die Gegensatzlehre, genauer formuliert. Darauf
hatten wir eine Theorie der psychologischen Typen, denen Grundstruk‐
turen des kulturellen Lebens entsprechen sollten, aufgebaut“.294

Guardini schreibt hier im Rückblick von 40 Jahren, dass zuerst der
Gedanke des Gegensatzes vorlag und dieser dann eine psychologi‐
sche Entfaltung und Vertiefung erfuhr. Auch Hanna-Barbara Gerl-
Falkovitz betont, dass die Gegensatzlehre ursprünglich als Charak‐
terlehre angelegt war, wie aus den Briefen an Weiger hervorgehe.295

Im Folgenden sei die Beschäftigung Guardinis mit psychologischen
Fragestellungen in den Jahren 1905 bis 1910 nachgezeichnet. Dabei
wird zuerst auf die Krise der Freundschaft zwischen Neundörfer und
Guardini eingegangen, die dem Gegensatzdenken zum Durchbruch
verhalf. Anschließend soll gemäß der transzendentalen Polarität von
Vielfalt und Einheit auf die von beiden entdeckte Mannigfaltigkeit
der Charaktere und die Einheit des Gegensatzes in der Eucharistie
eingegangen werden. Danach schließt sich ein Blick auf Guardinis
Dialoge mit Otto Weininger und Friedrich Wilhelm Foerster an.

2.3.1 Der Durchbruch zum Gegensatzdenken

Der Durchbruch zum Gegensatzdenken geschah in der Krise der
Freundschaft zwischen Guardini und Neundörfer. Aufgrund der
Wichtigkeit des Ereignisses soll die Schilderung Guardinis aus sei‐
nen unveröffentlichten Berichten hier in voller Länge wiedergegeben
werden:

294 Guardini, Berichte, 26.
295 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 10.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

97

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Den eigentlichen Durchbruch gab die Krise in meiner Freundschaft
mit Karl Neundörfer […]. Bei uns beiden hatte das theoretische Denken
eine solche Bedeutung im Gesamthaushalt unseres seelischen Lebens,
daß wir es wagen konnten, die zwischen uns eingetretene Spannung
bzw. Entfremdung auf diesem Wege aufzuarbeiten. Wir fühlten, die
Spannungen mußten darauf zurückgehen, daß wir in allen Dingen ver‐
schieden empfanden; fühlten uns andererseits so stark verbunden, daß
wir uns gegenseitig anerkennen mußten, und so wandten wir lange Zeit
hindurch unzählige Gespräche darauf, um festzustellen, wie jeder von
uns die verschiedenen Elemente des Daseins empfand, wie das Denken,
das Sichentscheiden, das Wollen, das Fühlen vor sich ging und so fort.
So fanden wir zunächst das jedem von uns eigene Grundbild. Dann
sahen wir, daß dieses Selbst nicht einfach war, sondern auf elementarere
Strukturen zurückwies und gelangten so zu einer Theorie von zwei
elementaren, polar zueinander stehenden Strukturen des seelischen
Lebens, die sich in unzähligen Mischungsverhältnissen durchdringen
konnten“.296

Es ist bedeutungsvoll, dass gerade in der Annäherung an das Ex‐
trem, in der Bedrohung des Zerreißens von Einheit, das Finden
des polaren Spannungsgefüges gelang. Zudem steht damit auch
ein grundlegender Entwicklungsschritt der Gegensatzlehre auf einer
existentiellen Grundlage. Die exakte Datierung der Krise und damit
des Durchbruchs erweist sich als schwierig. Sie könnte die bereits
oben in einem Brief an Weiger vom 31. Dezember 1913 sein297, doch
widerspricht diese Annahme der Aussage Guardinis im Vorwort von
„Gegensatz und Gegensätze“, dass die grundlegenden Gedanken be‐
reits im Jahr 1912 vorlagen298. Eine so fundamentale Einsicht in das
Gegensatzdenken kann also nicht erst 1913 erfolgt sein und müsste
zuvor stattgefunden haben. Wenn es dennoch in Verbindung mit
dem Hinzutreten Weigers in den Freundschaftsverbund stand, muss
es nach den November 1906 datiert werden. Nahm Neundörfer im
Sommersemester 1907 selbst das Studium in Tübingen auf, befanden
sich alle drei dann erstmals an einem Ort, sodass es hier eine Krisen‐
möglichkeit gegeben haben könnte. Vielleicht wurde Guardini, der
so schwer Freunde finden konnte, der alte Freund aufgrund des neu‐
en unklar. Eine solche Datierung deckt sich mit dem Umstand, dass

296 Guardini, Berichte*, 26f.
297 Vgl. Brief an Weiger vom 31. Dezember 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 127.
298 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 3.

Teil I „Genese“

98

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neundörfer und Guardini in jenen Jahren intensiv psychologischen
Fragestellungen nachgingen, auf deren Grundlage sie offensichtlich
ihre Eigenheiten und Gemeinsamkeiten rational durchdachten und
so zu einer Klärung und zum Durchbruch in der Gegensatzlehre
gelangen konnten.

In Guardinis Münchener Studienzeit rührte sich in ihm, so
Guardini in seinen unveröffentlichten Berichten, ein weiteres
„grundlegendes Element“ seiner Arbeit zum ersten Mal: das „psy‐
chologische Verstehen und Gestalten“.299 Die psychologischen Be‐
mühungen sind eng mit seinem religiösen Suchen jener Jahre ver‐
zahnt. Sie haben nichts gemein mit der psychologischen wissen‐
schaftlichen Analyse der damaligen Zeit, sondern speisen sich aus
zwei Ansatzpunkten.

Zum einen versuchte Guardini mit Neundörfer das Wesentliche
eines Menschen zu verstehen und sie konsultierten hierfür die psy‐
chologische Literatur jener Jahre. Guardini notierte rückblickend:

„Damals habe ich begonnen, zu verstehen, wie der Mensch sich be‐
nimmt, wie das Leben sich fügt, wie Menschen von einander unter‐
schieden sind und alles das in einer klaren und bestimmten Weise
auszusprechen“.300

Zum anderen entsprang das psychologische Interesse den Bedürfnis‐
sen, der Vielfältigkeit seiner eigenen existentiellen Gegensätze Herr
zu werden und in seinem Ausgreifen auf die verschiedensten Gebiete
der Wirklichkeit eigenen inneren Stand zu fassen:

„So war es geradezu eine Notwendigkeit für mich, einen gewissen Zu‐
sammenhang mit dem ganzen des Lebens zu finden, die Struktur dieses
ganzen zu sehen und den Punkt zu entdecken, wo ich selbst stand.
Daraus entstanden sehr früh tastende Versuche einer Psychologie der
Struktur“.301

Aufbauend auf der grundlegenden Einsicht in den Gedanken der
Polarität entwarfen Guardini und Neundörfer im Laufe der Jahre
immer neue Versuche einer psychologischen Typenlehre, die durch‐
sichtig machen sollte, „wie so verschiedenartige Stellungnahmen des
Menschen zu den Fragen des Daseins entstehen können und ob

299 Vgl. Guardini, Berichte*, 23.
300 Ebd., 24.
301 Ebd., 24f.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

99

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es nicht möglich sei, dieser Verschiedenheit eine aufbauende Kraft
abzugewinnen“.302 Ihre psychologischen Beobachtungen hielten sie
in verschiedenen Aufzeichnungen und Tabellen fest, die – gemäß
Guardini – aber leider verloren gegangen seien. Die Welt der Psy‐
chologie wurde für ihn ein Kosmos, der auf letzten Strukturen auf‐
gebaut sei und wo auch jeder Einzelne seinen Ort habe. Aufgrund
der ausführlichen Beschäftigung wurden diese Gedanken für ihn
zur Selbstverständlichkeit und fänden sich – so er selbst – in allen
seinen Schriften wieder, selbst dort, wo sie nicht genannt seien.303

Auf diese frühe Entwicklung sei nun anhand von Briefen Guardinis
an Weiger geschaut, die als einzige erhaltene Quelle Einblick in die
„Werkstatt“ zur Charakterologie und Gegensatzlehre geben.

2.3.2 Die Vielfalt der Charaktere

Aus der Zeit der frühen Entwicklung der Charakterlehre sind keine
Aufzeichnungen bzw. Notizen Guardinis erhalten. Umso gewichtiger
wiegen seine frühen Briefe an Weiger, welchem er in unregelmäßi‐
gen Abständen vom Fortschritt der mit Karl entwickelten Theorie
unterrichtete und auch dessen Votum einholen wollte. Im Brief
datiert auf den 15. bis 22. Mai 1908, d.h. zweieinhalb Jahre nach
Beginn der Arbeit an der Gegensatzlehre und sechs Jahre vor dem
Erscheinen des ersten Entwurfs, schreibt Guardini:

„Unsere Charakterologie hat seit der Zeit beträchtliche Fortschritte ge‐
macht. Hier einige kurze Angaben. – […] Wir haben dieses Beobach‐
tungsschema des psychol. Lebens aufgestellt […]“.304

In dieser kurzen einleitenden Angabe werden mehrere Dinge augen‐
scheinlich: erstens, die Formulierungen in der ersten Person Plural,
was die Denkgemeinschaft von Guardini und Neundörfer unter‐
streicht; zweitens der Hinweis auf die beträchtlichen Fortschritte
„seit der Zeit“, was bedeutet, dass Guardini Weiger einen vorherigen
Entwurf gesandt hatte, der aber nicht erhalten ist. Diese Beobach‐
tung wird zudem durch den Umstand gestützt, dass im weiteren

302 Knoll, „Die Seele wiederfinden“ – Romano Guardini auf der Suche nach einer
„anderen“ Theologie, 14.

303 Vgl. Guardini, Berichte*, 28.
304 Brief an Weiger vom 15.-22. Mai 1908, Schmitten im Taunus, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 38f.

Teil I „Genese“

100

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verlauf des Briefes auf drei Menschentypen A, B und C Bezug ge‐
nommen wird. Guardini besprach also die einzelnen Entwicklungs‐
schritte, die er mit Neundörfer vollzog, auch mit seinem zweiten
Freund Josef Weiger.

Drittens sind die Bezeichnungen der Gedanken als „Charakterolo‐
gie“ und „Beobachtungsschema des psychologischen Lebens“ auffäl‐
lig. Die folgenden Gedanken sind also keine philosophische oder
theologische Weiterentwicklung der frühen Intuition eines Gegen‐
satzgedankens, sondern dessen Konturierung und Erprobung an‐
hand des Konkreten, der psychologischen Beschreibung. Es scheint
also, als entwickelten Guardini und Neundörfer mittels der Denk‐
struktur des Gegensatzes eine Charakterlehre, die ihnen dann wie‐
derum für die Weiterentwicklung einer Gegensatzlehre behilflich
sein sollte. Abstrahierende Gegensatzlehre und konkretisierende
Charakterlehre bedingen und durchdringen sich gegenseitig. Dieser
Befund wird durch eine Bemerkung Guardinis in „Gegensatz und
Gegensätze“ bestätigt:

„Die Typologie der Seelenvorgänge [Charakterologie, Anm. P.M.] war
der eigentliche Ausgangspunkt der ganzen Überlegung über die Gegen‐
satzlehre. Sie ist bereits in Grundzügen ausgearbeitet“.305

Im im Brief an Weiger skizzierten frühen Entwurf der Charakterolo‐
gie werden Theoretisches Erkennen und Fantasie, praktisches und
schöpferisches Beurteilungsvermögen sowie Wille und Gefühl in ein
je gegensätzliches Verhältnis gesetzt und je nachdem, ob ein Mensch
mehr theoretisch, praktisch oder künstlerisch veranlagt sei, würden
die jeweiligen Seiten mehr hervortreten. Eine solche Unterscheidung
der Seelenvorgänge findet sich nicht in der Schrift von 1914, kehrt
aber als phänomenologische Beschreibungen in der Gegensatzlehre
von 1925 wieder.306 War Guardini 1914 stark auf ein theoretisches
System fixiert, könnte die erfolgte Hinwendung zum Konkreten in
der Gegensatzlehre 1925 die Wiederaufnahme dieses früh angelegten
Gedankenkreises bewirkt haben.

Von noch größerer Bedeutung ist die im Brief angeführte Unter‐
scheidung von drei Menschentypen: dem abstrakt (A) und dem
anschaulich Denkenden (B), sowie dem Willensmensch (C). Dabei
komme Letzterem kein eigenes Erkenntnisvermögen zu, zumindest

305 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 19 Anm. 1.
306 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, z.B. 33.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

101

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind Guardini und Neundörfer noch auf der Suche danach, vielmehr
dient er als Mischungsverhältnis der ersten beiden Typen.

„Und so entstehen dann Ca, der kalte, abstrakt denkende Willens‐
mensch (Beispiel: Hobbes, denke ich.) und Cb, der warm-leidenschaftli‐
che, anschaulich denkende, phantasievolle […]“.307

Diese grundlegende bereits 1908 getroffene Unterscheidung zwi‐
schen Rationalität und Intuition und ihr Zueinander im Ver‐
hältnis des Gegensatzes wird dann auch den großen erkenntnis‐
theoretischen Rahmen der Gegensatzlehre bilden308, und findet
sich in einem handschriftlichen Manuskript von „Gegensatz und
Gegensätze“ angedeutet, wurde jedoch nicht in die gedruckte Fas‐
sung von 1914 aufgenommen, da Guardini den Gedanken noch nicht
reif zur Publikation ansah.

Die entwickelte Typologie wendet Guardini im Juli 1910, im Zuge
seiner ersten Predigterfahrung, auf Predigttypen und Predigercha‐
raktere an. In diesem Brief an Weiger unterscheidet er die objektiv-
vermittelnde und die subjektiv-berührende Predigt. Das Verhältnis
von ratio und intuitio bringt er hierbei in Verbindung mit den Epo‐
chen Mittelalter und Neueste Zeit. Auch diese Entsprechung wird
sich später in der Gegensatzlehre wiederfinden309:

„Hast du [Josef Weiger, Anm. P.M.] einmal über die Psychologie der
Predigt nachgedacht? Zwei Gegensätze liegen hier. Einmal der: Mittel‐
alter – Neueste Zeit. Dort eine verhältnismäßig objektive Darstellung
des Stoffes, mit Begeisterung wohl für ihn, aber ohne eigentliche Rück‐
sicht auf die Menschenseele. Hier eine Sammlung des ganzen Interesses
auf diese, bis zur Vernachlässigung des Objektiv-Dogmatischen. Uns
interessiert weniger die Frage: was ist objektiv? als die: was bedeutets
für die Seele? All das Objektive, Dogmatische, Metaphysische hat eine
Entsprechung in der Seele, ihm entspricht, wenns erlebt wird, eine
Bereicherung, Vertiefung – oder eine Verarmung; es sind Lebensschätze
und wir wollen wissen, wie und wofür“.310

307 Brief an Weiger vom 15.-22. Mai 1908, Schmitten im Taunus, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 39.

308 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 3–16, 195–222.
309 Vgl. ebd., 10–16.
310 Brief an Weiger vom Juli 1910, Heppenheim, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐

nis Briefe an Weiger, 48.

Teil I „Genese“

102

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Guardini argumentiert hier mittels des platonischen Denkprinzips,
dass es eine Entsprechung der objektiven Wahrheit in der Seele gebe.
Eben jene Verbundenheit des Objektiven durch Teilhabe an der
Idee des Guten (metexis) und der Subjektivität durch Erinnerung
(anamnesis) nachvollziehend erleben zu lassen, müsse die Predigt
leisten. Das Zueinander der zwei Gegensatzseiten scheint Guardini
zumindest hier mittels platonischer Denkstruktur zu bewältigen zu
versuchen. Im weiteren Verlauf des Briefes wird Friedrich Wilhelm
Foerster als lobendes Beispiel solcher Vermittlung zwischen den
Epochen bzw. Gegensätzen erwähnt, auf den unten eingegangen
wird.311

In seiner Analyse der Predigertypen, die sich analog zu den
Predigttypen in diesem Brief an Weiger findet, führt er auch den
1908 angeschnittenen Typ C näher aus, welcher als Willensmensch
sowohl Züge von A als auch diejenigen von B tragen könne. Er er‐
scheint nun als eine Modifikation der Typen A und B mittels der vier
Temperamente312, woraus sich acht C-Typen ergeben. Zudem wird
bereits deutlich, dass die Charaktere keine reinen Zuschreibungen
sind, sondern anhand wesentlicher Merkmale beurteilt werden, die
einander bedürfen aber auch ausschließen. Charakter A richtet sich
wesentlich und nicht ausschließlich an den Intellekt, enthält daher
auch das Moment des Pathos, wenn auch in geringerem Maße als
Typ B. Guardini beschreibt ebenfalls die Gefahr der reinen Form,
der reinen ratio, des Intellekts, wenn er zum kühlen theologischen
Rationalismus werde.313

Dem intellektuellen Predigtcharakter setzt Guardini den bewe‐
genden, sich an Wille und Gefühl wendenden, entgegen. Er sei
besonders durch Lebensfülle und Lebensstrom gekennzeichnet und
suche die innerlichen Dispositionen, Neigungen und Sehnsüchte zu
wecken. Der innere Drang gehe also der Erkenntnis voraus, verneine
sie aber nicht, sondern wolle den Gedanken als Seelenwirksamkeit
einsenken. Die Lebensfülle sei also auch nicht blind, nicht nur

311 Vgl. Kapitel „2.3.5 Friedrich Wilhelm Foerster (1869–1966)“.
312 Die vier Temperamente sind: Sanguiniker, Phlegmatiker, Choleriker, Melan‐

choliker. Vgl. für genaue Ausführungen: Zander, Helmut, Anthroposophie
in Deutschland. Theosophische Weltanschauung und gesellschaftliche Praxis
1884–1945, Göttingen 2007, 1408f.

313 Vgl. Brief an Weiger vom Juli 1910, Heppenheim, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 49.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

103

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben, sondern immer auch Gedanke.314 Abschließend vergleicht
Guardini beide Predigertypen, die, je nachdem welchem Menschen‐
typus der Hörer angehöre, für diesen jeweils von Bedeutung seien.
Er räumt dabei jedoch dem zweiten Typus einen Vorrang ein. Dieser
sei mehr vom Dialoggedanken geprägt, den Foerster und er auch
selbst vertreten.315

Die weitere Entwicklung der Charakterologie – und damit der
Gegensatzlehre – geschah, so die hier vertretene These, in Absetzung
von der Psychologie der Geschlechter Otto Weiningers und in An‐
lehnung an die Pädagogik Friedrich Wilhelm Foersters. Bevor die
Befassungen Guardinis mit beiden, und damit der weitere Prozess
in der Entstehung der Gegensatzidee, dargelegt wird, soll knapp auf
den von Guardini und Neundörfer gefundenen Einheitspunkt der
Gegensätze in der Eucharistie eingegangen werden. Dies ist notwen‐
dig, da sich darin verdeutlicht, dass sie nicht beliebig in eine Fülle
von Wirklichkeit ausgriffen, sondern sich stets in der Katholischen
Kirche gehalten wussten.

2.3.3 Die Einheit der Gegensätze in der Eucharistie

Guardini und Neundörfer waren in den Jahren 1908 bis 1910 nicht
nur mit der Differenzierung verschiedener Menschentypen in einer
Charakterologie befasst, sondern auch mit Überlegungen zur Einheit
der Gegensätze. Ein Brief an Weiger vom November 1908 gibt Aus‐
kunft über die Entwicklung einer metaphysischen Grundlage der
Katholischen Kirche und eines daraus entstehenden theologischen
sowie darauf aufbauenden philosophischen Systems.

Im Unterschied zu den Ausführungen zur Vielfalt der Gegensätze
beruhen die hier dargelegten Gedanken nicht auf der Psychologie,
sondern sind philosophischer und theologischer Natur. Zudem ver‐
suchte Guardini noch zu dieser Zeit, ein die existentiell eigenen und
theoretisch-typologischen Gegensätze ordnendes „System“ zu schaf‐
fen316, welches er dann 1914 vorlegt, doch wendet er sich 1925 vom
Systemgedanken entschieden ab. Er sieht die Einheit der Gegensätze

314 Vgl. ebd., 49f.
315 Vgl. ebd., 50.
316 Vgl. Brief an Weiger vom 25. November 1908, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 43.

Teil I „Genese“

104

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Katholischen Kirche verwirklicht. Dies ist deshalb von großer
Bedeutung, da er in gleicher Weise seinen eigenen Halt in allen
Lebensspannungen, seine Mitte, in der Hingabe an Christus in der
Kirche fand. Denken und Leben korrespondieren also. Der Auszug
aus einem Brief an Weiger informiert über diese frühen Entwicklun‐
gen zur Einheit der Gegensätze:

Ich glaube, daß ‚Kathol.‘ als ‚Harmonische Einheit der Gegensätze‘, i. e.
Allseitigkeit im Wesen des Seienden gegeben, sein Seinsgesetz (die on‐
tol. Kategorie der ‚Einheit‘) ist. Demnach ist Kathol. die Relig., d. h. die
allein das ganze, allseit. Sein mit dem allseit. Gott vereinigende allseitige
Verbindung (religatio). Wär‘ ein solcher Nachweis nicht herrlich? Das
ist die Grundlage für alles andere. Die Ideen der Substanz, an der ich
wieder laboriere, des Ich, Gottes, der Welt, der Idee, des Kunstwerks
… geben die Angelpunkte des philos. Systems. Die Idee d. ad Deum,
zur übernat. Vollendg geschaffenen Natur, die aber gefallen ist, der
Trinität; des erlösenden Gottessohnes und vollendenden Geistes; alles
zusammenlaufend in der Eucharistie (dem Brennpunkt d. Heilswerkes)
konstruieren das dogmat. System. Was sagst Du zu einem theol. System,
das ganz auf d. Idee d. Eucharistie aufbaut?“317

Erblickt er aber in der Kirche die Einheit der Gegensätze und bildet
die Eucharistie den „Brennpunkt des Heilswerkes“ und damit der
Kirche, wie es später das II. Vatikanische Konzil formulieren wird318,
dann liegt die Einheit der Gegensätze in ebendieser. Dieser frühe
Gedankenansatz Guardinis und die damit verbundene Hypothese
werden in den Ausführungen zur Mitte der Gegensatzlehre näher
untersucht werden. Die Annahme einer Einheit der Gegensätze in
der Eucharistie wird zusätzlich dadurch bestätigt, dass Guardini auf
dem Gegensatz gemäß Alfons Rosenberg eine Theologie gründen
wollte319, letztlich also eine eucharistische Theologie.

2.3.4 Otto Weininger (1880–1903)

In den psychologischen Forschungen seiner Studienzeit las Guardini
u.a. den Bestseller Otto Weiningers „Geschlecht und Geschlech‐

317 Ebd., 42.
318 Vgl. SC, Nr. 10.
319 Vgl. Rosenberg, Alfons, Die Welt im Feuer. Wandlungen meines Lebens, Frei‐

burg i.Br. 1983, 149.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

105

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter“320 und dessen metaphysische Fragmente, was einen sehr starken
Eindruck auf ihn gemacht habe. Weininger vertritt darin sowohl
eine psychologische als auch eine metaphysische Polarität der Ge‐
schlechter. Diese scharfsinnige Konstruktion rief bei Guardini je‐
doch keineswegs nur Bewunderung hervor, habe er sie doch bereits
damals als falsch erkannt, da der Psychologe – einem modernen
Gnostiker gleich – Materielles, Weibliches und Böses identifizier‐
te. Die Gnosis, so kritisiert Guardini auch später noch, habe die
Gegensätze des Lebendig-Konkreten zu Widersprüchen erklärt, die‐
se dann noch mit den Kategorien von „Gut“ und „Böse“ versehen
und mit einem Leib-Geist-Dualismus verquickt.321

Wie stark sich Guardini von den gnostischen Vorstellungen Wei‐
ningers absetzte, macht auch ein Brief an Weiger aus dem Jahr
1908 deutlich. Weiger hatte Guardini wohl zuvor auf eine eigene
Lektüre Weiningers hingewiesen, woraufhin der sonst sich so fein ar‐
tikulierende Freund harsch Stellung bezieht: „Was Weininger? Er hat
Dir hoffentlich nichts getan, mit seinen gewaltigen Verzerrungen,
auch in moralphilosophischen Fragen!“322 Guardini sieht beide Ge‐
schlechter, in klarer Abgrenzung zu ihm, als gleichwertig an.323 Die‐
ser Gedankengang findet sich dann auch später in seinem Notizbuch
aus dem Jahr 1918 unter dem Titel „Mann und Weib“ ausgeführt:

„Gleich in Wert und Würde; ebenbürtige Verkörperungen des Mensch‐
seins. Aber verschieden nach Art, und Aufgabe innerhalb des Men‐
schentums. Und die „gleiche“ Würde, den zukommenden gleichen Wert
erreicht jeder gerade dadurch, daß er nicht den anderen kopiert, son‐
dern vollkommen wird in seinem Eigenen, seinen Beitrag zum Men‐
schentum leistet“.324

320 Weininger, Otto, Geschlecht und Charakter. Eine prinzipielle Untersuchung,
Wien – Leipzig 1903.

321 Vgl. Guardini, Romano, Das Christusbild der paulinischen und johanneischen
Schriften, Würzburg 1940, hier zitiert nach: Mainz – Paderborn 31987, 138–144.

322 Brief an Weiger vom 15.-22. Mai 1908, Schmitten im Taunus, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 36.

323 Vgl. Guardini, Berichte*, 17.
324 Guardini, Romano, Gleichheit der Geschlechter; der Menschen. Notiz vom

12.12.1918, in: ders., Notizbuch 1914–1919 (handschriftlich in Sütterlin, unveröf‐
fentlicht). Guardini-Archiv der Katholischen Akademie in Bayern, München,
Nachlass Romano Guardini, Nr. 0082, [79].

Teil I „Genese“

106

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


War Weininger daran gelegen, ausgehend von der Polarität von
Mann und Frau ein Grundgesetz des Kosmos zu finden325, entwi‐
ckelte auch Guardini auf Grundlage dieser psychologischen Bemü‐
hungen, wie er in seinen unveröffentlichten Berichten festhielt, seine
Denkstruktur des Gegensatzes:

„Hinter diesen psychologischen Grundstrukturen ging es aber dann
ins Metaphysische zurück, und ich habe damals die ersten Versuche
zu einer auf einem universellen Gegensatz aufgebauten Weltauffassung
gemacht“.326

Noch 1964 beschrieb Guardini in seinem Testament „Für den To‐
desfall“ als eines von drei theoretischen Zielen seines Werkes „Der
Gegensatz“ die Herbeiführung einer gleichwertigen Rolle der Frau.
Sie sei durch die Gleichsetzung des Geistes mit der Formreihe und
dem Wert, „bewußt oder unbewußt, in den Charakter der Zweitran‐
gigkeit gestellt worden“.327 Die Befassung u.a. mit den Gedanken
Weiningers und deren notwendige Korrektur kann also als ein Ur‐
sprung der Gegensatzlehre angesehen werden.

2.3.5 Friedrich Wilhelm Foerster (1869–1966)

Die Schriften des Pädagogen und Philosophen Friedrich Wilhelm
Foerster328 waren für Guardini für die Vertiefung und Erprobung
des eigenen Polaritätsdenkens von Bedeutung. Dieser Aspekt ist in

325 Vgl. Knoll, „Die Seele wiederfinden“ – Romano Guardini auf der Suche nach
einer „anderen“ Theologie, 14.

326 Guardini, Berichte*, 26.
327 Guardini, Mein Buch der Gegensatz, 1.
328 Friedrich Wilhelm Foerster (1869–1966) promovierte und habilitierte in Phi‐

losophie. Als Pädagoge war er entschiedener Gegner des Nationalismus und
Vorreiter der Friedensbewegung. Von 1896–1903 war er Generalsekretär der
ethischen Bewegung und von 1914–1922 Professor für Pädagogik an der Lud‐
wig-Maximilian-Universität München. (Vgl. für eine ausführliche Biografie:
Max, Pascal, Pädagogische und politische Kritik im Lebenswerk Friedrich
Wilhelm Foersters (1869–1966), Stuttgart 1999; für Foersters Einfluss auf die
Friedensbewegung: Hipler, Bruno, Friedrich Wilhelm Foerster (1869–1966).
Ein Inspirator der katholischen Friedensbewegung in Deutschland, in: StZ 2
(1990), 113–124).

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

107

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Guardini-Forschung bisher nicht bearbeitet worden.329 In dieser
Untersuchung soll zuerst auf die verschiedenen vor allem literari‐
schen Begegnungen Guardinis mit Foerster geblickt werden, wobei
direkt betont werden muss, dass sich beide nie persönlich kennen‐
lernten, wie Foerster in einem Brief an Guardini 1954 bedauerte.330

Anschließend seien Ähnlichkeiten und Differenzen der Denkstruk‐
turen beider mithilfe Foersters Schrift „Lebensführung“ und seines
Aufsatzes „Grundfragen der Charakterbildung“ dargestellt.

Guardini orientierte sich wohl ab 1907/08 nach der kritischen
Absetzung von Weininger an Foerster in psychologischen und päda‐
gogischen Fragen, schrieb er doch in einem Brief an Weiger nach der
Absetzung von ersterem lobend über zweiteren:

„Hier nenn‘ ich Dir einige sehr feine Sachen. Förster Charakter und
Christus (d.h. männliche und weibliche Seelenart in ihren Beziehungen
zur Vollkommenheit). Hochland, April 1908. soweit ich ihn gelesen
habe klassisch!“331

In einem Brief vom Juli 1910 an Weiger charakterisiert er Foerster,
dass er aus dem Herzen heraus und dialogisch schreibe, und eine
„prächtige“ neue Sprache in seiner Jugendlehre gefunden habe, die
man auch direkt für die eigenen Predigten verwenden könne.332 So
sehr Guardini auch die Charakterzeichnungen Foersters bewundert,
so beginnt er sich dennoch von dessen Anthropologie zu distanzie‐
ren, welche sich allein auf die Psychologie gründe und damit die

329 Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz hebt knapp hervor, dass Guardini Foerster „au‐
ßerordentlich“ als Pädagogen schätzte (vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 37 Anm. 10.) und Gunda Brüske erwähnt, dass sich Guardini
in seinen Schriften zur Jugendbewegung häufig auf Foerster beziehe (Vgl.
Brüske, Gunda, Anruf der Freiheit. Anthropologie bei Romano Guardini, Pa‐
derborn u.a. 1998, 86).

330 Vgl. Brief von Friedrich Wilhelm Foerster an Romano Guardini vom 25. Fe‐
bruar 1954, New York, in: BSB Ana 342 B I: „Heute wollte ich Ihnen nur diesen
herzlichen Händedruck senden und der Hoffnung Ausdruck geben, dass es
mir gegeben sein möge, irgendwo und irgendwann einmal Ihre persönliche
Bekanntschaft zu machen“.

331 Brief an Weiger vom 15.-22. Mai 1908, Schmitten im Taunus, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 36f. Der von Guardini erwähnte Artikel
Foersters ist: Foerster, Friedrich Wilhelm, Grundfragen der Charakterbildung,
in: Hochland 5 (April-September 1908), 1–25.

332 Vgl. Brief an Weiger vom Juli 1910, Heppenheim, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 48–50.

Teil I „Genese“

108

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offenbarung als gegebene Tatsache untergrabe, wie er Weiger 1912
schrieb:

„Ganz unmerklich verliert die Offenbarung und ihr Inhalt, die Gnade…
ihre absolute, reale, über allem stehende Bedeutung, die Offenbarungs‐
gedanken ihren genauen, klaren, realen Sinn, all das gewinnt bloß sym‐
bolische ethische Bedeutung. Natürlich gilt das zunächst, oder vielleicht
auch nur, für einen Menschen, der nicht gewissermaßen eingewachsen
ist ins Christentum und die Kirche“.333

Am 23. Februar 1913 besuchte Guardini einen Vortrag Foersters in
Freiburg über „Universitätsbildung und Charakterbildung“, der sich
als Manuskript mit dem Vermerk „Meinem lieben J[osef ]. R[oma‐
no].“ in der Bibliothek im Pfarrhaus in Mooshausen befindet.334

Er hatte ihn in einem Brief am 24. Februar 1913 direkt an Weiger
gesandt, in dem er auch seinen persönlichen Eindruck detailliert
schildert. Der zu dieser Zeit an der Universität Wien lehrende Phi‐
losoph und Pädagoge Foerster, der ab 1914 eine ordentliche Profes‐
sur an der Ludwig-Maximilians-Universität München erhielt, sei
dunkel und einfach aber dennoch elegant gekleidet gewesen und
habe genau und nur mit wenigen Gesten „in gleichmäßigen ruhigen
Sätzen“ gesprochen. Er erschien Guardini „wie ein Mensch von sehr
feinem Empfinden, sehr differenzierter Fähigkeit des Beobachtens
und Verstehens, der es versteht, alles unter einige zentrale Gedanken
zu stellen; ein Mensch von durchaus nicht genialen Kräften, aber
der alles, was er ist und kann, durch eine vollendete Disziplin in
seine Gewalt und auf eine hohe reife Entwicklung gebracht hat“.335

Leidenschaft könne man bei ihm kaum beobachten, denn sie sei zur
kühlen Ruhe gebändigt. Bemerkenswert an diesem Brief Guardinis
ist der Umstand, dass er Weiger unmittelbar nach dem Ereignis
detailliert davon berichtete, was die Wichtigkeit Foersters für sein
damaliges Denken unterstreicht.

Im Februar 1914 schilderte er Weiger dann, dass ihn Foersters
Schrift „Lebensführung“ bewegt habe: „Du siehst an den vielen Stri‐
chen, wie energisch es mich faßte. Ich habs immer auf dem Tisch;

333 Brief an Weiger vom 9. März 1912, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 86.

334 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 84 Anm. 169.
335 Brief an Weiger vom 24. Februar 1912, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 85.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

109

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehr viel verdanke ich ihm“.336 Doch äußert er auch den Zweifel,
ob er seinem eigenen Urteil vertrauen könne und erbittet Weigers
Meinung zu diesem Werk. In seiner Habilitation über den heiligen
Bonaventura gibt Guardini den Aufsatz „Diabolos“ Foersters in Be‐
zug auf den Hierarchiegedanken an337 und schließlich erwähnt er
ihn auch in seiner Gegensatzlehre von 1925 im Abschnitt zur Struk‐
tur der höheren Gegensatzeinheiten338.

In der Bibliothek im Pfarrhaus in Mooshausen befinden sich
folgende Werke Foersters339: „Jugendlehre“ (1911), „Schuld und Süh‐
ne“ (1911), „Lebensführung“ (1912) mit Besitzvermerk Guardinis,
„Schule und Charakter“ (1918), „Autorität und Freiheit“ (1920), „Er‐
ziehung und Selbsterziehung“ (1921) sowie „Jugendseele, Jugendbe‐
wegung, Jugendziel“ (1923).340 Sie stammen alle aus der Zeit vor
der Abfassung der Gegensatzlehre und teils vor der Drucklegung
von „Gegensatz und Gegensätze“. Ab 1915 begann Guardinis Tätig‐
keit in der Jugendgruppe Juventus, sodass er sich auch vor diesem
Hintergrund mit Fragen der Charakterlehre und Pädagogik befasste.
Dass die Schriften Foersters für Guardinis Denkweg insgesamt von
Bedeutung waren, unterstreicht nicht nur seine zahlreiche Lektüre,
sondern äußerte Guardini in späteren Jahren auch selbst.341

336 Brief an Weiger vom 15. Februar 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 135.

337 Vgl. Guardini, Romano, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaven‐
turas. Die Lehren vom lumen mentis, von der gradatio entium und der in‐
fluentia senus et motus, Leiden 1964, 176 Anm. 6. Der dort zitierte Artikel
Foersters ist: Foerster, Friedrich Wilhelm, Diabolos. Die neutestamentliche
Satansanschauung, in: ThW II, 78–80.

338 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 163 Anm. 32.
339 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 37 Anm. 10.
340 Foerster, Friedrich Wilhelm, Jugendlehre. Ein Buch für Eltern, Lehrer und

Geistliche, Berlin 1907; Ders., Schuld und Sühne. Einige psychologische und
pädagogische Grundfragen des Verbrecherproblems und der Jugendfürsorge,
München 1911; Ders., Lebensführung. Ein Buch für junge Menschen, Berlin
1912; Ders., Schule und Charakter. Beiträge zur Pädagogik des Gehorsams und
zur Reform der Schuldisziplin, Zürich 1918; Ders., Autorität und Freiheit. Be‐
trachtungen zum Kulturproblem der Kirche, München 1920; Ders., Erziehung
und Selbsterziehung: Hauptgesichtspunkte für Eltern und Lehrer, Seelsorger
und Jugendpfleger, Zürich 1921; Ders., Jugendseele, Jugendbewegung, Jugend‐
ziel, Erlenbach/Zürich – München – Leipzig 1923.

341 In seiner Ethik bezeichnete Guardini Foerster als genialen und „großen
ethischen Entdecker und Erneuerer“ und dessen Schriften als „vortrefflich“.

Teil I „Genese“

110

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachdem Guardini am 24. September 1952 den Friedenspreis des
deutschen Buchhandels erhalten hatte, schrieb ihm Foerster am
9. März 1954 einen Brief, woraufhin Guardini am selben Tag in sein
Tagebuch die Bedeutung dieses Pädagogen für sein eigenes Denken
hervorhebend notierte:

„Ich habe einen Brief bekommen, der mich sehr nahe berührt hat,
nämlich von Fr. W. Foerster. Darin sagt er sehr Freundliches über mei‐
ne Arbeit und stimmt insbesondere meiner Schrift ‚Verantwortung‘ zu.
Foerster ist derjenige, von dem ich am meisten pädagogisch gelernt
habe. Eigentlich, wenn ich Strehler hinzunehme, dessen Konvikt in
Neisse mich für immer beeindruckt hat, der Einzige. Von ihm habe ich
gelernt, den Weg zu sehen – und zu gehen –, der beständig zwischen
Idee und konkreter Wirklichkeit gegangen werden muß“.342

Ausgehend von diesen Foerster schätzenden Worten Guardinis und
aufgrund des dargelegten Befundes von seiner Befassung mit dessen
Werk kann konstatiert werden, dass eine inhaltliche Untersuchung
beider Denkstrukturen gerade im Rahmen einer Arbeit über die
Gegensatzlehre sinnvoll ist. Dabei sollen nun folgende vier Punkte
in den Blick genommen werden: erstens die Anknüpfung beider
bei der konkreten Wirklichkeit, zweitens Ähnlichkeiten bei den be‐
handelten Autoren, drittens das Zueinander von Einzelnem und
Gemeinschaft und viertens die Hochschätzung der Frau.

Erstens legt Foerster in seinem auch von Guardini gelesenen Werk
„Lebensführung“ dar, dass die wahre Bildung nicht nur darin beste‐
he, etwas zu wissen, sondern zudem „wozu man es weiß und in
welchem Zusammenhang mit dem Allerhöchsten und Allerwichtigs‐
ten“343 es stehe. Die Ausprägung der Moral bei Kindern und Jugend‐
lichen geschehe nur, wenn die Brücke „geschlagen wird zu dem
individuellen Lebens- und Gedankenkreise des Kindes“.344 Zudem
vertritt Foerster das pädagogische Paradigma, den Ausgangspunkt

(Guardini, Romano, Ethik. Vorlesungen an der Universität München (1950–
1962). Aus dem Nachlaß herausgegeben von Hans Mercker. Band 1, Mainz –
Paderborn 21994, 373f, 379).

342 Guardini, Romano, Wahrheit des Denkens und Wahrheit des Tuns. Notizen
und Texte 1942–1964. Aus nachgelassenen Aufzeichnungen herausgegeben von
Felix Messerschmid, Paderborn u.a. 1980, hier zitiert nach: Guardini, Romano,
Stationen und Rückblicke / Berichte über mein Leben (9.3.1954), 119–289, 227.

343 Foerster, Lebensführung, 7.
344 Ebd., 12.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

111

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erziehung nicht von Abstraktionen (von Geboten), sondern
vom „konkreten Leben des Kindes“, her zu nehmen345. Für Foerster,
der über den „Entwicklungsgang der Kantischen Ethik bis zur Kritik
der reinen Vernunft“346 promovierte, sei es für die Erziehung, sich
von Kant absetzend, entscheidend, „vom Abstrakten ins Konkrete
überzugehen“347. Aus dieser Grundhaltung heraus finden sich in
Foersters Werk „Lebensführung“ unzählige Beispiele des konkreten
Lebens. Auch Guardini sollte in seiner Gegensatzlehre von 1925
– im Unterschied zu Gegensatz und Gegensätze 1914 – in seiner
Darstellung der einzelnen Gegensatzpaare auch wider Kant und den
Neukantianismus immer bei der konkreten Erfahrung ansetzen.348

Damit sei nicht gesagt, dass die Lektüre der Schriften Foersters der
alleinige Grund für Guardinis neuen Ansatz bei der Erfahrung in
der Gegensatzlehre nach 1914 gewesen ist, doch haben sie aufgrund
der zahlreichen und intensiven Auseinandersetzung Guardinis mit
ihnen einen wesentlichen Beitrag für seine Neuorientierung geleis‐
tet.

Zweitens gibt es in Foersters Artikel „Grundfragen der Charak‐
terbildung“ Anknüpfungspunkte an Guardinis Gegensatzlehre hin‐
sichtlich der behandelten Autoren. Der Pädagoge beginnt direkt mit
dem nietzscheanischen Begriff der „Umwertung aller Werte“ und
setzt sich im gesamten Artikel von dessen Abwertung des Weibli‐
chen ab.349 Zudem finden sich bei Foerster mit den Bezügen zu
Goethe350, Dante351, dem Tod des Sokrates352 und nicht zuletzt zum
platonischen Denken überhaupt353 zahlreiche Denker bzw. Denk-
und Lebensformen, die auch Guardini vertraut waren bzw. wur‐
den. Foerster empfahl zum Abschluss des Artikels pädagogisch die
„Übung der Ritterlichkeit“354, die er auch immer wieder in seiner

345 Vgl. ebd., 15.
346 Foerster, Friedrich Wilhelm, Die Entwicklung der Kantischen Ethik bis zur

Kritik der reinen Vernunft, Berlin 1893.
347 Foerster, Lebensführung, 19.
348 Vgl. dafür Teil II Kapitel „1 Hinwendung zur Wirklichkeit“.
349 Vgl. Foerster, Grundfragen der Charakterbildung, 1, 9.
350 Vgl. ebd., 4, 17.
351 Ebd., 19.
352 Vgl. ebd., 8.
353 Ebd., 3.
354 Ebd., 25.

Teil I „Genese“

112

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Lebensführung“ als Leitbild betont355, und die Guardini später in
der Jugendbewegung auf Burg Rothenfels durchführen sollte. Foers‐
ters Erzählung einer „alten italienischen Legende“ rundet die zahl‐
reichen Anknüpfungspunkte an das Schaffen des Deutsch-Italieners
ab.356

Drittens lobte Guardini in seiner Gegensatzlehre die pädagogische
Denkform Foersters des Zueinanders von Einzelnem und Gemein‐
schaft ausdrücklich. Dort führt er aus, dass in seiner Zeit wieder
neu in der Erziehung der Bezug der Seele zu Gott entgegen einem
Anspruch des Staates auf den Einzelnen eingeführt werden müsse:

„Diese Forderung nicht nur grundsätzlich ausgesprochen, sondern in
konkreter Weise pädagogisch gestaltet und durchgeführt zu haben, wird
eine ruhiger denkende Zeit zu den besonderen Verdiensten Friedrich
Wilhelm Foersters rechnen“.357

Foerster definierte in „Grundfragen der Charakterbildung“, dass ein
Mensch „Charakter“ habe, wenn er aus einem festen Kern heraus
handle.358 Als biblisches Bild benutzt er den Auszug Abrahams aus
Ur in Chaldäa, der die „Emanzipation des Individuums auch von
der nationalen Gebundenheit an Nation und Familie“359 bedeute.
Diese Bindung werde ersetzt durch diejenige an die Gottheit, die erst
wirklich die Liebe wieder zur Familie ermögliche, da das eigene feste
Stehen ein Hinausgehen zum Anderen ermögliche. Foerster erreichte
sodann in seinen Ausführungen über Individualität und Gemein‐
schaft eine Konklusion, wie sie sich auch in Guardinis Gegensatz‐
lehre finden könnte:

„Je inniger einst die Gemeinschaft werden soll, um so stärker muß
das Individuum davor gesichert werden, daß es nicht ein willenloses
Werkzeug der Kameradschaft, ein bloßer Reflex des sozialen Milieus sei,
sondern als selbstständige Kraft in das soziale Leben eingreife“.360

Viertens ist Foersters Denken auch von einer Hochschätzung der
Frau durchzogen und er betont in Gegenstellung zu Weininger klar,
dass das männliche Element in der Erziehung der „Erfüllung und

355 Vgl. z.B. Foerster, Lebensführung, 18.
356 Vgl. Foerster, Grundfragen der Charakterbildung, 4.
357 Guardini, Der Gegensatz, 163 Anm. 32.
358 Vgl. Foerster, Grundfragen der Charakterbildung, 2.
359 Ebd., 2.
360 Ebd., 6.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

113

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ergänzung durch das weibliche Element“ bedürfe, wobei das männ‐
liche für die individuelle Festigkeit und das weibliche für die caritati‐
ve Gemeinschaft stehen würden. In der Schilderung dieser Elemente
begegnet deutlich der Gegensatzgedanke im Sinne Guardinis:

„Sie [das männliche und weibliche Element, Anm. P.M.] scheinen auf
entgegengesetzten Seelenkräften zu ruhen und daher einander auszu‐
schließen, eine Gefahr für einander zu sein, – und doch ist jedes einzel‐
ne dieser Bildungselemente unzulänglich ohne das andere“.361

Ausführlich zeichnet Foerster den männlichen und den weiblichen
Charakter und zeigt, wie sie aufeinander verwiesen sind, sodass
sie nur durch den jeweils anderen „zu vollem Leben erweckt“362

werden. Würde hingegen nur eine Seite zum Ideal erhoben, bliebe
sie in „Einseitigkeiten stecken“.363 Einen ähnlichen Gedanken führt
Guardini in seinem Artikel „Frauenart und Frauensendung“ 1921
aus, dass ausgehend von gleichem „Wert und Würde der Persönlich‐
keit“364 unterschiedliche Aufgaben bestünden. In seiner Gegensatz‐
lehre formulierte er dahingehend, dass die reine Verwirklichung nur
einer Gegensatzseite in die Unmöglichkeit führe.365

Dem Christentum komme es zu, so Foerster, die Einheit zu Schaf‐
fen zwischen „Menschenkenntnis und Menschenliebe, Idealismus
und Realismus – Energie und Milde“.366 Im Tiefsten seien das männ‐
liche und weibliche Element in der Persönlichkeit Christi selbst
verbunden: in der Liebe, die ihre Kraft aus der Selbstüberwindung
erhalte. Das Christentum habe die „männliche Selbstbestimmung“
mit der „weiblichen Hingebung“ vereinigt.367 In diesen Ausführun‐
gen hallt auch der Ton von Guardinis Denken wider, dass die

361 Ebd., 7.
362 Ebd., 10.
363 Ebd., 24.
364 Guardini, Romano, Frauenart und Frauensendung, in: Die christliche Frau

19 (1921), 33–37, 52–57, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebens‐
werks. Aufsätze und kleine Schriften. Band 1, Mainz – Paderborn 2000, 23–40,
25.

365 Vgl. z.B. Guardini, Der Gegensatz, 99.
366 Foerster, Grundfragen der Charakterbildung, 11.
367 Vgl. ebd., 13.

Teil I „Genese“

114

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegensätze des Lebendig-Konkreten im Letzten durch Christus
selbst getragen seien.368

Summa summarum kann aufgrund der Überschneidungen zwi‐
schen dem Denken Guardinis mit demjenigen Foersters also festge‐
halten werden, dass Guardini mit ihm eine Bestätigung und Vertie‐
fung für seine eigene – gemeinsam mit Neundörfer entwickelte –
Denkstruktur des Gegensatzes gefunden hatte. Diese erhielt durch
die Erarbeitung der Charakterologie eine Vertiefung. Ab 1910 ent‐
wickelte Guardini dann eine philosophische Gegensatzlehre auf
der Grundlage des Materials der Struktur der psychologischen Ty‐
pen. Dieser Prozess bis hin zur Entstehung des kleinen Manuskript-
Drucks von 1914 sei im Folgenden untersucht.

2.4 Auf dem Weg zum Gegensatzsystem: Die Entwicklung von
1911 bis 1914

Guardini und Neundörfer hatten mit der Entwicklung einer psycho‐
logischen Typenlehre begonnen. In den Jahren 1911 bis 1914 erhob
sich parallel dazu, und dann diese ganz ablösend, die philosophische
Gegensatzlehre. Diese Werkegenese bis hin zur Veröffentlichung des
kleinen Erstlings soll im Folgenden anhand des Briefwechsels Guar‐
dinis mit Weiger dargestellt werden, da er immer wieder seinem
Freund von der eigenen Arbeit berichtete.

Im August 1909 konnte Guardini ob der gesammelten Materialfül‐
le aus sämtlichen Bereichen noch kein klares System erblicken369,
doch Anfang des Jahres 1911 muss er Weiger ein erstes Manuskript
seiner Gegensatzlehre gesandt haben, da er in seinem Brief vom
Februar 1911 die Antwort Weigers zitierte, der „die erste verstehen‐

368 Vgl. dafür Teil II Kapitel „3 Hinwendung zur Mitte in der Hingabe an Gott und
die Kirche“.

369 Vgl. Brief an Weiger vom 13. August 1909, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 45: „Die Gedanken und Spekulationen purzeln
noch immer lustig durcheinander. Hettinger hatte schon recht: mit dem Er‐
kennen ists wie mit einer Kugel: je größer sie wird, desto mehr merkt man,
was draußen liegt. Und doch mein‘ ich, ich sollte all das Entdecken und
Zusammentragen nicht hemmen“.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

115

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Anerkennung jener Gedanken“370 äußerte. In diesem Brief über‐
mittelte Guardini nun sogleich eine neue Fassung der Gedanken
zur abermaligen Durchsicht und Korrektur.371 Dieser muss neben
der Befürwortung jedoch auch Bedenken, bzw. Angst vor jenen Ge‐
danken geäußert haben, was anhand Guardinis Nachfrage deutlich
wird: „Du hast Angst vor Ihnen? Ich verstehs“.372

Romano versuchte der Angst seines Freundes durch weitergehen‐
de Erörterungen zu begegnen. Er bringt zunächst sein eigenes tiefes
Ringen mit jenen Sachverhalten zur Sprache, das verrät, dass es dem
Autor keineswegs nur um eine Ausarbeitung eines theoretischen
Konstrukts zur Deutung von Kirche und Welt geht, sondern die
Gegensatzidee Ausdruck seines eigenen Bemühens um existentielle
Klarheit ist. Vielleicht hatte Weiger Guardinis „Theoretisieren“ ange‐
mahnt, wie er es auch in anderen Briefen tat, sodass sich Guardini
wiederum gezwungen sah, dem Freund zu verdeutlichen, dass es
sich nicht um ein rein erdachtes System handle, vor dem Weiger
sich ängstige, sondern jene Ausarbeitungen vielmehr Existenzbewäl‐
tigung darstellten: „Auf mir liegen sie [die Gedanken] oft wie ein
Zwang, der mich erschöpft. Ich lege ein Blättchen aus meinem Tage‐
buch bei, das sagt Dir manches“.373

Im Anschluss an knappe christologische Ausführungen fixiert
Guardini vor allem das Gegensatzpaar von Fülle und Form, das
in der späteren Gegensatzlehre 1925 das zweite intraempirische sein
wird, und bezieht es auf den Charakter Weigers selbst, sodass dem
Freund das Konstrukt als Klärung des Eigenen und deshalb nicht
fremd oder ängstigend, sondern als existenzerhellend erscheine:

„Sieh, ich meine, jene Gedanken könnten Dich lehren, so Leben, Den‐
ken und Empfinden zu meistern. Denn nicht das Leben ist das voll‐
kommene, welches wild und vulkanisch strömt und tobt, sondern das,
welches die eigene Kraft und Fülle gezähmt hat, sie frei und leicht
besitzt. Ist nicht das Leben erst frei, welches über sich steht?“374

370 Brief an Weiger vom 10.-14. Februar 1911, Heppenheim, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 50.

371 Vgl. ebd., 52f.
372 Ebd., 50.
373 Ebd., 50.
374 Ebd., 51.

Teil I „Genese“

116

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von Interesse ist hierbei einmal, dass Guardini Weiger anhand des
Gegensatzes charakterisiert. Zudem verbindet er im Gedanken des
„Über dem Leben Stehens“ seine psychologisch-philosophischen
Versuche zur Gegensatzlehre mit der vorausgehenden Betrachtung
des Kreuzweges Jesu, bei der er vor allem herausstellt, dass Christus
über allem Schmerz und tobender Fülle in Klarheit und Selbstlosig‐
keit stehe. Die gegensätzliche Denkstruktur lässt sich für Guardini
bereits 1911 mindestens christologisch anwenden, ja sie erfährt chris‐
tologisch, und dann eucharistisch, ihre letzte Tiefe.

Nachdem der Gedanke als christlich herausgestellt ist, legt
Guardini dar, dass das Gegensatzdenken keine Aufgabe des Eigenen,
vielmehr eine Einordnung in ein größeres Ganzes sei, welches dem
Persönlichen zu Klärung und voller Entfaltung verhelfe. Erst in
der Spannung des Gegensatzes erhebe sich das Lebendig-Konkrete
als solches. In Einseitigkeit und Harmonie sterbe es. Sei aber das
Eigene am rechten Ort, lassen sich durch die Gegensatzlehre auch
die anderen Menschen besser verstehen, da das fremde Wesen als
Gegensätzliches erkannt und die Akzentuierung zu einer Seite hin
ins Ganze eingeordnet werden könne.375 Die Gegensatzlehre ist also
u.a. Existenzdenken und -klärung.

Nach dem Erweis der Wichtigkeit des Gedankens für die eigene
Existenz regt Guardini den Freund zur Erprobung desselben in Be‐
zug auf die Frage nach dem Beruf an, welche er selbst in einem
Aufsatz 1919 angehen sollte376:

„Beschäftige Dich einmal, gerade auf Grund dieser Gedanken, mit der
so wenig gewürdigten Idee des ‚Berufes‘ (welche auch mit der Entschei‐
dung für den Seelsorgerberuf noch nicht erledigt ist): Im großen Gan‐
zen des menschlichen Organismus, Menschheit, Kirche, Staat – …, das
nach jenen Gegensätzen sich gliedert und ordnet – Wo steh ich in ihm?
Ich mit meiner Art, mit meiner Natur, mit meinem Wesen? Was bin ich
ihm schuldig?“377

Entspringt die Gegensatzlehre, wie beschrieben, vielfältigen Anre‐
gungen, so ist sie als Denkstruktur für Guardini nicht auf ein
Fachgebiet oder einen Kulturbereich beschränkt, sondern gilt für

375 Ebd., 51.
376 Vgl. Guardini, Zum Begriff des Berufes.
377 Brief an Weiger vom 10.-14. Februar 1911, Heppenheim, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 52.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

117

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Gesamt menschlicher Wirklichkeit. Damit hat sie 1911 bereits
den Bereich der Psychologie überschritten, in deren Fahrwasser sie
nach der anfänglichen Einsicht weiterentwickelt wurde. Dies führt
unweigerlich zur Frage nach dem Verhältnis von Charakterologie
und Gegensatzlehre, das sich im Jahr 1912 ausdifferenziert.

Im Februar 1912 legte Guardini Weiger abermals eine Charaktero‐
logie vor, die deutlich auf zwei im Gegensatz zueinander stehenden
Reihen aufgebaut ist.378 Der Terminus der „Gegensatzreihen“ findet
sich dann in den Drucken sowohl 1914379 als auch 1925380 wieder.
Im Brief stellte Guardini dem Pol des Alten, Anderen und Gegebe‐
nen die komplementäre Seite der Frische und Produktivität gegen‐
über. Diese anthropologischen Beobachtungen aus „diesen Tagen“,
wie es im Brief heißt, kehren sowohl im kleinen Erstling381, wie
auch im späteren Buch wieder382. Verfestigt sich hier der Eindruck,
dass Guardini eine eigenständige philosophische Gegensatzlehre auf
Grundlage der Anreicherungen der Psychologie entwickelt hatte,
wird dies im darauffolgenden Brief vom März 1912 noch deutlicher:

„Die Gegensatzlehre habe ich nun wieder neu durchgegangen und
frisch formuliert. Auch manches neu hinzugefügt. Ich wäre so froh,
das Ganze einmal mit einem kritischen und zugleich verständnisvollen
Mann durchzusprechen.*
* Du verstehst, wie das gemeint ist?! Nicht, daß Du keiner seist!, aber so
einen rechten Kritikus u. philosophisch Gehechelten mein‘ ich“.383

In diesem Brief spricht Guardini das erste Mal dezidiert von einer
philosophischen Gegensatzlehre. Zudem ist von großem Interesse,
dass Weiger in Bezug auf die reine philosophische Ausarbeitung
von Guardini erstmals in der Entwicklung der Gegensatzlehre keine
Rolle zugedacht wurde. War es ihm zuvor beschieden, als ein Bei‐
spiel für die Charakterologie zu dienen und auch seine kritischen
Kommentare einzubringen, wird er nun nicht als kritischer rein
philosophischer Korrektor in Betracht gezogen, jedoch weiterhin um

378 Vgl. Brief an Weiger vom 26. Februar 1912, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Fal‐
kovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 86.

379 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 8f.
380 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 112.
381 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 11.
382 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 60–71.
383 Brief an Weiger vom 17./18. März 1912, Worms, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐

dinis Briefe an Weiger, 65.

Teil I „Genese“

118

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine Kommentare gebeten. Auch ein späterer Brief vom Oktober
1912 bezeugt, dass Weiger das Manuskript zwar korrigierte, Guardini
aber intensiv nach dem Austausch im philosophisch-theologischen
Fachdiskurs suchte:

„Heute erhielt ich auch das Mskr. [der Gegensatzlehre, Anm. P.M.]
Besten Dank; es freut mich, daß Du davon Nutzen hast. Wenn wir
uns treffen, wollen wir einmal die Sache durchsprechen. Ich hoffe, daß
ich hier an der Universität Gelegenheit zur Prüfung und Diskussion
finde“.384

Dass sich die philosophische Gegensatzlehre als Schrift von einer
Charakterologie gelöst hatte, wird dadurch offenkundig, dass
Guardini die Weiterarbeit an der Charakterlehre dezidiert im selben
Brief vom März 1912 erwähnte, in dem er auch die Gegensatzlehre
anführte.385 Er arbeitet in den Jahren 1911 und 1912 – immer gemein‐
sam mit Neundörfer – also parallel sowohl an einer Gegensatzlehre
als auch an einer Charakterlehre. Dieses Nebeneinander wird auch
in einem weiteren Brief an Weiger vom 25. Juni 1912 angeführt:

„Ich hatte begonnen, die Charakterlehre festzulegen, bin aber auf sehr
große Schwierigkeiten gestoßen. Jetzt liegt sie wieder in actis. Die
Gegensatzlehre ist neu formuliert und etwas verbessert. Könntest Du
sie in etwa 8–14 Tagen zurückschicken, falls ich sie Dir sendete?“386

Jene dankbar angenommenen Korrekturen könnten dann im bereits
angeführten Brief vom Oktober 1912 gemeint sein. Es ist auffällig,
dass sich die Erwähnung der Gegensatzlehre in den Briefen Guar‐
dinis an Weiger im Jahr 1912 stark verdichtet, wie es selbst später
nicht vor der Veröffentlichung 1925 geschah. Man spürt förmlich
auch die Unsicherheit ob des Gelingens dieser für ihn essenziellen
philosophischen Grundlegung. Aus dieser in den Briefen an Weiger
ersichtlichen fortwährenden Arbeit an einer Gegensatzlehre ergibt
sich auch eine Klärung zur „Vorbemerkung“ von „Gegensatz und
Gegensätze“, wo Guardini ausführt:

384 Brief an Weiger vom 22. Oktober 1912, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 70.

385 Vgl. Brief an Weiger vom 17./18. März 1912, Worms, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 65.

386 Brief an Weiger vom 25. Juni 1912, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 67.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

119

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Die gegenwärtige Formung erhielt sie im Wesentlichen Ende 1911 und
Anfang 1912. […] Die vorliegende Darstellung hat absichtlich an der
letzten Fassung von 1912 nichts Sachlich-Wesentliches geändert“.387

Diese Bemerkung bedeutet unter Berücksichtigung der fortwähren‐
den Arbeit Guardinis an der Gegensatzlehre im Jahr 1912, dass
er eine erste Formulierung einer philosophischen Gegensatzschrift
Ende 1911 gefunden hatte, die er 1912 überarbeitete bis hin zu
einer letzten Fassung im Oktober 1912. Aus dieser Zeit haben sich
zwei handschriftliche bisher nicht veröffentlichte Manuskripte erhal‐
ten.388 Während das erste, das im Guardini-Archiv der Katholischen
Akademie in Bayern unter Nr. 1903 geführt wird, kürzer ist, umfasst
das zweite unter Nr. 1904 beinahe alle Teile des späteren Drucks und
enthält zusätzlich wichtige Hinweise zur Erkenntnislehre, die erst
in der späteren Gegensatzlehre 1925 von Guardini wieder aufgenom‐
men worden sind. Den Grund für die Nicht-Publikation 1914 besteht
darin, dass Guardini das kurze Kapitel noch nicht ausgereift und
damit „vertretbar“ sah, wie er selbst in der Druckfassung vermerkte:

„Bei der eigentümlichen Stellung des Konkreten zur Erkenntnis liegen
aber gerade hier ihre kritisch kompliziertesten Fragen. Verfasser be‐
kennt, auf sie noch keine vertretbare Antwort geben zu können“.389

Eine Datierung der beiden Handschriften ist schwierig, doch könnte
Nr. 1903 aufgrund des kürzen Umfangs die erste Fassung sein, die
Guardini in der Einleitung zu „Gegensatz und Gegensätze“ erwähnt,
womit sie gegen Ende 1911 bis Anfang 1912 zu datieren wäre. Da
Nr. 1904 mehr Text umfasst, könnte sie näher an der eigentlichen
Publikation liegen und im Zeitraum von Oktober 1912 bis Ende 1913
entstanden sein. Möglich wäre auch, dass Nr. 1904 eine Abschrift
von Nr. 1903 ist, die nur deswegen kürzer ist, weil ein Teil verloren
gegangen ist.

1914 folgte dann die Veröffentlichung der knappen Systematik
„Gegensatz und Gegensätze“. Der Grund für die Publikation zu die‐
sem Zeitpunkt liegt darin begründet, dass sich Guardini – gemein‐

387 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 3f.
388 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze. Handschriftliches Manuskript,

Nr. 1903; Ders., Gegensatz und Gegensätze. Handschriftliches Manuskript,
Nr. 1904.

389 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 18.

Teil I „Genese“

120

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sam mit Neundörfer – das „Recht auf spätere Fortführung“ der Ge‐
danken sichern wollte. Die Arbeit an ihr lag offensichtlich und ver‐
ständlicherweise während seiner Promotionszeit über Bonaventura
weitgehend brach, doch im April 1913 wurde Guardini auf eine
Grundlegung einer Charakterlehre eines „Russen“390 aufmerksam,
die der Gegensatzlehre sehr ähnlich war. Die Gedanken – so
Guardini – lagen damals förmlich in der Luft und er fürchtete,
sie könnten ihnen vorweggenommen werden. Er sah sich also zur
Publikation gezwungen, wollten er und Neundörfer die Gedanken
weiterhin als eigene ausgeben können.

In den Monaten Mai bis Oktober 1913 nahmen Guardini und
Neundörfer – veranlasst durch die Publikation des „Russen“ – die
Arbeit an der Gegensatzlehre als philosophischer Schrift wieder ver‐
mehrt auf, um sie zur Veröffentlichung zu bringen. Er schrieb an
Weiger am 29. August 1913:

„Die Gegensatzlehre ist ein Stückchen weiter; ich bin mir nun über
ihre prinzipielle Stellung zu den übrigen philos. Fragestellungen klarer
geworden. Auch darüber mündlich“.391

Ist diese „psychologische Strukturlehre“392, wie er sie in seinen un‐
veröffentlichten Berichten nennt, zuvor parallel zu einer Charakter‐
lehre erwähnt worden, findet sich eine solche in den Briefen von
1913 nicht mehr wieder und wird auch später nicht mehr veröffent‐
licht werden. Hatte Guardini auch eine philosophische Gegensatz‐
schrift unabhängig von der Charakterlehre publiziert, wird doch
die Grundlegung des Ausgangspunktes beim Phänomen des leben‐
dig-konkreten Menschen nicht verlorengehen, sondern wesentlich
das Werk von 1925 prägen.

Bei aller philosophischen Klarheit darf allerdings nicht übersehen
werden, dass die Gegensatzlehre auf einem theologischen Funda‐
ment ruht bzw. in der Theologie ihre letzte Sinnrichtung findet.
So sieht Guardini in einem Brief an Weiger vom 10. April 1913 im
Anschluss an Kol 3,14 die Gegensätze schlussendlich in der Liebe

390 Brief an Weiger vom 10. April 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 91. Das russische Werk, auf das Guardini
hier rekurriert, konnte nicht ermittelt werden.

391 Brief an Weiger vom 29. August 1913, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 107.

392 Guardini, Berichte*, 27.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

121

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes geeint.393 Im folgenden Brief vom 26./ 28. Mai 1913 wird der
Gegensatz auf das Zueinander von Religion und Mensch im Alten
und Neuen Testament angewandt. Es scheint zunächst, als werde
der drückende Widerspruch von Mensch und Religion im Alten Tes‐
tament dann im Neuen Testament in die Harmonie der Versöhnung
hinein aufgelöst. Eine solche erlöste Harmonie meint für Guardini
aber nicht Identität von Gott und Mensch, sondern fruchtbare
Gegensatzspannung: „Das Ich und Du der Liebe ist an die Stelle
des Zusammenstoßes zweier ‚Lebensmassen‘ mit seiner Bangigkeit
getreten“.394 Wo sich aber Ich und Du auf dem Einheitsgrund der
Liebe gegenüberstehen, stehen sie im Dialog, in fruchtbarer Gegen‐
satzspannung, die von der Liebe selbst, d.h. dem trinitarischen Gott,
getragen ist. So schließt er denn auch diesen Brief mit dem stark
bedenkenswerten Satz: „Du hast wohl recht, mein liebster Freund,
daß im Kreuz die letzte Lösung von allem liegt“.395 Diese Gedanken
über Religion und Mensch entwickelte Guardini im Gespräch mit
Weiger, womit klarer wird, dass der Gedanke des Gegensatzverhält‐
nisses zwar ein philosophischer ist, der jedoch auf theologischem
Grund ruht und der theologischen lebendigen Klärung und Verge‐
wisserung bedurfte. Dafür war ihm Weiger wiederum der rechte
Gesprächspartner.

Im Oktober 1913 lag dann „Gegensatz und Gegensätze. Entwurf
eines Systems der Typenlehre. Als Manuskript gedruckt, Freiburg
i.Br. Juli 1914“ vor. Er schreibt an Weiger am 9. Oktober 1913:

„Eine gute Nachricht habe ich. Mir wurde gesagt, daß die Caritasdru‐
ckerei jedenfalls geneigt sein würde, das Buch zu nehmen. Also versu‐
che ich es zuerst bei Herder, geht es dort nicht, dann bei der ‚Carität‘,
wie sie Auer nennt“.396

In den Jahren 1911 bis 1913 hatte sich eine philosophische Gegensatz‐
lehre also von der Charakterologie gelöst und konnte als eigenstän‐
dige Schrift 1914 in der Caritas-Druckerei publiziert werden. Der

393 Brief an Weiger vom 10. April 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 91f.

394 Brief an Weiger vom 26./28. Mai 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 97.

395 Ebd., 97.
396 Brief an Weiger vom 9. Oktober 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 108.

Teil I „Genese“

122

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt des 20-seitigen Manuskript-Drucks sei im Folgenden darge‐
stellt, womit das Kapitel zur Werkgenese seinen Abschluss findet.

2.5 Gegensatz und Gegensätze. Entwurf eines Systems der
Typenlehre

Guardini legt in seiner kleinen Schrift 1914 den Entwurf eines
Systems des Gegensatzes und der Gegensätze vor, die zuerst die
allgemeine Gegensatzlehre – ihre Grundbegriffe, ihr System und
ihre Bedeutung – und dann als kurzen Ausblick die spezielle Gegen‐
satzlehre behandelt. In seinem 1925 erschienen Werk „Der Gegen‐
satz. Versuch einer Philosophie des Lebendig-Konkreten“ ist die
Reihenfolge und damit die Denkbewegung umgekehrt. Sie nimmt
ihren Ausgangspunkt nicht von abstrakten Theoremen oder Struktu‐
ren, sondern vom Konkreten in seinem An-und-für-sich. Während
er 1914 also systemisch-deduktiv voranschreitet, geht er 1925 phä‐
nomenologisch und lebensphilosophisch vor. In „Gegensatz und
Gegensätze“ beschreibt er am Ende, dass die aufgezeigten typolo‐
gischen Grundbegriffe auf die Einzelwissenschaften angewandt wer‐
den können: „Besondere Bedeutung gewinnt sie in der individuellen
und sozialen Psychologie. Auf ihr ruht das vielerörterte Problem der
Typik der Seelenvorgänge (Charakterologie)“.397 Die Gegensatzlehre
ist hier also eindeutig zur Denkstruktur für eine in Grundzügen
ausgearbeitete Charakterologie geworden, aus deren Entwicklung sie
entsprungen war.398

1925 wird er dann – auch beeinflusst durch die Phänomenologie –
die ursprüngliche Entwicklung der Gegensatzlehre auch methodisch
vollziehen und die Struktur des Gegensatzes vom Menschen her auf‐
weisen. Die nie veröffentlichte Charakterlehre kommt, so scheint es,
in den phänomenologischen Beschreibungen schließlich zu ihrem
Recht. Er betont jedoch weiterhin, dass sich die Gegensatzstruktur
auch in allem Gegebenen finde399, wie er bereits 1914 klar hervor‐
hebt: „Das Gegensatzsystem hat absolute Bedeutung, es gilt für alle

397 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 19.
398 Vgl. ebd., 19 Anm.1.
399 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 226.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

123

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenstände der Erfahrung“.400 Da in diesem Kapitel „Gegensatz
und Gegensätze“ dargestellt werden soll401, wird der dort grundge‐
legten deduktiven Methode und Struktur gefolgt, auch wenn diese
dann 1925 revidiert wurde.

Guardini beginnt seine Darlegung mit dem Faktum der Gegen‐
sätzlichkeit als solcher. Zwei Pole, die in Einheit am konkreten Ding
gegeben sind, vermischen sich weder im Gegensatzverhältnis noch
synthetisieren sie sich in einem Dritten.402 Sie stehen zueinander
im Verhältnis gegenseitiger Bedingung und zugleich gegenseitiger
Ausschließung:

Jede Gegensatzseite ist nur mit der andern, an ihr und durch sie
seinsfähig und denkbar; zugleich aber wird sie in ihrer Eigenart und
Eigendenkbarkeit gerade durch ihre Entgegengesetztheit zur andern be‐
stimmt. Also nicht der ausschließende, negierende, sondern der polare
(fordernde und geforderte) Gegensatz ist gemeint (graphisches Symbol,
Fig. 1).
Fig. 1. A′ A′′ “.403

Die Gegensatzseiten schließen einander aus und doch kann eine
Seite rein für sich genommen weder gedacht werden noch sein. Um
zu sein und gedacht zu werden, muss die andere Seite an ihr mit
gegeben sein. Die damit entstehende Relation ist also Einschließung
und Ausschließung zugleich. Dies ist das Verhältnis des Gegensatzes.
Reine Ausschließung wäre Widerspruch und reine Einschließung
Synthese, vielmehr sind die Gegensatzseiten aber in Einheit gegeben.
Diese kann entweder durch Unter- und Überordnung, Ineinander‐
ordnung oder in paradoxer Ordnung gegeben sein.404

Die Pole sind zwar beide zugleich gegeben und können nicht
ohne einander sein, doch vermischen sie sich nicht dauerhaft am
Ding in einer beide Seiten synthetisierenden Harmonie. Sie würde
zu einer Auflösung des Gegensatzes führen. Vielmehr wogt zwischen
den Polen ein Rhythmus, sodass das quantitative Ungleichgewicht

400 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 15. Ob es auch für den Bereich des
Absoluten gelte, lässt er an dieser Stelle offen.

401 Die gesamte Schrift findet sich in kritischer Edition als Anhang 2 in dieser
Untersuchung.

402 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 18.
403 Ebd., 5.
404 Vgl. ebd., 6.

Teil I „Genese“

124

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Pole, das sowohl Gefährdung als auch wogende Vitalität besagt,
der Normalzustand jedes Dinges ist.405

Die Pole können in zwei Arten zueinander stehen, dem der Kreu‐
zung und dem der Reihung. Erstgenanntes bedeutet, dass jede Seite
eines Gegensatzpaares zu jeder Seite eines anderen Gegensatzpaares
sowohl in differenzierender als auch integrierender Beziehung ste‐
hen kann. Dies gilt nicht nur für zwei, sondern auch für drei Gegen‐
satzpaare, sodass daraus ein Doppelkreuz entsteht. Zweitgenanntes
beinhaltet, dass bestimmte Gegensatzseiten untereinander eine be‐
sondere Verwandtschaft besitzen und damit eine Reihung bilden.
Guardini kennt acht Gegensatzpaare, sodass daraus zwei Reihungen
mit je acht Gegensatzpolen gebildet werden können.

Die Gegensätze, die sich aus dem Faktum der Gegensätzlichkeit
als solcher ergeben, nennt Guardini mit Rückgriff auf die formale
Logik und die Kategorienlehre „transzendentale Gegensätze“. Diese
in jedem Gegenstand der Erfahrung gegebenen Gegensätze sind
die Gegensatzpaare „Ähnlichkeit-Verschiedenheit“ und „Verbunden‐
heit-Geschiedenheit“.406 Die Denkstruktur des Gegensatzes besagt
also, dass sich die zwei Pole sowohl verwandt als auch fremd sind
sowie sich sowohl anziehen als auch abstoßen. Ontologisch gesehen,
zeigen die transzendentalen Gegensätze das Sein sowohl als Einheit
als auch als Vielheit von Getrenntheiten.407

Die zweite Art von Gegensätzen bilden die „kategorischen
Gegensätze“. Als Kategorien sind sie letztdenkbare Bereiche, die
nicht aufeinander und nicht auf einen allgemeineren Begriff zurück‐
geführt werden können. In ihnen unterscheidet er metaphysische
und physische Gegensätze. Erstgenannte befassen sich mit dem
Verhältnis des metaphysischen Einheitsprinzips zum Erfahrbaren,
das sowohl dessen Quell- als auch Ordnungsgrund ist (Gegensatz‐
paar „Produktion und Disposition“), das sowohl gesetzmäßig als
auch nicht gesetzmäßig wirksam ist (Gegensatzpaar „Anomie und
Nomie“) und sowohl dem Hervorgebrachten innewohnt, als auch

405 Vgl. ebd., 16.
406 1925 schreibt Guardini in ähnlicher Weise: „Ich erinnere an die transzendenta‐

len Gegensätze, in denen das Faktum der Gegensätzlichkeit selbst entfaltet ist“.
(Guardini, Der Gegensatz, 101). Er führt es dort in den gegenüber „Gegensatz
und Gegensätze“ leicht umbenannten Gegensatzpaaren „Ähnlichkeit-Besonde‐
rung“ (qualitativ) und „Zusammenhang-Gliederung“ (struktiv) aus.

407 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 11.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

125

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außerhalb dessen steht (Gegensatzpaar „Immanenz und Transzen‐
denz“).408

Die physischen Gegensätze beschreiben die Relation der physi‐
schen Momente zueinander. Das Seiende ist dabei sowohl fließend
(Dynamik), als auch fest (Statik), hat Ganzheitscharakter (Allge‐
meinheit) und auch Einzelheit (Besonderheit), ist sowohl Was
(Fülle) als auch Wie (Form).409 Belegt Guardini diese physischen
Gegensätze hier anhand des Verweises auf chemische Gesetze, so
bezieht er sich 1925 auf den Menschen:

„Wir erfahren unser Leben als Akt. […] Im Körper ist alles in Bewe‐
gung, angefangen von den willkürlichen Regungen der Glieder, über
die unwillkürlichen des Atems und den Kreislauf der Säfte, bis zu den
Vorgängen des Stoffwechsels. […] Es gibt kein reines Strömen. Damit
Strömen sein könne, muß wenigstens etwas Bleibendes in ihm sein;
zum mindesten Identität des Strömenden und Selbigkeit der Richtung,
und sei’s auf noch so kleine Strecken hin. […] Solche stehende Struktur
hat unser Körper: feste Verhältnisse der Knochen, der Glieder, der Or‐
gane zueinander; feste Maße der Bewegung; feste Rhythmen im Ablauf
der organischen Vorgänge“.410

Die transzendentalen und kategorialen Gegensätze ordnet Guardini
in zwei Reihen, auf deren einer Seite Ähnlichkeit, Verbundenheit,
Produktion, Anomie, Immanenz, Fülle, Dynamik und Besonderheit
und auf der anderen Seite Verschiedenheit, Geschiedenheit, Dispos‐
ition, Nomie, Transzendenz, Form, Statik und Allgemeinheit stehen.
Wurden die Gegensätze von Guardini zuerst nur auf ein Einzelding
bezogen, gelten alle drei Gruppen aber auch für das Verhältnis von
Dingen zueinander, d.h. auch in Bezug auf Dingsysteme. Wiegt bei
einem Ding die eine Gegensatzseite quantitativ vor und beim ande‐

408 Vgl. ebd., 11f. Sie werden 1925 als transempirische Gegensätze bezeichnet und
in die Gegensatzpaare „Produktion-Disposition“, „Ursprünglichkeit-Regel“ und
„Immanenz-Transzendenz“ unterschieden. (Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 60–
87).

409 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 12f. Diese Gruppe nennt er 1925
die intraëmpirischen Gegensätze, die im Bereich des Menschlichen – näherhin
im Körperlichen und Psychischen – auftreten. Sie fundieren die Eigenschaften
des Menschen und sind allgemein erfahrbar. Guardini differenziert hierbei
zwischen den Gegensatzverhältnissen „Akt-Bau“, „Fülle-Form“ und „Ganzheit-
Einzelnes“. (Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 31–56).

410 Guardini, Der Gegensatz, 31–37.

Teil I „Genese“

126

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren die Entgegengesetzte, können sie in eine Einheit treten, die kon‐
stant oder auch nur vorübergehend sein kann: „Damit ist eine ins
Unbegrenzte fortgehende Kombinierbarkeit der Dinge gegeben“.411

Guardini benennt im Anschluss an diese Ausführungen zu Grup‐
pierungen von Gegensätzen das quantitative Verhältnis zwischen
Gegensatzseiten, und dass zwischen ihnen ein Rhythmus woge.

Im vorletzten Kapitel seiner Schrift schildert er die Bedeutung
seiner Gegensatzlehre. Sie sei eine „eine wissenschaftliche Lehre vom
Konkreten“412, die das Sein nicht erkläre, sondern dessen Grund‐
struktur beschreibe. Sie ist für ihn „Grundgesetz des Seins und Regu‐
lativ alles Denkens“.413 Er weist ihr einen dreifachen Sinn zu. Sie
sei konstruktiver, heuristischer und korrektiv-kritischer Natur, da sie
durch ihr Prinzip der typologischen Allseitigkeit, ihre Katholizität,
Einseitigkeiten ausgleiche und den Blick für die Fülle öffne414:

„Die Gegensatzlehre ist die theoretische Formulierung der Tatsache,
daß das Sein nicht ‚einseitig‘, sondern ‚zweiseitig‘, nicht ‚eindeutig‘, son‐
dern ‚zweideutig‘ ist. Es ist eine Einheit, aber nicht eine Einheit, die
recta linea und von einer Seite her, sondern nur jeweils von zwei Seiten
zu fassen ist“.415

Guardini hatte mittels der kleinen Publikation das Grundgerüst
seines gemeinsam mit Neundörfer entwickelten Gegensatzdenkens
erstmals vorgelegt, das sich in der Gegensatzlehre 1925 so wiederfin‐
det. Konvergenzen und Divergenzen beider Schriften werden nicht
an dieser Stelle, sondern gemeinsam mit systematischen Betrachtun‐
gen im dritten Hauptteil der Arbeit „Gehalt“ erfolgen. Würde dies
bereits an dieser Stelle geschehen, wären Doppelungen im dritten
Teil unvermeidlich. Stattdessen sei im Folgenden auf Guardinis „De‐
kade des Umbruchs und Reifens“ bis 1925 geblickt, in der er sein
Gegensatzdenken am Gesamt der Wirklichkeit erprobte und vertief‐
te.

411 Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 16.
412 Ebd., 18.
413 Ebd., 18.
414 Vgl. ebd., 18.
415 Ebd., 17.

2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914

127

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur
Gegensatzlehre 1925

Die Dekade nach der Veröffentlichung von „Gegensatz und
Gegensätze“ (1914) bis hin zur Gegensatzlehre 1925 war im Leben
und Denken Guardinis von Umbrüchen und Reifungsprozessen ge‐
prägt, wie ein Blick auf einige markante Daten zeigt: 1915 wurde
Guardini mit seiner Arbeit zu Bonaventura promoviert und am
15. August 1915 zum Leiter der Juventus in Mainz ernannt. 1918 er‐
schien sein großer Erstling „Vom Geist der Liturgie“, der ihn schlag‐
artig berühmt machte. An Ostern 1920 kam er erstmals auf Burg
Rothenfels mit der Jugendbewegung in Kontakt, die er bis zur Ent‐
eignung der Burg durch die Nationalsozialisten 1939 leitete. Ebenfalls
1920 begann er in Bonn seine Habilitation über Bonaventura und
im Sommersemester 1923 erfolgte der Ruf auf den neu geschaffenen
Lehrstuhl für „Religionsphilosophie und katholische Weltanschau‐
ung“ nach Berlin, den er bis zu dessen Auflösung durch die Natio‐
nalsozialisten 1939 inne hatte.

Dieses reiche Lebensjahrzehnt war von Umbrüchen im Leben
sowie dem Finden von neuen Denkwegen geprägt. Viele inhaltliche
Entwicklungen und Auseinandersetzungen werden unten in den Tei‐
len „II Grund“ und „III Gehalt“ dargestellt werden. In dieser histori‐
schen Hinführung sei lediglich auf drei Zeitabschnitte hingewiesen:
erstens auf Guardinis Befassung mit (neu-)platonischem Denken
und Bonaventura, die mit der Promotion und Habilitation zwei we‐
sentliche Momente für die Entwicklung seines Denkens darstellen,
zweitens auf das Jahr 1916, aus dem mehrere Briefe Guardinis vorlie‐
gen, die eine Weiterentwicklung der Gegensatzlehre verdeutlichen,
sowie drittens auf den Beginn seines Wirkens als Dozent ab dem
Sommersemester 1922 in Bonn und ab 1923 in Berlin. Am Beginn
seiner Universitätslaufbahn suchte er noch nach seiner eigenen Me‐
thodik für seine Lehrtätigkeit und sein Schauen auf Welt. Diese
könnte er in einem vorläufigen Abschluss seiner polaren Denkstruk‐
tur gefunden haben, weshalb seine frühen überlieferten Kollegien
kurz zu betrachten sind.416 Das Kapitel wird mit einem Blick auf den
Vorgang der Veröffentlichung der Gegensatzlehre 1925 beschlossen.

416 Bis zur Veröffentlichung der Gegensatzlehre 1925 sind Notizen zu vier Kollegi‐
en erhalten. (Vgl. dafür Gerl-Falkovitz, Lauterkeit des Blicks).

Teil I „Genese“

128

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Romano Guardinis Befassung mit (neu-)platonischem
Denken und Bonaventura

Guardini weist direkt zu Beginn seiner Gegensatzlehre 1925 darauf
hin, dass „der Gedanke der Gegensätzlichkeit oder Polarität“ zum
„Grundbestand des ‚platonisch‘ gerichteten Denkens“ gehöre:

„Man kann die Probleme bezeichnen, bei denen in diesem Denken,
sobald es sich frei bewegt, der Gegensatzgedanke auftaucht. So wird er
auch in der Geschichte vor allem dann lebendig, wenn die platonische
Denkweise wieder auflebt“.417

Außer diesem Verweis finden sich in seiner Gegensatzlehre noch
zwei weitere kleine Bemerkungen: Guardini richtet sich wider die
„neuplatonische Emanations- und Vergottungslehre“ und nennt die
„sokratisch-platonische Methode“ des Dialogs.418 Zudem begegnet
der Name Bonaventuras an zwei Stellen: zuerst direkt in der Vor‐
bemerkung mit dem Hinweis darauf, dass sowohl an der Disserta‐
tion als auch der Habilitation der Gegensatzgedanke erprobt wor‐
den ist419, sowie in einer Reihe mit Thomas von Aquin und den
Viktorinern420. Da auch das zweite transzendentale Gegensatzpaar
„Einheit und Mannigfaltigkeit“ auf (neu-)platonisches Denken hin‐
weist, und sich die Guardini-Forschung einig darin ist, dass die
Wichtigkeit (neu-)platonischen Denkens für Guardini nicht über‐
schätzt werden kann421, soll hier der Frage nachgegangen werden,
wann sich Guardini womit befasste, um damit die Bedeutung für
die Gegensatzlehre zu eruieren. Diese Untersuchung geschieht an
dieser Stelle der Arbeit, da die Promotion 1915 und die Habilitation
1922 über den Neuplatoniker Bonaventura wesentliche Bestandteile
seines Umbruchs und Reifens in der Dekade vor der Publikation
der Gegensatzlehre sind. Hier wird die These vertreten, dass Guar‐
dinis (neu-)platonisches Denken in der Gegensatzlehre auf seine

417 Guardini, Der Gegensatz, 16f.
418 Vgl. ebd., 146 Anm. 29, 222 Anm. 44.
419 Ebd., XI.
420 Vgl. ebd., 13.
421 Gerl-Falkovitz erblickt Guardinis geistige Abstammung in einer von Platon

über Augustin gehenden Denkgemeinschaft, worin ihn auch Markus Zimmer‐
mann einordnet und was zudem Alfons Knoll und Eugen Biser betonen.
(Vgl. Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 73; Zimmermann, Die Nachfolge
Christi, 79; Knoll, Glaube und Kultur, 163; Biser, Romano Guardini, 32).

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

129

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausführliche Befassung mit Bonaventura und nicht auf diejenige mit
Platon oder der Gestalt des Sokrates zurückzuführen ist, da diese
tiefergehend erst nach 1925 einsetzte. Dies sei im Folgenden belegt.

Im Jahr 1906 oder 1907 kam Guardini 21- bzw. 22-jährig durch P.
Odilo Wolff OSB in der Erzabtei Beuron früh in Kontakt mit Platons
Lehre von der lebendigen Gestalt, sowie generell mit dem Platonis‐
mus.422 Dies sei, so Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz Ludwig Winters‐
wyl zustimmend, „die früheste Spur von Guardinis Verpflichtung
durch das Platonische Denken“.423 In einem Brief von Juli 1910 an
Weiger findet sich, erstmals schriftlich bezeugt, ein platonischer
Gedanke: dass eine objektive Wahrheit eine Entsprechung in der
Seele haben müsse.424 Diesen hatte Guardini ausgehend von einer
Erörterung über verschiedene gegensätzlich gestellte Predigttypen
angeführt.

Der erste direkte Verweis Guardinis auf Bonaventura erfolgt eben‐
falls in einem Brief an Weiger im Rahmen der Erarbeitung seiner
Dissertation am 10. April 1913, in dem er ihm mitteilt, er sei dabei,
Material zu sammeln und dieses zu exzerpieren.425 Auch in der fol‐
genden Zeit berichtete Guardini seinem Freund regelmäßig über die
weitere Erstellung seiner Promotionsarbeit über die Erlösungslehre
Bonaventuras426, die Maria Knoepfler 1914 aus dem Stenogramm
maschinenschriftlich übertrug427. Die Dissertation befasst sich, wie
es ihr Titel zum Ausdruck bringt, mit der „Lehre des hl. Bonaventura
von der Erlösung“428. Guardini erarbeitet darin christologisch-sote‐
riologisch den Inhalt des Erlösungsgedankens und erprobt und ver‐
tieft im Aufzeigen der verschiedenen Typen und der Morphologie

422 Vgl. Winterswyl, Romano Guardini, 365.
423 Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 18.
424 Vgl. Brief an Weiger vom Juli 1910, Heppenheim, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 48f.
425 Vgl. Brief an Weiger vom 10. April 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko‐

vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 91.
426 Brief an Weiger vom 7. November 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko‐

vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 117; Brief an Weiger vom 17. März 1914,
Freiburg im Breisgau, in: ebd., 139.

427 Vgl. Guardini, Romano, Maria Knoepfler zum Gedächtnis, in: Die Schildge‐
nossen 8 (1928), 516–523, hier zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Le‐
benswerks. Aufsätze und kleine Schriften Band 2, Mainz – Paderborn 2001,
384–395, 389.

428 Vgl. Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung.

Teil I „Genese“

130

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Gedankens das zuvor mit Neundörfer entwickelte Prinzip des
Gegensatzes, wie er in seinen Berichten über sein Leben wiedergibt:

„Bonaventura war in besonderer Weise dafür geeignet, denn seine
Theologie vereinigt verschiedene Elemente. Er ist Augustinianer, der
sich mit einiger Mühe in die aristotelische Zeitströmung fügt, und
im übrigen mehr ‚homo religiosus‘ und Mystiker als Theoretiker. So
konnte ich tatsächlich aus seinen Schriften das, worauf es mir ankam,
nämlich die zwei bzw. drei Grundtypen der Erlösungsvorstellung her‐
ausholen“.429

Guardini erkennt bei Bonaventuras „dialektischer Erlösungstheo‐
rie“430 zwei „polar zueinander gestellte Gedankenreihen, die die
ganze Erlösungslehre Bonaventuras bestimmen“431: eine moralisch-
rechtliche und eine physisch-mystische Auffassung. Es ist hier nicht
die Aufgabe, diese Konzeptionen darzustellen, vielmehr ist es von
Bedeutung, dass sich die für seine Gegensatzlehre wichtigen Termini
der „Reihe“ und der „Polarität“ auch in seiner Dissertation finden.432

Mit Bonaventura gelingt es Guardini, ein vielfach für die Scholas‐
tik angenommenes eindimensionales Denken zu revidieren und die
Multiperspektivität zu öffnen, die ihm für und aus der Gegensatz‐
lehre zeitlebens von großer Bedeutung war. Guardini beschließt sei‐
ne Untersuchung zur Erlösungslehre Bonaventuras mit dem Fazit,
dass die „voneinander geschiedenen und doch in engster Beziehung
stehenden Gedankenreihen“ – eine Formulierung im Sinne seiner
Theorie des Gegensatzes (!) – sich nicht nur bei einem Denker, in
einer bestimmten Periode oder nur dem Erlösungsproblem finden
lassen:

„Verfasser [Romano Guardini, Anm. P.M.] ist auch in der philosophi‐
schen, psychologischen, soziologischen usw. Erörterung auf Schritt und
Tritt analogen Gruppierungen begegnet. Er hegt die Überzeugung, daß
es sich um eine Erscheinung handelt, d.h. um ein Gesetz, das sich im‐
mer geltend macht, sobald ein wissenschaftliches Problem bestimmter
Art gestellt ist. Doch liegt es nicht mehr im Rahmen dieser Arbeit, des
näheren die Beschaffenheit dieser Typik zu erörtern, und noch weniger
die Frage, auf welche Voraussetzungen in der Struktur des Seins und des

429 Guardini, Berichte, 26f.
430 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 194.
431 Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung, 17.
432 Vgl. ebd., 20, 159, 191.

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

131

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkens sie zurückgeht. Hier galt es nur, sie an einem bedeutenden und
außergewöhnlich günstigen Einzelfall herauszustellen. Verfasser hofft,
über den Gegenstand zu s. Zt. Eingehenderes vorlegen zu können“.433

Mit „Gegensatz und Gegensätze“ publizierte er in der Zeit der Abfas‐
sung seiner Dissertation einen ersten Entwurf dieser Typik, welcher
1925 dann die Gegensatzlehre folgen sollte.

Im Anschluss an die Dissertation finden sich vereinzelte Hinwei‐
se auf Guardinis Befassung mit (neu-)platonischem Denken und
Bonaventura in seinen Briefen an Weiger. Dieser hatte offensichtlich
vor, das Breviloquium des heiligen Bonaventura ins Deutsche zu
übertragen und Guardini ermutigte ihn, sich auch noch das Itine‐
rarium vorzunehmen, doch widersprechen sich hier zwei Briefe
Guardinis von 1914 und 1918, ob Weiger sie tatsächlich übersetzte,
oder es bei einem Vorhaben blieb.434 Ein Brief vom Februar 1914 er‐
wähnt Platons Konzeption des „Eros“435 und 1915 schenkte Guardini
Weiger als Sekundärliteratur ein Exemplar von „Platons Gastmahl“
mit handschriftlicher Widmung „Weihnachten 1915. R. G.“436, das
sich heute in der Bibliothek in Mooshausen befindet. In einem Brief
von 1916 erwähnt Guardini dann unter dem Primat des Statischen
gegenüber der Dynamik auch die platonische Idee.437

Während der Zeit seiner Habilitation von 1920 bis 1922 in Bonn
kam Guardini im Scheler-Kreis u.a. in Kontakt mit Paul Landsberg,
der sich mit dem Wesen und der Bedeutung der platonischen Aka‐
demie befasst hatte.438 Dort setzt Guardinis intensivere Befassung
mit Platon und Sokrates ein, wie er selbst im Vorwort zur Neuauf‐
lage seines Sokratesbuches 1947 schrieb, dass er sich mehr als 25

433 Ebd., 191f.
434 Vgl. Brief an Weiger vom 10. Mai 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falkovitz

(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 143; Brief an Weiger vom 20. Februar 1918,
Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 214.

435 Vgl. Brief an Weiger vom 15. Februar 1914, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Fal‐
kovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 136.

436 Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 177 Anm. 492. Das Werk ist:
Platons Gastmahl. Verdeutscht von Rudolf Kassner, Jena 41913.

437 Vgl. Brief an Weiger vom 26. Mai 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐
dinis Briefe an Weiger, 182.

438 Vgl. Landsberg, Paul, Wesen und Bedeutung der platonischen Akademie. Eine
erkenntnissoziologische Untersuchung, Bonn 1923.

Teil I „Genese“

132

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jahre mit dessen Gestalt befasst habe.439 „Sokrates“ wird in den
frühen Briefen Guardinis an Weiger nicht thematisiert, sondern erst
im Rahmen der Publikation zum „Tod des Sokrates“ angeführt.440

Seinem Habilitationsthema, so Guardini in seinen Berichten, seien
zuerst Bedenken begegnet, da es denselben Theologen zum Gegen‐
stand hatte wie die Promotion. Bei dieser wie bei jener sei die
mangelnde historische Grundlegung bemängelt worden. Aufgrund
der wirtschaftlichen Verhältnisse sei eine Drucklegung seiner Habili‐
tation damals nicht möglich gewesen. Da Guardini eines der beiden
Manuskripte verloren und das andere an einen jungen Theologen
verliehen hatte, merkte er in seinen in den Jahren 1943–45 abgefass‐
ten Berichten über sein Leben an, dass sie wohl nie mehr veröffent‐
licht werden könne.441 In seiner Habilitation untersuchte Guardini
die Frage, „wie Bonaventura sein Lehrgebäude aufrichtet“442 und er
gewann durch sie Einsicht in „die theologische Systembildung über‐
haupt“443. Er arbeitete wesentlich drei Gedankengruppen heraus,
„die das philosophisch-theologische System Bonaventuras tragen,
nämlich die Lehren vom Geisteslicht, von der Stufenordnung des
Seins und von den Lebensantrieben“.444 Aus den Darlegungen Guar‐
dinis ergeben sich wesentliche Einsichten in den Gegensatz von Ein‐
heit und Mannigfaltigkeit sowie die polare Erkenntnistheorie seiner
Gegensatzlehre, wie im dritten Teil „Gehalt“ zu zeigen sein wird.445

Seine Antrittsvorlesung als Privatdozent in Bonn 1922 widmete
sich, wie Dissertation und Habilitation, dem heiligen Bonaventura
unter dem Titel: „Das argumentum ex pietate beim hl. Bonaventura
und Anselms Dezenzbeweis“. Er schloss inhaltlich an seine Promoti‐
on an mit der Ausgangsfrage, „welcher der ausschlaggebende Grund

439 Vgl. Zimmermann, Nachfolge Christi, 80.
440 Vgl. Brief an Weiger vom 8. März 1942, Berlin-Schlachtensee, in: Gerl-Falko‐

vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 352; Brief an Weiger vom 2. Januar
1948, Tübingen, in: ebd., 360.

441 Vgl. Guardini, Berichte, 32f.
442 Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, XXIV.
443 Ebd., 211.
444 Guardini, Berichte, 32.
445 Vgl. Teil III Kapitel „4.3 Struktiv: Einheit und Mannigfaltigkeit: Romano Guar‐

dinis Auseinandersetzung mit (neu-)platonischem Denken und Bonaventura“.

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

133

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Menschwerdung gewesen ist“.446 Im Anschluss an seine Antritts‐
vorlesung widmete sich Guardini im Sommersemester 1922 in Bonn
auch der „Lehre von der Erlösung“, wobei die Struktur seiner Disser‐
tation über Bonaventura, die er auch als Lektürehinweis empfahl,
wiederkehrt.447 Bezüge zu Bonaventura finden sich dann noch in
den Vorlesungen in Berlin zu „Weltanschaulichen Fragen in der
Erlösungslehre“ im Sommersemester 1923, dann im folgenden Win‐
tersemester in der Vorlesung „Gott und die Welt“ und schließlich
im Wintersemester 1925/26 in der Vorlesung „Die christliche Gottes‐
wirklichkeit“.448 Guardinis wissenschaftliche direkte Befassung mit
Bonaventura findet ihren Abschluss 1930 im in den „Schildgenos‐
sen“ publizierten Artikel „Eine Denkergestalt des hohen Mittelalters:
Bonaventura“.449

446 Guardini, Romano, Das argumentum ex pietate beim hl. Bonaventura und
Anselms Dezenzbeweis, in: Theologie und Glaube 14 (1922), 156–165, hier
zitiert nach: ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine
Schriften Band 2, Mainz – Paderborn 2001, 123–138, 123. Hervorhebungen im
Original.
In seiner Antrittsvorlesung erörterte Guardini mit Bonaventura die zwei mögli‐
chen Antworten: (1) um die Menschheit zu erlösen oder (2) um die Schöpfung
zu vollenden. Beide seien gleichermaßen wahr, doch gemäß dem „argumen‐
tum ex pietate“ dem ersten der Vorzug zu gewähren, da er für das religiöse
Leben wirksamer sei. Dahinter tritt die Frage nach dem Wesen der Theologie
als solcher hervor, die gemäß Bonaventura – und mit ihm auch für Guardini
– sowohl einen „theoretischen Zweck, nämlich die reine Erkenntnis“ als auch
„einen praktischen Zweck“ habe, da sie über den Verstand das Handeln beein‐
flussen wolle: „Ihr Ziel ist, Wahrheitserkenntnis, zugleich aber auch sittliche
Läuterung und rechte Gemütserhebung in vollkommener Weise herbeizuführen“.
(Ebd., 130. Hervorhebungen im Original).

447 Vgl. Guardini, Die Lehre von der Erlösung, 32.
448 Vgl. Guardini, Romano, Weltanschauliche Fragen in der Erlösungslehre. Som‐

mersemester 1923 Berlin. Mitschrift von Ursula Kolberg, in: Gerl-Falkovitz,
Hanna-Barbara (Hg)., Lauterkeit des Blicks. Unbekannte Materialien zu Ro‐
mano Guardini, Heiligenkreuz 2013, 70–133, 104, 127; Ders., Gott und die Welt.
Wintersemester 1923/24 Berlin. Mitschrift von Ursula Kolberg, in: Gerl-Falko‐
vitz, Hanna-Barbara (Hg.), Lauterkeit des Blicks. Unbekannte Materialien zu
Romano Guardini, Heiligenkreuz im Wienerwald 2013, 134–163, 134; Ders.,
Die christliche Gotteswirklichkeit. Wintersemester 1925/26 Berlin. Mitschrift
von Ursula Kolberg, in: Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara (Hg)., Lauterkeit des
Blicks. Unbekannte Materialien zu Romano Guardini, Heiligenkreuz 2013, 187–
223, 188.

449 Guardini, Eine Denkergestalt des hohen Mittelalters: Bonaventura, in: Die
Schildgenossen 10 (1930), 1–12, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung des

Teil I „Genese“

134

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es kann geschlussfolgert werden, dass sich Guardini in den Jahren
von 1915 bis 1925 zwar mit Platon befasste, dass aber die Forschun‐
gen zu Bonaventura deutlich größeren zeitlichen und denkerischen
Umfang einnahmen, und somit größeren Einfluss auf die Gegen‐
satzlehre ausübten und mit ihr auf seine Lehre der Katholischen
Weltanschauung und damit sein Schaffen nach 1925. Die Guardini-
Forschung stimmt darin zu, dass Guardini mit dem Denken Bona‐
venturas „gut vertraut“ gewesen sei450, er eine „zentrale Stellung“
in seinem akademischen Schaffen einnehme451 und zwischen ihnen
eine „starke geistige Verwandtschaft“ bestünde452. Silvano Zucal be‐
zeichnet Bonaventura gar als ersten Autor – im chronologischen Sin‐
ne wie in der philosophischen Wichtigkeit („magistero filosofico“)453

– in Guardinis Denken und Schrifttum. Zuzustimmen ist der An‐
sicht von Martino Bozza, dass sich Guardini „nur in seiner Jugend“
(„solo nella sua giovinezza“) mit dem Denken Bonaventuras befasste

Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962. Band 3: Gestalten, Mainz – Pa‐
derborn 31995, 11–26.

450 Vgl. Reber, Joachim, Die Welt des Christen. Philosophische Untersuchungen
zum Welt-Konzept Romano Guardinis, Paderborn u.a. 1999, 70.

451 Vgl. Brüske, Anruf der Freiheit, 181; Biser, Eugen, Romano Guardini. Der
sanfte Revolutionär des religiösen Denkens, in: Henrich, Franz (Hg.), Romano
Guardini. Christliche Weltanschauung und menschliche Existenz, Regensburg
1999, 32–44, 35.

452 Dettloff, Werner, Vorwort des Herausgebers, in: Guardini, Systembildende
Elemente in der Theologie Bonaventuras, XI. Günter Henner betont, dass
Guardini mit der Entscheidung für Bonaventura eine „Gegenposition gegen
die um die Jahrhundertwende vorherrschende Neuscholastik bezieht“, wobei
erwidert werden muss, dass Guardini diese Tradition nicht einfach verlässt,
sondern sie behutsam verwindet. (Vgl. Henner, Günter, Die Pädagogik im
Denken Romano Guardinis, Paderborn u.a. 1990, 53). Laut Alfons Knoll findet
Guardini bei Bonaventura zentrale theologische Kategorien, seine theologisch
augustinisch-franziskanische Tradition und eine theologische Systematik, „die
ihm half, die Enge des neuscholastischen Systems zu überwinden“. (Knoll,
Glaube und Kultur, 526).

453 Zucal, Silvano, L‘antropologia sapienziale di Romano Guardini alla scuola di
San Bonaventura, in: Doctor Seraphicus LIX (2011), 29–71, 30. Vgl. zudem:
Ders., Bonaventura nella formazione del pensiero di Romano Guardini con
riferimento all’ “Itinerarium mentis in Deum”, in: Studi francescani 107 (2010),
423–472.

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

135

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und es eine Quelle der Inspiration für sein weiteres Schaffen, auch
des Gegensatzes, gewesen sei.454

Nahm Guardinis direkte Forschung zu Bonaventura nach seiner
Habilitation ab, so diejenige zu Platon und Sokrates stetig zu, doch
folgte die erste Veröffentlichung über Platon erst 1926 im Aufsatz
über den „Tod des Sokrates“. Wie in seinem späteren Buch interpre‐
tiert Guardini in diesem Artikel die Gestalt des Sokrates, wie sie
in den vier platonischen Dialoge Euthyphron, Apologie, Kriton und
Phaidon in Hinblick auf dessen Tod von Platon gezeichnet wird.
Dabei findet sich bis auf den kleinen Hinweis des Simmias, dass die
Seele eine Harmonie des mannigfaltigen Tuns des Menschen sei455,
keine weitere Auskunft über platonische Metaphysik. Dies bedeutet,
dass sie für die Gegensatzlehre nicht zu berücksichtigen ist.

Aus der späteren Beschäftigung Guardinis mit Platon und der
Gestalt des Sokrates lässt sich zeigen, wie sehr er ihn schätzte. In
einem Tagebucheintrag vom 13. Januar 1954 notierte Guardini aus‐
gehend von einer Heidegger-Lektüre, dass die ganze europäische
Philosophie eine Fußnote zu Platon sei: „So ist es auch. Platon ist das
Entscheidende. Und jede Auflehnung gegen ‚Platon‘ ist Auflehnung

454 Vgl. Bozza, Martino, La dottrina dell’illuminazione. Romano Guardini inter‐
prete di Bonaventura di Bagnoregio, in: Nuovo Giornale di Filosofia della
Religione 11 (Settembre-Dicembre 2019), 20–25, 20. Martino Bozza formuliert:
„Der Gegensatz, der in der Tat in Guardinis Denken zu finden ist und
der in Kontinuität mit der bonaventurianischen Lehre zu stehen scheint”
(“Opposizione polare, che in effetti si trova nel pensiero di Guardini e che
sembra essere in continuità con l’insegnamento proprio della dottrina bona‐
venturiana”. (Ebd., 25). In diese Richtung verweist auch Silvano Zucal, wenn
er nach der Nennung der beiden wissenschaftlichen Qualifikationsschriften
und der beiden Artikel Guardinis zu Bonaventura festhält, dass die Bezüge
zu Bonaventura („riferimenti bonaventuriani“) auch im späteren Schaffen
Guardinis erkennbar seien. (Vgl. Zucal, L‘antropologia sapienziale di Romano
Guardini alla scuola di San Bonaventura, 30). Diesen Annahmen ist zuzustim‐
men, da Guardini nach seiner Habilitation lediglich einen weiteren Artikel im
Jahr 1930 Bonaventura widmete und die platonisch-bonaventuranische Grund‐
lage als ein wesentliches Fundament der Gegensatzlehre, und gemäß Alfons
Knoll und Silvano Zucal auch der Lehre der Katholischen Weltanschauung, als
Denkstruktur prägend für das Werk Guardinis blieb. (Vgl. Knoll, Glaube und
Kultur, 158; Zucal, L‘antropologia sapienziale di Romano Guardini alla scuola
di San Bonaventura, 33).

455 Vgl. Guardini, Romano, Der Tod des Sokrates. Versuch einer Deutung, in: Die
Schildgenossen 6 (1926), 396–435, 425.

Teil I „Genese“

136

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen das Wesen. Damit beginnt die Verantwortungslosigkeit“.456

Und in seiner Ethik bezeichnete er ihn als größten Philosophen.457

Noch 1963 betonte er in einer Dankrede anlässlich der Verleihung
der Ehrenbürgerwürde in Isola Vicentina, dass „die entscheidenden
Gedanken der europäischen Philosophie von Platon ausgegangen“
seien.458 Er zieht weiterhin eine Parallele zwischen seinem eigenen
Nachdenken unter den Bäumen in Isola Vicentina und demjenigen
Platons in dessen Garten der Akademie. Damit setzt er die Aus‐
gangsbewegung seines Denkens mit derjenigen Platons gleich, was
die Bedeutung Platons für sein eigenes Schaffen unterstreicht.

Insgesamt lässt sich für die Untersuchungen Guardinis zu Platon
festhalten, dass sie nach der Veröffentlichung der Gegensatzlehre zu
datieren sind459, wohingegen diejenigen zu Bonaventura davor lie‐

456 Guardini, Wahrheit des Denkens (13.1.1954), 220.
457 Vgl. Guardini, Romano, Ethik. Vorlesungen an der Universität München

(1950–1962). Aus dem Nachlaß herausgegeben von Hans Mercker. Band 2,
Mainz – Paderborn 21994, 1236.

458 Guardini, Romano, Die Bäume von Isola Vicentina. Aus der Dankrede nach
der Verleihung der Ehrenbürgerschaft in Isola Vicentina am 12. Oktober 1963,
in: ders., Stationen und Rückblicke / Berichte über mein Leben, Mainz –
Paderborn 21995, 308–310, 308.

459 Guardini schrieb am 1. Dezember 1923 vielsagend an Weiger, dass er in Berlin
nicht wirklich Heimat finde, sondern diese für ihn in der platonischen Akade‐
mie liege: „Aber ich fühle mich hier doch nicht zu Hause. […] Ob einmal
die Zeit kommt, da ich mein eigentliches Werk schaffen darf ? Eine Stätte, an
welcher jene ‚Luft‘ dauernd ist? Das wäre die ‚Akademie‘. Ich weiß ja nicht, ob
ich dafür alle Kräfte habe, vor allem auch den zähen Willen. Aber dahin geht
mir alles“. (Brief an Weiger vom 1. Dezember 1923, Potsdam, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 244). Guardini gedachte immer wieder, eine
Akademie im Geiste Platons auf Burg Rothenfels aufzubauen, doch gelang dies
nicht vollends. Am 1. Februar 1957 wurde dann die Katholische Akademie in
Bayern gegründet, die er mit seinem Vortrag unter dem Titel „Die Kultur als
Werk und Gefährdung“ eröffnete. (Guardini, Romano, Die Kultur als Werk
und Gefährdung, in: ders., Sorge um den Menschen. Band 1, Mainz – Pader‐
born 41988, 14–38). Im Wintersemester 1926/27 hielt Guardini eine Vorlesung
unter dem Titel „Das Religiöse bei Plato“. Dieser folgten 1938 „Das Problem
des Todes. Die platonische und die christliche Antwort“ sowie weitere in seiner
Zeit in Tübingen und an der Universität München. 1940 erschien dann sein
Aufsatz „Notizen zu einem Wesensbild des platonischen Denkens“ und 1943
folgte sein Werk „Tod des Sokrates“, in dem er die platonischen Schriften
Euthyphron, Apologie, Kriton und Phaidon interpretierte. (Vgl. Guardini,
Romano, Notizen zu einem Wesensbild des platonischen Denkens, in: Die
Schildgenossen 19 (1940), 105–111, hier zitiert nach: ders., Unterscheidung

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

137

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen. Guardini hatte den Gegensatzgedanken gemeinsam mit Neun‐
dörfer ausgearbeitet, und er erfuhr, und darin ist der Einschätzung
von Tina Manferdini und Silvano Zucal zuzustimmen, in seiner
Befassung mit Bonaventura eine Vertiefung und theologische Bestä‐
tigung.460 Deshalb wird in dieser Untersuchung, die sich der Gegen‐
satzlehre und nicht dem gesamten Schaffen Guardinis widmet, auf
das bonaventuranische Fundament Guardinis einzugehen sein, und
dies vor allem im transzendentalen Gegensatz „Einheit und Mannig‐
faltigkeit“. Als transzendentaler beschreibt er das Verhältnis des Ge‐
gensatzes als solchem, sodass sich die bonaventuranische Grundlage
auch in den anderen andeutet. Neben der intensiven Befassung mit
Leben und Werk Bonaventuras in Promotion und Habilitation zei‐
gen sich in den Jahren von 1915 bis 1925 weitere Entwicklungsstränge
von Guardinis Gegensatzdenken, die im Folgenden knapp skizziert
seien.

3.2 Weitere Entwicklungen von 1915–1925

In diesem Kapitel soll ein Einblick in die Denkwerkstatt zur Gegen‐
satzlehre anhand zweier Briefe Guardinis an Weiger aus dem Jahr

des Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1962. Band 3: Gestalten, Mainz
– Paderborn 31995, 94–105; Guardini, Der Tod des Sokrates). Platon habe, so
Guardini in seiner Dankrede zu seinem 80. Geburtstag an der Universität auch
sein eigenes Schaffen charakterisierend, herausgestellt, dass „es echte, gültige
Wahrheit gibt; und nicht nur mit Bezug auf wissenschaftliche Sachprobleme,
sondern auch auf die Fragen nach dem Sinn des Daseins und der rechten
Führung des Lebens, des Einzelnen wie der Gesamtheit“. (Guardini, Romano,
Wahrheit und Ironie. Dankrede bei der Feier des achtzigsten Geburtstags in
der Münchener Universität am 17. Februar 1965, in: ders., Stationen und Rück‐
blicke / Berichte über mein Leben, Mainz – Paderborn 21995, 311–315, 312).

460 Vgl. Manferdini, Tina, Katholische Weltanschauung. Religione e fede in Roma‐
no Guardini, in: Zucal, Silvano (Hg.), La Weltanschauung cristiana di Romano
Guardini, Bologna 1988, 257–351, 273: „Evidentemente il concetto di opposi‐
zione polare doveva aver funzionato abbastanza bene come fattore euristico
applicato allo studio di Bonaventura. Probabilmente, aveva ricevuto dall’ana‐
lisi della teologia bonaventuriana un’estensione di campo e una sostanziale
conferma”. Zucal, L‘antropologia sapienziale di Romano Guardini alla scuola
di San Bonaventura, 35: „Guardini studiando e approfondendo il pensiero di
Bonaventura ha così esteso il suo metodo della polarità oppositiva anche al
campo della teologia verificandolo, in tal maniera, nel modo più persuasivo”.

Teil I „Genese“

138

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1916 sowie seiner Vorlesungen in Bonn und in Berlin bis 1925 gege‐
ben werden. Dabei soll gezeigt werden, dass er erstens mittels der
Denkstruktur des Gegensatzes verschiedene Themen durchdrang,
und zweitens in diesen Befassungen sein Polaritätsdenken konturier‐
te und weiterentwickelte. Das Kapitel wird mit einer These zum
Auslöser der Publikation der Gegensatzlehre gerade im Jahr 1925
beschlossen.

3.2.1 Einblicke in die Denkwerkstatt in zwei Briefen aus dem Jahr 1916

Guardini richtete im Jahr 1916 zwei Briefe an Weiger – im Mai und
im Oktober –, in denen er ausführlich die Weiterentwicklung seiner
Gegensatzlehre schilderte. Sie geben Einblick in die Denkwerkstatt,
in der sich durch das Hinzutreten des Konkreten ein Wandel vom
Systemdenken 1914 hin zu den Versuchen einer Philosophie des
Lebendig-Konkreten 1925 vollzog. Die Gehalte beider Briefe seien
im Folgenden dargestellt.

Am 26. Mai 1916 berichtete er ihm, dass sich seine Gedankenwelt
stark weiterentwickle, und er wünschte, er hätte die Zeit, die Fragen,
die in ihm „rumoren“, niederzuschreiben. Guardinis Wortwahl zeigt
an, dass Denken und Leben bei ihm untrennbar verbunden sind,
da Gedanken ihm nicht einfach durch den Kopf gehen, vielmehr sie
im hebräischen Sinn des Herzens (Lev) das Gesamt seiner Person
beanspruchen. Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz interpretiert die im
Brief folgenden Ausführungen als Grundzüge von „Vom Geist der
Liturgie“.461 Hier wird die These vertreten, dass sie eine Grundlage
der Gegensatzlehre sind, wobei sich beide Ansichten nicht unbe‐
dingt widersprechen, ist der große Erstling doch wesentlich in der
Denkstruktur des Gegensatzes verfasst. Guardini setzt im Brief mit
der Frage des Verhältnisses von Subjekt und Objekt ein:

„Es handelt sich darum, für die zwei letzten data des menschlichen
Daseins, für die Idee (das Objektiv-Letzte) und das Ich (das Subjektiv-
Letzte) eine Phaenomenologie aufzustellen. D. h. den Gegensatzgedan‐
ken durchzuführen. Dann zu zeigen, wie die beiden Seiten der Idee
(Typus des Seins   Richtung des Willens, der Tat, der Gesinnung) und
des Ichs (Strukturzentrum   Richtungskonstante) zueinanderstehen:

461 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 182 Anm. 515.

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

139

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Primat des Statischen (Wahrheit, Sein, platonische Idee bzw. ruhendes,
kontemplatives Ich) oder des Dynamischen (Gutheit, Tat, moderne
Wertidee bzw. aktives schöpferisches Ich)?“462

Bereits in einem Brief an Martin Heidegger vom 10. April 1916 hatte
Guardini ausgeführt, dass er zur „Frage einer ‚Phänomenologie der
Idee‘“ viel Material gesammelt habe.463 Die Begriffe der Phänomeno‐
logie und der Idee deuten an, dass sich Guardini aus dem vorherigen
System zu lösen und neue Kategorien in sein Denken einzubeziehen
begann. Vielleicht hatte hier bereits eine tiefergehende Lektüre He‐
gels und anderer Idealisten eingesetzt, worauf die Termini hindeuten
könnten („Die Diskussion von Idee und Ich führt auf die Phaeno‐
menologie des Geistes – und Gottes“464), doch ist dies nicht näher
belegbar. Zudem erscheint die Gegensatzlehre im Brief erstmals –
nach dem System von 1914 – als „Philosophie des Konkreten“, wie
Guardini Weiger noch zaghaft schildert:

„Ich merke auch allmählich, worauf die Gegensatzlehre im Grund hin‐
auswill. Sie ist das Handwerkszeug für eine ‚Philosophie des Konkreten‘;
im letzten: für eine ‚Philosophie des Geistes‘“.465

Zwar findet sich bereits in „Gegensatz und Gegensätze“ der deutli‐
che Verweis auf das Konkrete466, doch scheint es 1916 eine neue,
das eigene systemische Denken ändernden Charakter gewonnen zu
haben. Bei der Aufnahme des Konkreten in sein Denken verwirft
Guardini das Objektive jedoch nicht, sondern lässt das Neue mit
dem Bekannten „rumoren“ und setzt sie ins Verhältnis des Gegensat‐
zes. So äußert er in einem Brief an Martin Heidegger, dass der „Geist
des Katholizismus“ „in der lebendigen Ineinssetzung bzw. Beziehung
von höchster bzw. empirischer Realität und Idealität“467 bestehe.

462 Brief an Weiger vom 26. Mai 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 182.

463 Brief an Heidegger vom 10. April 1916, Mainz, in: Denker, Alfred/ Gander,
Hans-Helmuth/ Zaborowski, Holger (Hg.), Heidegger und die Anfänge seines
Denkens. Heidegger-Jahrbuch 1, Freiburg i.Br. – München 2004, 69f, 69.

464 Brief an Weiger vom 26. Mai 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis
Briefe an Weiger, 183.

465 Ebd., 183.
466 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 18.
467 Brief an Heidegger vom 20. April 1916, Mainz, in: Denker / Gander / Zabo‐

rowski (Hg.), Heidegger und die Anfänge seines Denkens, 70f, 70.

Teil I „Genese“

140

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Oktober 1916 sah Guardini seine Gegensatzlehre schließlich
wiederum „um ein gutes Stück vorangekommen“.468 Die Gedanken
vom Brief vom Mai 1916 weiterführend, legte er Weiger weitere Ide‐
en zum Verhältnis von Idealismus und Realismus dar, die er mit
dem Wert- und Seinsurteil verknüpfte, wobei er als Bezugsgrößen
u.a. auf Platon, Fichte, Brahms, Calvin, Luther oder Grünewald
verwies – ein für Guardini typisches Ausgreifen in die Vielfalt des
Wirklichen.469 Zu den dann im Brief folgenden Ausführungen zum
Konkreten, die den ersten Ansatz vom Mai 1916 aufnehmen und
präzisieren, bittet Guardini seinen Freund um Resonanz, ob die
„Gegensatzlehre jetzt einen großen Schritt vorwärts getan“470 habe.
Zudem identifizierte er neben den beiden Weiger bekannten beiden
„Reihen“ des Gegensatzes nun eine dritte, die nichts anderes sei „als
die Synthesis der beiden ersten. Aber – versuche ob es Dir klar wird
– sie ist nicht aus jenen aufzubauen, sondern ist ihre im Konkreten
gegebene Einheit“.471 Auch wenn Guardini hier den Terminus der
„Synthese“ verwendet, darf dieser doch nicht im hegelschen Sinn
missverstanden werden, sondern ist ein tastender Versuch, die neue
Einheit – nicht Einheitlichkeit – der dritten Reihe begrifflich zu
fassen. Danach setzt er mit einer Entfaltung des Grundgedankens
fort:

„Das [Ding, Anm. P.M.] tritt einerseits in seine beiden Konstituenden
auseinander, läßt sie an sich hervortreten (eben die beiden Reihen);
andererseits ist es ‚vor ihnen‘ schon als konkrete Einheit da; als solche
nicht aus den beiden Konstituenden ableitbar, mit eigener ‚Farbe‘, ‚Prä‐
gung‘, ‚Tonart‘ eben die konkrete Einheit jener für sich ins Abstrakte
strebenden Momente. […] Verstehst Du, was ich meine? Dies seltsame
Verhältnis? Jene beiden und diese eine Erscheinungsweise sind aufs
engste verwandt, jene sind die Differenzierung von dieser, diese die
Integrierung jener, und doch sind sie nicht ineinander überführbar;
jede Gruppe ist autonom. Das Ding in seiner Vielfältigkeit, – das Ding
in seiner Einheit; so scheint die Sache zu sein“.472

468 Brief an Weiger vom 20. Oktober 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐
dinis Briefe an Weiger, 199.

469 Vgl. ebd., 198f.
470 Ebd., 200.
471 Ebd., 199.
472 Ebd., 199.

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

141

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Entdeckung der dritten Reihe erblickte Guardini einen An‐
satzpunkt, die Philosophie Kants zu verwinden, wie er am 20. April
1916 gegenüber Heidegger andeutete: „Kant ist noch lange nicht die
Synthesis, wie Rickert meint! Das philosophische ‚dritte Reich‘ hat
noch zu kommen“.473 Mit der dritten Reihe vollzog sich für Guardini
zugleich ein Paradigmenwechsel weg vom System von 1914 hin zum
Konkreten: „Jetzt ist nämlich ‚das Ding‘ in den Mittelpunkt der
Erörterung zu rücken. Die Gegens[atz]lehre ist die Lehre vom Ding,
vom Konkreten“.474 Im Werk von 1925 wird er deshalb – anders
als 1914 – alle Behandlungen der Gegensatzpaare mit Erfahrungen
des Lebendig-Konkreten beginnen und die Reihenfolge der Schrift
ändern, und nicht mehr bei den transzendentalen Gegensatzpaaren
einsetzen, sondern bei den intraempirischen.

An das gewonnene Verständnis des Konkreten – in dessen Einheit
und Vielfalt, wie er sie mit Bonaventura gelernt hatte, – schließt er
im Brief direkt noch die Frage nach dessen Erkenntnis an, die er
anhand seiner und Weigers Erkenntnisweise exemplifiziert:

„Ich fasse das Ding in seinem differenzierten Zustand, suche seine Sei‐
ten je isoliert zu nehmen; Du strebst, es in seiner elementaren Einheit
zu ergreifen, und siehst in jenen Differenzierungen nur vorübergehen‐
de, hineinführende Aspekte derselben“.475

Mit der Differenzierung in einen zergliedernden und einen einheitli‐
chen Auffassungsakt ist für Guardini ein erster Ansatz der Epistemo‐
logie des Konkreten gefunden, den er in der Gegensatzlehre von
1925 weiter entwickeln sollte. Am 27. November 1919 verdeutlicht
ein weiterer Brief an Weiger, dass ihm nun, neben dem Konkreten,
auch das Lebendige hinzugetreten war.476 Damit waren die wesent‐
lichen Weichenstellungen für eine Lehre vom Lebendig-Konkreten
gegeben, die er in seiner Lehrtätigkeit ab 1922 in Kollegien weiter‐
entwickelte und auf die entsprechenden Fragestellungen anwandte.
Dies sei nun dargestellt.

473 Brief an Heidegger vom 20. April 1916, Mainz, in: Denker / Gander / Zabo‐
rowski (Hg.), Heidegger und die Anfänge seines Denkens, 70.

474 Brief an Weiger vom 20. Oktober 1916, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐
dinis Briefe an Weiger, 199.

475 Ebd., 200.
476 Vgl. Brief an Weiger vom 27. November 1919, Mainz, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 226.

Teil I „Genese“

142

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.2.2 Das Gegensatzdenken in Romano Guardinis Universitäts-
Kollegien bis 1925

Romano Guardini wurde im Januar 1922 nach seiner für die Ha‐
bilitation üblichen Probevorlesung über Anselm von Canterbury
zum Privatdozenten für Dogmatik in Bonn ernannt und wechselte
zum Sommersemester 1923 nach Berlin. Einige Vorlesungen aus den
Jahren 1922–1925 sind durch Mitschriften damaliger Hörerinnen
und Hörer erhalten geblieben. Anhand dieser soll im Folgenden ex‐
emplarisch gezeigt werden, dass der Gegensatz zu Guardinis Denk‐
struktur geworden war und dass er seine Konzeption in unterschied‐
lichen Themenfeldern erprobte.

Aus der Zeit seiner Privatdozentur vom Sommersemester 1922 bis
zum Wintersemester 1922/23 sind seine Kollegien „Die Lehre von
der Erlösung“ (Sommersemester 1922)477 und „Sakrament und Op‐
fer“ (Wintersemester 1922/23)478 in den Mitschriften Heinrich Lüt‐
zelers (1902–1988), späterer Professor für Kunstgeschichte in Bonn,
erhalten.

Das erste Kolleg enthält ausgehend von der Liturgie den Hinweis,
dass der Rhythmus479 „Grundgesetz des Lebens“ sei480 und auch den
Verweis auf Hans Drieschs Begriff der Entelechie481, der sich so auch
in der Gegensatzlehre 1925 wiederfindet482. Zudem wandte er das
Gegensatzdenken in Analogie auf das göttliche Leben an, das ein
„individual-kollektives“ sei483 und lehnte Hegels spekulative Theolo‐

477 Guardini, Romano, Die Lehre von der Erlösung. Sommersemester 1922 Bonn.
Mitschrift von Heinrich Lützeler, in: Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara (Hg).,
Lauterkeit des Blicks. Unbekannte Materialien zu Romano Guardini, Heiligen‐
kreuz 2013, 32–61.

478 Guardini, Romano, Sakrament und Opfer. Wintersemester 1922/23 Bonn.
Mitschrift von Heinrich Lützeler, in: Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara (Hg).,
Lauterkeit des Blicks. Unbekannte Materialien zu Romano Guardini, Heiligen‐
kreuz 2013, 62–69.

479 Der Rhythmus ist in der Gegensatzlehre die Regelmäßigkeit in der beständigen
quantitativen Maßverschiebung, die sich zwischen den Polen ereignet. So ver‐
schiebt sich beispielsweise das Verhältnis mal auf die Seite der Form und mal
auf die Seite der Fülle, doch geschieht dies nicht chaotisch, sondern enthält
eine Ordnung: eben den Rhythmus.

480 Guardini, Die Lehre von der Erlösung, 34.
481 Vgl. ebd., 53.
482 Guardini, Der Gegensatz, 59 Anm. 18, 67.
483 Guardini, Die Lehre von der Erlösung, 56.

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

143

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gie ab, da sie einen prozessualen Übergang vom Natürlichen zum
Übernatürlichen enthalte484. Schließlich findet sich zum Abschluss
des Kollegs noch der Hinweis, dass das Konkrete nicht ein-, sondern
nur mehrdimensional zu fassen sei, „nicht durch den Begriff, son‐
dern durch die Anschauung, die ein geistiger Akt, nicht ein Gefühl
ist“.485 Damit sind sowohl die gegensätzliche Struktur des Lebendig-
Konkreten als auch dessen gegensätzlicher Erkenntnisakt in diesem
Kolleg angedeutet.

In der Mitschrift Lützelers zur zweiten Bonner Vorlesung ist eine
Definition des Gegensatzes enthalten, die so der späteren Gegensatz‐
lehre entnommen sein könnte, und die Guardini in der Auseinan‐
dersetzung mit dem Verständnis der Katholischen Kirche Adolf von
Harnacks (1851–1930) anführte:

„Das Leben ist aus Gegensätzen gebaut und wirkt sich darin aus. Wenn
ein Ausbuchten nach einer Seite geschieht, so erfolgt nach der andern
ein Gegenstoß. Es gibt letzte Grundgegensätze des Lebens“.486

Harnack hätte, so Guardini, obwohl er die Kirche mit seinem Wort
von der complexio oppositorum verunglimpfen wollte, gerade darin
ihre Grundgegensätze aufgezeigt und ihre Lebendigkeit bewiesen.487

Diesen Gedanken griff Guardini dann auch in seinen Vorträgen
„Vom Sinn der Kirche“ auf488 und bezog sich darin auf Harnacks
„Lehrbuch der Dogmengeschichte“489, das er bereits in seiner Dis‐
sertation in dieser Thematik angeführt hatte490. In seinem 1921
veröffentlichten Aufsatz „Über die systematische Methode in der Lit‐
urgiewissenschaft“ hatte Guardini Harnack dahingehend kritisiert,
dass er „rationale Ordnung und überrationale Mystik“ in der Kirche
in ein Entweder-oder setze, obwohl sie ein Sowohl-als-auch seien.
Guardini hoffte, „dieses Gesetz der geeinten Gegensätzlichkeit bald

484 Vgl. ebd., 44.
485 Ebd., 60.
486 Guardini, Sakrament und Opfer, 65.
487 Vgl. ebd., 64f.
488 Vgl. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 106: „Adolf v. Harnack hat dem Ausdruck

gegeben, als er von der coincidentia oppositorum in der Kirche sprach, freilich
darunter eine Vermengung von Widersprüchen verstand“.

489 Harnack, Adolf von, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Tübingen 41909–1910.
490 Vgl. Guardini, Die Lehre des hl. Bonaventura von der Erlösung, 187: „Harnack

macht der katholischen Theologie den Vorwurf, sie sei eine künstliche ‚com‐
plexio oppositorum‘“.

Teil I „Genese“

144

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausführlich darlegen zu können. Etwas anderes ist ‚Widerspruch‘,
und etwas anderes ‚Gegensatz‘. Widerspruch zerreißt die Einheit;
hingegen gehört es zum Wesen alles Lebendigen, aus Gegensätzen
aufgebaut zu sein, und einer eindringenderen Untersuchung ist es
möglich, die Gegensätze aufzuzeigen, die für jedes Lebendige kon‐
stitutiv sind“.491 Die ausführlichere Untersuchung – auch der Unter‐
scheidung von Widerspruch und Gegensatz – sollte er dann in der
Gegensatzlehre 1925 vorlegen.

491 Guardini, Romano, Über die systematische Methode in der Liturgiewissen‐
schaft, in: Jahrbuch für Liturgiewissenschaft 1 (1921), 97–108, hier zitiert nach:
ders., Wurzeln eines großen Lebenswerks. Aufsätze und kleine Schriften Band
2, Mainz – Paderborn 2001, 98–122.

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

145

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Direkt im ersten Semester in Berlin – dem Sommersemester 1923
– hatte er eine Vorlesung zum Thema „Weltanschauliche Fragen
in der Erlösungslehre“ gehalten, die im ersten Teil Grundlagen sei‐
ner späteren Weltanschauungslehre entfaltet, die sich dann auch in
der Gegensatzlehre angedeutet findet, worauf im Teil „Gehalt“ ein‐
gegangen werden wird. Die Entwicklung der Gegensatzlehre blieb
Guardini in den frühen Berliner Jahren ein beständiges Ringen mit
der Fülle der Wirklichkeit, das er ohne die Hilfe und Mitarbeit seiner
Freunde nicht hätte durchtragen können. Gerade in der Phase der
Gestaltwerdung der Gegensatzlehre 1923/24 ersehnt Guardini die
bewährte und fruchtbare Seins- und Denkgemeinschaft:

„Josef, wäret Ihr doch da! Ich meine, darin steckt unser aller Wollen.
Ihr alle, Karl und andere, habt ja daran mitgewirkt. Unser Verlangen
nach Fülle, nach Freiheit und nach wesensgemäßer Ordnung hat sie
geschaffen. Und sie sollte die Einsichten zusammenfassen von Priestern,
Lehrern, Künstlern, Juristen, Mannes- und Fraueneinsicht…“.492

Die Gegensatzlehre war ihm langsam erwachsen; seit den Münche‐
ner Ereignissen 1904/05, über die Studienzeit in Tübingen und
schließlich den Erprobungen seit 1914 bis ihm „die Gedanken zur
lebendigen Haltung alles Seins und Denkens geworden“ seien.493

Von höchstem Interesse für die Interpretation der Gegensatzlehre ist
die von Guardini vollzogene Streichung des „alles“. Die Gedanken
sind ihm zu einer lebendigen Haltung geworden und zwar nicht
allen Seins und Denkens, d.h. eines alles umfassenden Systems einer
Lehre vom Sein, sondern vielmehr seines Seins und Denkens. Durch
die Streichung des „alles“ verlieren Sein und Denken den Charakter
allgemeiner abstrakter Umschreibung und treten als Lebenswirklich‐
keiten Guardinis hervor. Die Gegensatzlehre ist nicht Denksystem,
sondern Denkstruktur als lebendige Haltung und Halt, wie er Wei‐
ger über seine Kollegien im Wintersemester 1923/24 berichtet:

„Im Letzten kommt es mir eigentlich gar nicht darauf an, worüber ich
spreche; sondern ich möchte eine geistige Atmosphäre schaffen, in der
die Dinge richtiger stehen, Perspektiven und Maße und Eigengesicht
von allem deutlicher sind; eben katholisch. Und darin sollen die Men‐

492 Brief an Weiger vom 1. Dezember 1923, Potsdam, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 244.

493 Ebd, 244.

Teil I „Genese“

146

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen eine Weile atmen, denken, sehen. Dann nehmen sie vielleicht
nicht viel Einzelerkenntnisse mit, aber ihr Sein ist richtiger geworden.
Und in Zeiten der Verwirrung erinnert sie etwas, daß es eine wirkliche
Ordnung gibt, denn sie haben darin gelebt. Ich selbst aber vermag,
wenn ichs vermag, diese Luft nur zu schaffen, weil ich aus der Kirche zu
reden versuche“.494

Im Wintersemester 1923/24 hielt Guardini eine Vorlesung über „Gott
und die Welt“ und eine andere über „Das Problem des Konkreten
und die Lehre vom Reiche Gottes“, die mit ca. 200 bis 250 Studen‐
tinnen und Studenten im einen und 100 im anderen gut besucht
waren.495 Das Kolleg „Gott und die Welt“ ist glücklicherweise durch
eine Mitschrift von Ursula Kolberg überliefert.496 Darin entfaltete
er seine Theorie des „lebendigen Erkennens“497, die auch der we‐
sentliche Rahmen der Gegensatzlehre 1925498 und die Neuerung
gegenüber der Druckfassung von „Gegensatz und Gegensätze“ 1914
sein sollte. Dabei werden Maximen von Guardinis Epistemologie
deutlich, wie die Verbindung von Leben und Denken499, die gegen‐
sätzliche Struktur des Erkenntnisaktes500, die Beschreibung der Er‐
kenntnis als Begegnung501, die Öffnung der Erkenntnislehre in Ana‐
logie auf Gott hin502 und schließlich Guardinis übergeordnetes Ziel
der Verwindung der Kritik der reinen Vernunft in der Entwicklung
einer Theorie der „lebendigen Vernunft“503. Zudem werden einige
Autoren offenkundig, mit denen sich Guardini in der Erarbeitung
seiner Epistemologie (kritisch) auseinandersetzte, wie Anselm, Au‐
gustinus, Bonaventura, Goethe, Hölderlin, Kant, Nietzsche, Kierke‐
gaard, Scheler, Thomas von Aquin, Rudolf Otto, Karl Barth und
bemerkenswerterweise auch Newmans „Grammar of assent“504 im

494 Ebd., 243f.
495 Vgl. ebd., 243.
496 Guardini, Gott und die Welt, 134–163.
497 Ebd., 134.
498 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 3–16, 197–222.
499 Vgl. Guardini, Gott und die Welt, 138.
500 Vgl. ebd., 150–152.
501 Vgl. ebd., 141.
502 Vgl. ebd., 149.
503 Ebd., 157.
504 Newmann, John Henry, An Essay in Aid of a Grammar of Assent (1870), hier

zitiert nach: London 1874.

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

147

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bezug zur Entwicklung der lebendigen Vernunft505. Auf einige dieser
Bezüge wird im zweiten und dritten Teil dieser Untersuchung zu
rekurrieren sein.

Ausgehend vom Inhalt dieses Kollegs kann auf dem Hintergrund
der späteren Gegensatzlehre vermutet werden, dass sich Guardini im
leider nicht erhaltenen Kolleg „Das Problem des Konkreten und die
Lehre vom Reiche Gottes“ mit der Frage des Lebendig-Konkreten
und seiner gegensätzlichen Struktur befasste, notierte er doch in
der Vorbemerkung zur Gegensatzlehre 1925: „Nun sind fast zwanzig
Jahre vergangen. Im Wintersemester 1923/24 habe ich den Stoff in
einer Vorlesung an der Berliner Universität entwickelt“.506 Und in
einem Brief an Weiger, der auf den 1. Dezember 1923 – und damit
mitten in das betreffende Wintersemester – datiert, führt er an,
dass er die Gegensatzlehre in einer Vorlesung endgültig zur Gestalt
bringen möchte: „Denn so, in Form von ‚Vorlesungen‘, will ich
es herausgeben“.507 Es wäre von großem Forschungsinteresse, aus
diesem Kolleg Namen von Autoren oder Werken zu erfahren, die
Guardini vor Augen standen und die er vielleicht auch nebenbei
erwähnte, da seine Zitationen in der Gegensatzlehre – wie üblich
– spärlich vorhanden sind. Zu dieser Vorlesung sind jedoch weder
Notizen Guardinis noch Mitschriften von damaligen Hörerinnen
und Hörern vorhanden.

Aus den überlieferten Kollegien wird deutlich, dass Guardini sei‐
ne Gegensatzidee beständig an unterschiedlichen Gebieten erprobte.
Damit erscheint sie bereits hier als die wesentliche Denkstruktur, die
sein Schaffen zeitlebens prägen wird. Konnte er durch das Ausgrei‐
fen auf verschiedenste Gebiete, besonders den Raum der Theologie,
sein Denken weiter vertiefen, stellt sich die weiterführende Frage,
warum er seine Gegensatzschrift gerade im Jahr 1925 publizierte.
Eine Antwort sei im Folgenden versucht.

505 Vgl. Guardini, Gott und die Welt, hier: 157.
506 Guardini, Der Gegensatz, XI.
507 Brief an Weiger vom 1. Dezember 1923, Potsdam, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),

Guardinis Briefe an Weiger, 244.

Teil I „Genese“

148

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.2.3 Der Auslöser zur Publikation: Erich Przywaras Vorträge zum
„Gottgeheimnis der Welt“ im Jahr 1923

Die skizzierte Entwicklung der Gegensatzlehre Guardinis zeigte sich
seit der Publikation von „Gegensatz und Gegensätze“ 1914 bis 1925
als ein organisches Mitwachsen des Gedankens im Laufe von Guar‐
dinis Leben und Schaffen. Es stellt sich jedoch die Frage, weshalb
er gerade im Wintersemester 1923/24 das die Veröffentlichung end‐
gültig vorbereitende Kolleg in Berlin hielt und nicht zu einem frühe‐
ren oder späteren Zeitpunkt. Er bekannte immer wieder, dass das
damals Vorgelegte nicht mehr als ein „Jugendversuch“ gewesen sei,
der einer gründlicheren Durcharbeitung bedurft hätte.508 Wäre diese
nicht in den Jahren der universitären Lehre in Berlin möglich gewe‐
sen, bis hin zu einer ausgereifteren Veröffentlichung? Hier wird die
These vertreten, dass es einen konkreten Anlass gab, der Guardini
seine gewachsenen Gedanken 1925 vorlegen ließ.

Der Jesuit Erich Przywara (1889–1972)509 führt in seiner Rezensi‐
on von Guardinis Gegensatzlehre aus, dass deren Denkstruktur der‐

508 Vgl. Brief von Romano Guardini an Marcel Reding vom 5. Juli 1954 o.O.
(München), in: BSB Ana 342, B I: „Was ich geschrieben habe, ist seinem
Charakter nach wenig mehr als ein Jugendversuch, und geht kaum über die
Skizze einer Idee hinaus“.

509 Erich Przywara S.J. wurde am 12. Oktober 1889 in Kattowitz geboren, begegne‐
te in seiner Jugend dem „Quickborn“ und trat 1908 in die Gesellschaft Jesu
ein. Später kam er in Kontakt mit der Liturgischen Bewegung, namentlich mit
Abt Ildefons Herwegen und Romano Guardini. 1920 wurde er zum Priester
geweiht und von 1922 bis 1941 war er Chefredakteur der Zeitschrift „Stimmen
der Zeit“. (Vgl. Batlogg, Andreas, Erich Przywara SJ, el “influencer” invisible,
in: Manresa 94 (2022), 91–95, 92). 1932 erschien sein philosophisches Haupt‐
werk „Analogia entis“, nach dem Krieg 1954 sein Johanneskommentar, 1959
seine Anthropologie „Mensch“ und 1964 der „Logos“. (Vgl. Faber, Eva-Maria,
Kirche zwischen Identität und Differenz: die ekklesiologischen Entwürfe von
Romano Guardini und Erich Przywara, Würzburg 1993, 118). Przywara wandte
den für sein Denken essentialen Gedanken der „analogia entis“ auf die Exerzi‐
tien des heiligen Ignatius von Loyola an, denen er einen eigenen Kommentar
widmete. (Vgl. Batlogg, Erich Przywara SJ, 93). Gemäß Aaron Pidel S.J. besteht
die Denkmethode Przywaras in einem beständigen Rhythmus zwischen zwei
Momenten („ongoing rhythm between two moments“): „In“ und „Gegen“.
(Pidel, Aaron, Church of the Ever Greater God. The Ecclesiology of Erich
Przywara, Notre Dame 2020, 3). Jenes bedeute dabei das Hineinversetzen in
einen Autor und das Gewinnen eines Verständnisses für dessen Position mit
möglichst hoher Objektivität. „Gegen“ bezeichne dann den Vorgang der Aus‐

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

149

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jenigen seines 1923 publizierten Werks „Gottgeheimnis der Welt“510

ähnlich sei, doch seien beide Ansätze bei allen Übereinstimmun‐
gen grundsätzlich verschieden, da er selbst in der scholastischen
Metaphysik weiterdenke und Guardini den Begriff des Lebens ein‐
geführt habe511. Ein Untersuchungshorizont eines Vergleichs beider
Konzeptionen wird als Weiterdenken dieser Untersuchung dargelegt
werden.512 Przywara hatte seine Gedanken in drei Vorträgen zum
„Gottgeheimnis der Welt“ auf der Herbsttagung des Verbandes der
Vereine Katholischer Akademiker vom 10. bis 16. August 1923 in Ulm
entwickelt.513 Es kann davon ausgegangen werden, dass Guardini
an dieser Tagung teilnahm, da er in einem Brief an Weiger vom
Juni desselben Jahres dieses Vorhaben schildert.514 Dabei hörte er
Przywara den Gedanken der Polarität in folgender Weise darlegen:

„Die Philosophie der Polarität, gleichweit entfernt von einer Philosophie
ruhlosen Umschlags wie statischer Mitte, die Philosophie dynamischer
Polarität. Nicht Objekt oder Subjekt, Werden oder Sein, Person oder
Form; auch nicht ‚ein für allemal‘ fertiger statischer Ausgleich zwischen
ihnen. Nein: die Philosophie einer hin- und zurückflutenden Bewegung
zwischen beiden Polen, die Philosophie einer nie gelösten Spannung
zwischen beiden Polen, die Philosophie der dynamischen ‚Einheit der
Gegensätze‘, die Philosophie der ‚Spannungseinheit‘“.515

einandersetzung und womöglich der kritischen Absetzung von dessen These.
Diese Intellektualisierung der ignatianischen Methode der (geistlichen) Unter‐
scheidung hätte Przywara am deutlichsten in seinem Werk „In und Gegen“
(1955) entwickelt, so Pidel. (Vgl. ebd., 3). Przywara verstarb am 28. September
1972 in Hagen bei Murnau.

510 Przywara, Erich, Gottgeheimnis der Welt. Drei Vorträge über die geistige Krisis
der Gegenwart (1923), in: ders., Schriften II: Religionsphilosophische Schrif‐
ten, Einsiedeln 1962, 121–242.

511 Vgl. Przywara, Tragische Welt?, 192.
512 Vgl. Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick. Kapitel „3.3

Vergleich mit der Analogie-Lehre Erich Przywaras S.J.“.
513 Vgl. Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 122: „Die vorliegenden Vorträge wur‐

den auf der Herbsttagung des Verbandes der Vereine Katholischer Akademiker,
10. bis 16. August 1923, in Ulm gehalten. Gedanken und Diktion der Vorträge
wurden bei deren Ausarbeitung beibehalten“.

514 Vgl. Brief an Weiger vom 26. Juni 1923, Potsdam, in: Gerl-Falkovitz (Hg.),
Guardinis Briefe an Weiger, 242.

515 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 215.

Teil I „Genese“

150

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Passage könnte Guardini ähnlich auch in seiner Gegensatz‐
lehre formuliert haben. Zudem finden sich bei Przywara, wie bei
Guardini, beispielsweise die Polaritäten von Dynamik und Statik516,
Einheit und Mannigfaltigkeit und ein Verweis auf Goethes „Systo‐
le und Diastole“517. Wenn sich Guardini in seiner Gegensatzlehre
direkt zu Beginn vom Begriff der „Polarität“ zu demjenigen des
„Gegensatzes“ wendet518, so geschieht dies einesteils in der Absicht
der klaren Distanzierung vom romantischen Polaritätsbegriff, wie
gezeigt werden wird, doch vielleicht andernteils auch, um seinen
Versuch von demjenigen Przywaras („Philosophie der Polarität“) zu
unterscheiden?

Bereits seine kleine Schrift „Gegensatz und Gegensätze“ hatte
Guardini 1914 publiziert, um diese Gedanken für sich (und Neun‐
dörfer) zu sichern, da sie in der Luft lagen und ein nicht-identifi‐
zierbarer russischer Philosoph Ähnliches vorgelegt hatte. Könnte
es nicht auch mit der Gegensatzlehre von 1925 so gewesen sein,
dass Guardini die Gefahr sah, dass beispielsweise Przywara den Ge‐
gensatzgedanken darlegte und Guardini dachte, sein eigener Ansatz
könnte dahinter zurückbleiben? Da die 3. Katholische Akademiker‐
tagung im August 1923 stattfand und Guardini direkt im Winterse‐
mester 1923/24 zum Gegensatz in Berlin las – was nicht so recht
ins sonstige Vorlesungsprogramm passen will –, wird hier die These
aufgestellt, dass das Hören der Darlegungen Erich Przywaras S.J.
der Auslöser für Guardini zur Intensivierung der Verschriftlichung
seiner eigenen Gegensatzgedanken hin zur Publikation gewesen sein
könnte.

3.3 Die Veröffentlichung 1925 und erste Resonanzen

In Vorbereitung der Veröffentlichung seines Werkes „Der Gegen‐
satz. Versuche zu einer Philosophie des Lebendig-Konkreten“ hatte
Guardini im Juli 1924 die Gegensatzlehre nochmals überarbeitet

516 Vgl. ebd., 241: „Bedarf nicht die dynamische Polarität der statischen als ihres
festen Knochengerüsts?“ Guardini sollte in seiner Gegensatzlehre dann auch
vom Bau der Knochen sprechen.

517 Vgl. ebd., 224, 220.
518 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 16 Anm. 3.

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

151

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Weiger angefragt, ob er sie ihm – sicherlich zur Korrektur –
senden solle. Als Verlag konnte der Grünewald-Verlag gewonnen
werden, der offenbar auch Guardinis Habilitationsschrift zu verlegen
beabsichtigte, was jedoch erst beim Verlag Brill in Leiden 1964 er‐
folgte.519 Anfang Oktober 1924 war er mit einer weiteren Bearbeitung
der Gegensatzlehre bis zur Hälfte des Werkes vorangeschritten. Sie
scheint durch viele Erklärungen deutlich an Umfang gewonnen und
durch die Einfügungen an Eindeutigkeit und Übersicht verloren zu
haben, wie er Weiger bekannte: „Nun muß sie doch noch einmal ab‐
geschrieben werden, denn so kennt sich kein Mensch mehr aus. Den
Rest denke ich noch fertig zu bekommen“.520 1925 konnte Guardini
seine Gegensatzschrift schließlich publizieren.

Sie sei, so beklagt es Maria Schlüter-Hermkes in ihrer Rezension
der Gegensatzlehre im „Hochland“ 1929, in der Öffentlichkeit bis
auf wenige Besprechungen kaum und in der Fachphilosophie über‐
haupt nicht wahrgenommen worden.521 Bekannt sind aus den Jahren
1926 bis 1929 insgesamt 18 Rezensionen, darunter von namhaften

519 Vgl. Brief an Weiger vom Juli 1924, Potsdam, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardi‐
nis Briefe an Weiger, 252: „Nun ist die Gegensatzlehre nochmals geschrieben
und durchgeformt. Soll ich sie Dir schicken? Grünewald nimmt sie. Ebenso
meine Habilitationsarbeit über Bonaventuras systematische Ideen“.

520 Brief an Weiger vom 1. Oktober 1924, Varenna, in: Gerl-Falkovitz (Hg.), Guar‐
dinis Briefe an Weiger, 253.

521 Vgl. Schlüter-Hermkes, Maria, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, in:
Hochland 26 (1929), 529–539, 529. Die Bibliografie von Hans Mercker führt
aus dem unmittelbaren Umfeld von Guardinis Veröffentlichungen „Vom Geist
der Liturgie“ 29 Besprechungen, bei „Vom Sinn der Kirche“ 13 und bei „Von
heiligen Zeichen“ (Guardini, Romano, Von heiligen Zeichen, Würzburg –
Mainz, 1922–25) deren 11 an (vgl. Mercker, Hans, Bibliographie Romano
Guardini (1885–1968). Guardinis Werke. Veröffentlichungen über Guardini.
Rezensionen, Paderborn u.a. 1978, 282–287). Dem Werk „Hölderlin. Weltbild
und Frömmigkeit“ (Guardini, Romano, Hölderlin. Weltbild und Frömmigkeit,
Mainz – Paderborn 41996) werden sich 17 und „Rainer Maria Rilkes Deutung
des Daseins“ und „Deutscher Psalter“ (Guardini, Romano, Deutscher Psalter.
Nach der lateinischen Ausgabe Pius‘ XII. übersetzt. Im Auftrag der deutschen
Bischöfe, München 1950) gar 63 und 57 Rezensionen in den Jahren unmittel‐
bar nach ihrer Veröffentlichung widmen (vgl. Mercker, Bibliographie Roma‐
no Guardini, 252–255, 265–267, 272–276). Im Vergleich mit den angeführten
Publikationen Guardinis liegt die Gegensatzlehre in seinem normalen Rezensi‐
onsbereich, doch deutlich hinter seinen großen Werken, zu denen er selbst sei‐
ne Gegensatzlehre auch zählte. Der Beobachtung von Maria Schlüter-Hermkes
ist also zuzustimmen.

Teil I „Genese“

152

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autoren wie Viktor von Weizsäcker (1886–1957), Erich Przywara SJ,
Peter Wust (1884–1940) und Bernhard Rosenmöller (1883–1974).522

Przywara bezeichnete die Gegensatzlehre in seiner Rezension als
„endlich erschienenes Hauptwerk Romano Guardinis“, dem man das
20-jährige Wachstum anmerke, denn es trage den „Charakter einer
Lebenslehre“.523 Für Friedrich Grave ist dieses Buch „schlechthin
philosophisches Edelgewächs“524 und sie sei eine „prinzipielle Hin‐
wendung zum Konkret-Dinghaften, als dem natürlichen Ausgangs-
und auch Zielpunkt alles gesunden Denkens und Forschens“525. Ma‐
ria Schlüter-Hermkes nennt sie ein „rein philosophisches Werk“,
eine „exakte Methode der Philosophie des Lebens“, eine „Erkennt‐
nistheorie des Lebendig-Konkreten“526 und ein „Weisheitslehre“527.
Der Jesuit Franz Sladeczek betont in seiner Rezension der Gegen‐

522 Friedemann, Käte, Rezension zu: Der Gegensatz. Versuche zu einer Philoso‐
phie des Lebendig-Konkreten, in: Philosophisches Jahrbuch der Görresgesell‐
schaft 39 (1926), 187–189; Grave, Friedrich, Romano Guardini. Der Gegensatz
(Rezension), in: Blätter für deutsche Philosophie 2–3 (1929/1930), 351–353;
Heiler, Josef, Zu Romano Guardinis Buch „Der Gegensatz“, in: Lebendland
2 (1927–28), 342–344; Hilckmann, Anton, Der Gegensatz, in: Muckermann,
Friedrich (Hg.), Das geistige Europa. Ein internationales Jahrbuch der Kultur,
Paderborn 1926, 16; Meerpohl, Franz, Zur Kulturphilosophie des Katholizis‐
mus, in: Literarischer Handweiser 1/63 (1926/27), 3–10; Messer, August, Der
Gegensatz (Rezension), in: Philosophie und Leben 3 (1927), 61–63; Przywara,
Erich, Tragische Welt?, in: StZ 111 (1926), 183–198; Rosenmöller, Bernhard, Der
Gegensatz, in: Vierteljahresschrift für wissenschaftliche Pädagogik 4 (1927),
1–3, 142–144; Schlüter-Hermkes, Maria, Die Gegensatzlehre Romano Guardi‐
nis; Sladeczek, Franz, Zur Gegensatzlehre. Gedanken zu Guardinis Buch vom
Gegensatz, in: Scholastik. Vierteljahresschrift für Theologie und Philosophie
3 (1928), 244–249; Steinbüchel, Theodor, Der Gegensatz, in: Literarischer
Ratgeber für die Katholiken Deutschlands 23/24 (1926–1928), 182; Ders., Der
Gegensatz, in: Bonner Zeitschrift für Theologie und Seelsorge 5 (1928), 81;
Wegwitz, Paul, Der Gegensatz, in: Die Tat. Wege zu freiem Menschentum
20 (1927), 561–565; Weizsäcker, Viktor von, Rezension „Romano Guardini,
Der Gegensatz. Versuche zu einer Philosophie des Lebendig-Konkreten“, in:
Europäische Revue 2 (1926/27), 133–134; Wust, Peter, Romano Guardinis Me‐
taphysik des Gegensatzes, in: Kölnische Volkszeitung 875 (28.11.1926) und 894
(5.12.1926).

523 Przywara, Tragische Welt?, 192.
524 Grave, Romano Guardini, 351.
525 Ebd., 352.
526 Schlüter-Hermkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 529.
527 Ebd., 539.

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

153

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


satzlehre 1928 richtig, dass das Lebendig-Konkrete bei Guardini
in sich „stärkste Spannung mit unzerreißbarer Einheit“528 vereinige
und dass Guardini in diesem Werk „von seinem ‚Eigensten‘“ gebe529.
Auch Victor von Weizsäcker führt aus, dass Guardini im Gegensatz
seine Form des Stehens sowohl im Nordischen als auch Romani‐
schen gefunden habe.530

Einige Rezensenten widmen sich auch der Erkenntnistheorie der
Gegensatzlehre. Gemäß Franz Meerpohl bestehe die Kulturkrisis
seiner Zeit darin, dass der moderne Mensch nicht mehr „die lebens‐
volle Verbindung von Subjekt und Objekt zu umspannen vermag“.531

Guardinis Gegensatzlehre sei deshalb als eine Kulturphilosophie des
Katholizismus zu würdigen, „soweit sie gerade durch die Phänome‐
nologie der bestehenden Gegensätze zur Einheit des Lebensganzen
weiterführe“.532 Guardini sei es, so auch Weizsäcker, wieder geglückt,
das neuzeitliche Entweder-oder zwischen rationalem und intuitivem
Erkennen durch ein Sowohl-als-auch zu überbrücken und es sei
ihm „vergönnt, aus einer innerlichen, zarten, ungebrochenen und
zugleich zäh erstrittenen Jugendlichkeit, frei von Historismus, eman‐
zipiert von Einflüssen und Auseinandersetzungen, sein Gedanken‐
werk aussprechen zu können“.533 Während August Messer Guardinis
Erkenntnistheorie als eine Abkehr vom Intuitionismus las534, fassen
sie Friedrich Grave und Maria Schlüter-Hermkes535 als eine Abkehr
von der reinen hin zur „nachkantische[n] Begriffsphilosophie“536

auf. Beide „Parteien“ scheinen im Sowohl-als-auch Guardinis also
die für sie notwendige Korrektur des jeweils anderen erblickt zu
haben.

Die Rezensenten führen auch Kritik an Guardinis Werk an. Sla‐
deczek kritisiert Unklarheiten und Widersprüche in der Gegensatz‐
lehre, z.B. dass Guardini die Fülle mit der materia prima gleichsetze,
diese aber zur Form nicht im prädikamental-relativen, sondern im

528 Sladeczek, Zur Gegensatzlehre, 245.
529 Vgl. ebd., 246.
530 Vgl. Weizsäcker, Der Gegensatz, 134.
531 Meerpohl, Zur Kulturphilosophie des Katholizismus, 4.
532 Ebd., 10.
533 Weizsäcker, Der Gegensatz, 133.
534 Vgl. Messer, Der Gegensatz, 62.
535 Vgl. Schlüter-Hermkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 537.
536 Grave, Romano Guardini, 352.

Teil I „Genese“

154

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


privativen Gegensatz stehe.537 Auch Przywara merkt an, dass das
Buch wohl aufgrund des langen Wachstums einige „philosophische
Unausgeglichenheiten“ habe, z.B. was das Lebendig-Konkrete sei. Es
ist mal das Endliche schlechthin, mal das Menschenleben, mal das
Sein schlechthin.538 Käte Friedemann kritisiert, dass Guardini allein
mit dem Hinweis, dass die Romantik die Gegensätze verwische,
dieser nicht gerecht würde.539 Auch wird kritisiert, dass die Gegen‐
satztafel Guardinis nicht vollständig sei.

Die Rezensenten führen auch einige mögliche Quellen und Ver‐
weise von Guardinis Gegensatzlehre an. So verweist Sladeczek da‐
rauf, dass die Gegensatzlehre wesentlich „bereits in der Relationsleh‐
re des hl. Augustinus und des hl. Thomas“540 enthalten sei. Für
August Messer ist, richtigerweise, der Einfluss von „Nietzsches Le‐
bensphilosophie und von Kants kritischem Geist; freilich auch ein
– aus katholischer Denkgewöhnung verständliches (dem Verfasser
vielleicht nicht bewusstes) – Bemühen von Kant abzurücken“ unver‐
kennbar.541 Weizäcker erwähnt zudem als Bezugspunkte der Gegen‐
satzlehre die Kategorien des Aristoteles, die strikte Unterscheidung
von Widerspruch und Gegensatz und die Öffnung der Gegensatz‐
lehre auf Gott hin.542 Przywara bemerkt zum letzten Grund der
Gegensatzlehre:

„Guardini sieht klar, dass solche Haltung […] nur möglich ist durch ein
letztes geheimnisvolles ‚adhaerere‘ […]: ein ‚Hangen in Gott‘ als dem
‚Ist‘, darin die ganze Gegensatzschwebe ‚hängt‘“.543

In dieser Richtung führt auch Friedrich Grave zurecht an, dass
das Theologische bei Guardini ein „problementrückter Hintergrund
[bleibe], auf den eben nur – mit feiner Bestimmtheit – von ferne
hingewiesen wird. Dennoch: aus diesem Hinter- und Untergrunde
ist das Werk emporgestiegen, in ihn taucht es wieder hinab“.544

Auch Käte Friedemann erblickt in Guardinis Gegensatzdenken eine

537 Vgl. Sladeczek, Zur Gegensatzlehre, 247.
538 Vgl. Przywara, Tragische Welt?, 192.
539 Vgl. Friedemann, 189.
540 Sladeczek, Zur Gegensatzlehre, 246.
541 Messer, Der Gegensatz, 62.
542 Vgl. Weizsäcker, Der Gegensatz, 134.
543 Przywara, Tragische Welt?, 193.
544 Grave, Romano Guardini, 353.

3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925

155

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„echt katholische Haltung“, die er in Bezug auf den von Guardini
geforderten „Untergang der Natur“ bis zum Kreuzesopfer Christi
deutet.545 Der Blick der Weltanschauung sei dann der Blick auf die
Gegensätze, der allein vom Blick Christi, d.h. von der Offenbarung
her möglich sei: „Indem wir an Christus glauben, stellen wir uns
auf seinen Standpunkt, und nehmen an seinem Blicke teil“.546 Dieser
Blick umfasse die Gegensätze.

Die Rezensenten würdigten also sowohl die Verdienste von Guar‐
dinis Gegensatzschrift als auch wussten sie sie zu kritisieren. Insge‐
samt wird man aber dem Urteil von Maria Schlüter-Hermkes zu‐
stimmen dürfen, dass zwischen dem von Guardini in ihr gesehenen
Bedeutung und der auf sie erfolgten Reaktionen eine große Lücke
klafft. Dennoch sind von den Rezensenten wesentliche Hinweise
auf Autoren und Denkbewegungen innerhalb der Gegensatzlehre
gegeben, die im folgenden zweiten und dritten Teil dieser Untersu‐
chung aufgegriffen werden, beispielsweise auf Aristoteles, Kant und
Nietzsche sowie auf das christologische Fundament der Denkstruk‐
tur. Als Übergang zum zweiten Teil soll dieser erste zusammengefasst
werden.

4 Zusammenschau und Ausblick

Die Untersuchung widmete sich in diesem ersten Teil „Genese“ in
drei Kapiteln zuerst der spannungsreichen Existenz Guardinis, dann
der Werkgenese von 1905 bis 1914 und schließlich der Vertiefung des
Gegensatzdenkens in der Dekade von 1915 bis 1925. Die folgende
Grafik gibt einen Überblick über die vertretenen Thesen:

545 Vgl. Friedemann, Der Gegensatz, 188.
546 Ebd., 188.

Teil I „Genese“

156

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grafik 2: Überblick über den ersten Teil der Untersuchung

Bei Romano Guardini entspringt die Theorie der eigenen Existenz.
Deshalb steht die Untersuchung nach diesem existentiellen und hi‐
storischen ersten Teil nun an der Schwelle zur Darlegung des Inhal‐
tes der Gegensatzschrift. Dies erfolgt in zwei Schritten. Zunächst

4 Zusammenschau und Ausblick

157

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden im zweiten Teil der Untersuchung „Grund“ ihre philosophi‐
schen und theologischen Fundamente offengelegt. Diese bestehen
in Guardinis Hinwendung zur Wirklichkeit, in seiner Hinwendung
zum Lebendig-Konkreten und schließlich in seiner Hinwendung
zur Mitte in der Hingabe an Gott und die Kirche. Aufbauend auf
der Genese und dem Grund können dann im dritten Teil der Un‐
tersuchung „Gehalt“ die polar-gebaute Ontologie und Erkenntnis
des Lebendig-Konkreten, wie sie Guardini in seiner Gegensatzlehre
ausführt, dargelegt werden.

Teil I „Genese“

158

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Die Existenz als Ausgangspunkt der Theorie
	1.1 „Wer sein Leben hingibt…“: Romano Guardinis Mitte des Daseins
	1.2 Das Ineinander von Existenz und Begriff bei Romano Guardini
	1.3 Existentieller Gegensatz I: Zwischen Italien und Deutschland
	1.3.1 Italienisches Elternhaus und deutsche Bildung
	1.3.2 Einheit und Heimat als Europäer
	1.3.3 Thule und Hellas

	1.4 Existentieller Gegensatz II: Die Frage nach der Berufung
	1.4.1 Zwei abgebrochene Studiengänge
	1.4.2 Angefochtene Zuversicht I: Die Berufung zum Priester
	1.4.3 Angefochtene Zuversicht II: Die Berufung zum akademischen Lehrer

	1.5 Existentieller Gegensatz III: Die Schwermut
	1.6 Entfaltete Gegensätzlichkeit ins Dasein: Die Freundschaft mit Josef Weiger
	1.6.1 Der Freund
	1.6.2 Der Gegenpol: Die Heimatkraft

	1.7 Entfaltete Gegensätzlichkeit ins Denken: Die Freundschaft mit Karl Neundörfer
	1.7.1 Der Freund
	1.7.2 Der Gegenpol


	2 Werkgenese des Gegensatzsystems von 1905 bis 1914
	2.1 Mannigfaltige Impulse aus dem Gesamt der Wirklichkeit
	2.2 Ein früher philosophischer Einfluss: Ein Aufsatz Georg Simmels (1904)
	2.3 Die Entwicklung einer Charakterlehre (Psychologie) 1905–1910
	2.3.1 Der Durchbruch zum Gegensatzdenken
	2.3.2 Die Vielfalt der Charaktere
	2.3.3 Die Einheit der Gegensätze in der Eucharistie
	2.3.4 Otto Weininger (1880–1903)
	2.3.5 Friedrich Wilhelm Foerster (1869–1966)

	2.4 Auf dem Weg zum Gegensatzsystem: Die Entwicklung von 1911 bis 1914
	2.5 Gegensatz und Gegensätze. Entwurf eines Systems der Typenlehre

	3 Dekade des Umbruchs und Reifens: Hin zur Gegensatzlehre 1925
	3.1 Romano Guardinis Befassung mit (neu-)platonischem Denken und Bonaventura
	3.2 Weitere Entwicklungen von 1915–1925
	3.2.1 Einblicke in die Denkwerkstatt in zwei Briefen aus dem Jahr 1916
	3.2.2 Das Gegensatzdenken in Romano Guardinis Universitäts-Kollegien bis 1925
	3.2.3 Der Auslöser zur Publikation: Erich Przywaras Vorträge zum „Gottgeheimnis der Welt“ im Jahr 1923

	3.3 Die Veröffentlichung 1925 und erste Resonanzen

	4 Zusammenschau und Ausblick

