Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie
A. Rechtsphilosophie
I. Recht und Gerechtigkeit

Der erste Teil dieser Arbeit hat die Tiertétungsnormen des schweizerischen
Rechts rechtsdogmatisch untersucht. Die Rechtsdogmatik ist jene Teildis-
ziplin der Rechtswissenschaft, die sich auf das geltende Recht einer einzel-
nen (z.B. der schweizerischen) Rechtsordnung bezieht.??* Demgegeniiber
nimmt die Rechtsphilosophie eine allgemeine, umfassende Perspektive auf
das Recht ein, die sich auch mit dem Verhaltnis zwischen Recht und Ge-
rechtigkeit befasst. Drei Grundfragen der Rechtsphilosophie lauten: Was ist
Recht? Was ist gerecht? Muss Recht gerecht sein?

Recht lasst sich im Allgemeinen als System von Normen (Sollenssatzen) zur
Regelung menschlichen und zwischenmenschlichen Verhaltens beschrei-
ben.?! Gegeniiber anderen Normsystemen wie der Moral ldsst es sich am
ehesten nach formalen Kriterien (Gesetztheit durch formliche Rechtserlas-
se) und durch seine besondere Durchsetzbarkeit (Erzwingbarkeit durch
staatliche Institutionen in formalisierten Verfahren) abgrenzen.

Bereits auf begrifflicher Ebene wird diskutiert, ob das Recht, wenigstens in
einem Mindestmass, auch gerecht sein muss, um als Recht zu gelten (Ver-
bindungsthese, Naturrechtslehre), oder ob es dafiir nur auf die formalen
Kriterien der ordentlichen Gesetztheit und der minimalen Wirksamkeit an-

290 Hierzu und zum Folgenden K. SEELMANN/D. DEMKO, Rechtsphilosophie, 7. Aufl.,
2019, S.150; U. VoLKMANN, Rechtsphilosophie, 2018, S.1f.; M. KAUFMANN, Rechts-
philosophie, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch (Fn. 6), S. 84 (84 f.); D. von
DER PRORDTEN, Rechtsphilosophie, 2013, S.7, 12f.; A. TSCHENTSCHER, Prozedurale
Theorien der Gerechtigkeit, 2000, S. 40.

291 U. NEUMANN, Recht und Moral, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch (Fn. 6),
S.9 (9); vgl. M. MAHLMANN, Rechtsphilosophie und Rechtstheorie, 6. Aufl., 2021,
S.279; v.p. PFORDTEN, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S.12, 53.

292 NEUMANN, Recht und Moral (Fn. 291), S.9; KaurMaNN, Rechtsphilosophie
(Fn. 290), S. 84; VoLKMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 154.

157

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

324

325

326


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

327

328

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

kommt (Trennungsthese, Rechtspositivismus).?*> Nach der Trennungsthese
kann das Recht einen beliebigen, also auch krass ungerechten Inhalt auf-
weisen, ohne dadurch seinen Rechtscharakter zu verlieren. In dieser Arbeit
wird zur klaren Abgrenzung zwischen Recht und Gerechtigkeit ein forma-
ler Rechtsbegriff im Sinne der Trennungsthese verwendet. Mit Recht ist
also jeweils das positive, d.h. gesetzte Recht gemeint, das in den geltenden
Rechtserlassen (Gesetzen, Verordnungen, Verfassungen, Staatsvertrigen)
festgeschrieben ist. Ob dieses Recht einen gerechten oder ungerechten In-
halt hat, ist fiir diese Begriffsverwendung nicht entscheidend.

Zur Gerechtigkeit gibt es verschiedene Definitionen.?* Nach dem hier ver-
tretenen weiten Verstandnis bedeutet Gerechtigkeit, grob gesagt, inhaltliche
Richtigkeit. Wahrend der Begriff des Rechts also an die Form der Normen
ankniipft (Gesetze etc.), kommt es bei der Gerechtigkeit nur auf den Inhalt
an. Gerecht ist, was inhaltlich richtig ist, und ungerecht ist, was inhaltlich
falsch ist — unabhangig davon, in welcher Form es auftritt (z.B. als Norm,
Urteil oder Handlung). Richtig und falsch sind dabei nicht in einem logi-
schen, sondern in einem bewertenden Sinn zu verstehen (,,gut“ gegeniiber
»schlecht® bzw. ,bose®). Gerechtigkeit ist gegeniiber dem Recht autonom.
Was gerecht und was ungerecht ist, beurteilt sich somit nach ausserrechtli-
chen Kriterien. Wenn beispielsweise das Recht die Tétung von Tieren ohne
wichtigen Grund erlaubt, bedeutet dies nicht, dass diese Regelung auch
gerecht ist. Aus Griinden der Gerechtigkeit konnte es im Gegenteil gerade
geboten sein, das Tiertéten grundsitzlich zu verbieten. Die Gerechtigkeit
sagt also nicht nur, was richtig oder falsch ist, sondern auch, was geboten
ist. Sie erhebt einen Anspruch auf Verbindlichkeit. Diese Verbindlichkeit
ist jedoch keine rechtliche. Das hat zur Folge, dass sich Gerechtigkeit nicht
mithilfe staatlichen Zwangs durchsetzen léasst, sofern der betreffende Inhalt
nicht zugleich Recht ist.

Durch das Merkmal der Verbindlichkeit wird Gerechtigkeit teilweise von
der Moral abgegrenzt.?>> Auch die Moral besteht danach aus Normen, die
menschliches Verhalten regeln, indem sie bestimmte Handlungen als richtig

293 Dazu MaHLMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S.274f., 277; v.D. PFORDTEN,
Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 66 f.

294 Dazu TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 62-69.

295 Anders NEUMANN, Recht und Moral (Fn. 291), S. 9, der auch die Moral als verbind-
lich ansieht.

158

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

oder falsch (bzw. gut oder schlecht) bewerten.??® Jedoch sind diese Normen
im Unterschied zu Gerechtigkeitsnormen nicht immer verbindlich. Jeman-
dem aus altruistischen Griinden einen Gefallen zu tun, etwa bei Regen
einen Schirm anzubieten, ist moralisch gut, aber kein Gebot der Gerechtig-
keit. Nach dieser Unterscheidung ist die Gerechtigkeit also Teil der Moral,
namlich deren verbindlicher Kern.

Die Ethik ist die Reflexionsdisziplin der Moral, also jener Teilbereich der
Philosophie, welcher die Moral — und damit auch die Gerechtigkeit - zum
Gegenstand hat.?®” Die Rechtsethik fragt speziell, welches Recht gerecht ist.
Sie ist die Teildisziplin der Rechtsphilosophie, die sich mit der Rechtferti-
gung und Kritik des Rechts befasst. Wahrend das Recht z.B. bestimmt, wer
wie wann welche Tiere t6ten darf bzw. muss, fragt die Rechtsethik, wer wie
wann welche Tiere téten diirfen bzw. miissen soll.

II. Begriindung von Gerechtigkeit
1. Gerechtigkeitstheorien

Was gerecht und was ungerecht ist, ldsst sich nicht wie der Luftdruck
oder die Wassertemperatur exakt messen. Es ldsst sich behaupten und
(bis zu einem gewissen Grad) argumentativ begriinden. Theorien iiber das
Auffiithren von Griinden fiir oder gegen die Behauptung von Gerechtigkeit
heissen Gerechtigkeitstheorien.2% Sie eignen sich z.B. zur Uberpriifung, ob
eine Norm des positiven Rechts — nach der jeweils gewdhlten Theorie — ge-
recht oder ungerecht ist. Um das spezifische Thema des Tiertotens ethisch
zu untersuchen, ist es weder erforderlich noch dienlich, auf das gesamte
Spektrum der bekannten Gerechtigkeitstheorien?® niher einzugehen. Es
geniigt der Hinweis auf zwei bekannte Beispiele, die auch die Tierethik
interessieren.

296 Hierzu und zum Folgenden MAHLMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S.326;
TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 29, 52-54.

297 Hierzu und zum Folgenden VoLkMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S.152; D. voN
DER PFORDTEN, Rechtsethik, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch (Fn. 6),
S.101 (101); DERS., Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 14 f.

298 TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 76.

299 Siehe dazu die Klassifizierung bei TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 80 ff.

159

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

329

330


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

331

332

333

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Utilitaristische Theorien beurteilen die Gerechtigkeit einer Handlung da-
nach, wie niitzlich sie fiir die Gesamtheit der davon Betroffenen ist.3°° Nach
JEREMY BENTHAM, dem Begriinder des klassischen Utilitarismus, ist eine
Handlung niitzlich, wenn sie dazu neigt, Vorteile wie Gliick, Freude oder
Lust zu bewirken oder aber Nachteile wie Schmerz, Trauer oder Leid zu
verhindern.?” Eine Handlung ist demnach umso gerechter, je mehr Vorteile
und je weniger Nachteile sie zur Folge hat. Dabei kommt es nicht auf die
Vor- und Nachteile einer einzelnen Person an, sondern auf die gesamthafte
Auswirkung, wozu die positiven und negativen Folgen fiir simtliche von
der Handlung betroffenen Personen zu beriicksichtigen sind. Massgeblich
ist also der kollektive Gesamtnutzen (bzw. Gesamtschaden). Der Utilitaris-
mus bestimmt Gerechtigkeit somit von vornherein nach dem erwiinschten
Ergebnis: dem grossten Nutzen fiir die grosste Zahl. Die Art des Zustande-
kommens ist nicht entscheidend. Wegen dieser inhaltlichen Orientierung
am gewdlinschten Ergebnis sind utilitaristische Theorien materiale Gerech-
tigkeitstheorien.302

Mit dem utilitaristischen Ansatz lassen sich auch Regeln tiber den Umgang
mit Tieren begriinden. Fiir PETER SINGER hat eine Handlung dann die bes-
ten Konsequenzen, sprich den grossten Gesamtnutzen, wenn sie per Saldo
die Interessen aller Betroffenen fordert.>* Zu den Betroffenen zahlen dabei
nicht nur Menschen, sondern auch Tiere, soweit sie fihig sind, Freude und
Leid zu empfinden. Denn diese Fahigkeit ist danach Grundvoraussetzung
dafiir, tiberhaupt Interessen haben zu kdnnen.

Nach den kontraktualistischen Theorien (Vertragstheorien) sind Normen,
Handlungen oder Zustinde dann gerecht, wenn sie Gegenstand einer Ver-
einbarung sein kénnten, die von der Gesamtheit der davon Betroffenen
akzeptiert wird.3** Dazu wird hypothetisch gefragt, welchen konkreten

300 MAHLMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S.155; SEELMANN/DEMKO, Rechtsphilo-
sophie (Fn. 290), S. 211; VOLKMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 62 f.

301 Hierzu und zum Folgenden J. BENTHAM, An Introduction to the Principles of Mo-
rals and Legislation (1789), Kap. L, Ziff. 1-6, zit. nach der Ausgabe v. J. Burns/H. Hart
(Hrsg.), 1970, Nachdruck 1996, S. 11-13.

302 Zur Unterscheidung zwischen materialer und prozeduraler Gerechtigkeit TSCHENT-
SCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S.119, 139-141.

303 Hierzu und zum Folgenden P. SINGER, Praktische Ethik (Practical Ethics, 1979),
3. Aufl,, 2013, S. 41, 98, 101 1.

304 Hierzu und zum Folgenden MAHLMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S. 85; SEEL-
MANN/DEMKO, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 191f.; TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit
(Fn. 290), S. 180, 199.

160

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

Inhalten eines Vertrags, der die gesellschaftliche Ordnung regelt, eine be-
troffene Person Verniinftigerweise zustimmen wirde. Gerecht ist somit,
was verniinftigerweise Vertragsinhalt sein miisste. Wann jemand einen be-
stimmten Inhalt fiir verniinftig hélt, hangt nun aber von den individuellen
Bediirfnissen, Moglichkeiten und Lebensumstinden dieser Person ab. Eine
fiir alle gerechte Ordnung kann nach JouN RawLs deshalb nur erreicht
werden, wenn die vertragsschliessenden Parteien in der hypothetischen
Ausgangssituation, dem Urzustand, alle gleich sind.3*> Deshalb haben sie
in diesem Urzustand von allen persdnlichen Tatsachen wie Intelligenz,
Korperkraft, Vermégen oder ihrer Rolle in der Gesellschaft keine Kenntnis.
All das bleibt hinter einem ,Schleier des Nichtwissens® verborgen. Nur
allgemeine Tatsachen wie Naturgesetze, Regeln der gesellschaftlichen Orga-
nisation, der Psychologie oder der Wirtschaftstheorie sind ihnen bekannt.
Das zentrale Argument lautet nun, dass bei dieser Ausgangslage, die ja fiir
alle gleich und deshalb fair ist, zwangsldufig auch die Ergebnisse der Ver-
handlung gerecht sein miissen. Kontraktualistische Theorien bestimmen
Gerechtigkeit also allein danach, was als Ergebnis eines im Voraus festgeleg-
ten fairen Verfahrens herauskommt. Inhaltliche Vorgaben gibt es nicht. Sie
sind deshalb prozedurale Theorien.3

Auch kontraktualistische Modelle lassen sich auf Tiere anwenden. MARK
RowrLaNDs benutzt das Konzept des hypothetischen Gesellschaftsvertra-
ges, um Gerechtigkeit im Umgang mit Tieren zu begriinden. Er kritisiert,
dass RawLs den Kreis der méglichen Vertragsparteien auf Wesen mit der
Fahigkeit zu rationalem Denken und Urteilen (,,moralische Subjekte®) be-
schriankt. Dass dies zu eng sei, zeigt er damit, dass so Menschen, denen
diese Fahigkeit fehlt (z.B. Sauglinge, Hirngeschédigte, Altersdemente), aus
der Moral ausgeschlossen werden.’” Um diesen Mangel zu beseitigen, sei
der Kreis der Vertragsparteien auf alle Wesen auszudehnen, die aufgrund
ihrer Eigenschaften (Bewusstsein, Interessen) ein eigenes Wohl haben, d.h.
fahig sind, etwas als besser oder schlechter fiir sie zu erleben (,moralischen
Objekte).398 Hingegen konnten unbewusste, interessenlose Objekte wie
Felsen oder Tennisbdlle, die kein eigenes Wohl haben, ausgeschlossen wer-

305 Hierzu und zum Folgenden J. RawLs, Eine Theorie der Gerechtigkeit (A Theory of
Justice, 1971), 1975, S. 28 £, 36, 159-164.

306 Zur Abgrenzung TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 119, 139-141.

307 M. Rowranps, Gerechtigkeit fiir alle (aus: Animals Like Us, 2002), in: U. Wolf
(Hrsg.), Texte zur Tierethik, 2008, S. 92 (991.).

308 Hierzu und zum Folgenden RowLAaNDs, Gerechtigkeit (Fn. 307), S. 102, 104.

161

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

334


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

335

336

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

den. Fiir sie kdnne der Inhalt des zu schliessenden Vertrags sowieso keine
Bedeutung haben. Mit der Erweiterung auf alle ,moralischen Objekte®
schliesse der Kreis der Vertragsparteien auch Tiere mit ein, die wie Men-
schen ein Wohl im Sinne der Erlebnisfdhigkeit haben.3*® Denn hinter dem
Schleier des Nichtwissens miisse das Wissen um alle sog. ,unverdienten
Eigenschaften’, d.h. Eigenschaften, iiber die man keine Kontrolle hat, ver-
borgen bleiben. Dazu gehore auch die eigene Spezieszugehorigkeit. Konkret
miissten die Parteien bei der Festsetzung der Regeln also damit rechnen,
dass sie nicht nur ein Mensch, sondern auch ein Hund oder ein Schwein
sein kdnnten.

Das Beispiel von ROwLANDSs zeigt, dass sich die Frage, wer bzw. was iiber-
haupt moralisch beriicksichtigt werden soll, offenbar nicht mit prozedu-
ralen Theorien allein beantworten ldsst.3! Denn obwohl sein Ansatz im
Ubrigen vertragstheoretisch ist, stellt er gerade in dieser Frage von Beginn
weg auf ein inhaltliches Kriterium ab, ndmlich auf die Fahigkeit, Interessen
zu haben. Dass gerade diese Eigenschaft und nicht eine andere massgeblich
sein soll, um tiberhaupt beriicksichtigt zu werden, wird nicht vertragstheo-
retisch begriindet, sondern bereits vorvertraglich festgelegt.

2. Intuition und Uberzeugung

Die eben beschriebenen Theorien stellen nicht darauf ab, dass Menschen
von Natur aus wissen, wie sie sich gerechterweise verhalten sollen. Sie
mogen zum Teil auf der Annahme beruhen, dass Gerechtigkeit den Men-
schen zuerst beigebracht werden muss bzw. dass Menschen das Gerechte
nur durch Benutzung ihres Verstandes erkennen konnen.*! Ein anderer
Ansatz nimmt demgegeniiber an, dass die Fahigkeit, zwischen gerecht und
ungerecht zu unterscheiden und sein Handeln danach zu richten, bereits
von Natur aus im Menschen angelegt ist.3'> Danach verfiigt der Mensch
im Normalfall ab einem gewissen Alter iiber einen Gerechtigkeitssinn, der

309 Hierzu und zum Folgenden RowLANDS, Gerechtigkeit (Fn. 307), S. 96 f., 103 f.

310 Vgl. M. NussBAUM, Jenseits von ,,Mitleid und Menschlichkeit®: Gerechtigkeit fiir
nichtmenschliche Tiere (aus: Frontiers of Justice, 2006), in: F. Schmitz (Hrsg.),
Tierethik - Grundlagentexte, 2. Aufl., 2015, S. 176 (184).

311 Vgl. F. pE WaAL, Der Mensch, der Bonobo und die Zehn Gebote (The Bonobo and
the Atheist, 2013), 2015, S. 38 (Top-down-Ansatz).

312 Hierzu und zum Folgenden DE WaAL, Mensch (Fn. 311), S.31, 38f. (Bottom-up-
Ansatz), 232; K. BRENSING, Das Mysterium der Tiere, 2017, S.179; Rawts, TG

162

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

es ihm erlaubt, intuitiv, also ohne bewussten Gebrauch des Verstandes,
ber richtig oder falsch zu entscheiden. Dabei wird direkt an die Emotio-
nen angekniipft. Beispielsweise haben wir das Gefiihl, etwas Unrechtes
zu tun, wenn wir eine Person grundlos schidigen, etwa indem wir sie oh-
ne Not schlagen. Gerechtigkeitsentscheidungen resultieren demnach nicht
aus rationalen Denkprozessen, sondern aus emotionalen Reaktionen auf
bestimmte Situationen. Die Rationalisierung erfolgt erst nachtréglich.

Auch wenn an der Existenz eines angeborenen Gerechtigkeitssinns nicht
zu zweifeln ist, sollte mdoglichst darauf verzichtet werden, Gerechtigkeit
nur Gber Intuition zu begriinden.? Denn wer behauptet, etwas sei gerecht
oder ungerecht, und sich dabei bloss auf seine Intuition beruft, liefert
keine Begriindung, die sich auch iiberpriifen, argumentativ anfechten und
gegebenenfalls widerlegen ldsst. Intuitionen unterliegen zudem stets der
Gefahr der Verfilschung durch dussere Faktoren wie Irrtum oder personli-
che Interessen in der Sache (Aussicht auf Vor- oder Nachteile).3"* Damit ist
nicht in jedem Fall klar, ob man eine Entscheidung trifft, weil man sie fiir
gerecht hilt, oder aus anderen Griinden. Schliesslich besteht — gerade in
einer immer komplexer werdenden Welt — kein Verlass darauf, dass unsere
Intuition auf jede sich stellende Gerechtigkeitsfrage eine Antwort liefert.
Ganz ohne Intuition ldsst sich Gerechtigkeit jedoch auch nicht begriin-
den. Denn um eine normative Aussage zu begriinden, ist mindestens ein
weiterer normativer Satz erforderlich, der seinerseits wiederum einer Be-
griindung bedarf3 Beispielsweise ldsst sich die Aussage ,Es ist falsch,
Menschen zu toten® nicht allein mit dem (nichtnormativen) Satz ,,Men-
schen wollen leben® begriinden. Es braucht zusitzlich einen normativen
Satz wie ,Es ist falsch, den Lebenswillen von Menschen zu missachten®
Wird fiir alles eine Begriindung verlangt, so geht dieser Prozess endlos
weiter (infiniter Regress), sofern er nicht in einen logischen Zirkel miindet
oder durch Rekurs auf ein Dogma abgebrochen wird (Miinchhausen-Tri-
lemma).’'® Im genannten Beispiel miisste also in einem ndchsten Schritt mit

(Fn. 305), S. 66; MAHLMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S. 266 f.; vgl. SEELMANN/
DEeMKO, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S.186 f.

313 Rawws, TG (Fn. 305), S. 61.

314 Rawws, TG (Fn. 305), S. 67.

315 TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 261.

316 H. ALBERT, Traktat iber kritische Vernunft (1968), 4. Aufl., 1980, S.13; vgl. auch
SEELMANN/DEMKO, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S.188 f.; TSCHENTSCHER, Gerech-
tigkeit (Fn. 290), S. 261.

163

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

337

338


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

339

340

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

einem dritten normativen Satz begriindet werden, warum es falsch ist, den
Lebenswillen von Menschen zu missachten, dieser Satz miisste wiederum
mit einem vierten normativen Satz begriindet werden usw. Wird jedoch
auf eine Letztbegriindung verzichtet, so kann der Prozess an einer Stelle
abgebrochen werden, indem z.B. der Satz ,Es ist falsch, den Lebenswillen
von Menschen zu missachten® als giiltige Ausgangsnorm (Pramisse), die
nicht weiter zu begriinden ist, akzeptiert wird."” Eine Begriindung, die von
einer selbst nicht weiter begriindeten Pramisse ausgeht, kann immer noch
{iberzeugen, wenn sie im Ubrigen schliissig ist und die Pramisse intuitiv
richtig erscheint. Sie ist jedenfalls wesentlich iiberzeugender als iiberhaupt
keine Begriindung.3®® Da sich Gerechtigkeitssitze also rein rational nicht
bis ins Letzte begriinden lassen, ist der Riickgriff auf die Intuition ab einem
gewissen Punkt unumgénglich. Er ist dann aber auch ausreichend, um eine
Begriindung insgesamt dennoch plausibel zu machen.

Uber das Problem der Letztbegriindung hinaus ist jede Theorie nur dann
wirklich iiberzeugend, wenn sie mit unserer intuitiv gewonnenen Uberzeu-
gung, unserem Gerechtigkeitsgefiihl, in Einklang steht. RawLs verlangt
hierfiir den Zustand des sog. Uberlegungsgleichgewichts.?*® Dieser liegt vor,
wenn eine rational begriindete Konzeption mit dem wohliiberlegten, auf
den Gerechtigkeitssinn gestiitzten Urteil {ibereinstimmt. Wohliiberlegt ist
das Urteil, wenn es ohne Zdgern und frei von verfalschenden Einfliissen
(Irrtum, personliche Interessen) gefillt wurde. Eine Gerechtigkeitskonzep-
tion ist stets so anzulegen und notigenfalls anzupassen, dass sie dem wohl-
tiberlegten Urteil entspricht. Intuition dient also auch der Plausibilititskon-
trolle einer Theorie.

3. Gleichheit

Gerechtigkeit wird oft mit Gleichheit in Verbindung gebracht, indem zur
Beantwortung der Frage, ob etwas gerecht ist, dieses etwas mit einem

317 Vgl. TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S.262f.

318 Vgl. TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 264.

319 Hierzu und zum Folgenden RawLs, TG (Fn. 305), S. 67 f; DERs., Politischer Libera-
lismus (Political Liberalism, 1993), 1998, S. 73, 97.

164

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

anderen etwas verglichen wird.3?° Gerechtigkeit wird also an Gleichheit
gemessen. Nach dem allgemeinen Gleichheitssatz ist die Behandlung des
einen dann gerecht, wenn sie gleich ist wie die Behandlung des anderen,
sofern zwischen dem einen und dem anderen keine tatsichlichen Unter-
schiede bestehen, die eine Ungleichbehandlung rechtfertigen. Soll z.B. ein
Kuchen oder eine Pizza unter mehreren Kindern aufgeteilt werden, ist
es im Normalfall gerecht, allen ein gleich grosses Stiick zu geben.3?! Ist
aber eines besonders hungrig und die anderen nur missig, weil sie schon
gegessen haben, erscheint es gerechtfertigt, dem einen ein grosseres Stiick
als den anderen zu geben. Auch erscheint es nicht ungerecht, wenn Men-
schen sich an politischen Abstimmungen beteiligen diirfen, Génse hingegen
nicht. Denn Ganse haben im Unterschied zu Menschen keinen Willen, der
darauf gerichtet ist, sich selbst an politischen Abstimmungen zu beteiligen
(was nicht bedeutet, dass das Ergebnis einer Abstimmung nicht auch fiir
Ginse bedeutsam sein kann). Tatsachliche Unterschiede konnen also eine
Ungleichbehandlung rechtfertigen oder gar gebieten, sodass die Gleichbe-
handlung ungerecht wire. Jedoch gibt es auch tatsichliche Unterschiede,
die eine Ungleichbehandlung nicht zu rechtfertigen vermogen, weil sie fiir
die entsprechende Handlung bzw. deren Wirkung nicht relevant sind. Es
ist nicht gerechtfertigt, dem einen Meerschweinchen ausschliesslich Wasser
und dem anderen ausschliesslich Futter zu geben, nur weil das eine schwar-
ze und das andere rote Augen hat. Denn beide Meerschweinchen bendtigen
unabhéngig von der Augenfarbe Wasser und Futter.

Ob Gerechtigkeitsaussagen in jedem Fall einen Bezug zur Gleichheit auf-
weisen, kann an dieser Stelle offenbleiben. Es scheint jedenfalls klar zu
sein, dass sich die Gerechtigkeit einer Handlung nie mit der Gleichheitsfra-
ge allein beurteilen ldsst.322 Wer beispielsweise von zwei gleichen Négeln
nur den einen in ein Stiick Holz himmert und den anderen davon ,ver-
schont’, behandelt die Négel zwar ungleich, obwohl sie tatsdchlich gleich
sind. Trotzdem ist diese Ungleichbehandlung nicht ungerecht, da es die
Nigel als leb- und empfindungslose Gegenstinde nicht kiimmert, was mit
ihnen geschieht. Die Négel haben mit anderen Worten kein Interesse an

320 Vgl. hierzu und zum Folgenden MAHLMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S.322;
J. WoNDIsCH, Gleichheit, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch (Fn. 6), S. 431
(4331.); TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 56.

321 Beispiele bei MaHLMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S.322; RowLANDs, Gerech-
tigkeit (Fn. 307), S. 94.

322 Vgl. WonpiscH, Gleichheit (Fn. 320), S.434; TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit
(Fn. 290), S. 60.

165

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

341


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

342

343

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

der Wirkung des Himmerns. Gleichheit ist somit kein selbstandiges Krite-
rium der Gerechtigkeit. Sie spielt nur dort eine Rolle, wo eine Handlung
aus anderen Griinden iiberhaupt gerechtigkeitsrelevant ist, etwa weil sie
jemandem niitzt oder schadet. Ist diese Bedingung aber erfiillt, so bedarf
jede Ungleichbehandlung, wenn sie nicht ungerecht sein soll, einer Begriin-
dung. Hierzu kommt es zundchst wie erwéhnt darauf an, ob zwischen den
Ungleichbehandelten relevante Unterschiede tatsichlicher Natur bestehen,
namentlich unterschiedliche Interessen an der Wirkung der Handlung.
Dariiber hinaus kann eine Ungleichbehandlung auch bei prinzipieller tat-
sachlicher Gleichheit durch besondere Griinde, die sich aus dem konkreten
Fall ergeben, gerechtfertigt sein (z.B. dass eine Person in eine Handlung
einwilligt und eine andere nicht).

Bezogen auf das Toten von Tieren ist der Gleichheitsgrundsatz demnach
insofern bedeutsam, als er fiir jede Ungleichbehandlung beim T&ten eine
Begriindung verlangt. Jede Regelung, die das Toten verschiedener Lebewe-
sen nicht gleichermassen erlaubt, gebietet oder verbietet, bedarf einer Be-
griindung aufgrund von tatsdchlichen Unterschieden. Das gilt namentlich
fiir eine Normenordnung wie das geltende Recht, die die das Téten von
Menschen grundsitzlich verbietet und das Téten von Tieren grundsitzlich
erlaubt.

I11. Bedeutung der Ethik fiir das Recht

Wenn Gesetze nicht gerecht sein miissen, um begrifflich als Recht zu gel-
ten, bleibt die Frage, welche Bedeutung die Ethik, als Wissenschaft der
Gerechtigkeit, fiir das Recht iiberhaupt hat. Zundchst bedeutet die begrift-
liche Trennung nicht, dass Gerechtigkeit fiir das Recht tiberhaupt keine
Rolle spielt.3?* Das Interesse an dieser Trennung besteht hauptsachlich in
der Verwirklichung von Rechtssicherheit: Man will sicher sein konnen, was
tatsdchlich gilt — ob es nun gerecht ist oder nicht. Wiirde die Geltung einer
Norm davon abhingig gemacht, dass diese Norm gerecht ist, dann wire die
Geltung nie sicher, da die Gerechtigkeit jeder Norm stets bestritten werden
kann. Deshalb besteht ein praktisches Bediirfnis daran, auch ungerechtes
Recht als Recht zu behandeln. Dieses Bediirfnis verbietet es allerdings
nicht, zwischen gerechtem und ungerechtem Recht zu unterscheiden und

323 TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 31.

166

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

zu fordern, dass das Recht stets bestrebt sein soll, Gerechtigkeit zu verwirk-
lichen. Fiir diese Forderung sprechen mehrere Griinde:

Zunéchst kann das Recht aus praktischen Griinden ohnehin nicht auf 344

ausserpositive Richtigkeitskriterien verzichten. Denn nicht jedes Problem
des juristischen Alltags ldsst sich mit den Normen der jeweils geltenden
Gesetze allein 16sen.?** Gesetze sind oft vage oder mehrdeutig und teilweise
lickenhaft. Bei der Interpretation bzw. Lickenfiillung sind deshalb Orien-
tierungshilfen noétig, die sich im geschriebenen Recht selbst nicht immer
finden lassen. Zudem verweist das Recht teilweise selbst auf Gerechtigkeits-
vorstellungen, etwa wenn es fiir den Einzelfall eine Entscheidung nach
»Billigkeit* verlangt (so in Art.4 ZGB). Auch bei der Frage, ob und wie
etwas neu reguliert werden soll, braucht es Wertungen, zu denen das Recht
selbst keine Anleitung gibt.

Die Rechtsordnung als Ganzes kann sodann auf Dauer faktisch nur beste-
hen, wenn sie gesellschaftlich akzeptiert ist.3?> Dies setzt voraus, dass sie
inhaltlich mit den Erwartungen, welche die ihr unterworfene Gesellschaft
an das Recht hat, in Einklang steht. Nach dem allgemeinen Verstdndnis
des Rechts sowohl in der Wissenschaft als auch in der iibrigen Gesellschaft
gibt es eine untrennbare Verkniipfung zwischen Recht und Gerechtigkeit:
Recht ldsst sich ohne Bezug zu Gerechtigkeit (bzw. Moral) nicht denken.326
So hat in der Geschichte der Rechtsphilosophie jeder wichtige theoretische
Ansatz auch zu Fragen der Moral Stellung bezogen.’?” Wird gefragt, wie
Gesetze beschaffen und wie rechtliche Fallentscheidungen motiviert sein
sollen, ist die Antwort meist, sie sollten gerecht sein.3?® Und wenn jemand
in der Alltagssprache sein ,gutes® Recht verlangt, ist dies in der Regel Aus-
druck eines menschlichen Gerechtigkeitsbediirfnisses.??® Die Verkniipfung
zwischen Recht und Gerechtigkeit ldsst sich also damit zusammenfassen,
dass das Recht nach allgemeinem Verstandnis die Aufgabe hat, Gerechtig-
keit zu verwirklichen.

324 Hierzu und zum Folgenden SEELMANN/DEMKO, Rechtsphilosophie (Fn. 290),
S.126, 141-149; TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 34 f.

325 NEUMANN, Recht und Moral (Fn. 291), S.14; TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit
(Fn. 290), S. 33.

326 Vgl. VOLKMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 218; TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit
(Fn. 290), S. 371,

327 MAHLMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S. 273.

328 SEELMANN/DEMKO, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S.149; vgl. TSCHENTSCHER, Ge-
rechtigkeit (Fn. 290), S. 32.

329 R. GROSCHNER, Gerechtigkeit, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch (Fn. 6),
S. 473 (474).

167

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

345


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

346

347

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Wird das Recht begrifflich von der Gerechtigkeit getrennt, so kann seine
Aufgabe, Gerechtigkeit zu verwirklichen, selbst keine rechtlich verbindliche
sein. Sie ergibt sich nebst der eben erlduterten Notwendigkeit gesellschaftli-
cher Akzeptanz auch aus rein ethischen Griinden. Denn auch die Gerech-
tigkeit, die Gegenstand der Ethik bildet, ist eine normative Ordnung mit
Anspruch auf Verbindlichkeit, auch wenn sie sich nicht gleich wie das
Recht durchsetzen lasst.>*% Aus Griinden der Ethik hat Recht also gerecht
zu sein. Ist es dies nicht, so bleibt es zwar geltendes Recht, muss aber gedn-
dert, d.h. gerechter gestaltet werden, bis es die ethischen Anforderungen
erfilllt.?®! Das bedeutet einerseits, dass bestehende ungerechte Rechtsnor-
men durch gerechte ersetzt oder ersatzlos aufgehoben werden miissen, und
andererseits, dass ethisch gebotene Normen, die im geltenden Recht fehlen,
als Rechtsnormen neu geschaffen werden miissen (Rechtspolitik, Recht de

lege ferenday).

B. Tierethik
I. Tierethik als Teil der Tierphilosophie

Wihrend die Ethik im Allgemeinen nach dem gerechten Verhalten von
Menschen gegeniiber Menschen fragt, befasst sich die Tierethik mit dem
gerechten Verhalten von Menschen gegentiber Tieren.33? Damit bildet die
Tierethik jenen Teilbereich der Tierphilosophie, der sich mit normativen,
d.h. sollensbezogenen, Fragen auseinandersetzt. Thr gegeniiber stehen die
tatsdchlichen, also seinsbezogenen, Fragen der Tierphilosophie, ndmlich
die Frage nach den mentalen und sozialen Fahigkeiten von Tieren (Geist
der Tiere) sowie die Frage nach dem Unterschied zwischen Mensch und
Tier (anthropologische Differenz). Diese tatsdchlichen Fragen sind, obwohl
sich aus Tatsachen nicht direkt normative Aussagen ableiten lassen,’** auch
in der Tierethik bedeutsam. Denn einerseits werden moralische Forderun-
gen zum Umgang mit Tieren regelmissig davon abhdngig gemacht, ob
die Tiere bestimmte Eigenschaften wie Empfindungs- oder Denkféhigkeit

330 Zur Abgrenzung vorne Rz. 325.

331 Vgl. v.p. PFORDTEN, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 59, 69, 82.

332 Hierzu und zum Folgenden M. WiLp, Tierphilosophie zur Einfithrung, 4. Aufl.,
2019, S.21; R. BorGARDS/E. KOHRING/A. KLING, Einfiithrung, in: dens. (Hrsg.),
Texte zur Tiertheorie, 2015, S.7 (7).

333 Vgl. vorne Rz. 338.

168

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

aufweisen. Andererseits wird oft gefragt, wie in analogen Féllen mit Men-
schen umzugehen ist und ob sich eine Andersbehandlung von Tieren ge-
geniiber Menschen rechtfertigen lasst. Dies wiederum wird davon abhéngig
gemacht, ob es zwischen Menschen und den jeweiligen Tieren entscheiden-
de tatsdchliche Unterschiede gibt. Die nachfolgende Darstellung beriick-
sichtigt diese Zusammenhiénge, indem sie die tierethischen Positionen zu-
erst nach den moralisch als relevant erachteten Eigenschaften von Tieren
und anschliessend nach der Frage der Gleichbehandlung mit Menschen
Klassifiziert.

I1. Frage der moralisch relevanten Eigenschaften
1. Anthropozentrische und ratiozentrische Perspektive

Anthropozentrische Positionen (gr. anthropos, Mensch) messen nur den
Menschen eine selbstindige moralische Bedeutung zu.33* Bei der morali-
schen Bewertung von Handlungen nehmen sie deshalb nur auf menschli-
che Interessen Riicksicht. Tiere haben keinen moralischen Wert und sind
daher prinzipiell unbeachtlich. Sie konnen aber indirekt beriicksichtigt
werden, insofern bestimmte Formen des Umgangs mit ihnen auch einem
menschlichen Interesse entsprechen oder widerstreben konnen. Beispiels-
weise liegt es im Interesse einiger Menschen, dass Katzen, Pferde und Hiih-
ner bei Bedarf tiermedizinisch versorgt werden kénnen. Und es widerstrebt
den Interessen dieser Menschen, wenn ihnen die Tiere weggenommen oder
getdtet werden. Deshalb lassen sich auch aus anthropozentrischer Perspek-
tive Vorschriften begriinden, die sich zugunsten von Tieren auswirken, z.B.
ein ,Iotungsverbot® zum Schutz des Eigentums von Tierhaltern. Solche
Vorschriften beriicksichtigen aber nicht die Belange der Tiere, sondern
jene der Menschen. Konkret geht es um das menschliche Interesse an der
Tierhaltung, sei es emotional oder wirtschaftlich motiviert.

Bedingung der moralischen Beriicksichtigung ist aus anthropozentrischer
Perspektive also das Menschsein, d.h. die Zugehorigkeit zur Spezies Homo
sapiens. Das muss aber nicht heissen, dass das Menschsein als solches
bereits das relevante Kriterium bildet. Dieses kann auch in einer anderen
Eigenschaft bestehen, die aber ausschliesslich bei Menschen auftritt. RENE

334 P.Bobg, Einfithrung in die Tierethik, 2018, S. 20.

169

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

348

349


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

350

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

DESCARTES begriindete seinen Standpunkt, dass einzig Menschen Objekt
moralischer Riicksichtnahme sein kénnen, damit, dass einzig Menschen
Vernunft, einen denkenden und fithlenden Geist, eine unsterbliche Seele
haben.3* Tiere konnen seiner Auffassung nach weder denken noch fiihlen,
sie funktionieren wie Maschinen, ohne Wille oder Bewusstsein, rein me-
chanisch nach der Einrichtung ihrer Organe. Zur Erklirung, warum einige
Tiere gewisse Dinge gleich gut oder sogar besser konnen als Menschen,
machte DESCARTES den Vergleich mit einer Uhr, die zwar auch nur aus
Rédern und Federn besteht, jedoch besser die Stunden zdhlen und die Zeit
messen kann als Menschen mit ihrer Klugheit. Warum es nicht sein kon-
ne, dass auch Menschen im Grunde bloss wie Maschinen funktionieren,
fithrte er letztlich auf die Sprachféhigkeit der Menschen zuriick: Wenn es
Maschinen gibe, welche die Organe und die dussere Gestalt eines Tieres,
z.B. eines Affen, besdssen, konnten wir diese Maschinen nicht zweifelsfrei
von Tieren unterscheiden. Hingegen kdnnten wir mit Sicherheit erkennen,
dass Maschinen, die in Gestalt und Verhalten den Menschen ahneln, keine
wirklichen Menschen sind. Denn nur Menschen, aber auch die stumpf-
sinnigsten unter ihnen, seien in der Lage, richtig zu sprechen. Nur sie
konnten Worte und Zeichen zusammensetzen und benutzen, um anderen
ihre Gedanken darzulegen und auf die Bedeutung dessen, was in ihrer
Gegenwart gesagt wird, zu antworten. Aus diesen tatsichlichen Ansichten
zu Tieren und Menschen folgerte DESCARTES, dass Tiere im Unterschied
zu Menschen gar nicht Gegenstand der Moral sein konnen. Namentlich im
Toten und Verzehren von Tieren sah er deshalb kein Unrecht.33¢

Ein wenig tierfreundlicher ist die anthropozentrische Sittenlehre von Im-
MANUEL KaNT. Thr zufolge kann der Mensch einzig gegen Menschen Pflich-
ten haben, und zwar gegen andere wie auch gegen sich selbst.3¥” Denn jede
Pflicht setze ein verpflichtendes Subjekt voraus, gegeniiber dem die Pflicht
gelten soll. Und einzig Menschen seien fahig, andere zu verpflichten; Tiere

335 Hierzu und zum Folgenden R. DESCARTES, Bericht tiber die Methode, die Vernunft
richtig zu fithren und die Wahrheit in den Wissenschaften zu erforschen (Discours
de la méthode pour bien conduire sa raison, et chercher la vérité dans les sciences,
1637), Fiinfter Teil, Ziff. 10, zit. nach der Ubersetzung v. H. Ostwald, 2001, S. 105, 107,
109; DERS., Das Tier als Maschine (aus: Lettres a Morus, 5.2.1649), in: H.-P. Schiitt
(Hrsg.), Die Vernunft der Tiere, 1990, S.105 (107 f.).

336 DESCARTES, Maschine (Fn. 335), S. 108.

337 Hierzu und zum Folgenden I. KanT, Die Metaphysik der Sitten (1797), Zweiter Teil,
§ 16, zit. nach der Ausgabe von W. Weischedel (Hrsg.), Band VIIIL, 9. Aufl., 1991,
S.5771.

170

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

seien dazu unfihig. Die dafiir entscheidende Fahigkeit der Menschen, die
Tieren fehlt - die moralisch relevante Eigenschaft —, sah KaNT in der
Vernunft. Seine Position kann deshalb auch als ratiozentrisch bezeichnet
werden.?* Aus der fehlenden moralischen Relevanz der Tiere folgerte KANT
aber nicht, dass man mit den Tieren machen darf, was man will. Denn
die gewaltsame und grausame Behandlung von Tieren wiirde eine Pflicht
der Menschen gegen sich selbst verletzen. Sie wiirde ndmlich das Mitgefiihl
am Leiden der Tiere abstumpfen und dadurch eine natiirliche Anlage,
die der Moralitit gegeniiber anderen Menschen sehr niitzlich sei, nach
und nach austilgen.*® Mit anderen Worten fand er es falsch, gegen Tiere
grausam zu sein, weil jemand, der gegen Tiere grausam ist, mit grosserer
Wahrscheinlichkeit auch gegen Menschen grausam sein wird. Als Folge
davon fand KanT qualvolle Tierversuche, deren Zweck auch anders erreicht
werden kann, verabscheuungswiirdig, das Toten von Tieren hielt er aber
fur zuldssig, wenn es ohne Qual verrichtet wird.34

Die beiden Beispiele zeigen, dass die anthropozentrische Sichtweise ten-
denziell fiir eine Erlaubnis des Tiertotens spricht. Zwar ist es nicht un-
moglich, iiber den eingangs erwéhnten Eigentumsschutz hinaus sogar ein
generelles prinzipielles Tiertdtungsverbot anthropozentrisch zu begriinden.
Dies konnte in analoger Weise dazu geschehen, wie KanT das Verbot des
Quilens von Tieren begriindet. Ein solches Verbot wire aber einerseits
anfillig fiir weitgehende Einschrdnkungen durch Ausnahmeregeln. Denn
menschliche Interessen sind oft gerade nicht auf den Schutz, sondern auf
das Toten der Tiere gerichtet (z.B. Fleisch essen). Andererseits wire das
Verbot schon deshalb schwach, weil es stets vom tatsachlichen, konkreten
Vorliegen des menschlichen Interesses abhinge, derentwegen es erlassen
wurde. 3 Diese inhédrente Schwiche des anthropozentrisch begriindeten
Schutzes fiir Tiere zeigt sich im folgenden Gedankenexperiment:34? Eine
Astronautin fliegt als einziger Mensch in einer Weltraumrakete auf einer
unumkehrbaren Flugbahn von der Erde weg, sodass sie den Kontakt zu
ihren Mitmenschen fiir immer verlieren wird. In der Rakete fiihrt sie

338 Zum Begriff des Ratiozentrismus K. RippE, Ethik im ausserhumanen Bereich, 2008,
S. 98; BobE, Einfithrung (Fn. 334), S. 20.

339 KanT, MdS (Fn. 337), Zweiter Teil, § 17, S. 578 f.

340 Kant, MdS (Fn. 337), Zweiter Teil, § 17, S. 579.

341 Vgl. dazu auch vorne Rz. 283.

342 Beispiel bei P. CARRUTHERS, Warum Tiere moralisch nicht zdhlen (Against the
Moral Standing of Animals, 2011), in: Schmitz (Hrsg.), Tierethik (Fn. 310), S.219
(234f1).

171

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

352

353

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

eine lebende Katze mit. Aus Langeweile befestigt sie die Katze an der
Wand und bewirft sie mit Dartpfeilen. Da es ausgeschlossen ist, dass sich
dieses Verhalten jemals auf Menschen schédlich auswirken wird, kann der
Astronautin aus anthropozentrischer Sicht nichts Unrechtes vorgeworfen
werden.

2. Sentientistische (pathozentrische) Perspektive

Dem Sentientismus (lat. sentire, empfinden, fithlen) oder Pathozentrismus
(gr. pathos, Leid) sind jene Positionen zuzuordnen, die alle empfindungs-
fahigen (leidensfahigen) Wesen als moralisch wertvoll erachten.3** Emp-
findungsfahigkeit ist somit die moralisch relevante Eigenschaft. Im Unter-
schied zum Anthropozentrismus sollen empfindungsfihige Tiere hier nicht
bloss im Interesse von Menschen, sondern um ihrer selbst willen geschiitzt
werden. Das bedeutet z.B., dass es mir nicht deshalb untersagt ist, das
Schaf eines Bauern in den Bauch zu treten, weil der Bauer das nicht will,
sondern weil es dem Schaf wehtut. Und es bedeutet, dass eine gelangweilte
Astronautin ihre Katze auch dann nicht mit Dartpfeilen bewerfen darf,
wenn kein Mensch es jemals erfahren wird - weil es der Katze wehtut.

Typischerweise sentientistisch sind z.B. utilitaristische Gerechtigkeitstheo-
rien. Da der Utilitarismus das moralisch Richtige und Gebotene in der
Verwirklichung von méglichst viel Freude und der Vermeidung von mog-
lichst viel Leid sieht,>** ist es folgerichtig, dass er diejenigen Wesen als
bedeutsam erachtet, die Freude und Leid empfinden kénnen. BENTHAM hat
sich in seiner Introduction to the Principles of Morals and Legislation, die
sich im Ubrigen nur auf das Verhiltnis zwischen Menschen bezieht, auch
kurz zu den Tieren gedussert. Er kritisierte, dass die Tiere im Recht bloss
als Sachen behandelt werden und nicht wie die Menschen als Personen.3%>
Auch Tiere sollen nicht gequélt werden diirfen. Der entscheidende Grund
dafiir sei nicht die Fahigkeit, zu denken oder zu sprechen, sondern die
Fahigkeit, zu leiden: ,the question is not, Can they reason? nor, Can they
talk? but, Can they suffer?“*4¢ Hingegen solle es erlaubt sein, Tiere zu

343 BobEg, Einfithrung (Fn. 334), S. 20.

344 Vorne Rz. 331.

345 BENTHAM, Introduction (Fn. 301), Kap. XVII, § i, Ziff. 4, S. 282.

346 BENTHAM, Introduction (Fn. 301), Kap. XVIL, § i, Ziff. 4, S. 283, dort Fn. b (Hervor-
hebungen im Original).

172

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

toten, sei es, um sie zu essen oder zur Selbstverteidigung, wenn sie einen
angreifen.?*” Dadurch wiirde es den Menschen besser gehen und den Tie-
ren nicht schlechter. Denn Tiere hitten keine Langzeit-Erwartungen an die
Zukunft, wie Menschen sie haben. Ausserdem sei die Totung durch einen
Menschen in der Regel schneller und weniger schmerzhaft als der Tod,
der sie im unvermeidlichen Lauf der Natur erwarten wiirde. Abgesehen
von den menschlichen Interessen (Fleischgenuss, Selbstverteidigung) hielt
BeNTHAM das Toten also deshalb fiir erlaubt, weil der Tod den Tieren gar
nichts ausmache, sofern er nicht mit Schmerzen (Leiden) verbunden ist.
Hierfiir seien weitere Eigenschaften (Zukunftserwartungen) erforderlich.
Den schmerzlosen Tod nicht fiir schadlich zu halten, scheint jedoch keine
notwendige Folge des Sentientismus und auch keine solche des Utilitaris-
mus zu sein. JEAN-CLAUDE WOLF findet das T6ten von empfindungsfa-
higen Tieren aus utilitaristischer Sicht prinzipiell falsch, und zwar unab-
hingig davon, ob es Schmerzen verursacht.>*® Er nimmt an, dass empfin-
dungsfihige Tiere, wozu er jedenfalls diejenigen mit einem zentralisierten
Nervensystem zdhlt, notwendigerweise iiber ein rudimentéres Bewusstsein
verfiigen und etwas als gut oder schlecht empfinden kénnen. Sie konnen
insofern zwischen gut und schlecht (Lust und Leid) unterscheiden und
sind interessiert, Gutes zu erleben und Schlechtes nicht zu erleben. Des-
halb haben diese Tiere nach WoLrs Auffassung ein Interesse daran, am
Leben zu bleiben - auch wenn ihnen die nétige Intelligenz fehlt, um sich
einen Begriff des Todes zu bilden. Denn die Totung wiirde das Tier seiner
»Lebenspramie“ berauben, indem sie ihm unwiderruflich Lebenszeit und
kiinftige positive Empfindungen (,,Lebensfreude®) wegnimmt.

Ein weiterer Sentientist war LEONARD NELSON. Anders als die Utilitaristen
beurteilte er die Richtigkeit einer Handlung nicht nach der Summe ihrer
Folgen im konkreten Fall (grosster Nutzen fiir die grosste Zahl), sondern
danach, ob sie einer allgemeinen Pflicht entspricht (deontologische Ethik,
Pflichtenethik).>#? Pflichten konnen geméss NELSON nur gegeniiber Perso-

347 Hierzu und zum Folgenden BENTHAM, Introduction (Fn. 301), Kap. XVIL, § i, Ziff. 4,
S.282, dort Fn. b.

348 Hierzu und zum Folgenden J.-C. WoLF, Tierethik, 2. Aufl,, 2005, S. 56, 75f.; DERs.,
Das Beraubungsargument gegen die Tétung von Tieren, TIERethik H 8 (2014), S.7
(7,10).

349 Zum Begriff der deontologischen Ethik MAHLMANN, Rechtsphilosophie (Fn. 291),
S.155; SEELMANN/DEMKO, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S.175; v.D. PFORDTEN,
Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 97.

173

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

354

355


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

356

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

nen bestehen.>*® Unter Personen verstand er Wesen, die Interessen haben,
und Interessen haben alle Wesen, die empfinden konnen. Als Empfinden
geniigt dabei nicht bereits das blosse Reagieren auf Reize (sonst wire auch
eine elektrische Klingel eine Person), sondern erst die Fihigkeit, das Wahr-
genommene auch zu bewerten. Wer Lust und Unlust empfinden kann,
hat Interessen und ist eine Person. Und Personen sind nach NELSON stets
Subjekte von — in einem moralischen Sinn verstandenen -3! Rechten. Sie
haben Anspruch auf Achtung ihrer Interessen. Dies gelte gleichermassen
fir Menschen wie fiir Tiere, da beide empfindungsfahig seien. Es gebe
daher direkte Pflichten gegen Tiere, also solche, die sich nicht wie bei KaNT
erst aus Pflichten gegen Menschen ableiten lassen, sondern unmittelbar ge-
geniiber Tieren bestehen. Die Frage, ob das schmerzlose Téten von Tieren
erlaubt sei, beantwortete NELsoN durch einen Analogieschluss, indem er
fragte, ob Menschen in ihre eigene Totung einwilligen wiirden, wenn sie
wiissten, dass diese ohne Schmerzen erfolgt. Sie wiirden nicht einwilligen,
weil die Totung, mag sie auch noch so schmerzlos sein, ihr Interesse am
Leben verletzen wiirde. Weil Tiere gleiche korperliche Ausserungen wie
Menschen zeigen, schloss NELsoN bei ihnen auf gleiche innere Vorgéinge
und nahm an, dass auch sie ein Lebensinteresse haben. Konsequenterweise
schrieb er auch ihnen ein subjektives Recht auf Leben zu und begriindete
auf diese Weise ein generelles Verbot, Tiere zu toten. Bemerkenswert ist,
dass er dabei stets allgemein von Tieren sprach, ohne z.B., wie WOLF es
macht, zwischen Tieren mit und solchen ohne Zentralnervensystem zu un-
terscheiden. Es ist daher fraglich, ob er die Voraussetzung des Lebensrechts,
also die Empfindungsfahigkeit, wirklich bei allen Tieren, z.B. auch bei
Miicken und Schwiammen, als gegeben sah.

Die Beispiele zeigen, dass sich innerhalb des Sentientismus sowohl ein
Verbot als auch die Zuldssigkeit des TiertStens begriinden ldsst. Ein Verbot
lasst sich zudem sowohl in Verbindung mit moralischer Rechtssubjektivi-
tat von Tieren (NELSON) als auch unabhingig davon (WoLE) begriinden.
Es kommt somit nicht darauf an, welchen Status man Tieren zuschreibt.
Entscheidend ist die natiirliche Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit. Sie
hat im Minimum zur Folge, dass ein Tier nicht qualvoll getotet werden

350 Hierzu und zum Folgenden L. NELsoON, System der philosophischen Ethik und Pad-
agogik (1932), §§ 44, 46, 65-67, in: P. Bernays et al. (Hrsg.), Gesammelte Schriften
in neun Banden, Band V, 3. Aufl., 1970, S. 115, 118 f,, 162-165, 168; siche zu NELSONS
Interessenbegriff auch DENs., Kritik der praktischen Vernunft (1927), §§ 167-169, in:
Bernays et al. (Hrsg.), Schriften (Fn. 350), Band IV, 2. Aufl., 1972, S. 344-347, 350 .

351 Zur Abgrenzung von Recht und Moral vorne Rz. 325-329.

174

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

darf, denn dies widerspriche dem sentientistischen Grundanliegen der
Leidvermeidung. Dariiber hinaus ist die Empfindungsfahigkeit fiir einige
Sentientisten auch das richtige Kriterium, um selbst das schmerzlose Téten
zu verbieten (WOLF, NELSON), anderen geniigt sie dafiir nicht (BENTHAM).
Empfindungsfihigkeit muss schliesslich ndher definiert werden. Geniigt
bereits das blosse Reagieren auf Reize oder braucht es die Fahigkeit, dem
Wahrgenommenen einen Wert oder Unwert zuzuschreiben? Die genauen
Anforderungen werden entscheidend dafiir sein, welche Tiere (nur Wirbel-
tiere oder z.B. auch Insekten?) von einer Totungsregelung erfasst werden
kénnen.

3. Biozentrische Perspektive

Das biozentrische Modell (gr. bios, Leben) schreibt allem, was lebt, einen
moralischen Eigenwert zu.3>> Nebst den Tieren, einschliesslich der Men-
schen, gehoren dazu alle weiteren Lebewesen wie Pflanzen, Pilze und
Bakterien. Einen Grenzfall bilden die Viren, die sich nicht selbstindig
reproduzieren konnen und daher keine Lebewesen sind.3>® Da sie aber
immerhin gewisse Merkmale von Lebewesen aufweisen, kann argumentiert
werden, dass ein umfassender Biozentrismus sogar den Schutz von Viren
einschliesse. Das Kriterium der moralischen Relevanz ist also nicht eine
besondere Fahigkeit wie Vernunft oder Empfindungsvermdgen, sondern
schlicht das Lebendigsein. Nach ALBERT SCHWEITZER kann der Mensch
nur dann gerecht (,ethisch®) sein, wenn ihm das Leben als solches heilig
ist, und zwar das Leben ,aller Kreatur: Gut ist, Leben zu erhalten und zu
fordern, bose ist, Leben zu vernichten, zu schidigen und zu hemmen.3>

Mit dem Anspruch, simtliches Leben zu erhalten, scheint der Biozentris-
mus zundchst eine klare Antwort auf die Frage des Tiertotens zu geben: Da
alle Tiere Lebewesen sind, muss das Toten jeglicher Tiere prinzipiell verbo-
ten sein, egal wie es ausgefithrt wird und ob die Tiere dabei Schmerzen
oder Angst spiiren konnen. Unter dem ungerechten (,bosen) Vernichten

352 Bobg, Einfithrung (Fn. 334), S. 21

353 Dazu LECOINTRE/LE GUYADER, Biosystematik (Fn. 1), S. 42.

354 A. SCHWEITZER, Die Entstehung der Lehre der Ehrfurcht vor dem Leben und
ihre Bedeutung fiir unsere Kultur (1963), in: H. Bihr (Hrsg.), Die Lehre von der
Ehrfurcht vor dem Leben, 1966, S.13 (22); pERs.: Die Ehrfurcht vor dem Leben
(1966), in: Bahr (Hrsg.), Lehre (Fn. 354), S. 32 (32).

175

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

357

358


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

359

360

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

von Leben verstand SCHWEITZER z.B. auch das unabsichtliche Zertreten
von Ameisen, Kifern und Wiirmern bei einem Waldspaziergang.>>> Mit
diesem Beispiel wies er aber auch bereits auf die grosse Schwierigkeit des
biozentrischen Anliegens hin: Gewisse Totungen lassen sich schon bei
gewohnlichen Alltagshandlungen kaum vermeiden. Und selbst wer extrem
vorsichtig lebt, auf Waldspaziergidnge verzichtet und sich nur von Obst und
Gemiise erndhrt, nimmt dadurch zumindest die Vernichtung von pflanzli-
chem Leben in Kauf. SCHWEITZER brachte es selbst auf den Punkt: Leben
ist nur auf Kosten anderen Lebens mdglich — wer nicht auf das eigene
Leben verzichten will, ist gendtigt, anderes Leben zu vernichten.3*® Ob dies
ausnahmslos auf alle Lebewesen zutrifft oder ob es auch welche gibt, die
auskommen, ohne zu téten (z.B. Pflanzen durch Fotosynthese), sei dahin-
gestellt. Jedenfalls Tiere kénnen nur auf Kosten anderen Lebens iiberleben.

Damit ist klar, dass sich ein Verbot des T6tens von Lebewesen jeglicher
Art nicht ohne Einschrankungen verwirklichen lasst. Ein ausnahmsloser
Totungsverzicht unter Lebewesen hitte zur Folge, dass ein Grossteil der
Lebewesen, jedenfalls alle Tiere einschliesslich der Menschen, irgendwann
verhungern und vollstindig verschwinden wiirde. Dies entspricht ebenso
wenig der Idee des Biozentrismus wie eine Regelung, die nur den Men-
schen jegliches Téten, also auch das Toten von Pflanzen, ausnahmslos
verbietet. Denn auch menschliches Leben soll erhalten werden. Deshalb
miissen Einschrinkungen des Lebensschutzes, die den Menschen gewisse
Totungen erlauben, zugelassen werden. Jede einzelne Tétung muss aber
gerechtfertigt sein. Es braucht daher eine Regelung der Frage, welche Lebe-
wesen die Menschen unter welchen Bedingungen, zu welchem Zweck und
in welchem Ausmass toten diirfen. Zur Begriindung einer solchen Regelung
sind Kriterien erforderlich, die dariiber entscheiden, welche Lebewesen
im Konfliktfall gegeniiber welchen anderen einen stirkeren Lebensschutz
verdienen. Anders lassen sich Handlungen wie das Verspeisen einer Karotte
oder das Desinfizieren der Hiande kaum rechtfertigen. Denn es wiére nicht
klar, wieso die Gesundheit des Menschen vor dem Leben der Karotten-
pflanze und der Bakterien auf seinen Hédnden Vorrang haben soll.

Mit dem Biozentrismus vereinbar wire jedenfalls eine Minimalregelung,
wonach niemand zugunsten anderer Wesen auf das eigene Leben verzich-
ten muss. Daraus liesse sich ableiten, dass Menschen Pflanzen toten durfen,

355 SCHWEITZER, Ehrfurcht 1966 (Fn. 354), S. 35.
356 SCHWEITZER, Entstehung (Fn. 354), S. 22; DERS., Ehrfurcht 1966 (Fn. 354), S. 32.

176

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

um sich damit zu erndhren, und Bakterien, um die eigene Gesundheit
sowie mittelbar das eigene Leben zu schiitzen. Diese Erlaubnis wire auf
das notwendige Mass beschriankt, Lebensmittelverschwendung wire z.B.
unzuléssig. Sobald es aber nicht mehr nur um Selbsthilfe geht, stosst der
Biozentrismus an seine Grenzen. Er gibt keine Antwort, auf die Fragen,
warum es erlaubt sein soll, Pflanzen zu téten, um das eigene Kind mit
Gemiisebrei und den Esel mit Gras zu fiittern, oder ob eine pflanzliche
Erndhrung einer fleischlichen vorzuziehen sei. Um einen Vorrang von
Menschen, Eseln und anderen Tieren vor Pflanzen zu begriinden, braucht
es zusdtzlich zum Lebendigsein weitere Kriterien wie Empfindungs- oder
Vernunftfahigkeit. Im Biozentrismus, der alles Leben prinzipiell als gleich-
wertig betrachtet, sind diese Kriterien nicht zu finden. Auch SCHWEITZER
bot fiir dieses Problem keine Losung an. Er wies lediglich darauf hin,
dass der Mensch in Konfliktsituationen nur subjektive Entscheide treffen
konne.37 Als ,ethisch® liess er nur die allgemeinste und absolute Erhaltung
und Forderung von Leben gentigen, alles andere sei bloss mehr oder weni-
ger notwendig oder zweckmissig. Wer zur Erhaltung des eigenen Daseins
anderes Dasein vernichte, entscheide sich fiir die Notwendigkeit und gegen
die Ethik und mache sich schuldig.

Das biozentrische Kriterium der Lebendigkeit geniigt allein also nicht, um
eine widerspruchsfreie Regelung des Schutzes allen Lebens zu begriinden.
Dariiber hinaus scheint es aus einem weiteren Grund kein plausibles Krite-
rium fiir den Schutz von individuellem Leben zu sein. Denn wenn es dafiir
nur auf das Lebendigsein ankdme, wire schon das Ernten von Kartoffeln
eine ungerechte Verletzung dieses Lebensschutzanspruchs. Doch warum
und vor allem gegeniiber wem wire die Kartoffelernte ungerecht? Da es
beim Lebensschutz nicht um Eigentumsrechte oder sonstige Anspriiche
von Drittpersonen geht, kommt als Adressatin der Ungerechtigkeit nur
die Kartoffelpflanze selbst in Frage. Wenn aber die Kartoffelpflanze, und
davon ist auszugehen, nicht die Fahigkeit hat, zu empfinden und zwischen
gut und schlecht zu unterscheiden, dann kann sie auch kein Unrecht erlei-
den. Folglich gibt es kein Subjekt, dem durch die Kartoffelernte Unrecht
getan wird. Der einzige Weg, die Ungerechtigkeit der Handlung dennoch
zu begriinden, besteht darin, in der Kartoffelernte die Verletzung eines
objektiven Werts zu sehen. Damit ist ein Wert gemeint, der sich keinem

357 Hierzu und zum Folgenden A. SCHWEITZER, Die Forderungen der neuen Lehre
(1923), in: Bahr (Hrsg.), Lehre (Fn. 354), S.39 (40, 421f.).

177

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

361


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

wertenden Subjekt zuordnen lésst, sondern unabhéngig von jeder subjek-
tiven Wertung vorbesteht.3>® Ein solcher Wert kann aber nur behauptet
und nicht erfahren werden, er lasst sich also empirisch nicht iiberpriifen.
Deshalb sollte auf diesen objektiven Wertbegriff verzichtet werden. Uber-
zeugender ist ein subjektiver Wertbegriff, wonach Werte nicht vorbestehen,
sondern erst durch subjektive Wertungen entstehen.*® Werte setzen dem-
nach immer ein subjektiv wertendes Wesen voraus. Damit sind subjektive
Werte im Gegensatz zu objektiven empirisch erfahrbar, ndmlich durch
dieses subjektiv wertende Wesen. Wenn z.B. ein empfindungsfahiges Tier
etwas als gut wahrnimmt, weil es ihm Freude bereitet, oder als schlecht,
weil es ihm Schmerzen verursacht, dann ist es zumindest fiir dieses Tier
gut oder schlecht. Ebenso ist etwas, das ein Mensch rational als richtig
oder falsch beurteilt, zumindest fiir diesen Menschen richtig oder falsch.
Nach dem subjektiven Wertbegriff bedeutet ,,gut“ also immer ,,gut fiir 360
Bei einigen Lebewesen, etwa Kartoffeln, Schimmelpilzen oder Griinalgen,
ist nun aber nicht anzunehmen, dass sie fahig sind, etwas als positiv
(vorteilhaft, angenehm, gerecht) oder negativ (nachteilig, unangenehm,
ungerecht) zu erfahren. Ihnen kann es somit nichts ausmachen, was mit
ihnen geschieht. Damit ist aber auch nicht ersichtlich, warum sie um ihrer
selbst willen berticksichtigt werden sollten.¢! Der Biozentrismus ist also auf
die Annahme objektiver Werte angewiesen und deshalb insgesamt weniger
iberzeugend als der Sentientismus und der Ratiozentrismus, die den Un-
rechtsgehalt einer Handlung aufgrund einer subjektiv erfahrbaren Wertung
beurteilen.?62

358 Zur Unterscheidung zwischen subjektivem und objektivem Wertbegriff E. HILGEN-
DORF, Werturteilsproblematik im Recht, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch
(Fn. 6), S. 258 (260).

359 Vgl. D. BIRNBACHER, Was ist Biodiversitit und warum schiitzen wir sie?, TIERethik
H 11 (2015), S.7 (17 £).

360 J. Luy, Die Totungsfrage in der Tierschutzethik, Diss. Berlin 1998, S.138; vgl.
C. KORSGAARD, Tiere wie wir (Fellow Creatures, 2018), 2021, S. 25, 32.

361 Vgl. U. WoLF, Die Mensch-Tier-Beziehung und ihre Ethik, in: ders. (Hrsg.), Texte
(Fn. 303), S.170 (175); P. CavALIERI, Die Frage nach den Tieren (La questione
animale, 1999), 2002, S. 42; J. FEINBERG, The Rights of Animals and Unborn Gene-
rations, in: W. Blackstone (Hrsg.), Philosophy and Environmental Crisis, 1974, S. 43
(52).

362 Vgl. RippE, Ethik (Fn. 338), S.184, 186; J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S.55f;
CavALIERI, Tierfrage (Fn. 361), S. 40 f.

178

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

4. Okozentrische Perspektive

Schliesslich gibt es Moralkonzepte, die nicht nur einzelnen Lebewesen
einen Eigenwert zuschreiben, sondern auch unbelebten Naturobjekten wie
Steinen, Fliissen oder der Luft. Einige halten zusétzlich oder ausschliesslich
natiirliche Gesamtheiten wie Okosysteme, Landschaften oder die Natur als
Ganzes fiir selbstandig wertvoll. Je nach Ausgestaltung werden diese Kon-
zepte unter den Begriffen Physiozentrismus, Okozentrismus oder Holismus
zusammengefasst.>®3 Sie sind in erster Linie fiir den Schutz von Arten und
der Natur als Ganzes bedeutsam, haben aber auch Implikationen fiir den
Umgang mit einzelnen Lebewesen. In Bezug auf das Tten von Tieren
kommt dem Okozentrismus, dessen Anliegen im Schutz von 6kologischen
Gesamtsystemen (Okosystemen) besteht,*s* besondere Bedeutung zu. Sei-
nen Ursprung hat der Okozentrismus wohl in der von ALpo LEoPOLD
begriindeten ,Landethik® Unter ,Land® verstand LEoPoLD die Gesamtheit
der Natur, bestehend aus Boden, Wasser, Pflanzen und Tieren.3®> Diese
»biotische Gemeinschaft® betrachtete er als Organismus, der krank werden
kann, vergleichbar mit einem menschlichen oder tierischen Korper. Die
Gesundheit des Landes besteht in seiner Kapazitit zur Selbsterneuerung.
Fur die einzelnen Bestandteile (Boden, Wasser, Pflanzen, Tieren) ebenso
wie fiir das Land als Ganzes fordert die Landethik ein Recht auf Fortbe-
stand in einem moglichst natiirlichen Zustand. Eine Handlung ist danach
richtig, wenn sie zur Erhaltung der Integritét, Stabilitit und Schonheit der
biotischen Gemeinschaft beitrdgt. Falsch ist sie, wenn sie das Gegenteil
bewirkt.

LeoprorLps Landethik wird unterschiedlich interpretiert, sodass sich ver-
schiedene Formen des Okozentrismus unterscheiden lassen. Nach der rei-
nen Form, dem radikalen oder monistischen Okozentrismus, haben aus-

363 Siehe BopE, Einfihrung (Fn. 334), S.21; M. GORKE, ,Invasive Arten*? Begriffli-
che, sachliche und ethische Klarungen tun not!, TIERethik H 17 (2018), S.7 (11);
M. STENMARK, Uberblick iiber einige normative Ethik-Prinzipien von Biozentris-
mus und Okozentrismus, Natur und Kultur 5/2 (2004), S. 88 (93, 103 f.); G. VARNER,
In Nature’s Interests?, 1998, S. 10.

364 STENMARK, Uberblick (Fn. 363), S.103 f.

365 Hierzu und zum Folgenden A. LEopoLD, Ein Jahr im Sand County (A Sand County
Almanac, 1949), hrsg. v. J. Schalansky, 2019, S. 203 £, 213, 228, 232.

179

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

362

363


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

364

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

schliesslich Gesamtheiten (Okosysteme) einen moralischen Eigenwert.366
Individuen wie einzelne Baume oder Menschen sind fiir sich genommen
unbedeutend. Thr indirekter Wert ergibt sich einzig aus ihrer Funktion
fiir das Okosystem. Das Kriterium der moralischen Relevanz eines Wesens
besteht somit in seiner Niitzlichkeit fiir ein dkologisches Gesamtsystem.
Dies bedeutet, dass z.B. das T6ten von Elchen, selbst wenn es ohne jeden
Grund erfolgt, unbedenklich ist, solange dadurch nicht ein Okosystem
oder wenigstes die gesamte Elchpopulation beeintrichtigt wird. Okologisch
unniitzliche oder gar schédliche Tiere erhalten also keinen individuellen
Lebensschutz. Vielmehr kann es sogar geboten sein, sie zu tdten, wenn der
Schutz des Okosystems eine Verringerung ihres Bestandes oder gar eine
Ausrottung ihrer Art erfordert. Um was fiir Tiere es sich dabei handelt,
spielt keine Rolle, auch Menschen kénnen betroffen sein. Rein 6kologisch
betrachtet diirften denn auch viele Bakterien und Kifer oft niitzlicher sein
als Menschen und Leoparden.’” Konsequenterweise miissten dann eher
die Menschen als die Bakterien ausgerottet werden.3¢® Eine solche Regelung
liesse sich, selbst wenn sie moralisch richtig wire, in einer von Menschen
gemachten Rechtsordnung sicher nicht durchsetzen.

Nebst der reinen Form gibt es unter dem Begriff des pluralistischen Oko-
zentrismus auch Versionen, die sowohl Gesamtheiten als auch individu-
ellen Organismen (Menschen, Vogeln, Pilzen) einen selbstindigen Wert
zuschreiben.’®® Der Wert der Individuen wird dabei verschiedenartig von
zusdtzlichen Kriterien wie Lebendigkeit, Empfindungsfahigkeit, Vernunft-
fahigkeit oder Menschsein abhédngig gemacht.”® Mit anderen Worten wird
Okozentrismus mit Bio-, Patho-, Ratio- oder Anthropozentrismus kombi-
niert. Folglich hingt der Umgang mit einzelnen Tieren sowohl von deren
6kologischer Niitzlichkeit als auch vom jeweiligen Zusatzkriterium ab.
Dabei kann es Konflikte geben. Denn das, was fiir ein Okosystem oder
eine Spezies niitzlich ist, muss nicht unbedingt auch fiir das einzelne Tier
gut sein.’”! Wie diese Konflikte gelost werden, hingt von der Gewichtung

366 Hierzu und zum Folgenden STENMARK, Uberblick (Fn. 363), S.104 f.; vgl. M. Gor-
KE, Artenschutz und Tierschutz: Gegner oder Verbiindete?, TIERethik H 11 (2015),
S.23 (24).

367 R.PrEcHT, Tiere denken, 2016, S. 426.

368 Vgl. PRECHT, Tiere (Fn. 367), S. 442; J.-C. WoOLF, Tierethik (Fn. 348), S. 58.

369 STENMARK, Uberblick (Fn. 363), S.105.

370 Vgl. GOrkE, Artenschutz (Fn. 366), S. 40 £.; STENMARK, Uberblick (Fn. 363), S. 106.

371 KoRsGAARD, Tiere (Fn. 360), S.250; PrRecHT, Tiere (Fn. 367), S.437; STENMARK,
Uberblick (Fn. 363), S.107.

180

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

der einzelnen Kriterien ab. Diese kann wiederum sehr unterschiedlich
ausfallen. Durch die Vielzahl und Variabilitat dieser Faktoren scheint der
pluralistische Okozentrismus in der Tétungsfrage noch weniger Klarheit zu
bieten als der monistische.

Die 6kozentrische Perspektive lasst also keine allgemeinen Regeln iiber das
Toten von Tieren zu. Der Wert eines Tierlebens hdngt von den konkreten
Bedingungen des Okosystems ab, in dem sich das Tier aufhilt. Was dies
fur all die Tiere bedeuten soll, die sich ausserhalb der freien Natur, also
ausserhalb von eigentlichen Okosystemen, befinden (Menschen, Heimtiere,
Nutztiere), ist kaum ersichtlich. Abgesehen von seinen teils unakzeptablen
oder nicht durchsetzbaren Konsequenzen (z.B. Menschen als Schadlinge
auszurotten) gibt es gegen den Okozentrismus zudem denselben Einwand
wie gegen den Biozentrismus. Was fiir Kartoffeln und Algen gilt, muss
erst recht fiir Nichtlebewesen gelten: Okosysteme und Arten sind keine
subjektiven Wesen, die etwas, das auf sie einwirkt, als gut oder schlecht
empfinden konnen.?? Folglich konnen sie kein Unrecht erfahren. Sie sind
deshalb nicht um ihrer selbst willen moralisch zu beriicksichtigen.

5. Ergebnisse zu den moralisch relevanten Eigenschaften

Je nach Perspektive erhalten Tiere in der Rechtsphilosophie einen ganz
unterschiedlichen Status verliehen: von der maschinenahnlichen Sache,
tiber den funktionellen Naturbestandteil und das selbstdndige Moralobjekt,
bis zum Rechtssubjekt. Entsprechend verschieden sind die daraus resultie-
renden Normen, wie mit Tieren umzugehen ist.

Was das Toten betrifft, lassen sich zu jeder Perspektive bisher nur Ten-
denzen erkennen. Anthropozentrisch lasst sich sowohl eine voéllige ,Tierto-
tungsfreiheit” als auch ein aus menschlichen Interessen abgeleitetes (insta-
biles) Tiertdtungsverbot begriinden. Der Sentientismus verbietet tendenzi-
ell jedenfalls das schmerzvolle Toten, gibt aber bisher keine eindeutige
Antwort auf die Frage, ob das schmerzlose Toten erlaubt sein soll. Den
starksten Totungsschutz impliziert der Biozentrismus, da er Leben per se
fur schiitzenswert halt. Allerdings gelingt ihm ohne Zuhilfenahme von

372 Hierzu und zum Folgenden KorsGaARD, Tiere (Fn. 360), S.248f., 255; L. BOSSERT,
Von Hirschkiihen, ,Milchkithen® und Waschbaren: Begriindung unterschiedlicher
Hilfspflichten und ihre Anwendung auf ,invasive“ Arten, TIERethik H 17 (2018),
S.58 (68); vgl. RippE, Ethik (Fn. 338), S.148-155, 193; VARNER, Interests (Fn. 363),
S. 14, 21; FEINBERG, Rights (Fn. 361), S. 49 1.

181

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

365

366

367


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

368

369

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

externen Kriterien keine Differenzierung zwischen verschiedenen Arten
von Lebewesen hinsichtlich ihres moralischen Werts im Sinne der Beriick-
sichtigungswiirdigkeit. Deshalb misst der Biozentrismus in seiner Reinform
einem Menschen denselben Wert zu wie einem Blumenkohl. In der radika-
len Form des Okozentrismus ist der Lebensschutz von Einzeltieren dusserst
variabel, da er allein von ihrer Bedeutung fiir das jeweilige Okosystem
abhangt. Individuelle Eigenschaften wie Leidensféhigkeit spielen dort keine
Rolle, weshalb gewisse Bakterien unter Umstidnden wertvoller als Elefanten
und Menschen sind. Biozentrismus und Okozentrismus sind schliesslich
deshalb nicht {iberzeugend, weil sie zur Begriindung des Unrechts einer
Handlung auf das Postulieren von objektiven Werten angewiesen sind, die
sich nicht subjektiv erfahren und iiberpriifen lassen. Der Sentientismus und
der Anthropo- bzw. Ratiozentrismus sind iiberzeugender, weil sie das Un-
recht einer Handlung einem subjektiven Unwert zuordnen, den wenigstens
ein konkret betroffenes Wesen subjektiv empfinden kann.

Insgesamt ergibt sich bisher, dass ein stabiler individueller Lebensschutz
tiir Tiere wohl plausiblerweise davon abhéngen soll, ob die Tiere bestimmte
Eigenschaften aufweisen, die sie hinsichtlich ihrer moralischen Beriicksich-
tigungswiirdigkeit von anderen Lebewesen unterscheiden lassen, indem sie
sie zumindest befdhigen, etwas auf sie Einwirkendes als gut oder schlecht
(erwiinscht oder unerwiinscht) zu empfinden (fehlt bei Bio- und Okozen-
trismus). Welche Eigenschaft die massgebende ist, um einen Anspruch
auf Lebensschutz zu begriinden, ob Empfindungsféhigkeit im Sinne des
Sentientismus, Vernunftfahigkeit im Sinne des Ratiozentrismus oder eine
sonstige Eigenschaft, wird noch zu klédren sein.

II1. Frage der Gleichbehandlung

1. Egalitére Positionen

a) Begriff und Varianten des Egalitarismus

Egalitdre (auch: egalitaristische) tierethische Positionen fordern eine prin-

zipielle moralische Gleichbehandlung von Menschen und Tieren.?”? Damit
ist nicht gemeint, dass jedes Tier, egal welcher Art, in jeder Hinsicht

373 BobDE, Einfithrung (Fn. 334), S. 26; K. RippE, Tierethik, in: M. Diiwell/K. Steigleder
(Hrsg.), Bioethik, 2003, S. 405 (406).

182

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

gleich wie ein Mensch behandelt werden muss. Ungleichbehandlungen
sind zuldssig, miissen aber gerechtfertigt sein. Und die Rechtfertigung
darf nicht davon abhingig gemacht werden, ob das betroffene Individuum
der Spezies Mensch angehort oder nicht. Einen egalitiren Ansatz verfolgt
z.B. die kontraktualistische Theorie von RowLANDs, die Menschen und
Tieren gleichermassen moralische Bedeutung zumisst, indem sie bei der hy-
pothetischen Aushandlung des Gesellschaftsvertrags die Artzugehorigkeit
als nichtmassgebliche Eigenschaft durch den Schleier des Nichtwissens aus-
blendet.’”* Stattdessen macht sie die Zugehorigkeit zur Moralgemeinschaft
vom speziesneutralen Kriterium des eigenen Wohls im Sinne der Erlebnis-
fahigkeit abhiangig, womit sie auch nichtmenschlichen Wesen offensteht,
die diese Eigenschaft aufweisen.

Der Anspruch auf Gleichbehandlung ist bei den einzelnen Positionen un-
terschiedlich ausgepragt. Diesbeziiglich wird zwischen starkem und schwa-
chem Egalitarismus unterschieden.’”> Dabei geht es weniger um das quan-
titative Mass als mehr um den sachlichen Geltungsbereich des Gleichbe-
handlungsanspruchs. Die Unterscheidung erfolgt danach, ob Tiere in Bezug
auf samtliche oder nur auf einige (bzw. viele oder wenige) Arten des Um-
gangs mit ihnen gleich wie Menschen behandelt werden sollen. Als Beispiel
eines schwachen (partiellen) Egalitarismus wird oft der Préferenzutilitaris-
mus von PETER SINGER und als Beispiel eines starken (umfassenden) Egali-
tarismus die Tierrechtstheorie von ToM REGAN genannt.

SINGERs Priferenzutilitarismus basiert auf dem Prinzip der gleichen Inter-
essenabwiégung. Dieses Prinzip verlangt, dass bei der Beurteilung einer
Handlung alle von ihr betroffenen Interessen gleich, verstanden als unpar-
teiisch, gegeneinander abgewogen werden.?¢ Unparteiisch bedeutet, dass
die Gewichtung eines Interesses nicht davon abhingig gemacht werden
darf, wer Trédger dieses Interesses ist. Interessen werden also nicht als Inter-
essen von Person X, als Interessen von Menschen mit I1Q {iber 100 oder
als Interessen von Schleiereulen abgewogen, sondern einfach als Interessen.
Die Entscheidung hat zugunsten jener Seite auszufallen, deren Interessen
sachlich stirker sind oder in hoherer Anzahl auftreten als die Interessen
auf der anderen Seite. Im Falle des Zufiigens von Schmerzen und anderem

374 Dazu vorne Rz. 334.

375 Hierzu und zum Folgenden Bobk, Einfithrung (Fn. 334), S.46-48, 118; RIPPE,
Tierethik (Fn. 373), S.406; vgl. J. Caspar, Tierschutz im Recht der modernen
Industriegesellschaft, 1999, S. 118.

376 Hierzu und zum Folgenden SINGER, PE (Fn. 303), S.52f.

183

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

370

371


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

372

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Leiden sind bei SINGER nach dem Prinzip der gleichen Interessenabwéigung
alle leidensfdhigen Wesen gleich zu behandeln.?”” Schmerzen und Leiden
sind an sich schlecht und sollen vermieden werden, egal ob bei Menschen
oder anderen leidensfdhigen Wesen. Wenn beide Seiten Schmerz erleiden,
kommt es auf die Intensitit und Dauer des Schmerzes an und nicht darauf,
bei wem der Schmerz auftritt. Geht es hingegen um den Schutz des Lebens,
so sind nicht alle leidensfahigen Tiere gleich wie Menschen zu behandeln,
sondern nur diejenigen, welche die Merkmale einer Person aufweisen. Als
Personen betrachtet SINGER alle Wesen, die selbstbewusst und rational, d.h.
zu abstraktem Denken und Planen sowie zu einer komplexen Kommuni-
kation fahig sind. Dazu zdhlt er die meisten Menschen, aber auch einige
Tiere wie Schimpansen, Elefanten oder Delfine. SINGER geht davon aus,
dass das Leben der Menschen deshalb geschiitzt wird, weil die meisten
Menschen Personen sind. Daraus folgert er, dass nichtmenschliche Wesen,
die ebenfalls Personen sind, den gleichen Anspruch auf Schutz des Lebens
haben. Die T6tung einer Person sei deshalb falsch, weil sie in der Regel eine
Vielzahl bedeutender Priferenzen (Bedurfnisse, Wiinsche, Interessen)3’8
dieser Person verletze.?”® Nichtpersonale Wesen wie jene Tiere, die zwar
ein Bewusstsein, aber kein Selbstbewusstsein haben, hitten hingegen gar
keine Priferenz fiir die Fortdauer des eigenen Lebens. Es wiirde daher
keiner ihrer Praferenzen zuwiderhandeln, sie rasch und schmerzlos zu
toten. SINGER spricht deshalb all jenen Tieren, die keine Personen sind,
einen individuellen Anspruch auf Schutz ihres Lebens ab. Insofern ist seine
Position zwar in Bezug auf das Zufiigen von Leiden egalitér, in Bezug auf
das Toten hingegen nicht3® bzw. nur beschriankt auf einen bestimmten
Kreis von Tieren.

REGAN ging in seiner Gerechtigkeitstheorie von der Gleichwertigkeit der
Individuen aus. Anders als SINGER wog er nicht bloss die konkreten Inter-
essen von Individuen gleich ab, sondern betrachtete die Individuen selbst
als in ihrem Wert gleich. Jedem Wesen, das gewisse Voraussetzungen er-
fullt, schrieb er einen sog. inhdrenten Wert zu.?8! Diesen unterschied er
vom intrinsischen Wert, der sich nach REGAN aus den Erfahrungen eines

377 Hierzu und zum Folgenden SINGER, PE (Fn. 303), S.106, 143, 184-186.

378 SINGER, PE (Fn. 303), S. 39.

379 Hierzu und zum Folgenden SINGER, PE (Fn. 303), S.152, 161, 204 f.

380 RippE, Tierethik (Fn. 373), S. 408.

381 Hierzu und zum Folgenden T. REGAN, The Case for Animal Rights, 1983, S.235f,,
324, 336.

184

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

Individuums ergibt. Der inhédrente Wert soll von diesen Erfahrungen unab-
héngig und daher bei allen Individuen gleich sein. Wer ein gliicklicheres
Leben fiihrt als andere, z.B. wegen besserer Gesundheit oder erfiillenden
Erfahrungen in der Wissenschaft, hat nach dieser Unterscheidung zwar
einen hoheren intrinsischen, aber nicht einen hoheren inhirenten Wert
als die anderen. Fiir die Frage, wie mit Individuen gerechterweise umzu-
gehen ist, zdhlt im Normalfall nur der inhédrente Wert. Alle Wesen mit
einem inhdrenten Wert haben in gleicher Weise Anspruch auf respektvolle
Behandlung.®3 Dieser Anspruch beinhaltet ein prinzipielles moralisches
Recht, nicht geschidigt zu werden. Geschidigt wird ein Individuum z.B.,
wenn ihm qualvolle Schmerzen zugefiigt werden oder wenn es gettet
wird. Bei der T6tung ist unerheblich, ob sie mit oder ohne Leiden erfolgt.
Unerheblich ist ausserdem, und das ist der entscheidende Unterschied zu
SINGER, ob das Individuum seine eigene Sterblichkeit begreift und dadurch
eine bewusste Praferenz fiir die Fortfithrung des eigenen Lebens hat. Der
Tod schadigt es bereits dadurch, dass er ihm im Moment des Eintritts
samtliche Moglichkeiten kiinftiger Bediirfnisbefriedigung unwiderruflich
wegnimmt. REGAN lésst sich somit deshalb dem starken Egalitarismus zu-
ordnen, weil er keine wesentliche Unterscheidung zwischen Leidzufiigen
und leidfreiem T6ten macht: Beides ist eine Schiddigung und daher prin-
zipiell moralisches Unrecht.?¥* Dies hat zur Folge, dass diejenigen Tiere,
die bei SINGER den Status der Person nicht erreichen und deshalb keinen
Lebensschutz erhalten, diesen Lebensschutz bei REGAN erhalten, sofern sie
tiber einen inhédrenten Wert verfiigen.

Allerdings schrieb REGAN nicht allen Tieren und wohl auch nicht allen
empfindungsfahigen Tieren einen inhdrenten Wert zu. Sicher sei der inha-
rente Wert nur bei Tieren, die ,Subjekt eines Lebens“ sind.3> Dies setze
nebst einem Gefiihlsleben mit Freude und Schmerz u.a. einen Sinn fiir
Vergangenheit und Zukunft voraus sowie die Fahigkeiten, Wiinsche und
Uberzeugungen zu haben und im Hinblick auf Bediirfnisse und Ziele ab-
sichtlich zu handeln. Diese Kriterien sah REGAN jedenfalls bei Sdugetieren,
die mindestens ein Jahr alt sind, als erfiillt an. Ob ausser den Subjekten
eines Lebens noch weitere Tiere {iber einen inhdrenten Wert verfiigen, liess

382 Vgl. RippE, Tierethik (Fn. 373), S. 407; REGAN, CFAR (Fn. 381), S. 326.

383 Hierzu und zum Folgenden ReGan, CFAR (Fn. 381), S. 94, 100, 103, 117 f.,, 248, 262,
279.

384 Vgl. Bopk, Einfithrung (Fn. 334), S. 48, 118.

385 Hierzu und zum Folgenden REGAN, CFAR (Fn. 381), S. 121, 243, 245-247, 264.

185

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

373


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

374

375

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

er offen. Es ist daher fraglich, ob die Konzeption von REGAN insgesamt
wirklich stirker egalitér ist als die von SINGER. Je nachdem, wie eng der
Kreis der Individuen mit inhdrentem Wert gezogen wird, konnte sie fiir
einen Grossteil der Tiere sogar einen schwicheren Schutz bieten, indem sie
diese Tiere weder vor Tétung noch vor Leidzufiigung schiitzt.

Eine weitere Relativierung von REGaNs Egalitarismus zeigt sich darin, dass
er in Konkurrenzsituationen, die eine Entscheidung zwischen menschli-
chem und tierlichem Leben unumginglich machen, dem menschlichen
Leben entschieden den Vorrang zuwies. Wenn fiinf Uberlebende, namlich
vier erwachsene Menschen und ein Hund, sich auf einem Rettungsboot
befinden, das nur vier von ihnen tragen kann, sei klar, wer geopfert werden
muss, damit die anderen iiberleben kénnen: der Hund.3# Keine verniinfti-
ge Person wiirde gemiss REGAN bestreiten, dass der Tod eines Menschen
ein grosserer Verlust und Schaden sei als der eines Hundes. Denn der
Hund wiirde durch den Tod von allen fiinf den geringsten Verlust an
Moglichkeiten zur Befriedigung von Préferenzen erleiden. Dasselbe gelte,
wenn sich auf dem Boot eine Million Hunde und vier Menschen befan-
den: Die Hunde miissten von Bord gestossen werden, um die Menschen
zu retten. Das Beispiel zeigt, dass REGAN dem von ihm als intrinsisch
bezeichneten Wert, also dem Wert der Erfahrungen eines Individuums,
den er in Normalsituationen nicht fiir abwégungsrelevant hielt, in solchen
Ausnahmesituationen eine entscheidende Bedeutung zumass. In solchen
Situationen unterscheidet er sich im Ergebnis somit nicht wesentlich von
SINGER.

Ein weiteres Beispiel einer egalitiren Theorie von Tierrechten ist das Buch
Zoopolis von SUE DoNaLDsON und WiLL Kymricka. Es geht ebenfalls
von der Gleichheit der Individuen aus, ohne ihnen jedoch explizit einen
bestimmten Wert zuzuschreiben. Verletzliche Individuen sollen in gleicher
Weise geschiitzt werden. Dazu gehoren alle Tiere, einschliesslich der Men-
schen, die empfindungsfihig sind und ihre Welt subjektiv erfahren.3%” So
haben beispielsweise Menschen, Haie, Paviane und Backenhdrnchen ein
gleiches Recht auf Schutz ihres Lebens, das nur in Ausnahmefillen wie
Notwehr eingeschrinkt werden darf. Uber solche universellen Individual-
anspriiche hinaus fordert Zoopolis auch Rechte, die sich auf eine bestimmte

386 Hierzu und zum Folgenden REGaN, CFAR (Fn. 381), S. 324 f.

387 Hierzu und zum Folgenden S. DoNALDSON/W. KYMLICKA, Zoopolis — Eine politi-
sche Theorie der Tierrechte (Zoopolis - A Political Theory of Animal Rights, 2011),
2013, S.22,50f., 77, 81f.

186

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

Gemeinschaft von Tieren beziehen. Verschiedene Tiergruppen werden da-
bei unterschiedlich behandelt, wobei sich die Unterscheidung nicht nach
korperlichen Eigenschaften wie Bewusstsein oder Rationalitét der Individu-
en richtet, sondern nach der Beziehung, in der die Gruppe zur menschli-
chen Gemeinschaft steht. Eine erste Gruppe bilden die domestizierten Tiere,
die mit Menschen zusammenleben und von ihnen abhingig sind (z.B.
Hunde, Schafe, Hithner).338 Sie sollen als Mitglieder einer Mensch-Tier-Ge-
meinschaft behandelt werden und deshalb einen Status als ,Staatsbiirger®
erhalten. Dieser beinhaltet z.B. ein Recht auf gesundheitliche Versorgung
und ein Recht, vor Raubtieren geschiitzt zu werden. Ausserdem sollen die
Interessen der domestizierten Tiere bei der Bestimmung des kollektiven
Wohls mitberiicksichtigt werden. Die zweite Gruppe bilden die wildleben-
den Tiere, die fernab der Zivilisation leben und den Kontakt zu Menschen
meiden (z.B. Wolfe, Jaguare, Withlmiuse).’* Sie sollen als Mitglieder einer
eigenen souverdnen Gemeinschaft — dhnlich einem eigenen Staatsvolk -
behandelt werden, d.h. man soll sie in Ruhe lassen und sie insbesondere
nicht aus ihrem Gebiet verdrangen. Anspruch auf Hilfeleistung, z.B. medi-
zinische Versorgung oder Schutz vor Fressfeinden, haben sie nicht. Die
dritte Gruppe bilden die sog. Schwellenbereichstiere.>° Gemeint sind damit
Wildtiere, die zwar frei, aber in Siedlungsgebieten unter Menschen leben
(z.B. Krdhen, Stockenten, Igel, Flederméuse). Sie sollen einen Status als
»Einwohner® erhalten, der hauptsdchlich das Recht auf Aufenthalt unter
den Menschen beinhaltet. Anspruch auf medizinische Hilfe und Schutz vor
Pradatoren haben auch diese Tiere nicht.

Mit der Forderung von Staatsbiirger-, Einwohner- und Souverénitatsrech-
ten gehen die Autoren von Zoopolis zwar weiter als die anderen egalitiren
Positionen, die eine Gleichbehandlung mit Menschen typischerweise nur
beim Schutz vor Leidzufiigung und allenfalls vor Tétung verlangen. Auch
sie vertreten jedoch keinen absoluten Egalitarismus.>*! Zum einen sind
die geforderten Rechte nicht genau die gleichen wie ihre Entsprechung
bei den Menschen. Der ,Staatsbiirger Pferd kann im Unterschied zum

388 Hierzu und zum Folgenden DoNALDSON/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S.126,
163 1., 224, 295, 314.

389 Hierzu und zum Folgenden DoNALDSON/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S. 344, 374,
386, 428 1.

390 Hierzu und zum Folgenden DoNALDSON/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S.467,
533f.

391 So aber die Bezeichnung bei Bopg, Einfithrung (Fn. 334), S. 154 f.

187

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

376


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

377

378

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Staatsbiirger Mensch z.B. nicht aktiv politisch mitbestimmen. Zum anderen
verfiigen Menschen in der Regel zusatzlich iiber Rechte, die fiir Tiere rich-
tigerweise nicht gefordert werden, weil sie ihnen nichts bringen wiirden,
etwa Medienfreiheit, Schutz des Briefverkehrs oder Anspruch auf Grund-
schulunterricht.>?

Die Beispiele haben gezeigt, dass der Anspruch auf Gleichbehandlung, den
der Egalitarismus zwischen Menschen und Tieren erhebt, in mehrfacher
Hinsicht eingeschrankt ist. Zum einen wird Gleichbehandlung nicht pau-
schal gefordert, sondern nur spezifisch in Form von einzelnen Anspriichen
(z.B. Schutz der Gesundheit). Diese Anspriiche begriinden mehrheitlich
negative Pflichten gegeniiber Tieren (nicht quilen, nicht tdten, nicht aus
dem Gebiet verdrangen), nur selten auch positive (medizinisch versorgen,
vor Feinden schiitzen). Zum anderen wird der Gleichbehandlungsanspruch
nicht fiir alle Arten von Tieren erhoben, sondern nur fiir solche, die gewis-
se Voraussetzungen erfiillen. Dies sind mehrheitlich natiirliche Fahigkeiten
(Empfindungsfihigkeit, Selbstbewusstsein), nur selten auch die Lebenswei-
se bzw. die Beziehung zu Menschen. Schliesslich sehen manche Theorien
vor, dass ein Gleichbehandlungsgebot, das im Normalfall gilt, in Konkur-
renzsituationen, etwa wenn zwischen dem Leben von Menschen und dem
von Hunden entschieden werden muss, nicht gilt.

b) Tatsachliche Gleichheit als Grundlage

Die Grundlage der egalitiren Forderung nach normativer Gleichheit zwi-
schen Menschen und Tieren besteht in der Geltendmachung von tatsdch-
licher (deskriptiver) Gleichheit zwischen ihnen. SINGER beispielsweise be-
griindet seine Forderung nach einem gleichen Lebensschutz fiir alle Perso-
nen damit, dass sowohl Menschen als auch einige Tiere die tatsdchlichen
Merkmale einer Person, also Rationalitit und Selbstbewusstsein, aufwei-
sen.® Eine allgemeinere Formulierung desselben Arguments lautet: Weil
gewisse Tiere in Bezug auf ihre sinnlichen, emotionalen, kognitiven, sozia-
len und kulturellen Fihigkeiten mit Menschen vergleichbar sind, miissen
sie in bestimmten Bereichen auch normativ (moralisch und rechtlich) mit

392 Vgl. KorsGAARD, Tiere (Fn. 360), S.22; B. LADWIG, Tiere essen — Tiere toten,
TIERethik H 16 (2018), S. 7 (8).
393 SINGER, PE (Fn. 303), S.184 f.

188

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

Menschen gleichgestellt werden.’** Dies ist eine Anwendung des allgemei-
nen Gleichheitssatzes, wonach das eine und das andere nicht ungleich
behandelt werden diirfen, sofern zwischen ihnen nicht tatsichliche Unter-
schiede bestehen, die eine Ungleichbehandlung rechtfertigen.>

Der Weg iiber das Gleichheitsprinzip bietet sich zur Begriindung morali-
scher Forderungen fiir Tiere vor allem aus drei Griinden an: Erstens ist das
Gleichheitsprinzip wohl das unbestrittenste aller Prinzipien der Gerechtig-
keit.396 Zweitens erleichtert es die Begriindung, wenn ein Anspruch, der fiir
Tiere gefordert wird, fiir Menschen bereits besteht. Anstatt bis in alle Ein-
zelheiten darzulegen, warum Tiere einer bestimmten Art diesen Anspruch
haben sollen, geniigt es dann, das Vorhandensein von Unterschieden ge-
geniiber Menschen zu widerlegen, die in Bezug auf diesen Anspruch eine
Ungleichbehandlung rechtfertigen wiirden. Drittens ist ein Anspruch, des-
sen Geltung fiir Menschen unbestritten und stabil ist, tendenziell auch in
Bezug auf Tiere nur schwer zu widerlegen. Denn wer z.B. die tatsdchlichen
Voraussetzungen eines Anspruchs, nicht gettet zu werden, bei Menschen
wie bei Schneeleoparden gleichermassen feststellt, hat ohne gute Gegen-
argumente nur die Wahl, ein Lebensrecht entweder fiir Menschen und
Schneeleoparden anzuerkennen oder fiir Menschen und Schneeleoparden
abzulehnen.

Nun gibt es gewiss Unterschiede zwischen Menschen und Tieren. Schim-
pansen konnen z.B. keine Glithbirnen herstellen, dafiir im Gegensatz zu
Menschen mit den Fiissen Aste greifen. Jedoch geniigen nicht irgendwelche
Unterschiede fiir eine Ungleichbehandlung, sondern nur solche, die in
Bezug auf die fragliche Handlung relevant sind.>” Fur die Frage, ob es
richtig oder falsch ist, ein Wesen mit einer Nadel zu stechen, kommt es
z.B. nicht darauf an, ob dieses Wesen lesen und schreiben kann. Relevant
ist hingegen, ob es Schmerzen empfinden kann, denn dies entscheidet
dariiber, ob man ihm mit dem Stechen etwas Unerwiinschtes, Schédliches
antut oder ob ihm das Gestochenwerden nichts ausmacht. Schmerzempfin-
dungsfihigkeit ist somit die relevante Eigenschaft in Bezug auf das Stechen

394 M. WiLD, Tiere sind wie Menschen, weil Menschen Tiere sind, TIERethik H 10
(2015), S. 39 (40, 44); vgl. auch K. BRENSING, Personlichkeitsrechte fiir Tiere, 2015,
S.201-204.

395 Dazu vorne Rz. 340.

396 K. MEYER-ABICH, Wege zum Frieden mit der Natur, 1984, S.173; vgl. ROWLANDs,
Animal Rights (Fn. 63), S. 14 f.

397 CavaLIER], Tierfrage (Fn. 361), S.39; vgl. RowLANDS, Animal Rights (Fn. 63), S.15,
17 f.; J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 29.

189

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

379

380


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

381

382

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

mit einer Nadel. Wenn daher ein Faultier Schmerzen empfinden kann
und ein Kaktus nicht, so rechtfertigt dieser Unterschied, das Stechen eines
Faultiers als Unrecht zu bewerten und das Stechen eines Kaktus nicht. Un-
gerechtfertigt wire hingegen, nur das Stechen von Menschen als Unrecht
zu betrachten und das Stechen von Faultieren mit dem Hinweis auf deren
Unfihigkeit, zu lesen und zu schreiben, gutzuheissen.

Die Grundthese des Egalitarismus, die in diesem Zusammenhang rele-
vant ist, lautet, dass der Mensch iiber kein Merkmal verfiigt, das ihn
grundlegend von Tieren unterscheiden lasst.3® Samtliche Eigenschaften,
die zur Begriindung seiner rechtlichen oder moralischen Sonderstellung
vorgebracht wiirden (z.B. Vernunft, Sprache), seien zumindest ansatzweise
auch bei Tieren vorhanden; eine anthropologische Differenz’® gebe es
nicht. Deshalb sei die Trennlinie willkiirlich, mit der vor allem anthropo-
zentrische Positionen die Menschen als moralisch bedeutsame von allen
anderen Lebewesen als moralisch bedeutungslosen Wesen abgrenzen. Mo-
ralische Bedeutung miisse auch allen nichtmenschlichen Wesen zugeschrie-
ben werden, welche die dafiir relevanten Eigenschaften ebenfalls aufweisen.
Diese Verneinung einer substanziellen Unterscheidbarkeit von Menschen
und Tieren steht in fundamentalem Gegensatz zu den besonders im An-
thropozentrismus vertretenen Ansichten, welche Tiere im Unterschied zu
Menschen als geist- und gefiihllose, rein mechanisch funktionierende Ma-
schinen oder jedenfalls als Wesen ohne Vernunft betrachten. 40

Ob Tiere und Menschen unter Beriicksichtigung aller relevanter Aspekte
im Wesentlichen gleich sind oder doch zwei grundverschiedene Kategori-
en bilden, kann und muss im Rahmen dieser Arbeit nicht erschépfend
gekldrt werden. Eine wenigstens summarische Auseinandersetzung mit ei-
nigen bedeutenden tatsachlichen Eigenschaften von Tieren ist aber moglich
und fiir die weitere Untersuchung dienlich. Denn wie sich bisher gezeigt
hat, wird die Gewdhrung von moralischen Anspriichen in der Tierethik
ganz wesentlich vom Vorhandensein tatsdchlicher Eigenschaften wie Emp-
findungstahigkeit, Bewusstsein oder Vernunftfahigkeit abhéngig gemacht.
Der néchste Abschnitt wendet sich deshalb der Frage zu, welche tatsachli-
chen Eigenschaften, die bei Menschen in der Regel vorhanden sind und als
moralisch relevant erachtet werden, sich auch bei Tieren feststellen lassen.

398 Vgl. hierzu und zum Folgenden WiLp, Tiere (Fn. 394), S. 45-50.
399 Dazu vorne Rz. 347.
400 Vorne Rz. 349 f. (DESCARTES, KANT).

190

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

¢) Was Tiere tatsachlich konnen

Ein haufiges Vorurteil lautet, dass Tiere nicht denken kdnnen und stattdes-
sen nur durch Instinkte geleitet werden. Was aber Instinkte genau sind,
scheint dabei wenig zu interessieren. In der Verhaltensbiologie hat der
Begriff des Instinkts kaum mehr Bedeutung. Er steht fiir so etwas wie eine
sinnere Motivation® oder ein ,genetisches Programm?, das dariiber ent-
scheidet, wie sich ein Tier in einer bestimmten Situation verhalten wird.*!
Im Grunde beschreibt er aber bloss ,eine Beobachtung, die frither nicht
anders erklart werden konnte®4%2 Mit dieser Kritik am Instinktbegriff soll
nicht bezweifelt werden, dass tierliches (wie menschliches) Verhalten auch
genetische Ursachen hat.1% Dass genetische Ursachen mitspielen, bedeutet
aber nicht, dass das Verhalten nur genetisch gesteuert ist. Ein anderer
Erklarungsansatz besteht darin, auch bei Tieren kognitive und emotionale
Fahigkeiten anzunehmen, die ihr Verhalten dhnlich wie bei Menschen als
teilweise bewusstes und gewolltes Handeln erklaren. Kognitive Fahigkeiten
beziehen sich auf das Sammeln, Verarbeiten und Anwenden von Informa-
tionen.** Dazu gehort z.B. das Lernen, das einem Organismus ermdglicht,
aus der Fiille der verfiigbaren Informationen diejenigen herauszufiltern, die
fur ihn nutzlich sind. Eine ahnliche Funktion erfillen Emotionen, die als
Schnittstelle zur Umwelt dafiir sorgen, dass sich ein Organismus so verhalt,
wie es in der gegebenen Situation gerade am wichtigsten fiir ihn ist.49
Kognition und Emotion, die sich iibrigens nicht vollstindig voneinander
abgrenzen lassen,*0¢ stehen damit in einem Gegensatz zum Instinktansatz,
der tierliches Verhalten als vorprogrammierten, immer gleichen Automatis-
mus darstellt bzw. gar nicht ndher erklart.

401 Vgl. BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 57; bE WAAL, Mensch (Fn. 311), S. 207 f.

402 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 290.

403 Vgl. hierzu und zum Folgenden F. DE WAAL, Are We Smart Enough to Know How
Smart Animals Are?, 2016, S. 69.

404 Hierzu und zum Folgenden DE WaaL, Smart (Fn. 403), S.69; DERS., Mensch
(Fn. 311), S. 208.

405 Zu dieser Funktion der Emotionen T. BRoscH/K. SCHERRER, Plidoyer fiir das Kom-
ponenten-Prozess-Modell als theoretische Grundlage der experimentellen Emoti-
onsforschung, in: W. Janke/M. Schmidt-Dafty/G. Debus (Hrsg.), Experimentelle
Emotionspsychologie, 2008, S.193 (194 £.).

406 Dazu DE WAAL, Mensch (Fn. 311), S. 208.

191

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

383


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

384

385

386

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

aa) Lern- und Denkfahigkeit, Kultur

Dass gewisse Tiere Uber Lern- und Denkfihigkeit verfigen, zeigt sich an
Verhaltensweisen, die sich rein genetisch nicht erkldren lassen. Affen haben
z.B. in Tests gezeigt, dass sie fahig sind, ein Stiick Banane liegenzulassen,
wenn sie wissen, dass sie dafiir spater mit einem noch grésseren Stiick
belohnt werden.??” Hiithner hatten in einem Experiment die Wahl, eine
Taste zu picken, die ihnen nach zwei Sekunden Zugang zu Futter wihrend
drei Sekunden verschaffte, oder eine Taste, die ihnen erst nach sechs Se-
kunden Zugang zu Futter gewihrte, dafiir aber wihrend 22 Sekunden. Sie
zogen es vor, linger zu warten, um linger Futter zu bekommen.*%8 Und
Oktopusse — also wirbellose Tiere - sind in der Lage, mit ihren Armen den
Schraubverschluss eines Gefdsses von aussen wie von innen zu 6ffnen.4%
Da solche Tests, Wahloptionen und Schraubverschliisse in der Natur nicht
vorkommen, kann es sich bei diesen Beispielen nicht um angeborenes
Verhalten handeln. Hingegen ldsst sich das Verhalten damit erkldren, dass
die Tiere, bevor sie agieren, eine Denkleistung erbringen.

Es ist jedoch nicht so, dass alle Tiere mit kognitiven Fihigkeiten denken
kénnen. Kognition tritt in verschiedenen Stufen auf und erst ab einer
gewissen Stufe liegt Denken vor. Vereinfacht kann unterschieden werden
zwischen Stimulus-Antwort (Schnecke zieht ihre Stielaugen ein, wenn sie
angestupst wird), Protoreprdsentation (Raubtier weiss, welche Beute es ge-
rade jagt, auch wenn diese kurz verschwindet), Kategorienbildung (Meisen
konnen zwischen Alarmruf und Lockruf unterscheiden) und vollstindiger
mentaler Reprisentation, die ohne Verbindung zum urspriinglichen Reiz
auskommt und auch die Fihigkeit zur Metakognition (Denken iiber das
Denken) miteinschliesst.#10

Neben dieser eher quantitativen Abstufung lassen sich auch qualitativ ver-
schiedene Arten von Kognition unterscheiden. Die Fahigkeit zu logischem
Denken (wenn-dann-Verkniipfungen) lasst sich etwa dadurch testen, dass
einem Tier zwei Schachteln vorgefithrt werden, von denen es weiss, dass
die eine mit Futter gefiillt ist und die andere nicht.*! Wird eine der Schach-
teln geschiittelt, muss das Tier jene mit dem Futter auswéhlen, auch wenn

407 DE WaAL, Mensch (Fn. 311), S. 209.

408 SINGER, PE (Fn. 303), S. 188.

409 DE WAAL, Smart (Fn. 403), S. 246 f.; SINGER, PE (Fn. 303), S. 118.
410 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 201-203.

411 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 205.

192

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

die andere geschiittelt wurde. Das Tier, das auf das Schiittelgerdusch nicht
konditioniert ist, muss nun selbst darauf kommen, dass das Gerdusch Fut-
ter bedeutet und das Fehlen des Geréduschs eine leere Schachtel. Einen sol-
chen Test bestehen Menschenaffen, Graupapageien, Kakadus, Keas, Hunde
und Tauben. Ein weiteres Beispiel fiir logisches Denken sind die Elefanten,
die ganz verdutzt reagieren, wenn sie vor sich den Urin eines anderen
Elefanten riechen, von dem sie wissen, dass er sich hinter ihnen befindet.*?

Eine weitere Kategorie ist das Erinnerungsvermogen. Elefantengruppen, die
von einem erfahrenen Muttertier geleitet werden, haben in Diirrezeiten
eine bessere Uberlebenschance als Gruppen, die nicht von einem erfahre-
nen Tier geleitet werden. Dies erkldrt sich damit, dass die erfahrenen Tiere
sich noch an Wasser- und Nahrungsquellen aus fritheren Zeiten erinnern
kénnen, welche die jiingeren nicht kennen.#® Delfine kénnen sich nach
20 Jahren noch an Artgenossen erinnern, die einmal mit ihnen im selben
Delfinarium gelebt haben.** Fische sollen sich immerhin nach elf Monaten
noch an ein Loch in einem Netz erinnern kdnnen, auch wenn sie seither
nicht mehr in der Néhe des Netzes waren.*’> Und schliesslich gibt es Hin-
weise, dass sogar Honigbienen mit ihrem Strickleiternervensystem {iber
ein einfaches episodisches Geddchtnis verfiigen, mit dem sie sich erinnern
kénnen, wo sie in der Vergangenheit Nahrung gefunden haben.#¢

Die Fihigkeit, zu lernen und erlerntes Wissen weiterzugeben, bildet die
Grundlage zur Entwicklung von Kultur. Unter Kultur versteht die Verhal-
tensbiologie eine Zusammensetzung mehrerer Traditionen, wobei Traditi-
on ein Verhalten ist, das sozial neu gelernt und weitergegeben wurde.*”
Eine Gruppe ist zu Kultur fahig, wenn sie jederzeit neue Traditionen auf-
nehmen kann. Keine Tradition ist ein Verhalten, das zwar gelernt wird,
aber nicht neu ist, sondern genetisch vorprogrammiert (Vogelkiiken, die

412 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.207f; zur Analyse der experimentellen Studie
L. BATES et al., African Elephants Have Expectations about the Locations of Out-of-
Sight Family Members, Biology Letters 4 (2008), S. 34.

413 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 163.

414 J. BRuck, Decades-Long Social Memory in Bottlenose Dolphins, Proc R Soc B 280:
20131726, S. 3; BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.163 f.; DE WAAL, Smart (Fn. 403),
S.263.

415 SINGER, PE (Fn. 303), S.188f.

416 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.164f; zur Analyse der experimentellen Studie
S. ZHANG et al., Honeybee Memory: A Honeybee Knows What to Do and When,
The Journal of Experimental Biology 209/22 (2006), S. 4420.

417 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 64 £, 83.

193

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

387

388


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

389

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

von den Eltern fliegen lernen). Ebenfalls keine Tradition ist ein Verhalten,
das nicht sozial (durch Vorzeigen und Imitation) gelernt wird, sondern
durch selbstindiges Ausprobieren (so vermutlich das ,,Ameisenfischen® von
Schimpansen mithilfe von Stéckchen). Ein Beispiel einer Kulturleistung
sind die Kréhen, die in Japan mithilfe von Autos Niisse knacken.*® Zuerst
wurde nur eine Kridhe beobachtet, die an einer Kreuzung Niisse auf die
Fahrbahn warf, Autos dariiber fahren liess und wartete, bis die Ampel wie-
der auf Rot sprang. Anschliessend konnte sie die gedffneten Niisse zu Fuss,
also ohne energieaufwindiges Fliegen, wieder von der Strasse holen. Spater
wurde dieses Veralten auch bei anderen Raben in derselben Umgebung
beobachtet und nach rund 30 Jahren war die Methode in ganz Japan weit
verbreitet. Angesichts der kurzen Zeit dieser Verbreitung kénnen genetische
Ursachen ausgeschlossen werden. Ausserdem ist es unwahrscheinlich, dass
nur in einer Region mehrere bzw. alle Raben selbstindig, d.h. unabhéngig
voneinander, dieselbe Verhaltensweise erlernt haben und in allen anderen
Erdteilen nicht. Mangels einer anderen Erklarung ist deshalb von einer
Kultur auszugehen, die durch soziale Weitergabe des Erlernten entstanden
ist. Ein anderes Beispiel sind Buckelwale. Buckelwale singen verschiedene
Lieder und jedes Jahr wechseln sie einen Teil des Bestandes durch neu er-
fundene Lieder aus.*? Die Wale im Nordatlantik haben nach etwa 15 Jahren
ihr Repertoire vollstindig erneuert, jene an der Ostkiiste Australiens bereits
nach zwei Jahren. Auch diese Zeiten sind so kurz, dass sich genetische
Ursachen ausschliessen lassen. Die Beispiele machen also deutlich, dass
Tiere zu mehr als bloss ,,instinktgesteuertem® Verhalten fahig sind.

bb) Selbstbewusstsein, Fremdbewusstsein, Todesbewusstsein

Fir individuelle normative Anspriiche wie Lebensschutz ist es potenziell
bedeutsam, ob Tiere tiber Selbstbewusstsein verfiigen. Denn nur wer sich
selbst als Individuum wahrnehme, so konnte argumentiert werden, sei auch
als Individuum zu behandeln. Selbstbewusstsein setzt zundchst die Fahig-
keit zur Selbsterkennung voraus. Diese wird oft mit dem sog. Spiegeltest
gepriift, bei dem ein Tier vor einen Spiegel gesetzt und beobachtet wird,

418 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.85; DERS., Person-
lichkeitsrechte (Fn. 394), S. 151 1.
419 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 69 f.

194

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

wie es auf sein Spiegelbild reagiert.*?” Viele Tiere reagieren gar nicht darauf,
einige halten ihr Spiegelbild offenbar fiir einen Artgenossen und reagieren
mit Anndherungsversuchen (z.B. Wellensittiche) oder Kampthandlungen
(territoriale Fische). Und einige scheinen jedenfalls zu begreifen, was ein
Spiegel ist: Sobald sie darin Futter entdeckt haben, drehen sie sich um und
begeben sich direkt zu diesem Futter (z.B. Schweine, Hunde, Makaken,
Graupapageien). Anzeichen von Selbsterkennung zeigen Tiere, die nach
einer Weile mit Armen, Beinen und Kopf zu wackeln beginnen und dabei
beobachten, wie das Gegeniiber im Spiegel reagiert. Einen deutlicheren
Beweis fiir Selbsterkennung liefert der Markierungstest, bei welchem dem
Tier zuerst ein Fleck auf eine Korperstelle gemalt wird, die es nicht direkt
sehen kann (z.B. auf die Stirn). Wenn es sich nach dem Blick in den Spiegel
direkt an die entsprechende Stelle am eigenen Korper greift und nicht etwa
an das Spiegelbild, hat es erkannt, wen es im Spiegel sieht. Bei Tieren wie
Delfinen, die nicht greifen konnen, wird stattdessen darauf geachtet, ob
sie sich mit einer Markierung ldnger vor dem Spiegel aufhalten als ohne
Markierung und ob sie sich so bewegen, dass sie genau die markierte Kor-
perstelle bei sich gut inspizieren konnen. Den Markierungstest bestehen
u.a. alle Grossen Menschenaffen (Schimpansen, Bonobos, Gorillas, Orang-
Utans), Grosse Tummler, Orcas, Elefanten und Elstern.#?! Allerdings darf
dieser Test nicht als sicherer Beweis fiir das Vorhandensein oder das Fehlen
von Selbstbewusstsein verstanden werden.*?? Denn einerseits hiangen die
Erfolgsaussichten stark davon ab, wie der Test genau angelegt ist — einige
Tierarten bestanden ihn erst, nachdem er speziell fiir sie und ihre Sinnesor-
gane angepasst wurde. Andererseits bedeutet Selbsterkennung nicht unbe-

420 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.227f.; DE WAAL,
Smart (Fn. 403), S. 242 ff.

421 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.228-230; zu einzelnen experimentellen Studi-
en H. PRIOR/A. SCHWARZ/O. GUNTURKUN, Mirror-Induced Behaviour in the Mag-
pie (Pica pica): Evicence of Self-Recognition, PLoS Biology 6/8 (2008), S.1642;
J. PLoTNIK/F. DE WAAL/D. Re1ss, Self-Recognition in an Asian Elephant, PNAS
103/45 (2006), S. 17053; F. DELFOUR/K. MARTEN, Mirror Image Processing in Three
Marine Mammal Species: Killer Whales (Orcinus orca), False Killer Whales (Pseu-
dorca crassidens), and California Sea Lions (Zalophus californianus), Behavioural
Processes 53/3 (2001), S.181; D. Reiss/L. MariNo, Mirror Self-Recognition in the
Bottlenose Dolphin: A Case of Cognitive Convergence, PNAS 98/10 (2001), S. 5937.

422 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 231; DE WAAL, Smart
(Fn. 403), S.240, 243; KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S.50; D. DENNETT, Das Be-
wusstsein der Tiere (Animal Consciousness, 1998), in: D. Perler/M. Wild (Hrsg.),
Der Geist der Tiere, 2005, S. 389 (406 1.).

195

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

390

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

dingt Selbstbewusstsein. Selbstbewusstsein tritt in unterschiedlichen Stufen
auf, sodass es nicht bloss selbstbewusst und nichtselbstbewusst gibt. Es gibt
auch so etwas wie ,ein bisschen selbstbewusst’, was sich z.B. darin zeigt,
dass bei Elefanten und Elstern nur ein Teil der Tiere den Test besteht.*2?

Fiir ,,echtes” Selbstbewusstsein ist moglicherweise ein Bewusstsein auch fiir
andere Individuen erforderlich, also eine Vorstellung, dass es das eigene
Ich und andere Ichs gibt.#?* Ein solches Fremdbewusstsein ist bei Tieren
anzunehmen, die iiber eine sog. Theory of Mind verfiigen, d.h. Giber eine
Fahigkeit, bei anderen Individuen mentale Zustande wie Wissen, Wiinsche
oder Bediirfnisse zu erkennen.*?> Zwei Schimpansinnen hatten in einem
Experiment je die Aufgabe, das von ihnen bevorzugte Futter zu finden,
bevor es die andere findet.*2¢ Dazu wurden eine Gurke und eine Banane an
verschiedenen Orten versteckt (Schimpansen mogen lieber Bananen). Bei-
de wussten, dass es Futter zu finden gab, aber nur eine, die niederrangige
Reinette, durfte zuschauen, wo die Futterstiicke versteckt wurden. Nachdem
beide auf das Geldnde gelassen wurden, begab sich Reinette unbekiimmert
in Richtung Gurke und die héherrangige Georgia folgte ihr. Am Versteck
angekommen iiberliess Reinette ihrer Konkurrentin die Gurke und als diese
sie auszugraben begann, machte sie sich sofort davon und holte sich die
Banane. Das Experiment wurde mehrmals mit anderen Individuen wieder-
holt und fiihrte jeweils zum selben Ergebnis. Wie es scheint, versuchen die
dominanten Schimpansen das Wissen der anderen auszunutzen, um fiir
sich das bevorzugte Futter zu erlangen. Die anderen nutzen ihrerseits den
eigenen Wissensvorteil aus, um den Konkurrenten auf eine falsche Spur zu
lenken. Beide wissen also, dass der eine etwas weiss, was der andere nicht
weiss. Ein dhnliches Verhalten wurde offenbar bei Schweinen beobachtet.
Schweine, die wissen, wo es Futter gibt, gehen nicht dorthin, solange ihnen
ein stirkeres Schwein folgt, das die Futterstelle nicht kennt.*?” Kapuzineraf-
fen sind, wie ein anderes Experiment gezeigt hat, im Normalfall gerne be-
reit, ihren Artgenossen einen Teil ihrer Nahrung abzugeben, nicht jedoch,

423 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 231.

424 So BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 235.

425 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.235; zum Begriff der Theory of Mind auch DE
WaaL, Smart (Fn. 403), S.130; J. van Horik/N. EMERY, Evolution of Cognition,
WIREs Cognitive Science 2011/6, S. 621 (629).

426 Hierzu und zum Folgenden DE WaAL, Smart (Fn. 403), S.130f; dhnliches Beispiel
bei SINGER, PE (Fn. 303), S. 181f.

427 SINGER, PE (Fn. 303), S.182.

196

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

wenn sie gesehen haben, dass diese vor kurzem erst gegessen haben.*?8
Ein weiteres Beispiel ist der Fall eines Delfins, der sich in einer Angelleine
verfangen hatte und zu einem menschlichen Taucher schwamm, um sich
von diesem mithilfe eines Messers befreien zu lassen.*?® Es war ein freile-
bender Delfin, der zuvor noch nie die Nahe zu Menschen gesucht hatte
oder gefangen worden war. Somit muss er selbst auf die Idee gekommen

sein, dass ein Mensch iiber das Wissen und die Bereitschaft verfiigt, ihm zu
helfen.

Wenn Tiere sich selbst und andere als Individuen wahrnehmen, stellt sich
die Frage, ob sie auch wissen, dass das individuelle Leben vergénglich ist,
ob sie also ein Todesbewusstsein haben. Es ist nicht sicher, ob es ausser
dem Menschen Tiere gibt, die wissen, dass sie selbst sterben miissen.*3°
Jedoch gibt es Tiere, die zwischen Leben und Tod unterscheiden kénnen
und wissen, dass der Tod endgiiltig ist. Dies zeigt sich z.B. daran, wie sich
Schimpansen verhalten, wenn andere Schimpansen, die ihnen sehr nahe
waren (Eltern, Kinder, enge Freunde), gestorben sind. Der verstorbene
Schimpanse wird dann intensiv untersucht. Einige verpassen ihm Schlige
und reagieren frustriert auf die ausbleibende Reaktion. Andere reagieren
einfach niedergeschlagen und verweilen noch eine lange Zeit beim Leich-
nam. Untereinander beriihren und tétscheln sich die tiberlebenden Affen.
Miitter tragen ihre toten Kinder oft noch wochenlang mit sich herum, bis
diese vollig ausgetrocknet sind, und nehmen durch das Tragen einen hohen
Aufwand auf sich. Wie es scheint, trauern sie. Ahnliche Beobachtungen
sind von verschiedenen Delfinarten bekannt.*3! Auch Elefanten scheinen
ein Bewusstsein fiir den Tod zu haben. Sie bedecken ihre Toten mit Strau-
chern und Asten, sammeln die Stosszihne und Knochen von verstorbenen
Herdenmitgliedern auf, um sie unter sich herumzureichen. Und manche
kehren noch jahrelang an den Ort zuriick, wo ein ihnen bekanntes Tier
gestorben ist, um einen Moment vor den Uberresten zu verweilen.432

428 DE WAAL, Smart (Fn. 403), S. 135.

429 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 258.

430 Hierzu und zum Folgenden bE WaAAL, Mensch (Fn. 311), S. 259, 261t.; DERS., Smart
(Fn. 404), S.106; BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.192f.

431 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.194.

432 K. McComs/L. BAKER/C. Moss, African Elephants Show High Levels of Interest
in the Skulls and Ivory of Their Own Species, Biology Letters 2 (2006), S.26;
BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.190; b WAAL, Mensch (Fn. 311), S. 265.

197

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

391


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

392

393

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie
cc) Sprachfahigkeit

Eine Eigenschaft, die besonders oft als ausschliesslich menschlich und zum
Teil als einziger Beleg fiir hohere geistige Fihigkeiten (,Vernunft®) angese-
hen wird, ist die Sprache.*** Moglicherweise sind Menschen tatsachlich die
einzigen Wesen, die im strengen Sinn sprechen kénnen.*3* Tiere konnen
zwar bestens untereinander und zum Teil auch mit Menschen kommuni-
zieren. Erdh6rnchen verwenden z.B. unterschiedliche Warnrufe fiir Fress-
feinde.**> Wenn von dem Tier, das Wache hilt, der Warnruf fiir Raubvogel
ertont, verschwinden alle anderen blitzartig im Bau. Und wenn sie den
Warnruf fiir Schlangen héren, Klettern sie sofort auf die Baume. In dhnli-
cher Weise haben Eichelhdher Warnrufe fiir Falken und Eulen entwickelt
und Elstern auf Sri Lanka imitieren sogar die Laute ihrer Feinde, um
andere zu warnen.*® Hunde und Pferde, die Futter wollen, das ausserhalb
ihrer Reichweite liegt, suchen Blickkontakt zu Menschen und sobald dieser
hergestellt ist, blicken sie zum Futter, um ihr Bediirfnis anzuzeigen.**” Von
einem Schwein wird zudem berichtet, dass es seine menschliche Hausge-
tahrtin vor den Folgen eines Herzinfarktes gerettet hat, indem es sich unter
Inkaufnahme blutiger Verletzungen durch die Hundeklappe nach draussen
gezwingt und auf die Strasse gelegt hat, bis ein Autofahrer ausgestiegen und
dem Schwein zum Haus gefolgt ist.*3

All diese Beispiele bedeuten aber nicht, dass die genannten Tiere sprechen
koénnen. Denn dazu ist nebst einem Verstindnis der Zeigegesten auch die
Fahigkeit zu vokalem Lernen erforderlich.#® Manche Tiere haben diese
Fahigkeit jedoch und sind deshalb, zumindest theoretisch, in der Lage, eine
Sprache zu entwickeln. Am wahrscheinlichsten ist das Vorhandensein von

433 Hinweise bei DE WAAL, Smart (Fn. 403), S.99; vaN Horik/EMERY, Evolution
(Fn. 425), S.622; J. SEARLE, Der Geist der Tiere (Animal Minds, 1994), in: Per-
ler/Wild (Hrsg.), Geist (Fn. 422), S.132 (136, 139f.); J. ProusT, Das intentionale
Tier (Lanimal intentionnel, 2000), in: Perler/Wild (Hrsg.), Geist (Fn. 422), S.223
(230f.); vgl. vorne Rz. 349 (DESCARTES).

434 Vgl. BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 99; DE WAAL, Smart (Fn. 403), S. 106.

435 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 100; zur Analyse der
experimentellen Studie V. MaTROSOVA et al., Species-Specific and Shared Features
in Vocal Repertoires of Three Eurasian Ground Squirrels (Genus Spermophilus),
Acta Theriologica 57/1 (2012), S. 65 (70).

436 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.101f.

437 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 120 f.

438 DonNALDSON/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S. 263.

439 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 99, 102, 107.

198

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

so etwas wie einer eigenen Sprache bei Papageien und Delfinen. Vokales
Lernen wurde jedoch auch schon bei einem einzelnen Asiatischen Elefan-
ten, einem Belugawal und einem Seehund beobachtet - sie alle konnten
Worter oder einfache Sitze der menschlichen Sprache aussprechen.*4? Das
beeindruckendste Beispiel in dieser Hinsicht ist aber wohl der Graupapagei
Alex. Er konnte nicht nur zahlreiche Worter auf Englisch aussprechen,
sondern verstand auch ihre Bedeutung, und was er sagte, machte sprachlich
Sinn.*#! Er lernte Begriffe fiir Objekte wie Schliissel, Dreiecke und Quadra-
te und wenn auf eines der Objekte gezeigt wurde, sagte er zutreffend ,key*
sthree-corner® oder ,four-corner. Zudem lernte er die Formen, die Farben
und das Material, aus dem die Objekte gemacht waren. Auf die Frage, wor-
aus das zweieckige blaue Objekt gemacht sei, antwortete er z.B. korrekt mit
swool‘, nachdem er das Objekt getastet hatte. Er konnte somit sein Wissen
iiber Farbe, Form und Material kombinieren mit seiner Erinnerung daran,
wie sich der Gegenstand anfiihlt. Es ist schwer vorstellbar, dass er eine
solche Leistung nur aufgrund von Vorratsantworten erbringen konnte. Die
einfachere Erklarung ist, dass er ein paar grundlegende Konzepte begriffen
hat und diese mental kombinieren konnte.

Wenn es um die Kommunikation untereinander geht, lassen sich bei eini-
gen Tierarten jedenfalls Elemente einer Sprache feststellen. Orcas haben
beispielsweise unterschiedliche Dialekte, also regionale bzw. gruppenspezi-
fische Varietiten ihrer Rufe.#42 Dazu muss man wissen, dass es Orca-Grup-
pen gibt, die sich nur von Fischen erndhren, und solche, die nur Sdugetiere
jagen. Ortsanséssige Robben konnen die Dialekte der Orcas unterscheiden
und daran erkennen, ob es sich um eine sdugetierfressende oder eine fiir
sie ungefihrliche fischfressende Gruppe handelt. Kohlmeisen befolgen so
etwas wie eine Syntax, einen Satzbau nach grammatischen Regeln.**3 Sie
verwenden bestimmte Lautabfolgen, um verschiedene Aufforderungen aus-
zudriicken, z.B. ABC fiir ,Gib acht!“ oder D fiir ,Komm her!“ Dabei sind
auch Kombinationen mdglich. Spielt man ihnen ABC-D (,Gib acht und
komm her!*) vor, verhalten sie sich entsprechend. Bei D-ABC (,,Komm her
und gib acht!“) reagieren sie hingegen gar nicht.

440 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 102.

441 Hierzu und zum Folgenden DE WaAL, Smart (Fn. 403), S. 99,100, 102f,, 105.

442 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 73, 111.

443 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.108f.; zur Analyse
der experimentellen Studie T. Suzukl/D. WHEATCROFT/M. GRIESSER, Experimental
Evidence for Compositional Syntax in Bird Calls, Nature Communications 7 (2016),
Nr. 10986.

199

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

394


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

395

396

397

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Delfine (Grosse Tiummler) rufen einander iiberdies mit individuellen Pfif-
fen, die der Identifikation dienen.*** Jedes Tier hat seinen eigenen Pfiff.
Will ein Delfin mit einem anderen ins Gesprach kommen, nahert er sich
schrig von hinten an und ruft ein paarmal seinen Identifikationspfiff, bis
der andere mit seinem Identifikationspfiff antwortet. Wenn hingegen ein
Delfin einen anderen sucht, ruft er dessen Identifikationspfiff, bis dieser
seine Anwesenheit mit seinem (dem gerufenen) Pfiff bestitigt. Die Pfiffe
haben somit die Funktion von Namen.

Manche Tiere sind wegen der Anatomie ihres Kehlkopfs nicht in der Lage,
so zu sprechen, wie Menschen es konnen.*4*> Nebst Hunden gehéren dazu
auch die Menschenaffen. Sie konnen im Unterschied zu Menschen ihre
Zunge nicht dreidimensional bewegen. Hingegen sind mehrere Fille von
Menschenaffen bekannt, die eine von Menschen entwickelte Gebdrdenspra-
che erlernt und selbstindig angewendet haben. Die Gorilladame Koko z.B.
hat durch Kombination von ihr bereits bekannten Begriffen selbstindig ein
Zebra als ,weissen Tiger” bezeichnet.#4¢ Die Schimpansin Washoe hat auf
diese Weise einen Schwan als ,Wasservogel“ bezeichnet.*4” Washoe soll die
Zeichensprache ausserdem einem von ihr adoptierten Schimpansenkind
beigebracht haben.*48 Auch Delfine sind in der Lage, eine Gebédrdensprache
zu verstehen und gestiitzt darauf Befehle wie ,,Bring den roten Ball in den
quadratischen Korb“ korrekt auszufithren oder Fragen wie ,Ist der blaue
Ball im Becken?” richtig mit ja oder nein zu beantworten, indem sie eine
entsprechende Taste driicken.*4

Die Beispiele zeigen nicht nur, dass einige Tiere zumindest ansatzweise eine
Sprache im eigentlichen Sinn verwenden oder jedenfalls lernen konnen. Sie
zeigen auch, dass eine Lautsprache, wie wir Menschen sie sprechen, fiir
das Bilden von Begriffen und fiir eine sinnvolle, zielgerichtete Kommunika-
tion nicht erforderlich ist. Ebenso wenig scheint Sprache generell fiir das

444 Hierzu und zum Folgenden DE WAAL, Smart (Fn. 403), S. 262 f.; BRENSING, Mysteri-
um (Fn. 312), S. 236-238; DERS., Personlichkeitsrechte (Fn. 394), S. 20 f.

445 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.104.

446 DE WaAL, Smart (Fn. 403), S.105; zu weiteren Beispielen von Koko J. DUPRE,
Gespriche mit Affen (Conversations with Apes, 1991), in: Perler/Wild (Hrsg.), Geist
(Fn. 422), S. 295 (299).

447 DE WaAL, Smart (Fn. 403), S.105; BRENSING, Personlichkeitsrechte (Fn. 394),
S.135f.; DUPRE, Gespriche (Fn. 446), S. 310, mit Hinweis auf Kritik an dieser Inter-
pretation.

448 SINGER, PE (Fn. 303), S.175f.

449 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.105 f.

200

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

Denken erforderlich zu sein.*>° Auch wir Menschen denken wahrscheinlich
den grossten Teil unserer Gedanken nicht in Sprache (sondern eher in
Bildern). Oft verstehen wir unsere Gedanken ganz gut, finden aber nicht
die passenden Worte dafiir. Und Entscheidungen, besonders die wichtigen,
treffen wir oft unbewusst, weil sie so komplex sind, dass wir gar keine
sprachliche Entsprechung dafiir haben.

dd) Vernunftfahigkeit

Wenn das Denken also keine Sprache benotigt, kann aus der fehlenden
Sprachféhigkeit vieler Tiere nicht geschlossen werden, dass ihnen auch
jene geistigen Féhigkeiten fehlen, die gemeinhin als ,Vernunft® bezeichnet
werden. Was Vernunft genau bedeutet, wird unterschiedlich beantwortet*>!
und soll hier nicht vertieft werden. Stattdessen sollen Beispiele von Denkfd-
higkeiten bei Tieren genannt werden, die tiblicherweise nur ,verniinftigen®
Wesen (Menschen) zugetraut werden. Eine grundlegende Fihigkeit dieser
Kategorie ist wohl das Denken iiber das eigene Denken bzw. das eigene
Wissen - die Fihigkeit zur Metakognition.*>? Ratten hatten in einem Ex-
periment zu entscheiden, ob zwei nacheinander abgespielte Tone gleich
lang sind (was mit abnehmender Differenz der Tonldngen zunehmend
schwieriger wird).#>* Sie konnten jedoch, nachdem sie die Tone gehort
hatten, selbst entscheiden, ob sie den Test durchfiihren oder nicht. Wenn
sie sich dagegen entschieden, erhielten sie trotzdem eine kleine Belohnung
(Futter). Wenn sie den Test machten und bestanden, erhielten sie eine
grosse Belohnung, und wenn sie ihn nicht bestanden, gar keine. Die Ratten
entschieden sich nur dann fiir den Test, wenn sie sicher waren, die Tone
unterscheiden zu kdnnen. Das zeigt, dass sie fahig sind, {iber das eigene
Wissen und die Folgen ihrer Entscheidung nachzudenken. Andere Tiere,

450 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.272f; DE WAAL,
Smart (Fn. 403), S. 101f.; vaN HORIK/EMERY, Evolution (Fn. 425), S. 630; vgl. SEAR-
LE, Geist (Fn. 433), S. 142.

451 Zu einzelnen Vernunftbegriffen N. CampaGNa, Person, in: Hilgendorf/Joerden
(Hrsg.), Handbuch (Fn. 6), S.410 (412f.); vgl. F. DRETSKE, Minimale Rationalitat
(Minimal Rationality, 2006), in: Perler/Wild (Hrsg.), Geist (Fn. 422), S.213 (213f.);
NELSON, SAE (Fn. 350), § 68, S.173 f.; vorne Rz. 350 (KANT).

452 Vgl. BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 224.

453 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.225f,; zur Analyse
der experimentellen Studie A. FOOTE/J. CRYSTAL, Metacognition in the Rat, Current
Biology 17/6 (2007), . 551.

201

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

398


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

399

400

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

darunter Affen und Delfine, haben einen solchen oder ahnlichen Test eben-
falls bestanden.*>*

Einige Aufgaben, an denen Tiere getestet wurden, erfordern nebst einem
Bewusstsein fiir die Zukunft auch eine gewisse Fahigkeit, zu planen und
Probleme selbstindig zu l6sen, also ein strategisches, kreatives Denken.
Durstige Krahen erhielten z.B. ein Gefdss mit Wasser, an das sie nicht
gelangen konnten, weil die Offnung zu eng und der Wasserspiegel zu tief
war.>> Ohne dass ihnen etwas vorgezeigt wurde, begannen sie, herumlie-
gende Gegenstinde in das Gefiss zu werfen, bis der Wasserspiegel so hoch
war, dass sie trinken konnten. Dabei verwendeten sie von Anfang an Steine
und liessen hohle, schwimmende Gegenstinde liegen. Hatten sie mehrere
Gefdsse zur Auswahl, wihlten sie jenes, bei dem der Wasserspiegel bereits
am hochsten war. Und wenn statt Wasser Sand drin war, fingen sie gar
nicht erst an, etwas hineinzuwerfen. Ein dhnlicher Test wurde mit Orang-
Utans durchgefiihrt.*>¢ Sie erhielten einen Behélter mit einer Erdnuss drin,
die sie wegen der zu engen Offnung mit dem Arm nicht herausgreifen
konnten. Ein Orang-Utan ging mehrmals hintereinander zum Wasserhahn
und fiillte seinen Mund mit Wasser, das er dann in den Behdlter spie, bis er
die Nuss, mit den Fingern erreichte. Ein anderer Affe pinkelte den Behdlter
einfach voll, um an die Nuss zu gelangen. Ein besonders deutliches Beispiel
fiir Zukunftsbewusstsein und Planungsfahigkeit ist aber der Schimpanse,
der in einem schwedischen Zoo jeden Morgen Steine einsammelte und sie
in seinem Gehege an nicht gut sichtbaren Stellen zu kleinen Haufen zusam-
mentrug.*” Nachdem der Zoo geéftnet hatte, gab er mehrmals pro Tag eine
Machtdemonstration ab, indem er mit gestraubtem Fell Steine durch das
Gehege und auch gegen die Besucher warf. Durch das vorher angelegte
Depot hatte er einen grossen Vorteil gegeniiber den anderen Schimpansen,
die im entscheidenden Moment keine Steine bereit hatten.

Einige Tiere zeigen auch ein gewisses mathematisches Verstindnis, ein
Bewusstsein fiir Zahlen und Mengen. Der bereits erwahnte Graupapagei

454 BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 226.

455 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 214.

456 Hierzu und zum Folgenden N. MENDES/D. HanNus/]. CALL, Raising the Level:
Orangutans Use Water as a Tool, Biology Letters 3 (2007), S. 453; DE WAAL, Mensch
(En. 311), S. 277.

457 Hierzu und zum Folgenden M. OsvaTrH, Spontaneous Planning for Future Stone
Throwing by a Male Chimpanzee, Current Biology 19/5 (2009), S. R190; DE WaAL,
Mensch (Fn. 311), S. 276 f.

202

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

Alex konnte z.B. die Anzahl Klicks, die er horte, mit der richtigen Zahl
(z.B. ,four® oder ,six“) benennen. Ausserdem wurden ihm mehrere Gegen-
stande, die sich verteilt unter drei Tassen befanden, nacheinander gezeigt,
indem jede Tasse fiir ein paar Sekunden angehoben wurde. Die Frage ,how
many total?“ konnte er in acht von zehn Fillen richtig beantworten. 4>

Hinzu kommt bei manchen Tieren ein 6konomisches Denken und ein Ver-
standnis fiir Tauschgeschdfte. Delfine wurden in einem Delfinarium darauf
trainiert, Mill aus dem Becken zu sammeln, und bekamen dafiir jeweils
einen Fisch als Belohnung.**® Eine Delfindame brachte eines Tages einen
Papierschnipsel nicht zum Trainer, sondern versteckte ihn und tauschte
ihn erst spiter gegen einen Fisch ein. Spater kam sie auf die Idee, das
Papier zu zerreissen und sich fiir jedes Stiick davon einen Fisch abzuholen.
Einmal gelang es ihr, eine Mdwe zu fangen, die sie dann ihrem Trainer
brachte. Dieser war davon so begeistert, dass er ihr gleich mehrere Fische
als Belohnung gab. Danach nahm sie einen der Fische und platzierte ihn
so, dass er fiir Mowen gut erreichbar war. Sie legte sich auf die Lauer und
konnte die nachste Mowe schnappen, um sie wieder gegen viele Fische zu
tauschen.

Uber solche individuellen Leistungen hinaus gibt es bei Tieren auch ko-
operatives planvolles Handeln. Elefanten hatten die Aufgabe, an einen ver-
schiebbaren Trog mit Futter zu gelangen, der sich ausserhalb des Geheges
befand.*®® Um den Trog war ein Seil gewunden, von dem beide Enden in
das Gehege reichten. Die Elefanten verstanden offenbar, dass sie gleichzei-
tig an beiden Enden ziehen mussten. Zu zweit ergriffen sie mit dem Riissel
je ein Seilende und zogen den Futtertrog vor das Gehege. Wenn ein Elefant
zuerst zuriickgehalten wurde, wartete der andere bis zu 45 Sekunden auf
ihn. (Eine Elefantenkuh kam zudem auf die Idee, statt am Seil zu ziehen,
ihren Fuss daraufzustellen und den Partner allein arbeiten zu lassen.)

Nebst solchen wissenschaftlichen Tests wurde gemeinsames geplantes Han-
deln auch bei freilebenden Tieren beobachtet. In mehreren bekannten
Fillen hat eine Gruppe minnlicher Schimpansen eine andere Gruppe
kriegerisch angegriffen und vertrieben, um ihr eigenes Territorium zu er-
weitern.*! Dabei haben sich die Affen gemeinsam in das fremde Gebiet

458 DE WAAL, Smart (Fn. 403), S.104.

459 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 222.
460 Hierzu und zum Folgenden DE WaAL, Mensch (Fn. 311), S.177-179.

461 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 187-189.

203

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

401

402

403


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

404

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

eingeschlichen und dort gezielt Jungtiere getdtet. Dass die Aktion geplant
war, zeigt sich daran, dass sie sich in diesem Fall leise und in einer Linie
fortbewegten. Normalerweise sind sie laut und als Gruppe verstreut. Aus-
serdem liessen sie sich anders als iiblich nicht von Nahrungsquellen aufhal-
ten und hielten nicht nach Weibchen Ausschau. Ebenso zeigen Schimpan-
sen ein arbeitsteiliges Vorgehen bei der Jagd auf Rote Stummelaffen.*¢? Es
gibt einen Schimpansen, der die Affchen aufscheucht, eine Gruppe von
Treibern, eine Gruppe von Blockierern und die Fanger. Die Beute wird
anschliessend unter allen Beteiligten gleichmissig aufgeteilt. Anders als bei
einer Rudeljagd, wo jedes Tier aus der Situation heraus unterschiedliche
Rollen einnehmen kann, ist bei den Schimpansen die Rollenverteilung von
Anfang an geplant.

ee) Gerechtigkeitssinn

Nach den zwei letztgenannten Beispielen ist darauf hinzuweisen, dass Tiere
keineswegs nur skrupellos miteinander umgehen, wenn es um die Befriedi-
gung eigener Bediirfnisse geht. Viele zeigen Mitgefiihl und altruistisches
Verhalten, einige sogar einen gewissen Sinn fiir Gerechtigkeit. Empathie ist
bei Tieren mit Bindungsverhalten zu erwarten. Dazu gehdren vorwiegend
Sdugetiere und Vogel, aber auch wenige Reptilien, die ebenfalls Brutpflege
betreiben.*®3> Wenn beispielsweise eine Gans in einen Kampf verwickelt ist,
beginnt das Herz ihres Partners zu rasen, auch wenn dieser selbst nicht
am Kampf beteiligt ist.#6* Freilebende ménnliche Schimpansen adoptieren
Jungtiere, die ihre Mutter verloren haben und mit denen sie nicht verwandt
sind.46> Altruistisches Verhalten zeigt sich sodann bei Ratten. In einem
Experiment hatten sie die Wahl, einen von zwei Behiltern zu 6ffnen.*%¢
Im ersten waren Schokoladenchips, im zweiten war eine andere Ratte
gefangen. Sie Offneten zuerst den zweiten, also den mit der gefangenen
Ratte. War dieser leer, 6ffneten sie hingegen den Behilter mit den Schokola-

462 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 219-221.

463 DE WAAL, Mensch (Fn. 311), S. 16; vgl. BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.182.

464 DE WAAL, Mensch (Fn. 311), S. 15 1.

465 DE WaAL, Mensch (Fn. 311), S.69; zur Analyse der experimentellen Studie
C. BoEscH et al.,, Altruism in Forest Chimpanzees: The Case of Adoption, PLoS
ONE 5/1 (2010), Nr. e8901.

466 Hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S.248; DE WaaL,
Mensch (Fn. 311), S.195f.

204

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

denchips. Ein weiteres Beispiel sind die Affen, die einem Artgenossen eine
Klappe aufhalten, um ihm Zugang zu Futter zu verschaffen, auch wenn
ihr eigener Futteranteil dadurch schrumpft.*¢” Schimpansen und Bonobos
haben zudem eine Art Eigentumsordnung. Wenn ein Tier einmal etwas
in den Hénden oder im Mund hat, wird es ihm von den anderen nicht
mehr strittig gemacht, egal welchen Status es hat. Auch die Hochrangigsten
miissen dann bei den anderen betteln, um etwas von deren Futter abzu-
bekommen.*%® Die Beispiele zeigen, dass sich manche Tiere jedenfalls so
verhalten, wie man es aus menschlicher Sicht gerecht nennen wiirde.

Etwas, das dariiber hinaus geht, ist ein Bewusstsein fiir Gerechtigkeit, also
eine Fahigkeit, bewusst zwischen gerecht und ungerecht zu unterscheiden.
Einige Tiere zeigen tatsidchlich eine solche Fahigkeit, indem sie auf eine
sungerechte® Behandlung entsprechend reagieren. Zwei Kapuzineraffen
mussten in einem Experiment mehrmals hintereinander eine bestimmte
Aufgabe erfiillen und erhielten als Belohnung jeweils ein Stiick Gurke.*¢?
Solange sie die gleiche Belohnung bekamen, machten beide bereitwillig
mit. Dann wurde jedoch der eine Affe mit einer - bei Kapuzineraffen
viel begehrteren — Weintraube belohnt, wihrend der andere fiir dieselbe
Aufgabe weiterhin ein Stiick Gurke erhielt. Dieser fing direkt an, zu protes-
tieren, indem er das Gurkenstiick durch die Offnung wieder nach draussen
warf und danach heftig an seiner Versuchsbox riittelte. Die zuerst sehr
geschitzte Gurke wurde also plotzlich verschméht, weil der andere etwas
Besseres bekam. Eine solche Ungleichheitsaversion zeigen auch Schimpan-
sen. Sie gehen jedoch noch einen Schritt weiter, indem nicht nur der be-
nachteiligte Schimpanse, sondern auch derjenige, der die bessere Nahrung
erhilt, aus Protest die Nahrungsaufnahme verweigert.#’ Hunde hingegen
reagieren weniger stark auf Ungleichbehandlung. Sie verweigern zwar die
Mitwirkung, wenn sie im Gegensatz zu einem anderen Hund fiir dieselbe
Leistung tiberhaupt nicht belohnt werden, jedoch scheint es ihnen nichts

467 Dazu DE WAAL, Mensch (Fn. 311), S. 13.

468 DE WAAL, Smart (Fn. 403), S. 131; DERS., Mensch (Fn. 311), S.175, 219.

469 Hierzu und zum Folgenden DE WaaL, Mensch (Fn. 311), S.30, 310f; BRENSING,
Mysterium (Fn. 312), S.180 f.

470 BRENSING, Personlichkeitsrechte (Fn. 394), S.175; zur Analyse der experimentellen
Studien S. BROSNAN et al., Mechanisms Underlying Responses to Inequitable Out-
comes in Chimpanzees, Pan troglodytes, Animal Behaviour 79/6 (2010), S.1229
(1234 £.); Hinweis auf eine dhnliche Beobachtung betreffend Bonobos bei DE WaAL,
Mensch (Fn. 311), S. 312.

205

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

405


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

406

407

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

auszumachen, wenn der andere Hund eine Wurst bekommt und sie selbst
nur trockenes Brot.4”!

Auch beim Gerechtigkeitsempfinden lassen sich also verschiedene Stufen
erkennen.*’?2 Manche Tiere storen sich daran, wenn andere ohne ersicht-
lichen Grund mehr (Hunde) oder etwas Besseres (Kapuzineraffen) bekom-
men als sie selbst. Andere (Schimpansen) beanspruchen Gleichbehandlung
nicht nur fir sich selbst, sondern storen sich daran, dass in der konkreten
Situation tiberhaupt einer mehr oder etwas Besseres bekommt als der an-
dere. Sie sorgen sich somit auch um die Interessen des anderen an der
Situation beteiligten Tieres. Eine noch abstraktere Stufe bestiinde darin,
den Fokus auch auf die Interessen von nicht konkret beteiligten Mitglie-
dern einer Gemeinschaft auszuweiten, also die Auswirkungen bestimmter
Verhaltensweisen auf das Allgemeinwohl zu beriicksichtigen. Dies kénnen
vermutlich nur Menschen.

ff) Ergebnisse zu den tatsdchlichen Fahigkeiten von Tieren

Die Erkenntnisse zu den kognitiven, emotionalen und sozialen Fahigkeiten
von Tieren zeigen, dass sich die typisch anthropozentrischen Theorien, die
Tiere als vom Menschen grundlegend verschiedene und im Extremfall als
bloss ,instinktgesteuerte®; denkunfihige Wesen betrachten,*”? nicht halten
lassen.#’* Wie sich gezeigt hat, sind viele Tiere fahig, zu lernen und Er-
lerntes weiterzugeben, einige entwickeln daraus sogar gruppenspezifische
Kulturen. Manche Tiere konnen sich lange an Erlebtes zuriickerinnern
und manche kénnen mithilfe ihres Wissens logische Schliisse ziehen. Tiere
verfiigen {iber unterschiedliche Grade von Selbstbewusstsein, mit dem sie
sich und andere als Individuen wahrnehmen. Einige konnen das Wissen
von Artgenossen erkennen und deren Irrtiimer zum eigenen Vorteil ausnut-
zen. Einige Tiere haben, anders als z.B. BENTHAM annahm,*> auch ein
Bewusstsein fiir den Tod, jedenfalls fiir den von anderen. Manche Tiere
benutzen von Natur aus Elemente einer Sprache (gelernte Laute, Dialekte,
Grammatik), manche konnen eine konstruierte Zeichensprache lernen und

471 BRENSING, Personlichkeitsrechte (Fn. 394), S. 158; DE WAAL, Mensch (Fn. 311), S. 30.

472 Vgl. hierzu und zum Folgenden e WAAL, Mensch (Fn. 311), S. 309-314.

473 Dazu vorne Rz. 349 (DESCARTES).

474 Vgl. SEARLE, Geist (Fn. 433), S.135 ., 142; BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 291; DE
WaaL, Mensch (Fn. 311), S. 187.

475 Vorne Rz. 353.

206

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

anwenden. Auch unter den Tieren, die nicht ,richtig“ (wie Menschen) spre-
chen konnen, sind einige zu ,verniinftigem“ Denken und Handeln fahig.
Sie planen in die Zukunft, entwickeln allein oder gemeinsam Losungen
fiir bisher nicht gekannte Probleme oder fiihren Tauschgeschifte im Bestre-
ben durch, dabei mit mdglichst wenig Aufwand mdoglichst viel Nutzen zu
erzielen. Schliesslich zeigen einige Tiere auch einen Sinn fiir Gerechtigkeit,
indem sie sich zum eigenen Nachteil fiir Artgenossen einsetzen, den Besitz
von anderen respektieren oder gegen ungleiche Belohnung protestieren.

Damit sind samtliche Eigenschaften, die in der tierphilosophischen Diskus-
sion vorgebracht werden, um den Menschen von Tieren abzugrenzen und
seine exklusive moralische Stellung zu rechtfertigen, jedenfalls in Ansétzen
auch bei (einigen) Tieren vorhanden.*”® Es wire deshalb — nicht nur in der
Biologie - richtig, auch Menschen begrifflich als Tiere zu behandeln und
im Ubrigen von nichtmenschlichen Tieren zu sprechen. Zwar sind viele
der untersuchten Fihigkeiten bei Menschen (zum Teil deutlich) stirker
ausgepragt bzw. weiter fortentwickelt als bei allen nichtmenschlichen Tie-
ren (und fithren z.B. zur Fihigkeit, ein Computerprogramm zu schreiben).
Das bedeutet aber nicht, dass Tiere und Menschen zwei grundverschiede-
ne Kategorien bilden. Vielmehr hat sich bestitigt, was CHARLES DARWIN
1871 geschrieben hat:#”7 dass die Unterschiede zwischen Menschen und
Tieren nur graduelle und nicht prinzipielle sind.#’® Anstelle einer klaren
anthropologischen Differenz besteht zwischen Menschen und Tieren eine
explanatorische Kontinuitit:*”° Besondere Fahigkeiten, die in ihrer Art
oder ihrem Mass nur beim Menschen auftreten, lassen sich mit denselben
Mitteln erkldren wie die entsprechenden basaleren Fihigkeiten von Tieren.
Damit hat sich die Grundthese des Egalitarismus, wonach es keinen grund-
legenden tatsdchlichen Unterschied zwischen Menschen und Tieren gibt,*80
bewahrheitet. In diesem Zusammenhang ist auch zu erwidhnen, dass der
Mensch seinen eigenen Gattungsnamen Homo nur aus historischen Griin-
den tréagt. Genetisch ist er mit dem Schimpansen (Pan troglodytes) und

476 Vgl. Stuckt, Grundrechte (Fn. 36), S. 44 f.

477 Vgl. van Horik/EMERY, Evolution (Fn. 425), S. 630; J. TANNER, Marginal Humans,
the Argument from Kinds and the Similarity Argument, FU Phil Soc Psy 5/1 (2006),
S.47 (57).

478 C. DARWIN, Die Abstammung des Menschen (aus: The Descent of Man and Selection
in Relation to Sex, 1871), Kap. 4: Die geistigen Fihigkeiten des Menschen und der
Tiere, zit. nach der Ubersetzung v. H. Schmidt, 4. Aufl., 1982, S. 160 f.

479 WiLp, Tiere (Fn. 394), S. 47.

480 Dazu vorne Rz. 381.

207

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

408


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

409

410

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

dem Bonobo (Pan paniscus) so nah verwandt, dass die drei Arten eigentlich
alle denselben Gattungsnamen (Homo oder Pan) tragen miissten.*8!

Statt weiterhin nach , Alleinstellungsmerkmalen® des Menschen zu suchen,
ist es daher viel sinnvoller, zu fragen, was es dem Menschen ermdglicht
hat, in Bezug auf gewisse Fahigkeiten einen derart grossen Entwicklungs-
vorsprung gegeniiber den anderen Tieren zu erlangen. Wahrscheinlich ist
es der hohe Grad an Kooperationsbereitschaft.*3> Kein Tier ordnet sich
so stark auf Kosten der eigenen Bediirfnisse den Erwartungen der Gemein-
schaft unter wie der Mensch. Was daraus hervorgegangen ist, z.B. eine
Schriftsprache oder das Wissen zum Bau von Computern und Raketen,
sind jedoch Kollektivleistungen. Sie sagen nichts oder nur sehr wenig tiber
die Fahigkeiten, die Interessen und die Verletzlichkeit von Individuen aus.
Das spricht dafiir, dass sie in ethischer Hinsicht fiir den Umgang mit
Individuen (z.B. den Schutz ihres Lebens) nicht oder jedenfalls nicht in
erster Linie relevant sind.

d) Egalitare Anforderungen an die Ungleichbehandlung (Speziesismus-
Einwand)

Wenn Menschen und Tiere sich tatsdchlich nicht wesentlich voneinander
unterscheiden, stellt sich die Frage, warum sie nach dem geltenden Recht
und manchen (hierarchischen) Tierethikpositionen so ungleich behandelt
werden sollen. Denn nach dem ethischen Gleichheitssatz bedarf jede Un-
gleichbehandlung von Gleichem einer Rechtfertigung.*8* Von egalitérer Sei-
te wird die trotz tatsdchlicher Vergleichbarkeit geiibte Ungleichbehandlung
von Menschen und Tieren, soweit sie nicht durch besondere Griinde ge-
rechtfertigt ist, als Speziesismus verurteilt. Speziesismus bezeichnet die Auf-
fassung, dass allein die Zugehorigkeit zu einer bestimmten Spezies (in der
Regel: zur Spezies Mensch) es rechtfertigt, die Individuen dieser Spezies
besser zu behandeln als andere Individuen.*3* Der Begrift steht fiir eine un-

481 DE WaAL, Smart (Fn. 403), S.120; LECOINTRE/LE GUYADER, Biosystematik (Fn. 1),
S. 618; Ripeg, Ethik (Fn. 338), S. 39; vgl. PRECHT, Tiere (Fn. 367), S.101f.; CAVALIE-
Ry, Tierfrage (Fn. 361), S. 891.

482 Vgl. hierzu und zum Folgenden BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 319, 322; DENs.,
Personlichkeitsrechte (Fn. 394), S. 217.

483 Vorne Rz. 340; vgl. auch vorne Rz. 378.

484 Stuckl, Grundrechte (Fn. 36), S.51f; Rippe, Ethik (Fn. 338), S.48; CAVALIERI,
Tierfrage (Fn. 361), S. 81.

208

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

zuldssige Ungleichbehandlung, die sich mit Rassismus und Sexismus, wel-
che ebenfalls an biologische Merkmale ankniipfen, vergleichen lasst.*3> Der
Speziesismus-Einwand macht damit eine Verletzung des Gleichheitssatzes
geltend, mit der Begriindung, dass die Artzugehorigkeit kein tatsachlicher
Unterschied ist, der eine Ungleichbehandlung rechtfertigt.

aa) Warum die Spezieszugehdrigkeit nicht relevant ist

Wie die Untersuchung der tatsdchlichen Fahigkeiten von Tieren gezeigt hat,
verfiigt der Mensch iiber kein Merkmal, das ihn eindeutig und wesentlich
von allen Tieren unterscheiden ldsst. Das bedeutet erstens, dass Menschen
und Tiere (gesamthaft betrachtet) zumindest in dem Masse gleich sind,
dass der Gleichheitssatz auf sie Anwendung findet, dass also nicht von
vornherein von zwei grundverschiedenen Kategorien gesprochen werden
kann. Zweitens bedeutet es, dass sich aus der Zugehorigkeit zur Spezies
Mensch allein keine tatsdchlichen Unterschiede zur Rechtfertigung einer
Ungleichbehandlung ergeben. Insoweit ist der Speziesismus-Einwand be-
griindet. Da sich Gerechtigkeit aber nicht an der Gleichheitsfrage allein
misst,*86 ist zusétzlich zu fragen, warum Speziesismus iiberhaupt falsch ist,
warum nicht bereits die blosse Artzugehorigkeit als moralisch unterschei-
dungsrelevante Eigenschaft behandelt werden darf. Zu dieser Frage gibt es
einige Argumente, die nicht alle gleichermassen {iberzeugen.

Ein Argument lautet, dass angeborene, biologische Eigenschaften generell
moralisch unerheblich seien, weil sie von den Betroffenen nicht frei gewéhlt
wurden, sondern eben angeboren sind.*®” Das wiirde jedoch implizieren,
dass auch die angeborene Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit unerheb-
lich ist, womit eine darauf gestiitzte Ungleichbehandlung zwischen empfin-
dungsfahigen und empfindungslosen Wesen nicht gerechtfertigt wire. Dies
entspréche sicher nicht dem Ziel der Speziesismuskritik.

Ein anderes Argument zweifelt an der konsequenten Umsetzbarkeit der
speziesbezogenen Unterscheidung. Ein biologisch fundiertes ,Gattungs-

485 Vgl. SINGER, Speziesismus (Fn. 303), S.31f; Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S.53;
G. SKIRBEKK, Ethischer Gradualismus: jenseits von Anthropozentrismus und Bio-
zentrismus?, Dtsch. Z. Philos. 43 (1995) H 3, S. 419 (422).

486 Dazuvorne Rz. 341.

487 Vgl. Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S.53; RowLaNDs, Gerechtigkeit (Fn. 307),
S.96f.

209

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

411

412

413


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

414

415

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

denken® fithre zu Schwierigkeiten, weil es eben keine klare Trennlinie
zwischen Menschen und Tieren gebe. Beispielsweise sei unklar, wie wir mit
Neandertalern umgehen miissten, wenn sie {iberlebt hitten, oder mit Kreu-
zungen zwischen Menschen und Schimpansen, wenn es sie gébe (was bio-
logisch moglich wire).*8 Dieses Argument ist an sich plausibel, praktisch
jedoch kaum bedeutsam, da die angesprochenen Schwierigkeiten (bisher)
nur hypothetische Flle betreffen. Unter den aktuell lebenden Wesen lassen
sich Menschen und nichtmenschliche Tiere jedenfalls so gut unterscheiden,
dass sie in aller Regel nicht miteinander verwechselt werden.

Ein weiteres Argument betrachtet die Unterscheidung von Individuen nach
ihrer Zugehorigkeit zu einer Gruppe generell als problematisch. Damit
kénnten beliebige Gruppenmitgliedschaften fiir moralisch relevant oder
irrelevant erklirt werden. Beispielsweise sei in der Vergangenheit mit Uber-
zeugung davon ausgegangen worden, dass weisse Méanner anderen Men-
schen (Schwarzen, Frauen) von Natur aus tiberlegen sind.*®® Gegen dieses
Argument ist einzuwenden, dass nicht jede Unterscheidung nach Gruppen
zwangsldufig problematisch ist. Eine Regelung, die es allgemein verbietet,
lebenden Froschen die Beine abzuschneiden, und es allgemein erlaubt,
Blumen zu schneiden, unterscheidet in dieser allgemeinen Form auch nach
Gruppen. Wenn das Zerschnittenwerden aber allen Froschen Schmerzen
bereitet und allen Blumen nicht, dann ist eine solche Unterscheidung be-
griindet.

Schliesslich gibt es aber ein Argument, das im Unterschied zu den bis-
herigen tiberzeugend aufzeigt, warum die Spezieszugehdorigkeit kein mora-
lisch erhebliches Kriterium ist: Sie hat keinen Einfluss darauf, wie eine
Handlung auf die betroffenen Wesen wirkt, ob sie fiir diese (aktuell oder
potenziell) vorteilhaft oder nachteilig ist.*** Ein Frosch hat nicht deshalb
Schmerzen, wenn man ihm die Beine wegschneidet, weil man ihn Frosch
nennt, sondern weil er ein Nervensystem hat, das ihm das Erleben von
Schmerz ermdglicht. Und eine Blume, die abgeschnitten wird, hat nicht
deshalb keine Schmerzen, weil man sie Blume nennt, sondern weil ihr ein
solches Nervensystem fehlt. Eine Ungleichbehandlung zwischen verschie-
denen Wesen, namentlich zwischen Tieren und Menschen, lasst sich nur
aufgrund eines Unterscheidungsmerkmals rechtfertigen, das in irgendeiner
Weise darauf Einfluss hat, wie die Handlung auf wenigstens eines der

488 SKIRBEKK, Gradualismus (Fn. 485), S. 423.
489 Vgl. Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 55.
490 Vgl. NussBauM, Jenseits (Fn. 310), S. 195; CAvALIERI, Tierfrage (Fn. 361), S. 10.

210

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

beteiligten Wesen wirkt oder wirken kann. Die Spezieszugehorigkeit erfiillt
dieses Erfordernis nicht, weshalb Speziesismus ungerecht ist.

bb) Begriindete speziesneutrale Unterscheidungen

Aus dem Verbot des Speziesismus werden Anspriiche auf Gleichbehand-
lung von Menschen und Tieren abgeleitet. Oft wird dabei ganz allgemein
von Tieren gesprochen,*! sodass der Eindruck entstehen kann, es seien
Tiere jeglicher Art gemeint. Jedoch ist klar, dass es nicht in erster Linie
um Heuschrecken, Quallen und Seesterne geht, sondern um Tiere, die mit
dem Menschen naher verwandt sind - primér also Sdugetiere, gefolgt von
Vogeln und den tibrigen Wirbeltieren.**> Denn tatséchlich ist das Tierreich
sehr vielfaltig und zwischen den Arten bestehen teils grosste Unterschiede
in Bezug auf Eigenschaften wie Empfindungsfihigkeit, Bewusstsein oder
Denkvermdgen. Eine Forderung nach absoluter Gleichbehandlung aller
Arten wiirde dieser Vielfalt nicht gerecht. Es wire z.B. absurd, fiir eine
Motte genau die gleichen moralischen Anspriiche oder Rechte zu fordern
wie fiir einen Orang-Utan, da die beiden offensichtlich nicht genau die
gleichen Bediirfnisse haben. Gleichzeitig ist es andererseits absurd, dass
der Orang-Utan im geltenden Recht mehr mit der Motte gemeinsam hat
als mit dem Menschen, weil er wie die Motte in die Kategorie ,Tiere®
gesteckt wird, wiahrend der Mensch als einzige Spezies eine eigene Kate-
gorie ,Menschen® bildet.** Gerechterweise darf es also einerseits keine
Trennlinie geben, die strikt zwischen Menschen als den einzigen Subjekten
mit moralischen oder rechtlichen Anspriichen auf der einen Seite und
Tieren als blossen Objekten auf der anderen Seite unterscheidet. Anderseits
muss innerhalb des Tierreichs sachgerecht, d.h. mit Blick auf die jeweiligen
Bediirfnisse oder Interessen, unterschieden werden, welchen Tieren welche
Anspriiche gewéhrt werden sollen. Solche Unterscheidungen diirfen auch
artspezifisch gemacht werden, soweit die relevanten Unterscheidungskri-
terien (unterschiedliche Interessen, Bediirfnisse) tatsichlich artspezifisch
sind. Sie verstossen nicht gegen das Speziesismusverbot, solange sie sich

491 So z.B. bei B. RoLLIN, Moraltheorie und Tiere (aus: Animal Rights ¢ Human
Morality, 2006), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte (Fn. 307), S.40 (47f.); RowLANDs,
Gerechtigkeit (Fn. 307), S. 92f.; NeLsoN, SAE (Fn. 350), §§ 65-67, S.162-172.

492 Vgl. M. MIDGLEY, Die Begrenztheit der Konkurrenz und die Relevanz der Spezies-
zugehorigkeit (aus: Animals and Why They Matter, 1983), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte
(Fn. 307), S.150 (156).

493 Vgl. PRECHT, Tiere (Fn. 367), S. 336; RippE, Ethik (Fn. 338), S. 63.

211

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

416


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

417

418

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

nicht pauschal auf die Artzugehorigkeit als solche stiitzen, sondern auf
spezifischere Kriterien, die einen Einfluss darauf haben, wie die einzelnen
Tiere durch eine Handlung betroffen werden.

cc) Bedingungen einer zuldssigen Ungleichbehandlung

Wenn Tiere also nicht pauschal von der Moral ausgeschlossen werden
diirfen, jedoch artspezifische Differenzierungen zuldssig sein sollen, stellt
sich die Frage, wo genau, d.h. zwischen welchen Arten oder Artgruppen
(Gattungen, Familien, Ordnungen, Klassen etc.) eine moralische Grenze
gezogen werden darf. Nicht nur die Trennlinie zwischen Mensch und Tier
lasst sich kritisieren, sondern auch eine Trennlinie zwischen Primaten und
den iibrigen Sdugetieren, zwischen Saugetieren und den iibrigen Wirbeltie-
ren oder zwischen Wirbeltieren und Wirbellosen.*** Denn wo auch immer
eine Grenze gezogen wird, stellt sich stets die Frage: Warum gerade dort?
Warum sollen (nur) gerade diese Arten einbezogen werden und warum
nicht auch jene? Klare Trennlinien sind schwierig zu begriinden, vor al-
lem weil die tatsachlichen Eigenschaften, auf die sie sich stiitzen kénnen
(Schmerzempfinden, Denkvermdgen, Sprachfihigkeit etc.), in der Regel
graduell sind, die Grenzen zwischen dem Vorhandensein und dem Fehlen
einer Eigenschaft also fliessend verlaufen. Diese Schwierigkeit bedeutet
aber keine Unmdglichkeit. Moralische Ungleichbehandlungen zwischen
verschiedenen Einzeltieren oder Gruppen (Arten, Gattungen etc.) lassen
sich mit der notigen Klarheit begriinden, wenn sie gewisse Bedingungen
einhalten.

Eine erste Bedingung ist, dass die Unterscheidung nur nach sachlich ein-
schlagigen Kriterien erfolgt. Kein solches Kriterium ist die Spezieszugeho-
rigkeit, da sie generell keine moralisch relevante Eigenschaft ist. Dement-
sprechend darf es auch nicht auf die Ahnlichkeit mit einer bestimmten
Spezies, konkret mit dem Menschen, als eigentliches Kriterium ankommen.
Der Grund, warum fiir einige Tiere berechtigterweise eine Gleichbehand-
lung mit Menschen in gewissen Bereichen gefordert werden kann, ist denn
auch nicht, dass diese Tiere dem Menschen (dusserlich oder genetisch)
ahnlich sind. Entscheidend ist vielmehr, dass sie iiber Eigenschaften verfii-
gen, aufgrund derer eine Handlung auf sie gleich oder dhnlich wirkt wie
auf einen Menschen. Solche Eigenschaften dussern sich in einer entspre-

494 Vgl. hierzu und zum Folgenden PrecHT, Tiere (Fn. 367), S. 305f.

212

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

chend vergleichbaren Verletzlichkeit. Das bedeutet umgekehrt, dass beim
Fehlen der massgeblichen Eigenschaft auch die Verletzlichkeit fehlt. Wenn
Lebewesen einer bestimmten Art z.B. tiberhaupt keine Schmerzen erleben
konnen, werden sie nicht benachteiligt, wenn man es erlaubt, sie mit einer
Nadel zu stechen, und dasselbe bei anderen Arten, die schmerzempfindlich
sind, verbietet. Die Schmerzempfindungsfahigkeit ist also ein sachlich ein-
schlagiges Kriterium, weil sie eine Verletzlichkeit begriindet, die ohne diese
Eigenschaft fehlt. Durch das Abstellen auf die Verletzlichkeit konnen die
Grenzen so gezogen werden, dass die Ungleichbehandlung (im Idealfall)
zu gar keiner Benachteiligung fithrt. Das gelingt z.B., wenn bestimmte
Schutzanspriiche (Schutz vor Schldgen, Schutz vor Beleidigung etc.) nur
solchen Wesen vorenthalten werden, die ohnehin keine entsprechende Ver-
letzlichkeit haben. Eine Raupe kiimmert es nicht, wenn sie verbal beleidigt
wird, weshalb sie nicht benachteiligt wird, wenn es erlaubt ist, sie verbal zu
beleidigen.

Wie sich eben gezeigt hat, ist die Verletzlichkeit eine spezifische Eigen-
schaft, die von der Art der jeweiligen Handlung abhéngt. Die zweite Bedin-
gung ist deshalb, dass eine Ungleichbehandlung zwischen verschiedenen
Wesen nie pauschal begriindet wird, sondern immer spezifisch, d.h. auf
eine bestimmte Art von Handlung bzw. Anspruch bezogen.*> Pauschal
wire eine Regel, die ein einziges Kriterium fiir jede Art von Behandlung
fiir massgeblich erklart, beispielsweise dass vernunftbegabte Wesen alle er-
denklichen Rechte erhielten und vernunftlose Wesen gar keine. Unzulédssig
wire diese Regel deshalb, weil sie eine Eigenschaft (Vernunftfahigkeit), die
nur fiir bestimmte Anspriiche (z.B. Vertrédge schliessen zu diirfen) relevant
ist, auch fiir Anspriiche voraussetzt, fiir die sie nicht relevant ist (z.B. un-
vergiftetes Futter essen zu diirfen). Dass eine Ungleichbehandlung immer
spezifisch zu begriinden ist, bringt es mit sich, dass fiir jede Handlung
einzeln ermittelt werden muss, auf welche Eigenschaft es ankommt.*¢ Fiir
die Frage, welche Tiere man in einem Terrarium halten darf, ist nebst dem
Platzbediirfnis z.B. entscheidend, ob sie iiber kognitive und emotionale
Fahigkeiten verfiigen, die eine Unterscheidung zwischen Freisein und Ein-
gesperrtsein ermdglichen — was bei Insekten und Wiirmern wohl kaum

495 Dazu CAVALIERI, Tierfrage (Fn. 361), S. 39.

496 Hierzu und zum Folgenden G. Franciong, Empfindungsfahigkeit, ernst genom-
men (Taking Sentience Seriously, 2008), in: Schmitz (Hrsg.), Tierethik (Fn. 310),
S.153 (169, 171); NussBAUM, Jenseits (Fn. 310), S.194 f.; A. CoCHRANE, Ownership
and Justice for Animals, Utilitas 21/4 (2009), S. 424 (434); J.-C. WoLr, Tierethik
(Fn. 348), S. 29.

213

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

419


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

420

421

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

der Fall ist. Uber welche Wesen man einen potenziell ehrverletzenden Text
verdffentlichen darf, hangt davon ab, ob sie iiber kognitive und emotionale
Fahigkeiten verfligen, die ein Ehrgefiihl ermdglichen, das durch einen sol-
chen Text verletzt werden kénnte — was wohl nur bei Menschen der Fall ist.

Werden diese Bedingungen - sachliches Unterscheidungskriterium in Be-
zug auf eine bestimmte Handlung (spezifische Verletzlichkeit) - eingehal-
ten, sind Ungleichbehandlungen zu rechtfertigen, auch wenn sie nicht jedes
Individuum einzeln, sondern eine Art oder Artengruppe als Ganzes erfas-
sen. Sie sind nicht speziesistisch, da sie nicht auf die Artzugehorigkeit als
solche abstellen, sondern auf (artspezifische) sachliche Kriterien.

e) Argument der marginalen Menschen

Wihrend der Speziesismus-Einwand die direkt an die Spezies ankniipfende
Bevorzugung von Menschen im Visier hat, richtet sich das Argument der
marginalen Menschen gegen jene Art von (pauschaler oder spezifischer)
Menschenprivilegierung, die aufgrund eines an sich neutralen Kriteriums
erfolgt, das aber (angeblich) nur Menschen erfiillen. Typischerweise be-
steht dieses Kriterium in irgendeiner Form von Vernunftfahigkeit bzw.
einer Fihigkeit, die Vernunft voraussetzt (z.B. Vertragsfahigkeit,*” politi-
sche Handlungsfahigkeit**®). Nun gibt es Menschen, welche diese Fahigkeit
(im erforderlichen Mass) nicht, noch nicht oder nicht mehr besitzen.4*? Sie
werden tiblicherweise als marginale Menschen (oder: menschliche Grenz-
falle, nichtparadigmatische Fille, engl. marginal humans, marginal cases)
bezeichnet. Die Bezeichnung ist insofern etwas irrefithrend, als sie den
Eindruck erwecken koénnte, diese Menschen seien (biologisch) gar keine
echten Menschen oder sie seien (wertmdéssig) weniger bedeutend als an-
dere. Die Marginalitdt bezieht sich jedoch nicht auf das Menschsein als
solches, sondern auf die spezifische Fahigkeit, die dafiir als charakteristisch
gesehen wird. Weil damit in der Regel eine irgendwie geartete Vernunftfa-
higkeit gemeint ist, bedeutet marginal also so viel wie nicht vernunftfahig
oder mangelhaft vernunftfahig. Zu den marginalen Menschen gehdren

497 Dazu vorne Rz. 333 f. (RawLs; Kritik von ROWLANDS).

498 Kritische Schilderung bei DoNALDSON/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S. 134 f.

499 Hierzu und zum Folgenden Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S.46; RippE, Ethik
(Fn. 338), S. 38; TANNER, Marginal Humans (Fn. 477), S. 48f; J.-C. WoLE, Tierethik
(Fn. 348), S.50; vgl. CavaLIEry, Tierfrage (Fn. 361), S.87f; J. McMaHAN, The
Ethics of Killing, 2002, S. 204.

214

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

beispielsweise Sauglinge, Altersdemente, Komapatienten, Hirngeschadigte
oder geistig schwer Behinderte.

Fir das Argument ist nun entscheidend, dass es gleichzeitig Tiere mit
sehr hoch entwickelten kognitiven Fahigkeiten gibt, von denen sich einige
jedenfalls ansatzweise auch als vernunftfahig bezeichnen lassen.’®® Damit
verfiigen einige Tiere iiber gleiche und zum Teil sogar hohere Kognitions-
oder eben Vernunftfahigkeiten als gewisse Menschen.>®! Deshalb sei es
inkonsistent, so das Argument, wenn alle Menschen einschliesslich der
marginalen als vollwertige Mitglieder der Moral- oder Rechtsgemeinschaft
anerkannt und alle Tiere, auch jene, welche die marginalen Menschen in
den fraglichen Fihigkeiten iibertreffen, davon ausgeschlossen werden.>02
Beispielsweise wird gefragt, wie wir es fiir moralisch halten konnen, einen
Schimpansen zu téten, wenn wir gleichzeitig die aktive Sterbehilfe fiir un-
heilbare Patienten mit schweren Gehirnschdden und nur noch minimalen
neurophysiologischen Aktivititen strikt ablehnen.>* Um diese Inkonsistenz
zu beseitigen, gebe es fiir Positionen, die Vernunftfahigkeit fiir die mora-
lisch massgebende Eigenschaft halten, zwei Moglichkeiten:*4 Entweder
sie halten an diesem Kriterium fest und schliessen die marginalen Men-
schen aus dem Kreis der Moralsubjekte aus. Oder sie lassen eine weniger
anspruchsvolle Eigenschaft (z.B. Empfindungsfahigkeit) gentigen, um auch
marginale Menschen einzuschliessen. Dann aber miissten sie auch einige
Tiere miteinschliessen, ndmlich jene, welche die geforderten Eigenschaften
(Empfindungsfahigkeit) ebenfalls besitzen.

Auch dieses Argument wendet den allgemeinen Gleichheitssatz an, indem
es aus der tatsdchlichen Vergleichbarkeit zwischen marginalen Menschen
und (einigen) Tieren einen Anspruch auf Gleichbehandlung (Konsistenz)
ableitet. Es wurde bereits festgestellt, dass einige Tiere in tatsdchlicher Hin-

500 Dazu vorne Rz. 398-403.

501 E.PLUHAR, Gibt es einen moralisch relevanten Unterschied zwischen menschlichen
und tierlichen Nicht-Personen? (Is There a Morally Relevant Difference Between
Human and Animal Nonpersons?, 1988), in: Schmitz (Hrsg.), Tierethik (Fn. 310),
S.115 (115); SKIRBEKK, Gradualismus (Fn. 485), S. 425.

502 PLUHAR, Unterschied (Fn. 501), S.115; F. SELTER, Planning for the Future, 2020,
S.227; Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 46 {.; kritisch KorsGaARD, Tiere (Fn. 360),
S.109.

503 SKIRBEKK, Gradualismus (Fn. 485), S. 422.

504 Hierzu und zum Folgenden Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 47; A. COCHRANE, An-
imal Rights without Liberation, 2012, S. 30, 32; RoWLANDs, Animal Rights (Fn. 63),
S.20; vgl. TANNER, Marginal Humans (Fn. 477), S. 50 f.

215

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

422

423


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

424

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

sicht auch mit durchschnittlichen erwachsenen Menschen viele Gemein-
samkeiten haben und insoweit mit ihnen vergleichbar sind. Mit marginalen
Menschen besteht diese Vergleichbarkeit erst recht, weil bei ihnen auch
das Unterscheidungsmerkmal der Vernunftfihigkeit ganz oder teilweise
fehlt — ein Merkmal, das zwar nicht ausschliesslich menschlich, aber bei
(voll entwickelten) Menschen doch besonders ausgeprégt ist. Insoweit ist
die Forderung nach Gleichbehandlung also begriindet. Welche der beiden
Optionen zur Konsistenzherstellung zu wahlen ist, muss nun spezifisch fiir
die Handlung bzw. den Anspruch, um den es geht, entschieden werden.
Beim Anspruch auf Lebensschutz diirfte klar sein, dass die menschliche Ge-
sellschaft nicht gewillt ist, marginale Menschen davon auszuschliessen.>%
Denn dies hitte zur Folge, dass z.B. Sduglinge und altersdemente Menschen
straflos getotet werden diirften. Je nachdem, wie sich die gesellschaftliche
Einstellung zu solchen Menschen entwickeln wiirde, konnte es sogar so
weit fithren, dass vernunftlose Menschen mithilfe von gentechnischen Me-
thoden absichtlich ,,geziichtet” wiirden, um sie — wie es mit Tieren gemacht
wird - fiir Organspenden und invasive Forschungsexperimente zu verwen-
den und zu téten.

Dass eine Gemeinschaft von vernunftfdhigen Menschen eine solche Ord-
nung nicht will, lasst sich gut begriinden. Abgesehen davon, dass diese
Ordnung einer allgemeinen Intuition widerspriche, gibt es viele Menschen,
die marginale Menschen als nahe Angehdorige haben (Kinder mit geistiger
Behinderung, demenzkranke Eltern). Sie wiren durch die Tétung oder
Misshandlung ihrer Angehorigen ebenfalls betroffen, zwar nicht in ithrem
eigenen Anspruch auf Leben bzw. kérperliche Unversehrtheit, aber in ihren
Gefiihlen, die aus der Beziehung mit den Angehorigen erwachsen sind.
Bereits durch die Erlaubnis solcher Totungen miissten sie zudem in standi-
ger Angst vor dem Verlust ihrer Angehorigen leben. Hinzu kommt, dass
jeder vernunftfahige Mensch selbst jederzeit in den Status eines marginalen
Menschen geraten konnte, etwa durch einen dauerhaften3%® Verlust des
Bewusstseins nach einem schweren Sturz oder durch eine neurologische
Erkrankung.>%” Wer also selbst nicht bereit ist, in so einem Fall auf seine

505 COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 30; vgl. FRaNcIONE, Empfindungsfahigkeit
(Fn. 496), S. 165.

506 Eine voriibergehende Deaktivierung der Fahigkeit zu verniinftigem Handeln, etwa
durch Schlaf, Koma oder Rausch, andert noch nichts daran, dass ein Mensch
insgesamt ein verniinftiges Wesen ist; vgl. dazu KorsGaARD, Tiere (Fn. 360), S. 111.

507 Dazu DoNALDSON/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S. 67.

216

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

individuellen Moral- oder Rechtsanspriiche zu verzichten, stimmt einer Re-
gel, die marginale Menschen von diesen Anspriichen ausschliesst, verniinf-
tigerweise nicht zu. Damit ergibt sich, dass ein Ausschluss der marginalen
Menschen aus der Moral keine ernsthafte Option ist. Unter Vorbehalt der
folgenden Einwénde bedeutet dies, dass die Forderung nach Konsistenz
dadurch zu erfiillen ist, dass nebst allen Menschen auch Tiere, die mit
marginalen Menschen tatsichlich vergleichbar sind, den Status eines Mo-
ralsubjekts bzw. die ihnen gebiihrenden Anspriiche erhalten.>%

Gegen das Argument der marginalen Menschen gibt es verschiedene Ein-
winde, die einen Anspruch auf Gleichbehandlung zwischen Tieren und
marginalen Menschen bestreiten. Die meisten davon sind den hierarchi-
schen Positionen zuzuordnen und werden deshalb erst dort behandelt.
Bereits an dieser Stelle ist jedoch ein Einwand zu erwidhnen, der nicht
oder jedenfalls nicht eindeutig hierarchisch ist, naimlich das Argument der
untragbaren Folgen (auch: Dammbruchargument, Argument vom Nebenef-
fekt).>? Dieses Argument bestreitet nicht, dass die Ungleichbehandlung
von Tieren und marginalen Menschen unter dem Gleichheitsaspekt unbe-
griindet ist. Es halt sie aber dennoch fiir gerechtfertigt, weil eine Authe-
bung der klaren Trennung zwischen Menschen und Tieren fiir Menschen
unannehmbare Folgen hitte. So wird etwa gesagt, es sei ,taktlos“ oder ,an-
riichig®, Kleinkinder und behinderte Menschen mit Tieren zu vergleichen,
dadurch wiirden diese Menschen moralisch abgewertet.>' Dies konne dazu
fithren, dass immer mehr Menschen ihren Status als vollwertige Mitglie-
der der Rechtsgemeinschaft verlieren.’!! Beispielsweise konnten in einem
nédchsten Schritt die sozial Unangepassten und schliesslich alle, die sich
unbeliebt machen, ausgeschlossen werden. Solche Menschen diirften dann
durch den Staat gequélt und getdtet werden.

Das Argument der untragbaren Folgen geht also davon aus, dass eine mo-
ralische Angleichung von marginalen Menschen und Tieren zwangslaufig
eine Abwertung von Menschen zur Folge hitte. Das trifft aber nicht zu. Wie
gezeigt wurde, kann diese Angleichung nicht nur durch einen Ausschluss

508 Vgl. STuCkl, Grundrechte (Fn. 36), S. 47f.

509 Hierzu und zum Folgenden Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S.56; PLUHAR, Unter-
schied (Fn. 501), S. 116.

510 Kritische Schilderungen bei Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 48; J.-C. WoLF, Tier-
ethik (Fn. 348), S. 103.

511 Hierzu und zum Folgenden CARRUTHERS, Warum (Fn. 342), S. 225; vgl. SINGER, PE
(Fn. 303), S. 129 f.; RippE, Ethik (Fn. 338), S. 57.

217

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

425

426


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

427

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

marginaler Menschen, sondern auch durch einen Einschluss von Tieren
erfolgen. Und wie ebenfalls gezeigt wurde, kommt praktisch gesehen nur
das Zweite in Frage. Eine Abwertung von Menschen ist weder zwingende
Folge noch Zweck des Arguments der marginalen Menschen. Der Zweck
ist die Aufwertung von Tieren.>? Damit ist das Argument der untragbaren
Folgen nicht geeignet, um eine Ungleichbehandlung zwischen Tieren und
marginalen Menschen zu rechtfertigen.

2. Hierarchische Positionen

Hierarchische tierethische Positionen kennzeichnen sich dadurch, dass sie
einen moralischen Vorrang der Menschen vor Tieren annehmen.”® Dieser
Vorrang bedeutet nicht zwingend, dass tierliche Interessen (wie im strengen
Anthropozentrismus) tiberhaupt nicht zéhlen, er bedeutet aber, dass sie
weniger zdhlen als menschliche Interessen. Durch diese Hohergewichtung
der menschlichen Interessen unterscheidet sich der Hierarchismus vom
Egalitarismus. Die Abgrenzung ist jedoch zumindest auf den ersten Blick
gar nicht so eindeutig, denn wie sich gezeigt hat, lassen auch egalitdre Posi-
tionen unter gewissen Bedingungen eine Andersbehandlung von Menschen
und Tieren zu.>"* Ein Unterschied ist aber darin zu sehen, dass egalitire
Positionen bestrebt sind, eine Benachteiligung von Tieren gegeniiber Men-
schen zu vermeiden. Dazu setzen sie die spezifischen Unterscheidungskrite-
rien so fest, dass die Andersbehandlung den Tieren mdglichst nur solche
Anspriiche vorenthalt, durch die sie gar keinen Vorteil hitten. Beispielswei-
se werden Tiere nicht dadurch benachteiligt, dass sie im Gegensatz zu
Menschen keinen Anspruch auf Schulbildung haben, da ihnen die (auf
Menschen zugeschnittene) Schulbildung aufgrund ihrer Fihigkeiten und
Bediirfnisse keinen Vorteil brachte. Hierarchische Positionen halten demge-
geniiber eine Benachteiligung von Tieren zugunsten von Menschen nicht
fiir falsch und sind deshalb auch nicht bestrebt, eine solche zu vermeiden.
Zudem befiirworten sie im Gegensatz zum Egalitarismus typischerweise
eine allgemeine Bevorzugung von Menschen, d.h. eine solche, die nicht

512 SINGER, PE (Fn. 303), S.130; vgl. Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S.57; RippE, Ethik
(Fn. 338), S. 57 £,; J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 104, 106.

513 Hierzu und zum Folgenden RippE, Tierethik (Fn. 373), S. 405 f., 409; Bobg, Einfiih-
rung (Fn. 334), S.18L

514 Vorne Rz. 377, 416.

218

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

fiir jede spezifische Handlung einzeln begriindet werden muss. Nach der
Art, wie der Vorrang der Menschen begriindet wird, ist zu unterscheiden
zwischen Spezieshierarchismus, Gemeinschaftshierarchismus und Interes-
senhierarchismus.>

a) Spezieshierarchismus

Spezieshierarchisch sind Positionen, die einen Vorrang aller Menschen
gegeniiber allen Tieren befiirworten und diesen letztlich (direkt oder in-
direkt) mit der Spezieszugehorigkeit begriinden.’'® Wegen dieser Begriin-
dungsweise sind sie von allen Hierarchismus-Typen am stirksten dem
Speziesismus-Einwand und dem Argument der marginalen Menschen aus-
gesetzt. Um sich dagegen zu verteidigen, sind sie gefordert, sowohl den
allgemeinen Vorrang der Menschen als auch den Einschluss der margina-
len Menschen in den Kreis der moralisch Bevorzugten auf eine Art zu
begriinden, die sich nicht direkt auf die Spezieszugehorigkeit stiitzt. Denn
die Spezieszugehorigkeit als solche ist, wie gezeigt wurde, kein zuldssiges
Unterscheidungskriterium, da sie die Wirkung einer Handlung nicht beein-
flusst.>”7 Um den allgemeinen Menschenvorrang zu begriinden, kann die
moralische Privilegierung von einer Eigenschaft abhdngig gemacht werden,
die an sich neutral ist, aber nur bei Menschen vorkommt. Als Beispiele
sind hierzu KanT und DESCARTES zu nennen, die eine solche Eigenschaft in
der Vernunftfahigkeit bzw. Sprachfihigkeit sehen.>8 Zu diesen Kriterien hat
sich gezeigt, dass sie die Tiere nicht vollstindig auszuschliessen vermdgen,
da es sowohl vernunftfahige als auch sprachfahige Tiere gibt, die sich in
diesen Eigenschaften nur graduell vom Menschen unterscheiden.” Es wird
jedoch stets moglich sein, die Kriterien so anzupassen, dass sie simtliche
Tiere ausschliessen, z.B. indem ein irgendwie umschriebenes héheres Mass
an Vernunft- oder Sprachfihigkeit verlangt wird.>2? Schwieriger wird dann
aber zu begriinden sein, warum marginale Menschen, denen diese Féhig-
keit ebenfalls fehlt, im Gegensatz zu Tieren nicht ausgeschlossen werden

515 RippE, Tierethik (Fn. 373), S. 410; siehe zudem die Unterteilung bei Bopg, Einfiih-
rung (Fn. 334), S.181, 210, 232.

516 Zum Begriff des Spezieshierarchismus BopE, Einfithrung (Fn. 334), S.232; RIPPE,
Tierethik (Fn. 373), S. 410.

517 Vorne Rz. 415.

518 Vorne Rz.349f.

519 Vorne Rz. 392-397, 398-403, 408.

520 Zu diesem Problem FrancioNE, Empfindungsfihigkeit (Fn. 496), S. 165.

219

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

428


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

429

430

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

sollen. Von der Begriindung dieser Ungleichbehandlung zwischen Tieren
und marginalen Menschen hingt die Plausibilitat der folgenden Argumente
in erster Linie ab.

aa) Berufung auf Speziesmerkmale

CarL CoHEN sprach Tieren kategorisch die Befdhigung ab, moralische
Rechte zu haben.”” Denn Rechte zu haben, setze die Fahigkeit voraus, mo-
ralische Regeln zu befolgen und Teil einer Gemeinschaft zu sein, die sich
durch eigene Regeln selbst reguliert. Diese Fahigkeit hétten ausschliesslich
Menschen. Tiere konnten deshalb keine Rechte haben und damit auch kein
Recht, nicht getStet zu werden. Wenn Tiere Rechte hitten, dann hitten sie
auch ein Recht auf Leben, und dies wiirde bedeuten, dass wir verpflichtet
wiren, sie vor Totung zu schiitzen. Beispielsweise miissten wir einen Lowen
davon abhalten, ein Zebra zu toten.

Gegen diese Begriindung ist erstens einzuwenden, dass Menschen nicht
die einzige Spezies sind, die fahig ist, nach moralischen Regeln zu leben.
Schimpansen beispielsweise respektieren zu ihrem eigenen Nachteil das
Eigentum von Artgenossen, obwohl sie auch anders handeln konnten.
Und sie wehren sich gegen eine grundlos ungleiche Belohnung zweier
Affen fiir dieselbe Aufgabe, auch wenn sie selbst die Bevorteilten sind.>?2
Zweitens trifft es nicht zu, dass ein Lebensrecht von Tieren fiir Menschen
automatisch eine Pflicht bedeutet, Tiere vor Tétung durch andere Tiere zu
schiitzen. Es kann auch bloss ein grundsitzliches Verbot bedeuten, Tiere
selbst aktiv zu téten. Der dritte Einwand richtet sich gegen CoHENs sinn-
gemdsse Aussage, Rechte kénne nur haben, wer auch Pflichten befolgen
kann. Dieses Argument findet sich auch bei ROGER ScrRuTON wieder, der
behauptete, wenn Tiere Rechte hitten, miissten sie z.B. das Recht auf Leben
oder auf Privatsphére von anderen respektieren und fiir ihre Fehler bestraft
werden.>?? Es ist aber nicht nétig, Pflichten befolgen zu konnen, um Rechte

521 Hierzu und zum Folgenden C. CoHEN, In Defense of the Use of Animals, in:
C. Cohen/T. Regan (Hrsg.), The Animal Rights Debate, 2001, S.1 (30£,, 35£., 50);
DERS., The Case for the Use of Animals in Biomedical Research, The New England
Journal of Medicine 315/14 (1986), S. 865 (865 f.).

522 Zu beidem vorne Rz. 405.

523 R. ScruToN, Die Quellen moralischen Denkens (The Conscientious Carnivore,
2004), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte (Fn. 307), S.164 (165).

220

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

zu haben.’?* Wenn das so wire, konnten auch Kleinkinder und andere
Menschen, denen diese Fihigkeit fehlt, keine Rechte haben. Sie haben aber
Rechte, auch wenn sie sie nicht selbstandig ausiiben kénnen. Die Ausiibung
von Rechten kann ebenso wie die Erfiillung von Pflichten stellvertretend
durch andere Personen (Eltern, Tierhalter) erfolgen. Das ist bei Menschen
wie auch bei Tieren moglich.

Anders als Tiere gehdren marginale Menschen (Sauglinge, Geistigbehinder-
te etc.) bei COHEN wie alle Menschen zu den Rechtssubjekten. Dies begriin-
dete er damit, dass Moralitit ein so wesentliches Merkmal des menschli-
chen Lebens sei, dass es zur menschlichen Natur gehore.>?> Moralitat sei et-
was universell Menschliches, weshalb alle Menschen, auch die marginalen,
moralische Wesen seien. Entscheidend seien nicht die individuellen Fahig-
keiten eines einzelnen Menschen, sondern die Merkmale der Menschen als
Art. Mit anderen Worten sind marginale Menschen nach CoHEN deshalb
Rechtssubjekte, weil sie zu einer Art gehoren, deren Angehdrige normaler-
weise, d.h. in den meisten Fillen, zu moralischem Handeln fahig sind.>2¢
Die Artzugehdrigkeit dient als Kennzeichen fiir die Moralféhigkeit, welche
die eigentlich entscheidende Eigenschaft ist.>?” Die eigentlich entscheidende
Eigenschaft muss ein Individuum aber nicht effektiv haben, es muss nur zu
einer Art gehoren, fiir die diese Eigenschaft typisch ist.

In dhnlicher Weise argumentiert CHRISTINE KORSGAARD, die nicht direkt
auf die Artzugehorigkeit abstellt, sondern darauf, wie ein Wesen durch
den Evolutionsprozess ,programmiert® ist, um zu funktionieren: Mensch-
liche Séuglinge seien deshalb verniinftige Wesen, weil sie die (noch zu
entwickelnde) Vernunftfahigkeit benétigen, um gut funktionieren zu kon-
nen.>?8 Auch bei dieser Argumentation kommt es - allenfalls nebst der
spater zu behandelnden Potenzialitdt - letztlich darauf an, dass ein Wesen
zu einer Spezies gehort, deren Angehorige die fragliche Eigenschaft (Ver-
nunftfahigkeit) typischerweise oder normalerweise haben. Denn fiir das
gute (richtige, normale) Funktionieren eines Wesens braucht es eine empi-

524 Hierzu und zum Folgenden N. CampaGNa, Tierrechte, in: Hilgendorf/Joerden
(Hrsg.), Handbuch (Fn. 6), S.518 (520); WiLD, Tiere (Fn. 394), S.51; CASPAR,
Tierschutz (Fn. 375), S.136f.; FEINBERG, Rights (Fn. 361), S.46f; NeLson, SAE
(Fn. 350), § 46, S. 118; vgl. RIPPE, Lebensschutz (Fn. 36), S.112.

525 Hierzu und zum Folgenden CoHEN, Defense (Fn. 521), S.37; DERs., Case (Fn. 521),
S. 866.

526 Vgl. TANNER, Marginal Humans (Fn. 477), S. 53.

527 Vgl. CavaLIER], Tierfrage (Fn. 361), S. 84.

528 KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 114 f.

221

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

431

432


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

433

434

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

risch fassbare tatsidchliche Beurteilungsgrundlage. Und diese besteht in der
Funktionsweise, die Angehdorige der betreffenden Art typischerweise oder

normalerweise (bei voll entwickelten, nicht beeintridchtigten Fahigkeiten)
haben.

Bevor auf das Argument der Massgeblichkeit von Speziesmerkmalen ein-
gegangen wird, ist zundchst anzumerken, dass aus einer rein menschbe-
zogenen Perspektive nichts dagegen spricht, marginale Menschen (weil
sie Menschen sind) gleich wie die tibrigen Menschen zu behandeln. Sie
erhalten so zwar einen héheren moralischen Status, als ihnen aufgrund
ihrer individuellen Eigenschaften (nach Moralititstheorien wie jener von
CoHEN) eigentlich zukommen wiirde. Doch bedeutet das weder fiir sie
noch fiir die tibrigen Menschen einen Nachteil. Mit anderen Worten wird
durch einen ,Uberschutz“ gewisser Menschen in einer menschlichen Ge-
sellschaft niemand benachteiligt, solange alle Menschen den fiir sie nétigen
Schutz erhalten. Das trifft innerhalb einer rein menschlichen Gesellschaft
auch dann zu, wenn dieser ,Uberschutz von marginalen Menschen damit
begriindet wird, dass sich ihr moralischer Schutzstatus nicht nach ihren
tatsichlichen individuellen Eigenschaften richtet, sondern nach den Eigen-
schaften, die fiir ihre Spezies typisch sind.

Wird jedoch die Tatsache beriicksichtigt, dass es ausser Menschen noch
andersartige Wesen (Tiere) gibt, kann die Berufung auf Speziesmerkmale
in mehrfacher Hinsicht zu Nachteilen fithren. Zum einen werden Tiere
benachteiligt, die im Gegensatz zu marginalen Menschen aus der Moral-
gemeinschaft oder einem einzelnen Anspruch ausgeschlossen werden, ob-
wohl sie die tatsichlichen Voraussetzungen dafiir (Vernunftfahigkeit) glei-
chermassen erfiillen bzw. nicht erfiillen wie marginale Menschen. Zum
anderen, und dies ist fiir die Widerlegung des Arguments auch aus einer
hierarchischen Perspektive entscheidend, kann die Berufung auf Spezies-
merkmale auch fiir Menschen selbst nachteilig sein. Denn es handelt sich
dabei um einen Anwendungsfall der Berufung auf typische Merkmale
einer Gruppe, die innerhalb dieser Gruppe dem Normalfall entsprechen,
sprich von der grossen Mehrheit der Gruppenmitglieder erfiillt werden.
Die Spezies Mensch (Homo sapiens) ist aber nur eine von vielen Grup-
pen, denen der einzelne Mensch angehdrt. Ebenso gehort jeder einzelne
Mensch zur Ordnung der Primaten, zur Klasse der Sdugetiere, zum Stamm
der Chordatiere und - wie z.B. auch Steinpilze und Brennnesseln - zur
Doméne der Eukaryoten. Insofern miisste begriindet werden, warum es
fir die moralische Beriicksichtigung gerade auf die Merkmale der Spezi-

222

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

es ankommen soll und nicht auf die Merkmale einer anderen Gruppe
(Ordnung, Klasse etc.).’? Eine solche Begriindung liefert das vorliegende
Argument aber nicht. Deshalb kénnte ebenso gut behauptet werden, es
komme auf die Merkmale der Doméne an. Fiir den moralischen Umgang
mit Menschen wiéren damit die typischen Merkmale von Eukaryoten (Le-
bewesen mit echtem Zellkern) massgeblich. Die grosse Mehrheit der Euka-
ryoten sind vernunftlose Wesen (z.B. Insekten, Pflanzen, Pilze, Spinnen,
Schnecken, Algen). Damit ist das Fehlen von Vernunftfahigkeit eine typi-
sche Eukaryoten-Eigenschaft und es kénnte argumentiert werden, dass
deshalb alle Eukaryoten, also auch Menschen, als vernunftlose Wesen zu
behandeln seien.”*® Diese Konsequenz wire offensichtlich nicht im Inter-
esse von Menschen und sie wére gerade aus einer spezieshierarchischen
Perspektive, die ja die moralische Relevanz von Menschen voraussetzt,
klar abzulehnen. Vermeiden lassen sich solche Konsequenzen dadurch,
dass eben nicht an Gruppenmerkmale angekniipft wird, sondern an indi-
viduelle Eigenschaften. Menschen verdienen moralische Beachtung und
eine ihren Interessen entsprechende Behandlung, weil sie als Individuen
tber relevante Eigenschaften verfiigen (Empfindungsfahigkeit, Interesse
am Leben, Selbstbestimmungsinteresse etc.). Dass sie unter den Eukaryoten
bloss eine Minderheit bilden, ist bei dieser individuellen Betrachtung ohne
Belang. Dieselbe Betrachtung muss dann aber konsequenterweise auch
auf Tiere angewendet werden, die als Individuen {iber die entsprechenden
Eigenschaften verfiigen.>!

Im Ubrigen kann die Ankniipfung an typische Gruppenmerkmale (Mehr-
heitsmerkmale) auch innerhalb einer rein menschlichen Gesellschaft zu
unannehmbaren Folgen fithren, wenn das entscheidende Merkmal nicht
bei allen Menschen vorliegt. Wenn z.B. in einem bestimmten Gebiet die
Mehrheit der Menschen Blutgruppe A hat, ist es deswegen nicht richtig,
bei medizinischen Bluttransfusionen fiir alle Patienten in diesem Gebiet
dieselbe Blutgruppe A zu verwenden. Denn dies konnte fiir eine Minder-
heit von Menschen, die eine andere Blutgruppe als A haben, lebensbedroh-
liche Folgen haben. Auch dieses Beispiel zeigt, dass die Gerechtigkeit des
Umgangs mit einem Einzelwesen (Mensch, Tier) nicht davon abhéngen
darf, zu welcher Gruppe dieses Wesen gehort, sondern davon abhédngen

529 COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 61.
530 Vgl. TANNER, Marginal Humans (Fn. 477), S. 57 f.
531 Vgl. CoCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 28.

223

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

435


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

436

437

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

muss, wie es durch die fragliche Handlung aufgrund seiner individuellen
Eigenschaften betroffen ist.

Es ergibt sich, dass Speziesmerkmale wie auch sonstige Gruppenmerkma-
le fiir den gerechten Umgang mit einem Wesen nicht massgeblich sind.
Entscheidend sind seine individuellen Eigenschaften.>® Eine Ungleichbe-
handlung aufgrund von unterschiedlichen artspezifischen Eigenschaften ist
deshalb nur zuléssig, soweit alle Einzelwesen der Art iiber die entsprechen-
de Eigenschaft verfiigen. Bei Menschen trifft das nicht zu, wenn ein mora-
lischer Status oder moralische Anspriiche von strengen Kriterien wie Ver-
nunftfihigkeit abhingig gemacht werden. Eine Besserbehandlung von mar-
ginalen Menschen gegeniiber Tieren ldsst sich deshalb nicht aufgrund der
WVernunftnatur des Menschen® oder dhnlichen Speziesmerkmalen rechtfer-
tigen. Soweit sich Menschen nach ihren individuellen Eigenschaften nicht
von Affen, Schweinen oder Seekiihen unterscheiden, sind sie auch nicht
anders als diese zu behandeln.

bb) Fairness fiir marginale Menschen

Die Orientierung an dem, was bei Menschen als normal gilt, zeigt sich auch
im Begriindungsansatz von MiCHAEL WREEN. Fiir ihn muss ein Wesen,
um moralische Rechte zu haben, Eigenschaften aufweisen, die er als ,em-
pirical preconditions for human personhood (EPHP)“ zusammenfasst.>33
Dazu gehort die Fahigkeit, Wissen zu erlangen und sich intellektuell und
moralisch zu entwickeln. Bei normalen erwachsenen Menschen seien diese
Eigenschaften vollstindig vorhanden, bei Tieren und marginalen Menschen
wiirden sie ganz oder teilweise fehlen. Marginalen Menschen seien aber
dennoch wie normalen Menschen Grundrechte zu gewéhren, Tieren hinge-
gen nicht. Diesen Unterschied begriindet WREEN sinngemadss damit, dass
marginale Menschen gegeniiber normalen Menschen dadurch benachteiligt
seien, dass sie wegen Umstidnden, fiir die sie nichts kdnnen, keine Perso-
nen werden konnten (z.B. wegen einer genetisch bedingten Retardierung)
oder die Eigenschaft der Personalitit verloren haben (z.B. wegen Senili-

532 Dazu RrppE, Ethik (Fn. 338), S. 43{.; STuck1, Grundrechte (Fn. 36), S. 50; CAVALIE-
R1, Tierfrage (Fn. 361), S. 86.

533 Hierzu und zum Folgenden M. WREEN, in Defense of Speciesism, Ethics and Ani-
mals V/3 (1984), S. 47 (47, 50 f.).

224

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

tat).>3* Um diesen Nachteil auszugleichen, miissten wir auch menschlichen
Nichtpersonen Grundrechte, u.a. ein Recht auf Leben, gewdhren. Dies
gebiete ein grundlegendes moralisches Prinzip der Fairness. Tiere hingegen
briauchten keine solchen Grundrechte, weil sie nicht zu einer Art gehéren,
fir die Personalitdt im Sinne der EPHP charakteristisch ist (abgesehen
vielleicht von ganz wenigen Tierarten). Anders als marginale Menschen
wiirden Tiere mit vergleichbaren Fahigkeiten in Bezug auf ihre Spezies
nicht von der Norm abweichen. Deshalb hitten sie auch keine Nachteile,
die nach dem Fairnessprinzip ausgeglichen werden miissten.

Der Gedanke der Fairness und das Anliegen, auch Menschen mit kogni-
tiven Einschrankungen ein Recht auf Leben zu gewidhren, sind an sich
nicht zu beanstanden. Bei der Begriindung stellt sich jedoch die Frage,
warum marginale Menschen iiberhaupt einen Anspruch auf Fairness oder
auf Schutz vor Benachteiligung gegeniiber Artgenossen haben sollen. Denn
damit ein Wesen iiberhaupt moralische Anspriiche haben kann, muss es ge-
mass WREEN die Merkmale einer Person (EPHP) aufweisen. Diese Bedin-
gung erfiillen marginale Menschen aber gerade nicht. Deshalb miisste ih-
nen konsequenterweise jeder moralische Anspruch, also auch der Anspruch
auf Fairness, abgesprochen werden. Zu diesem Ergebnis gelangt man auch,
wenn man Fairness nicht als Anspruch im Sinne eines subjektiven Rechts,
sondern nur als objektive Pflicht versteht. Denn auch dann braucht es
jedenfalls eine Begriindung, warum marginale Menschen tiberhaupt mora-
lisch beriicksichtigungswiirdig sind und von dieser Pflicht begiinstigt wer-
den sollen. Und das Kriterium fiir moralische Beriicksichtigungswiirdigkeit
sind bei WREEN die EPHP.

Das Fairness-Argument ist mit anderen Worten nur auf Wesen anwendbar,
die ohnehin schon moralisch relevant sind.*3> Marginale Menschen sind
das nicht, weil ihnen die EPHP fehlen. Gerade deswegen wird das Fairness-
Argument ja {iberhaupt beigezogen — um die moralische Relevanz margina-
ler Menschen erst zu begriinden. Es kann aber nicht etwas vorausgesetzt
werden, das erst begriindet werden soll. Eine solche Argumentation wire
zirkelhaft.>3¢

534 Hierzu und zum Folgenden WREEN, Defense (Fn. 533), S. 521£., 55 1.
535 PLUHAR, Unterschied (Fn. 501), S. 120.
536 PLUHAR, Unterschied (Fn. 501), S. 120 f.; Bopg, Einfithrung (Fn. 334), S. 238 f.

225

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

438

439


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

440

441

442

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

cc) Potenzialitit von marginalen Menschen

Ein anderer Ansatz, mit dem ratiozentrische Theorien versuchen, margi-
nale Menschen moralisch von Tieren abzugrenzen, ist das Argument der
Potenzialitat. Es besagt, dass Menschen, denen Vernunftfahigkeit fehlt, im
Unterschied zu Tieren das Potenzial hitten, zu voll vernunftfdhigen Wesen
zu werden, weshalb sie im Unterschied zu Tieren auch wie vernunftfahige
Wesen zu behandeln seien.>”

Ein Potenzial ist eine individuelle Eigenschaft, die sich nicht aus der
Spezieszugehorigkeit als solcher ergibt. Insofern kommt es als Unterschei-
dungskriterium in Frage. Es gibt jedoch einen naheliegenden Einwand
gegen die moralische Bedeutung eines blossen Potenzials: Etwas nur poten-
ziell zu sein oder zu haben, bedeutet, es gegenwirtig nicht zu sein oder zu
haben.>3® Und prinzipiell sind Anspriiche erst dann zu gewahren, wenn die
Voraussetzungen dafiir aktuell vorliegen. Es wire z.B. wenig sinnvoll, jedem
Menschen einen unbedingten, jederzeit einlésbaren Anspruch auf den Be-
zug einer Invalidenrente zu gewahren, nur weil jeder Mensch das Potenzial
hat, einmal die Erwerbsfihigkeit zu verlieren. Bei manchen Anspriichen ist
es jedoch sinnvoll, sie schon zu gewéhren, bevor die notwendigen Voraus-
setzungen, um davon unmittelbar profitieren zu konnen, erfiillt sind (z.B.
Anspruch, gegen gewisse Risiken versichert zu sein). Deshalb kann Poten-
zial nicht generell als moralisch unbedeutend eingestuft werden. Damit
ein blosses Potenzial moralische Anspriiche begriinden kann, muss aber
zumindest die Moglichkeit, wenn nicht eine gewisse Wahrscheinlichkeit
bestehen, dass es sich einmal verwirklicht.

Wenn Potenzial also unter diesen Bedingungen relevant ist, dann ldsst sich
mit dem Potenzialititsargument immerhin ein Teil der marginalen Men-
schen in den Kreis der moralisch Privilegierten einschliessen, ndmlich neu-
geborene Menschen, welche die Vernunftfiahigkeit noch erwerben konnen,
sowie Menschen, deren Vernunftfdhigkeit (z.B. wegen Bewusstlosigkeit)
nur voriibergehend aufgehoben ist. Daneben gibt es jedoch Menschen,
welche die vom Ratiozentrismus geforderte Vernunftfihigkeit mit (anna-
hernder) Sicherheit fiir immer verloren haben oder nie erlangen werden

537 Vgl. in Bezug auf ungeborene und neugeborene Menschen FEINBERG, Rights
(Fn. 361), S. 62, 64; ferner McMaHAN, Killing (Fn. 499), S. 204 f.
538 CavALIERI, Tierfrage (Fn. 361), S. 45.

226

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

(z.B. wegen schweren irreparablen Hirnschdaden).”® Solche Menschen ver-
fiigen nicht bzw. nicht mehr tiber ein realisierbares Potenzial fiir Vernunft-
fahigkeit. Auf sie ist das Potenzialitatsargument folglich nicht anwendbar.
Bei ihnen kénnte hochstens von einem ,Potenzial zweiter Stufe® gespro-
chen werden.>#? Es konnte z.B. argumentiert werden, ein hirngeschadigter
menschlicher Sdugling kénnte das Potenzial gehabt haben, ein vernunft-
fahiges Wesen in einem Grad zu werden, den ein Schimpansensidugling
nicht erreicht hitte.>*! Da sich ein solches ,Potenzial“ aber nie verwirkli-
chen kénnte und deshalb irrelevant ist, unterscheidet sich der irreversibel
hirngeschéddigte menschliche Sdugling vom Schimpansensdugling letztlich
einzig durch die Spezieszugehorigkeit. Fiir die Entkréftung des Potenziali-
tatsarguments kommt es also letztlich gar nicht darauf an, ob und wie weit
Potenzial moralisch relevant ist. Entscheidend ist, dass dieses Argument
ohnehin nur einen Teil der marginalen Menschen erfassen kann. Dem
spezieshierarchischen Anspruch, alle Menschen gegeniiber allen Tieren zu
bevorzugen, geniigt dies nicht.

Es ergibt sich somit, dass das Potenzialititsargument nicht geeignet ist,
um eine generelle, umfassende Privilegierung von Menschen gegeniiber
Tieren zu begriinden. Manche marginalen Menschen, ndmlich diejenigen,
die kein realisierbares Vernunftpotenzial (mehr) haben, vermag es nicht
in den Kreis der Vernunftwesen einzuschliessen. Um alle Menschen in die
Moral einzubeziehen, ist die Vernunftféhigkeit also auch dann ein zu stren-
ges Kriterium, wenn sie nicht aktuell, sondern nur potenziell vorhanden
sein muss.

dd) Soziale Stabilitat

Ein nochmals anderer Ansatz versucht die Besserstellung der marginalen
Menschen gegeniiber Tieren mit dem Eigeninteresse einer Gemeinschaft
vernunftfahiger Menschen zu rechtfertigen. Fiir den Vertragstheoretiker>4?
PETER CARRUTHERS sind nur vernunftfdhige Wesen, die ihr Verhalten an

539 Hierzu und zum Folgenden Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S.49; SKIRBEKK, Gra-
dualismus (Fn. 485), S. 425; FEINBERG, Rights (Fn. 361), S.60f; vgl. J.-C. WoLF,
Tierethik (Fn. 348), S. 67; RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S. 19; PLUHAR, Unter-
schied (Fn. 501), S. 121.

540 Dazu SKIRBEKK, Gradualismus (Fn. 485), S. 425f.

541 Vgl. SKIRBEKK, Gradualismus (Fn. 485), S. 425.

542 Zur Vertragstheorie vorne Rz. 333 f.

227

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

443

444


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

445

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

den Regeln einer Gemeinschaft orientieren kénnen, moralisch zu bertick-
sichtigen.>*3 Tiere zahlt er nicht dazu, wobei er einige Arten (Menschenaf-
fen) auch nicht endgiiltig ausschliessen will. Er ist der Auffassung, dass
sich ein moralischer Status von Tieren vertragstheoretisch nicht begriinden
lasst. Denn gerecht sei das, worauf rationale Akteure sich in einem hypo-
thetischen Gesellschaftsvertrag einigen wiirden, und fiir rationale Akteure
gebe es keinen verniinftigen Grund, Regeln abzulehnen, die Menschen
gegeniiber Tieren bevorzugen. Eine solche Ablehnung wiirde eine bereits
vorgingige moralische Uberzeugung iiber den Status von Tieren vorausset-
zen. Moralische Uberzeugungen diirften aber bei der Vertragsfindung nicht
beriicksichtigt werden, da sie erst das Ergebnis dieses Prozesses sein sollen.
Deshalb sei es auch nicht méglich, tierliche Interessen indirekt durch Stell-
vertreter zu beriicksichtigen, denn dazu miissten die Stellvertreter ja bereits
von der moralischen Relevanz der Tiere iiberzeugt sein. CARRUTHERS lehnt
auch die Idee ab, dass RawLs’ Schleier des Nichtweissens die Spezieszu-
gehorigkeit ausblendet und deshalb jeder Verhandlungsteilnehmer damit
rechnen muss, sich nach der Liiftung des Schleiers als Tier zu entpuppen.>#*
Er begriindet dies damit, dass der Schleier des Nichtwissens nur Faktoren
ausblende, die moralisch irrelevant sind. Die Spezieszugehorigkeit sei aber
ein relevanter Faktor, weil es fiir Menschen keinen Grund gebe, Regeln
abzulehnen, die Menschen gegentiiber Tieren bevorzugen.>*>

Gegen die Moglichkeit der Beriicksichtigung von tierlichen Interessen
durch Stellvertreter erhebt CARRUTHERs also sinngemidss den Einwand
der Zirkularitit. Es ist zwar richtig, dass moralische Uberzeugungen im
Vertragsfindungsprozess nicht vorausgesetzt werden diirfen, wenn sie da-
rin erst gefunden werden sollen. Derselbe Einwand konnte aber ebenso
gut gegen den moralischen Status der vernunftfahigen Menschen gemacht
werden, denn auch dieser wird vorausgesetzt und nicht erst durch den
Vertrag begriindet. Warum gerade vernunftfahige Menschen die Regeln
festlegen sollen und nicht z.B. auch Nashorner oder nur Menschen mit
Blutgruppe A, ist ebenfalls eine moralische Frage, die eine begriindete Ant-
wort verlangt. Diese Frage ldsst sich aber rein vertragstheoretisch gar nicht

543 Hierzu und zum Folgenden CARRUTHERS, Warum (Fn. 342), S. 220, 222, 230, 232;
DERS., Kontraktualismus und Tiere (Contractualism and Animals, 1992), in: U. Wolf
(Hrsg.), Texte (Fn. 307), S. 78 (81).

544 Dazu vorne Rz. 334.

545 CARRUTHERS, Warum (Fn. 342), S. 231f.

228

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

beantworten, wie an einem fritheren Beispiel bereits erkannt wurde.>46
Wer am Vertrag teilnehmen darf, muss sowieso vorvertraglich bestimmt
werden. Deshalb ist es eben doch mdéglich, den Kreis der hypothetischen
Vertragsteilnehmer auf Tiere auszuweiten, indem die Spezieszugehorigkeit
ausgeblendet wird. In diesem Fall wiren es eben nicht nur Menschen,
sondern auch Tiere, die iiber die Annahme oder Ablehnung von Regeln,
welche Tiere benachteiligen, entscheiden kénnten.

Dass marginale Menschen wie Kleinkinder oder Demenzkranke trotz feh-
lender Vernunftfihigkeit den gleichen moralischen Status wie rationale
Akteure haben sollen, begriindet CARRUTHERS einerseits mit dem Ziel des
Vertragsfindungsprozesses und andererseits mit der menschlichen Natur.>#
Das Ziel der Vertragstindung seien Regeln, die soziale Stabilitit schaffen,
um den Frieden zu wahren. Zur menschlichen Natur gehore eine tiefe Bin-
dung der Menschen zu ihren Kindern und anderen unmittelbaren Angehd-
rigen. Diese Bindung sei unabhingig davon, ob die Angehdrigen rationale
Akteure sind oder nicht. Wenn es daher Regeln gibe, nach denen margi-
nale Menschen schlecht behandelt oder gar getotet werden diirften, dann
wiirden sich die vernunftfihigen Angehérigen dieser Menschen aufgrund
ihrer tiefen Bindung zu ihnen gegen die Regeln und Praktiken wehren und
dafiir auch Gewalt anwenden. Dies wiirde zu hochgradig instabilen Zustan-
den fithren, die auch die vernunftfdhigen Menschen gefdhrden wiirden.
Deshalb miissten sich rationale Akteure darauf einigen, auch allen margina-
len Menschen moralischen Status zu gewdhren. Dieses Argument sei aber
nicht auch auf Tiere anwendbar. Zwar gebe es auch Menschen, die Gewalt
anwenden, um die Interessen von Tieren zu verteidigen. Diese Menschen
wiirden jedoch nicht aus emotionalen Bindungen, sondern aufgrund von
moralischen Uberzeugungen handeln. Und moralische Uberzeugungen
diirften im Vertragsfindungsprozess wie gesagt keine Rolle spielen, solange
es fiir rationale Akteure keinen Grund gebe, ihnen zuzustimmen.

CARRUTHERS’ Begriindung basiert also auf der Unterscheidung zwischen
emotionalen Bindungen, die den Einschluss marginaler Menschen rechtfer-
tigen, und moralischen Uberzeugungen, die den Einschluss von Tieren
nicht rechtfertigen. Diese Unterscheidung verkennt aber, dass moralische
Uberzeugungen stets auf Emotionen beruhen und sich daher nicht von

546 Vorne Rz. 335.
547 Hierzu und zum Folgenden CARRUTHERS, Warum (Fn. 342), S.225f., 228f.

229

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

446

447


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

448

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Emotionen trennen lassen.’*® Die Beweggriinde zur Verteidigung von Tier-
interessen sind nicht von einer anderen Natur als jene zur Verteidigung
von Menscheninteressen. In beiden Féllen handelt es sich um moralische
Uberzeugungen, die aus Emotionen entspringen und einen gewissen Ra-
tionalisierungsprozess durchlaufen haben. Zu unterscheiden ist allenfalls
zwischen ,Bindungen® im Sinne von konkreten Beziehungen zu bestimm-
ten Individuen (z.B. Eltern-Kind) und abstrakten emotionalen Einstellun-
gen zu Individuen, die man nicht personlich kennt, bzw. Gruppen (z.B.
allgemeines Mitgefiihl mit hungerleidenden Eisbdren). Beides davon ist
aber sowohl gegeniiber Menschen als auch gegeniiber Tieren mdéglich. Zur
eigenen Hauskatze besteht in der Regel eine konkrete emotionale Bindung,
gegeniiber unbekannten Menschen nur abstraktes Mitgefiihl. Abgesehen
davon, dass der von CARRUTHERS gemachte Unterschied zwischen Moral
und Emotionen tatsdchlich nicht besteht, ist auch nicht ersichtlich, inwie-
fern er fiir das Ziel der sozialen Stabilitat relevant sein soll. Wenn Men-
schen zum Schutz von Tieren gegen andere Menschen Gewalt anwenden,
schadet dies der sozialen Stabilitdt ebenfalls, und zwar unabhéngig davon,
ob sie aus Emotionen oder aus moralischer Uberzeugung handeln. Und um
solche Gewalt zu vermeiden, gibt es fiir rationale Akteure eben doch einen
verniinftigen Grund, einer Regel zum Schutz von Tieren zuzustimmen.

ee) Schutz vor Verrohung

Schliesslich ldsst sich zur Begriindung einer moralischen Hierarchie zwi-
schen Menschen und Tieren das Verrohungsargument von Kant4 vor-
bringen. Auch dieses Argument verzichtet auf eine direkte moralische
Bedeutung von marginalen Menschen und bewertet den Umgang mit
ihnen danach, wie er sich auf vernunftfahige Menschen auswirkt. Das
Verrohungsargument betrifft zwar urspriinglich das Verhéltnis zwischen
Mensch und Tier, es ldsst sich aber, etwas modifiziert, auch im Verhaltnis
zwischen Vernunftmensch und marginalem Mensch anwenden. Demnach
diirften marginale Menschen deshalb nicht gequilt, getotet oder anderswie
schlecht behandelt werden, weil dies das Mitgefiihl der Menschen, die diese
Taten begehen, abstumpfen wiirde. Dies wiirde das Risiko erhdhen, dass sie
solche Taten auch gegen vernunftfdhige Menschen begehen konnten.

548 Vgl. vorne Rz. 336 (Gerechtigkeitsintuition), 383 (Zusammenwirken von Emotion
und Kognition).
549 Dazu bereits vorne Rz. 350.

230

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

Tatsdchlich besteht die Gefahr der Verrohung nicht nur bei Gewalt gegen
Menschen, sondern auch bei Gewalt gegen Tiere. So wurde empirisch
festgestellt, dass Kinder, die Tiere qudlen, spiter deutlich haufiger Gewalt-
delikte begehen.>*® Um marginale Menschen gegeniiber Tieren moralisch
zu privilegieren, miisste also jedenfalls gezeigt werden, dass beim Quélen
oder Toten von Tieren die Verrohungsgefahr deutlich geringer ist, als wenn
sich die Handlungen gegen Menschen richten. Sollte dies zutreffen, liesse
sich damit eine gewisse moralische Ungleichbehandlung rechtfertigen. Al-
lerdings konnte auf den Schutz von Tieren nur dann ganz verzichtet wer-
den, wenn die Verrohungsgefahr bei Gewalt gegen Tiere so klein wire, dass
sie vernachldssigt werden konnte. Das ist sie aber nicht, wenn Tierquélerei
statistisch zu deutlich mehr Gewalt gegen Menschen fiihrt. Gerechtfertigt
wire deshalb nur eine graduell ungleiche Behandlung, z.B. hohere Strafen
bei Gewalt gegen Menschen als bei entsprechenden Taten gegen Tiere.

Im Ubrigen liesse sich mit dem Verrohungsargument auch keine morali-
sche Gleichheit zwischen marginalen Menschen und Vernunftmenschen er-
reichen. Denn wenn nur Vernunftmenschen schutzwiirdig sein sollen, dann
muss die Verwerflichkeit einer Handlung davon abhingen, mit welcher
Wahrscheinlichkeit sie zu einer Schadigung oder Tétung eines Vernunft-
menschen fithren wird. Wenn sich die Tat direkt gegen einen Vernunftmen-
schen richtet und gelingt, ist die Schadigung bzw. Totung sicher. Wenn
sie sich aber gegen einen marginalen Menschen richtet, bewirkt sie durch
die Verrohung lediglich eine geringe Erhohung der Wahrscheinlich, dass
der Téter auf eine dhnliche Weise auch einmal einen Vernunftmenschen
schiadigen bzw. toten wird. Direkte Handlungen gegen Vernunftmenschen
miissten deswegen deutlich hérter bestraft werden als Handlungen gegen
marginale Menschen. Dies wiirde aber auch einen wesentlich ungleichen
Schutz und moralischen Status der beiden Menschenkategorien bedeuten.
Eine solche Ungleichheit ist von Vertretern des Spezieshierarchismus aber
typischerweise nicht gewollt. Sie wollen in der Regel Gleichheit zwischen
allen Menschen - aber eben nur zwischen Menschen. Ausgenommen sind
von diesem Gleichheitsanspruch allenfalls ungeborene Menschen, wenn
fir diese ein Lebensschutz (in Form eines Abtreibungsverbots) erst ab
einem gewissen Entwicklungsstadium gefordert wird. Von den ungebore-
nen abgesehen wird aber fiir alle marginalen Menschen ein im Wesent-

550 Dazu M. KiLLias/S. Lucia, Tiere quélen - ein Pradikator fiir Gewalt gegen Men-
schen?, in: G. Bolliger/A. Goetschel/M. Rehbinder (Hrsg.), Psychologische Aspekte
zum Tier im Recht, 2011, S. 11 (17, 21 ff.); vgl. SINGER, PE (Fn. 303), S. 131.

231

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

449

450


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

lichen gleicher moralischer Umgang wie mit vernunftfahigen Menschen
beansprucht.

451 Auch dem Verrohungsargument gelingt es somit nicht, eine Hierarchie zu

452

begriinden, die alle Menschen in gleicher Weise gegeniiber allen Tieren
moralisch privilegiert, ohne direkt nach der Spezieszugehdorigkeit zu unter-
scheiden.

b) Gemeinschaftshierarchismus

Gemeinschaftshierarchische Positionen begriinden die Ungleichbehand-
lung verschiedener Wesen nicht aufgrund von individuellen oder artspezifi-
schen Fahigkeiten, sondern aufgrund der Beziehung, die wir Menschen zu
diesen Wesen haben.®! Sie gehen davon aus, dass Menschen zu anderen
Menschen generell in einer ndheren Beziehung stehen als zu Tieren und
dass diese nahere Beziehung eine Besserbehandlung von Menschen gegen-
iber Tieren rechtfertigt. Dahinter steckt die allgemeine Idee, dass es in
der Frage, wie wir ein Wesen gerechterweise behandeln sollen, nicht (nur)
auf dessen natiirliche Eigenschaften (Empfindungsfahigkeit etc.) ankommt,
sondern (auch) auf die Art und Nahe der Beziehung, die wir zu ihm ha-
ben (z.B. Verwandtschaft, Abhdngigkeit, gemeinsame Gruppenzugehdrig-
keit).>52 Unterschiedliche Beziehungen kénnen demnach unterschiedliche
moralische Rechte oder Pflichten begriinden. Damit lassen sich Ungleich-
behandlungen begriinden, und zwar nicht nur zwischen Menschen und
Tieren, sondern auch zwischen Menschen und Menschen sowie zwischen
Tieren und Tieren. Beispielsweise fithrt die Geburt eines Kindes fiir die
Eltern zu Pflichten gegeniiber diesem Kind, die sie gegeniiber allen anderen
Menschen nicht haben.>® Und die Beziehung von Menschen zu domesti-
zierten Tieren, die durch Néhe und vor allem durch Abhingigkeit der Tiere
gepragt ist, begriindet diesen Tieren gegeniiber Pflichten wie Fiitterung und

551 BobE, Einfithrung (Fn. 334), S. 210; RippE, Tierethik (Fn. 373), S. 410 (kommunita-
ristisch orientierter Hierarchismus).

552 Hierzu und zum Folgenden U. WoLE, Mensch-Tier-Beziehung (Fn. 361), S.187f;
vgl. CoCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S.32; CavaLIeri, Tierfrage (Fn. 361),
S.92; MCMAHAN, Killing (Fn. 499), S. 218.

553 BosseRrT, Hirschkithe (Fn. 372), S. 64; U. WoLF, Mensch-Tier-Beziehung (Fn. 361),
S.186.

232

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

medizinische Versorgung, die gegeniiber wildlebenden Tieren nicht oder
hochstens sehr eingeschrinkt bestehen.>>*

Was die hier interessierende Unterscheidung zwischen Menschen und Tie-
ren betrifft, wird die Position von MARY MIDGLEY als Beispiel eines auf
Gemeinschaftsbeziehung griindenden Hierarchismus genannt.>> MIDGLEY
ging davon aus, dass Menschen - wie auch andere Lebewesen - eine
natiirliche, auf Emotionen basierende Neigung zur Bevorzugung der eige-
nen Spezies haben.”*® Aufgrund dieser angeborenen Neigung sei es auch
moralisch richtig, dass wir in gewissen Situationen Menschen gegeniiber
Angehérigen anderer Spezies bevorzugen (was im Ubrigen nicht nur fiir
die Néhe zur eigenen Spezies, sondern auch fiir andere Arten von Nahe
gelte). Die Situationen, die eine Bevorzugung von Menschen gegeniiber
Tieren rechtfertigen, beschrieb MIDGLEY als Félle ernsthafter oder echter
(»scharfer) Konkurrenz, in denen es ,um Leben und Tod“ geht.>>” Bei-
spielsweise wire es richtig, aus einem brennenden Haus, in dem sich ein
menschliches Kind und ein Pferd befinden, zuerst das Kind zu retten.>>
Aus der Nahe zur eigenen Spezies diirfe aber nicht geschlossen werden,
dass menschliche Anspriiche generell immer Vorrang vor tierlichen haben
oder dass Tiere ganz aus der Moral ausgeschlossen werden konnten.>>
Ausserhalb einer ernsthaften, scharfen Konkurrenz mit Menschen kénnten
sich Hilfspflichten auch gegeniiber Tieren ergeben, obwohl zu ihnen ein
weniger nahes Verhiltnis besteht. Wer z.B. auf der Strasse einen angefahre-
nen, verwundeten Hund antreffe, der sich vor Schmerzen kriimmt, solle
sich verpflichtet fithlen, dem Hund zu helfen und dafiir auf das rechtzeitige
Erscheinen an der Party des Onkels zu verzichten.

Bemerkenswert an MIDGLEYs Argumentation ist vorab die Art von Ge-
meinschaft, auf die sie die Privilegierung von Menschen gegeniiber Tieren
stiitzt. Sie besteht nicht aus individuellen, personlichen Beziehungen wie
jenen zwischen Eltern und Kind, Mensch und Heimtier oder zwischen
Freunden, sondern schlicht in der gemeinsamen Zugehdrigkeit zur Spezies
Mensch. Damit steht diese Position in auffélliger Ndhe zum Spezieshierar-
chismus. Der Unterschied besteht jedoch darin, dass hier nicht die Spezies-

554 Dazu eingehend C. PALMER, Animal Ethics in Context, 2010, S.84-86, 89, 91-95;
vgl. auch vorne Rz. 375 (DONALDSON/KYMLICKA).

555 BoDE, Einfithrung (Fn. 334), S. 210; RippE, Tierethik (Fn. 373), S. 410.

556 Hierzu und zum Folgenden MIDGLEY, Begrenztheit (Fn. 492), S. 155, 162.

557 MIDGLEY, Begrenztheit (Fn. 492), S. 155, 162.

558 Vgl. MIDGLEY, Begrenztheit (Fn. 492), S. 155.

559 Hierzu und zum Folgenden MIDGLEY, Begrenztheit (Fn. 492), S. 155, 160, 163.

233

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

453

454


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

455

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

zugehorigkeit als solche bzw. als biologisches Kriterium entscheidend sein
soll, sondern die gefiihlte soziale Verbundenheit, die sich aus der gemein-
samen Artzugehorigkeit ergibt. Die Plausibilitat der Argumentation hangt
nun zundchst davon ab, ob ein solches Gefiihl der Verbundenheit zwischen
allen Menschen, in Abgrenzung zu allen anderen Wesen, tatsichlich iiber-
haupt besteht. Gewiss gibt es Menschen, die zu anderen Menschen generell
eine grossere Nédhe oder ein stirkeres Gefiihl der Solidaritdt verspiiren als
zu Tieren. Das mag selbst auf einige Menschen zutreffen, die personliche
Beziehungen mit Tieren pflegen. Andererseits gibt es aber sicher auch
Menschen, die sich mit dem eigenen Hund viel stirker verbunden fiihlen
als mit irgendwelchen unbekannten Menschen auf der anderen Seite der
Erdkugel, die sie noch nie gesehen haben. Und selbst wenn die person-
lichen Mensch-Tier-Beziechungen weggedacht werden, ist zu bezweifeln,
dass alle Menschen eine allgemeine Solidaritit mit Artgenossen empfinden,
aufgrund der sie eine Besserbehandlung von Menschen gegeniiber Tieren
befiirworten wiirden. Es ist aber gut denkbar, dass auf unpersonlicher
Ebene ein iiberwiegender Teil der Menschen eine solche Speziessolidaritat
verspurt.

Wird fiir den Fortgang der Untersuchung angenommen, dass die von Mip-
GLEY beschriebene natiirliche Vorliebe fiir die eigene Spezies zwischen
Menschen tatséchlich besteht, stellt sich die Frage, ob es normativ gerecht-
fertigt ist, daraus eine moralische Bevorzugung von Menschen gegeniiber
Tieren abzuleiten. Kritische Stimmen sehen in solchen Argumentationswei-
sen eine unzuldssige Ableitung von Normen aus blossen Tatsachen (Sein-
Sollen-Fehlschluss).>®? Ein solcher Schluss ist insofern unzuldssig, als er die
Regel verletzt, dass normative Aussagen sich nur mit anderen normativen
Aussagen begriinden lassen,>! d.h. nicht allein mit rein faktischen Aussa-
gen. Der Einwand des Sein-Sollen-Fehlschlusses ldsst sich aber entkraften,
indem gezeigt wird, dass die Bevorzugung von Artgenossen gegeniiber
andersartigen Wesen nicht nur eine Tatsache, sondern auch ein normati-
ves Prinzip mit einem Anspruch auf Richtigkeit sein kann. Dazu kann
bereits die schlichte Behauptung geniigen, es sei gerecht, die eigene Spezies
gegeniiber anderen zu bevorzugen. Es liessen sich aber auch weitere Argu-
mente finden. Beispielsweise konnte die menschliche Neigung zur Bevorzu-
gung von Artgenossen als Folge einer stillschweigenden Vereinbarung tiber

560 So Bobpg, Einfithrung (Fn. 334), S.217; CavaLIErl, Tierfrage (Fn. 361), S.93f.; Co-
CHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 60 f.
561 Dazu vorne Rz. 338.

234

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

gegenseitige Hilfe im Bedarfsfall gesehen werden. Demnach diirfte jeder
Mensch erwarten, dass andere Menschen ihm helfen wiirde, wenn er z.B.
von einem anderen Wesen angegriffen wiirde, womit im Gegenzug jeder
Mensch verpflichtet wiére, anderen Menschen im Bedarfsfall beizustehen.
Es lassen sich also Griinde vorbringen, die Bevorzugung von Artgenossen
gegeniiber anderen Wesen, nicht nur als Tatsache, sondern auch als etwas
normativ Bedeutsames zu betrachten. Deshalb greift es zu kurz, auf MipG-
LEYs Argumentation nur mit dem Vorwurf des Sein-Sollen-Fehlschlusses zu
antworten.

Wenn die menschliche Neigung zur Bevorzugung von Menschen gegeniiber
Nichtmenschen, soweit es sie tatsichlich gibt, grundsatzlich auch morali-
sche Bedeutung haben kann, ist weiter zu fragen, worin diese Bedeutung
bestehen kann, welche Tragweite sich dieser Neigung zuschreiben ldsst. Bei
MIDGLEY hat sie die Bedeutung einer Vorrangregel fiir Situationen, in de-
nen ein menschliches Leben und ein nichtmenschliches Leben zueinander
so in Konkurrenz stehen, dass nur eines der beiden Leben gerettet werden
kann. Die Bevorzugung der Menschen besteht also darin, dass sie in sol-
chen Konkurrenzfillen den Vorrang vor Nichtmenschen erhalten. Das geht
deutlich weniger weit als eine generelle Uberordnung von menschlichen
Interessen iiber nichtmenschliche, die MIDGLEY gar nicht forderte. Das
Besondere an den besagten Konkurrenzsituationen ist, dass jede der mégli-
chen Handlungs- bzw. Unterlassungsoptionen mindestens ein Opfer erfor-
dert. Wird der Mensch gerettet, stirbt das Pferd; wird das Pferd gerettet,
stirbt der Mensch; wird nichts unternommen, sterben beide. Es ist kaum zu
bezweifeln, dass die dritte Option, das Nichtstun, die moralisch schlechteste
ist, weil sie zwei Leben opfert, wihrend die beiden ersten Optionen wenig-
stens ein Leben retten koénnen. Wer sich in solchen Situationen richtig
verhalten will, muss also jedenfalls aktiv werden und versuchen, wenigstens
eines der Leben zu retten. Das aber erfordert von der rettenden Person
eine Entscheidung zugunsten des einen Lebens auf Kosten des anderen.
Die Frage ist nun, ob die rettende Person diese Entscheidung davon ab-
hingig machen darf, dass sie zum einen Lebewesen wegen gemeinsamer
Artzugehorigkeit eine stirkere Verbindung spiirt als zum anderen. Dass es
in solchen Fallen, die zwingend eine Entscheidung erfordern, iiberhaupt
auf Nahebeziehungen ankommen darf, ist nicht zu bezweifeln. Keinem
Elternteil, der sein Kind auf Kosten eines fremden Kindes rettet, kann ein
moralischer Vorwurf gemacht werden. Und auch ein Nahegefiihl, das bloss
auf einer gemeinsamen Spezieszugehdrigkeit beruht, darf in solchen Féllen
den Ausschlag geben, wenn sich keine anderen Entscheidungskriterien an-

235

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

456


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

457

458

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

bieten. Denn fiir die Alternative, die Rettung des Pferdes auf Kosten des
Menschen, sprechen bei sonst gleichen Voraussetzungen keine besseren
Griinde. Mit der Entscheidung zugunsten des Naheren bezieht der rettende
Mensch in einem gewissen Mass seine eigenen Interessen mit ein, da ihm
die Preisgabe des Ndheren mehr Nachteile (Trauer, Schuldgefiihle) bereiten
wiirde als die Preisgabe des Ferneren. Diese Riicksicht auf eigene Interessen
ist gerechtfertigt, wenn die beiden Rettungsoptionen (Mensch oder Nicht-
mensch) im Ubrigen gleichwertig sind. In Fillen, die eine Entscheidung
zwischen Menschenleben und Tierleben zwingend erfordern, sind Men-
schen daher berechtigt, aufgrund eines allgemeinen Solidarititsempfindens
mit Artgenossen zugunsten des Menschenlebens zu entscheiden.

Eine andere Frage ist, ob sie auch zu einer solchen Entscheidung verpflich-
tet werden kénnen, ob von ihnen also verlangt werden kann, dass sie sich
immer zur Rettung eines Menschenlebens entscheiden, wenn dieses mit
einem Tierleben konkurriert. Dagegen ist einzuwenden, dass Menschen
zu einzelnen Tieren eine persénliche Nahebeziehung haben kénnen, die
auch stirker sein kann als die blosse Speziesgemeinschaft mit anderen
Menschen.>®? Eine Pferdehalterin, die zu ihrem Pferd eine enge personliche
Beziehung pflegt, die ausserdem mit einer Fiirsorgepflicht verbunden ist,
steht zu diesem Pferd normalerweise in einem viel naheren Verhiltnis als
zu irgendeinem ihr unbekannten Menschen. Unter diesem Gesichtspunkt
erscheint es falsch, sie dafiir zu verurteilen und zu bestrafen, wenn sie
aus dem brennenden Haus zuerst das Pferd anstatt den unbekannten Men-
schen rettet. Eine auf Speziesgemeinschaft basierende Pflicht zur Bevorzu-
gung von Menschen ist also zumindest dann abzulehnen, wenn der unper-
sonlichen Speziesgemeinschaft eine personliche Mensch-Tier-Beziehung
gegeniibersteht. Das Beispiel zeigt somit, dass die moralische Bedeutung
der menschlichen Speziesgemeinschaft auch in Konkurrenzfillen nur von
begrenzter Tragweite ist. Sie kann durch eine starkere personliche Bezie-
hung Gibertrumpft werden.

Beziehungen konnen also in Konkurrenzsituationen, die zu einer Entschei-
dung zwischen dem einen und dem anderen Leben zwingen, eine wesentli-
che Rolle spielen. Damit ist nicht gesagt, dass die Entscheidung in solchen
Situationen nur von Beziehungskriterien abhingt. Auch andere Faktoren
wie z.B. ungleich starke Interessen der konkurrierenden Lebewesen sind
denkbar. Im letzten Beispiel ist daher nicht auszuschliessen, dass die Pfer-

562 Vgl. McMaHAN, Killing (Fn. 499), S. 220.

236

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

dehalterin sich trotz der personlichen Nahe zu ihrem Pferd aus anderen
Griinden zugunsten des Menschen entscheiden muss.

Das soeben Ausgefiihrte bezieht sich nur auf Konkurrenzfille, die eine
Entscheidung zwischen Leben oder zwischen sonstigen gleichartigen Inter-
essen erfordern. Diese Fille machen nur einen geringen Teil aller Sachver-
halte aus, in denen sich praktische Fragen zum Umgang mit dem Leben
von Tieren stellen. Weit hiufiger sind die Fille, in denen Tiere getdtet
werden, ohne dass damit ein anderes Leben gerettet wird. Damit ist die
bisher gezeigte Bedeutung der auf Artgemeinschaft beruhenden Solidaritat
zwischen Menschen praktisch insgesamt sehr gering. Es stellt sich daher
die Frage, ob sich dieser Speziessolidaritit ausserhalb der beschriebenen
Konkurrenzsituationen noch eine weitere Bedeutung mit guten Griinden
zuschreiben ldsst. Um darauf eine Antwort zu finden, ist es hilfreich, all-
gemein zu fragen, welche Art von Rechten oder Pflichten iiberhaupt aus
Beziehungen abgeleitet werden und wie sie sich zu anderen bestehenden
Rechten oder Pflichten verhalten. In den von MIDGLEY genannten Beispie-
len (Hilfeleistung an Menschen und Tiere, Erziehung und Fiirsorge fiir
eigene Kinder) sind es durchwegs positive Pflichten (Handlungspflichten)
fiir Menschen, also solche, die zu einem aktiven Tun verpflichten. Auch
CLARE PALMER, die die Unterschiede zwischen den Beziehungen von Men-
schen zu domestizierten Tieren einerseits und zu wildlebenden Tieren an-
dererseits untersucht hat, geht davon aus, dass Beziehungen hauptsichlich
positive Pflichten, namlich Hilfspflichten, begriinden.>®* Im Unterschied
dazu wiirden sich negative Pflichten (Unterlassungspflichten), z.B. ein Ver-
bot des Quilens von Tieren, nicht aus Beziehungen ergeben, sondern aus
natiirlichen Eigenschaften wie der Fahigkeit, zu leiden.>** Diese Auffassung,
dass Beziehungen zu positiven Pflichten fiithren, wihrend sich negative
Pflichten aus natiirlichen Eigenschaften ergeben, findet sich ebenso bei
DonaLpsoN und Kymricka wieder.’% Beziehungen haben demnach tber
Konkurrenzsituationen hinaus die allgemeine Bedeutung, dass sie positive
Pflichten (Hilfspflichten) begriinden.

Was das Verhaltnis zwischen den zwei Arten von Pflichten betrifft, so
beschreibt PaLMER die Hilfspflichten als Ergidnzung zu den bereits beste-

563 PALMER, Animal Ethics (Fn. 554), S. 69, 84 f.
564 PALMER, Animal Ethics (Fn. 554), S. 68 f.
565 DONALDSON/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S.21f., 77.

237

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

459

460


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

461

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

henden Unterlassungspflichten.>®® Unterlassungspflichten wie das Qualver-
bot haben wir sowohl gegen domestizierte als auch gegen wildlebende
Tiere, soweit beide leidensfahig sind. Gegen domestizierte Tiere haben wir
aufgrund der Beziehung zu ihnen zusditzlich auch Hilfspflichten wie die
Pflicht zur Fiitterung. Dass positive Pflichten als Ergdnzung zu den negati-
ven hinzutreten, bedeutet, dass sie an deren Bestand nichts dndern. Dies
scheint einer verbreiteten Ansicht zu entsprechen: Die aus Beziehungen er-
wachsenden Hilfspflichten haben keinen Einfluss auf den Bestand von Un-
terlassungspflichten, die sich aus den natiirlichen Eigenschaften der Tiere
ergeben.>®’” Diese Erkenntnis ist wichtig im Zusammenhang mit dem Toten
von Tieren, da auch Totungsverbote Unterlassungspflichten sind. Wenn ein
Tier aufgrund seiner Eigenschaften ein individuelles Recht auf Leben hat,
bedeutet dies in erster Linie, dass es verboten ist, dieses Tier zu téten. Diese
Unterlassungspflicht ldsst sich nun nicht durch andere Pflichten aufheben,
die sich aus Beziehungen ergeben. Sollte das Toten von (einigen) Tieren
also grundsitzlich zu verbieten sein, so besteht dieses Verbot unabhingig
davon, ob Menschen zu anderen Menschen in einer naheren Beziehung
stehen als zu Tieren. Beziehungen konnen dieses Verbot allenfalls in Kon-
kurrenzfillen einschranken, wenn wie im Beispiel mit dem brennenden
Haus zwischen Tierleben und Menschenleben entschieden werden muss.
Ausserhalb solcher Konkurrenzfille wirken sich Beziehungen im Allgemei-
nen aber nicht einschrdnkend, sondern eher fordernd auf den Schutz des
tierlichen Lebens aus. Sie konnen ndmlich gegeniiber gewissen Tieren,
namentlich gegeniiber eigenen Heimtieren, eine positive Pflicht begriinden,
sie bei Lebensgefahr durch Hilfeleistung vor dem Tod zu schiitzen.

Damit ergibt sich, dass eine allféllig bestehende, auf gemeinsamer Artzu-
gehorigkeit beruhende Néhebeziehung zwischen Menschen keine allgemei-
ne Hierarchie zwischen Menschen und Tieren zu begriinden vermag. Sie
kann, was das Toten betrifft, nur in einem spezifischen Bereich eine ge-
wisse Hierarchisierung bewirken, indem sie in Konkurrenzsituationen, die
eine Entscheidung zwischen Menschenleben und Tierleben notwendig ma-
chen, einen Vorrang des Menschenlebens begriindet. Doch auch in solchen
Situationen wirkt diese unpersonliche Speziessolidaritdt nur schwach; sie
kann durch eine stirker wirkende personliche Mensch-Tier-Beziehung ver-

566 Hierzu und zum Folgenden PALMER, Animal Ethics (Fn. 554), S. 68, 84 f.; kritisch zu
dieser Unterscheidung NussBauM, Jenseits (Fn. 310), S. 202 f.

567 PLUHAR, Unterschied (Fn. 501), S.131; McMaHAN, Killing (Fn. 499), S.218; vgl.
CoCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 33.

238

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

drangt werden, die eine Entscheidung zugunsten des Tierlebens erlaubt.
Insgesamt haben Beziehungskriterien fiir die Differenzierung zwischen
Menschen und Tieren, soweit sie das Toten betrifft, nur eine sehr geringe
Bedeutung.

¢) Interessenhierarchismus

Der Interessenhierarchismus sieht eine Rechtfertigung moralischer Un-
gleichbehandlungen zwischen Individuen in deren unterschiedlichen Inter-
essen.”®® GARY VARNER unterschied drei Kategorien von Interessen, die ein
Lebewesen haben kann.>® Die erste bilden die biologischen Interessen, iiber
die alle Lebewesen verfiigen, also auch Pflanzen und Mikroorganismen.
Die zweite bilden die Wiinsche, die ein Bewusstsein voraussetzen und bei
»hoheren” Organismen wie Saugetieren, Vogeln oder anderen Wirbeltieren
vorkommen. Die dritte Kategorie bilden die grundlegenden Projekte, die
nur Menschen und vielleicht ein paar Menschaffen- und Walarten haben
kénnen. Grundlegende Projekte beschrieb VARNER als Verbindungen von
Wiinschen, die eng mit der eigenen Existenz zusammenhéngen und dem
eigenen Leben einen bedeutenden Grad an Sinn geben. Als Beispiele nann-
te er den Wunsch, in einer bestimmten Disziplin berithmt zu werden, oder
den Wunsch, eine Familie zu griinden. Kein grundlegendes Projekt sei
hingegen der Wunsch, am ndchsten Morgen zuerst eine Tasse Kaffee zu
trinken. Alle drei Kategorien von Interessen seien in dem Sinne moralisch
relevant, dass ihre Befriedigung moralischen Wert und ihre Nichtbefrie-
digung moralischen Unwert schaffe.”% Jedoch sei die Befriedigung von
grundlegenden Projekten generell wichtiger als die Befriedigung von blos-
sen Wiinschen und die Befriedigung von Wiinschen sei generell wichtiger
als die Befriedigung von biologischen Interessen. Nur zwischen Interessen
der gleichen Hierarchiestufen bestehe zudem eine Hierarchie in quantitati-
ver Hinsicht. Mehrere Grundprojekte seien wichtiger als ein Grundprojekt,
wogegen ein Grundprojekt wichtiger sei als mehrere Wiinsche oder biologi-
sche Interessen. Allerdings sei zur Befriedigung eines hoherrangigen Inter-
esses, wenn sich mehrere Optionen anbieten, stets diejenige vorzuziehen,

568 BoDE, Einfithrung (Fn. 334), S.181; RippE, Tierethik (Fn. 373), S. 410.

569 Hierzu und zum Folgenden VARNER, Interests (Fn. 363), S. 8, 27 ff,, 55ff,, 70, 78, 89,
92.

570 Hierzu und zum Folgenden VARNER, Interests (Fn. 363), S. 77, 79, 90-92.

239

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

462


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

463

464

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

die den geringsten schidlichen Einfluss auch auf niederrangige Gegeninter-
essen hat.>”!

Aus dieser Hierarchie der Interessen leitete VARNER auch eine allgemeine
Hierarchie der Lebewesen ab. Danach sind Lebewesen mit grundlegenden
Projekten (Menschen) generell wertvoller als Lebewesen mit blossen Wiin-
schen (Séaugetiere, Vogel) und Lebewesen mit Wiinschen generell wertvol-
ler als Lebewesen mit bloss biologischen Interessen (Insekten, Pflanzen,
Bakterien).””? Die Hierarchiestufe eines Lebewesens richtet sich nach des-
sen effektiv vorhandenen individuellen Interessen und nicht nach den
typischen Interessen seiner Spezies.”’> Marginale Menschen, die keine
grundlegenden Projekte haben kdnnen, gehdren demnach nicht in die
hochste, sondern in die mittlere Stufe, zu den Lebewesen mit Wiinschen.
Im Normalfall seien Menschen aber aufgrund ihrer Fahigkeit, grundlegen-
de Projekte zu haben, den meisten, wenn nicht allen Tieren wertmassig
tibergeordnet.””* Das bedeutet nach VARNER allerdings nicht, dass sie die
Tiere aus jedem beliebigen Grund tdten diirfen. Hierzu komme es auf
die Hierarchie der konkret betroffenen Interessen an. Das Toten von Tie-
ren, die grundlegende Projekte von Menschen gefihrden, fand VARNER
prinzipiell richtig, da solche Projekte Vorrang vor den tierlichen Interessen
hitten.>”> Hingegen fand er es falsch, Tiere mit Wiinschen zu tdten, nur
um sie zu essen, solange die Erndhrung der Menschen auch mit Pflanzen
moglich ist, die bloss biologische Interessen haben.>76

Was am Interessenhierarchismus plausibel erscheint, ist das ihm zugrunde-
liegende Grundprinzip, dass Interessen moralisch relevant sind — dass die
Befriedigung von Interessen einen moralischen Wert und die Beeintréichti-
gung von Interessen einen moralischen Unwert bedeutet. Plausibel ist an
sich auch der Ansatz, die Ungleichbehandlung von Lebewesen aufgrund
ihrer unterschiedlichen Interessen zu rechtfertigen. Denn anders als etwa
die Spezieszugehorigkeit haben die Interessen eines Lebewesens einen Ein-
fluss darauf, wie es durch eine Handlung oder eine Norm betroffen wird.
Beispielsweise ist es fiir ein Lebewesen, das ein Interesse hat, an einem
Berghang oder auf einer Briicke nicht abzustiirzen (z.B. fiir einen Men-
schen), vorteilhaft, wenn es dort entsprechende Sicherungsvorkehrungen

571 VARNER, Interests (Fn. 363), S. 94 f.
572 VARNER, Interests (Fn. 363), S. 95f.
573 VARNER, Interests (Fn. 363), S. 93.

574 Vgl. VARNER, Interests (Fn. 363), S. 92.
575 VARNER, Interests (Fn. 363), S. 92.

576 VARNER, Interests (Fn. 363), S. 78, 93 1.

240

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

(Geldnder) gibt. Ein Lebewesen, fiir das ein Absturz keine Gefahr ist,
weil es fliegen kann (z.B. ein Habicht), hat dagegen kein solches Interesse
und erlangt durch das Anbringen von Absturzsicherungen oder durch eine
Norm, die solche vorschreibt, keinen Vorteil. Dieser Unterschied in den
Interessen zwischen Mensch und Habicht rechtfertigt die Ungleichbehand-
lung, Menschen gegen Abstiirze zu sichern und Habichte nicht.

Der Interessenhierarchismus von VARNER ist jedoch trotz dem plausiblen
Grundansatz in mehrfacher Hinsicht nicht iiberzeugend. Zum einen be-
griindet er die Ungleichbehandlungen nicht spezifisch, d.h. in Bezug auf
bestimmte Handlungen bzw. Anspriiche (z.B. nicht eingesperrt, geschlagen
oder getdtet zu werden). Dementsprechend bezieht sich die Hierarchie
nicht auf spezifische Interessen (Interesse an Schutz vor Einsperrung etc.),
sondern richtet sich pauschal danach, ob ein Wesen allgemein fahig ist,
Interessen der einen oder anderen Kategorie (biologische Interessen, Wiin-
sche, grundlegende Projekte) zu haben. Der Vorrang der hoherstufigen
Interessen soll fiir jede Art von Handlung bzw. Anspruch gelten. Eine der-
art pauschale Abstufung erfiillt die Bedingungen einer zuldssigen Ungleich-
behandlung nicht.>”7 Denn eine Ungleichbehandlung zweier Lebewesen
setzt voraus, dass das eine Lebewesen durch eine bestimmte Handlung
anders (starker, schwicher) betroffen wird als das andere. Und wenn dies
zutrifft, ist die Ungleichbehandlung auch nur spezifisch fiir diese Handlung
begriindet. Eine allgemeine Abstufung nach verschiedenen Interessensfi-
higkeiten, die keine Bezugnahme auf bestimmte Handlungen vornimmt,
sagt nichts iiber unterschiedliche Betroffenheiten aus. Schon aus diesem
Grund ist VARNERS Interessenabstufung abzulehnen.

Es liegt sodann nahe, zu vermuten, dass der eigentliche Zweck dieser
Interessenabstufung von vornherein eine Hierarchie der Lebewesen als
Interessentriger war (eine solche wurde ja auch explizit daraus abgeleitet).
Besonders die Unterscheidung zwischen grundlegenden Projekten und ein-
fachen Wiinschen ist auf eine allgemeine Hierarchie zwischen Menschen
und Tieren zugeschnitten (auch wenn sie im Unterschied zum Spezieshier-
archismus nicht beansprucht, alle Menschen - auch diejenigen, die zu
grundlegenden Projekten unfihig sind - in die hochste Hierarchiestufe
einzuschliessen). Soweit sich die Hierarchie in Wahrheit nicht auf Inter-
essenskategorien, sondern auf Kategorien von Lebewesen (konkret Men-

577 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 418 f; vgl. auch NussBaum, Jenseits (Fn. 310),
S.195.

241

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

465

466


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

467

468

469

470

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

schen und Tiere) bezieht, beruht sie letztlich auf dem Unterscheidungs-
merkmal der Spezieszugehdrigkeit. Dieses vermag, wie gezeigt wurde, keine
Ungleichbehandlung zu rechtfertigen.>’

Auch die praktischen Konsequenzen sprechen gegen die Hierarchisierung
der drei Interessenskategorien. Diese impliziert, dass hoherstufige Interes-
sen (grundlegende Projekte von Menschen) immer Vorrang vor niederstu-
figen Interessen haben (z.B. vor Wiinschen von Gazellen). Der Inhalt der
Interessen, um die es konkret geht, ist dabei unerheblich. Das konnte zur
Folge haben, dass ein Mensch das Recht hat, Dutzenden von gesunden Ga-
zellen ein Bein amputieren zu lassen, weil er es als grundlegendes Projekt
betrachtet, auf seinem Anwesen eine Wiese mit dreibeinigen Gazellen zu
haben. Solche Konsequenzen sind v6llig unplausibel.

Der generelle Vorrang grundlegender Projekte vor blossen Wiinschen ist
zudem auch dann nicht tiberzeugend, wenn gar nicht zwischen verschiede-
nen Lebewesen unterschieden, sondern nur ein einzelner Mensch betrach-
tet wird. Fiir einen Menschen, der sich ohne Wasser bei 50 Grad Celsius
an der prallen Sonne in der Wiiste befindet und Durst hat, ist der Wunsch,
moglichst rasch Wasser zu trinken, viel wichtiger als irgendein Projekt,
das er langfristig verwirklichen mochte. Einfache Bediirfnisse wie Trinken
oder Atmen sind keineswegs weniger wichtig (oder: wertvoll) als komplexe
Projekte, sondern oft wichtiger, weil sie im Unterschied zu diesen iiberle-
benswichtig sind. Sie mogen manchen geringerwertig erscheinen, weil sie
meistens schon befriedigt sind. Thre tatsachliche Wichtigkeit zeigt sich aber,
sobald sie einmal nicht befriedigt sind.

Schliesslich fithrt eine solche Hierarchisierung von Interessen auch zu
einer Hierarchie innerhalb der Menschen. Menschen, die nicht fahig sind,
grundlegende Projekte zu haben und zu verfolgen (marginale Menschen,
z.B. schwer Hirngeschidigte), sind wertmiéssig generell tiefer eingestuft
als normale (voll entwickelte, nicht beeintrichtigte) Menschen. Diese Kon-
sequenz diirfte in der Ethik, gerade auch in hierarchischen oder anthro-
pozentrischen Konzeptionen, bei einer grossen Mehrheit auf Ablehnung
stossen.

Obwohl unterschiedliche Interessen an sich ein moralisch relevantes Unter-
scheidungskriterium sind, ist eine allgemeine, pauschale Hierarchisierung
von Interessen, wie sie hier vorgestellt wurde, aus den genannten Griinden
klar abzulehnen. Was die Frage des Totens betrifft, so wird noch zu disku-

578 Vorne Rz. 411-415.

242

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

tieren sein, ob die Begriindung und allenfalls Abstufung eines individuellen
Anspruchs auf Lebensschutz von Wiinschen und grundlegenden Projekten
oder von anderen Kriterien abhéngen soll.

3. Ergebnisse zur Gleichbehandlungsfrage

Der Egalitarismus geht in seiner Grundausrichtung von einem prinzipiel-
len Gebot der Gleichbehandlung von Tieren und Menschen aus, wihrend
der Hierarchismus eine grundsitzliche Besserbehandlung von Menschen
gegeniiber Tieren fiir richtig halt. Auf beiden Seiten gibt es aber sehr
unterschiedliche Auspragungen, sodass sich egalitire und hierarchische
Positionen, auch in der Frage des T6tens von Tieren, nicht immer leicht
abgrenzen lassen. Beide Grundpositionen lassen gewisse Ungleichbehand-
lungen zu, sofern sich diese mit Unterschieden auf der Tatsachenebene
begriinden lassen. Im Egalitarismus muss sich die Unterscheidung aber auf
ein speziesneutrales Kriterium stiitzten, das moglichst auf keiner Seite eine
Benachteiligung bewirkt (z.B. fehlende Empfindungsfahigkeit), wihrend
der Hierarchismus in der Benachteiligung von Tieren durch eine generelle
Hohergewichtung menschlicher Interessen kein Problem sieht.

Egalitire Positionen begriinden ihre Forderung nach grundsitzlicher
Gleichbehandlung mit der These, dass es in tatsdchlicher Hinsicht keinen
grundlegenden Unterschied zwischen Menschen und Tieren gibt. Erkennt-
nisse der Biologie bestitigen dies und widerlegen die anthropozentrische
Vorstellung, dass Tiere im Gegensatz zu Menschen bloss ,instinktgesteu-
ert seien. Sie zeigen, dass viele Tiere denken, lernen und Kultur bilden
konnen, ein Bewusstsein von sich selbst, von anderen oder sogar von der
Sterblichkeit haben, Elemente einer Sprache verwenden und zu rationalem
wie moralischem Handeln fahig sind. Damit sind sédmtliche Eigenschaften,
die hierarchische Positionen typischerweise als ausschliesslich menschlich
und als Rechtfertigungsgrund fiir die Ungleichbehandlung vorbringen, tat-
sachlich nicht nur bei Menschen, sondern auch bei Tieren vorhanden.
Menschen unterscheiden sich hinsichtlich ihrer tatsdchlichen Fahigkeiten
nicht grundlegend, sondern nur graduell von (anderen) Tieren. Der allge-
meine ethische Gleichheitsgrundsatz verbietet es deshalb, Menschen nur
deshalb anders als Tiere zu behandeln, weil sie Menschen sind (Speziesis-
mus-Einwand). Die Spezieszugehdrigkeit ist kein tatsachlicher Unterschied,
der eine Ungleichbehandlung rechtfertigt. Sie macht fiir sich genommen

243

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

471

472


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

473

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

keinen Unterschied darin, wie ein Wesen durch eine Handlung oder Norm
betroffen wird.

Um eine prinzipielle Besserbehandlung von Menschen dennoch zu recht-
fertigen, sind hierarchische Positionen deshalb auf ein speziesneutrales re-
levantes Unterscheidungskriterium angewiesen. Ein solches sehen sie in der
graduell hoheren Vernunftfahigkeit von Menschen. Als Bedingung fiir die
moralische Relevanz (oder Privilegierung) eines Wesens setzen sie deshalb
eine besonders hohe Vernunftfahigkeit voraus, welche die Fahigkeit zur
bewussten, autonomen Befolgung von sozialen Normen beinhaltet und in
diesem Grad nur von Menschen erreicht wird. Diesem Kriterium steht der
egalitdre Einwand gegeniiber, dass auch einige Menschen (Sduglinge, geis-
tig Behinderte) ein solches Mass an Vernunftfahigkeit nicht erfiillen und
deshalb konsequenterweise ebenfalls aus der Moral ausgeschlossen werden
miissten (Argument der marginalen Menschen). Da aber auch hierarchische
Positionen eine Gleichbehandlung aller Menschen beanspruchen, miissten
sie die anspruchsvolle Vernunftfahigkeit durch ein anderes Kriterium er-
setzen, das alle Menschen einschliesst. Dies hitte aber zur Folge, dass
auch Tiere mit vergleichbaren Eigenschaften gleichermassen in die Moral
eingeschlossen werden miissen. Auf diesen Einwand hin versuchen spezies-
hierarchische Positionen auf unterschiedliche Weise, eine moralische Privi-
legierung auch von marginalen Menschen gegeniiber Tieren zu begriinden,
ohne dabei das Vernunftkriterium aufzugeben. Die dazu vorgebrachten
Argumente vermdgen jedoch nicht zu iiberzeugen. Sie lassen sich entweder
ebenso gut gegen die moralische Bedeutung von Menschen verwenden
(Berufung auf Speziesmerkmale), sind zirkelhaft (Fairness fiir marginale
Menschen), beruhen auf tatsachlich nicht bestehenden Unterschieden (so-
ziale Stabilitdt) oder gentigen ihrem eigenen Anspruch der Gleichbehand-
lung aller Menschen nicht (Potenzialitit von marginalen Menschen, Schutz
vor Verrohung). Das gemeinschaftshierarchische Argument, Menschen wiir-
den zu anderen Menschen generell in einer engeren emotionalen Bezie-
hung stehen als zu Tieren, kann in zwingenden Konkurrenzfillen, etwa
wenn zwischen der Rettung eines Menschen oder eines Tieres aus einem
brennenden Haus entschieden werden muss, eine Entscheidung zugunsten
von Menschen rechtfertigen. Einen generellen moralischen Vorrang von
Menschen gegeniiber Tieren rechtfertigt es nicht. Ein solcher ldsst sich
schliesslich auch nicht iiberzeugend mit einem Interessenhierarchismus be-
griinden, der eine bestimmte Art von Interessen, iiber die nur rationale
Menschen verfiigen, anderen Interessensarten pauschal iiberordnet.

244

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

Insgesamt ergibt sich aus den Argumenten zur Gleichbehandlungsfrage,
dass eine moralische Sonderstellung des Menschen, die ihn gegeniiber allen
anderen Arten von Lebewesen, insbesondere Tieren, allgemein privilegiert,
nicht iberzeugend begriindbar ist. Dazu fehlt ihm ein relevantes Alleinstel-
lungsmerkmal. Andererseits lasst sich auch eine absolute Gleichbehandlung
aller Tiere oder iiberhaupt aller Lebewesen nicht fordern. Denn bereits
innerhalb des Tierreichs und erst recht zwischen den Arten aller Lebewesen
gibt es grosse Unterschiede in Bezug auf moralisch relevante Eigenschaf-
ten wie Leidensfahigkeit, Selbstbewusstsein oder Gerechtigkeitsempfinden.
Moralisch relevant sind diese Eigenschaften, weil sie darauf Einfluss haben,
wie eine bestimmte Handlung oder Norm ein Wesen betrifft. Manche emp-
finden einen Nadelstich als schmerzhaft, andere nicht, manche fiirchten
das Eingesperrtsein, andere nicht. Es ist deshalb zuléssig, aufgrund solcher
Unterschiede Regeln zu schaffen, welche die Wesen der einen Art anders
behandeln als jene der anderen Art, indem sie einen bestimmten Anspruch
nur den einen gewdhren, sofern dies auch fiir die anderen keinen Nachteil
bedeutet. Dazu ist fiir jede Art von Behandlung (Einsperren, T6ten) einzeln
zu ermitteln, welche Eigenschaft ein Wesen haben muss, damit ihm ein
entsprechender Schutzanspruch (Freiheitsschutz, Lebensschutz) zukommt.
Ungleichbehandlungen miissen sich also immer spezifisch fiir die jeweilige
Handlung rechtfertigen. Das bedeutet gleichzeitig, dass Eigenschaften wie
Leidensfahigkeit oder Vernunft nicht generell relevant oder irrelevant sind,
sondern dass sie fiir bestimmte Anspriiche relevant und fiir andere irrele-
vant sind. So ist Leidensfahigkeit relevant fiir einen Anspruch auf physische
und psychische Unverletztheit, wihrend Vernunftfihigkeit z.B. relevant ist
fiir einen Anspruch, selbstdndig Vertrdge abzuschliessen, nicht jedoch fiir
einen Anspruch auf Wasser und Nahrung.

Von diesen individuenbezogenen Eigenschaften abgesehen kénnen mora-
lische Regeln, wie sich weiter ergeben hat, auch aus Beziehungen (Nahe-
verhiltnissen, Abhangigkeiten) entstehen. Allerdings begriinden diese nur
Handlungspflichten wie etwa die Pflicht, sein Haustier regelmissig zu
tiittern. Fiir Unterlassungspflichten, namentlich Tiertdtungsverbote, sind
dagegen die beziehungsunabhéngigen natiirlichen Eigenschaften der Lebe-
wesen (Empfindungsfahigkeit, Todesbewusstsein etc.) massgebend. Die
Auseinandersetzung mit der Gleichbehandlungsfrage bestdtigt somit, was
sich bereits davor angezeigt hat: dass es fiir die ethische Begriindung eines
individuellen Lebensschutzes fiir Tiere darauf ankommt, ob die Tiere iiber
Eigenschaften verfiigen, die sie befdhigen, die auf sie einwirkende Hand-
lung (To6tung) als negativ (nachteilig, unerwiinscht) zu erleben. Hinzu

245

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

474

475


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

476

477

478

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

kommt neu, dass bei der Bestimmung der fiir den Lebensschutz massge-
benden Eigenschaft in § 5 darauf zu achten sein wird, dass eine zu hoch
angesetzte Schwelle auch den Lebensschutz einiger Menschen, ndmlich
der marginalen Menschen, vereiteln wiirde. Weil dazu generell keine Bereit-
schaft besteht, diirfte jedenfalls die anspruchsvolle Vernunftfahigkeit im
Sinne des Ratiozentrismus als Lebensschutzkriterium ausscheiden.

C. Artenschutzethik
I. Gegenstand und Bedeutung der Artenschutzethik

Im Unterschied zur Tierethik interessiert sich die Artenschutzethik nicht
direkt fiir die Schutzwiirdigkeit einzelner Tiere, sondern fiir die Schutzwiir-
digkeit von Arten.’”” Der Umgang mit einzelnen Tieren ist jedoch auch
fiir den Artenschutz relevant. Denn die Wahrscheinlichkeit des Uberlebens
oder Aussterbens einer Art hdngt auch davon ab, ob ihre Individuen
z.B. unbeschriankt getotet, aus ihrem Lebensraum verdridngt oder an der
Fortpflanzung gehindert werden diirfen. Der ethisch richtige Umgang mit
Einzeltieren kann deshalb auch von der Schutzwiirdigkeit ihrer Spezies
abhéngen. Namentlich in der Frage, welche Tiere wann getotet werden
diirfen oder miissen, sind nebst der individuellen Schutzwiirdigkeit auch
Artenschutziiberlegungen zu beriicksichtigen.

Das Ziel von Artenschutzbemithungen besteht je nach Auffassung in der
Erhaltung bestimmter Einzelarten, einer moglichst hohen Artenvielfalt oder
einer moglichst hohen Biodiversitat. Was eine Art (oder: Spezies) ist, wird
in der Biologie nicht einheitlich beantwortet. Nach den zwei haufigsten
Definitionen ist eine Art eine Gruppe von kreuzbaren Individuen, die sich
mit Individuen anderer Gruppen unter natiirlichen Bedingungen nicht
fortpflanzen (biologische Definition), bzw. eine Gruppe von Individuen,
die sich in morphologischer, physiologischer oder biochemischer Hinsicht
von anderen Gruppen unterscheidet (morphologische Definition).>?

Zum Begriff der Biodiversitit wird oft auf die Definition in Art. 2 des Uber-
einkommens tber die biologische Vielfalt>® Bezug genommen. Danach

579 WusTMANS, Gemeinwohlorientierung (Fn. 9), S. 42; vgl. vorne Rz. 27.

580 BAUR, Biodiversitit (Fn. 140), S.16f.; vgl. C. Kropr, Kleines ABC der Evolutions-
theorie, in: M. Dubach (Hrsg.), Evolution wohin?, 2012, S.11 (13).

581 Dazu vorne Rz. 60 und Fn. 20 (SR 0.451.43).

246

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

umfasst Biodiversitat nicht nur die Vielfalt der Arten, sondern auch die
genetische Vielfalt innerhalb der Arten und die Vielfalt der Okosysteme,
d.h. der Lebensgemeinschaften mehrerer Arten und ihrer Wechselbezie-
hungen.>82

Unabhiéngig von der genauen Zielvorstellung bezweckt der Artenschutz je-
denfalls stets den Schutz von Arten, wenn nicht als Endziel, dann jedenfalls
als notwendiges Mittel dazu. Denn Okosysteme, Artenvielfalt und Biodiver-
sitdt hangen ganz wesentlich von Arten ab.

Die Massnahmen zur Erreichung der Artenschutzziele umfassen erstens
den Schutz und die Férderung von Biotopen, z.B. durch Ausweisung von
Schutzgebieten, Begrenzung der Zersiedelung oder Renaturierung.>® Zwei-
tens versuchen sie die Zahl der Individuen gefahrdeter Arten aufrechtzu-
erhalten oder zu vergrossern, etwa mit Jagd- und Pfliickverboten, Handels-
verboten oder der Aufzucht und Wiederansiedlung lokal ausgestorbener
Arten. Eine dritte Kategorie von Massnahmen bezweckt die Vermeidung
und Entfernung von Faktoren, die zum Verschwinden von Arten beitragen.
Dazu gehort z.B. der Verzicht auf schadliche Chemikalien in der Landwirt-
schaft, das Verbot des Haltens von exotischen Tieren, die ,Entfernung®
fremder Arten aus der Natur (z.B. durch Abschuss) oder die Begrenzung
des Wachstums der menschlichen Bevolkerung.

Massnahmen, welche direkt>84 das Toten von Tieren betreffen, sind einer-
seits das Verbot des Totens von Tieren, die einer zu schiitzenden Art
angehoren, und andererseits die Pflicht des Totens von Tieren, die einer
ortsfremden Art angehdren, um einheimische Arten vor ihnen zu schiitzen.

II. Artenschutzbegriindung

1. Holistischer Ansatz: Eigenwert von Arten

Fir den ethischen Holismus (gr. holos, ganz) besteht das ethisch Schiit-
zenswerte nicht in einzelnen Lebewesen (Menschen, Koalas, Blumen)

582 BIRNBACHER, Biodiversitat (Fn. 359), S. 13; BAUR, Biodiversitat (Fn. 140), S. 7.

583 Hierzu und zum Folgenden Rippg, Ethik (Fn. 338), S.209, 217; VARNER, Interests
(Fn. 363), S. 5.

584 Eine bloss indirekte Massnahme gegen das Téten sind z.B. Handelsbeschrankungen
(Einfuhrverbote) in Bezug auf geschiitzte Tierarten. Zur Unterscheidung zwischen
direkten und indirekten Tétungsnormen vorne Rz. 19.

247

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

479

480

481

482


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

483

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

oder unbelebten Einzelobjekten (Steinen), sondern in Ganzheiten, die sich
aus mehreren Bestandteilen zusammensetzen.’s> Da Arten, Okosysteme
und ihre Vielfalt weder Individuen noch unbelebte Einzelobjekte, sondern
Ganzheiten sind,*8¢ bieten sich holistische Ansétze zur Artenschutzbegriin-
dung besonders an. Ein Beispiel ist der Okozentrismus, der Okosystemen
einen moralischen Eigenwert zuschreibt.’®” Dieser Eigenwert (auch: intrin-
sischer Wert) ist unabhédngig von menschlichen Interessen und allen sonsti-
gen Bewertungen durch andere.’®® Er verleiht dem Okosystem um seiner
selbst willen moralische Bedeutung. Mit der Zuschreibung eines Eigenwerts
ist die Schutzwiirdigkeit von Okosystemen ohne Weiteres begriindet. Auch
der Schutz einzelner Arten, die Bestandteile von Okosystemen bilden und
fiir deren Funktionieren notwendig sind, lasst sich nach Massgabe ihrer
Bedeutung fiir das Gesamtsystem 6kozentrisch gut begriinden. Ausserdem
werden alternativ zum Okozentrismus Positionen vertreten, die jeder ein-
zelnen Spezies, unabhingig von ihrer kosystemischen Bedeutung, einen
Eigenwert zuschreiben.®® Insgesamt eignet sich der Holismus somit gut zur
Begriindung eines umfassenden Artenschutzes.

Gegen den holistischen Ansatz ist jedoch einzuwenden, dass die Zuschrei-
bung eines Eigenwerts an etwas, das nicht subjektiv empfinden kann, nicht
iberzeugt. Denn ein Wert, der unabhingig von einer subjektiven Wertung
bestehen soll, lasst sich nicht erfahren, sondern nur behaupten.>® Es wurde
bereits ausgefiihrt, dass Okosysteme keine subjektiven Wesen sind, die et-
was als gut oder schlecht erleben konnen.>' Sie kénnen deshalb auch keine
Verletzung eines Eigenwerts erfahren. Folglich sind sie nicht intrinsisch
(um ihrer selbst willen) zu schiitzen, auch wenn vielleicht eine gewisse
Intuition fiir einen solchen holistischen Schutz spricht. Dasselbe gilt nebst

585 BoDE, Einfithrung (Fn. 334), S.21; STENMARK, Uberblick (Fn. 363), S.103; VARNER,
Interests (Fn. 363), S. 10.

586 STENMARK, Uberblick (Fn. 363), S.103; vgl. GORKE, Artenschutz (Fn. 366), S. 29.

587 Dazu vorne Rz. 362-365.

588 BIRNBACHER, Biodiversitit (Fn. 359), S.14, 17f.; M. BowMmAN/P. Davies/C. REDG-
WELL, Lyster’s International Wildlife Law, 2. Aufl.,, 2010, S.63; S. EMMENEGGER/
A. TSCHENTSCHER, Taking Nature’s Rights Seriously, Georgetown International En-
vironmental Law Review V1/3 (1994), S. 545 (571).

589 KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 247; BAUR, Biodiversitit (Fn. 140), S. 77; vgl. GORKE,
Artenschutz (Fn. 366), S. 29.

590 Vorne Rz. 361.

591 Vorne Rz. 365.

248

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

Okosystemen auch fiir Arten und weitere Ganzheiten.®2 Der holistische
Ansatz ist deshalb unter diesem Gesichtspunkt abzulehnen.

2. Individualistischer Ansatz: Indirekter Wert von Arten

Individualistische Ethikkonzepte wie der Anthropozentrismus, der Sentien-
tismus und der Biozentrismus erkennen keine direkte moralische Relevanz
von Arten, Okosystemen und sonstigen Ganzheiten an.’* Das heisst aber
nicht, dass sie sich zur Artenschutzbegriindung nicht eignen. Denn Arten
sind auch schutzwiirdig, wenn ihnen nur ein indirekter Wert zukommt.
Einen indirekten (auch: instrumentellen) Wert hat eine Art, wenn ihre
Erhaltung im Interesse von Einzelwesen liegt, die ihrerseits einen direkten
Wert haben (Menschen, empfindungsfihige Tiere).

Am héufigsten wird der individualistische Artenschutz anthropozentrisch,
also im Interesse von Menschen, begriindet. Menschen sind an der dau-
erhaften Existenz anderer Lebewesen interessiert, weil diese ihnen in
vielfaltiger Weise Nutzen bringen.>®* Sie bilden die Grundlage fiir Nah-
rungsmittel, Medikamente (Heilpflanzen, antibiotische Pilze) und weitere
Nutzgegenstinde wie Kleider (Baumwolle, Wolle), Genussmittel (Kaffee,
Gewlirze, Tabak), Baustoffe, Brennholz oder Papier. Dariiber hinaus dienen
andere Arten den Menschen als Quelle von Wissen und Ideen (Sozialver-
halten von Primaten, Architektur von Spinnennetzen). Als Teil von Oko-
systemen erbringen Lebewesen Dienstleistungen, die fiir die Gesundheit
und Sicherheit von Menschen wichtig sind, indem sie z.B. Schadstoffe aus
dem Wasser und der Luft filtern oder die Gefahren von Krankheitserregern
und Uberschwemmungen verringern. Arten und ihre Vielfalt haben fiir
Menschen zudem einen asthetischen Wert, der nebst dem Genuss des Be-
trachtens auch zur Erholung und zur psychischen Gesundheit beitragt. Es
gibt also verschiedene Typen von Werten, die andere Arten fiir Menschen

592 Vgl. KOrRsGAARD, Tiere (Fn. 360), S.248f., 255; Bossert, Hirschkithe (Fn. 372),
S. 68; PrecHT, Tiere (Fn. 367), S.426; Rippg, Einwanderer (Fn. 140), S.59; FEIN-
BERG, Rights (Fn. 361), S.55f.

593 Hierzu und zum Folgenden GORKE, ,Invasive Arten“ (Fn. 363), S.11; BIRNBA-
CHER, Biodiversitat (Fn. 359), S.15, 18; BowMaN/Davies/REDGWELL, Wildlife Law
(Fn. 588), S. 62; RippE, Ethik (Fn. 338), S. 211; J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 56;
VARNER, Interests (Fn. 363), S. 10 f.

594 Hierzu und zum Folgenden Baugr, Biodiversitit (Fn. 140), S.59, 61f., 69, 79; BIRN-
BACHER, Biodiversitat (Fn. 359), S. 16 f.; BowMaN/Davies/REDGWELL, Wildlife Law
(Fn. 588), S. 62; RippE, Ethik (Fn. 338), S. 2141,

249

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

484

485


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

486

487

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

haben (gesundheitsbezogen, 6konomisch, ésthetisch). Sie lassen sich fiir
eine Gesamtbewertung kumulativ berticksichtigen und sind praktisch wohl
auch kaum auseinanderzuhalten.

Die Wirkungen anderer Lebewesen auf den Menschen sind demnach nicht
nur sehr vielfaltig, sondern zum Teil auch unverzichtbar fiir das menschli-
che Leben. Einige davon sind nicht einzelnen Arten, sondern ganzen Oko-
systemen zuzurechnen, weil sie durch die Wechselwirkung mehrerer Arten
erst ermoglicht oder jedenfalls deutlich verstirkt werden (beispielsweise
fithrt eine hohe Pflanzenvielfalt zu mehr Mikroorganismen im Boden,
die durch die Produktion von Nahrstoffen das Wachstum und den Ertrag
von Obst- und Gemiisepflanzen verbessern).>®> Ein Artenschutz lasst sich
demnach fiir Arten und Okosysteme nach Massgabe ihrer Bedeutung fiir
menschliche Bediirfnisse begriinden. Dazu gehdren nach verbreiteter An-
sicht auch die Bediirfnisse der kiinftigen Generationen von Menschen.>®
Damit diese gleichermassen von den positiven Wirkungen profitieren kon-
nen, miissen die entsprechenden Arten dauerhaft erhalten werden.

Auf ahnliche Weise lasst sich der Artenschutz sentientistisch, also im In-
teresse aller empfindungsfiahigen Lebewesen, begriinden. Da Menschen
zu den empfindungsfihigen Lebewesen gehoren, sind die anthropozentri-
schen Griinde auch im Sentientismus zu beriicksichtigen. Zusitzlich lassen
sich einige dieser Griinde auf weitere, manche sogar auf alle empfindungs-
fahigen Wesen ausweiten.®”” So sind alle empfindungsfahigen Tiere auf
Nahrung und gesunde Umweltbedingungen angewiesen, einige zudem auf
Baumaterialien (Vogel, Biber). Einige machen sich Pflanzenteile als Werk-
zeug zunutze (Affen, Krdhen) und mdoglicherweise kdnnen sich einige auch
an der Asthetik von artenreichen Naturlandschaften erfreuen. Denkbar
ist zudem, dass einige wenige Tiere (Affen, Wale, Elefanten) die notigen
kognitiven Fihigkeiten besitzen, um iiber das Uberleben ihrer eigenen
Art bewusst besorgt zu sein. Sie konnten individuell darunter leiden, das
Aussterben ihrer Art mitzuerleben. Wie in der Individualtierethik gibt es
auch in der Artenschutzethik keinen iiberzeugenden Grund, nebst den
Menschen nicht auch die iibrigen empfindungstihigen Wesen zu beriick-
sichtigen. Bereits deshalb ist der sentientistische Ansatz dem anthropozen-
trischen vorzuziehen.

595 Vgl. BAUR, Biodiversitit (Fn. 140), S. 58 f., 67.

596 VARNER, Interests (Fn. 363), S.122; FEINBERG, Rights (Fn. 361), S.56; vgl. BIRNBA-
CHER, Biodiversitit (Fn. 359), S. 18; BAUR, Biodiversitat (Fn. 140), S. 80.

597 Vgl. RippE, Ethik (Fn. 338), S. 219 £; ].-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 56.

250

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

Ein weiterer Grund ist, dass sich der sentientistische Ansatz besser eignet,
um - sofern dies ein legitimes Ziel ist — den Schutz von méglichst vielen
Arten zu begriinden.”® Denn mit dem Einbezug aller empfindungsfahigen
Wesen ist die Menge und Vielfalt der Interessen, die bei der Bestimmung
der zu schiitzenden Arten zu beriicksichtigen sind, viel grosser, als wenn
einzig die Interessen der Menschen beriicksichtigt werden, die nur eine
von mehreren zehntausend empfindungsfahigen Spezies sind. Arten, die
fiir Menschen unbedeutend sind, kénnen z.B. fiir Meerechsen, Kiwis oder
Thunfische sehr wichtig sein.

Noch besser wiirde sich vom Wirkungsbereich her der Biozentrismus zur
Begriindung eines umfassenden Artenschutzes eignen, da er zusatzlich alle
nichtempfindungsfihigen Einzellebewesen beriicksichtigt. Der Biozentris-
mus ist jedoch aus dem gleichen Grund abzulehnen wie der Okozentrismus
und andere holistische Konzepte. Denn auch empfindungslose Lebewesen
kénnen den Wert oder Unwert einer auf sie einwirkenden Handlung nicht
subjektiv erfahren.®® Deshalb ist auch ihnen kein moralischer Eigenwert
zuzusprechen.

Der Sentientismus ist nach der bisherigen Beurteilung also der tiberzeu-
gendste Ansatz zur Artenschutzbegriindung. Er ist aber auch Einwanden
ausgesetzt. Ein Einwand gegen den individualistischen und damit auch
gegen den sentientistischen Ansatz lautet, dass er nicht geniige, um einen
praktisch wirksamen Artenschutz zu erreichen. So begriindet der Holist
JoHN BAIRD CALLICOTT seine Forderung nach einem Eigenwert der Natur
u.a. damit, dass ein solcher notwendig sei, um denjenigen, die in die
Natur eingreifen (z.B. Holzbauunternehmen, die alte Bdume fillen), die
Last aufzuerlegen, ihr Handeln zu rechtfertigen. Nur eine solche Rechtfer-
tigungslast wiirde Eingriffe in die Natur wesentlich erschweren und ent-
sprechend reduzieren.®?

Die praktische Wirksamkeit des Natur- bzw. Artenschutzes ist zweifellos
ein wichtiges Ziel. Sie hangt aber weniger von seiner ethischen Grundla-
ge als vielmehr von seiner rechtlichen Ausgestaltung ab. So argumentierte
CHRISTOPHER D. STONE @hnlich wie CaLLICOTT mit der praktischen Wirk-
samkeit, doch sprach er in seiner Forderung nicht von einem Eigenwert,

598 Vgl.].-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 57.

599 Vorne Rz. 361.

600 J. CALLICOTT, Intrinsic Value in Nature: A Metaethical Analysis (1995), in: dems.
(Hrsg.), Beyond the Land Ethic, 1999, S.239 (245f.).

251

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

488

489

490

491


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

492

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

sondern von ,Rechten” der Umwelt.®! Um Fliissen, Badumen oder der Na-
tur als Ganzes auf juristischer Ebene eigene Rechte zu verleihen, ist es nicht
erforderlich, dass sie moralisch iiber einen Eigenwert verfiigen. Die Grund-
lage von juristischen Rechten kann auch ein indirekter moralischer Wert
oder ein rein praktisches Bediirfnis sein. Andernfalls wire schwer zu erkla-
ren, wieso nichtphysische, fiktive Korperschaften unter der Bezeichnung
als ,juristische Personen” Rechtssubjekte sein sollen.®°2 Im Ubrigen kommt
ein wirksamer rechtlicher Artenschutz, der z.B. Beweislastregeln zugunsten
von Arten festschreibt, auch ohne Rechtssubjektivitit von Arten aus. Ein
wirksamer Artenschutz ist somit nicht auf einen holistischen Eigenwert von
Arten angewiesen, sondern auch mit einem sentientistischen indirekten
Wert zu erreichen.0?

3. Welche Arten zu schiitzen sind

Der sentientistische indirekte Wert von Arten impliziert, dass nicht alle,
sondern nur diejenigen Arten geschiitzt werden sollen, die fiir empfin-
dungsfihige Wesen irgendwie vorteilhaft sind. Dabei sind die mdglichen
Griinde der Vorteilhaftigkeit, wie eben gezeigt wurde, sehr vielfiltig. Keiner
davon scheint sich aber in der Diskussion der Frage, welche Arten zu schiit-
zen sind, als einzig oder hauptsichlich massgebliches Kriterium der Schutz-
wiirdigkeit durchzusetzen. Einer Unterscheidung zwischen schutzwiirdigen
und nichtschutzwiirdigen Arten nach einzelnen Kriterien wie Asthetik,
wirtschaftlichem Nutzen oder 6kologischer Wichtigkeit wird allgemein kri-
tisch begegnet.®04 Beispielsweise wird mit Blick auf das Kriterium der As-
thetik kritisiert, dass sich die Menschen in erster Linie um den Erhalt von
Tierarten bemiihen, die sie als schon oder charismatisch empfinden (Tiger,
Giraffen, Adler). Dadurch wiirden Arten, die eher als lastig, eklig oder un-
scheinbar empfunden werden (Insekten, Spinnen, Schnecken), vernachlis-
sigt, auch wenn sie nicht weniger gefahrdet und 6kologisch nicht weniger
bedeutsam sind.®®> Gegen das Kriterium der konomischen Niitzlichkeit

601 C. STONE, Haben Bédume Rechte? (Should Trees Have Standing?,1972), 2013, S. 59 f.

602 Vgl. EMMENEGGER/TSCHENTSCHER, Nature’s Rights (Fn. 588), S. 574 f.

603 J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 56 f.; VARNER, Interests (Fn. 363), S.10f.

604 Vgl. BowMaN/Davies/REDGWELL, Wildlife Law (Fn. 588), S.83f; Rippg, Ethik
(Fn. 338), S. 217.

605 PRrecHT, Tiere (Fn. 367), S. 423 f.; CaLLICOTT, Value (Fn. 600), S. 242f.

252

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

wird eingewendet, dass es ,,barbarische Konsequenzen® haben kénne, wenn
etwa Robben nur deshalb erhalten werden sollen, damit man ihnen ihr
wunderschones Fell iiber die Ohren ziehen kann.®%¢ Ausserdem bliebe
damit vielen Arten, die keinen 6konomischen Wert haben (Singvégeln,
Wildblumen), der Schutz versagt.?” Ahnliche Einwénde gibt es gegen eine
rein okologische Bewertung von Arten. Sie wiirde alle Arten, die keine we-
sentliche Bedeutung fiir ein Okosystem haben, vom Schutz ausschliessen,
auch wenn sie iiber einen hohen anderen (6konomischen, dsthetischen)
Wert verfiigen.®%8 Ausserdem koénnte sie besonders fiir Menschen ungiins-
tige Konsequenzen haben, da es rein &kologisch wohl richtig wire, die
Anzahl der Menschen auf der Welt drastisch zu verringern.6%

Bei allen genannten Kriterien (Nutzwert, Okologie, Asthetik) wird also
u.a. bemingelt, dass sie allein angewendet nur einen Teil der bestehenden
Arten erfassen und damit andere Arten, denen die spezifisch geforderte
Eigenschaft fehlt, vom Schutz ausschliessen. Darin zeigt sich eine gewisse
allgemeine Skepsis gegeniiber einem bloss eingeschrinkten Artenschutz.
Dementsprechend gibt es auch Stimmen, die ohne Bevorzugung einzelner
Kriterien einen prinzipiellen Schutz aller Arten befiirworten.®'® Tatséachlich
entspricht es wohl einer allgemeinen menschlichen Intuition, dass das Aus-
sterbenlassen von Arten generell falsch ist und dass deshalb im Grundsatz
alle bestehenden Arten erhalten werden sollen.®!! Damit stellt sich die Fra-
ge, ob ein solch umfassender Artenschutz mit dem sentientistischen Ansatz
begriindbar ist.

4. Sentientistische Begriindung eines umfassenden Artenschutzes
Ein zweiter Einwand gegen den individualistischen Ansatz lautet, dass er

zur Begriindung eines umfassenden Artenschutzes nicht ausreiche, da nicht
bei jeder Art ein indirekter Wert aufgezeigt werden kénne. Fiir einen um-

606 PRrECHT, Tiere (Fn. 367), S. 425.

607 LeoproLD, Sand County (Fn. 365), S. 218 1.

608 PRECHT, Tiere (Fn. 367), S. 442.

609 Vgl. vorne Rz. 363.

610 BowmaN/Davies/REDGWELL, Wildlife Law (Fn. 588), S. 83.

611 GORKE, Artenschutz (Fn. 366), S. 28 f.; vgl. RippE, Ethik (Fn. 338), S. 217 1.

253

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

493

494


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

495

496

497

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

fassenden Artenschutz miisse deshalb jede Art einen Eigenwert haben, was
nur im Rahmen einer holistischen Ethik mdglich sei.®*?

Zutreffend ist sicher, dass der individualistische Ansatz mehr Begriindungs-
aufwand erfordert als der holistische, auch wenn alle Formen von indirek-
tem Wert (6kologisch, 6konomisch, dsthetisch etc.) kumulativ beriicksich-
tigt werden. Denn der konkrete indirekte Wert muss bei jeder Spezies
einzeln gezeigt werden. Dass sich auf diesem Weg aber nicht zumindest
im Grundsatz ein umfassender Artenschutz begriinden lasst, ist eine unzu-
treffende Annahme, die auf einer Unterschitzung des indirekten Werts von
Arten beruht. Dafiir sprechen folgende vier Griinde:

Erstens wird der individualistische Begriindungsansatz bei der Gegeniiber-
stellung mit dem holistischen in der Regel nur anthropozentrisch und
nicht auch sentientistisch verstanden.®® Der anthropozentrische Ansatz
fragt aber nur, welche Arten fiir Menschen einen Wert haben. Dagegen be-
riicksichtigt der sentientistische Ansatz wie erwdhnt auch alle nichtmensch-
lichen empfindungsfihigen Lebewesen, die ebenfalls auf die Koexistenz mit
anderen Tier-, Pflanzen-, Pilz- oder Bakterienarten angewiesen sind. Die
Zahl der weltweit vorhandenen Arten von Wirbeltieren, die im Recht -
neben ein paar Wirbellosen - als empfindungsfihig anerkannt sind,®** wird
heute auf tiber 75'000 geschitzt.%"> Die Interessen und Bediirfnisse dieser
Tiere konnen sich gegeniiber den menschlichen sowie untereinander stark
unterscheiden. Werden sie alle ernsthaft beriicksichtigt, wird die Zahl der
Arten, denen irgendein indirekter Wert zuzuerkennen ist, ungleich grosser,
als wenn nur die Menschen beachtet werden.

Zweitens ist zu berlicksichtigen, dass bei jeder Art, von der aktuell noch
kein konkreter indirekter Wert bekannt ist, in Zukunft ein solcher erkannt
werden konnte.®® Viele der Arten, die iiberhaupt schon entdeckt wurden,
sind noch kaum erforscht und lassen sich daher noch nicht zuverléssig

612 GORKE, Artenschutz (Fn. 366), S. 30 f.; CALLICOTT, Value (Fn. 600), S.242f.

613 So ausdriicklich GoOrkE, Artenschutz (Fn. 366), S.29, und CaLLICOTT, Value
(Fn. 600), S.241f.; vgl. STENMARK, Uberblick (Fn. 363), S. 89 ff.; VARNER, Interests
(Fn. 363), S. 121 f.

614 Vgl. dazu vorne Rz. 9, 90.

615 TUCN (Hrsg.), Table la: Number of Species Evaluated in Relation to the Overall
Number of Described Species, and Numbers of Threatened Species by Major
Groups of Organisms, IUCN Red List Version 2024-1 (Last Updated: 27.6.2024),
S.L

616 Hierzu und zum Folgenden BIRNBACHER, Biodiversitit (Fn. 359), S.18f; BAUR,
Biodiversitat (Fn. 140), S. 73, 77.

254

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

bewerten. Auch sind die Interessen, Probleme und Bediirfnisse der gegen-
wirtigen, vor allem aber jene der kiinftigen Generationen empfindungsfa-
higer Wesen noch langst nicht alle bekannt. Abhédngig von dusseren (z.B.
klimatischen) Bedingungen kénnen sie sich stets andern, was oft schwer
voraussehbar ist. Entsprechend schwer voraussehbar kann sich der Bedarf
an biologischen Arten und damit deren indirekter Wert stets andern. Arten
haben somit nebst dem aktuellen auch einen potenziellen Wert (Options-
wert, Verméchtniswert). Dieser Wert ginge mit dem Aussterben verloren.
Und weil das Aussterben unwiderruflich ist, wire es falsch, eine Art, die
irgendwann wertvoll sein konnte, aussterben zu lassen. Dies betrifft prinzi-
piell jede Art, da bei jeder Art ein potenzieller Wert zu vermuten ist.

Hinzu kommt drittens, dass zwischen den Arten komplexe Wechselbe-
ziehungen und Abhidngigkeiten bestehen. Beispiele sind Nahrungsketten
(Pflanzen - Herbivoren — Karnivoren), Pflanzenbestdubung durch Insekten
oder die Humusbildung durch Regenwiirmer und Bakterien als Grundla-
ge des Pflanzenwachstums.®” Das Aussterben einer Art fithrt deshalb in
vielen Fallen zum Aussterben weiterer Arten, wodurch ganze Ketten des
Artensterbens entstehen konnen. Beispielsweise kann das Aussterben einer
Raubtierart dazu fiihren, dass sich ihre pflanzenfressenden Beutetiere stark
vermehren und eine Pflanzenart, die sie fressen, zum Aussterben bringen.
Das Aussterben der Pflanzenart kann wiederum zum Aussterben mehrerer
von ihr abhdngiger Tierarten fithren. Es liegt deshalb im Interesse von
Menschen und anderen empfindungsfihigen Tieren, auch Arten zu schiit-
zen, die fir sie (nach heutigem Wissen) keine direkte Bedeutung haben.
Denn das Aussterben solcher Arten kann mittelbar zum Aussterben von
Arten fithren, die ihnen als Nahrungsgrundlage, Arzneimittel oder Baustoff
dienen oder einen asthetischen Wert fiir sie haben. Dies gilt umso mehr, als
die Bedeutung, die eine einzelne Art fiir ein Okosystem und fiir die davon
abhingigen anderen Arten hat, schwer einzuschitzen ist.%'® Sie lasst sich oft
erst erkennen, wenn die Bedingungen des Systems z.B. durch Umwelt- oder
menschliche Einfliisse verandert werden. Zudem kann sich die Bedeutung
jeder Art mit den Bedingungen des Systems dndern. Jede Art ist deshalb
potenziell systemrelevant und damit schiitzenswert.

617 Hierzu und zum Folgenden BAUR, Biodiversitit (Fn. 140), S. 80; COCHRANE, Animal
Rights (Fn. 504), S. 93; RippE, Ethik (Fn. 338), S. 219; BowMAN/DAVIES/REDGWELL,
Wildlife Law (Fn. 588), S. 62; J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 56.

618 Hierzu und zum Folgenden BAugr, Biodiversitit (Fn. 140), S. 66.

255

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

498


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

499

500

501

502

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Viertens hat schliesslich die Artenvielfalt als solche in vielerlei Hinsicht
indirekten Wert. Artenreiche Okosysteme sind in ihren Funktionen pro-
duktiver als artenarme.®® Beispielsweise konnen artenreiche Walder mehr
klimaaktives Kohlenstoffdioxid binden als artenarme. Artenreiche Okosys-
teme sind resistenter gegen Umwelteinfliisse wie Lawinen, Flutwellen oder
Feuer. Krankheitserreger breiten sich in artenreichen Systemen weniger
schnell aus als in artenarmen. Die Vielfalt an Sdugetierarten in einem Ge-
biet bewirkt z.B. eine Verdiinnung bei der Ubertragung von Lyme-Borrelio-
se-Bakterien durch Zecken, da nur wenige Sdugetierarten als Zwischenwirt
in Frage kommen. Artenvielfalt bietet zudem einen Schutz vor invasiven
eingewanderten Arten. Diese zeigen in artenreichen Gebieten eine gerin-
gere Verbreitung, eine geringere Fortpflanzungsleistung und eine hohere
Sterblichkeit als in artenarmen. Um die Vielfalt zu erhalten, ist ein umfas-
sender Artenschutz das naheliegendste und effektivste Mittel.

Spatestens wenn all diese Griinde kumuliert werden, ist auch aus sentientis-
tischer Sicht von der Schutzwiirdigkeit aller Arten auszugehen. Jede Art,
deren Bestdnde durch menschlichen Einfluss bedroht sind, ist demnach zu
schiitzen, jedenfalls solange ihre Schutzwiirdigkeit nicht irgendwie wider-
legt wird.

Das schliesst nicht aus, dass es von dieser grundsitzlichen Pflicht zur um-
fassenden Artenerhaltung in begriindeten Féllen Ausnahmen geben kann.
Solche sind denkbar, wenn der Erhaltung einer Art iiberwiegende andere
Interessen entgegenstehen, etwa weil diese Art fiir die grosse Mehrheit
der empfindungsfahigen Wesen mehr Nachteile als Vorteile bewirkt und
fiir das Funktionieren wichtiger Okosysteme mit sehr hoher Wahrschein-
lichkeit verzichtbar ist. Zu denken ist an Organismen, die in erster Linie
Krankheiten erregen oder verbreiten und keine aktuell erkennbare positive
Wirkung auf empfindungsfihige Wesen haben. In solchen Fillen kann
angenommen werden, dass der aktuelle negative Wert der Art ihren bloss
potenziellen positiven Wert {iberwiegt. Einzelne Ausnahmen dndern aber
nichts am Grundsatz eines umfassenden Artenschutzes.

5. Ergebnisse zur Artenschutzbegriindung

Von den verschiedenen Ansitzen zur Artenschutzbegriindung iiberzeugt
der sentientistische am meisten. Im Unterschied zum holistischen und zum

619 Hierzu und zum Folgenden Baugr, Biodiversitit (Fn. 140), S. 61, 65-69.

256

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

biozentrischen geht er nicht von einem objektiven, sondern von einem sub-
jektiven Wertbegriff aus. Und im Unterscheid zum anthropozentrischen be-
riicksichtigt er nicht nur eine, sondern alle Arten von empfindungsfahigen
Wesen. Der sentientistische Ansatz fithrt in Erwdgung der vielfaltigen und
komplexen Bedeutung, die Arten und Okosysteme fiir empfindungsfahige
Wesen haben, zum Ergebnis, dass alle Arten zumindest vermutungsweise
vor dem Aussterben bewahrt werden sollen. Er wird damit dem Bediirfnis
nach einem umfassenden Artenschutz gerecht, ohne auszuschliessen, dass
unter gewissen Bedingungen Ausnahmen moglich sind.

I11. Verhaltnis zwischen Artenschutz und Tierschutz

Aufgrund der unterschiedlichen Zielsetzungen kann der Artenschutz mit
dem Tierschutz, der auf das Wohl einzelner Tiere gerichtet ist, in Konflikt
geraten. Wenn beispielsweise Pandas zur Arterhaltung fiir eine spétere Aus-
wilderung in Zoos aufgezogen werden, kann dies das Wohl der einzelnen
Pandas je nach Haltungsbedingungen mehr oder weniger stark einschrén-
ken.620 Was das Toten betrifft, wird noch zu kldaren sein, ob es sich recht-
fertigen ldsst, aus Artenschutzgriinden ausnahmsweise Tiere zu toten, die
aus Tierschutzgriinden vor Tétung zu schiitzen sind. Die Frage stellt sich
vor allem in Bezug auf Tiere, die an dem Ort, wo sie sich aufhalten, als
fremd und schadlich fiir die einheimische Fauna betrachtet werden (z.B.
Waschbiren in Europa).

Die einzelnen Konfliktbereiche bedeuten aber nicht, dass Artenschutz und
Tierschutz insgesamt miteinander unvereinbar wiéren.®?! Denn abgesehen
davon, dass sich beides mit der gleichen ethischen Grundposition, dem
Sentientismus, begriinden ldsst, gibt es auch viele Bereiche, in denen sich
Tier- und Artenschutz tiberschneiden und gegenseitig ergénzen. Typische
Artenschutzmassnahmen wie die Schonung von Biotopen oder die zeit-
liche und ortliche Beschriankung der Jagd dienen auch dem Wohl von
Einzeltieren, soweit diese entsprechend empfindungsfahig sind. Sie lassen
ihnen die Moglichkeit, in einer zu ihren Bediirfnissen passenden natiirli-
chen Umgebung zu leben, ohne dem Stress des Jagddrucks und @hnlichen
menschengemachten Einfliissen ausgesetzt zu sein. Ahnliches gilt fiir die

620 Vgl. CAMPAGNA, Tierrechte (Fn. 524), S. 521.
621 Vgl. hierzu und zum Folgenden REGAN, CFAR (Fn. 381), S. 360 f.

257

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

503

504


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

505

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Beschriankung des Handels mit lebenden Wildtieren. Umgekehrt kann das
Schicksal jedes Einzeltieres fiir das Uberleben seiner Art entscheidend
sein, besonders wenn es nur noch wenige Individuen dieser Art gibt.622
Totungsverbote, die individualtierethisch begriindet sind, bilden ein beson-
ders effektives Mittel zur Arterhaltung. Denn anders als viele Artenschutz-
normen des geltenden Rechts beinhalten sie nicht bloss eine quantitative
Beschrankung,%?* sondern ein generelles Verbot des Tétens, das sich auf
jedes einzelne Tier der betreffenden Art erstreckt.

Aus Artenschutzgriinden ist unter Umstdnden auch das Téten von Tieren
zu verbieten, welche die Voraussetzungen eines tierethischen individuellen
Lebensschutzes nicht erfiillen. Zu denken ist hierbei an die weniger kom-
plexen oder evolutiv geringer entwickelten Tiere wie Insekten, Wiirmer,
Quallen oder Seeigel, die méglicherweise gar keine negativen Einwirkun-
gen empfinden konnen. Wenn ihre Fahigkeiten keinen Anspruch auf einen
(direkten) individuellen Lebensschutz rechtfertigen, sind sie oder jedenfalls
einige von ihnen dennoch vor Tétung zu schiitzen, soweit dies erforderlich
ist, um ihre Art vor dem Aussterben zu schiitzen. Insofern kommt dem Ar-
tenschutz fiir solche Tiere die Funktion eines (indirekten) Auffanglebens-
schutzes zu. Fiir Tiere, die bereits tierethisch vor Tétung zu schiitzen sind,
haben artenschutzethische Tétungsverbote ebenfalls eine Bedeutung, wenn
auch eine untergeordnete. Sie konnen zusdtzlich ins Gewicht fallen, wenn
z.B. entschieden werden muss, ob ein Tiger aus irgendwelchen Griinden
(schwer heilbare Krankheit, anhaltende Menschengefahrdung) ausnahms-
weise getdtet werden darf. Fiir einige Tiere kann der Artenschutz somit eine
Verstarkung des individuellen Lebensschutzes bewirken.

622 BowmaN/Davies/REDGWELL, Wildlife Law (Fn. 588), S. 76.
623 Dazu vorne Rz. 285f.

258

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie
A. Begriindung eines individuellen Lebensschutzes
L. Zur Tétungsfrage in der Tierethik

Zwei Hauptfragen der Tierethik sind voneinander zu unterscheiden.®?* Die
erste lautet, ob bzw. wann es richtig ist, Tieren Leid zuzufiigen, die zweite,
ob bzw. wann es richtig ist, Tiere zu téten. Obwohl Leidzufiigung und
Totung in der Praxis oft zusammentreffen (Todesangst bei Tieren vor der
Schlachtung, Schmerzen bei angeschossenen Tieren auf der Jagd), sind die
beiden Fragen unabhingig voneinander zu stellen, da sie unterschiedliche
moralische Anspriiche betreffen: im ersten Fall den Schutz des Wohlerge-
hens, im zweiten den Schutz des Lebens. Die zweite Frage, die Totungsfrage,
zielt deshalb darauf ab, unter welchen Voraussetzungen das Toten von
Tieren auch dann unmoralisch ist, wenn es kein Leiden (Schmerz, Angst,
Stress) verursacht.?> Ein typischer Anwendungsfall dieser Frage ist die
schmerzlose heimliche T6tung, von der das Opfer gar nichts mitbekommt,
weil es gerade bewusstlos ist oder schléft (z.B. Verabreichung einer todli-
chen Spritze wahrend dem Schlaf).

Der Schutz des Wohlergehens findet in der Tierethik bisher deutlich mehr
Anerkennung als der Schutz des Lebens.62¢ Dass Tiere, die leiden kénnen,
nicht unnétig gequalt werden diirfen, ist so gut wie unbestritten. Ebenso
besteht Einigkeit dariiber, dass die Totung eines leidensfdhigen Tieres —
falls sie denn iiberhaupt zuléssig ist — so schmerz-, angst- und stressfrei wie
moglich zu erfolgen hat. Uber die Frage, ob bzw. wann eine Tiertétung an
sich, als reine Beendigung des Lebens eines Tieres, moralisch falsch ist, be-
steht hingegen kein Konsens.®?” Dieses Verhiltnis zwischen Wohlergehens-

624 Hierzu und zum Folgenden CAVALIERI, Tierfrage (Fn. 361), S. 99; Luy, Tétungsfrage
(Fn. 360), S.7, 9.

625 Zur Definition der tierethischen Tétungsfrage auch Luy, Tétungsfrage (Fn. 360),
S.9.

626 Hierzu und zum Folgenden J. Luy, Zum Problem gesetzlicher Regelungen des
Lebensschutzes von Tieren, in: Bolliger/Goetschel/Rehbinder (Hrsg.), Psychologi-
sche Aspekte (Fn. 550), S.47 (49); CoCcHRANE, Ownership (Fn. 496), S.437; vgl.
CavaLIEri, Tierfrage (Fn. 361), S. 99; FRaNcIONE, Empfindungsfahigkeit (Fn. 496),
S.158.

627 LADWIG, Tiere essen (Fn. 392), S. 9; D. BIRNBACHER, Lisst sich die T6tung von Tie-
ren rechtfertigen?, in: U. Wolf (Hrsg.), Texte (Fn. 307), S. 212 (212); Luy, Problem
(Fn. 626), S. 49; RippE, Ethik (Fn. 338), S. 279.

259

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

506

507


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

508

509

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

und Lebensschutz zeigt sich auch im geltenden Tierschutzrecht, das die
Leidzufiigung grundsatzlich und die leidensunabhéngige Beendigung des
Lebens nur ausnahmsweise, ndmlich wenn sie aus mutwilligem Motiv (z.B.
aus einer momentanen Laune heraus) erfolgt, unter Strafe stellt (Art.26
Abs. 11it. a und lit. b TSchG).6%8

Ein wesentlicher Diskussionspunkt in der tierethischen Tétungsfrage ist
der Vergleich mit dem Schutz des menschlichen Lebens. Menschen sind,
wie gezeigt wurde, rechtlich umfassend vor Tétung geschiitzt. Ihr Leben
wird als Rechtsgut hoher bewertet als ihre korperliche Unversehrtheit,5?
wihrend bei Tieren umgekehrt das Wohlergehen dem Leben iibergeordnet
ist. Warum Menschen so viel besser vor Tétung geschiitzt werden als alle
(nichtmenschlichen) Tiere, konnte bisher nicht erklart werden. Vielmehr
hat die Auseinandersetzung mit der tierethischen Gleichbehandlungsfra-
ge gezeigt, dass eine Ungleichbehandlung zweier Arten von Lebewesen
grundsitzlich nur zu rechtfertigen ist, wenn diese sich in ihren tatsédchli-
chen Eigenschaften (Schmerzempfinden, Denkfdhigkeit, Emotionen) der-
art voneinander unterscheiden, dass die einen Lebewesen von der konkre-
ten Handlung (Schlagen, Einsperren, Téten) wesentlich anders betroffen
sind als die anderen. Ebenso hat sich gezeigt, dass sich einige Tiere in
tatsdchlicher Hinsicht, d.h. in ihren kognitiven, emotionalen und sozialen
Fahigkeiten nicht wesentlich von Menschen unterscheiden. Es bleibt zu
kldren, ob diese geringen Unterschiede ausreichen, um einen unterschied-
lichen Lebensschutz zu begriinden. Die Totungsfrage muss sich deshalb
mit der Grundsatzfrage befassen, welche tatsichlichen Eigenschaften ein
Lebewesen haben muss, um gleich oder dhnlich wie bisher die Menschen
vor Totung geschiitzt zu werden.

I1. Direkte und indirekte Griinde gegen das Téten

Der Lebensschutz, den das geltende Recht den Menschen gewihrt, ist
direkt und individuell. Direkt ist er, weil der Schutz des Lebens selbst das
Ziel und nicht bloss ein Mittel zu einem anderen Ziel (z.B. Artenschutz) ist.
Individuell ist er, weil er auf der Schutzwiirdigkeit des einzelnen Menschen
basiert und dementsprechend jedes menschliche Leben einzeln schiitzt.

628 Dazu vorne Rz. 110-112.
629 Vorne Rz. 294.

260

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Der Grund fiir diese individuelle Schutzwiirdigkeit muss fest mit dem
Individuum verbunden sein. Er ist deshalb darin zu sehen, dass jeder
Mensch iiber natiirliche Eigenschaften verfiigt, aufgrund derer die Been-
digung seines Lebens fiir ihn ein Unwert ist. Die Ergebnisse der tierethi-
schen Auseinandersetzung mit den moralisch relevanten Eigenschaften und
der Gleichbehandlungsfrage implizieren, dass ein Lebensschutz dieser Art
nicht nur den Menschen, sondern allen Tieren zuzusprechen ist, die iiber
dieselben oder dhnliche Eigenschaften wie Menschen verfiigen, sodass die
Beendigung ihres Lebens auch fiir sie ein Unwert ist.63

Neben dem direkten individuellen Lebensschutz gibt es verschiedene indi-
rekte Griinde gegen das Toten von Tieren. Indirekte Griinde lehnen das
Toten nicht deshalb ab, weil es ein individuelles Leben ausldscht, sondern
weil es gegen sonstige Interessen oder Ziele verstdsst.5*! Beispiele sind der
Schutz bedrohter Tierarten, der Schutz von Eigentum (z.B. das Verbot des
Totens fremder Heimtiere) oder die Vermeidung der Abstumpfung des
Mitgefiihls (Verrohungsargument). Ebenfalls ein indirekter Grund ist die
Riicksicht auf die Gefiihle von Angehorigen des getoteten Tieres. Angeho-
rige konnen dabei sowohl Menschen (Halter einer vergifteten Katze) als
auch andere Tiere (Mutterkuh eines geschlachteten Kalbes) sein. Dieser
Totungsverbotsgrund soll zwar auch Individuen schiitzen, jedoch nicht
das Individuum, das getdtet wird, sondern eben seine Angehorigen. All
diese Griinde haben gemeinsam, dass sie dem Toten nicht generell entge-
genstehen, sondern nur wenn die spezifischen Bedingungen erfiillt sind:
nur wenn der zu totende Kiebitz fiir die Erhaltung seiner Art wichtig
ist, nur wenn der zu totende Hund jemandem zu Eigentum gehdrt, nur
wenn die Tétung eines Pferdes tatsdchlich zur Verrohung von Menschen
beitrdgt oder nur wenn der zu tétende Bonobo Angehoérige hat, die um ihn
trauern konnen. Fiir einen generellen, umfassenden Lebensschutz reichen
diese indirekten Griinde somit nicht aus. Sie koénnen in den jeweiligen
Fillen verstarkend mitberticksichtigt werden,%*? sind aber keine gleichwer-
tige Alternative zum individuellen direkten Lebensschutz, der bisher nur
den Menschen zukommt. Im Folgenden soll deshalb in erster Linie dieser
direkte Lebensschutz weiter untersucht werden.

630 Vgl. vorne Rz. 368, 475.

631 Hierzu und zum Folgenden J.-C. WoLE, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 7; BIRN-
BACHER, Tétung (Fn. 627), S. 226.

632 Vgl. BIRNBACHER, T6tung (Fn. 627), S. 226.

261

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

510


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

511

512

513

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

I1I. Einwande gegen den Grundsatz des Lebensschutzes

Bei den Einwiénden, die gegen den Schutz des tierlichen Lebens vorge-
bracht werden, ist zu unterscheiden zwischen jenen, die sich gegen den
Grundsatz des Lebensschutzes richten, und jenen, die eine Tétungserlaub-
nis bloss fiir bestimmte Zwecke (Fleischverzehr, Seuchenbekampfung etc.)
fordern. Die letztgenannten richten sich nicht gegen den Lebensschutz als
solchen, sondern gegen dessen Reichweite. Sie verlangen lediglich, dass der
Lebensschutz derart eingeschriankt wird, dass das Téten, im Sinne einer
Ausnahme vom Grundsatz, fiir den spezifischen Zweck erlaubt bleibt. Sol-
che Einwénde betreffen somit die Einschrinkung des Lebensschutzes, auf
die erst spater eingegangen wird. An dieser Stelle werden nur die Einwénde
behandelt, die sich gegen den Grundsatz richten.

Einige dieser Grundsatzeinwénde basieren auf Annahmen, welche die bis-
herige Untersuchung zur Tierethik bereits widerlegt hat. Dazu gehdren
Argumente, die eine generelle Tiertotungserlaubnis damit begriinden, dass
menschliche Interessen den tierlichen immer iibergeordnet seien,%? wes-
halb Menschen mit Tieren wie mit Eigentum® beliebig umgehen diirften.
Diese Argumente setzen die vom Spezieshierarchismus behauptete gene-
relle Hoherwertigkeit der Menschen voraus, die keine Riicksicht darauf
nimmt, welche konkreten Interessen auf beiden Seiten betroffen und wie
wichtig sie fiir die jeweilige Seite sind. Eine solche Hoherwertigkeit der
Menschen konnte jedoch nicht tiberzeugend begriindet werden.6%

Ein anderes Beispiel ist das Argument, wer einen Lebensschutz fiir Tiere
fordere, miisse dies konsequenterweise auch fiir Pflanzen tun. Dies gehe
jedoch nicht, weil dadurch dem Menschen jegliche Nahrungs- und Exis-
tenzgrundlage entzogen wire, weshalb auf beide Arten von Lebensschutz
zu verzichten sei.®3¢ Dieses Argument geht davon aus, dass es zwischen Tie-
ren und Pflanzen keinen Unterschied gibt, der eine Ungleichbehandlung
rechtfertigt, wiahrend es zwischen Tieren und Menschen einen solchen
Unterschied gebe. Tatsdchlich haben Tiere aber vielmehr mit Menschen ge-
meinsam - die ja biologisch betrachtet selbst Tiere sind - als mit Pflanzen.
Namentlich haben viele Tiere unzweifelhaft die Fahigkeit zum bewussten

633 Kiritische Schilderung bei A. GoETSCHEL, Tiere klagen an, 2012, S. 230.

634 Kritische Schilderung bei REGan, CFAR (Fn. 381), S. 334, 347f.

635 Vorne Rz. 474.

636 Vgl. die dhnliche Schilderung des Arguments bei RippE, Ethik (Fn. 338), S. 157.

262

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Empfinden, wogegen Pflanzen diese Fahigkeit (hochstwahrscheinlich)®”
fehlt. Dieser wesentliche Unterschied rechtfertigt es, gewisse Anspriiche
nur Tieren und nicht auch Pflanzen zu gewdhren.%8

Neben diesen relativ leicht widerlegbaren Argumenten gibt es Einwénde
wie die folgenden, die eine etwas eingehendere Auseinandersetzung erfor-
dern.

1. Der Tod sei fur Tiere kein Unwert

Ein méglicher Einwand gegen den Lebensschutz lautet, dass die Tétung
eines Tieres, das dabei tiberhaupt kein Leiden erfahrt, kein Unrecht sein
konne, weil die Beendigung des Lebens als solche fiir das Tier gar kein
Unwert sei. Im Falle einer schmerzvollen Totung bestehe der Unwert allein
darin, dass sie dem Tier Schmerzen bereitet und dadurch sein Wohlergehen
beeintréichtigt, nicht aber darin, dass sie zum Tod fiihrt. Eine T6tung, die
weder Schmerzen noch Angst noch sonstiges Leiden verursacht, etwa weil
sie unter vollstdndiger Bewusstlosigkeit des Tieres ausgefithrt wird, habe
hingegen keine Auswirkungen auf das Wohlergehen, weshalb sie fiir das
Tier nichts Schlechtes sei.%° Dieses Argument tritt im Zusammenhang
mit dem T6ten von Tieren oft auf und wird dabei auf den antiken Philoso-
phen EPIKUR zuriickgefiihrt.®4° Eine allgemeinere, nicht speziell auf Tiere
bezogene Fassung des Arguments findet sich bei ARTHUR SCHOPENHAUER
wieder, der sich ebenfalls auf EPIKUR bezog. Danach ist der Tod kein Ubel,
weil das Erleben eines Ubels ein Bewusstsein voraussetzt, mit dem Tod
aber jedes Bewusstsein endet.®! Was man mit dem Tod verliert, konne man
nicht vermissen, weshalb es keinen verniinftigen Grund gebe, den Tod zu
fiirchten. Das Nichtexistieren nach dem Tod sei ebenso wenig ein Ubel wie
das Nichtexistieren vor dem Leben.

637 Eingehend zur Frage, ob auch Pflanzen subjektiv erleben und deshalb moralische
Objekte sein konnen, Rippg, Ethik (Fn. 338), S.169-172, 186-191.

638 Vgl. vorne Rz. 416-420.

639 Vgl. RippE, Lebensschutz (Fn. 36), S. 89; Luy, Totungsfrage (Fn. 360), S. 138.

640 So bei Luy, Problem (Fn. 626), S. 55f.; DEMs., Totungsfrage (Fn. 360), S. 138; RIPPE,
Ethik (Fn. 338), S. 282 f.

641 Hierzu und zum Folgenden A. SCHOPENHAUER, Die Welt als Wille und Vorstellung,
Zweiter Band (1844), Kap. 41: ,Ueber den Tod und sein Verhdltniss zur Unzerstorbar-
keit unseres Wesens an sich®, zit. nach der Ausgabe v. L. Berndl (Hrsg.), 1913, S. 599.

263

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

514

515


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

516

517

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Auf die Frage, ob und unter welchen Bedingungen der Tod im Allgemeinen
ein moralischer Unwert sein kann, ist erst spater einzugehen. An dieser
Stelle ist dem Argument, der Tod sei kein Ubel, nur insoweit zu begegnen,
als es sich speziell gegen den Schutz des Lebens von Tieren richtet. Das
wesentliche Problem an diesem Argument ist, dass es, so wie es vorgebracht
wurde, nicht begriindet, warum die T6tung von Tieren anders behandelt
werden soll als die Totung von Menschen. Es liesse sich ebenso gut gegen
den Lebensschutz der Menschen verwenden,®*? denn auch bei Menschen
lasst sich das Bewusstsein durch Betaubung vor dem Tod ausschalten und
auch bei Menschen endet das Bewusstsein mit dem Tod. SCHOPENHAUER
bezog denn seine Aussage wie gesagt auch nicht speziell auf den Tod von
Tieren, sondern auf den Tod im Allgemeinen. Und er sprach ausdriicklich
von der Todesangst der Menschen, die er als unverniinftig und blind be-
zeichnete.®*> EPIKUR selbst bezog sein Argument sogar nur auf den Tod
von Menschen, denen er damit die Angst vor dem Tod nehmen wollte.®44
Insofern ist fraglich, wie weit das Argument iiberhaupt auf Tiere tibertrag-
bar ist. Man konnte entgegnen, dass jene Tiere, die iiberhaupt so etwas
wie Todesangst haben, jedenfalls kaum fdhig seien, diese Angst in einer
ahnlichen Weise rational zu erfassen, wie es Menschen konnen, weshalb
der Tod fiir sie eine andere Bedrohung sei als fiir Menschen.®*> Soweit
das Argument aber auf Tiere anwendbar ist, muss ihm entgegengehalten
werden, dass es ebenso in Bezug auf Menschen gilt.

Bei Menschen wird dieses Argument heute aber offensichtlich nicht akzep-
tiert, um Totungen, die kein Leiden verursachen, zu legitimieren. Das
Toten von Menschen ist rechtlich auch dann verboten, wenn es nicht
nur angst- und schmerzfrei, sondern fiir das Opfer ganz unbemerkbar,
z.B. wahrend dessen Schlaf, erfolgt. Es ist auch nicht zu bezweifeln, dass
Menschen, wie NELsON annimmt, in aller Regel nicht bereit wiren, in
ihre eigene Totung einzuwilligen, nur weil sie wiissten, dass diese vollig
schmerzfrei erfolgen wiirde.®4¢ Eine Regelung, die das T6ten von Menschen
erlaubt, wenn es nur kein Leiden verursacht, ist allein schon aus dem

642 Luy, Problem (Fn. 626), S.58f.; RippE, Ethik (Fn. 338), S.281, 290 f; vgl. E. JOoHN-
SON, Leben, Tod und Tiere (Life, Death, and Animals, 1983), in: U. Wolf (Hrsg.),
Texte (Fn. 307), S. 195 (206).

643 SCHOPENHAUER, WWV 2 (Fn. 641), Kap. 41, S. 596 f.

644 Vgl. EPIKUR, Brief an Menoikeus, in: R. Nickel (Hrsg.), Wege zum Gliick, 3. Aufl.,
2011, S. 222 (225).

645 Vgl. BIRNBACHER, T6tung (Fn. 627), S. 226.

646 NELSON, SAE (Fn. 350), § 67, S.168; vgl. SINGER, PE (Fn. 303), S. 152.

264

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Grund abzulehnen, dass sie in einer menschengemachten Rechtsordnung
ohnehin nicht realisierbar wéire. Wer aber das Argument, der Tod sei kein
Unwert, weil er das Bewusstsein beende, bei Menschen ablehnt, kann da-
mit auch das leidfreie T6ten von Tieren nicht rechtfertigen, solange nicht
dargelegt wird, aus welchen anderen Griinden der Tod nur fiir Menschen
und nicht auch fiir Tiere doch ein Unwert ist.

2. Das Téten von Tieren sei kompensierbar

a) Kompensation durch das vorausgegangene Leben des getoteten Tieres
(Existenzzweckargument)

Ein Einwand, der sich vor allem gegen den Schutz des Lebens von land-
wirtschaftlichen Nutztieren und Versuchstieren richtet, lautet, dass die
meisten dieser Tiere ohne den spezifischen Zweck, fiir den sie verwendet
und getotet werden (Fleischkonsum, Tierversuche), ja gar nie existieren
wiirden.®¥” Nur dank diesem T6tungszweck wiirden die Tiere tiberhaupt
zum Leben gebracht. Weil Menschen diesen Tieren also das Leben ,ge-
schenkt® hitten, diirften sie es ihnen auch nach einer gewissen Zeit wieder
wegnehmen. Damit hitten sie ihnen insgesamt immer noch etwas Gutes
getan, da ein kurzes Leben besser sei als gar keines. Die Totung wird dem-
nach dadurch kompensiert, dass die Tiere davor iiberhaupt leben durften.

Dass dieses Argument nicht {iberzeugt, zeigt sich ganz einfach, wenn
man es auf Menschen tbertragt. Es wiirde dann namlich bedeuten, dass
menschliche Eltern ihre Kinder, denen sie ja das Leben ermdéglicht haben,
jederzeit und ohne weitere Begriindung toten diirfen.®*® Dass menschliche
Kinder im Unterschied zu Nutz- und Versuchstieren faktisch aus einem
anderen Motiv als zum To6ten gezeugt und geboren werden, dndert daran
nichts. Denn das Argument besagt ja nur, dass diejenigen, die einem Wesen
- aus welchem Motiv auch immer - das Leben ermdglichen, es ihm auch
wieder wegnehmen diirfen. Zudem wére es auch bei menschlichen Kindern

647 Hierzu und zum Folgenden N. HOERSTER, Haben Tiere eine Wiirde?, 2004, S.75f.;
kritische Schilderungen bei SELTER, Planning (Fn. 502), S.20; COCHRANE, Animal
Rights (Fn. 504), S. 90; REGAN, CFAR (Fn. 381), S. 342; E. PLUHAR, Das Recht, nicht
gegessen zu werden (The Right not to Be Eaten, 2004), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte
(Fn. 307), S.301 (306).

648 Vgl. REGaN, CFAR (Fn. 381), S. 342; CoCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 90 f.

265

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

518

519


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

520

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

moglich, sie aus einem Motiv in die Welt zu setzen, das ihre Tétung be-
inhaltet. Eltern sind nun aber klarerweise nicht berechtigt, ihre Kinder zu
toten, nur weil sie sie erzeugt haben.®*® Das menschliche Leben ist unab-
héngig vom Willen seiner Erzeuger geschiitzt. Das ist damit zu begriinden,
dass Menschen, sobald sie existieren, eine eigene Schutzwiirdigkeit haben,
die ihnen einen Anspruch auf Schutz um ihrer selbst willen gewahrt.6>
Diese eigene Schutzwiirdigkeit ist, sobald sie besteht, unabhiangig vom Wil-
len derer, die sie einst durch Erzeugung des Lebens ermdglicht haben. Sie
verdrangt samtliche allfilligen Interessen der Erzeuger, mit dem Menschen
etwas zu tun, das seine Schutzwiirdigkeit missachten wiirde, namentlich
ihn zu toten (sofern dies nicht durch besondere Umstinde wie eine Not-
wehrsituation ausnahmsweise gerechtfertigt ist). Dasselbe muss in Bezug
auf einen allfalligen Lebensschutzanspruch von Tieren gelten, solange nicht
gezeigt wird, aus welchen anderen Griinden diesbeziiglich ein Unterschied
zwischen Tieren und Menschen gemacht werden soll.

Dariiber hinaus ist dieses Existenzzweckargument aus einem weiteren
Grund zu verwerfen. Es basiert ndmlich auf der Annahme, dass die Schaf-
fung eines Lebewesens diesem einen Vorteil gegeniiber dem vorherigen
Zustand seiner Nichtexistenz verschafft. Diese Annahme wiirde aber nur
zutreffen, wenn das Wesen selbst in seiner Existenz einen Vorteil gegeniiber
seiner vorherigen Nichtexistenz empfinden konnte. Das kann es nicht, weil
es vor seiner Existenz nichts empfinden und somit den damaligen Zustand
nicht bewerten konnte.®! Damit ist ein wertender Vergleich zwischen dem
Leben und dem vorherigen Nichtleben unmoglich. Méglich ist zwar der an-
dere Fall, dass ein bereits existierendes Lebewesen sein Leben als insgesamt
positiv empfindet und deshalb das Weiterleben dem Sterben vorzieht, weil
es sich seine Nichtexistenz gegeniiber seiner Existenz als nachteilig vorstellt.
Dies wire aber ein Vergleich zwischen dem bereits empfundenen Leben
und der vorgestellten Nichtexistenz nach dem Leben. Erst wenn ein Wesen
lebt, kann es sein Leben bewerten und allenfalls diesen Wert mit dem
des Nichtlebens vergleichen. Und sobald es lebt, hat es kein praktisches
Interesse mehr an der Frage, ob es besser gewesen wire, nicht geboren
zu werden, denn dieser Zustand der vorgeburtlichen Nichtexistenz kann
nicht mehr hergestellt werden. Das praktische Interesse bezieht sich nur auf

649 COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 90.

650 Vgl. hierzu und zum Folgenden LADWIG, Tiere essen (Fn. 392), S.22; COCHRANE,
Animal Rights (Fn. 504), S. 91

651 Vgl. SELTER, Planning (Fn. 502), S. 20.

266

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

die Frage, ob es besser ist, weiterzuleben oder zu sterben. Deswegen kann
die Schaffung eines Lebens nicht einfach spiegelbildlich zur Ausléschung
eines Lebens bewertet werden. Wenn mit der Tétung eines Wesens diesem
Wesen etwas Schlechtes getan wird, bedeutet dies umgekehrt nicht, dass
mit der Erzeugung eines Wesens diesem etwas Gutes getan wird. Es trifft
nach dem Gesagten nicht zu, dass die Erzeugung eines Tieres diesem Tier,
aus dessen eigener Perspektive, einen empfundenen Vorteil gegeniiber sei-
ner vorherigen Nichtexistenz verschafft. Deswegen kann damit auch kein
Nachteil kompensiert werden, den die Totung des Tieres fiir dieses bewirkt.

b) Kompensation durch das Leben eines anderen Tieres
(Ersetzbarkeitsargument)

Ein dhnlicher Einwand, der sich aber nur auf eine bestimmte Kategorie
von Tieren bezieht, ist das Ersetzbarkeitsargument. SINGER wendet es in
Praktische Ethik auf alle Tiere an, die zwar Bewusstsein, aber kein Selbst-
bewusstsein und keine in die Zukunft gerichteten Praferenzen haben.6>?
Es besagt, dass die Tétung solcher Tiere kein Unrecht sei, sofern jedes
getdtete Tier durch ein anderes Tier derselben Art ersetzt wird, das ein
ebenso angenehmes Leben wie das getotete fithren kann.>3 Im Unterschied
zum vorherigen Argument soll die T6tung hier also nicht durch die Geburt
desselben, sondern durch die Geburt eines anderen Tieres kompensiert
werden.

SINGERs Begriindung, warum nichtselbstbewusste Tiere ersetzbar seien,
ergibt sich aus zwei Faktoren, namlich aus seinem utilitaristischen Gerech-
tigkeitsansatz und seiner Einschédtzung iiber die Interessen dieser Tiere.
Wie schon erwéhnt beurteilt SINGER eine Handlung im Allgemeinen als
umso gerechter, je grosser ihr Gesamtnutzen ist, d.h. je mehr Freude (Nut-
zen) und je weniger Leid (Schaden) sie fiir die Betroffenen insgesamt be-
wirkt.%5* Im Zusammenhang mit dem T6ten und Erzeugen von Lebewesen
entspricht dies der von ihm so bezeichneten ,Totalansicht”. Danach besteht
das gerechte Ziel allein darin, die Gesamtsumme an Freude zu vermehren
(und die Gesamtsumme an Leid zu reduzieren), und es ist gleichgiiltig,

652 SINGER, PE (Fn. 303), S.203-205; siche zudem die dhnlichen Ausfithrungen bei
HOERSTER, Tierwiirde (Fn. 647), S. 72, 76.

653 SINGER, PE (Fn. 303), S. 194, 205, 219.

654 Vorne Rz. 332.

267

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

521

522


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

523

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

ob dies durch eine Vermehrung der Freude bei den bereits existierenden
Lebewesen oder durch eine Vermehrung der Anzahl existierender Lebewe-
sen geschieht.> Auf das individuelle Wohlergehen der einzelnen Tiere
kommt es also nicht an, sondern nur auf die Summe aller Wohlergehen.
Fiir diese Gesamtsumme kann auch das zu erwartende Wohl von Wesen
beriicksichtigt werden, die noch gar nicht existieren, aber einmal existieren
kénnten. Das Gegenstiick zur ,Totalansicht® ist die ,vorherige-Existenz-An-
sicht®. Nach dieser sind nur Wesen zu beriicksichtigen, die bereits existieren
oder sicher existieren werden. In der Vermehrung der Gesamtfreude durch
Schaffung zusitzlicher Lebewesen sieht diese Ansicht im Gegensatz zur
»Totalansicht“ keinen moralischen Wert. Es zéhlt also nur die Vermehrung
der Freude bei den bereits bestehenden Wesen. Zur Beurteilung des Tétens
von nichtselbstbewussten Tieren hilt SINGER nun die ,Totalansicht® fiir
richtig, weil er annimmt, dass diese Tiere mangels zukunftsgerichteter Pra-
ferenzen kein individuelles Interesse am Weiterleben haben.®>¢ Als Folge
davon sieht er diese Tiere als ersetzbar an. Sie diirfen getotet werden, soweit
sie ersetzt werden, weil so die Gesamtsumme an Freude, auf die es nach
dieser Ansicht allein ankommt, erhalten bleibt.

An SINGERs Argumentation ist zundchst fraglich, ob die Unterscheidung
zwischen selbstbewussten und nichtselbstbewussten Tieren in diesem Zu-
sammenhang gerechtfertigt ist, warum das Ersetzbarkeitsargument nicht
auch in Bezug auf selbstbewusste Wesen (z.B. Menschen) gelten soll.5”
Auf diese Unterscheidung wird aber nicht weiter eingegangen, weil es auf
sie nicht ankommt. Das Ersetzbarkeitsargument ist unabhingig davon zu
verwerfen. Der Grund liegt im utilitaristischen Ansatz, aus dem das Argu-
ment folgt, — in der ,Totalansicht®, wonach Gerechtigkeit das Ziel hat, die
Gesamtsumme an Freude in der Welt zu maximieren, ohne auf das indivi-
duelle Wohl einzelner Wesen Riicksicht zu nehmen. Dieser Ansatz ist von
vornherein abzulehnen, weil er dem Prinzip der Subjektivitit von Werten
widerspricht. Nach diesem bereits mehrfach erwahnten Prinzip muss sich
jeder Wert mindestens einem Wesen zuordnen lassen, das zu subjektivem
Empfinden und Werten fahig ist.*® Wenn also die Vermehrung der Ge-
samtsumme an Freude gut oder richtig sein soll, muss gefragt werden, fiir
wen dies gut oder richtig sein soll. Irgendein subjektiv empfindendes Wesen

655 Hierzu und zum Folgenden SINGER, PE (Fn. 303), S.165f.
656 SINGER, PE (Fn. 303), S.194, 203 f.

657 Vgl. R Frey, Rights, Killing, and Suffering, 1983, S. 161.
658 Vgl. vorne Rz. 361 (subjektiver Wertbegriff), 365, 483.

268

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

muss durch die Vermehrung einen positiven Wert erfahren, damit sie sinn-
vollerweise als gut oder richtig bewertet werden kann. Die Gesamtsumme
selbst kommt dafiir nicht in Frage, da sie kein subjektiv empfindendes We-
sen ist, sondern ein rein gedankliches Gebilde, das kein eigenes Innenleben
hat. Die Einzigen, welche die Art von Freude, die vermehrt werden soll,
erfahren kénnen, sind somit die einzelnen Tiere.% Diese erfahren jedoch
immer nur ihre eigenen Freuden und Leiden, nicht auch jene der anderen
Tiere (hochstens Mitfreude und Mitleid, die aber ebenfalls eigene Erfah-
rungen sind). Es gibt somit kein subjektiv empfindendes Wesen, das durch
die Vermehrung der Gesamtsumme an Freude einen Wert erfihrt. Deshalb
kann es nach dem Prinzip der Subjektivitit von Werten auch nicht das Ziel
der Gerechtigkeit sein, diese Gesamtsumme zu vermehren. Vielmehr ist der
Gerechtigkeitsgehalt einer Handlung danach zu beurteilen, wie sie sich auf
das individuelle Empfinden einzelner Wesen auswirkt.®®® Das Wohl und
Leiden eines einzelnen Tieres hdngt nicht von der Gesamtmenge an Freude
in der Welt ab und somit auch nicht davon, wie viele andere Tiere seiner
Art insgesamt vorhanden sind.®®! Folglich kann ein allfélliger Nachteil,
der diesem Tier zugefiigt wird, wenn man es totet, auch nicht dadurch
kompensiert werden, dass dieses Tier durch ein anderes seiner Art ersetzt
wird. Ein Ubel, das einem Tier zugefligt wurde (z.B. Schmerzen), kann
hochstens dadurch kompensiert werden, dass demselben Tier auch etwas
Gutes getan wird.%%? Im Falle des Totens ist das aber nicht méglich, da Tote
nichts Gutes mehr erfahren konnen. Das bedeutet, dass Tiere jedenfalls im
Rahmen eines direkten Lebensschutzes generell nicht ersetzbar sind. Sie
sind entweder individuell vor T6tung zu schiitzen oder eben nicht. Sind sie
nicht zu schiitzen, brauchen sie auch nicht ersetzt zu werden.

659 Hierzu und zum Folgenden KorsGaarD, Tiere (Fn. 360), S. 207, 285.

660 CaMPAGNA, Tierrechte (Fn. 524), S.521; COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504),
S.40f.

661 RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S. 121; vgl. NussBauM, Jenseits (Fn. 310), S.193;
ReGAN, CFAR (Fn. 381), S. 343.

662 Vgl. J.-C. WoLF, Tétung von Tieren, in: J. Nida-Rimelin/D. v.d. Pfordten (Hrsg.),
Okologische Ethik und Rechtstheorie, 2. Aufl., 2002, S. 219 (224).

269

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

524

525

526

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

3. Wenn Tiere einander toten, diirften Menschen sie auch toten
(»Raubtierargument®)

Ein weiterer méglicher Einwand gegen einen Lebensschutz fiir Tiere ist der,
dass Tiere sich ja gegenseitig auch toten und fressen.®®3 Geparden tdten
Antilopen, Eulen téten Méuse, Schwertwale toten Robben. Aus Gleichbe-
handlungsgriinden, so konnte argumentiert werden, sollen deshalb auch
Menschen Tiere toten diirfen.

Dieser Einwand ist im Wesentlichen aus zwei Griinden nicht stichhaltig.
Beide richten sich gegen die Forderung nach Gleichbehandlung. Der erste
Grund ist, dass Tiere im Unterschied zu Menschen meistens aus Notwen-
digkeit toten. Sie tdten ihre Beutetiere, um sie zu essen, und sie sind
auf das Toten angewiesen, weil sie ohne Fleischnahrung nicht tiberleben
konnten.®®* Und selbst wenn sie physiologisch ohne Fleisch iiberleben
konnten, gibe es zumindest fiir die wildlebenden karnivoren Tiere in der
Natur gegenwdrtig keine Alternativen, die ihnen die benétigte Menge und
Zusammensetzung an Néhrstoffen liefern. Auf Menschen trifft das nicht zu.
Menschen tdten Tiere zwar teilweise auch, um sie zu essen. Sie sind aber,
wie noch genauer auszufiithren sein wird, in aller Regel nicht darauf ange-
wiesen, um iiberleben zu kénnen. Dieser Unterschied rechtfertigt eine Un-
gleichbehandlung zwischen Menschen und jenen Tieren, die andere Tiere
zum eigenen Uberleben toten miissen (z.B. Lowen, Seehunde, Schlangen,
Adler). Dass diese Tiere toten (diirfen), ist kein Grund, es auch Menschen
zu erlauben.

Im Ubrigen betrifft der Umstand, dass einige Tiere andere téten (diirfen),
unter dem Aspekt der Notwendigkeit genau genommen nicht den Grund-
satz des Lebensschutzes, sondern die Rechtfertigung von Ausnahmen. Es
wire trotz diesem Umstand moglich, auch das Leben von wildlebenden
Beutetieren grundsdtzlich zu schiitzen und all die Totungen durch Raub-
tiere, welche zum eigenen Uberleben darauf angewiesen sind, als gerecht-
fertigte Ausnahmetotungen zu betrachten. Damit ist dieser Umstand erst
recht kein begriindeter Einwand gegen den Grundsatz des Lebensschutzes
fir Tiere, die typischerweise ohne Notwendigkeit durch Menschen getétet
werden (Hiihner, Schweine, Rinder etc.).

663 Kritische Schilderungen bei SINGER, PE (Fn. 303), S.118f. (,Benjamin-Franklin-
Einwand®“); RowLANDS, Animal Rights (Fn. 63), S.108; COCHRANE, Animal Rights
(Fn. 504), S. 91.

664 Hierzu und zum Folgenden RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S.76, 108, 116;
COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 94; SINGER, PE (Fn. 303), S. 119.

270

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Das Argument der Notwendigkeit ist allerdings nicht in jedem Fall ein
iiberzeugender Grund, um Totungen durch Tiere im Gegensatz zu T6tun-
gen durch Menschen gutzuheissen. Es gibt auch Tiere, die gelegentlich oder
regelmissig andere Tiere téten und fressen, ohne dass sie erndhrungsphy-
siologisch darauf angewiesen wiren, um zu uiberleben.®®> Zu denken ist an
all die Tiere, die sich sowohl fleischlich als auch pflanzlich erndhren (etwa
Baren, Fiichse, Wildschweine, Paviane). Soweit auch sie tiberleben konnten,
ohne zu toten, gibt es allein unter dem Gesichtspunkt der Notwendigkeit
keinen Anlass, ihnen das Téten zu erlauben, wihrend es Menschen verbo-
ten sein soll. Gegen eine Gleichbehandlung dieser Tiere mit Menschen
spricht jedoch der folgende zweite Grund.

Der zweite Grund, warum das Raubtierargument kein stichhaltiger Ein-
wand gegen einen grundsitzlichen Lebensschutz fiir Tiere ist, hat mit
der Fihigkeit zu tun, Pflichten zu befolgen. Es muss davon ausgegangen
werden, dass Menschen aufgrund ihrer besonders komplexen kognitiven
und sprachlichen Fahigkeiten die einzigen Lebewesen sind, die in der Lage
sind, Pflichten wie ein Totungsverbot zum Schutz individueller Leben zu
verstehen, zu verinnerlichen und zu befolgen. Tiere sind im Unterschied zu
Menschen nicht pflichtbefolgungsfahig.6®® Es gibt zwar Tiere, die in einem
gewissen Mass Gerechtigkeit empfinden,®®” Verantwortlichkeit fiir ihr eige-
nes Verhalten spiiren und Schuldgefiihle entwickeln, wenn sie gegen soziale
Regeln verstossen haben. Beispielsweise zeigte ein Bonobo, der einer Tier-
arztin - wohl nicht mit Absicht, sondern aus Unsorgfalt — einen Finger
abgebissen hatte, am Tag nach dem Vorfall, als er mit ihrer verletzten Hand
konfrontiert wurde, ein Verhalten, das als Reue und Scham gedeutet wer-
den kann: Er setzte sich mit gesenktem Kopf in den hintersten Winkel des
Geheges und schlang die Arme um sich.%%® Die Pflichtbefolgungsfihigkeit,
die hier gefragt ist, setzt aber mehr voraus. Sie setzt die Fahigkeit voraus,
ein von Menschen kommuniziertes Verbot zu verstehen und es als Folge
dieses Verstehens zu befolgen (d.h. nicht nur als Folge eines unabhingig
davon bestehenden eigenen Gerechtigkeitsempfindens). Diese Fahigkeit ist
bei nichtmenschlichen Wesen wohl generell nicht anzunehmen. Es wire
daher praktisch gesehen unsinnig, einem Krokodil oder einem Fischotter

665 Vgl. CoCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 94.

666 Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 329; BosserT, Hirschkiihe (Fn. 372), S. 69; REGAN,
CFAR (Fn. 381), S. 357; vgl. SINGER, PE (Fn. 303), S. 119.

667 Dazu vorne Rz. 404-406.

668 DE WAAL, Mensch (Fn. 311), S. 251f.

271

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

527

528


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

529

530

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

das Toten zu verbieten, denn sie kdnnten sich sowieso nicht daran halten.
Menschen hingegen, jedenfalls den geistig voll entwickelten und unbeein-
trachtigten, kann man solche Verbote auferlegen und erwarten, dass sie sich
daran halten kénnen.

Aus diesem Unterschied in der Pflichtbefolgungsfahigkeit wird zum Teil
gefolgert, dass man Tieren im Gegensatz zu Menschen generell keine
Pflichten auferlegen bzw. sie nicht fiir ihr Verhalten verantwortlich machen
kann,®® oder auch, dass das Verhalten von Tieren im Gegensatz zu jenem
der Menschen nicht moralisch falsch sein kénne.6”0 Solche Aussagen sind
jedoch kritisch zu betrachten, besonders die letzte, wonach Tiere mangels
Pflichtbefolgungsfahigkeit nicht moralisch falsch handeln kénnen. Wenn
ein Tier etwas tut, das nach menschlichem Massstab klar unmoralisch ist,
beispielsweise wenn ein méannlicher Lowe nach der Eroberung eines Rudels
alle Jungtiere totet, nur um fiir den eigenen Nachwuchs Platz zu machen
bzw. die Weibchen fiir sich allein zu beanspruchen, dann iiberzeugt es
kaum, dieses Verhalten als moralisch richtig oder neutral zu bewerten,
nur weil der Léwe nicht pflichtbefolgungsfahig ist. Dass man dem Lowen
dieses Verhalten nicht wirksam verbieten kann, ist ein Argument gegen
die faktische Durchsetzbarkeit eines solchen Verbots. Das muss aber nicht
heissen, dass das Verbot auch normativ falsch bzw. das Verhalten des Lowen
richtig ist. Auch bedeutet der Umstand, dass ein Wesen unfahig ist, Pflich-
ten zu befolgen, allein nicht, dass man jegliches Verhalten dieses Wesens
dulden muss.”! Wenn ein urteilsunfahiges Kind eine geladene Pistole auf
jemanden richtet, ist es gerechtfertigt, es auf geeignete Weise davon abzu-
bringen, auch wenn das Kind nicht versteht, dass es eine lebensbedrohliche
Situation geschaffen hat. Dass Tiere kein Pflichtbewusstsein haben, heisst
also nicht, dass sie sich ausnahmslos richtig verhalten, wenn sie andere
Tiere toten, und es heisst auch nicht, dass es keine Fille geben kann, in
denen ein menschliches Eingreifen gerechtfertigt ist, um Tiere vom Toten
anderer Tiere abzuhalten.

Nichtsdestotrotz bedeutet die fehlende Pflichtbefolgungsfihigkeit bei Tie-
ren einen wesentlichen Unterschied gegeniiber Menschen, der eine Un-
gleichbehandlung rechtfertigt. Sie bedeutet, dass Tiere nicht (allein) durch
Verpflichtung zum richtigen Verhalten gebracht werden konnen. Selbst
wenn man ihnen Pflichten zuschreiben wiirde, wiéren sie jedenfalls nicht

669 REGAN, CFAR (Fn. 381), S. 357; SINGER, PE (Fn. 303), S. 119.
670 BosserT, Hirschkiihe (Fn. 372), S. 69; REGaN, CFAR (Fn. 381), S. 357.
671 COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 92; SELTER, Planning (Fn. 502), S. 194.

272

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

fahig, diese Pflichten selbstindig zu erfiillen. Es wire stets irgendein Ein-
greifen von Menschen nétig, und sei es auch nur eine Kontrolle, damit die
Pflichten zuverléssig erfiillt werden konnten. Wenn menschliches Eingrei-
fen aber ohnehin nétig ist, macht es praktisch gesehen kaum Sinn, Tiere
zu verpflichten, damit sie sich verhalten, wie es von ihnen gewiinscht wird.
Pflichten, wozu auch Tétungsverbote gehoren, sind ein ungeeignetes Mittel,
um Tiere zum richtigen Verhalten zu bringen, konkret um sie vom Téten
abzuhalten. Sie sind hingegen ein geeignetes Mittel, um Menschen vom
Toten abzuhalten. Dies rechtfertigt es, Totungsverbote nur mit Geltung
fiir Menschen zu erlassen und Tiere stattdessen, soweit es gerecht ist, auf
andere Weise vom To6ten abzuhalten (z.B. durch Versperrung des Zugangs
zu potenziellen Beutetieren).

Damit ist der Einwand, dass Tiere auch Tiere tdten, insgesamt kein iiber-
zeugender Grund gegen einen (primér die Menschen verpflichtenden)
prinzipiellen Schutz von tierlichem Leben.

B. Voraussetzungen des individuellen Lebensschutzes

Nachdem die Diskussion der Grundsatzeinwéinde keinen iiberzeugenden
Grund ergeben hat, Tiere im Gegensatz zu Menschen generell vom Le-
bensschutz auszuschliessen, geht es im Folgenden um die Frage, wie sich
ein individueller Lebensschutz fiir Tiere positiv begriinden ldsst. Dazu ist
unter dem Gesichtspunkt der Gleichbehandlung sinnvollerweise zu fragen,
aus welchen Griinden ein solcher Lebensschutz bei Menschen bereits aner-
kannt und durchgesetzt wird und inwieweit diese Griinde auch auf Tiere
zutreffen. Zu vermuten sind diese Griinde in Eigenschaften, die fiir den
Schutz vor Totung relevant sind, indem sie ein entsprechendes Schutzbe-
diirfnis schaffen. Soweit Tiere iiber solche Eigenschaften verfligen, gebietet
es der allgemeine Gleichbehandlungssatz, nebst den Menschen auch diese
Tiere vor Totung zu schiitzen.®’? Zu suchen sind also die Voraussetzungen,
die ein Einzelwesen unabhéngig von seiner Artzugehorigkeit erfiillen muss,
um einen grundsatzlichen Anspruch auf Schutz vor Tétung zu erhalten.

672 Vorne Rz. 340, 378.

273

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

531

532


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

533

534

535

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

I. Interessen als Grundvoraussetzung fiir moralische Anspriiche
1. Interessenbasierte Begriindung moralischer Anspriiche

Der direkte individuelle Lebensschutz, wie er weiter vorne beschrieben
wurde, kennzeichnet sich dadurch, dass er einem Tier um seiner selbst
willen einen verbindlichen Anspruch gewidhrt, nicht getdtet zu werden.
Anspriiche dieser Art werden auch als moralische Rechte bezeichnet.®”?
Um eine Verwechslung mit Rechten im rechtsdogmatischen Sinn zu ver-
meiden, wird hier der Begrift des moralischen Anspruchs bevorzugt. Die
Voraussetzungen, die ein Wesen erfiillen muss, um moralische Anspriiche
zu haben, werden sehr haufig als Interessen beschrieben.* Beispielsweise
ist die Ansicht verbreitet, dass nur Wesen, die Interessen haben, iiberhaupt
moralische Anspriiche haben kénnen.®”> Dabei steht der Ausdruck ,Inter-
essen” fiir die allgemeine Fahigkeit, Interessen zu haben. Diese Féahigkeit
ist danach eine Grundbedingung fiir jegliche moralischen Anspriiche und
damit etwa gleichbedeutend mit den Begriffen der moralischen Relevanz
oder des moralischen Eigenwerts.’

Etwas Konkreteres ist mit Interessen in Aussagen wie jener gemeint, dass
der Zweck moralischer Anspriiche es sei, die Interessen von moralisch
relevanten Individuen zu schiitzen oder zu fordern.®”” Hierbei geht es um
die bestimmten Inhalte einzelner Interessen, die je einem bestimmten An-
spruch entsprechen. Beispielsweise entspricht das Interesse an geniigend
Wasser dem Anspruch auf geniigend Wasser. Die spezifischen Interessen,
die ein Wesen haben kann, sind entscheidend dafiir, welche Anspriiche
ihm sinnvollerweise gewéhrt werden. Beispielsweise macht ein Anspruch
auf Selbstbestimmung iiber den Umgang mit eigenen personlichen Daten
nur Sinn fiir Wesen, die ein Interesse an einem solchen Anspruch haben
konnen. Dies trifft auf Menschen zu, auf Rebhithner und Feldmause jedoch
nicht.

Interessen bilden nach diesem Ansatz also in zweifacher Hinsicht die
Grundlage moralischer Anspriiche: als allgemeine Interessensfahigkeit, die

673 So z.B. FEINBERG, Rights (Fn. 361), S. 50.

674 Siehe nebst den Folgenden etwa COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S.19f,, 41f;
LADWIG, Tiere essen (Fn. 392), S. 8.

675 FEINBERG, Rights (Fn. 361), S. 51, 61; J.-C. WoLF, Tétung (Fn. 662), S. 226.

676 Zu diesen Begriffen vorne Rz. 348 ff., 482.

677 Vgl. dazu CocHRANE, Ownership (Fn. 496), S. 431; RippE, Lebensschutz (Fn. 36),
S.109.

274

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

notig ist, um iberhaupt Anspriiche haben zu konnen, und als bestimmte
Interesseninhalte, auf die es bei der Frage ankommt, welche Anspriiche ein
Wesen haben soll.

Es tberrascht nicht, dass spiegelbildlich zu den Anspriichen auch mora-
lische Pflichten (z.B. Verbote) auf der Grundlage von Interessen begriin-
det werden. So wird die von einer Pflicht ausgehende Beschriankung der
Handlungsfreiheit des Verpflichteten durch das Gebot der Riicksichtnahme
auf die Interessen anderer legitimiert.”® Das Verbot, andere Menschen
zu toten, nimmt z.B. Riicksicht darauf, dass alle Menschen normalerweise
ein Interesse am eigenen Weiterleben haben. Analog zur Begriindung von
Pflichten ldsst sich nach dem Prinzip der Riicksichtnahme auf die Interes-
sen anderer sodann beurteilen, ob eine bestimmte Handlung oder Norm
richtig (gerecht) oder falsch (ungerecht) ist. Sie ist richtig, wenn sie die
Interessen anderer wahrt oder fordert, und falsch, wenn sie die Interessen
anderer beeintrichtigt.®” Teilweise werden Interessen auch ganz allgemein
als Grundlage der Moral bezeichnet.%80

Tatsachlich ist es sehr plausibel, in der Riicksichtnahme auf Interessen ein
universelles ethisches Grundprinzip zur Herleitung und Rechtfertigung von
Normen zu sehen. Dafiir spricht, dass dieses Interessenprinzip,®! wenn
auch nicht immer explizit genannt, in vielen bekannten Gerechtigkeitstheo-
rien zu erkennen ist. Beispielsweise ist die Grundlage des utilitaristischen
Nutzenprinzips, wonach eine Handlung umso gerechter ist, je mehr Gliick
und je weniger Leid sie insgesamt bewirkt,®8? darin zu sehen, dass die von
einer Handlung (potenziell) Betroffenen ein Interesse daran haben, Gliick
und moglichst kein Leid zu erfahren. Im Kontraktualismus, nach dem eine
Norm gerecht ist, wenn sie von den Betroffenen in einem hypothetischen
Normsetzungsvertrag akzeptiert wiirde,%®* zeigt sich das Interessenprinzip
darin, dass die Betroffenen nur solchen Normen zustimmen, die ihren eige-
nen Interessen mehr niitzen als schaden. Moglicherweise lassen sich sogar

678 NELsoN, SAE (Fn. 350), § 44, S. 116; vgl. SKIRBEKK, Gradualismus (Fn. 485), S. 431.

679 RippE, Lebensschutz (Fn. 36), S.109; vgl. J. FEINBERG, Harm to Others, 1984, S. 33,
36.

680 HOERSTER, Tierwiirde (Fn. 647), S. 63 (,interessenfundierte[r] Ansatz einer Moral-
begriindung“); J.-C. WoLr, Tétung (Fn. 662), S.220 (,Keine Moral ohne Riicksicht
auf Interessen®).

681 Bezeichnung angelehnt an das ,interest principle” bei FEINBERG, Rights (Fn. 361),
S.51.

682 Dazu vorne Rz. 331 1.

683 Dazu vorne Rz. 333f.

275

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

536

537


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

538

539

540

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

tugendethische Theorien weitgehend auf das Interessenprinzip zurtickfiih-
ren, wenn die meisten Tugenden Riicksicht auf Interessen voraussetzen.®%*
Auch zur Begriindung konkreter Gerechtigkeitsnormen scheint sich das
Interessenprinzip sehr umfassend zu eignen. Beispielsweise wurde gezeigt,
dass sich Normen zur Erhaltung von Tier- und Pflanzenarten, die selbst
nicht interessensfdhig sind, damit begriinden lassen, dass das Aussterben

von Arten den Interessen vieler empfindungsfahiger Lebewesen zuwider-
lauft.8>

Auf die Tétungsfrage angewendet bedeutet das Interessenprinzip, wie es
eben beschrieben wurde, dass ein direkter individueller Lebensschutz all
jenen Lebewesen zu gewidhren ist, die fahig sind, iberhaupt Interessen zu
haben, und dariiber hinaus ein Interesse am eigenen Leben (oder: Weiterle-
ben) haben. Dieses Interesse wird fortan als Lebensinteresse bezeichnet.

2. Begriff des Interesses
a) Interessen aus subjektiver und aus objektiver Perspektive

Bevor auf die spezifischen Bedingungen des Lebensinteresses eingegangen
wird, muss zuerst geklart werden, wie der allgemeine Begrift des Interesses
genau zu verstehen ist. Damit verbunden ist die Frage, welche Wesen als
Tréger von Interessen {iberhaupt in Frage kommen. Zunichst ist zwischen
Interessen aus einer subjektiven und einer objektiven Perspektive zu un-
terscheiden.%® Aus der subjektiven Perspektive bedeutet Interesse, dass
jemand an etwas interessiert ist (X. ist am Inhalt des Buches Y. interessiert).
Damit ist gemeint, dass der Interessent (X.) sein Interesse am betreffenden
Gegenstand (Buch Y.) bzw. die Bedeutung, die dieser Gegenstand fiir ihn
hat, in irgendeiner Weise subjektiv (splirbar, bewusst) wahrnimmt. Dies
setzt entsprechende Fahigkeiten voraus.

Aus der objektiven Perspektive bedeutet Interesse, dass etwas in jemandes
Interesse liegt (saubere Luft liegt in X. Interesse). Damit ist gemeint, dass
der Gegenstand des Interesses (saubere Luft) beim Interessenten (X.) in
irgendeiner Weise etwas bewirkt, das fiir ihn gut ist. Dabei ist nicht er-

684 Vgl. ].-C. WoLr, Totung (Fn. 662), S. 220.

685 Vorne Rz. 494-501.

686 Hierzu und zum Folgenden REGAN, CFAR (Fn. 381), S.87f; vgl. R. FREY, Interests
and Rights, 1980, S. 78 f.; SKIRBEKK, Gradualismus (Fn. 485), S. 432.

276

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

forderlich, dass der Interessent diese positive Wirkung des Gegenstandes
subjektiv wahrnimmt. Saubere Luft fordert oder bewahrt X Gesundheit
und Wohlbefinden, was gut fiir ihn ist, auch wenn ihm dieser Kausalzu-
sammenhang nicht bewusst ist.

Die Unterscheidung zwischen objektiver und subjektiver Perspektive ist
deshalb wichtig, weil im Falle des subjektiven Interessenbegriffs nur jene
Wesen Interessen haben konnen, die wenigstens in einem Mindestmass
zu subjektivem Erleben (Wahrnehmen, Spiiren) fihig sind. Der objektive
Interessenbegriff hingegen ist an sich geeignet, auch solchen Entitdten In-
teressen zuzuschreiben, die zu keinerlei subjektivem Erleben fahig sind,
etwa Pflanzen, leblosen Gegenstinden (Maschinen) oder gedanklichen Ge-
bilden (Okosystemen). Beispielsweise konnte argumentiert werden, es liege
im Interesse eines Autos, dieses mit Benzin zu betanken,®®” weil das Auto
nur dadurch seine Funktion (zu fahren) erfiillen kann, weshalb ihm damit
setwas Gutes” getan werde. Damit habe das Auto ein Interesse am Benzin,
auch wenn es nicht subjektiv am Benzin interessiert sein konne. Allerdings
wird der Begriff des Interesses in der Regel nicht fiir solche rein objektiven
Wirkungsbeziehungen verwendet. Ein seltenes Beispiel ist VARNER, der
zur Beschreibung der biologischen Funktionen aller Lebewesen, also auch
der unbewussten (z.B. Pflanzen), von ,biological interests“ spricht.®3® Im
Allgemeinen werden solche Phinomene oder Zusammenhinge aber nicht
als Interessen, sondern mit Worten wie ,Ziel"; ,Tendenz", ,,Streben’; ,Trieb’,
,Conatus“ oder ,,Uberlebensimpuls“ beschrieben.®®® Was den Begriff des
Interesses angeht, so iiberwiegt die Auffassung, dass nur Wesen, die zum
subjektiven Erleben fdhig (bewusst, empfindungsfihig) sind, Interessen
haben kénnen.%?

Dieser iiberwiegenden Auffassung ist zuzustimmen. Da Interessen, wie
gezeigt wurde, die Grundlage fiir moralische Anspriiche bilden (Interes-
senprinzip), ist der Interessenbegriff jenen Wesen vorzubehalten, die zu
Interessen im subjektiven Sinn fahig sind. Denn wenn andernfalls auch

687 Vgl. zu diesem Beispiel ROLLIN, Moraltheorie (Fn. 491), S. 44.

688 VARNER, Interests (Fn. 363), S. 8, 70.

689 Dazu FEINBERG, Rights (Fn. 361), S.49; SKIRBEKK, Gradualismus (Fn. 485), S. 432;
Luy, Tétungsfrage (Fn. 360), S.137.

690 So DoNaLDsoN/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S. 88; SINGER, PE (Fn. 303), S.101;
RoLLIN, Moraltheorie (Fn. 491), S.44f; CavaLieri, Tierfrage (Fn. 361), S.15;
D. BIRNBACHER, Juridische Rechte fiir Naturwesen, in: Nida-Riimelin/v.d. Pfordten
(Hrsg.), Okol. Ethik (Fn. 662), S.63 (72); FEINBERG, Rights (Fn. 361), S.52f;
NELsoN, KpV (Fn. 350), § 169, S. 351; vgl. RippE, Ethik (Fn. 338), S.161f.

277

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

541

542


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

543

544

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Pflanzen, Maschinen oder Okosysteme Interessen hitten, miisste man nach
dem Interessenprinzip auch ihnen moralische Anspriiche zugestehen, die
sie (durch Vertretung) in eigenem Namen einfordern kénnten. Warum dies
abzulehnen ist, wurde unter dem Gesichtspunkt der moralischen Relevanz
bzw. des moralischen Eigenwerts bereits dargelegt.®”! Ein Interesse setzt
mit anderen Worten immer ein subjektiv empfindendes Wesen voraus,
das als Trdger dieses Interesses fungiert. Die eigentlichen Schutzobjekte
moralischer Normen sind denn auch nicht die Interessen selbst, sondern
die Tréger der Interessen.®%2

b) Interessen im schwachen und im starken Sinn

Dass Interessen eine minimale Féhigkeit zum subjektiven Erleben voraus-
setzen, bedeutet nicht automatisch, dass eine solche Fahigkeit auch aus-
reicht, um Interessen zu haben. Es konnte eingewendet werden, dass fiir
Interessen mehr notig ist, als bloss irgendetwas empfinden zu kdnnen oder
ein rudimentires Bewusstsein zu haben. Innerhalb des subjektiven Inter-
essenbegriffs wird namlich zum Teil zwischen verschiedenen Stufen von
Interessen unterschieden. Eine solche Unterscheidung ist etwa die zwischen
Interessen im schwachen Sinn und Interessen im starken Sinn.* Fiir ein
Interesse im schwachen Sinn geniigt es, dass der Gegenstand des Interesses
irgendwie subjektiv erlebbar ist und in einem elementaren Sinn als positiv
(angenehm, vorteilhaft, willkommen) oder negativ (unangenehm, nachtei-
lig, unwillkommen) bewertet werden kann. Beispielsweise hat ein Lama,
das an Zahnschmerzen leidet (die Schmerzen damit negativ bewertet), ein
Interesse im schwachen Sinn, diese Zahnschmerzen loszuwerden.

Um ein Interesse im starken Sinn zu haben, muss der Gegenstand des
Interesses in einem anspruchsvolleren Sinn (z.B. sprachlich) gedanklich re-
prasentiert sein. Teilweise wird die Meinung vertreten, dass nur bestimmte
Formen von Interessen im starken Sinn echte Interessen sind, mit denen
sich moralische Anspriiche begriinden lassen. RayMOND FREY z.B. verstand
Interessen als Wiinsche (,desires“), die notwendigerweise Uberzeugungen
(»beliefs*) voraussetzen.* Um Uberzeugungen zu haben, sei es notwendig,

691 Vorne Rz. 361, 365, 483.

692 Vgl. FEINBERG, Harm (Fn. 679), S. 83.

693 Hierzu und zum Folgenden BIRNBACHER, Totung (Fn. 627), S. 215f.
694 Hierzu und zum Folgenden FrEy, Interests (Fn. 686), S. 55, 87 f., 109.

278

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

den Gegenstand des Wunsches bzw. der Uberzeugung sprachlich zu erfas-
sen. Deswegen konnten nur sprachfihige Wesen Interessen haben. Tiere
seien nicht sprachfihig, weshalb sie keine Interessen hitten — und damit
auch kein Recht auf Leben. Ein anderes Beispiel ist der Interessenbegriff,
den NORBERT HOERSTER im Zusammenhang mit der Geltung von Normen
vertritt. Danach hat ein Wesen X. nur dann ein Interesse an der Geltung
einer Norm Y., wenn X. urteilsfahig ist, sich die Geltung von Y. wiinscht,
tiber alle fiir diesen Wunsch relevanten Fakten informiert ist und sich diese
relevanten Faktoren in aller Deutlichkeit vergegenwirtigt.*> Auch HoOERrs-
TER zieht aus seiner Interpretation des Interessenbegriffs die Konsequenz,
dass Tiere keine eigenen Interessen haben.5%

Die Auffassung, dass nur Interessen im starken Sinn echte, d.h. anspruchs-
begriindende Interessen sind, ist entschieden abzulehnen. Der eine Grund
dafiir hat damit zu tun, dass diese Begriffsverwendung, wie die gezeigten
Beispiele vermuten lassen, den Zweck verfolgt, Tiere von jeglichen morali-
schen Anspriichen auszuschliessen, mit der Begriindung, sie kénnten im
Unterschied zu Menschen keine Interessen (im starken Sinn) haben. Dem
ist zu entgegnen, dass es hinsichtlich der Interessensfihigkeit einen so
klaren Unterschied zwischen Tieren und Menschen tatsachlich bei Weitem
nicht gibt. Vielen Menschen fehlen die kognitiven oder sprachlichen Fa-
higkeiten zur Bildung von Interessen im starken Sinn ebenfalls, ndmlich
typischerweise jenen, die weiter vorne als marginale Menschen beschrieben
wurden (Kleinkinder, Geistigbehinderte, Demenzkranke).%%” Beispielsweise
sind Kinder in frithen Jahren noch nicht in der Lage, die Bedeutung von ge-
sunder Nahrung und Schulbildung rational oder sprachlich zu begreifen.5%8
Nach dem Interessenverstdndnis von FREY oder HOERSTER miisste man
ihnen deshalb ein Interesse an gesunder Nahrung und Schulbildung sowie
einen Anspruch darauf absprechen. Das erscheint nicht nur intuitiv falsch,
sondern auch sachlich unbegriindet. Denn gesunde Nahrung und Schulbil-
dung haben fiir die Kinder eine positive Wirkung, die sie gegenwirtig oder
zukiinftig auch subjektiv erleben konnen. Wenn nidmlich gesunde Nahrung
und Schulbildung ausbleiben, werden die Kinder irgendwann spiirbare ge-
sundheitliche bzw. gesellschaftliche Nachteile haben. Der Interessenbegriff
im starken Sinn ist also so konzipiert, dass er nicht nur Tiere, sondern auch

695 HOERSTER, Tierwiirde (Fn. 647), S. 64.

696 HOERSTER, Tierwiirde (Fn. 647), S. 68.

697 Dazu vorne Rz. 421.

698 Beispiele bei J.-C. WoLE, Totung (Fn. 662), S. 223.

279

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

545


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

546

547

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

einige Menschen von moralischen Anspriichen kategorisch ausschliesst.
Dies wire nicht nur ungerecht, sondern wiirde, wie bereits dargelegt, in
einer menschlichen Gesellschaft auch nicht akzeptiert.®

Der andere Grund gegen diesen Interessenbegriff ist, dass er selbst fiir
durchschnittliche oder gar fiir in besonderem Masse ,rationale“ Menschen
in manchen Fillen zu anspruchsvoll wire. Auch bei geistig gesunden er-
wachsenen Menschen wird nur ein Bruchteil ihrer Interessen in reflektier-
ter, sprachlich gefasster oder detailliert bewusster Weise gedanklich verge-
genwirtigt.”%% Beispielsweise denken Menschen nicht stindig und manche
vielleicht gar nie daran, dass sie gerade atmen und dabei Sauerstoff aufneh-
men, um die Korperzellen damit zu versorgen, und dass dies ein lebens-
wichtiger Vorgang ist.”%! Trotzdem wiirde niemand sagen, dass Menschen,
die sich diese Gedanken nicht machen, kein Interesse am Atmen und somit
keinen Anspruch darauf hatten. Dies wiére aber die Konsequenz aus dem
Verstandnis, dass nur Interessen im starken Sinn Anspriiche begriinden.
Zwar liesse sich dagegen einwenden, dass die Menschen sich diese Gedan-
ken ja machen kénnten — dass sie dazu fahig wéren. Es gibt aber auch
Interessen, deren Bedeutung so komplex ist, dass Durchschnittspersonen
sie gar nicht genau verstehen, geschweige denn in Sprache fassen kénnten,
selbst wenn sie es versuchten.”%2 Nur wenige Menschen diirften verstehen,
wie ein gesundes Nahrungsmittel in ihrem Kérper genau wirkt und durch
welche genauen physiologischen Prozesse es ihre Gesundheit fordert. Den-
noch haben alle Menschen unzweifelhaft ein Interesse an gesunder Nah-
rung. Solche Probleme lassen sich vermeiden, indem nicht nur Interessen
im starken Sinn, sondern auch Interessen im schwachen Sinn als echte,
anspruchsbegriindende Interessen anerkannt werden.

c) Ergebnisse zum Interessenbegriff

Zusammengefasst ist der Interessenbegriff so zu verstehen, dass nur We-
sen, die wenigstens zu minimalem subjektivem Erleben fahig sind, Interes-
sen haben konnen. Ein Interesse bzw. sein Gegenstand muss aber nicht

699 Vorne Rz. 423f.

700 Vgl. BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 272.

701 Vgl. die Beispiele bei CocHRANE, Ownership (Fn. 496), S.437, und CAVALIERI,
Tierfrage (Fn. 361), S. 116.

702 Vgl. BRENSING, Mysterium (Fn. 312), S. 273.

280

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

in einem anspruchsvollen Sinn (gedanklich, sprachlich) im Bewusstsein
vergegenwirtigt sein.”®> Besondere geistige Fahigkeiten wie Sprache oder
Vernunft sind deshalb nicht erforderlich, um Interessen zu haben. Ein
Interesse besteht schon dadurch, dass seine Erfiillung gegenwirtig oder
zukiinftig eine subjektiv erlebbare positive oder seine Nichterfiillung eine
subjektiv erlebbare negative Wirkung haben wird.

3. Bewusstes Empfinden als Bedingung fiir Interessen

Die fiir Interessen erforderliche minimale Fahigkeit zum subjektiven Er-
leben wird unterschiedlich beschrieben, wobei sich die Beschreibungen
regelmissig entweder dem Begriff der Empfindungsfahigkeit’** oder jenem
des Bewusstseins’% zuordnen lassen. Auf den ersten Blick konnte nun der
Eindruck entstehen, dass die beiden Begriffe zwei verschiedene, nicht naher
zusammenhéngende Dinge beschreiben. Sie stehen aber beide fiir das glei-
che Phianomen, namlich die Fahigkeit zum bewussten Empfinden. Bewuss-
tes Empfinden (engl. sentience’®) ist zu unterscheiden von unbewusstem
~Empfinden® im Sinne eines blossen Reagierens auf Reize, das auch bei
Pflanzen oder sogar bei leblosen Objekten wie einer elektrischen Klingel
zu beobachten ist.”%” Mit bewusstem Empfinden ist subjektives Erleben
(Wahrnehmen, Spiiren) gemeint, das sich z.B. im Fiihlen von Schmer-
zen, im Riechen von Thymian oder im Schmecken einer Zitrone dussern
kann.”®® Solche Empfindungen sind begrifflich mit einer Art von Bewusst-

703 Dazu auch COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 36; DERS., Ownership (Fn. 496),
S.437; J.-C. WoLF, Tétung (Fn. 662), S. 223.

704 So bei CocHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 24 f. (,sentience®; ,capacity for well-
being“); SINGER, PE (Fn. 303), S.101f. (,Fahigkeit zu leiden oder sich zu freuen®;
~Empfindungsfahigkeit*); NELsoN, SAE (Fn. 350), § 46, S.118f. (,Lust und Unlust
empfinden®).

705 So bei RoLLIN, Moraltheorie (Fn. 491), S. 40 (,Bewusstsein’, ,bewusste[s] Leben®);
CavALIERL, Tierfrage (Fn. 361), S.15 (,Bewufitsein); J.-C. WoLF, Tétung (Fn. 662),
S.222 (,Bewuf3tsein“); FEINBERG, Rights (Fn. 361), S. 52 (,cognitive awareness).

706 Zu diesem Begriff COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 21.

707 Zu dieser Unterscheidung vorne Rz. 355 (NELsoN); zudem Luy, Totungsfrage
(Fn. 360), S.25, 68f. Vgl. zur blossen Reiz-Beantwortung vorne Rz. 385 (Stimulus-
Antwort einer angestupsten Schnecke).

708 Beispiele bei M. WiLD, Fische - Kognition, Bewusstsein und Schmerz, hrsg. v.
EKAH/A. Willemsen, 2012, S. 84.

281

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

548


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

549

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

sein verbunden, ndmlich mit phdnomenalem Bewusstsein.”®® Schmerzen
z.B. heissen deshalb Schmerzen, weil sie als Schmerzen empfunden, also
subjektiv erlebt werden.”’® Und dieses Schmerzerleben ist eine mdgliche
Form, in der sich das Bewusstsein ausdriicken kann.”!! Zum bewussten
Empfinden gehort sodann eine minimale Fahigkeit, das Wahrgenommene
zu bewerten.”!? Schmerz, um bei diesem Beispiel zu bleiben, ist definitions-
gemiss eine negative (unangenehme, unwillkommene) Empfindung, Lust
eine positive (angenehme, willkommene). Lust und Schmerz zu empfinden,
bedeutet daher nicht nur, etwas bewusst wahrzunehmen, sondern auch, das
Wahrgenommene in einem einfachen Sinn zu bewerten, ihm Bedeutung
beizumessen. Allgemein ldsst sich diese Fahigkeit allen Wesen zuschreiben,
die ein Leben haben, das fiir sie gut oder schlecht verlaufen kann.”3

Da nur subjektiv erlebende Wesen interessensfihig sind, ist klar, dass mit
der Empfindungsfahigkeit, die fiir Interessen vorausgesetzt wird, nicht
eine blosse Reizreaktion, sondern die Fahigkeit zum bewussten Empfinden
gemeint ist. Diese Fahigkeit, die im Folgenden nur noch Empfindungsfa-
higkeit genannt wird, scheint in der Tierethik auch das vorherrschende
Kriterium fiir moralische Relevanz zu sein, die Eigenschaft also, die ein
Wesen — im Sinne des Sentientismus - aufweisen muss, um iberhaupt
eigene Anspriiche haben zu konnen.” Empfindungsfihige Tiere sind dem-
nach interessensfiahig und damit anspruchsfahig. Nahezu unbestritten ist
wie schon erwéhnt ihr Anspruch darauf, vor der Zufligung von Schmerzen
und anderem Leiden geschiitzt zu werden”"> — weil sie ein entsprechendes
Interesse haben. Noch zu kléren ist, ob sie dariiber hinaus ein spezifisches
Lebensinteresse haben, das unabhéngig davon besteht, ob der Verlust des
Lebens mit Leiden verbunden ist.

709 Dazu WiLD, Fischkognition (Fn. 708), S.81, 83f; CoCHRANE, Animal Rights
(Fn. 504), S. 21.

710 WiLp, Fischkognition (Fn. 708), S. 20 f.

711 KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 211; J.-C. WoLF, Totung (Fn. 662), S.223.

712 Hierzu und zum Folgenden RippE, Ethik (Fn. 338), S.164 f.; vgl. KORSGAARD, Tiere
(Fn. 360), S. 211; CAVALIERI, Tierfrage (Fn. 361), S. 46.

713 COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S.24f., 29.

714 Dazu COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S.25; vgl. im Einzelnen NUssBAUM,
Jenseits (Fn. 310), S.196; CavaLikri, Tierfrage (Fn. 361), S.48; kritisch PRECHT,
Tiere (Fn. 367), S.2921.

715 Vorne Rz. 507.

282

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

II. Kriterien des Lebensinteresses
1. Geniigt Empfindungsfahigkeit als Lebensschutzbedingung?
a) Zuriick zur Frage nach dem Unwert des leidfreien Todes

Um empfindungsfahigen Tieren generell auch ein leidensunabhéngiges In-
teresse am Weiterleben zuschreiben zu konnen, miisste gezeigt werden,
dass die Empfindungsfahigkeit selbst ein solches Interesse begriindet. Da-
gegen liegt der Einwand nahe, dass eine T6tung, die ohne Leid (z.B. unter
vollstandiger Betaubung) erfolgt, bei Tieren, die ausser der Empfindungs-
fahigkeit keine besonderen Eigenschaften aufweisen, gar keine Interessen
beeintrachtigen konne. Denn das, was die Interessen solcher Tiere beein-
trachtigen konnte, sei Leid und Leid sei mit dieser Art von Totung ja
gerade nicht verbunden. Hinter diesem Einwand steckt das epikureische
Argument, dass der Tod selbst kein Unwert sei, weil das Erleben eines Un-
werts ein Empfinden voraussetze, der Tod aber das Empfinden beende.”'
Es wurde bereits festgestellt, dass dieses Argument ebenso auf das Toten
von Menschen zutriftt bzw. auf das Toten von Wesen mit Eigenschaften, die
iber die Empfindungsfahigkeit hinausgehen (z.B. der Fahigkeit zu verniinf-
tigem Denken). Denn auch bei diesen beendet der Tod das Empfinden und
mit ihm alle weiteren Fahigkeiten, die auf subjektivem Erleben basieren.
Wer also nicht bereit ist, dieses Argument gegen den Schutz des menschli-
chen Lebens gelten zu lassen, darf es auch nicht gegen den Lebensschutz
empfindungsfahiger Tiere gelten lassen, ohne zusdtzlich zu begriinden,
warum Menschen und empfindungsfahige Tiere diesbeziiglich nicht gleich
zu behandeln sind.

Dass der Tod das Empfinden beendet, ist nicht zu bezweifeln. Es ist jedoch
anzunehmen, dass die allermeisten Menschen nicht bereit sind, auf den
rechtlichen und moralischen Schutz ihres Lebens zu verzichten, nur weil
sie wissen, dass der Tod das Empfinden beendet. Menschen haben (im
Normalfall) augenscheinlich eine starke Abneigung gegen die Vorstellung
des eigenen Sterbens, und zwar unabhingig davon, ob das Sterben mit
speziellem Leiden wie Schmerzen verbunden ist.”” Dass sich diese Abnei-
gung gegen das eigene Sterben richtet, bedeutet mit anderen Worten, dass

716 Dazu vorne Rz. 515.
717 FEINBERG, Harm (Fn. 679), S. 81; vgl. SINGER, PE (Fn. 303), S. 152.

283

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

550

551


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

552

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Menschen einen Wunsch nach einem direkten individuellen Lebensschutz
haben.”® Um diesen allgemeinmenschlichen Wunsch legitimerweise in eine
ethisch verbindliche Lebensschutznorm zu tiberfithren, muss gezeigt wer-
den, aus welchen Griinden der leidfreie Tod eines Menschen fiir diesen
Menschen trotz dem Umstand, dass er das Empfinden beendet, (normaler-
weise) ein Unwert ist. Sollte sich dabei herausstellen, dass diese Griinde
nur auf den Tod von Menschen zutreffen, wire die heutige Rechtsregelung,
die nur Menschen vor Totung schiitzt, begriindet. Es konnte sich aber
auch herausstellen, dass diese Griinde ebenso auf den Tod einiger Tiere
zutreffen, seien es alle empfindungsfihigen Tiere oder nur solche, die noch
iber bestimmte weitere Eigenschaften verfiigen. Dann wire die heutige
Rechtsregelung nicht begriindet. Letztlich geht es also um die Frage, welche
Eigenschaft ein Wesen mindestens haben muss, damit das eigene Sterben
tiir dieses Wesen, auch wenn es kein Leiden verursacht, begriindeterweise
ein Unwert ist. Gesucht ist mit anderen Worten die Eigenschaft, die da-
riiber entscheidet, ob ein Wesen ein Lebensinteresse hat. Diese Eigenschaft
muss nicht die einzige sein, die fiir den Lebensschutz in irgendeiner Weise
relevant ist. Es kann sein, dass auch andere Eigenschaften dadurch relevant
sind, dass sie ein bereits begriindetes Lebensinteresse noch verstarken,
wenn sie zur gesuchten Grundeigenschaft hinzutreten. Auf die Stirke des
Lebensinteresses wird aber erst spater eingegangen. Vorerst geht es nur um
die Frage, welche Eigenschaft nétig ist, um iiberhaupt ein Lebensinteresse
zu haben.

Zu dieser Frage nach der entscheidenden Eigenschaft gibt es verschiedene
Auffassungen, die sich grob in zwei Grundansichten unterteilen lassen.””
Nach der einen haben alle Lebewesen, die empfindungsféhig sind, auch ein
Lebensinteresse. Empfindungsfihigkeit, die allgemein die Grundbedingung
fiir Interessen bildet, ist danach also zugleich die richtige und geniigende
Bedingung fiir das spezifische Lebensinteresse. Die andere Grundansicht
lasst Empfindungsfahigkeit als Bedingung des Lebensinteresses nicht genii-
gen. Sie verlangt dafiir strengere Kriterien wie etwa die Fahigkeit, zukunfts-
bezogene Interessen zu haben, die womdglich nur ein kleiner Teil der
empfindungsfahigen Tiere besitzt. Beide Seiten argumentieren dafiir, dass
das leidfreie Getotetwerden fiir Lebewesen, welche die nach ihrer Ansicht

718 Zur Definition des direkten individuellen Lebensschutzes vorne Rz. 509.
719 Hierzu und zum Folgenden Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S.379f; vgl. LADwWIG,
Tiere essen (Fn. 392), S.111.

284

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

entscheidende Eigenschaft besitzen, ein Unwert ist, obwohl es im Sinne des
Eprikur-Einwands das Empfinden beendet.

b) Argumente fiir die Empfindungsfahigkeit als geniigende
Lebensschutzbedingung

Bevor die Argumente fiir die Empfindungsfahigkeit als Lebensschutzbedin-
gung vorgestellt und diskutiert werden, bietet sich eine etwas spezifischere
Beschreibung des Einwands an, mit dem sie konfrontiert sind. Denn ob-
wohl sich EPIKURs Aussage, der Tod sei kein Unwert, da er das Empfinden
beendet, urspriinglich auf den Tod von Menschen bezog,”?® werden heute
oft analoge Argumente speziell zur Legitimierung des T6tens von Tieren
verwendet, die empfindungsfihig sind, aber dariiber hinaus keine beson-
deren Eigenschaften (wie z.B. Vernunftfahigkeit) aufweisen. Der EPIKUR-
Einwand wird also, in etwas angepasster Form, speziell gegen Positionen
verwendet, welche die Empfindungsfihigkeit als geniigende Lebensschutz-
bedingung erachten. Dabei werden diese Positionen, weil sie auf Empfin-
dungen abstellen, dem Sentientismus zugeordnet. Die Argumentation geht
dahin, dass der Einwand, der leidfreie Tod sei kein Unwert, innerhalb
des Sentientismus — im Unterschied zu anderen Positionen - zwingend
und unwiderlegbar gelte, da die Empfindungsféhigkeit, auf die allein es im
Sentientismus ankomme, mit dem Tod ja verloren gehe. Beispielsweise halt
JorG Luy sentientistische Argumente zur Behandlung der T6tungsfrage per
definitionem fiir ungeeignet, weil solche Argumente auf den Schutz des
Wohlergehens abzielen und es in der Tétungsfrage gerade nicht um die
Beeintrachtigung des Wohlergehens, sondern um die blosse Beendigung
des Lebens gehe.”?! Nach Kraus PETER RIpPE miissen innerhalb einer
sentientistischen Unwert-Begriindung zwangsldufig das Existenz- und das
Erfahrungskriterium erfiillt sein, d.h. ein Ereignis kann fiir ein Wesen nur
dann ein Unwert sein, wenn dieses Wesen erstens existiert und zweitens das
Ereignis als Unwert erfahrt.”?? Beides sei aber beim Tod nicht erfiillt, da
der Tod sowohl die Existenz als auch die Erfahrung beende. Deshalb konne
innerhalb des Sentientismus der Tod kein Unwert sein.

720 Vgl. EPIKUR, Brief (Fn. 644), S. 225.

721 Luy, Totungsfrage (Fn. 360), S. 9.

722 Hierzu und zum Folgenden RippE, Lebensschutz (Fn. 36), S.109f; DErs., Ethik
(Fn. 372), S.283, 294. Siehe zum Existenz- und Erfahrungskriterium auch FEIN-
BERG, Harm (Fn. 679), S. 79f.

285

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

553


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

554 Auf diese speziell gegen die Empfindungsfihigkeit gerichteten Einwdnde

ist in der Diskussion der folgenden Argumente einzugehen. Bereits an
dieser Stelle ist aber der Aussage zu widersprechen, der Tod erfiille das
Existenz-Kriterium nicht. Es trifft zwar zu, dass der Tod die Existenz ei-
nes Lebewesens in seiner Eigenschaft als Lebewesen beendet, sodass ein
Lebewesen, das tot ist, nicht mehr (als Lebewesen) existiert. Dabei ist der
Tod aber nur das Ergebnis eines gesamthaft zu betrachtenden Prozesses,
ndmlich des Sterbens oder konkreter des GetStetwerdens. Dieser Prozess ist
kein Gegensatz zur Existenz eines Lebewesens. Im Gegenteil, er setzt diese
Existenz begrifflich voraus. Was nicht als Lebewesen existiert, kann nicht
getotet werden bzw. sterben. Es ist deshalb falsch, zu sagen, ein Wesen, das
getotet wird, existiere nicht. Vielmehr muss es zuerst existieren, damit es
getotet werden kann. Eine T6tung erfiillt somit das Existenzkriterium. Zu
zeigen bleibt, ob sie auch das Erfahrungskriterium erfiillt bzw. ob dieses
tiberhaupt in dieser Form erfiillt sein muss.

aa) Empfindungen als Mittel zur Lebenserhaltung

555 An den soeben beschriebenen Einwdnden gegen das Kriterium der Emp-

556

findungsfihigkeit fallt auf, dass sie von einer strikten Trennung zwischen
Empfinden und Leben ausgehen. Es scheint danach keinen Zusammen-
hang zu geben zwischen dem Interesse, moglichst viele positive Empfin-
dungen (Lust, Freude, Gliick) und mdéglichst keine negativen Empfindun-
gen (Schmerz, Angst, Trauer) zu haben, auf der einen Seite und dem Be-
streben, am Leben zu bleiben, auf der anderen Seite. Generell ist ein solcher
Zusammenhang auch nicht notwendig, da es Lebewesen ohne subjektive
Empfindungen gibt (wohl alle Pflanzen, Pilze und Mikroorganismen sowie
ein Teil der Tiere). Bei jenen Lebewesen, die subjektive Empfindungen
haben, konnte es aber einen Zusammenhang zwischen Empfinden und
Leben geben und dieser konnte fiir die Tétungsfrage relevant sein.

Ein solcher Zusammenhang wird denn auch als Argument gegen das T6ten
aller empfindungsfahigen Tiere vorgebracht. Empfindungen sind danach
nicht (nur) ein Selbstzweck, sondern ein Mittel, das die Evolution hervor-
gebracht hat, um Organismen am Leben zu erhalten.”?? Schmerz und Angst
weisen den Organismus auf Gegebenheiten hin, die ihn téten konnen,

723 Hierzu und zum Folgenden G. FRANCIONE, Introduction to Animal Rights, 2000,
korrigierter Nachdruck 2007, S. 137 f.; DERs., Empfindungsfahigkeit (Fn. 626), S.170;

286

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

wenn er ihnen nicht entkommen kann, z.B. auf Krankheiten, Verletzungen
oder Bedrohungen durch Fressfeinde. Andere Empfindungen wie Hunger,
Miidigkeit oder Badelust fordern Handlungen, die fiir das Uberleben niitz-
lich sind, z.B. Essen, Schlafen oder Kérperhygiene. Empfindungen bringen
ein Lebewesen also dazu, sich so zu verhalten, wie es zur Erhaltung seines
Lebens beitragt. Weil Empfindungen demnach nicht (nur) Selbstzweck
sind, sondern dem Uberleben dienen, haben nach diesem Argument alle
empfindungsfihigen Wesen ein Uberlebensinteresse.”*

Wenn es zutrifft, dass Empfindungen diese biologische Lebenserhaltungs-
funktion haben, dann erklirt dies, warum wir Menschen als biologische
Wesen gegen die Vorstellung des eigenen (leidfreien) Sterbens eine Abnei-
gung empfinden: weil diese Vorstellung potenziell lebensbedrohlich ist,
da die Moglichkeit besteht, dass wir sie umsetzen und uns téten oder
toten lassen, wenn wir nicht durch die empfundene Abneigung daran ge-
hindert werden. Die lebenserhaltende Funktion von Empfindungen bildet
demnach den Grund fiir diese Abneigung. Wenn das so ist, muss aber
angenommen werden, dass nicht nur Menschen, sondern auch alle anderen
empfindungsfahigen Wesen eine solche oder dhnliche Abneigung gegen
das eigene Sterben haben. Denn die Grundlage dafiir, d.h. Empfindungen,
haben auch sie. In der empfundenen Abneigung gegen das eigene Sterben
kann sich also bei Menschen wie bei Tieren ein Lebensinteresse manifestie-
ren.

Die These, dass Empfindungen evolutiv zur Lebenserhaltung entstanden
sind und diesem Zweck auch heute noch dienen, ist plausibel.”?> Es ist
nicht zu bezweifeln, dass Lebewesen allgemein von ihrer Veranlagung her
auf die Erhaltung ihres Lebens ausgerichtet sind und sich entsprechend
verhalten. Zwar sind die allermeisten’2® Lebewesen nicht zu einem ewigen
Leben, sondern zu einem zeitlich begrenzten Leben veranlagt. Der Alte-
rungsprozess, der den Korper nach und nach schwicher und krankheits-
anfilliger macht, sowie der Tod am Ende dieses Prozesses gehoren zu

vgl. Rippg, Ethik (Fn. 338), S.173; KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 216 f.; SCHOPEN-
HAUER, WWYV 2 (Fn. 641), Kap. 41, S. 595.

724 FraNCIONE, Empfindungsfihigkeit (Fn. 496), S.170; vgl. ferner KORSGAARD, Tiere
(Fn. 360), S. 38.

725 Vgl. in diesem Zusammenhang vorne Rz. 383 zur biologischen Funktion von Emo-
tionen, einen Organismus dazu zu bringen, sich so zu verhalten, wie es in der
gegebenen Situation fiir ihn am wichtigsten ist.

726 Zu moglichen Ausnahmen KorsGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 43.

287

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

557

558


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

559

560

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

ihrem genetischen Programm.”?” Einige Tiere leben nur so lange, bis sie
das Notige zur Fortpflanzung getan haben. Bekannte Beispiele sind Lachse,
die nach dem Laichen vor Erschopfung sterben, oder méinnliche Spinnen,
die nach der Befruchtung von den Weibchen gefressen werden. Dass die
Lebenszeit natiirlicherweise begrenzt ist, sei es, weil sie biologisch nur der
Fortpflanzung dient, oder aus anderen Griinden, dndert aber nichts daran,
dass Lebewesen wihrend der Zeit, in der sie leben, auf die Erhaltung ihres
Lebens ausgerichtet sind und sich entsprechend verhalten.

Ebenso wenig ist zu bezweifeln, dass bei denjenigen Lebewesen, die Emp-
findungen haben, diese Empfindungen zur Lebenserhaltung beitragen.
Zwar scheint es Fille zu geben, wo dies nicht ganz zutrifft. Einerseits kann
ein medizinischer Eingriff Schmerzen verursachen, also ein eigentliches
Warnsignal fiir (potenzielle) Lebensgefahr auslosen, obwohl er letztlich
das Leben rettet. Andererseits gibt es (hauptsachlich bei Menschen) Ver-
haltensweisen, die positive Empfindungen ausldsen kénnen, obwohl sie
der Lebenserhaltung langfristig mehr schaden als niitzen. Beispiele sind
Rauchen oder Risikosportarten wie Base-Jumping. Beide Fille lassen sich
aber damit erkldren, dass es sich dabei um Erscheinungen der modernen
Zeit handelt, an die der Organismus evolutiv nicht geniigend angepasst ist,
um sie zutreffend als lebenserhaltend oder lebensgefdhrdend einzuordnen.
Diese Ausnahmen vermogen die These, dass Empfindungen im Allgemei-
nen der Lebenserhaltung dienen, nicht zu widerlegen.

Da es wie erwdhnt auch Lebewesen ohne Empfindungen gibt, konnte
gegen das Argument eingewendet werden, dass Empfindungen fiir das
Lebensinteresse gar nicht massgebend seien. Nicht nur empfindungsféhige,
sondern alle Lebewesen seien darauf ausgerichtet, ihr Leben zu erhalten,
und wiirden sich entsprechend verhalten. Pflanzen z.B. wiirden Duftstoffe
abgeben, um Insekten davon abzuhalten, sie zu fressen. Auch empfindungs-
lose Lebewesen hitten einen Uberlebensimpuls und damit eine, wenn
auch unbewusste, Abneigung gegen das eigene Sterben.”?® Empfindungen
seien nur eines von verschiedenen Mitteln, mit denen sich Organismen
am Leben erhalten. Deshalb sei nicht ersichtlich, warum gerade Empfin-
dungsfahigkeit die Grundlage des Lebensinteresses sein soll. In diesem
Zusammenhang wird jedoch auch argumentiert, dass empfindungslose

727 Vgl. KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 43 f.
728 Zu diesem Uberlebensimpuls aller Lebewesen Luy, Tétungsfrage (Fn. 360), S. 157 £;
vgl. Rippg, Ethik (Fn. 338), S.161.

288

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Lebewesen zwar einen unbewussten Uberlebensimpuls, aber kein Uberle-
bensinteresse haben konnen.”? Aus dem Uberlebensimpuls konne sich nur
in Verbindung mit Empfindungsfihigkeit, die das bewusste (subjektive)
Erleben dieses Impulses ermdglicht, ein Interesse ergeben. Deshalb konne
nur bei empfindungsfihigen Tieren von einem Lebensinteresse gesprochen
werden.

Es ist plausibel, nur empfindungsfahigen Lebewesen ein (bewusstes) Le-
bensinteresse zuzusprechen, obwohl auch andere Lebewesen einen (unbe-
wussten) Uberlebensimpuls haben. Das entspricht dem hier verwendeten
Interessenbegriff, wonach nur Wesen mit der Fihigkeit zu subjektivem
Erleben Interessen haben kénnen.”?? Zudem bestitigt unsere menschliche
Erfahrung einerseits, dass zwar gewisse iiberlebensnotwendige Handlungen
ohne subjektives Erleben mdglich sind, so das Atmen, das auch wéhrend
dem Schlaf oder unter Vollnarkose stattfindet. Andererseits bestitigt sie
aber auch, dass dies auf Empfindungen gerade nicht zutrifft. Schmerzen
z.B. spiliren wir wahrend der Vollnarkose nicht, eben weil sie Bewusstsein
voraussetzen, das Bewusstsein aber in dieser Zeit ausgeschaltet ist. Es kann
nach dem hier verwendeten Interessenbegriff auch nicht sinnvoll gesagt
werden, dass wir wahrend der Vollnarkose ein aktuelles Interesse haben,
von schmerzhaften Eingriffen wie Schnitten oder Stichen verschont zu
bleiben. Denn wihrend der Narkose konnen wir diese Eingriffe (jeden-
falls im Idealfall) gar nicht als schmerzhaft erleben, weshalb sie uns in
dieser Zeit gleichgiiltig sind (nach der Narkose konnen die Folgen des
Eingriffs natiirlich spiirbar sein). Analoges ist bei nichtempfindungsfahigen
Lebewesen anzunehmen, mit dem Unterschied, dass diese sich nicht nur
temporar (wahrend einer Narkose), sondern permanent in einem Zustand
der Gleichgiiltigkeit gegeniiber Einwirkungen befinden. Sie haben generell
keine Interessen und damit auch kein Lebensinteresse. Empfindungsfahige
Wesen, die interessensfahig sind, konnen hingegen ein Lebensinteresse
haben.

Insgesamt gibt es damit gute Griinde zur Annahme, dass alle empfindungs-
fahigen Lebewesen, gleich oder dhnlich wie Menschen, eine spiirbare Ab-
neigung gegen das eigene Sterben haben. Damit ist nicht eine reflektierte,
gedanklich oder gar sprachlich vergegenwirtigte Abneigung gemeint, die
sich explizit gegen den Tod als solchen richtet. Gemeint ist eine Abnei-

729 Hierzu und zum Folgenden Luy, Tétungsfrage (Fn. 360), S. 137, 157 f.; vgl. FRaNCIO-
NE, Introduction (Fn. 723), S. 137.
730 Dazu vorne Rz. 539-542.

289

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

561

562


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

563

564

565

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

gung, die in konkreten Empfindungen wie Angst, Schmerzen oder Stress
auftritt und sich gegen Einfliisse richtet, die den Tod herbeifithren oder
begiinstigen konnen. Sie offenbaren das Interesse, von solchen Einfliissen
verschont zu bleiben. Zwar besteht das unmittelbar Erlebbare nur in diesen
Empfindungen. Wenn diese Empfindungen aber funktional mit der Erhal-
tung des Lebens verbunden sind, ist es sinnvoll, zu sagen, dass Lebewesen,
die Empfindungen haben, auch ein Interesse haben, am Leben zu bleiben.
Somit ldsst sich allen empfindungsfdhigen Lebewesen ein Lebensinteresse
zuschreiben, das sich aus ihrer Empfindungsfahigkeit in Verbindung mit
dem Uberlebensimpuls oder kurz gesagt daraus ergibt, dass sie lebenserhal-
tende Empfindungen haben.

Es verbleibt Kritik gegen dieses Argument der lebenserhaltenden Funktion
von Empfindungen. RippE ist der Meinung, dass es mit einer sentientisti-
schen Ethik nicht vereinbar sei. Er begriindet dies damit, dass nach diesem
Argument das Uberleben - er nennt es ,Gedeihen“ - das primire Gut
sei und Empfindungen (Lust, Schmerz) nur sekunddre bzw. instrumentelle
Bedeutung hitten.”?! Im Sentientismus sei es aber gerade umgekehrt, das
Erleben von Lust und Schmerz sei unmittelbar bedeutsam und das Uber-
leben an sich bedeutungslos. Denn eine Schmerzzufiigung sei auch dann
etwas Schlechtes, wenn sie letztlich dem Uberleben diene, wie etwa bei
einer veterindrmedizinischen Operation. Hier sei die Tierdrztin verpflich-
tet, Schmerz und Stress moglichst gering zu halten. Dieses Gebot wire
unsinnig, wenn der moralische Wert der Handlung nur von ihrem Zweck
abhinge und nicht das Erleben von Schmerz und Stress selbst fiir das Tier
etwas Schlechtes wire.

Sollte es zutreffen, dass die Beriicksichtigung der lebenserhaltenden Funk-
tion von Empfindungen mit dem Sentientismus unvereinbar ist, wére die
Kritik von RipPE so zu deuten, dass das Argument in sich selbst wider-
spriichlich ist. Denn der Sache nach ist das Argument dem Sentientismus
zuzuordnen, da es mit der Empfindungsfahigkeit ein sentientistisches Kri-
terium fiir massgeblich erklart und einen Lebensschutz fiir nicht mehr
und nicht weniger als alle empfindungsfahigen Wesen beansprucht. Der
Selbstwiderspruch bestiinde darin, dass das Argument nicht in das System
passt, in dem es auftritt.

Die Kritik wére begriindet, sofern das Argument, wie bei RIPPE, so inter-
pretiert werden miisste, dass es nur dem Uberleben, also der biologischen

731 Hierzu und zum Folgenden RippE, Ethik (Fn. 338), S.173f.

290

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Funktion von Empfindungen, eine moralische Bedeutung zumisst und
die Empfindungen selbst fiir belanglos hélt. Denn das Beispiel mit der
veterindrmedizinischen Operation zeigt zweifellos, dass das Erleben von
Schmerzen auch dann moralisch relevant sein kann, wenn es nicht zum
Tod fithrt. Wenn das nicht so wire, miisste es, um ein weiteres Beispiel
zu nennen, auch unproblematisch sein, eine andere Person ,kontrolliert*
gerade so stark zu verpriigeln, dass sie zwar grosse Schmerzen und erheb-
liche Verletzungen erleidet, aber weder stirbt noch in Lebensgefahr gerit.
Empfindungen haben also in gewissen Fillen eine selbstindige, von ihrer
biologischen Funktion unabhingige moralische Bedeutung. Deshalb sind
Aussagen wie jene von GARY FRANCIONE, wonach Empfindungen kein
Selbstzweck, sondern ein Mittel zum Zweck des Uberlebens sind,’3? in
einer sentientistischen Ethik nicht vollends zutreffend. Empfindungen sind
zumindest auch ein Selbstzweck, weil das Verursachen negativer Empfin-
dungen (Schmerzen, Angst, Trauer) moralische Anspriiche auch dann ver-
letzen kann, wenn es das Uberleben nicht gefdhrdet.

Da das Argument aber auch so verstanden werden kann, dass Empfindun-
gen nicht nur Mittel zum Zweck des Uberlebens, sondern auch Selbstzweck
sind, lasst sich nicht sagen, dass es mit dem Sentientismus unvereinbar ist.
Die von RIPPE vertretene Interpretation des Sentientismus, wonach es stets
nur auf Empfindungen als solche und nie auch auf deren urspriingliche
biologische Bedeutung ankommt, ist keineswegs die einzig mogliche. Dass
Eigenschaften (Korperteile, Fahigkeiten etc.), die durch die Evolution zu
einem bestimmten Zweck entstanden sind, mit der Zeit eine selbstdndige,
von diesem Ursprungszweck losgeloste Bedeutung erlangen, ist auch aus-
serhalb der Ethik nicht ungewohnlich. Beispielsweise haben Baumfrosche
Saugnipfe entwickelt, um sich an Bldttern festzuhalten, sie konnen sie
aber auch nutzen, um sich aus Kloschiisseln zu retten.”?®> Die Hande der
Primaten dienten urspriinglich dem Greifen und Klettern, werden von
Menschen aber auch zum Klavierspielen verwendet. Sex dient urspriinglich
der Fortpflanzung, kann aber auch nur zum Spass ausgeiibt werden. Bei
jedem dieser Beispiele spielt nun aber auch der urspriingliche Zweck nach
wie vor eine wichtige Rolle. Dass Eigenschaften fiir gewisse Fille eine neue
Bedeutung erlangen, heisst also nicht, dass ihre urspriingliche Bedeutung
in anderen Fallen nicht relevant bleiben kann. Und es ist nicht ersichtlich,

732 FRANCIONE, Introduction (Fn. 723), S. 137 (,Sentience is not an end in itself - it is a
means to the end of staying alive®).
733 Dieses und die folgenden Beispiele bei DE WaAL, Mensch (Fn. 311), S. 70 f.

291

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

566


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

567

568

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

warum dies nicht auch in der Ethik gelten soll. Auf die Ethik tibertragen
lasst sich deshalb sagen, dass Empfindungen, die sich urspriinglich als Mit-
tel zur Lebenserhaltung entwickelt haben, fiir gewisse Anspriiche, konkret
den Schutz vor Leiden, eine selbstindige Bedeutung erlangt haben, was
aber nicht heisst, dass ihre urspriingliche Bedeutung als Mittel zur Lebens-
erhaltung nicht fiir andere Anspriiche, konkret den Schutz vor Totung,
noch eine Rolle spielen kann.”?* Eine so verstandene Ethik steht nicht im
Widerspruch zum Sentientismus. Im Gegenteil, sie ist gerade auch in der
Totungsfrage sentientistisch, weil sie das entscheidende Kriterium fiir einen
Anspruch auf Lebensschutz in der Empfindungsfihigkeit verortet. Diese
Interpretation des Sentientismus trdgt den Umstdnden Rechnung, dass (1.)
Tiere, einschliesslich Menschen, biologische Wesen sind, die sich evolutiv
entwickelt haben, und dass (2.) biologische Eigenschaften durch diese Ent-
wicklung neue Bedeutungen erlangen kdnnen, ohne ihre Ursprungsbedeu-
tung zu verlieren. Die Kritik von RIPPE ist somit insgesamt unbegriindet.

Zusammenfassend erweist sich das Argument der biologischen Lebenser-
haltungsfunktion von Empfindungen als geeignet, um zu begriinden, dass
empfindungsfihige Lebewesen nicht nur ein Interesse haben, nicht zu lei-
den, sondern auch ein Interesse, nicht (mit oder ohne Leiden) getétet zu
werden. Es zeigt eine natiirliche Verkniipfung zwischen Empfindungen und
Leben auf, indem es die Abneigung empfindungsfahiger Lebewesen gegen
Angriffe auf ihr Wohlbefinden (z.B. schmerzhafte Schldge oder Stiche)
damit erklért, dass dies potenzielle Angriffe auf ihr Leben sind. Durch diese
Verkniipfung ldsst sich das allgemeine Interesse dieser Wesen, von Leiden
verschont zu bleiben, zugleich als Interesse deuten, von Totung verschont
zu bleiben. Auf der anderen Seite wird die Zuneigung empfindungsfihiger
Wesen zu positiven Empfindungen (Lust, Freude, z.B. bei der Stillung
von Durst) damit erklart, dass diese mit Handlungen einhergehen, die
ihr Weiterleben fordern. Positiv ausgedriickt lasst sich ihr Interesse an der
Forderung des eigenen Wohlbefindens deshalb zugleich als Interesse am
eigenen Weiterleben deuten.”®

Damit hat das Argument eine plausible Begriindung eines Lebensinteres-
ses aller empfindungsfdhigen Wesen vorgelegt. Dass eine Tétung dieses
Lebensinteresse verletzt, scheint vom Begriff her klar zu sein. Was aller-
dings nicht gezeigt wurde, ist, inwiefern empfindungsfahige Lebewesen

734 Vgl. zu dieser doppelten ethischen Bedeutung von Empfindungen auch KORSGAARD,
Tiere (Fn. 360), S. 215 1.
735 Vgl. KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S.38f.

292

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

ihre eigene Totung (subjektiv) als Unwert erleben kénnen, wenn sie ohne
Leiden erfolgt. Ob eine Tétung das Erfahrungskriterium erfillt, ist also
nach wie vor ungekldrt. Um auf diese Frage eine Antwort zu finden, sind im
Folgenden zwei weitere Argumente zu priifen.

bb) Leben als Mittel zur Wahrnehmung von Interessen

Ein nicht selten anzutreffendes Argument fiir den Schutz des Lebens als
solches ist jenes, dass das Leben eine unabdingbare Voraussetzung fiir
die Wahrnehmung aller sonstigen Interessen sei.”3¢ Damit ein Wesen iiber-
haupt irgendwelche konkreten Interessen verwirklichen kénne (z.B. ge-
nussvolles Essen, Erfiillung komplexer Wiinsche), miisse es leben. Folglich
miisse dazu sein Leben geschiitzt werden. In dieser allgemeinen Fassung
ist das Argument auf alle Wesen anwendbar, die irgendwelche Interessen
haben kdnnen. Das sind, wie vorne festgestellt wurde, alle empfindungsfa-
higen Wesen.”?” Beispielsweise kann so begriindet werden, dass eine Kuh,
die gerne ihr Futter wiederkaut, ein Interesse hat, dass ihr dies ermdéglicht
wird.”3® Weil dies voraussetzt, dass sie lebt, hat sie demnach auch ein
Interesse, zu leben.

Dem Leben selbst wird bei diesem Argument aber typischerweise nur eine
instrumentelle Bedeutung zugemessen.”® Sein Wert besteht allein darin,
dass es die Wahrnehmung sonstiger Interessen (z.B. Futter wiederzukduen)
ermdglicht. Einen selbstindigen Wert, der von allen anderen Interessen
unabhiéngig ist, hat das Leben nicht. Damit ist dieses Argument gewisser-
massen die Umkehrung des vorherigen, bei dem das Leben der eigentliche
Zweck und die Empfindungen (als sonstige Interessen) nur ein Mittel dazu
sind. Hier wird die Wahrnehmung von Interessen, und damit das Erleben
von (positiven) Empfindungen, als eigentlicher Zweck, das Leben dagegen
einzig als Mittel zu diesem Zweck verstanden.

736 Hierzu und zum Folgenden J. NEUMEYER, Tierrecht, 2020, S. 635, 641, 645; STUCKI,
Grundrechte (Fn. 36), S.382; FEINBERG, Harm (Fn. 679), S. 81f; vgl. ROWLANDS,
Animal Rights (Fn. 63), S. 73; CavALIERI, Tierfrage (Fn. 361), S. 116; P. CARRUTHERS,
The Animals Issue, 1992, S. 75.

737 Vorne Rz. 548.

738 Beispiel bei JoHNsON, Leben (Fn. 642), S. 203.

739 Hierzu und zum Folgenden Stuckr, Grundrechte (Fn. 36), S. 382; CAVALIERI, Tier-
frage (Fn. 361), S.116; FEINBERG, Harm (Fn. 679), S.82; vgl. JoHNSON, Leben
(Fn. 642), S.203.

293

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

569

570


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

571

572

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Dieser letzte Punkt verdient Kritik. Nach dem, was zum vorherigen Ar-
gument iber den Zusammenhang zwischen Leben und Empfindungen
ausgefiihrt wurde, ist die Idee, dass das Leben stets ein reines Zweckmittel
und nie auch Selbstzweck sein soll, nicht mehr plausibel. Zwar trifft es
zweifellos zu, dass das Leben die Wahrnehmung von Interessen erst ermog-
licht und daher auch ein Mittel zur Interessenwahrnehmung ist. Umgekehrt
wurde jedoch auch dargelegt, dass Empfindungen, welche die Grundlage
von Interessen bilden, ebenso eine dienende Funktion fiir das Leben haben,
indem sie zu dessen Erhaltung beitragen. Nach der Entstehungsgeschich-
te der Lebewesen kann es ausserdem nicht sein, dass Leben den origind-
ren Zweck hat, Interessen zu verwirklichen. Denn Leben gab es bereits,
bevor Bewusstsein, Empfindungen und Interessen entstanden sind. Der
Zweck der Interessenverwirklichung wird dem Leben also zugeschrieben.
Das Leben nur als Mittel zur Interessenverwirklichung zu betrachten, ist
ebenso abzulehnen wie die gegenteilige Sicht, welche Empfindungen - die
Grundlage von Interessen — nur als Mittel zur Lebenserhaltung sieht. Viel
iberzeugender ist eine vermittelnde Ansicht, wonach bei empfindungsfahi-
gen Wesen das Leben und die Empfindungen (bzw. Interessen) in einer
instrumentellen Wechselbeziehung zueinander stehen, sich also gegenseitig
ermOglichen, fordern und erhalten. In ethischen Fragen konnen wie gesagt
im einen Fall die Empfindungen, im anderen das Leben im Vordergrund
stehen.

Das Argument kann jedoch ohne Verlust seiner Giiltigkeit auch so verstan-
den werden, dass es das Leben nicht nur, sondern auch als Mittel zur
Interessenverwirklichung sieht. Damit kommt es als Werkzeug zur Lebens-
schutzbegriindung weiterhin in Frage. Es bietet gegeniiber dem vorherigen
Argument einen neuen Ansatz zur Beurteilung des Totens, indem es den
Fokus statt auf das Uberleben auf das Erleben legt. Wihrend sich beim vor-
herigen Argument das Lebensinteresse auf die formale Erhaltung des Le-
bendigseins richtet, zielt es hier auf die inhaltliche Moglichkeit des Erlebens
positiver Empfindungen ab. Es geht also explizit um die Moglichkeit sub-
jektiven Erlebens, die mit dem Tod dahinfillt. Eine T6tung bedeutet damit
nicht nur begrifflich-formal eine Verletzung des Lebensinteresses, sondern
auch eine Wegnahme. Sie nimmt die Moglichkeit weg, positive Empfindun-
gen zu erleben. Da positive Empfindungen fiir ein empfindungsfahiges
Wesen definitionsgemdss gut sind, sprich in seinem Interesse liegen, kann
argumentiert werden, dass ein solches Wesen durch den Tod benachteiligt
wird, weil ihm dadurch etwas Gutes, etwas, das in seinem Interesse liegt,
weggenommen wird.

294

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Das Problem ist allerdings, dass das Argument, so wie es hier formuliert
ist, den EpikuRr-Einwand nicht entkréften kann. Denn der Tod nimmt nicht
nur die Moglichkeit weg, etwas zu erleben, sondern auch die Méoglichkeit,
etwas (als positiv) zu empfinden. Damit fallen durch den Tod auch jegliche
Interessen dahin, da Interessen das Empfinden voraussetzen. Im Moment
des Todes sind empfindungsfihige Wesen somit gar nicht mehr interessiert,
positive Empfindungen zu erleben. Der Nachteil, den ihnen der Tod durch
die Wegnahme der Erlebensmoglichkeit bringt, ist so gesehen nur ein ver-
meintlicher, denn er wird gleichzeitig durch den Wegfall der Interessensta-
higkeit neutralisiert.

Damit ist es auch diesem Argument bisher nicht gelungen, zu zeigen, dass
empfindungsfahige Wesen ihre T6tung irgendwie als nachteilig erleben
kénnen. Das liegt aber nicht daran, dass der Ansatz, den Tod wegen des
Verlusts der Moglichkeit zu positivem Erleben als nachteilig zu bewerten,
an sich ungeeignet wiére. Der Grund ist die Bewertungsperspektive: Getote-
te Wesen konnen ihren Tod nicht mehr als nachteilig erleben, weil sie, da
sie tot sind, nichts mehr empfinden kénnen. Um zeigen zu kénnen, dass
der Tod fiir empfindungsfdhige Wesen dennoch einen erlebbaren Nachteil
bedeutet, miisste das Argument so abgedndert oder ergénzt werden, dass es
eine andere Bewertungsperspektive ermdglicht. Ein dhnliches, aber leicht
anders formuliertes Argument, das diesem Ziel naher kommit, ist das fol-

gende.

cc) Totung als Vereitelung kiinftiger positiver Empfindungen
(Beraubungsargument)

Das von WOLF so bezeichnete Beraubungsargument wurde bereits an frii-
herer Stelle als Beispiel einer sentientistischen Lebensschutzbegriindung
genannt.”? Es besagt, dass jedes empfindungsfiahige Lebewesen ein Interes-
se hat, nicht gettet zu werden, weil der Tod ihm die Moglichkeit nimmt,
kiinftige positive Empfindungen (Lust, Freude, Gliick) zu erleben, d.h.
Empfindungen, die es in der Zukunft erleben kénnte, wenn es weiterleben
wiirde.”#! Dabei ist nicht erforderlich, dass das Lebewesen die Empfindun-

740 Vorne Rz. 354 (J.-C. WoLF); siehe zudem im Zusammenhang mit dem Egalitaris-
mus vorne Rz. 372 (REGAN).

741 J.-C. WOLF, Beraubungsargument (Fn. 348), S.10; DERs., Tierethik (Fn. 348), S.75;
DERS., Totung (Fn. 662), S.224; COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 65; Re-

295

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

573

574

575


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

576

577

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

gen, die es kiinftig haben konnte, voraussehen kann. Das Beraubungsargu-
ment setzt kein Zukunftsbewusstsein voraus, sondern nur die Fahigkeit,
positiv zu empfinden, die sich auf die Gegenwart beschranken kann.”?

Der kleine, aber bedeutende Unterschied zwischen diesem Argument und
dem vorherigen besteht darin, dass dieses explizit von kiinftigen Empfin-
dungen spricht, die im Falle des Weiterlebens erlebt werden kénnten. Es hat
also einen Zeitbezug und macht einen hypothetischen Vergleich zwischen
dem Fall des Sterbens und dem Fall des Weiterlebens. Mit diesem Vergleich
lasst sich zeigen, dass der Tod fiir das betroffene Lebewesen auch ohne
Leiden ein Nachteil ist. Denn er bewirkt auf der Zeitachse eine Verdnde-
rung, die in Bezug auf die aktuellen und potenziellen Empfindungen dieses
Lebewesens insgesamt als negativ zu bewerten ist: Vor dem Tod hat das Le-
bewesen naturgemdss sowohl positive als auch negative Empfindungen. Es
wird aber angenommen, dass es im Normalfall mehr positive als negative
hat, dass die Gesamtbilanz der Empfindungen also positiv ist. Ab dem
Zeitpunkt des Todes hat das Wesen gar keine Empfindungen mehr, d.h.
die Empfindungsbilanz ist weder positiv noch negativ, sondern neutral.
Weil eine neutrale Bilanz schlechter ist als eine positive, bewirkt der Tod
gegeniiber der Zeit davor eine negative Anderung und damit einen Nach-
teil. In der Zeit danach wire dementsprechend das Weiterleben ein Vorteil
gewesen, weil das Lebewesen, so wiederum die Annahme, ohne den Tod
auch in Zukunft mehr positive als negative Empfindungen gehabt hitte.

Die Annahme, dass empfindungsfihige Lebewesen normalerweise mehr
positive als negative Empfindungen haben, ist ein wesentlicher Bestandteil
des Arguments. Denn der Tod muss tatsdchlich nicht in jedem Fall einen
Nachteil bedeuten.”3 Wer z.B. wegen einer unheilbaren Krankheit stindig
an unertraglichen Schmerzen leidet und keine Aussicht auf Besserung hat,
wird sein Leben womdglich insgesamt nur als Last empfinden und den
Tod dem Weiterleben vorziehen. In so einem Fall sind die aktuelle und die
prognostizierte Empfindungsbilanz negativ, das Leben wird als nicht mehr
lebenswert empfunden. Der Tod bewirkt dann keinen Nachteil, sondern
einen Vorteil, weil er eine neutrale Empfindungsbilanz schafft, die der ne-

GAN, CFAR (Fn. 381), S.100; vgl. KorsGAARD, Tiere (Fn. 360), S.217; RippE, Ethik
(Fn. 338), S. 281, 283.

742 ].-C. WoLF, Totung (Fn. 662), S.224; vgl. ReGan, CFAR (Fn. 381), S.101f.

743 Hierzu und zum Folgenden RippE, Ethik (Fn. 338), S.284f.; CARRUTHERS, Issue
(Fn. 736), S. 76; FEINBERG, Harm (Fn. 679), S. 83; vgl. ].-C. WoLF, Beraubungsargu-
ment (Fn. 348), S.10; REGaN, CFAR (Fn. 381), S. 100.

296

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

gativen vorzuziehen ist, oder, weniger technisch gesprochen, weil er das be-
troffene Wesen von seinem Leiden erlost. Eine positive Empfindungsbilanz
ist bei diesem Argument also erforderlich, um ein Interesse am Weiterleben
anzunehmen. Dabei ist nicht die aktuelle Bilanz entscheidend, sondern die
fir die Zukunft prognostizierte. Denn wer aktuell (z.B. krankheitsbedingt)
mehr Leid als Freude verspiirt, fiir die Zukunft jedoch (nach erfolgreicher
Genesung) einen Uberschuss an Freude erwarten darf, wiirde durch den
Tod ebenfalls benachteiligt, da die kiinftige Empfindungsbilanz im Fall des
Weiterlebens besser wire. Das Beraubungsargument ist also so zu lesen,
dass empfindungsfidhige Wesen nicht immer, sondern nur im Normalfall
ein Interesse haben, nicht get6tet zu werden, ndmlich wenn sie in Zukunft
voraussichtlich mehr positive als negative Empfindungen hitten. Wie lange
dieses {iberwiegend positive Leben voraussichtlich noch dauern wiirde, ist
aber nicht entscheidend. Auch ein Sdugling mit einer Lebenserwartung von
nur drei Monaten hat ein Lebensinteresse.”*4

Die Bedingung der positiven kiinftigen Empfindungsbilanz kann den Gel-
tungsbereich des Arguments, je nachdem, wie sie genau verstanden wird,
erheblich einschranken. Wird sie so verstanden, dass das Lebewesen unter
Beriicksichtigung aller zu erwartenden realen Umstdnde tatsdchlich mehr
positive als negative Empfindungen haben muss, dann miissten wohl vie-
le empfindungsfihige Tiere, die fiir die heutige Lebensmittel- oder sonsti-
ge Nutzungsindustrie gehalten werden, vom Lebensschutz ausgeschlossen
werden. Bei Hithnern, die sich zu zehnt einen Quadratmeter Bodenfliche
teilen missen, sich haltungsbedingt gegenseitig wund picken und sich
regelmassig die Knochen brechen, kann z.B. angenommen werden, dass
sie insgesamt mehr Leid als Vergniigen empfinden. Obwohl diese Tiere
zu positiven Empfindungen fahig wiéren, diirften sie daher - sofern ohne
zusétzliches Leiden ausgefithrt — bedenkenlos getdtet werden. Denn tat-
sachlich haben sie eine negative Empfindungsbilanz und werden diese aller
Voraussicht nach weiterhin haben. Allerdings wire es auch moglich, unter
solchen oder dhnlichen Bedingungen Menschen zu halten. Niemand wiirde
dann sagen, dass die Menschen aufgrund der Haltungsbedingungen ihr Le-
bensrecht verlieren wiirden. Denn man konnte (und miisste) die Menschen
ja befreien und ihnen so ein besseres Leben mit einem Uberschuss an
positiven Empfindungen ermdglichen. Dasselbe gilt aber auch fiir Hithner
und andere gehaltene Tiere. Auch sie konnten (und miissten) befreit oder

744 ].-C. WOLE, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 11.

297

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

578


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

579

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

unter bessere Haltungsbedingungen gestellt werden, sodass sie ihr Leben
als insgesamt positiv empfinden wiirden.”> Thr leidvolles Leben ist weder
natiirlich noch notwendig.

Das Beraubungsargument ist denn auch offensichtlich nicht so gemeint,
dass es nur jenen empfindungsfahigen Wesen einen Lebensschutz gewah-
ren will, die dank der Gnade ihrer menschlichen Halter tatsachlich ein
schones Leben fithren dirfen. Es ist vielmehr so zu verstehen, dass fiir die
Prognose iiber die kiinftige Empfindungsbilanz grundsatzlich nur jene Um-
stinde zu berticksichtigen sind, die den natiirlichen, d.h. menschenunab-
hingigen Lebensbedingungen entsprechen bzw. entspriachen. Vorbehalten
sind wohl menschliche Einfliisse, die dem betroffenen Wesen niitzen (Hu-
man- und Veterindrmedizin, Fiitterung), schidliche menschliche Einfliisse
sind jedoch wegzudenken. Der hauptséchliche und womdglich einzige Fall,
in dem das Argument eine negative Empfindungsbilanz bzw. ein nicht
mehr vorhandenes Lebensinteresse annimmt, scheint jener zu sein, dass ein
Lebewesen schwer krank oder verletzt ist und nicht mehr geheilt werden
kann.”#® Dartiber hinaus kann jedoch besonders bei wildlebenden Tieren
gefragt werden, ob sie nicht auch sonst (,im Normalfall®) teilweise mehr
negative als positive Empfindungen haben. Zu denken ist etwa an Rehe
oder Vogel, die in kalten Wintern Miihe haben, geniigend Nahrung zu
finden. Vieles spricht aber gegen die Annahme, dass diese Tiere so stark
leiden, dass sie, wenn sie souverdn entscheiden kénnten, den Tod dem Wei-
terleben vorziehen wiirden. Sie sind in der Regel gut an die Bedingungen in
ihrer Umgebung angepasst und haben entsprechende Uberlebensstrategien
entwickelt. Solange sie unter fiir sie normalen Bedingungen leben und
nicht gerade von Fressfeinden oder Jagern bedroht werden, sind negative
Empfindungen, die sie auf (potenziell) lebensbedrohliche Situationen hin-
weisen, biologisch nicht notig und daher nicht anzunehmen. Ausserdem
kann das Lebensinteresse von Menschen diesbeziiglich als Vergleichsmass-
stab beigezogen werden. Menschen sind normalerweise bereit, {iber lange
Zeit sehr viel Leid zu ertragen, bevor sie ihr Leben nicht mehr als lebens-
wert empfinden. Wenn sie nach aussen den Eindruck machen, mehr zu
leiden als sich zu freuen, kann daraus nicht ohne Weiteres geschlossen
werden, dass sie lieber sterben als weiterleben mochten. Es ist nicht anzu-
nehmen, dass dieses starke Lebensinteresse auf besondere geistige Fahigkei-

745 LADWIG, Tiere essen (Fn. 392), S. 21.
746 Vgl. ].-C. WOLE, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 10f.

298

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

ten wie Vernunft zuriickzufithren und deshalb etwas speziell Menschliches
ist. Viel eher diirfte die Grundlage dafiir ein allgemeinbiologischer Uberle-
bensimpuls sein, der sich in Verbindung mit der Empfindungstahigkeit als
spiirbares Uberlebensinteresse zu erkennen gibt.”7 Deshalb ist zu vermu-
ten, dass die meisten, wenn nicht alle empfindungsfahigen Tiere in dieser
Hinsicht dhnlich wie Menschen funktionieren. Damit ist die Annahme
berechtigt, dass empfindungsfihige Tiere im Normalfall, d.h. wenn sie
nicht unheilbar krank oder verletzt sind oder sich in einer aussichtslos
lebensbedrohlichen Situation (z.B. ohne Fluchtmdglichkeit in den Fingen
eines Fressfeindes) befinden, ihr Leben als tiberwiegend positiv empfinden
und das Weiterleben dem Tod vorziehen.

Es kann allerdings nicht ausgeschlossen werden, dass es einige Arten ein-
facherer Tiere gibt, die nur negative und keine positiven Empfindungen
erleben konnen. Sie wiirden nur eine Abneigung gegen lebensschidliche
Einfliisse spiiren und bei lebensfordernden Einfliissen (z.B. der eigenen
Nahrungsaufnahme) in einem Neutralzustand bleiben bzw. nur unbewusst
darauf reagieren.”® Falls es solche Tiere geben sollte, wire das Beraubungs-
argument auf sie nicht anwendbar. Denn fiir sie wire eine neutrale Emp-
findungsbilanz das Beste, was sie im Leben erreichen konnte. Da der Tod
eine solche neutrale Bilanz schafft, kann er diese Tiere nicht benachteiligen,
sondern nur bevorteilen. Ob es solche Tiere tatsdchlich gibt, konnte aber,
wenn iiberhaupt, nur von Fachpersonen beantwortet werden und muss
hier ungekldrt bleiben. Es liegt aber die Vermutung nahe, dass empfin-
dungsfihige Lebewesen im Allgemeinen sowohl positive als auch negative
Empfindungen haben. Jedenfalls diirfte das aufgrund ihrer Komplexitat auf
jene Tiere zutreffen, die von Menschen typischerweise in grosser Menge
getotet werden (Schweine, Rinder, Hirsche, Mause, Hithner, Fische etc.).

Auch das Beraubungsargument bleibt bisher eine Antwort auf die Frage
schuldig, inwiefern empfindungsfihige Lebewesen ihre eigene schmerzlose
Totung als wertmissig negativ erleben konnen. Und auch dieses Argument
muss eingestehen, dass sie den Tod selbst nicht in einem eigentlichen Sinn
erleben konnen. Jedoch konnen sie in einem gewissen Sinn die negative
Anderung erleben, die der Tod in Bezug auf ihre Empfindungen hervor-
bringt. Sie konnen sie in einem negativen Sinn erleben, indem sie die
positiven Empfindungen, die sie ohne den Tod erlebt hitten, aufgrund des

747 Vgl. vorne Rz. 560 f.
748 KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 39.

299

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

580

581


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

582

583

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Todes nicht erleben. Im Unterschied zur Leidzufiigung wird die Tétung
also nicht deshalb als falsch bewertet, weil sie in einem positiven Sinn
(negativ bewertete) Empfindungen ausldst, sondern weil sie in einem nega-
tiven Sinn bewirkt, dass (positiv bewertete) Empfindungen ausbleiben.”
In beiden Fallen wird — mathematisch gesprochen - der Gesamtwert der
Empfindungen verringert: im Fall der Leidzufiigung durch Addition eines
negativen Werts, im Fall der Tétung durch Subtraktion eines positiven
Werts. Insofern kann die Vereitelung positiver Empfindungen gleich bewer-
tet werden wie die Zufligung negativer Empfindungen, weil sie die gleiche
Wirkung entfaltet, nimlich eine negative Anderung des Gesamtwerts der
Empfindungen. Beide Fille sind fiir das betroffene Lebewesen in dem
Sinne erlebbar, dass sie dessen Gesamterleben, verstanden als die Summe
all seiner Empfindungen, verandern.

Das soeben beschriebene (gedachte) Erleben im negativen Sinn ist zuge-
gebenermassen etwas anderes als das (tatsdchliche) Erleben im positiven
Sinn, fiir das der Erlebensbegriff normalerweise und konkret im Falle des
Leiderlebens verwendet wird. Im Falle des Leidens wird die Bewertungs-
perspektive des betroffenen Wesens eingenommen, wie es sich im Zeit-
punkt des fraglichen Ereignisses tatsichlich vorfindet. Im Falle des Sterbens
geht dies nicht, weil das betroffene Wesen ab dem Zeitpunkt seines Todes
keine Wertung mehr treffen kann. Um den Tod dennoch bewerten zu
konnen, wird die Perspektive gewechselt auf jene des betroffenen Wesens,
wie es im hypothetischen Fall des Weiterlebens gedachterweise existieren
wiirde (es wiirde sein Weiterleben als positiv empfinden, wenn es nicht
gestorben wire).

Im Zusammenhang mit dieser Bewertungsperspektive wird das Berau-
bungsargument kritisiert. Die Kritik lautet sinngemaiss, dass es fiir die
Frage, ob der Tod fiir das getotete Wesen gut oder schlecht sei, vom Zeit-
punkt des Todes an keine subjektive Wertungsperspektive mehr gebe.”>°
Die einzige in Frage kommende subjektive Wertungsperspektive, ndmlich
die des getdteten Wesens selbst, sei mit dem Tod dahingefallen. Deshalb
konne die Frage, welchen Wert der Tod fiir das getdtete Wesen hat, nur
wertobjektivistisch beantwortet werden.”!

749 Vgl. CARRUTHERS, Issue (Fn. 736), S.77; ferner COCHRANE, Animal Rights
(Fn. 504), S. 65.

750 RipPE, Ethik (Fn. 338), S. 285; vgl. BIRNBACHER, T6tung (Fn. 627), S. 222.

751 So in dhnlichem Zusammenhang Luy, Tétungsfrage (Fn. 360), S. 1411.; vgl. BIRNBA-
CHER, T6tung (Fn. 627), S. 222.

300

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Da der Wertobjektivismus bereits abgelehnt wurde,”? hangt die Plausibili-
tat des Beraubungsarguments entscheidend davon ab, ob die Perspektive,
aus der es den Tod bewertet, wirklich objektiv ist. Das ist sie nicht. Zwar
wird, anders als im Fall des Leidens, eine vom wirklichen Standpunkt im
Zeitpunkt des Ereignisses abstrahierte Perspektive eingenommen, da nicht
gefragt wird, wie das Wesen tatsdchlich empfindet, wenn es stirbt, sondern
wie es empfinden wiirde, wenn es weiterlebte. Diese (hypothetische) Per-
spektive ist aber nicht objektiv, sondern subjektiv. Denn sie fragt nicht, wie
das Weiterleben allgemein zu bewerten wire, sondern wie das betroffene
Wesen sein Weiterleben empfinden und (wenigstens in einem einfachen
Sinn) bewerten wiirde. Der Wert der entgangenen Lebenszeit bestimmt
sich dementsprechend nicht nach abstrakten Vorstellungen {iber den Wert
des Lebens im Allgemeinen, sondern nach den konkreten positiven Emp-
findungen, die das gettete Wesen im Fall des Weiterlebens mutmasslich
gehabt hitte. Das Beraubungsargument nimmt also eine gedachte subjekti-
ve Perspektive ein, aus der heraus sich der Nachteil, den die T6tung durch
Vereitelung kiinftigen positiven Erlebens mit sich bringt, dem getoteten
Lebewesen individuell zurechnen ldsst.”>3 Damit ist die Kritik unbegriindet,
dass dieses Argument auf Wertobjektivismus angewiesen sei.

Im Ubrigen ist dieser Kritik zu entgegnen, dass dieselbe Bewertungsper-
spektive im umgekehrten Fall, in welchem die Tétung als vorteilhaft an-
gesehen wird, offenbar breit akzeptiert wird. Wenn ein stark leidendes
verletztes oder krankes Tier getotet werden soll, damit es nicht mehr leiden
muss, wird ebenfalls gefragt, wie das Tier empfinden wiirde, falls es weiter-
lebte. Die Annahme, dass es iberwiegend leiden wiirde, also mehr negative
als positive Empfindungen hitte, bildet dann die Grundlage, um den Tod
als fir das Tier vorteilhaft zu bewerten. Auch in diesem Fall kann das Tier
nicht den Tod selbst als positiv erleben. Es kann nur angenommen werden,
dass es das Ausbleiben des Todes bzw. dessen Folge, das fortgesetzte Leiden,
als negativ erleben wiirde. Auch hier handelt es sich also um ein Erleben im
negativen (oder: hypothetischen) Sinn. In diesem Fall scheint aber die Art
der Begriindung, warum der Tod fiir das Tier gut sei, in der Ethik kaum auf
Kritik zu stossen. Und auch in der tierdrztlichen Praxis diirften solche To-
tungen regelmissig auf diese Weise begriindet werden. Wenn das Argument
also im umgekehrten Fall akzeptiert wird, ist nicht ersichtlich, warum es

752 Vorne Rz. 361, 365, 483.
753 Vgl. J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 76; DENs., Totung (Fn. 662), S. 224.

301

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

584

585


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

586

587

588

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

nicht auch akzeptiert werden soll, wenn der Tod fiir das betroffene Wesen
nachteilig wire.

Ein anderer Einwand gegen das Beraubungsargument konnte lauten, dass
es durch die Beriicksichtigung dessen, was im Fall des Weiterlebens sein
kénnte, eigentlich das Potenzial des jeweiligen Lebewesens berticksichtige.
Wenn es aber auf das Potenzial ankomme, miissten auch alle noch unge-
borenen Lebewesen, die einer empfindungsfahigen Art angehoren, einen
Lebensschutzanspruch haben, da auch sie das Potenzial hatten, in Zukunft
einmal mehr positive als negative Empfindungen zu erleben.”>* Es konnte
sogar argumentiert werden, wer das Beraubungsargument vertritt, miisse
konsequenterweise fordern, dass moglichst viele empfindungsfahige Lebe-
wesen gezeugt und geboren werden, weil sie alle voraussichtlich eine posi-
tive Empfindungsbilanz und damit durch ihre Existenz einen Vorteil gegen-
tiber ihrer Nichtexistenz hitten.”>> Da eine solche Pflicht zur Vermehrung
aber nicht gefordert werden konne, sei das Beraubungsargument insgesamt
abzulehnen.

Es trifft zwar zu, dass das Beraubungsargument mit den zu erwartenden
kiinftigen Empfindungen von existierenden Lebewesen etwas beriicksich-
tigt, das nicht aktuell, sondern nur potenziell vorhanden ist. Das Empfin-
dungspotenzial eines voll entwickelten Lebewesens muss aber nicht mit
demjenigen der noch ungeborenen oder ungezeugten Wesen derselben Art
gleichgesetzt werden. Es handelt sich um ungleiche Entwicklungsstufen.
Dass eine bestimmte Stufe von Empfindungspotenzial beriicksichtigt wird,
heisst nicht, dass deshalb auch alle anderen Stufen beriicksichtigt werden
miissen, solange die Ungleichbehandlung der Stufen begriindbar ist. Die
Frage ist also, aus welchen Griinden wo die Grenze gesetzt werden soll, d.h.
welche Entwicklungsstufe als Bedingung des Lebensschutzanspruchs erfiillt
sein muss.

WoLr wendet das Beraubungsargument nur auf bereits existierende Wesen
an, da ein Wesen erst beraubt werden kénne, wenn es existiere.”>® Zu
diesen Wesen zdhlt er jedenfalls auch menschliche Sauglinge.””” Hingegen
diirften Wesen, die noch nicht gezeugt sind, vom Begriff her klarerweise

754 Vgl. RippE, Ethik (Fn. 338), S.283; in anderem Zusammenhang REGaN, CFAR
(Fn. 381), S.102.

755 Kritische Schilderung bei J.-C. WoLF, Beraubungsargument (Fn. 348), S.11f, und
DEMS., Totung (Fn. 662), S. 226.

756 J.-C. WoLF, Totung (Fn. 662), S. 226.

757 J.-C. WOLE, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 11.

302

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

nicht dazugehdren, da sie begrifflich nicht existieren. Unklar ist, ob das
Argument jene Wesen als existent ansieht, die bereits gezeugt, aber noch
nicht geboren sind. Da das Beraubungsargument einen Lebensschutz fiir
alle empfindungsfihigen Wesen fordert, miisste die Bedingung fiir diesen
Schutz dann erreicht sein, wenn das Wesen die Empfindungsfihigkeit tat-
sachlich erlangt. Bei Menschen tritt dies in einem spdteren Stadium der
vorgeburtlichen Entwicklung ein, irgendwann zwischen der 20. und der
30. Schwangerschaftswoche.”8 Fiir die tatsichliche Erlangung der Empfin-
dungsfahigkeit als Eintrittsschranke sprechen auch grundsitzliche Uber-
legungen. Empfindungsfahigkeit ist, wie dargelegt wurde, die allgemeine
Voraussetzung, um Interessen und damit moralische Anspriiche haben zu
konnen.” Erst mit dem Erwerb der Empfindungsfahigkeit kann somit
auch ein Lebensinteresse und ein Lebensschutzanspruch erworben wer-
den.7¢® Ab diesem Zeitpunkt kann auch erst sinnvoll von ,.berauben® oder
~wegnehmen“ gesprochen werden. Denn sobald ein Lebewesen empfinden
kann, hat es seine kiinftigen (positiven) Empfindungen gewissermassen in
seinem Besitz, da sie ab dann jederzeit auftreten konnen. Vorher hat es
noch nicht das Potenzial, diese Empfindungen zu erleben, sondern ledig-
lich das Potenzial, dieses Empfindungspotenzial einmal zu erlangen. Es
koénnte also hochstens um das Potenzial zur Erlangung eines Empfindungs-
potenzials ,,beraubt® werden. Dies erscheint moralisch als vernachlassigbar.
Schliesslich ist diese Grenzziehung auch sinnvoll, wenn man mit WoLF
annimmt, dass die Uberzeugung, es sei falsch, existierenden empfindungs-
fahigen Wesen Lebensdauer wegzunehmen, nicht nur im Verstand, sondern
auch im Mitgefiihl verankert ist.”®! Denn Mitgefithl haben wir sinnvoller-
weise mit Wesen, von denen wir wissen oder annehmen konnen, dass sie
(bereits) etwas fiihlen. Insgesamt gibt es somit hinreichend Griinde, das
Beraubungsargument nur auf Lebewesen anzuwenden, die bereits empfin-
den konnen, und vorherige Entwicklungsstufen des Empfindungspotenzials
fiir den Lebensschutz ausser Acht zu lassen.

Zusammengefasst ldsst sich mit dem Beraubungsargument nicht nur ein
Lebensinteresse aller empfindungsfahigen Lebewesen begriinden, sondern
auch darlegen, dass solche Wesen durch ihren (leidfreien) Tod auf eine -

758 Siehe die Angaben bei R. MERKEL, Fritheuthanasie, 2001, S. 461, 508 f., und speziell
zur Schmerzempfindungsfahigkeit bei S. LEE et al., Fetal Pain, in: JAMA 294/8
(2005), S. 947 (952), sowie J.-C. WoLE, Tétung (Fn. 662), S. 223.

759 Vorne Rz. 548.

760 So auch MERKEL, Fritheuthanasie (Fn. 758), S. 460.

761 Dazu J.-C. WOLE, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 12.

303

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

589


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

590

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

in einem speziellen Sinn - erlebbare Weise benachteiligt werden. Damit
vermag das Argument zu zeigen, dass fiir empfindungsfahige Lebewesen
der Tod an sich ein Unwert ist. Zwar haben einige der bisher untersuch-
ten Einwdnde gegen das Argument eine gewisse Berechtigung, namentlich
was die Begriindung der Nachteiligkeit des Todes betrifft. Beispielsweise
liesse sich der Standpunkt vertreten, dass das Erleben im negativen (oder:
hypothetischen) Sinn unbeachtlich sei, weil das Wesen ab dem Tod nichts
mehr spiire. Was moralisch zédhle, sei nur das tatsdchliche, reale Erleben
wie im Fall des Schmerzleidens. Diesen Standpunkt muss man aber nicht
vertreten und auch sonst gibt es bisher keinen zwingenden Grund, das
Beraubungsargument zu verwerfen. Wer diesen ablehnenden Standpunkt
vertritt, muss im Ubrigen auch all seine Konsequenzen akzeptieren. Was
das fiir Menschen bedeuten wiirde, wird sich noch zeigen. Sollte sich he-
rausstellen, dass das Beraubungsargument auch fiir den Lebensschutz von
Menschen massgeblich ist, wire dies ein gewichtiger Grund, es trotz der
bisherigen Einwénde zu akzeptieren.

c) Argumente fiir strengere Kriterien als Lebensschutzbedingung
aa) Vertragsfahigkeit

Das im Beraubungsargument verwendete Konstrukt des Erlebens im nega-
tiven Sinn ist nicht das einzige Mittel, um eine (schmerzlose) Totung trotz
dem Umstand, dass sie das Empfinden des getGteten Wesens beendet, als
etwas Ungerechtes zu beurteilen. Eine andere Moglichkeit besteht darin,
den Schutz des Lebens kontraktualistisch zu begriinden. Danach soll das
Toten nicht deshalb verboten sein, weil es sich negativ auf das Empfin-
dungsleben auswirkt, sondern weil es gegen einen hypothetischen Vertrag
verstdsst, durch den sich die Vertragsschliessenden verpflichtet haben, sich
gegenseitig am Leben zu lassen.”®? Auf die effektive physische Wirkung der
Totung kommt es dabei gar nicht an, entscheidend ist nur, dass sie diese
hypothetische Abmachung verletzt. Fiir einige Autoren, die eine subjektive
Erlebbarkeit des reinen Todes (ungeachtet aller Begleiterscheinungen wie
Schmerzen und Angst) verneinen, scheint der Kontraktualismus die nachst-
liegende, wenn nicht gar die einzige Mdoglichkeit zur Begriindung eines

762 Zum Kontraktualismus vorne Rz. 333 f., 444.

304

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

reinen, leidensunabhingigen Lebensschutzes zu sein.”®® Insbesondere Luy,
der das Prinzip der Riicksichtnahme auf Empfindungen (und Interessen) in
der Totungsfrage fiir unanwendbar halt,”6* schliesst daraus, dass das unter
Menschen geltende Totungsverbot ,offensichtlich auf kontraktualistischer
Ubereinkunft“ beruht.”6> Das bedeutet fiir ihn zugleich, dass Tiere, die zwar
empfindungsfahig, aber nicht vertragsfahig sind, von einem leidensunab-
hangigen Totungsverbot nicht erfasst sein miissen.”®® Bedingung fiir den
Lebensschutz sind demnach jene geistigen Fahigkeiten, die notwendig sind,
um selbstdndig (hypothetisch) am Vertrag teilnehmen zu kdnnen.

Auf den ersten Blick mag sich der Kontraktualismus zur Begriindung eines
Totungsverbots sehr eignen, da er auf das Kriterium der Erlebbarkeit des
Todes verzichten kann: Entscheidend fiir die Verurteilung der Totung ist
nur, dass sie einen Vertrag bricht, und das tut sie auch dann, wenn der Tod
nicht erlebbar ist. Die hier interessierende Frage, wer durch das Totungs-
verbot geschiitzt werden soll, d.h. welche Bedingungen ein Wesen erfiillen
muss, um in den Schutzbereich zu fallen, kann der Kontraktualismus aber
gerade nicht beantworten. Denn allein aus dem Begriff oder dem Charakter
der Vertragstheorie ergibt sich nicht, dass damit nur Regeln zugunsten von
vertragsfahigen Wesen begriindet werden konnen. Wie schon mehrfach
ausgefithrt wurde, ldsst sich die Frage, wer am (hypothetischen) Vertrag
teilnehmen kénnen soll, als solche nicht vertragstheoretisch beantworten,
sondern nur vorvertraglich, mit Hilfe von anderen Gerechtigkeitstheori-
en.767

Wenn es so wire, dass nur vertragstihige Wesen am Vertrag teilnehmen
kénnten, wiren damit auch viele Menschen, denen diese Féhigkeit fehlt
(Kleinkinder, Geistigbehinderte etc.), ausgeschlossen. Damit auch sie ver-
tragstheoretisch vor T6tung geschiitzt werden konnten, miissten sie entwe-
der durch vertragsfihige Akteure vertreten werden, die in jhrem Namen
solche Regeln aushandeln, oder vom Wohlwollen der Vertragsteilnehmen-
den profitieren, die von sich aus auf ihr Lebensinteresse Riicksicht nehmen.
Beides ist aber nicht nur in Bezug auf vertragsunfdhige Menschen, sondern
auch in Bezug auf empfindungsfahige Tiere moglich. Auch sie kénnen von

763 Vgl. nebst dem Folgenden auch Rippg, Ethik (Fn. 338), S. 294 f.

764 Luy, Totungsfrage (Fn. 360), S. 138 £, 141; vgl. bereits vorne Rz. 553.
765 Luy, Totungsfrage (Fn. 360), S. 155 f.

766 Luy, Totungsfrage (Fn. 360), S. 155.

767 Vorne Rz. 335, 445.

305

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

591

592


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

593

594

595

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

vertragsfahigen Menschen vertreten oder beriicksichtigt werden.”®® Die An-
wendung eines kontraktualistischen Begriindungsansatzes macht also noch
nicht ersichtlich, warum nur vertragsfahige und nicht alle empfindungsfa-
higen Lebewesen vor Tétung geschiitzt werden sollen.

Dariiber hinaus ist der Kontraktualismus bei genauerem Hinsehen gar
nicht geeignet, um das Problem der eigentlichen Nichterlebbarkeit des
Todes zu 16sen oder auch nur zu umgehen. Das epikureische Argument,
das dieses Problem beschreibt, lautet ja, dass man den Tod, da er das Emp-
finden beendet und insofern nicht erlebbar ist, nicht fiirchten muss, dass er
einen nicht zu kiimmern braucht.”® Wenn der Tod aber nicht zu fiirchten
ist, drangt sich die Frage auf, warum ihn vertragsfdhige Menschen denn
tiberhaupt ablehnen und in einem hypothetischen Gesellschaftsvertrag fiir
ein Totungsgebot stimmen sollten. Die kontraktualistische Lebensschutzbe-
griindung setzt zwar voraus, dass Menschen das eigene Sterben ablehnen,
fragt jedoch nicht, warum sie das tun. Die Frage nach den materiellen
Griinden fiir diese Ablehnung kann aber nicht einfach beiseitegeschoben
werden, wenn auf die Frage, worin der moralische Unwert des Totens
besteht, eine befriedigende Antwort gefunden werden soll. Der Kontraktua-
lismus, der als prozedurale Theorie auf materielle Gerechtigkeitskriterien
verzichtet,””? gibt darauf keine Antwort. Er erweist sich somit als ungeeig-
net, zu zeigen, welche Eigenschaft ein Lebewesen haben muss, um vor
Totung geschiitzt zu werden. Auch deshalb ist der Kontraktualismus als
Basis einer Lebensschutzbegriindung abzulehnen. Die Suche nach lebens-
schutzbegriindenden Eigenschaften kommt nicht um die Frage herum, aus
welchen materiellen Motiven Menschen oder andere Lebewesen ihren eige-
nen Tod in der Regel ablehnen.

Damit wurden hinreichende Griinde genannt, warum die Vertragsfahigkeit
als Bedingung eines Lebensschutzanspruchs ausscheiden muss.

bb) Todesangstfihigkeit

Ein naheliegender materieller Grund fiir die Ablehnung des eigenen To-
des ist Angst vor dem Tod. Entsprechend wird mitunter angenommen,
die menschliche Todesfurcht sei die Grundlage des zwischen Menschen

768 Vgl. vorne Rz. 430.
769 Vorne Rz. 515.
770 Vgl. vorne Rz. 333.

306

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

geltenden rechtlichen Totungsverbots.””! Bedingung eines individuellen Le-
bensschutzes wire dieser Ansicht zufolge die Fahigkeit, den eigenen Tod
zu fiirchten. Auch in der Tierethik wird Todesangst als Lebensschutzkriteri-
um diskutiert. Der Begrift wird dabei nicht einheitlich verwendet. Einige
meinen damit etwas, das nur Menschen und allenfalls einige hochentwi-
ckelte Tiere haben, und wollen den Lebensschutz diesen Wesen vorbehal-
ten.””? Andere verstehen Todesangst im Kontext des Lebensschutzes als
Eigenschaft, iber welche Tiere, die bloss empfindungsfahig sind, ebenso
verfiigen.””3

Die uneinheitliche Begriffsverwendung zeigt bereits das wesentliche Prob-
lem am Kriterium der Todesangstfahigkeit: Es kann verschiedene Bedeu-
tungen haben, die je unterschiedliche Implikationen fiir die Totungsfrage
haben kénnen. Deshalb ist es in dieser allgemeinen Fassung zu ungenau.
Zur Prizisierung miissen verschiedene Arten von Todesangst unterschie-
den werden. Eine Unterscheidung, die gemacht werden kann, ist die zwi-
schen konkreter und abstrakter Todesangst. Konkret ist die Todesangst, die
ein Lebewesen hat, wenn es sich tatsachlich in einer Situation befindet,
die sein Leben bedroht (z.B. in einem brennenden Wald, vor dem Lauf
eines schussbereiten Gewehrs oder in den Fesseln einer Wiirgeschlange).
Abstrakt ist die Todesangst, die ein Lebewesen hat, ohne tatsdchlich in
einer lebensbedrohlichen Situation zu sein, wenn es die eigene Sterblich-
keit kennt und tber die Moglichkeit eines bestimmten lebensgefahrden-
den Ereignisses bloss nachdenkt. Eine andere mdgliche Unterscheidung
ist die zwischen expliziter und impliziter Todesangst. Bei der expliziten
Todesangst fiirchtet sich das betroffene Wesen explizit vor dem Tod, dessen
Bedeutung es zumindest grob versteht. Es muss also irgendwie verstehen
oder spiiren konnen, dass sein Leben, seine Existenz durch das (tatsachli-
che oder vorgestellte) Ereignis, vor dem es Angst hat, beendet werden kann.
Die implizite Todesangst bezieht sich nicht explizit auf den eigenen Tod,
sondern tritt als allgemeines, mehr oder weniger unbestimmtes Angstgefiihl
auf, das aber durch ein Ereignis ausgelost wird, das den eigenen Tod her-
beifiihren kann.

771 J.-C. WoLF, Totung (Fn. 662), S. 225; vgl. bereits BENTHAM, Introduction (Fn. 301),
Kap. XVIL, § i, Ziff. 4, S. 282, dort Fn. b.

772 So BIRNBACHER, Tétung (Fn. 627), S.216; SINGER, PE (Fn. 303), S.147; BENTHAM,
Introduction (Fn. 301), Kap. XVII, § i, Ziff- 4, S.282, dort Fn. b; vgl. die kritische
Schilderung bei JorNsON, Leben (Fn. 642), S. 202 f.

773 So J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S.75; vgl. SCHOPENHAUER, WWV 2 (Fn. 641),
Kap. 41, 5. 595.

307

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

596


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

597

598

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Wihrend die konkrete Todesangst sowohl explizit als auch implizit sein
kann, diirfte die abstrakte Todesangst stets explizit sein. Damit sind anhand
der beiden Unterscheidungskriterien insgesamt drei Arten von Todesangst
auszumachen, die sich aufgrund der Fahigkeiten, welche sie jeweils erfor-
dern, auch als verschiedene Stufen ordnen lassen. Die erste Stufe ist die im-
plizite konkrete Todesangst, die in einer tatsdchlichen lebensbedrohlichen
Situation als relativ unbestimmtes Angstgefiihl erlebt wird. Diese Art von
Todesangst meinte wohl SCHOPENHAUER, als er schrieb: ,In der That ist
die Todesfurcht von aller Erkenntnis unabhingig: denn das Thier hat sie,
obwohl es den Tod nicht kennt.”7* Die panische Todesangst, in die Schwei-
ne vor der Schlachtung geraten, wenn sie im Schlachthof das frische Blut
ihrer bereits geschlachteten Artgenossen riechen,”” ist wohl ein Beispiel
dafiir (sofern die Schweine den Tod nicht sogar kennen und sich explizit
davor fiirchten konnen). Implizite konkrete Todesangst setzt nicht mehr
als die Fahigkeit voraus, auf lebensbedrohliche Situation mit irgendeiner
Form von Angst zu reagieren. Da Angst eine ganz elementare Emotion ist,
haben diese Fahigkeit vermutlich alle empfindungsfahigen Wesen. Damit
ist die Fahigkeit zu impliziter konkreter Todesangst im Ergebnis gar kein
selbstandiges Kriterium, das iiber die Empfindungsfahigkeit hinausgeht.

Die zweite Stufe ist die explizite konkrete Todesangst, die in einer tatsiach-
lichen lebensbedrohlichen Situation als explizite Angst vor dem eigenen
Tod erlebt wird. Sie setzt deutlich héhere kognitive Fihigkeiten als die
erste Stufe voraus, namlich solche, die es ermdglichen, die Bedeutung der
konkreten Bedrohung fiir das eigene Leben zu verstehen, d.h. dass diese
das Leben beenden kann. Zumindest in diesen konkreten Situationen muss
also ein elementares Bewusstsein fiir den Tod bzw. die eigene Verganglich-
keit auftreten. Wie an fritherer Stelle bereits ausgefithrt wurde, ist einerseits
unklar, ob es ausser dem Menschen Tiere gibt, die ein Bewusstsein fiir
ihre eigene Sterblichkeit haben; andererseits ist anzunehmen, dass einige
Tiere (z.B. Schimpansen, Delfine, Elefanten) zumindest allgemein bzw. in
Bezug auf andere zwischen Leben und Tod unterscheiden kénnen und
die Endgiiltigkeit des Todes kennen.””® Wenigstens bei diesen Tieren kann
jedenfalls nicht ausgeschlossen werden, dass ihnen in lebensbedrohlichen
Situationen auch bewusst wird, dass sie selbst sterben konnen.

774 SCHOPENHAUER, WWYV 2 (Fn. 641), Kap. 41, S. 595.

775 Beispiel bei BIRNBACHER, Totung (Fn. 627), S.226; J.-C. WoLE, Tierethik (Fn. 348),
S.75.

776 Vorne Rz. 391.

308

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Die dritte und hochste Stufe ist die (explizite) abstrakte Todesangst, die
ausserhalb einer tatsdchlichen, d.h. in einer bloss vorgestellten lebensbe-
drohlichen Situation erlebt wird. Im Unterschied zur konkreten Todesangst
handelt es sich hierbei nicht unbedingt um eine eigentliche Angst im
Sinne einer akuten, stark unangenehmen Emotion. Abstrakte Todesangst
kann sich auch in einer relativ emotionsarmen, hauptsachlich rational
erfassten Ablehnung des eigenen Todes zeigen. Sie setzt eine Fihigkeit
zu abstraktem Denken voraus, die es ermdéglicht, sich den Tod als Beendi-
gung des Lebens abstrakt, d.h. ohne Reiz durch eine konkrete Bedrohung,
vorzustellen. Einiges spricht fiir die Vermutung, dass diese Fahigkeit nur
Menschen haben. Sicher ist das aber nicht. Ein mégliches Gegenbeispiel
sind die Elefanten, die nach dem Tod eines ihnen bekannten Artgenossen
noch wihrend Jahren zu dessen Uberresten am Sterbeort zuriickkehren.”””
Wenn sie tatsdchlich ein Verstandnis vom Tod haben und dieses Verhalten
eine Art Trauerarbeit darstellt, dann handelt es sich um eine Form des
abstrakten Denkens iiber den Tod. Denn die Elefanten befinden sich ja
selbst nicht in einer lebensgefdhrlichen Situation. Fraglich ist wie gesagt,
ob sie auch ein Bewusstsein fiir die eigene Sterblichkeit haben, sodass
sinnvoll von einer abstrakten Angst vor dem Tod gesprochen werden kann.
Auszuschliessen ist es nicht. Ein anderes Beispiel ist die ebenfalls schon
erwahnte Gorilladame Koko, die von Menschen eine amerikanische Gebar-
densprache gelernt hat.””8 Sie soll auf die Frage, wann Gorillas sterben, mit
der Wortkombination ,Problem alt“ geantwortet haben.””” Wenn sie damit
tatsachlich sagen wollte, dass Gorillas sterben, wenn sie alt sind, beweist
das zwar nicht, dass alle Gorillas, also auch die frei lebenden, die nie mit
Menschen Kontakt hatten, tatsdchlich abstrakt tiber den Tod nachdenken
und seine Bedeutung verstehen. Es kann aber sicher als Hinweis gedeutet
werden, dass Gorillas zumindest die dafiir nétigen Fahigkeiten haben. Dass
sie von diesen Fahigkeiten Gebrauch machen, ist nicht erwiesen, kann aber
selbst bei freilebenden Gorillas auch nicht ausgeschlossen werden. Dasselbe
gilt fiir andere Tierarten mit ahnlichen Fahigkeiten.

Die Bedeutung von Todesangst in der Tétungsfrage, d.h. inwiefern To-
desangst ein relevantes Kriterium fiir einen leidensunabhingigen Lebens-
schutz ist, muss fiir jede der drei Angstarten einzeln beurteilt werden. Im
Verhiltnis zwischen expliziter und impliziter Todesangst wird in diesem

777 Dazu vorne Rz. 391.
778 Dazu vorne Rz. 396.
779 DupRrE, Gespriche (Fn. 446), S. 299.

309

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

599

600


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

601

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Zusammenhang diskutiert, ob die explizite Todesangst stets starker ist als
die implizite, sodass Lebewesen, die den eigenen Tod voraussehen und
explizit fiirchten konnen (hauptsichlich Menschen), generell grossere To-
desangst haben als Lebewesen, die den eigenen Tod nicht voraussehen und
ihn nur implizit firchten kdnnen (die meisten empfindungsfdhigen Tiere).
Dagegen wird mitunter eingewendet, der Umstand, dass ein empfindungs-
tihiges Wesen den Tod nicht kennt und deshalb in einer tédlichen oder
lebensbedrohlichen Situation nicht versteht, was mit ihm passiert, konne
dessen Angst auch verstérken, statt sie zu vermindern.”8" Die implizite To-
desangst solcher Wesen kénne deshalb eine Intensitit erreichen, die sogar
hoher oder jedenfalls nicht geringer ist als jene der expliziten Todesangst
von Wesen, die den Tod verstehen.”8! Das Argument ist plausibel, denn bei
der konkreten Todesangst ldsst sich kaum zuverldssig sagen, wie sich das
explizite Bewusstsein des Todes und der eigenen Sterblichkeit auf die Inten-
sitit der Angst auswirkt — ob es sie verstirkt, weil es das drohende Ubel klar
erkenntlich macht, oder ob es sie abschwicht, weil es eine Erklarung und
Einordnung dieser Angst ermdglicht. Wegen dieser Ungewissheit erscheint
es verniinftig, die explizite und die implizite Todesangst mangels besseren
Wissens als prinzipiell gleich intensiv zu betrachten.

Wichtiger als diese Unterscheidung ist in der Totungsfrage aber jene zwi-
schen konkreter und abstrakter Todesangst. Denn fiir die reine Totungsfra-
ge ist konkrete Todesangst im Grunde unbeachtlich. In dieser Frage geht es
darum, wie eine T6tung moralisch zu bewerten ist, die mit keinerlei Leiden
verbunden ist. Konkrete Todesangst ist aber eine Form von Leiden, die als
Nebenerscheinung der T6tung auftritt. Sie ist eine negativ bewertete (unan-
genehme) Empfindung, die erst eintritt, wenn eine Totung tatsdchlich be-
vorsteht oder zumindest in einer konkreten Situation als moglich erscheint.
Bei einer leidfreien T6tung wird konkrete Todesangst vermieden, z.B. in-
dem die Tétung heimlich ausgefiihrt wird, wenn das Opfer bewusstlos ist
oder schlift. In solchen Fillen kommt es nicht auf die Unterscheidung
zwischen expliziter und impliziter, sondern auf jene zwischen konkreter
und abstrakter Todesangst an. Die abstrakte Todesangst ist im Unterschied
zur konkreten in besonderer Weise auch in Bezug auf heimliche Tétungen
relevant, von denen das Opfer gar nichts mitbekommt. Denn wer sich
auch ausserhalb einer konkreten Lebensgefahr, also jederzeit, vor dem

780 BIRNBACHER, T6tung (Fn. 627), S.226.
781 BIRNBACHER, Totung (Fn. 627), S. 226; J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 76.

310

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

eigenen Tod fiirchten kann, hat auch jederzeit ein Interesse daran, die
Gefahr, zu sterben, méglichst gering zu halten. Deshalb ist anzunehmen,
dass Lebewesen, die zu abstrakter Todesangst fahig sind, eine Regelung
befiirworten, die das Toten generell und damit auch das heimliche T6ten
verbietet, von dem sie im konkreten Fall gar nichts mitbekommen. Das
setzt natiirlich zusatzlich voraus, dass sie gegen das eigene Sterben bzw. die
Vorstellung davon generell eine Abneigung empfinden, also auch gegen die
Vorstellung des angst- und schmerzlosen oder ganz unbemerkten Sterbens.
Diese Abneigung ist aber ohne Zweifel bei empfindungsfahigen Lebewesen
mit abstrakter Angstfahigkeit allgemein anzunehmen.”8?

Gelegentlich wird vorgebracht, das Argument, dass die Moglichkeit einer
unbemerkten und damit angstfreien Totung (z.B. wahrend dem Schlaf
des Opfers) die Todesangst als Lebensschutzkriterium irrelevant mache,
kénne nicht nur gegen Tiere, sondern ebenso gegen Menschen verwendet
werden.”83 Das trifft aber in Bezug auf die abstrakte Todesangst nicht zu,
wenn davon ausgegangen wird, dass (die meisten) Tiere im Unterschied zu
Menschen diese Art von Angst nicht haben kdnnen. Wenn die heimliche,
unbemerkte Tétung erlaubt wire, wiirden sich Menschen, die allein durch
den Gedanken an die Moglichkeit, so getotet zu werden, in Angst geraten
kénnen, insgesamt stirker vor dem Tod fiirchten, als wenn sie verboten ist.
Denn die fehlende Abschreckung einer drohenden Strafe konnte bei eini-
gen Menschen die Bereitschaft erh6hen, andere Menschen auf diese Weise
zu toten, sei es, weil sie ihnen unliebsam sind, oder aus sonstigen Griin-
den. Durch die erhohte Wahrscheinlichkeit miissten dann alle Menschen
starker damit rechnen, heimlich und unbemerkt getétet zu werden, und
zwar nicht nur bei konkreter Gefahr, sondern jederzeit.”8* Fiir ein Tier, das
sich nicht abstrakt vor dem Tod furchten kann, weil es nicht weiss, dass es
getotet werden kann und was dies bedeuten wiirde, diirfte es wahrend der
gewohnlichen Lebenszeit keine Rolle spielen, ob die heimliche, unbemerkte
To6tung erlaubt oder verboten ist. Es versteht die Bedeutung einer solchen
Erlaubnis- bzw. Verbotsnorm nicht. Diese hat vermutlich keinen Einfluss
auf sein Angst- oder sonstiges Empfinden, sondern ist ihm gleichgiiltig.
Eine Grobunterscheidung zwischen ,Menschen® und ,Tieren® ist deshalb in
diesem Zusammenhang gerechtfertigt, soweit damit eine Unterscheidung

782 Vgl. vorne Rz. 551, 557.
783 PRECHT, Tiere (Fn. 367), S.234; vgl. ].-C. WoLF, Tétung (Fn. 662), S. 225.
784 Vgl. SINGER, PE (Fn. 303), S. 147.

311

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

602


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

603

604

605

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

zwischen Lebewesen mit und Lebewesen ohne abstrakte Todesangstfdhig-
keit gemeint ist.

Es ergibt sich also, dass fiir die reine Totungsfrage nur eine bestimmte Art
von Todesangstfdhigkeit relevant ist, namlich die Féhigkeit zu abstrakter
Todesangst. Nur diese begriindet ein explizites Interesse an einer Norm, die
auch das heimliche, unbemerkte T6ten verbietet, das weder konkrete Angst
oder Schmerzen auslost noch sonst irgendwie wahrnehmbar ist. Dieses
Interesse an einer Norm, die das Toten allgemein verbietet, ist nicht zu
verwechseln mit der zuvor abgelehnten kontraktualistischen Begriindung
eines T6tungsverbots. Nach dem Kontraktualismus ist das Téten ungerecht,
weil es gegen eine hypothetische Abmachung verstdsst, wobei die Motive
dieser Abmachung unerheblich sind. Nach dem hier beschriebenen angst-
basierten Ansatz ist die Erlaubnis des Totens ungerecht, weil sie bei einigen
Lebewesen zu (mehr) abstrakter Todesangst fiihrt.

Die Relevanz der abstrakten Todesangst ist somit ein moglicher legitimer
Grund, jene Lebewesen, welche diese Art von Angst haben konnen, in der
Totungsfrage anders zu behandeln als diejenigen, denen diese Fahigkeit
fehlt. Das konnte z.B. heissen, der ersten Gruppe, zu der ausser Menschen
allenfalls wenige Tierarten wie Delfine, Elefanten und die Menschenaf-
fen gehoren, einen stirkeren Lebensschutzanspruch zu gewidhren als den
tibrigen empfindungsfahigen Tieren. Es konnte aber auch heissen, nur
jenen mit abstrakter Todesangst iiberhaupt einen Lebensschutzanspruch
zu gewidhren und alle anderen davon auszuschliessen. Damit liesse sich
ein Standpunkt begriinden, nach dem die Fahigkeit zu abstrakter Todes-
angst eine notwendige Bedingung des Lebensschutzes ist, womit deutlich
weniger Lebewesen zu schiitzen wiéren als im Falle der Empfindungsfahig-
keit. Welches der beiden Kriterien, Empfindungsfahigkeit oder abstrakte
Todesangst, als Lebensschutzbedingung insgesamt mehr iiberzeugt, bleibt
zu diskutieren. Die Einwédnde gegen die Position, welche die abstrakte
Todesangstfahigkeit als Lebensschutzbedingung versteht, werden nach der
folgenden Diskussion zweier weiterer Lebensschutzkriterien behandelt, da
sie sich ebenso gegen diese Kriterien richten.

cc) Zukunftsbezogene Interessen und zeitiibergreifende Identitat

Die zwei letzten Kriterien, die als Lebensschutzbedingung zu diskutieren
sind, werden hier gemeinsam behandelt, weil sie in der Literatur regelmés-

312

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

sig (in dieser oder dhnlicher Formulierung) zusammen auftreten und dabei
im Wesentlichen fiir das Gleiche stehen. Sie stehen fiir Eigenschaften, die
oft mit wenig prézisen Bezeichnungen wie Personalitdt, Rationalitit oder
Selbstbewusstsein ausgedriickt werden.”®> Diese Bezeichnungen werden
nicht einheitlich verwendet und nehmen ihrerseits zum Teil Bezug aufein-
ander. Unter einer Person beispielsweise verstehen einige ein individuelles
Wesen mit Rationalitét, andere ein Wesen mit Selbstbewusstsein und Ratio-
nalitit und wiederum andere ein Wesen mit der Fahigkeit, sich intellektuell
und moralisch weiterzuentwickeln.”® Rationalitdt wird zum Teil schlicht
als Fahigkeit beschrieben, zu denken, zum Teil als Fihigkeit, abstrakt zu
denken und zu planen, zum Teil als Fahigkeit, sich aufgrund von Gedanken
zu verhalten, und zum Teil als Fahigkeit, Pflichten zu verstehen und zu
befolgen.”®” Anstelle solcher uneindeutiger Begriffe werden hier zwei Krite-
rien untersucht, die den Gehalt der genannten Eigenschaften, soweit er fiir
die Totungsfrage wesentlich ist, geniigend erfassen und zugleich praziser
sind. Das eine ist die Fahigkeit, zukunftsbezogene Interessen zu bilden,”
das andere die Fahigkeit, sich selbst {iber eine lingere Zeit als dasselbe
Individuum zu begreifen, also eine zeitiibergreifende Identitdt zu haben.
Obwohl die beiden Kriterien nicht genau dasselbe bedeuten, werden sie im
Folgenden unter dem Begrift der zukunftsbezogenen Interessen zu einem
Kriterium zusammengefasst. Das soll einerseits den Lesefluss erleichtern,
andererseits ist eine strikte Auseinanderhaltung aufgrund der gemeinsamen
Bedeutung in der T6tungsfrage nicht nétig. Wenn im Folgenden also von
zukunftsbezogenen Interessen die Rede ist, schliesst diese Eigenschaft eine
zeitiibergreifende Identitdt mit ein.

Welche Bedeutung zukunftsbezogene Interessen in der Totungsfrage haben
sollen, wird unterschiedlich beurteilt. Nach einigen Ansichten, um die es
hier zunéchst geht, sind sie eine Bedingung fiir den individuellen Lebens-
schutzanspruch, wobei die Strenge dieser Bedingung mit dem jeweils ver-
wendeten Interessenbegrift variiert. Beispielsweise schreibt DIETER BIRN-
BACHER, ein ,strenges Totungsverbot® — was nach der hier verwendeten

785 Siehe z.B. RippE, Ethik (Fn. 338), S. 110, 285 f.; JoHNSON, Leben (Fn. 642), S.202f;
vorne Rz. 371 (SINGER).

786 Siehe im Einzelnen CAMPAGNA, Person (Fn. 451), S. 410, 413; SINGER, PE (Fn. 303),
S.143; WREEN, Defense (Fn. 533), S. 50.

787 Siehe im Einzelnen CAMPAGNA, Person (Fn. 451), S.410; SINGER, PE (Fn. 303),
S.106, 143; DRETSKE, Rationalitdt (Fn. 451), S.213f.; NeLsoN, SAE (Fn. 350), § 68,
S.173 £;; vgl. KanT, MdS (Fn. 337), Zweiter Teil, § 16, S. 578.

788 Vgl. dazu bereits vorne Rz. 353 (BENTHAM), 521 (SINGER).

313

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

606


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

607

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Definition in etwa einem direkten individuellen Lebensschutzanspruch
entspricht =78 lasse sich nur fiir Tiere begriinden, die Interessen in einem
starken Sinn’® haben, welche sich auf zukiinftige eigene Zustinde als
zukiinftige eigene Zustinde beziehen.”! Es geniigt also nicht, dass sie
in irgendeinem einfachen Sinn wissen oder spiiren, dass sie in Zukunft
etwas erleben werden (z.B. fressen, sonnenbaden, den Nachwuchs versor-
gen, mit Artgenossen spielen) und diesen Erlebnissen gegeniiber irgendwie
positiv eingestellt sind. Sie miissen sich die kiinftigen Erlebnisse in einem
anspruchsvollen Sinn gedanklich vergegenwirtigen kénnen.

Etwas weniger streng ist SINGER, der einen solchen Lebensschutzanspruch
all jenen Lebewesen zuspricht, die Préferenzen mit Bezug auf die eigene
Zukunft haben, wobei er unter Priferenzen ganz allgemein Bediirfnisse,
Wiinsche und Interessen (auch in einem einfachen Sinn) versteht.””> Nur
solche Lebewesen hitten eine Priferenz fiir die Fortdauer ihres Lebens.”?
Fiir Lebewesen, die zwar empfindungsfahig sind, aber keine zukunftsbezo-
genen Priferenzen haben, sei das schmerzlose Getdtetwerden gleichwertig,
wie wenn sie einschlafen oder in Betdubung versetzt wiirden. Zwar kdnnten
sie, wenn sie nach dem Schlafen aufwachen, wieder ihre Empfindungen
erleben, jedoch sei dies, in Ermangelung eines Zeitbewusstseins, von ihrem
subjektiven Standpunkt aus so, als wiirde ein neues Lebewesen mit neuen
Priferenzen geboren. Mit anderen Worten haben Wesen ohne Zukunftspra-
ferenzen nach SINGER keine zeitiibergreifende Identitdt und deshalb keine
Praferenz, weiterzuleben.

608 Ahnlich dazu ist HOERSTER der Meinung, dass Tiere, die kein ,Ich-Be-

wusstsein® haben, sich selbst also nicht als im Zeitablauf identische Indivi-
duen mit eigener Vergangenheit und Zukunft erfahren, keine zukunftsbe-
zogenen Wiinsche und damit, im Unterschied zu Menschen, auch kein
Uberlebensinteresse haben kénnen.””* Auch er zieht wie SINGER daraus
den Schluss, dass solche Tiere gegeneinander ausgetauscht, sprich getétet

789 Zu dieser Definition vorne Rz. 509; vgl. die Beschreibung und Abgrenzung dieses
Totungsverbots bei BIRNBACHER, T6tung (Fn. 627), S. 216, 224.

790 Zur Unterscheidung zwischen Interessen im schwachen und im starken Sinn vorne
Rz. 543f.

791 BIRNBACHER, T6tung (Fn. 627), S.227f.

792 Zum Begriff der Priferenz SINGER, PE (Fn. 303), S. 39.

793 Hierzu und zum Folgenden SINGER, PE (Fn. 303), S. 161 f.

794 HOERSTER, Tierwiirde (Fn. 647), S. 72.

314

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

werden konnen, sofern ersatzweise ein anderes Tier derselben Art geboren
wird.”

Besonders die zwei letztgenannten Beispiele zeigen, dass es in diesen Aus-
fithrungen weniger darum geht, zu begriinden, warum Lebewesen mit zu-
kunftsbezogenen Interessen (z.B. Menschen) einen Lebensschutzanspruch
verdienen, als mehr darum, zu begriinden, warum Lebewesen ohne diese
Eigenschaft einen solchen Anspruch nicht verdienen. Die Kernaussage der
Argumentation lautet sinngemiss, dass die meisten empfindungsfahigen
Tiere — im Unterschied vor allem zu Menschen - sog. reine Gegenwartswe-
sen sind, d.h. Wesen, die im Augenblick aufgehen, nur von Moment zu Mo-
ment leben und nicht fahig sind, sich als Giber die Zeit existierend wahrzu-
nehmen.”® Sie hitten lediglich Interessen in Bezug auf die Gegenwart oder
die unmittelbare kurzzeitige Zukunft, die darauf gerichtet sind, dass eine
aktuelle lustvolle Empfindung andauert oder eine aktuelle schmerzhafte
Empfindung aufhort.”” Beispielsweise habe eine durstige Katze ein Interes-
se, sofort zu trinken.”® Fiir ein langfristiges zukunftsbezogenes Interesse
miisste sich aber eine Katze, die durstig einschléft, nach dem Aufwachen
daran erinnern, dass sie bereits vor dem Einschlafen durstig war. Nur aus
dauerhaften zukunftsbezogenen Interessen, die damit einhergehen, dass
sich das Lebewesen iiber lingere Zeit als dasselbe Individuum erkennt, lasst
sich demnach ein Uberlebensinteresse ableiten.

Diese Argumentation ist mangelhaft. Denn aus der Aussage, dass rein
gegenwartsbezogene oder sehr kurzzeitige Interessen noch kein Lebensin-
teresse bedeuten, kann nicht abgeleitet werden, dass langfristige Zukunfts-
interessen ein solches bedeuten. Eine positive Begriindung, warum gerade
diese Eigenschaft fiir den Schutzanspruch entscheidend sein soll, worin
genau ihre Bedeutung fiir das Lebensinteresse liegt, steht nach wie vor aus.
Eine solche Begriindung konnte z.B. lauten, dass die Fahigkeit zur reflek-
tierten Voraussicht auf kiinftige Erlebnisse es einem Lebewesen ermoglicht,
sich schon vorzeitig um den Eintritt dieser Erlebnisse zu sorgen. Es kann

795 HOERSTER, Tierwiirde (Fn. 647), S.76; zum Ersetzbarkeitsargument nach SINGER
vorne Rz. 521f.

796 Kritische Schilderungen dazu bei KorsGaARD, Tiere (Fn. 360), S.284; J.-C. WOLEF,
Beraubungsargument (Fn. 348), S.8; Rippg, Ethik (Fn. 338), S.286; CAVALIERI,
Tierfrage (Fn. 361), S. 115.

797 SINGER, PE (Fn. 303), S.161f.

798 Hierzu und zum Folgenden kritische Schilderung bei Rippe, Ethik (Fn. 338),
S.286f.

315

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

609

610


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

611

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

sich bereits in der Gegenwart davor fiirchten, die Moglichkeit zu verlieren,
kiinftige Ereignisse zu erleben.””® Die Relevanz von zukunftsbezogenen In-
teressen bestiinde demnach darin, dass sie zu dieser Art von Angst fiihren,
einer zusitzlichen negativen Empfindung. Damit wire diese Eigenschaft
gleichbedeutend mit der Fihigkeit zu abstrakter Todesangst. Einen Unter-
schied kénnte man allenfalls darin sehen, dass hier die Angst nicht speziell
eine Angst vor dem Sterben sein muss, sondern bloss irgendeine Angst vor
dem Verlust kiinftiger Erlebnisse. Allerdings ist kaum vorstellbar, wie ein
Lebewesen sich anders vor dem Verlust kiinftigen Erlebens fiirchten soll
als in Form von Todesangst. Wenn es im Ergebnis also um abstrakte Todes-
angst geht, heisst das nun aber, dass ein Lebewesen die entsprechenden
Fahigkeiten haben muss, um in den Schutzbereich zu fallen. Es benétigt
also ein gewisses Bewusstsein, dass es sterben konnte, und eine gewisse
Vorstellung davon, dass dies die kiinftigen Erlebnisse, die es sich gegenwir-
tig vorstellt, verunméglichen wiirde. Damit wéren die Anforderungen aber
hoher angesetzt, als es dem Kriterium der zukunftsbezogenen Interessen
selbst entspricht. Denn es ist nicht anzunehmen, dass jedes Lebewesen mit
zukunftsbezogenen Interessen auch ein Bewusstsein seiner eigenen Sterb-
lichkeit hat.800 Mit dieser Argumentation konnte das Kriterium also nur bei
jenen Lebewesen einen Lebensschutzanspruch begriinden, die zusétzlich
ein solches Todesbewusstsein haben.

Es gibt jedoch ein anderes Argument fiir die Relevanz zukunftsbezogener
Interessen in der Tétungsfrage, das ohne zusitzliche Anforderungen aus-
kommt. Denn auch wenn Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen
nicht immer ein Todesbewusstsein haben, ist doch anzunehmen, dass sie
generell fahig sind, das, was sie real oder in ihrer Vorstellung erleben,
als positiv oder negativ zu bewerten. In Bezug auf kiinftige Erlebnisse,
die sie positiv bewerten, heisst das, dass sie sich auf diese freuen konnen,
wenn vielleicht auch in einem einfacheren Sinn, als Menschen das tun.
Angenommen, dass sie zukunftsbezogene Interessen haben, konnen sich
z.B. Hunde darauf freuen, spazieren zu gehen, Makaken kénnen sich darauf
freuen, zusammen zu spielen und sich gegenseitig iber Bdume zu jagen,
und Tauben konnen sich darauf freuen, an einer Futterstelle, die sie schon
kennen, zu fressen. Sich auf etwas zu freuen, das in der Zukunft liegt,
bedeutet, ein gegenwirtig spiirbares Interesse zu haben, dieses etwas in der

799 Dazu JOHNSON, Leben (Fn. 642), S.202f.; CavALIERI, Tierfrage (Fn. 361), S. 115.
800 Vgl. dazu vorne Rz. 389-391.

316

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Zukunft zu erleben, und damit indirekt ein gegenwértig spiirbares Interes-
se, in Zukunft noch zu leben.8%! Damit lasst sich fiir Lebewesen mit der
Fahigkeit, sich auf Zukiinftiges zu freuen, ein Lebensinteresse begriinden,
das iiber dasjenige von bloss empfindungsfahigen Lebewesen hinausgeht.
Zwar haben auch diese empfindungsfahigen ,Gegenwartswesen® insofern
ein Interesse, kiinftig noch zu leben, als sie kiinftige Erfahrungen (teilweise)
als positiv empfinden werden, sobald diese eintreten. Sie kénnen sich aber
nicht bereits in der Gegenwart darauf freuen. Anders ausgedriickt ,wissen®
sie gegenwirtig noch nicht, dass ihre zukiinftige Existenz ihnen Vorteile
bringt und deshalb in jhrem Interesse liegt. Lebewesen mit zukunftsbezo-
genen Interessen hingegen kénnen die Vorteilhaftigkeit ihrer kiinftigen
Existenz bereits gegenwirtig erkennen. Sie wiirden dementsprechend -
wenn sie die notigen Sprachfahigkeiten hétten - die Frage ,Willst du mor-
gen noch leben?” positiv beantworten, wiahrend ,Gegenwartswesen® diese
Frage gar nicht verstehen wiirden. Nun konnte man den Standpunkt ein-
nehmen, dass nur ein solch qualifiziertes Lebensinteresse, das die Fahigkeit
voraussetzt, sich auf Zukiinftiges zu freuen, fiir einen normativen Lebens-
schutzanspruch geniigt und dass das einfache Lebensinteresse, iiber das
alle empfindungsfahigen Wesen verfiigen, normativ unbeachtlich ist. Damit
wire dargetan, dass zukunftsbezogene Interessen eine Bedingung fiir den
Lebensschutzanspruch sind.

Allerdings gibt es Einwdnde gegen den Standpunkt, dass nur Lebewesen
mit zukunftsbezogenen Interessen (bzw. einer zeitiibergreifenden Identitit)
einen Anspruch auf Lebensschutz verdienen. Sie werden im Folgenden
zusammen mit den Einwédnden gegen die abstrakte Todesangstfdhigkeit als
Lebensschutzbedingung diskutiert.

d) Diskussion der Bedeutung von Zukunftsinteressen und abstrakter
Todesangst fiir den Lebensschutz

aa) Einwand 1: Empfindungsfahige Tiere sind keine reinen
~Gegenwartswesen®

Einer der Einwénde richtet sich gegen den Ansatz des kategorialen Unter-
scheidens zwischen Wesen mit Zukunftsinteressen und solchen, die nur

801 Vgl. hierzu und zum Folgenden CoCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 66.

317

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

612

613


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

614

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

in Bezug auf die Gegenwart empfindungsfahig sind. Er lautet dahin, dass
es rein gegenwartsbezogene empfindungsfahige Tiere, die ,,im Augenblick
aufgehen’; gar nicht oder jedenfalls fast nicht gibt.802 Allenfalls gebe es ein
paar wenige Arten von kognitiv sehr einfachen empfindungsfahigen Tieren,
die anndherungsweise als reine Gegenwartswesen gelten kénnen. Im Allge-
meinen sei aber davon auszugehen, dass Tiere, die empfinden kénnen, zu
einem gewissen Grad auch Kognition und Emotionen in Bezug auf Zukiinf-
tiges haben. Ebenso wird dahin argumentiert, dass alle empfindungsféhi-
gen Wesen in einem gewissen Grad auch Selbstbewusstsein bzw. eine zeit-
tibergreifende Identitit haben. Beispielsweise wird gesagt, Empfindungen
kénnten immer nur von einem bestimmten Wesen erlebt werden und die-
ses Wesen erlebe jeweils nicht irgendwelche anonymen Empfindungen, die
genauso von einem anderen Wesen erlebt werden konnten, sondern seine
Empfindungen.?% In diesem Erleben von eigenen Empfindungen zeige sich
ein Bewusstsein des eigenen Daseins und damit ein Selbstbewusstsein.804
Ein dhnliches Argument lautet, dass ein empfindungsfahiges Tier, das keine
langfristigen zukunftsbezogenen Interessen habe, dennoch tiber eine zeit-
tibergreifende psycho-physische Identitét verfiige.80> Beispielsweise sei der
Hund Fido auch morgen, itbermorgen und nach einer beliebigen Anzahl
Tage noch derselbe Hund wie heute, selbst wenn angenommen werde, dass
er seine zukiinftigen Erlebensmdglichkeiten nicht tiber langere Zeit voraus-
sehen kann. Der Tod eines solchen Tieres beende nicht nur die Existenz
eines biologischen Wesens, sondern auch die Existenz eines bestimmten
psychologischen Wesens. Zusammengefasst konnen die Argumente so ver-
standen werden, dass die Fahigkeit, zukunftsbezogene Interessen zu bilden,
gar keine besondere Eigenschaft ist, die iiber die Empfindungsfahigkeit
hinausgeht, da sie bei jedem empfindungsfahigen Wesen in einem gewissen
Grad vorhanden ist.

Nach dem, was zu den tatsdchlichen Fihigkeiten von Tieren ausgefiihrt
wurde, ist es plausibel, davon auszugehen, dass sich Tierarten in ihren
Eigenschaften oft nur graduell voneinander unterscheiden. Eine bestimmte
Eigenschaft kann also nicht nur bei der einen Art vorhanden und bei der
anderen nicht vorhanden sein, sie kann auch bei der einen Art starker

802 Hierzu und zum Folgenden SELTER, Planning (Fn. 502), S. 44 f.; NEUMEYER, Tier-
recht (Fn. 736), S. 634; J.-C. WoLF, Totung (Fn. 662), S. 227.

803 FRANCIONE, Introduction (Fn. 723), S. 138; J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 76.

804 KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S.50f.

805 Hierzu und zum Folgenden ReGan, CFAR (Fn. 381), S. 101.

318

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

ausgepragt oder in einem hoheren Entwicklungsgrad vorhanden sein als
bei der anderen. Dementsprechend ist auch denkbar, dass jedes empfin-
dungsfahige Wesen die hier interessierende Fahigkeit, zukunftsbezogene
Interessen zu haben, wenigstens in einem minimalen Grad aufweist. Das
wiirde aber normativ nicht bedeuten, dass alle empfindungsfahigen Wesen
genau gleich zu behandeln sind. Auch graduelle Unterschiede zwischen
zwei Wesen koénnen eine normative Ungleichbehandlung rechtfertigen,
wenn sie bedeuten, dass die beiden Wesen durch eine bestimmte Hand-
lung oder Norm unterschiedlich betroffen sind. Im Falle des Totens kann
ein hoherer Grad der Fihigkeit, zukunftsbezogene Interessen zu bilden,
dort einen wesentlichen Unterschied in der Betroffenheit bewirken, wo
er einem Lebewesen ermdglicht, sich auf zukiinftige Erlebnisse zu freuen
oder sich vor dem Sterben bzw. dem Verlust zukiinftiger Erlebnisse zu
firchten (Todesangstfihigkeit). Wie dargelegt wurde, sind Lebewesen mit
diesen Fahigkeiten durch ihren Tod bzw. durch eine Norm, die ihre T6tung
erlaubt, in einer Weise betroffen, wie es Lebewesen mit bloss gegenwarts-
oder sehr kurzfristigen zukunftsbezogenen Empfindungen nicht sind. Und
gewiss lassen sich die Fahigkeit, sich auf Zukiinftiges zu freuen, sowie die
Fahigkeit, sich vor dem Sterben zu fiirchten, nicht allen empfindungsfahi-
gen Wesen zuschreiben. Sie setzen einen Grad an Kognition, Emotion
und Bewusstsein voraus, der die allgemeine Empfindungsfahigkeit klar
tibersteigt. Wenn also ein Frosch diesen Grad nicht erreicht, wird er durch
die T6tung nicht so betroffen, wie ein gesunder erwachsener Mensch es
wird. Ob man dem Frosch begrifflich eine psycho-physische Identitéit zu-
schreiben kann oder nicht, ist dabei nicht entscheidend. Die Kritik an
der Unterscheidung zwischen empfindungsfahigen Gegenwartswesen und
Wesen mit zukunftsbezogenen Interessen dndert nichts daran, dass die
letztgenannte Eigenschaft einen moralisch relevanten Unterschied ausma-
chen kann, wenn sie in einem hinreichenden Grad vorhanden ist.

bb) Einwand 2: Keine Bedingung fiir den Lebensschutz, sondern nur
Verstarkungsgrund

Eine andere Art von Einwidnden richtet sich gegen die Auffassung, zu-
kunftsbezogene Interessen oder abstrakte Todesangst seien normativ eine
notwendige Bedingung fiir den Lebensschutzanspruch. Ihr steht zum einen
die schon aufgezeigte Position gegeniiber, dass fiir diesen Anspruch Emp-
findungsfahigkeit geniigt. Das kann bedeuten, dass es auf hohere Eigen-

319

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

615


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

616

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

schaften wie zukunftsbezogene Interessen in der Totungsfrage tiberhaupt
nicht ankommt.8% Es gibt aber zum anderen auch die dazwischenliegen-
de Ansicht, dass zukunftsbezogene Interessen, die es ermdglichen, sich
vorausschauend um das Weiterleben zu sorgen oder sich darauf zu freuen,
fir den Lebensschutz zwar eine Rolle spielen, jedoch keine Bedingung
sind.8” Demnach haben Lebewesen mit solchen Interessen einen stirkeren
Lebensschutzanspruch als Lebewesen, die bloss (gegenwartsbezogen) emp-
findungsfihig sind, was jedoch nicht bedeutet, dass letztere gar keinen Le-
bensschutzanspruch haben. Die Fahigkeit, zukunftsbezogene Interessen zu
haben, ist damit keine Bedingung, sondern nur ein Verstarkungsgrund fiir
den Lebensschutz. Dasselbe gilt fiir die Fahigkeit zu abstrakter Todesangst,
die noch eine zusatzliche Verstarkung bewirkt.

Es gibt verschiedene Arten, diese Ungleichheit in der Stirke des Lebens-
schutzes zu begriinden. Eine beruht auf dem Grundgedanken, dass meh-
rere verschiedenartige Lebensschutzgrundlagen kumulativ beriicksichtigt
werden kdnnen. Damit ldsst sich argumentieren, dass ein Lebensschutzan-
spruch, der auf mehreren Grundlagen beruht, stirker ist als ein Lebens-
schutzanspruch, der nur auf einer Grundlage beruht. Bei Lebewesen, die
nur empfindungsfahig sind, beruht der Lebensschutzanspruch einzig auf
der lebenserhaltenden Funktion von Empfindungen und dem Beraubungs-
argument, nach dem der Tod fiir diese Lebewesen schlecht ist, weil er
ihnen die Méglichkeit nimmt, kiinftige positive Empfindungen zu erleben.
Bei Lebewesen, die dariiber hinaus zukunftsbezogene Interessen haben,
tritt als zusitzliche Lebensschutzgrundlage die Fahigkeit hinzu, schon in
der Gegenwart iiber kiinftige Empfindungen zu reflektieren, sei es, sich
auf positive Empfindungen zu freuen (z.B. bei genussvollem Essen oder
beim Beobachten, wie sich der Nachwuchs entwickelt), oder sei es im Fall
der Todesangstfahigkeit, sich vor dem Verlust solcher Empfindungen durch
den Tod zu fiirchten.8% Deshalb haben solche Lebewesen einen starkeren
Lebensschutzanspruch als die bloss empfindungsfahigen.

806 So wohl REGAN, CFAR (Fn. 381), S.101£,, 117£;; J.-C. WoLE, Tétung (Fn. 662), S. 224;
vgl. aber DENS., Beraubungsargument (Fn. 348), S.10 (,gewisse Plausibilitdt® des
Arguments, dass die Tétung von Lebewesen mit zukunftsbezogenen Préferenzen
moralisch falsch ist).

807 Hierzu und zum Folgenden KorsGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 22; COCHRANE, Animal
Rights (Fn. 504), S. 66 f.; JoHNSON, Leben (Fn. 642), S. 204; vgl. CARRUTHERS, Issue
(Fn.736), S. 81, 85.

808 Vgl. JouNsON, Leben (Fn. 642), S. 205.

320

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Eine ghnliche, aber etwas komplexere Begriindung der ungleich starken
Lebensschutzanspriiche geht davon aus, dass die Starke eines Lebensinter-
esses von zwei Faktoren abhédngt. Der eine Faktor ist der Nettogesamtwert
aller positiven Empfindungen, die fiir ein Lebewesen in Zukunft zu erwar-
ten sind (angenehme Gefiihle, Gliickserlebnisse, Freude an der Verwirk-
lichung von Wiinschen und Projekten).8° Er hiangt quantitativ von der
Menge und Intensitit sowie qualitativ von der Art, Komplexitdt und Vielfalt
der Empfindungen, Erlebnisse oder Erfahrungen ab. Dieser Gesamtwert
entspricht dem Wert dessen, was das Lebewesen durch den Tod verlieren
wiirde, dem Verlustpotenzial. Je grosser er ist, desto schlimmer wiére der
Tod und desto stirker ist somit das Interesse am Weiterleben. Tendenziell
ist dieser Wert bei jiingeren Lebewesen grosser als bei dlteren, weil sie
aufgrund der ldngeren verbleibenden Lebenszeit noch mehr Gelegenhei-
ten fiir positives Empfinden haben als ltere. Der andere Faktor ist die
Stirke der gegenwirtigen psychologischen Verbundenheit des Lebewesens
mit seinen zukiinftigen Erlebnissen. Diese psychologische Verbundenheit
ergibt sich daraus, in welcher Art und Intensitét sich das Lebewesen seine
kiinftigen Erlebnisse prospektiv vergegenwiartigen und sich damit identifi-
zieren kann. Es geht darum, ob und wie gut es sich diese gedanklich als
seine Erlebnisse vorstellen und sie vorausempfinden kann, ob und wie
stark es sich auf sie freuen oder sich vor ihrem Verlust fiirchten kann.
Je stirker ein Lebewesen mit seinen kiinftigen Erlebnissen psychologisch
verbunden ist, desto stirker ist sein aktuelles Lebensinteresse. Auf Men-
schen angewendet bedeutet dieses Modell beispielsweise, dass der Tod eines
dreissigjahrigen Menschen in der Regel schlimmer ist als der Tod eines
neunzigjahrigen, da beim dreissigjahrigen der Nettogesamtwert der noch
zu erwartenden positiven Empfindungen (Verlustpotenzial) entsprechend
der Lebenserwartung grosser ist. Es bedeutet aber auch, dass der Tod
eines neugeborenen Kindes in der Regel weniger schlimm ist als der Tod
eines dreissigjahrigen Menschen, obwohl das neugeborene Kind ein noch
grosseres Verlustpotenzial hat. Der Grund ist, dass die psychologische Ver-
bundenheit mit den kiinftigen Erlebnissen beim neugeborenen Kind noch
sehr schwach oder kaum vorhanden ist. Es weiss (allem Anschein nach)
noch nicht, dass es als Individuum existiert und eine Zukunft hat. Somit
kann es sich auch noch nicht auf die Zukunft freuen, geschweige denn sich

809 Hierzu und zum Folgenden McMaHAaN, Killing (Fn. 499), S.105f., 233; COCHRANE,
Animal Rights (Fn. 504), S. 53 £, 66.
810 Vgl. hierzu und zum Folgenden McMaHAN, Killing (Fn. 499), S.165f., 170.

321

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

617


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

vor dem Tod fiirchten. Was das Verhaltnis zwischen Menschen und Tieren
betrifft, lasst sich mit diesem Modell begriinden, dass Menschen in der
Regel ein stirkeres Lebensinteresse haben als Tiere. Denn obwohl es Tiere
mit sehr hohen kognitiven und emotionalen Fahigkeiten gibt, die zweifellos
in der Lage sind, sich als tiber die Zeit identische Wesen zu begreifen
und kiinftige Ereignisse in ihrem Leben zu einem gewissen Grad voraus-
zusehen und vorauszuempfinden,3! scheint doch klar zu sein, dass selbst
jene Tiere, die darin besonders gut abschneiden (z.B. Delfine, Orang-Utans,
Elefanten, Elstern), nicht an das herankommen, wozu Menschen geistig
tahig sind. Obwohl die Unterschiede nur graduell sind, kénnen Menschen
doch einiges mit Abstand besser als alle anderen Spezies. Zwar konnen
gewisse Tiere auch einiges besser als Menschen. Béren kénnen viel besser
riechen, Flederméuse kénnen fliegen und sich durch Echoortung im abso-
lut finsteren Raum sicher, schnell und prézise orientieren. Wenn es aber um
Fahigkeiten geht, die fiir die Vielfalt, Komplexitdt und Langfristigkeit von
zukunftsbezogenen Interessen entscheidend sind, deutet vieles darauf hin,
dass Menschen darin mit Abstand am besten abschneiden. Aufgrund dieser
besonders entwickelten Fahigkeit verfiigen Menschen zum einen iiber ein
breiteres Spektrum an moglichen Erfahrungen, Interessen und Wiinschen
sowie Uiber komplexere und womdglich intensivere Empfindungen.?? Sie
konnen z.B. den Wunsch haben, komplexe und geistig oder technisch an-
spruchsvolle Projekte zu verwirklichen, etwa eine Oper zu schreiben oder
eine Nahmaschine zu konstruieren. Deshalb kann der Gesamtwert an posi-
tiven Erfahrungen, die sie in Zukunft haben kénnen, beim Menschen im
Normalfall héher bewertet werden als bei jeder anderen hochentwickelten
Spezies. Zum anderen sind Menschen aus demselben Grund im Normalfall
starker psychologisch mit ihren zukiinftigen Erlebnissen verbunden als
Tiere. Sie sind z.B. in besonderem Masse zu strategischem Denken, Planen
und Handeln féhig, konnen verschiedene Zukunftsszenarien durchdenken,
miteinander vergleichen und sie als Grundlage fiir komplexe Entscheidun-
gen verwenden. Ebenso wie zwischen Menschen und Tieren lassen sich
mit dieser Methode Unterschiede im Lebensinteresse zwischen verschie-
denen Tierarten begriinden, z.B. zwischen Glattwalen und Feuersalaman-
dern oder zwischen Kamelen und Vogelspinnen. Generell ldsst sich damit
herleiten, dass Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen ein stirkeres

811 Vgl. dazu vorne Rz. 383 ff.
812 Hierzu und zum Folgenden CoCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 66 f.; McMa-
HAN, Killing (Fn. 499), S. 204 f.

322

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Lebensinteresse haben als Lebewesen mit bloss gegenwartsbezogener Emp-
findungsfahigkeit.

Der Einwand, dass zukunftsbezogene Interessen oder abstrakte Todesangst-
tahigkeit lediglich ein Verstarkungsgrund fiir den Lebensschutz sein kon-
nen, ist demnach geeignet, die Bedeutung dieser Kriterien als Lebens-
schutzbedingung zu widerlegen. Trifft er zu, was sogleich zu priifen ist,
dann geniigt Empfindungsfihigkeit als Bedingung des Lebensschutzan-
spruchs.

cc) Argumentation gegen die Bedeutung als Lebensschutzbedingung

Ob eine Abstufung des Lebensinteresses und damit des Lebensschutzan-
spruchs in der Art, wie sie eben beschrieben wurde, gerecht wire und was
sie praktisch genau bedeuten wiirde, soll an dieser Stelle noch nicht geklart
werden. Es geht vorerst nur um die Frage, welcher der zwei Grundauffas-
sungen Uber die Bedeutung zukunftsbezogener Interessen gefolgt werden
soll: ob diese Eigenschaft (1.) eine Bedingung oder (2.) keine Bedingung,
aber allenfalls ein Verstarkungsgrund fiir den Lebensschutzanspruch sein
soll. Dazu muss zundchst genau analysiert werden, welche tatsachlichen
Unterschiede zukunftsbezogene Interessen in Bezug auf die Schutzwiirdig-
keit von Lebewesen ausmachen. Die Frage ist also, inwiefern ein Lebewesen
mit zukunftsbezogenen Interessen durch eine Totung bzw. eine Regelung,
die seine To6tung erlaubt, anders betroffen ist als ein Lebewesen ohne
diese Eigenschaft. Wie zuletzt gesehen, konnen Lebewesen mit zukunftsbe-
zogenen Interessen einerseits dadurch stirker betroffen sein, dass sie ein
hoheres Verlustpotenzial haben, weil ihre Empfindungen, Interessen und
Wiinsche insgesamt vielféltiger, komplexer und womdglich intensiver sind.
Dies ist ein quantitativer, gradueller Unterschied.

Grundlegender erscheint ein anderer, qualitativer Unterschied. Lebewesen
mit zukunftsbezogenen Interessen sind durch eine Tétung bzw. Totungser-
laubnis auf zwei grundverschiedene Arten betroffen. Zum einen sind sie
wie alle empfindungsfahigen Wesen dadurch betroffen, dass der Tod ihnen
die Méglichkeit wegnimmt, zukiinftige positive Empfindungen zu erleben.
Diese Wirkung tritt erst mit dem Tod ein. Zum anderen sind sie dadurch
betroffen, dass sie die Folgen ihres Weiterlebens oder Sterbens bereits zu
ihrer gegenwirtigen Lebenszeit vorausempfinden kénnen, indem sie sich
auf kiinftige Erlebnisse freuen oder sich vor ihrem Verlust fiirchten. Diese

323

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

618

619

620


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

621

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Wirkung besteht schon vor dem Tod. Sie kénnen wihrend ihrer Lebens-
zeit bewusst wahrnehmen, dass es fiir sie einen Unterschied macht, ob
sie weiterleben oder sterben. Fiir diese lebzeitige Betroffenheit ist genau
genommen nur die Todesangst, und zwar die abstrakte Todesangst, direkt
entscheidend. Die andere Art des Vorausempfindens, die Vorfreude auf
kiinftige Erlebnisse, macht fiir ein Wesen zu Lebzeiten keinen Unterschied,
wenn es nicht gleichzeitig weiss, dass es sterben kann, und fahig ist, sich
vor dem Verlust dieser kiinftigen Erlebnisse durch den Tod zu fiirchten.
Nur mit dieser abstrakten Todesangst verfiigt ein Wesen {iber die Voraus-
setzungen, um zu Lebzeiten bewusst eine Norm zu befiirworten, die das
Toten von Wesen seiner Art verbietet.?® Die Fihigkeit zur Vorfreude auf
kiinftiges Erleben ist fiir die lebzeitige Betroffenheit aber indirekt bedeut-
sam, indem sie das Ausmass der Todesangst erhhen kann. Quantitative
Bedeutung hat diese Fihigkeit zudem fiir die erstgenannte Art der Betrof-
fenheit, den Verlust kiinftigen Erlebens bei effektiv eintretendem Tod. Denn
Lebewesen, die sich auf Zukiinftiges freuen kénnen, haben in der Regel
ein hoheres Verlustpotenzial als solche, die das nicht kénnen. Deshalb sind
Lebewesen, die zwar nicht zu abstrakter Todesangst, jedoch zur Vorfreude
auf kiinftiges Erleben fahig sind, durch den effektiven Tod ebenfalls stirker
betroffen als Lebewesen, die bloss gegenwartsbezogene Empfindungen ha-
ben.

Zusammengefasst sind zukunftsbezogene Interessen in zweifacher Hinsicht
fiir das Lebensinteresse relevant. Zum einen haben Lebewesen mit dieser
Eigenschaft durch den Tod mehr zu verlieren, weil sie typischerweise ein
hoheres Potenzial an kiinftigen positiven Erlebnissen haben als bloss emp-
findungsfihige Wesen. Zum anderen bewirken sie, dass Lebewesen, die
sich abstrakt vor dem Tod und damit vor dem Verlust kiinftiger Erlebnisse
fiirchten konnen, zur Lebenszeit explizit an einer Regelung interessiert
sind, die ihre T6tung verbietet. Damit lassen sich drei Kategorien von
Lebewesen mit je unterschiedlich starkem Lebensinteresse unterscheiden:
Das starkste Lebensinteresse haben Wesen, die sich zu Lebzeiten abstrakt
vor dem Tod fiirchten kénnen und damit explizit an einem T6tungsverbot
interessiert sind. Sie haben aufgrund ihrer Fahigkeiten typischerweise auch
ein sehr hohes Potenzial an positivem Empfinden, das ihnen der tatséchli-
che Tod nehmen wiirde. Das zweitstarkste Lebensinteressen haben Wesen
mit zukunftsbezogenen Interessen, die sich nicht abstrakt vor dem Tod
firchten kénnen. Sie sind werden erst durch den effektiv eintretenden

813 Vorne Rz. 601, 603.

324

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Tod benachteiligt, jedoch sehr stark, weil sie typischerweise ein hohes
Verlustpotenzial haben, das nicht nur einfache, momentbezogene Empfin-
dungen umfasst, sondern auch vorausempfundene, komplexere Erlebnisse,
langerfristige Wiinsche oder Pline. Das schwichste Lebensinteresse haben
empfindungsfihige Wesen, die weder abstrakte Todesangst noch sonstige
zukunftsbezogene Interessen haben. Sie werden ebenfalls erst durch den
tatsdchlichen Tod benachteiligt, und zwar vergleichsweise schwach, weil sie
nur relativ einfache Empfindungen verlieren, die sie zu Lebzeiten gar nicht
voraussehen konnten.

Damit gibt es zwei Mdoglichkeiten, wie man der Auffassung folgen kann,
dass zukunftsbezogene Interessen eine notwendige Bedingung fiir den Le-
bensschutz sind. Die eine besteht darin, zu sagen, dass alle Lebewesen
mit zukunftsbezogenen Interessen einen Lebensschutzanspruch haben, d.h.
alle Lebewesen, die mindestens fahig sind, iberhaupt Interessen zu bilden,
die sich iiber eine nicht bloss vernachldssigbar kurze Zeit auf die Zukunft
erstrecken. Ausgeschlossen wiren nur empfindungsfahige Lebewesen mit
rein gegenwartsbezogenen Interessen. Da abstrakte Todesangst nicht erfor-
derlich wire, wiirde die lebzeitige Betroffenheit keine Rolle spielen. Die
Begriindung miisste somit lauten, dass Lebewesen mit zukunftsbezogenen
Interessen ein grosseres Potenzial an positiven Empfindungen und Erleb-
nissen haben, die sie mit dem Tod verlieren wiirden, als bloss empfin-
dungsfihige Wesen. Deshalb seien sie vor Totung zu schiitzen und die
bloss empfindungsfahigen nicht. Damit wiirde die Ungleichbehandlung
zwischen Wesen mit und solchen ohne zukunftsbezogenen Interessen auf
der Grundlage eines quantitativen Unterschieds begriindet. Denn qualitativ
bestiinde die Bedingung des Lebensschutzes nur darin, dass das Lebewe-
sen durch den Tod iiberhaupt potenzielle Empfindungen verliert, was alle
empfindungsfahigen Lebewesen erfiillen. Quantitativ miisste dieser Verlust
jedoch ein gewisses Mass erreichen, das nur Lebewesen mit zukunftsbezo-
genen Interessen erfiillen.

Diese Begriindung iiberzeugt nicht. Wenn zwei Wesen sich in einem tat-
sachlichen Merkmal quantitativ unterscheiden, entspricht es der Natur der
Sache und der Logik viel mehr, dass sie deswegen auch in normativer
Hinsicht quantitativ und nicht qualitativ ungleich zu behandeln sind. Dem-
entsprechend miisste der Unterschied im Verlustpotenzial zur Folge haben,
dass Lebewesen mit einem grosseren Verlustpotenzial einen stirkeren Le-
bensschutz beanspruchen kénnen als Lebewesen mit einem kleineren, und
nicht, dass Lebewesen mit einem kleineren Verlustpotenzial gar keinen
Lebensschutz beanspruchen koénnen. Es ist zwar nicht auszuschliessen, dass

325

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

622

623


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

624

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

in gewissen Fillen ein quantitativer tatsdchlicher Unterschied normativ
zu einer qualitativen Ungleichbehandlung fithren kann. Dazu brauchte es
aber eine spezielle Begriindung durch zusitzliche Argumente. Es miisste
iberzeugend dargelegt werden, warum ein geringeres Mass derselben Ei-
genschaft fiir den grundsitzlichen Anspruch nicht geniigt und bei welchem
Mindestmass die Grenze zu setzen wire. Solche Argumente liegen hier
nicht vor und sind auch nicht ersichtlich. Deswegen bleibt es dabei, dass
ein quantitativer Unterschied im Verlustpotenzial nur einen quantitativen
Unterschied in der Starke des Lebensschutzes bewirken kann. Zukunftsbe-
zogene Interessen sind demnach ein moglicher Verstirkungsgrund, aber
keine Bedingung fiir den Lebensschutz.

Die andere Mdglichkeit besteht darin, den Lebensschutz auf einen qualifi-
zierten Teil der Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen zu beschrin-
ken, d.h. auf solche, die sich durch ein qualitatives Merkmal von den iibri-
gen unterscheiden. Das trifft auf Lebewesen zu, die nicht nur an kiinftigen
Ereignissen interessiert sind, sondern sich auch davor fiirchten konnen,
diese Ereignisse nicht mehr zu erleben, wenn sie sterben. Eine solche
Furcht setzt ein minimales Bewusstsein der eigenen Sterblichkeit und der
Kausalitdt zwischen dem eigenen Tod und dem Verlust kiinftiger Erlebnisse
voraus. Fiir einen eigentlichen, leidensunabhidngigen Lebensschutz muss
diese Furcht zudem auch ausserhalb konkreter Lebensgefahren eintreten
kénnen. Bedingung des Lebensschutzes wire nach dieser Version somit
die Fahigkeit, sich abstrakt vor dem Tod zu fiirchten. Zu begriinden wire
dies damit, dass nur Lebewesen mit dieser Fahigkeit ein explizites Interesse
haben, einer abstrakten Regel zuzustimmen, die das T6ten von Wesen ihrer
Art verbietet. Das Fehlen einer solchen Regel wiirde sie schon zu Lebzeiten
belasten, ohne dass eine konkrete Gefahr besteht, getotet zu werden. Allein
die abstrakte Angst vor der Mdglichkeit, getdtet zu werden, wiirde einen
Lebensschutzanspruch begriinden, der mit einem Totungsverbot umzuset-
zen wire. Denn ein Totungsverbot kann diese Angst verringern, da es die
Wahrscheinlichkeit, getotet zu werden, von der diese Angst massgeblich
abhingt, verringert. Grund und Bedingung fiir den Lebensschutz wire also
nicht der effektive Verlust durch den tatsiachlich eintretenden Tod, sondern
die lebzeitige Furcht vor diesem Verlust, und zwar nur diese. Denn wenn
es auch auf den effektiven Verlust selbst ankédme, wiirde bereits dieser allein
einen gewissen Lebensschutzanspruch begriinden, womit alle Lebewesen
zu schiitzen wiren, die positive Empfindungen zu verlieren haben, d.h. alle
empfindungsfahigen Wesen. Sollten aber nur Lebewesen mit abstrakter To-

326

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

desangst geschiitzt werden, kime dem Verlust als solchem nur die indirekte
Bedeutung zu, dass die lebzeitige Todesfurcht — und damit das Lebensinter-
esse — umso grosser wire, je grosser der Verlust an positiven Empfindungen
im Fall des Sterbens wire. Direkte Bedeutung hitte mit anderen Worten
nur die Angst vor dem Tod, nicht aber der Tod selbst, der den Grund
und den Gegenstand dieser Angst bildet. Eine solche Begriindung mutet
ausgesprochen seltsam an.8 Warum sollte die Angst vor etwas moralisch
bedeutsam sein, wenn dieses etwas nicht selbst moralisch bedeutsam ist?
Wenn der Tod selbst moralisch unproblematisch wire, mit welcher Grund-
lage liesse sich denn die Angst vor ihm moralisch problematisieren? Kann
es wirklich sein, dass der Tod nur ein Unwert ist, weil man ihn fiirchtet,
oder ist es doch umgekehrt so, dass man ihn fiirchtet, weil er ein Unwert
ist?815

Nach dem, was weiter vorne zur ethischen Relevanz von Empfindungen
ausgefithrt wurde, muss die Antwort auf die letzte Frage lauten, dass bei-
des zutrifft. Empfindungen sind in der Ethik nicht nur durch sich selbst,
sondern auch durch ihre biologische Lebenserhaltungsfunktion bedeutsam
und beide Bedeutungsarten, die selbstindige wie die abgeleitete, sind zu
beriicksichtigen.?!® Auf die abstrakte Todesangst angewendet bedeutet dies,
dass diese Angst einerseits selbstandige Bedeutung als unmittelbar spiirbare
negative Empfindung hat, die es soweit moglich zu vermeiden gilt. Ein
Mittel zu dieser Vermeidung sind Totungsverbote. Insofern ist der Tod
(bzw. die Erlaubtheit des Totens) ein Unwert, weil er gefiirchtet wird. An-
dererseits hat abstrakte Todesangst die abgeleitete Bedeutung, dass sie den
Lebewesen, welche diese Angst haben, dabei hilft, am Leben zu bleiben.
Der Tod soll also mithilfe der Todesangst vermieden werden. Insofern
wird der Tod gefiirchtet, weil er ein Unwert ist — etwas, das vermieden
werden soll. Aus dem Gebot, sowohl die selbstindige als auch die abgelei-
tete Bedeutung von Empfindungen zu beriicksichtigen, folgt, dass es zur
Begriindung von Totungsverboten nicht nur auf Todesangst allein, sondern
auch auf den Grund der Todesangst, den Unwert des Todes, ankommen
muss. Eine normative Ordnung, die das Téten prinzipiell erlaubt, ist also
nicht nur insoweit abzulehnen, als sie Todesangst fordert, sondern auch
insoweit, als sie Totungen fordert, die an sich falsch sind. Auf die Frage,
welche Totungen an sich, d.h. unabhingig von Todesangst, falsch sind,

814 So auch LADWIG, Tiere essen (Fn. 392), S.13.
815 Zu dieser Frage auch J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 76.
816 Vorne Rz. 556, 566, 571.

327

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

625


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

626

627

628

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

wurde bereits eine begriindete Antwort vorgelegt. Es sind — Ausnahmen
vorbehalten - alle Totungen, die sich gegen empfindungsfahige Lebewesen
richten. Denn alle empfindungsfahigen Lebewesen haben durch die lebens-
erhaltende Funktion ihrer Empfindungen ein Interesse am Weiterleben und
der Tod ist fiir sie nachteilig, weil er ihnen die Mdglichkeit nimmt, auch
in Zukunft positive Empfindungen zu erleben. Die so begriindete Relevanz
der blossen Empfindungsfihigkeit in der Tétungsfrage konnte bisher nicht
iberzeugend widerlegt werden. Wenn Empfindungsfahigkeit also bereits
ein Lebensinteresse begriindet, konnen strengere Kriterien dafiir keine Be-
dingung sein.

Somit ergibt sich, dass die Fahigkeiten, zukunftsbezogene Interessen oder
abstrakte Todesangst zu bilden, keine Bedingung fiir den Lebensschutzan-
spruch sind, sondern allenfalls ein Verstarkungsgrund.

Damit wurde gezeigt, dass die Auffassung, zukunftsbezogene Interessen
oder abstrakte Todesangst seien eine notwendige Bedingung des Lebens-
schutzes, bereits auf konzeptioneller Ebene abzulehnen ist. Ein weiterer
Ablehnungsgrund konnten ihre praktischen Konsequenzen sein. Um die
Konsequenzen, die sich aus den einzelnen Positionen zur Frage der Lebens-
schutzbedingungen ergeben, geht es in der folgenden Gegeniiberstellung.

e) Empfindungsfahigkeit oder strengere Kriterien: Folgen- und
Gesamtvergleich

Wiirde Empfindungsfahigkeit als Bedingung eines prinzipiellen Lebens-
schutzes geniigen, diirften alle empfindungsfahigen Lebewesen nur noch
in begriindeten Ausnahmefillen getétet werden. Dies betrifft nach dem ak-
tuellen Wissens- und Anerkennungsstand alle Wirbeltiere und einige Arten
der wirbellosen Tiere (z.B. Oktopusse und Hummer).8!” Alle Tiere, die nach
dem gegenwirtigen Tierschutzrecht in der Schweiz bisher vor Leiden (und
mutwilligen Tétungen) geschiitzt werden, miissten auch vor allen leidfreien
Toétungen geschiitzt werden, soweit sich diese nicht durch Ausnahmegriin-
de rechtfertigen lassen. Es ist klar, dass damit die im derzeitigen Recht
geltende Freiheit, solche Tiere zu toten, eingeschrankt werden miisste, auch
wenn die Frage, welche Ausnahmen vom Lebensschutz zuldssig wiren,

817 Dazu COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S.22, 24; zum Stand der Anerkennung
im geltenden Recht vorne Rz. 9, 90.

328

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

noch nicht diskutiert wurde. Diese Einschrankung der ,Tiertétungsfreiheit*
kann von einigen Menschen als nachteilig empfunden werden.

Was den eigenen Lebensschutz der Menschen betrifft, wiirde sich gegen-
tiber dem derzeitigen Rechtszustand hingegen nichts Wesentliches dndern.
Empfindungsfahigkeit ist, im Unterschied etwa zur Vernunftfihigkeit, eine
Eigenschaft, die so gut wie alle Menschen haben. Sie wird vor der Ge-
burt erworben und bleibt bis zum Lebensende erhalten, und zwar auch
dann, wenn hohere kognitive Fihigkeiten z.B. wegen einer Hirnschadigung
verloren gehen. Sie kann zwar in speziellen Situationen wie unter Vollnar-
kose oder bei komatoser Bewusstlosigkeit inaktiv sein. Am Lebensschutz-
anspruch dndert das aber nichts, solange die Aussicht besteht, dass die
Empfindungsfihigkeit zuriickerlangt wird und mit ihr die Moglichkeit,
weiterhin positive Empfindungen zu erleben. Da also alle lebenden Men-
schen in Normalsituationen empfindungsfihig sind, hitten sie alle einen
Anspruch auf Schutz ihres Lebens, wie es dem geltenden Recht entspricht.
Auch in Bezug auf noch ungeborene, aber bereits gezeugte Menschen
ergibe sich eine Regelung, die dem geltenden Recht im Wesentlichen ent-
spricht. Abtreibungen wiren bis zu einem bestimmten Zeitpunkt wéhrend
der Schwangerschaft ohne besondere Rechtfertigung zuldssig, namlich bis
der Fotus die Empfindungsfahigkeit erlangt und damit einen eigenen di-
rekten Lebensschutzanspruch erwirbt. Nach einer vorsichtigen Schitzung
diirfte das frithestens in der 20. Schwangerschaftswoche der Fall sein.?® Im
geltenden schweizerischen Strafrecht sind Schwangerschaftsabbriiche mit
dem Willen der schwangeren Frau ebenfalls wihrend einer bestimmten
Zeitspanne ohne besondere materielle Voraussetzungen erlaubt, namlich
bis zum Ablauf von zwolf Wochen seit Beginn der letzten Periode (Art. 119
Abs. 2 StGB).8" Nach dieser Frist ist ein Abbruch nur noch mit besonderer
Rechtfertigung zulédssig, namlich wenn er nach érztlichem Urteil nétig ist,
um die Gefahr einer schweren korperlichen Schiadigung oder seelischen
Notlage fiir die Frau abzuwenden (Art.119 Abs.1 StGB). Die gesetzliche
Frist von zwolf Wochen ist zwar kiirzer als die Zeit, nach der die Empfin-
dungsfahigkeit tatsdchlich erlangt wird (mindestens 20 Wochen). Immer-
hin besteht aber Ubereinstimmung darin, dass ein eigentlicher Schutz
des menschlichen Lebens, auf dessen Grundlage eine Tétung bzw. ein
Schwangerschaftsabbruch nur noch mit besonderer Rechtfertigung erlaubt

818 Vgl. vorne Rz. 588.
819 Warum die Frist gerade zwolf Wochen betrégt, ist der Norm nicht zu entnehmen
und soll hier auch nicht geklart werden.

329

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

629


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

630

631

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

ist, nicht schon mit der Zeugung und nicht erst mit der Geburt, sondern
wiahrend der Schwangerschaft beginnt. Der Erwerb der Empfindungsfahig-
keit bedeutet wohlverstanden den Beginn eines direkten Lebensschutzes,
der im Interesse des werdenden Menschen selbst liegt.32° Davon unberiihrt
bleibt die Moglichkeit, einen frither (z.B. mit der Zeugung) beginnenden
Lebensschutz indirekt zu begriinden, etwa mit den Interessen beider wer-
denden Eltern oder mit Allgemeininteressen (z.B. Schutz vor ausufernden
Gesundheitskosten durch massenhafte Abtreibungen oder vor moralischer
Verrohung durch missbrauchliche Zeugung und Verwendung von Embryo-
nen als Folge einer zu weiten Abtreibungsfreiheit). Insgesamt fithrt das
Kriterium der Empfindungsfahigkeit fiir Menschen jedenfalls zu einem
Lebensschutz, welcher der heutigen Rechtsregelung sehr weit entspricht.
Was aus der Festlegung dieses Kriteriums als Lebensschutzbedingung nicht
folgt, ist dass alle empfindungsfdhigen Wesen einen gleichen Anspruch auf
Lebensschutz haben. Es steht noch die Mdglichkeit offen, dass Lebewesen
mit weiteren Eigenschaften wie zukunftsbezogenen Interessen, abstrakter
Todesangst oder der Fahigkeit, komplexe Wiinsche und langfristige Pline
zu entwickeln, einen stirkeren Lebensschutzanspruch erhalten sollen als
solche, die bloss empfindungsfahig sind. Dies kdnnte auch bedeuten, dass
es bereits unter Menschen unterschiedlich starke Lebensschutzanspriiche
gibt, da nicht alle Menschen die gleichen Fahigkeiten haben.3?! Sicher
wire aber, dass alle empfindungsfédhigen Lebewesen, und damit auch alle
Menschen, jedenfalls einen Grundanspruch auf Lebensschutz hitten, aus
dem zumindest folgte, dass das Toten dieser Wesen nur mit einer rechtfer-
tigenden Begriindung erlaubt wire. Mit diesem Grundanspruch fiir alle
Menschen fithrt das Kriterium der Empfindungsfahigkeit auch zu einem
Lebensschutz, der den gesellschaftlichen Erwartungen an einen (moglichst)
umfassenden Schutz des menschlichen Lebens gerecht wird oder zumin-
dest sehr nahekommt.

Wiirde der Grundanspruch auf Lebensschutz hingegen davon abhingig
gemacht, ob ein Wesen zukunftsbezogene Interessen hat, sich auf zukiinfti-
ge Ereignisse freuen oder sich abstrakt vor dem Tod fiirchten kann, wire
der Kreis der zu schiitzenden Lebewesen deutlich enger. Je nachdem, wie
die Voraussetzungen genau festgelegt wiirden, wiren ausser Menschen viel-
leicht noch einige Arten von Tieren mit hochentwickelten Fahigkeiten wie

820 J.-C. WoLF, Beraubungsargument (Fn. 348), S.11.
821 Vgl. McMaHAN, Killing (Fn. 499), S.234f.

330

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Menschenaffen, Wale, Elefanten und einige Vogelarten dabei.??? Vor allem
aber wiren nicht einmal alle Menschen vor Tétung zu schiitzen, da der
Lebensschutz individuell ist und nicht jedes menschliche Individuum die
strengen Voraussetzungen erfiillen wiirde. Die Fahigkeiten, die notwendig
sind, um kiinftige Ereignisse vorauszusehen, sich darauf zu freuen oder sich
davor zu fiirchten, oder um die eigene Sterblichkeit und die Bedeutung
des Sterbens zu kennen, sind nicht bei allen Menschen gleichermassen
vorhanden. Bei einigen fehlen sie sogar ganz. Neben den selteneren Fillen
von Menschen, welche diese Fahigkeiten hatten, aber wieder komplett
verloren haben (z.B. durch schwere Hirnschddigungen als Folge von Un-
fallen oder Krankheiten), gibt es vor allem viele Menschen, welche diese
Fahigkeiten noch gar nicht erworben haben: alle Ungeborenen, Neugebo-
renen und Kleinkinder bis zu einem gewissen Alter. Sie alle wiren vom
direkten Lebensschutz ausgeschlossen.?? Das ist ein deutlicher Unterschied
zum Kriterium der Empfindungsfahigkeit: Wahrend jenes alle Menschen
einschliesst ausser die ungeborenen in einer ersten Phase der Schwanger-
schaft, schliessen diese strengeren Kriterien auch viele Menschen aus, die
bereits geboren wurden. Der bekannte Einwand der marginalen Menschen,
der sich gegen das allgemeine ratiozentrische Vernunftkriterium richtet,2*
trifft also sinngemiss auch gegen die spezifischen Lebensschutzkriterien
der zukunftsbezogenen Interessen und der abstrakten Todesangstfdhigkeit
zu. Die Kriterien sind zu streng, weil sie einigen Lebewesen (Menschen)
einen Lebensschutzanspruch verweigern, obwohl ihnen nach allgemeiner
gesellschaftlicher Ansicht und moralischer Intuition ein solcher Anspruch
gewiahrt werden muss.32> Ohne diesen Anspruch konnten sie nur aus indi-
rekten Griinden vor Totung geschiitzt werden, z.B. weil die Eltern wollen,
dass ihr Kind weiterlebt. Das betrafe wohlgemerkt jeden Menschen in
der Anfangsphase seines Lebens. Jedes Kind miisste zuerst ein gewisses
Alter bzw. einen gewissen Entwicklungsstand erreichen, um einen eigenen
Anspruch auf Leben zu erlangen. Vorher wire es dem Willen seiner Eltern
unterworfen, die auch entscheiden konnten, dass ihr (gesundes) Kind ster-
ben soll. Und selbst wenn man auf das Potenzialitatsargument®2® zuriick-

822 Vgl. RippE, Lebensschutz (Fn. 36), S. 113.

823 RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S. 73.

824 Dazu vorne Rz. 421-426.

825 Vgl. CocHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S.68f; FRANCIONE, Introduction
(Fn. 723), S. 142; ReGaN, CFAR (Fn. 381), S. 102.

826 Dazu vorne Rz. 440-443.

331

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

632

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

greift, um Sauglinge und Kleinkinder in den Schutzbereich einzuschliessen,
blieben immer noch viele Menschen ausgeschlossen, weil sie nicht einmal
das Potenzial fiir die geforderten Eigenschaften haben (geistig schwer Be-
hinderte, Demenzkranke etc.). Eine solche Regelung wiirde wohl von kaum
einer menschlichen Gesellschaft akzeptiert und sie wére auch intuitiv klar
abzulehnen. Ein bloss indirekter Lebensschutz fiir bereits geborene empfin-
dungsfahige Menschen wire viel zu schwach. Eine solche Regelung wire
aber die notwendige Folge dieser strengen Lebensschutzkriterien. Um sie
zu vermeiden, muss man als Bedingung des direkten Lebensschutzes ein
weniger strenges Kriterium geniigen lassen, das alle Menschen einschliesst
- mit der Konsequenz, dass sich der Lebensschutz auch auf alle nicht-
menschlichen Lebewesen erstreckt, welche dieses Kriterium erfillen.82”
Dieses Kriterium ist die Empfindungsfahigkeit.

Dariiber hinaus ist selbst bei gesunden erwachsenen Menschen mit voll
entwickelten Fihigkeiten nicht klar, ob sie in allen Normalsituationen (d.h.
ausser bei Notwehr, Notstand etc.) vor Totung geschiitzt wéren, wenn als
Bedingung des direkten Lebensschutzes die Fahigkeit zu abstrakter Todes-
angst verlangt wiirde. Denn wie zuvor dargelegt wurde, miisste eine Posi-
tion, die nur Lebewesen mit dieser Féhigkeit einen Lebensschutzanspruch
zuspricht, auf der Annahme basieren, dass das Lebensinteresse nur von
der lebzeitigen Angst vor dem Sterben abhdngt, und nicht auch davon,
dass der Tod effektiv kiinftige positive Empfindungen vereitelt (sonst miiss-
te bereits Empfindungsfahigkeit einen Lebensschutzanspruch begriinden).
Dies miisste konsequenterweise fiir alle Arten von Lebewesen gelten. Auch
gesunde erwachsene Menschen wiren dann also nur aus dem Grund vor
Totung zu schiitzen, dass sie sich vor dem Sterben fiirchten kénnen, und
nicht auch deshalb, weil ihnen der Tod tatsdchlich die Moglichkeit nimmt,
in Zukunft Freude zu erleben, sich Wiinsche zu erfiillen oder Projekte zu
verwirklichen. Nun sind aber Fille von T6tungen denkbar, vor denen sich
Menschen kaum je (abstrakt oder konkret) fiirchten, obwohl sie grundsitz-
lich dazu féhig wiren. Es konnte z.B. vorkommen, dass in einem Spital, das
nach aussen einen absolut vertrauenswiirdigen Eindruck macht, hin und
wieder Menschen getdtet werden, die fiir eine Operation vorgesehen sind,
indem ihnen ohne ihr Wissen absichtlich eine tédliche Dosis Narkosemittel
verabreicht wird. Sie wiirden dabei weder Schmerzen noch konkrete Angst
verspiiren und auch sonst wiirden sie nichts von ihrer T6tung mitbekom-
men. Den Angehorigen und der Offentlichkeit wiirde jeweils glaubhaft

827 COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 69, 71.

332

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

vorgelogen, die Menschen seien an einer Infektion oder an einer erst
bei der Operation entdeckten, bereits zu weit fortgeschrittenen todlichen
Krankheit gestorben. Ausser dem verschwiegenen Spitalpersonal wiirde
niemand jemals erfahren, dass an diesem Ort absichtlich Menschen getétet
werden. Es steht ausser Frage, dass auch solche Tétungen moralisch falsch
und zu verbieten sind. Fraglich ist aber, ob das Verbot solcher Totungen al-
lein mit der abstrakten Todesangst der Menschen begriindet werden kann.
Zwar gibt es Menschen, die sich ohne konkreten Anlass Gedanken und
Vorstellungen dariiber machen, dass solche heimlichen Tétungen moglich
sind. Es konnte aber ebenso viele Menschen geben, die sich tiber Derartiges
kaum Gedanken machen. Und von denen, die sich Gedanken machen,
diirften sich langst nicht alle ernsthaft davor fiirchten, weil viele es fiir
hochst unwahrscheinlich halten, dass sie selbst oder Angehdrige von ihnen
jemals auf so eine Weise getotet werden konnten. Es wiren zudem noch
absurdere Fille denkbar, an die noch weniger gedacht wird. Wenn sich
vor einer bestimmten Sache niemand oder kaum jemand fiirchtet, ist es
nun aber nicht sehr iiberzeugend, diese Sache mit der Begriindung zu ver-
bieten, dass man sich davor furchten kann. Das Kriterium der abstrakten
Todesangst als Lebensschutzbedingung hitte also zur Folge, dass sich ge-
wisse Menschentdtungsverbote, iiber deren Richtigkeit und Notwendigkeit
Einigkeit besteht, nicht oder nur wenig iiberzeugend begriinden lassen. Viel
einfacher und plausibler lasst sich ein Verbot von heimlichen Tétungen wie
jenen im Spitalbeispiel damit begriinden, dass diese Totungen unabhéngig
von jeder Angst deshalb falsch sind, weil sie den getdteten Menschen die
Méglichkeit nimmt, kiinftige positive Empfindungen (Freude, Wunscher-
fullungen etc.) zu erleben. Das heisst ebenfalls, dass Empfindungsfahigkeit
als Lebensschutzbedingung geniigen muss.

Der Vergleich der Folgen spricht schon aus rein menschbezogener Perspek-
tive klar dafiir, die Empfindungsfahigkeit als Lebensschutzbedingung ge-
geniiber den strengeren Kriterien (zukunftsbezogenen Interessen, abstrak-
ter Todesangst) vorzuziehen. Um die Argumente nochmals zusammenzu-
fassen, wiren im Falle der strengeren Kriterien viele Menschen (Kleinkin-
der, Behinderte) vom direkten Lebensschutz ausgeschlossen. Sie konnten
nur durch indirekt (z.B. mit Angehdrigeninteressen) begriindete, instabi-
le Verbote vor Totung geschiitzt werden. Zudem wire der Lebensschutz
im Fall der abstrakten Todesangst als Bedingung sogar fiir Menschen
mit voll entwickelten, uneingeschrinkten Fahigkeiten liickenhaft, wie das
Spitalbeispiel gezeigt hat. Ein solider Lebensschutz darf nicht bloss auf

333

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

633


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

634

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

der Begriindung beruhen, der Tod sei ein Unwert, weil der Gedanke an
ihn Angst macht. Er muss sich auch darauf stiitzen, dass der Tod wegen
seiner tatsdchlichen Wirkung, der Vereitelung kiinftiger positiver Empfin-
dungen, ein Unwert ist (und deshalb Angst macht). Es ergibt sich somit,
dass das Beraubungsargument, das auf diese tatsdchliche Wirkung abstellt
und nur Empfindungsfihigkeit verlangt, auch fiir den Lebensschutz der
Menschen entscheidend ist.32 Wiirde als Grundbedingung mehr als nur
Empfindungsfahigkeit verlangt, hitte dies mit dem instabilen und unvoll-
stindigen Lebensschutz eine Folge, die fiir Menschen derart nachteilig
wire, dass sie nicht akzeptiert werden konnte.

Demgegeniiber wiren die Folgen, die sich ergében, wenn Empfindungsfa-
higkeit als Lebensschutzbedingung gentigte, fiir Menschen gut annehmbar.
Was den Schutz menschlichen Lebens betrifft, entsprachen sie weitestge-
hend dem, was nach der schweizerischen Rechtsordnung gegenwirtig gilt,
némlich dass alle geborenen Menschen solid vor Tétung geschiitzt werden.
Der Schutz des ungeborenen Lebens wiirde vielleicht einige Wochen spater
einsetzen als nach dem geltenden Recht. Das wire aber nur eine unwesent-
liche Abweichung im Vergleich zu den Folgen, die sich bei den strengeren
Kriterien ergeben wiirde: gar kein (direkter) Lebensschutz fiir ungeborene
Menschen und nicht einmal fiir alle geborenen. Mit der Empfindungsféhig-
keit als Bedingung wiren Menschen insgesamt wesentlich besser vor T6-
tung geschiitzt als mit den strengeren Kriterien. Tendenziell nachteilig wére
fiir einige Menschen die Einschrinkung der Freiheit, empfindungsfahige
Tiere zu tdten, die sich als weitere Folge gegeniiber dem bisherigen Recht
ergabe. Wie diese Beschrinkung zu bewerten ist, wird die noch folgende
Untersuchung zur Einschrankung des tierlichen Lebensschutzes durch Aus-
nahmegriinde zeigen. Schon hier lasst sich aber als vorlaufige Einschatzung
und aus grundsitzlichen Uberlegungen erkennen, dass diese Freiheitsbe-
schrinkung fiir Menschen eine sehr geringfiigige Benachteiligung wire.
Sie wire jedenfalls geringfiigiger als der schwache eigene Lebensschutz,
den sie im Falle der strengeren Kriterien hétten. Denn Tiere zu tdten, ist
nicht etwas, das fiir Menschen generell vorteilhaft ist, sondern etwas, das
unter bestimmten Umstdnden vorteilhaft sein kann, etwa wenn es dem
eigenen Schutz dient. Dagegen ist es fiir Menschen generell vorteilhaft,
umfassend und zuverldssig vor Totung geschiitzt zu werden. Die Folgen
der Empfindungsfahigkeit als Lebensschutzbedingung sind fiir Menschen
somit insgesamt besser als jene der strengeren Kriterien.

828 Zu dieser Frage vorne Rz. 589.

334

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Von den Menschen abgesehen kommt hinzu, dass die Empfindungsfahig-
keit als Lebensschutzbedingung fiir die grosse Mehrheit der empfindungs-
fahigen Tiere bessere Folgen hitte als die strengeren Kriterien. All jene
empfindungsfahigen Tiere, die nicht zusdtzlich iiber zukunftsbezogene
Interessen oder abstrakte Todesangst verfiigen, wiaren namlich nur dann
tiberhaupt vor Totung geschiitzt. Dass dies in ihrem Interesse ldge, wurde
ebenso gezeigt, wie dass die Interessen aller empfindungsfahigen Tiere -
und nicht nur jene der Menschen - im Rahmen einer nichtspeziesistischen
Ethik beriicksichtigt werden miissen. Damit fiihrt der Folgenvergleich zum
Ergebnis, dass es insgesamt besser ist, einen Grundanspruch auf Lebens-
schutz allen empfindungsfahigen Wesen zu gewihren, als ihn nur jenen
zu gewiahren, die zukunftsbezogene Interessen oder abstrakte Todesangst
haben kénnen.

Von den Folgen abgesehen konnen die einzelnen Lebensschutzkriterien
namentlich darin verglichen werden, wie gut bzw. leicht sich ihre morali-
sche Relevanz fiir das Lebensinteresse begriinden ldsst. In dieser Hinsicht
liegen die Vorteile eher bei den strengeren Kriterien. Dass ein Lebewesen
dem eigenen (schmerzlosen) Tod abgeneigt ist, ldsst sich am leichtesten
nachvollziehen, wenn dieses Lebewesen fahig ist, zukiinftige Ereignisse
in seinem Leben vorauszusehen und vorauszuempfinden, und iiberdies
die Bedeutung des Todes sowie seine eigene Sterblichkeit kennt. Denn so
weiss es, dass es die kiinftigen Ereignisse, zu denen es in der Regel eine
tiberwiegend positive Einstellung hat — sich also darauf ,freut” oder sie
erleben ,will“ -, nur erleben kann, solange es nicht stirbt. Bei Wesen, die
kein solches Todesbewusstsein haben, aber kiinftige Erlebnisse voraussehen
und vorausempfinden kénnen, lasst sich immerhin relativ leicht nachvoll-
ziehen, dass sie diese kiinftigen Erlebnisse bewusst positiv bewerten, sie
also ,wollen® oder ,sich darauf freuen konnen. Weil diese ihr Weiterleben
voraussetzen, haben sie insofern ein explizites Interesse am Weiterleben,
auch wenn sie nicht wissen, dass der Tod dieses Weiterleben beenden
wiirde. Bei Lebewesen, die bloss (gegenwartsbezogen) empfindungsfihig
sind, ist die Begriindung des Lebensinteresses umstandlicher. Aus der bio-
logischen Lebenserhaltungsfunktion von Empfindungen lasst sich zwar ein
Lebensinteresse aller empfindungsfahigen Wesen ableiten, allerdings nicht
eines, das sie direkt oder explizit als Interesse am Weiterleben wahrneh-
men, sondern eines, das lediglich auf der instrumentellen Verkniipfung
von Empfinden und Leben beruht. Um zu zeigen, dass der angst- und
schmerzfreie Tod fiir empfindungsfdhige Wesen nachteilig ist, braucht es
zusitzlich das Beraubungsargument. Dieses stellt nicht auf reale, aktuelle

335

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

635

636


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

637

638

639

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Empfindungen ab, sondern auf hypothetische, potenzielle - auf das, was
ein Wesen empfinden wiirde, wenn es weiterlebte, ohne es voraussehen
zu konnen. Im Falle der Empfindungsfahigkeit ist die Begriindung des
Lebensinteresses also aufwendiger und weniger leicht nachzuvollziehen als
im Falle der strengeren Kriterien.

Damit steht dem Vorteil, den die Empfindungsfihigkeit gegeniiber den
strengeren Kriterien in Bezug auf die Folgen hat, ein gewisser Nachteil bei
der Begriindung des Lebensinteresses gegeniiber. Dieser Nachteil ist aller-
dings nicht als derart bedeutend zu bewerten, dass er nicht hinnehmbar
wire. Die Begriindung des Lebensschutzes aufgrund der Empfindungsfa-
higkeit ist zwar nicht besonders einfach, sie ist aber dennoch schliissig und
plausibel. Und sie ist alternativlos fiir einen Lebensschutz, der so umfas-
send ist, dass er nicht auch einen Teil der Menschen ausschliesst. Denn ein
solcher Ausschluss wiirde wie gezeigt resultieren, wenn als Lebensschutzbe-
dingung die strengeren Kriterien erfiillt sein miissten, was wie gesagt nicht
hinnehmbar wire. Fiir den Gesamtvergleich sind die Folgen der einzelnen
Kriterien somit weit bedeutender als die Einfachheit der Begriindung ihrer
Relevanz. Damit bleibt es dabei, dass die Empfindungsfahigkeit als Lebens-
schutzbedingung den strengeren Kriterien klar vorzuziehen ist.

Zusatzlich gibt es zwei praktische Argumente zugunsten der Empfindungs-
fahigkeit. Das eine nimmt darauf Riicksicht, dass es in der praktischen
Realitdt oft nicht gelingt, Tiere so zu toten, dass es ihnen keinerlei Schmer-
zen, Angst oder sonstiges Leiden bereitet.82 Namentlich beim Schlachten
und beim Jagen kommt es neben der ohnehin kaum vermeidbaren Angst
auch oft zu Schmerzen, etwa weil die Betdubung versagt oder die Tiere
durch den Schuss nicht tédlich getroffen, sondern nur verletzt werden.
Mit der Empfindungsfihigkeit als Lebensschutzbedingung wiirde dieses
Angst- und Schmerzleiden weitgehend vermieden. Denn soweit Tiere, die
Angst und Schmerzen empfinden konnen, tiberhaupt nicht getdtet werden
diirfen und soweit dieses Verbot eingehalten wird, bleiben sie auch von den
Nebeneffekten des T6tens verschont.

Das andere Argument betrifft die Umsetzung des Lebensschutzes durch
Festlegung der zu schiitzenden Tiere. Dazu muss fiir jede Tierart festgestellt
werden, ob die Tiere die entscheidende Eigenschaft tatsdchlich aufweisen
oder nicht. Obwohl dies bei jeder Eigenschaft mit gewissen Schwierigkeiten
und Unsicherheiten verbunden ist, diirfte doch die Feststellung, ob Tiere

829 Dazu auch LApwIG, Tiere essen (Fn. 392), S.10f.

336

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

einer bestimmten Art empfindungsfihig sind, wesentlich leichter und si-
cherer sein als die Feststellung, ob sie sie zukunftsbezogene Interessen oder
abstrakte Todesangst haben.®* Ein Lebensschutz, der auf Empfindungsfa-
higkeit basiert, wire damit auch einfacher umzusetzen als einer, der auf
strengeren Kriterien basiert.

Damit hat auch der Gesamtvergleich gezeigt, dass es weit bessere Griinde
dafiir gibt, als Bedingung eines Grundanspruchs auf Lebensschutz die
Empfindungsfihigkeit gentigen zu lassen, als dafiir, diesen Anspruch von
strengeren Kriterien abhéngig zu machen.

f) Ergebnis: Lebensschutz fiir alle empfindungsfahigen Lebewesen

Es ergibt sich somit, dass alle Lebewesen, die empfinden kénnen, einen
moralischen Grundanspruch auf Lebensschutz haben. Das bedeutet, dass
das T6ten solcher Lebewesen prima facie, d.h. unter Vorbehalt von Ausnah-
men, ungerecht ist. Es ist so lange ungerecht, als es nicht im Einzelfall
durch konkrete Griinde ausnahmsweise gerechtfertigt werden kann. Dieser
Lebensschutz griindet einerseits darauf, dass Empfindungen funktional der
Lebenserhaltung dienen, und andererseits darauf, dass der Tod fiir empfin-
dungsfahige Wesen nachteilig ist, weil er ihnen alle kiinftigen positiven
Empfindungen verunmdoglicht. Dass Empfindungsfihigkeit fiir den Grund-
anspruch geniigt, bedeutet nicht, dass weitergehende Eigenschaften wie
vielfiltige, zukunftsbezogene Interessen, langfristige Wiinsche und Projekte
oder die Fahigkeit, sich ohne konkrete Lebensgefahr vor dem Sterben zu
fiirchten, fiir den Lebensschutz gar keine Bedeutung hitten. Es ist denkbar,
dass solche Eigenschaften den Lebensschutz verstirken, sodass Lebewesen
mit diesen Eigenschaften besser vor Totung zu schiitzen sind als solche, die
bloss empfindungsfihig sind. Ob eine solche Verstiarkung richtig wire, ist
im Folgenden zu kléren.

830 Zur Feststellung der Empfindungsfihigkeit hinten Rz. 654 ff.; vgl. zum ganzen Ar-
gument auch RippE, Lebensschutz (Fn. 36), S. 113; zur Schwierigkeit der Feststellung
zukunftsbezogener Interessen BIRNBACHER, Totung (Fn. 627), S. 228.

337

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

640

641


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

642

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

2. Starkerer Lebensschutz durch abstrakte Todesangst und hoheres
Verlustpotenzial

In der Diskussion der Frage, ob eine normative Abstufung zwischen
Grundlebensschutz und verstirktem Lebensschutz richtig wire, ist auch
darauf zu achten, welche praktische Bedeutung sie iiberhaupt hitte. Des-
halb ist vorab zu fragen, wie sich ein verstirkter Lebensschutzanspruch
vom Grundanspruch, den alle empfindungsfdhigen Wesen haben, iiber-
haupt praktisch unterscheiden konnte. Da beide Arten von Lebensschutz
das Toten grundsitzlich verbieten, es also nur in begriindeten Ausnah-
mefallen erlauben, konnte der Unterschied nicht beim Grundsatz des Le-
bensschutzes liegen, sondern nur bei den Ausnahmen, genauer bei den
Voraussetzungen der Zuldssigkeit von Ausnahmetétungen. Sie wéren beim
verstiarkten Lebensschutz stets in irgendeiner Weise strenger als beim
Grundlebensschutz. Eine Moglichkeit wiére, die Ausnahmegriinde beim
Grundanspruch sehr weit zuzulassen (z.B. auch Toten als Ausdruck von
Kunstfreiheit) und beim verstirkten Lebensschutzanspruch nur sehr eng
(z.B. nur zur Selbstverteidigung).83! Damit hétte die Abstufung eine grosse
praktische Bedeutung, da die schwicher geschiitzten Lebewesen viel hiufi-
ger getotet werden diirften als die stirker geschiitzten. Es wiére aber auch
moglich, die praktische Bedeutung der Abstufung sehr gering zu halten,
indem die Unterscheidung zwischen Grundlebensschutz und verstarktem
Lebensschutz nur in ganz speziellen Fillen zum Tragen kommen diirfte.
Solche Fille sind Situationen, die weiter vorne mit dem Begriff der Konkur-
renz beschrieben wurden.®*? Es sind Fille, in denen die Leben von zwei
oder mehreren Wesen zueinander in Konkurrenz stehen und mindestens
ein Leben geopfert werden muss, damit eines oder mehrere andere erhalten
werden konnen. Beispielsweise liegt so ein Fall vor, wenn sich in einem
brennenden Gebdude ein Mensch und ein Kaiman befinden und nur einer
von beiden vor den Flammen gerettet werden kann, wenn ein mit Men-
schen und Hunden iiberladenes Rettungsboot in einer stiirmischen Flut zu
sinken droht, falls nicht wenigstens ein Insasse {iber Bord geworfen wird,
oder wenn in einem {iiberlasteten Spital nur ein Teil der lebensbedrohlich
verletzten Patienten rechtzeitig behandelt werden kann. Solche Fille wer-
den fortan als zwingende Konkurrenzfille bezeichnet, da sie zwingend eine
Entscheidung zwischen mehreren Leben verlangen. Die Verstdarkung des

831 Vgl. als Beispiel einer so gearteten Abstufung NussBaum, Jenseits (Fn. 310), S. 207 f.
832 Vorne Rz. 374 (REGAN, Rettungsboot), 453 (MIDGLEY, brennendes Haus).

338

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Lebensschutzes konnte in zwingenden Konkurrenzfillen darin zum Tragen
kommen, dass Wesen mit verstarktem Lebensschutzanspruch gegeniiber
solchen mit einem blossen Grundanspruch Vorrang haben. Sofern die
praktische Relevanz des verstarkten Lebensschutzes auf diese seltenen Fille
zwingender Konkurrenz beschrinkt bliebe, wiére sie insgesamt nur sehr
gering. Eine Abstufung des Lebensschutzes kann also je nach dem, wie
weit oder restriktiv sie angewendet wird, eine grossere oder geringere Be-
deutung haben. Wie gross ihre Bedeutung sein soll, falls sie sich iiberhaupt
begriinden ldsst, hdngt auch davon ab, wie gut sie sich begriinden lasst.

Die Griinde fiir eine Abstufung des Lebensschutzes wurden im Wesentli-
chen bereits genannt.?33 Lebewesen, die zukunftsbezogene Interessen und
abstrakte Todesangst haben, konnen auf zwei Arten starker durch den Tod
betroffen sein als Lebewesen, die bloss empfindungsfahig sind. Erstens
sind sie, soweit sie sich abstrakt vor dem Tod fiirchten kénnen, schon
zur Lebenszeit negativ betroffen, weil diese Furcht vor dem Tod und dem
damit verbundenen Verlust kiinftigen Erlebens eine negative Empfindung
ist. Diese nachteilige Wirkung geht nicht vom Tod selbst aus, sondern von
der Vorstellung davon, dem Gedanken daran. Zweitens ist bei Lebewesen
mit diesen Eigenschaften die nachteilige Wirkung, die vom Tod selbst
ausgeht, der Verlust kiinftiger Empfindungen und Erlebnisse, starker als
bei bloss empfindungsfahigen Lebewesen. Da sie hohere oder komplexere
kognitive und emotionale Fihigkeiten haben, verfiigen sie iiber ein breite-
res Spektrum an verschiedenen Empfindungs- und Erlebensmoglichkeiten
(Gefuhle, Interessen, Wiinsche, Pline). Damit haben sie durch den Tod
mehr zu verlieren, ein hoheres Verlustpotenzial. Diese zweite Art der stér-
keren Betroffenheit trifft (in etwas geringerem Mass) auch auf Lebewesen
zu, die nicht zu abstrakter Todesangst féhig sind, jedoch zukunftsbezogene
Interessen haben. Beide Arten der starkeren Betroffenheit sind ein Grund,
den Tod von Lebewesen mit diesen hoheren Eigenschaften als schwerwie-
gender zu bewerten und ihnen deshalb in zwingenden Konkurrenzsitua-
tionen den Vorrang vor bloss empfindungsfahigen Wesen zu gewahren.
Diese Ungleichbewertung wére mit dem Gleichheitssatz vereinbar, da die
starkere Betroffenheit ein tatsachlicher Unterschied ist, der die normative
Unterscheidung rechtfertigt.834

833 Zum Folgenden vorne Rz. 619-621.
834 Zum Gleichheitssatz vorne Rz. 340; vgl. auch vorne Rz. 417-420 (Bedingungen
einer zuldssigen Ungleichbehandlung).

339

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

643


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

644

645

646

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Ein dhnliches Argument, das hier als Ergdnzung angefiigt werden kann,
ist dasjenige der Gradualitat. Alle Eigenschaften, die fiir das Lebensinter-
esse relevant sind, die allgemeine Empfindungsfahigkeit ebenso wie die
Fahigkeiten, die zukunftsbezogene Interessen und abstrakte Todesangst er-
moglichen, sind in tatsichlicher Hinsicht graduell.83> Es sind also nicht
Eigenschaften, die entweder (mit einem konstanten Wert) vorhanden oder
nicht vorhanden sind, sondern solche, die in unterschiedlichem Ausmass
vorhanden sein konnen. Man kann beispielsweise stirker oder weniger
stark selbstbewusst sein.36 Auch lassen sich die normalerweise einzeln
betrachteten Eigenschaften der Empfindungsfahigkeit, der zukunftsbezoge-
nen Interessen und der abstrakten Todesangstfdhigkeit unter sich als gra-
duell abgestuft betrachten. Sie sind also selbst Stufen einer allgemeineren
Eigenschaft, die vielleicht am ehesten als Kognition beschrieben werden
kann. Mit Gradualitit ist deshalb nicht gemeint, dass sich die Eigenschaf-
ten nur quantitativ und nicht auch qualitativ voneinander unterscheiden.
Gemeint ist, dass sie fliessend ineinander {ibergehen, dass zwischen ihnen
eine Kontinuitdt besteht. Das Argument der Gradualitdt lautet nun, dass
ein gradueller tatsidchlicher Unterschied auch normativ zu einer graduel-
len Ungleichbehandlung fithren muss.3*” Weil Lebewesen mit abstrakter
Todesangst in hoherem Grad iiber die fiir das Lebensinteresse relevanten
Fahigkeiten verfiigen als bloss empfindungsfihige Lebewesen, sollen sie
auch einen stirkeren Lebensschutzanspruch haben als jene.

Bevor auf die eigentlichen Einwinde eingegangen wird, die sich gegen
die Richtigkeit einer normativen Abstufung des Lebensschutzes richten, ist
ein eher praktischer Vorbehalt zu erwdhnen, der die Umsetzbarkeit dieser
Abstufung betriftt. Er besagt, dass Rechte und moralische Anspriiche nicht
graduierbar seien, sondern nur ganz oder gar nicht erteilt werden kénnen.
Man konne z.B. nicht ,ein bisschen Menschenrechte® vergeben.838

Zweifellos sind Rechte und moralische Anspriiche nicht etwas, das sich
in Zahlenwerten, Prozentsitzen oder Masseinheiten wie Kilogramm den-
ken, beschreiben und quantifizieren ldsst. Sie konnen daher nicht linear

835 Zur Gradualitat einzelner solcher Eigenschaften J.-C. WoLE, Tierethik (Fn. 348),
S.56 (Empfindungsfihigkeit); SELTER, Planning (Fn. 502), S.97-99, 215 (Antizipa-
tions- und Planungsfihigkeit); BIRNBACHER, Totung (Fn. 627), S.228f. (Selbstbe-
wusstsein, Todesbewusstsein).

836 Vorne Rz. 389.

837 Vgl. SINGER, PE (Fn. 303), S.171, 191; J.-C. WoLE, Tierethik (Fn. 348), S.55; BODE,
Einfithrung (Fn. 334), S.132f.

838 BRENSING, Personlichkeitsrechte (Fn. 394), S. 202.

340

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

abgestuft und proportional zum vorhandenen Mass ihrer tatsichlichen
Voraussetzungen vergeben werden (z.B. 38 Prozent Lebensschutz fiir Lebe-
wesen, die 38 Prozent des maximal mdglichen Lebensinteresses erreichen).
Méglich ist aber, solche Anspriiche basierend auf qualitativen Beschreibun-
gen und Abgrenzungen nach Kategorien abzustufen. Beispielsweise kann
zwischen Kategorien wie schwachem, mittlerem und starkem Lebensschutz
unterschieden werden, die nach qualitativen Kriterien voneinander abge-
grenzt werden. Eine solche Abgrenzung kann durch unterschiedlich strenge
Totungsvoraussetzungen erfolgen (nur Selbstverteidigung oder auch Nut-
zung) oder durch Vorrangregeln fiir zwingende Konkurrenzfille (Rang 1
fiir stark geschiitzte, Rang 2 fiir mittel geschiitzte und Rang 3 fiir schwach
geschiitzte Lebewesen). Ebenso konnen die Voraussetzungen, die ein Lebe-
wesen erfiillen muss, um einer der drei Kategorien zugeteilt zu werden,
mit qualitativ unterscheidbaren Kriterien in Form bestimmter Eigenschaf-
ten (Empfindungsfihigkeit etc.) beschrieben werden. Auf diese Weise sind
Rechte und moralische Anspriiche in einem gewissen Rahmen graduier-
bar. Zwar ist diese Art der Abstufung eine Vereinfachung gegeniiber der
Wirklichkeit, in der die tatsdchlichen Eigenschaften der Lebewesen viel
feiner abgestuft sind. Das ist aber kein Grund, sie nicht anzuwenden, wenn
tatsachliche Unterschiede eine normative Differenzierung gebieten. Eine
grobe Abstufung ist in solchen Fillen immer noch besser als gar keine. Die
normative Graduierung des Lebensschutzes ist somit zwar nur beschrankt
moglich, aber sie ist moglich.

Ein erster Einwand gegen die Richtigkeit einer normativen Abstufung des
Lebensschutzes betrifft das Problem der subjektiven Bewertung von Le-
bensinteressen. Er richtet sich gegen das Argument, dass Lebewesen mit
hoheren Fahigkeiten ein stirkeres Lebensinteresse haben bzw. durch den
Tod starker betroffen seien als Lebewesen mit geringeren Fahigkeiten. Dass
man diesen Lebewesen ein hoheres Verlustpotenzial oder eine grdssere
Sorge um ihr Weiterleben zuschreibt als jenen, sei fiir den Wert der einzel-
nen Lebensinteressen in Wirklichkeit irrelevant.83® Denn eine Bewertung
des Lebensinteresses sei immer nur aus der subjektiven Perspektive des be-
treffenden Lebewesens moglich. Und jedes empfindungsfiahige Lebewesen
wiirde sein Leben nur nach Kriterien bewerten, die fiir es selbst relevant
sind. Fiir ein Schwein sei es z.B. relevant, im Stroh zu wiihlen, hingegen

839 Hierzu und zum Folgenden NEUMEYER, Tierrecht (Fn. 736), S. 644 f; CAVALIERI,
Tierfrage (Fn. 361), S.127; COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 70.

341

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

647


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

648

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

konne ein Schwein nichts mit Dichtung anfangen.34? Ob es andere Wesen
gibt, die Gedichte lesen und schreiben konnen (Menschen), habe daher
keinen Einfluss darauf, wie ein Schwein sein eigenes Leben bewertet. Dass
Fahigkeiten wie Schreiben, Lesen oder Kochen als wesentliche Faktoren
fiir ein hochwertiges Leben angesehen werden, sei durch die menschliche
Bewertungsperspektive bedingt und nicht auf andere Lebewesen tibertrag-
bar.84! Was fiir Schweine, Hunde und Eisbaren wertvoll ist, lasse sich aus
einer menschlichen oder irgendeiner gedachten neutralen Perspektive nicht
zuverldssig bewerten und vergleichen. Und aus der subjektiven Perspektive
der betroffenen Wesen, auf die es allein ankomme, spiele der Vergleich mit
anderen Leben keine Rolle. Jedes empfindungsfihige Lebewesen wiirde mit
dem Tod alles verlieren, was ihm etwas bedeutet. Insofern hat fiir jedes
empfindungsfahige Lebewesen das eigene Leben den hochsten Wert.

Der Einwand erscheint auf den ersten Blick nicht unplausibel. Zutreffend
ist sicher, dass ein Wertvergleich zwischen den Lebensinteressen zweier
verschiedener Wesen nicht méglich ist, wenn nur die subjektiven Perspekti-
ven der beiden Wesen eingenommen werden kénnen. Diese Perspektiven
fithren zu je unterschiedlichen Ergebnissen bzw. ermdglichen je nur eine
Bewertung des eigenen Lebens und nicht auch eine des anderen. Denn es
diirfte, jedenfalls in der Regel, ebenfalls zutreffen, dass jedes Lebewesen
sein eigenes Leben am hochsten (oder tiberhaupt nur dieses) bewertet.
Muss das aber heissen, dass eine vergleichende Bewertung verschiedener
Lebensinteressen iiberhaupt nicht méglich ist? Ist es wirklich auch unmog-
lich, wie sinngemdss behauptet wird, einen solchen Vergleich aus der Per-
spektive eines unbeteiligten Dritten vorzunehmen? Diese Fragen sollten
nicht leichtfertig bejaht werden, wenn man bedenkt, welche Konsequenzen
das hitte. Es wiirde bedeuten, dass es in zwingenden Konkurrenzfillen
kein Kriterium fiir die Entscheidung gébe, welches Leben vor dem anderen
Vorrang haben soll.342 Das konnte z.B. bedeuten, dass es gerechtfertigt
wire, einen bewusstlosen Menschen in einem brennenden Haus liegen zu
lassen und seinen Tod in Kauf zu nehmen, um anstelle dieses Menschen
ein Terrarium mit einer Eidechse heraustragen zu kénnen. Denn wenn sich
nicht sagen ldsst, ob das Leben des Menschen fiir ihn wertvoller ist als

840 Beispiel bei KorsGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 95 1.

841 Hierzu und zum Folgenden SELTER, Planning (Fn. 502), S. 23 f.; KORSGAARD, Tiere
(Fn. 360), S.102; CavaLIERI, Tierfrage (Fn. 361), S.128; vgl. CARRUTHERS, Issue
(Fn. 736), S.89; FrRANCIONE, Introduction (Fn. 723), S.140f.; JoHNsSON, Leben
(Fn. 642), S. 209.

842 CavaLIER], Tierfrage (Fn. 361), S.128.

342

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

das Leben der Eidechse fiir sie, da beide jedenfalls empfindungsfahig sind,
dann ist es unter diesem Gesichtspunkt gleichermassen richtig, entweder
den Menschen oder die Eidechse zu retten. Die Intuition spricht jedoch
dafiir, dass in so einem Fall der Mensch bevorzugt werden muss. Und
es ware zu einfach, diese Intuition mit menschlichem Artegoismus, Spezies-
solidaritit oder einer speziesistischen Grundhaltung aller Menschen zu
erklaren. Denn die Entscheidung wiirde wohl in den meisten Fillen auch
zulasten der Eidechse ausfallen, wenn anstelle des Menschen ein Pavian, ein
Hund oder eine Katze zu retten wire. Eine plausiblere Erklarung ist, dass
wir einigen Tieren ein stdrkeres Interesse am eigenen Leben zuschreiben
als anderen, weil wir annehmen, dass sie durch den Tod mehr verlieren
wiirden als jene. Wenn das so ist, heisst das, dass wir als aussenstehen-
der Dritter eine vergleichende Bewertung der Lebensinteressen dieser ver-
schiedenen Tiere vornehmen. Aus einer solchen Drittperspektive ist nicht
entscheidend, dass fiir jedes empfindungsfahige Lebewesen das eigene Le-
ben ,alles” bedeutet. Denn dieses ,,alles muss nicht bei jedem Lebewesen
(subjektiv) gleich gross sein. Es ist moglich, dass einige Lebewesen einen
hoheren Gesamtwert an positiven Empfindungen erreichen kénnen als
andere. Gesamtwert bedeutet dabei, dass alle Arten von Empfindungen,
zu denen ein Wesen fihig ist, beriicksichtigt werden. Wenn z.B. Menschen
in Bezug auf Geruchserlebnisse einen deutlich geringeren Wert erzielen
als Baren und Hunde, ist es dennoch mdoglich, dass Menschen insgesamt,
wenn auch all ihre Féhigkeiten zu komplexem Denken, Lesen, Schreiben,
Musizieren, Forschen etc. beriicksichtigt werden, einen héheren Gesamt-
wert erreichen konnen als Baren und Hunde. Damit ist nicht gemeint, dass
diese Gesamtpotenziale an Empfindungen und Erlebnissen nur aus der
Aussenperspektive unterschiedlich bewertet werden kénnen, sondern dass
sich die unterschiedlichen Werte auch in der subjektiven Wahrnehmung
der einzelnen Wesen widerspiegeln. Ein direkter Vergleich ist zwar nicht
moglich, da sich ein Delfin nicht in eine Haselmaus versetzen und deren
Innenleben nachempfinden kann und umgekehrt. Trotzdem ist es denkbar,
dass ein Delfin sein Leben ,in absoluten Zahlen® als hoherwertig empfindet
als die Haselmaus das ihre. Das kann sich darin dussern, dass er insgesamt
intensiver, komplexer und abwechslungsreicher erleben kann als die Hasel-
maus, was sich vielleicht teilweise sogar anhand von Hormonspiegeln oder
Hirnaktivitdten messen ldsst.

Fraglich ist nun, ob es mit menschlichem Denk- und Vorstellungsvermogen
moglich ist, durch Einnahme einer Drittperspektive die Lebensinteressen
verschiedenartiger Lebewesen mit geniigender Zuverldssigkeit vergleichend

343

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

649


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

650

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

zu bewerten. Klar ist, dass die Ergebnisse solcher Bewertungen keine sehr
hohe Prizision und Fehlerlosigkeit beanspruchen konnen. Weder gibt es
ein einheitliches Mass, mit der sich Lebensinteressen exakt bewerten lassen,
noch konnen sich Menschen derart in andere Wesen hineinversetzen, dass
sie deren Gefithle und Gedanken genau nachempfinden kénnen. Wegen
dieser geringen Genauigkeit ist es sicher richtig, eine allgemeine, weit an-
wendbare Hierarchisierung von Lebewesen abzulehnen, die es z.B. erlauben
wiirde, gewisse Tiere ohne jede Notwendigkeit zu t6ten, nur weil man
ihnen ein schwicheres Lebensinteresse zuschreibt als anderen. Anders sieht
es dagegen aus, wenn die Privilegierung von Wesen mit einem stérkeren
Lebensinteresse gegeniiber solchen mit einem schwécheren nur sehr re-
striktiv angewendet wird. Kommt sie nur in zwingenden Konkurrenzfallen
zum Tragen, d.h. wenn eine Entscheidung sowieso unumgénglich ist, darf
sie sich auch auf relativ unsichere Wertungen stiitzen. Denn es ist besser,
eine Entscheidung gestiitzt auf einen zwar unsicheren, aber doch einiger-
massen wahrscheinlichen Befund zu treffen, als auf jegliche Entscheidungs-
kriterien zu verzichten und die Entscheidung dem Zufall oder einem Los zu
iberlassen. Die vorgeschlagene Grobabstufung zwischen drei Kategorien
des Lebensinteresses ist als Grundlage fiir solche Vorrangentscheidungen
geeignet. Es ist daher begriindet, in zwingenden Konkurrenzfillen den
Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen (die sich auf die Zukunft
freuen konnen) einen stirkeren Lebensschutzanspruch zu gewdhren als
den bloss (gegenwartsbezogen) empfindungsfiahigen und denjenigen, die
sich abstrakt vor dem Tod fiirchten konnen, einen noch starkeren.

Nebst diesen qualitativen Unterschieden ist als quantitativer Unterschied
auch eine langere verbleibende Lebenserwartung zu beriicksichtigen. Lebe-
wesen, die voraussichtlich noch linger leben, erhalten also den Vorrang
vor jenen mit voraussichtlich kiirzerer Restlebenszeit, da sie durch den
Tod mehr Lebenszeit zu verlieren, sprich ein hoheres Verlustpotenzial
haben. Dadurch erhalten empfindungsfihige Tiere mit einer allgemein
hohen Lebenserwartung (Gronlandhaie, Schildkréten) tendenziell einen
starkeren Lebensschutz als empfindungsfahige Tiere mit einer allgemein
kurzen Lebenserwartung (Rotkehlchen, Hausméuse). Allerdings sollte es
auf die Lebenserwartung erst in zweiter Linie ankommen, da sie stirker
von unvorhersehbaren Ereignissen wie Krankheit oder Unfalltod abhingt
und damit weniger sicher ist als die qualitative Unterscheidung nach be-
stimmten Fahigkeiten.

344

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Ein zweiter moglicher Einwand gegen die Abstufung des Lebensschutzes
betrifft die Konsequenzen, die sie in Bezug auf Menschen hitte. Graduelle
Unterschiede bei den Eigenschaften, die fiir das Lebensinteresse relevant
sind, gibt es nicht nur zwischen verschiedenen Arten, sondern auch zwi-
schen Einzelwesen innerhalb derselben Art.3*3 So sind auch nicht alle
Menschen im gleichen Mass fahig, sich um ihre Zukunft zu sorgen, sich
auf sie zu freuen oder sich vor dem Tod zu fiirchten. Zudem haben die
einzelnen Menschen, vor allem quantitativ aufgrund der Lebenserwartung,
unterschiedlich hohe Verlustpotenziale. Wenn solche Unterschiede fiir die
Stiarke des Lebensschutzes entscheidend sein sollen, bedeutet das in der
Konsequenz, dass Menschen, welche die Kriterien in stirkerem Masse er-
filllen (z.B. junge Erwachsene ohne Beeintriachtigung), besser vor Tétung
zu schiitzen sind als Menschen, die sie in geringerem Mass erfiillen (z.B.
Kleinkinder ohne entwickeltes Zukunftsbewusstsein, Alte oder Schwer-
kranke mit kurzer Restlebenserwartung). Dieser bessere Schutz kann sich
zwar darauf beschrinken, dass die einen Menschen nur in zwingenden
Konkurrenzfillen Vorrang vor den anderen haben. Er bedingt aber in je-
dem Fall eine gewisse Ungleichbewertung von Menschenleben. Dieser Un-
gleichbewertung von Menschenleben steht ein grundlegendes moralisches
Prinzip gegeniiber, namlich das der Gleichbehandlung aller Menschen und
speziell aller Menschenleben. Es scheint unter Menschen eine weit verbrei-
tete allgemeine Werthaltung zu geben, wonach alle Menschen einen glei-
chen Anspruch auf Lebensschutz haben, der nicht von graduellen Unter-
schieden in bestimmten Fihigkeiten oder der Lebenserwartung abhingig
gemacht werden darf.3** Dieses Prinzip liegt beispielsweise dem Argument
der marginalen Menschen zugrunde, wonach Tiere nicht wegen fehlender
Vernunftfahigkeit vom Lebensschutz ausgeschlossen werden diirfen, da
man sonst auch Menschen, denen diese Fahigkeit fehlt, ausschliessen miiss-
te.34> Der Ausschluss marginaler Menschen wird abgelehnt, weil er dem
Prinzip der gleichen Schutzwiirdigkeit aller Menschenleben widerspriche.
Dieses Prinzip kommt auch im geltenden Verfassungsrecht zum Ausdruck,
das zum einen allen Menschen ein (gleiches) Recht auf Leben gewihrt
(Art.10 Abs. 1 BV), zum anderen generell die gleiche rechtliche Behandlung
aller Menschen vorschreibt und Diskriminierungen, namentlich aufgrund

843 McMaHaN, Killing (Fn. 499), S.234f; Bobg, Einfithrung (Fn. 334), S.132; vgl.
J.-C. WoLF, Tierethik (Fn. 348), S. 30.

844 Dazu McMaHaN, Killing (Fn. 499), S. 235.

845 Dazu vorne Rz. 421f.

345

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

651


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

652

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

des Alters oder einer Behinderung, verbietet (Art. 8 Abs.1 und Abs.2 BV).
Gegen die Abstufung des Lebensschutzes aufgrund gradueller Unterschie-
de beim Lebensinteresse konnte daher eingewendet werden, dass sie das
Prinzip der Gleichbehandlung aller Menschenleben verletze und deshalb
ungerecht sei. Fiir ein solches Urteil kénnte auch sprechen, dass die Fakto-
ren der Stirke eines Lebensinteresses (Grad der relevanten Fihigkeiten,
Lebenserwartung) zu einem grossen Teil von zufilligen Ereignissen und
Gegebenheiten wie Unfillen, Krankheiten oder genetischer Veranlagung
abhingen, welche die Betroffenen selbst nicht beeinflussen konnen.4¢ Da
solche Zufallsfaktoren jeden Menschen treffen konnen, macht dies den
Lebensschutzanspruch fiir jeden Menschen entsprechend unsicher.34

Die Priorisierung von Leben nach der Stirke des Lebensinteresses steht
zweifellos in einem Spannungsverhdltnis zum Prinzip der Gleichbehand-
lung von Menschenleben. Denn sie ist konsequenterweise auch zwischen
Menschen anzuwenden und es steht ausser Frage, dass sich Menschen in
den Kriterien des Lebensinteresses graduell voneinander unterscheiden.
Das muss aber nicht heissen, dass sie dieses Gleichbehandlungsprinzip in
jedem Fall verletzt, dass sie mit ihm generell unvereinbar wére. Denn dieses
Prinzip ist keine harte Regel, die keine Ausnahmen zuldsst. Vielmehr ist
es durch andere Prinzipien einschrankbar, wenn diese nach den Umstan-
den den Vorrang verdienen. Zu diesen Umstdanden gehort auch die Frage,
ob und wie gut sich Gleichbehandlung im Anwendungsfall éiberhaupt ver-
wirklichen ldsst. Das Spannungsverhiltnis zwischen Gleichbehandlungs-
und Gradualisierungsprinzip ist deshalb so zu 16sen, dass im Normalfall
das Gleichbehandlungsprinzip vorgeht, in zwingenden Konkurrenzfillen
jedoch das Gradualisierungsprinzip zur Anwendung gelangt. Im Normal-
fall, d.h. wenn kein Leben geopfert werden muss, um andere Leben erhal-
ten zu konnen, sind alle empfindungsfdhigen Wesen — und damit auch
alle Menschen - gleichermassen vor T6tung zu schiitzen. Denn sie alle
erfilllen die Grundvoraussetzung des Lebensschutzanspruchs und dieser
Anspruch kann bei allen verwirklicht werden. Es gibt somit keinen Anlass
fir eine Differenzierung. Fiir diese Gleichbehandlung spricht bei der Um-
setzung auf rechtlicher Ebene zudem das Bediirfnis nach Rechtssicherheit.
Der Lebensschutz soll fiir alle Anspruchsberechtigten sicher und stabil
sein, er soll nicht davon abhidngen, ob es andere Wesen gibt, welche die

846 So CAVALIERI, Tierfrage (Fn. 361), S. 131
847 DONALDSON/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S. 66 f.

346

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Voraussetzungen noch besser erfiillen. Wenn es hingegen um zwingende
Konkurrenzfille geht, in denen sowieso nur ein Teil der gefdhrdeten Leben
erhalten werden kann, eine Entscheidung zugunsten von Leben auf Kosten
anderen Lebens also unvermeidbar ist, darf nach der individuellen Stirke
des Lebensinteresses differenziert werden.?48 Im Interesse der Rechtssicher-
heit muss sich die Differenzierung auf geniigend fassbare Kriterien stiit-
zen. Diese Anforderung wird erfiillt, wenn der Vorrangentscheid darauf
griindet, dass das eine empfindungsfihige Lebewesen im Unterschied zum
anderen zusitzlich fahig ist, zukunftsbezogene Interessen oder abstrakte
Todesangst zu bilden, oder damit, dass es eine deutlich héhere verbleibende
Lebenserwartung hat als das andere. Unter diesen Voraussetzungen sind
auch Differenzierungen zwischen Menschenleben zuzulassen, beispielswei-
se wenn auf der Intensivstation eines Spitals die nétigen Ressourcen feh-
len, um allen Patienten eine notwendige lebensrettende Behandlung zu
gewidhren. In so einem Fall erscheint eine Triage gerecht, die nebst den
individuellen Erfolgsaussichten der Behandlung auch die genannten Krite-
rien beriicksichtigt. Diese achten darauf, wer durch den Tod in qualitati-
ver und quantitativer Hinsicht wieviel verlieren wiirde. Da sich Verluste
ohnehin nicht vermeiden lassen, geht es darum, die individuellen Verluste
so gering wie moglich zu halten. Das Prinzip der Gleichbehandlung von
Menschenleben vermag eine Abstufung des Lebensschutzes also nicht ganz
auszuschliessen, es ist aber ein weiteres wichtiges Argument dafiir, diese
Abstufung moglichst restriktiv, d.h. nur in zwingenden Konkurrenzfillen
anzuwenden.

Somit ergibt sich, dass graduelle Unterschiede in der Stirke des Lebensin-
teresses nicht zu einer allgemeinen Hierarchie zwischen empfindungsféhi-
gen Lebewesen fithren diirfen, nach der z.B. Affen nur zur Selbstverteidi-
gung getdtet werden diirften, Schildkroten jedoch auch, um ihre Panzer zu
Waschschiuisseln zu verarbeiten, oder nach der z.B. Menschen alle anders-
artigen Tiere mit schwicherem Lebensinteresse aus beliebigen Griinden
toten durften. Jedoch konnen solche Unterschiede zwischen und innerhalb
von Arten (auch zwischen Menschen) entscheidend sein, wenn in zwin-
genden Konkurrenzsituationen Lebewesen sterben miissen, damit andere
iberleben konnen. In solchen Féllen haben Lebewesen mit einem starkeren
Lebensinteresse Vorrang vor solchen mit einem schwiécheren. Dabei ist
das Lebensinteresse, ausgehend von der Empfindungsfahigkeit als Grund-

848 Ahnlich SELTER, Planning (Fn. 502), S. 196 f.; vgl. RippE, Ethik (Fn. 338), S. 284.

347

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

653


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

654

655

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

bedingung, an drei verstirkenden Faktoren zu messen: an der Fahigkeit zu
abstrakter Todesangst, mit der ein Lebewesen durch den Tod schon zur
gewohnlichen Lebenszeit nachteilig betroffen wird; an der Fahigkeit, zu-
kunftsbezogene Interessen zu haben, welche das qualitative Verlustpotenzial
eines Lebewesens entscheidend erhéht; und an der verbleibenden Lebens-
erwartung, die fiir das quantitative Verlustpotenzial entscheidend ist. Mit
dieser interessenbasierten Abstufung lassen sich Vorrangentscheidungen in
Konkurrenzfillen plausibel begriinden, ohne dass dafiir auf die Argumen-
tation des Gemeinschaftshierarchismus zuriickgegriffen werden muss.?*

3. Feststellung und Vermutung des Lebensinteresses

Zur Verwirklichung des Lebensschutzes ist spatestens auf rechtlicher Ebene
zu bestimmen, welche Tiere individuell vor Tétung zu schiitzen sind und
welcher Rangkategorie sie fiir allfallige Konkurrenzentscheidungen zuzu-
ordnen sind. Praktischerweise geschieht dies pro Art, da sich die (voll ent-
wickelten) Einzeltiere jeder Art in der Regel nur unwesentlich voneinander
unterscheiden, was die fiir das Lebensinteresse relevanten Eigenschaften
betrifft. Es ist also, wie schon einmal erwéhnt, fiir jede Tierart festzustellen,
welche Lebensschutzkriterien die Tiere dieser Art im Normalfall tatsdchlich
erfilllen. Auf die naturwissenschaftliche Methodik dieser Feststellung soll
hier nicht naher eingegangen werden. Es rechtfertigt sich aber ein kurzer
exemplarischer Hinweis zur Feststellung der Empfindungsfahigkeit, die als
Grundbedingung das wichtigste Kriterium des Lebensschutzes bildet.

Da Empfindungen als subjektive Erscheinungen nur vom empfindenden
Wesen selbst im eigentlichen Sinn wahrnehmbar sind, lassen sie sich
von aussen nie mit volliger Sicherheit feststellen.®>0 Es ist aber mdglich,
aus bestimmten Merkmalen zu schliessen, dass ein Tier mit sehr hoher
Wahrscheinlichkeit empfindungsfahig ist. Ein solches Merkmal ist das Ver-
halten.®>! Wird bei einem Tier ein Reiz gesetzt, der nach menschlicher
Erfahrung schmerzhaft ist (z.B. ein Nadelstich), kann seine Reaktion Auf-
schluss iiber sein Schmerzempfinden geben. Zeigt es typische Schmerzre-
aktionen, wie wir sie auch von Menschen kennen (Schreien, Gesichtver-

849 Zu dieser Frage vorne Rz. 458.

850 J. SmiITH, A Question of Pain in Invertebrates, ILAR 33/1-2 (1991), S. 25 (27).

851 Hierzu und zum Folgenden CoCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 21; SMITH, Pain
(Fn. 850), S.27; vgl. DE WaAL, Mensch (Fn. 311), S.199.

348

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

zerren, Flucht), empfindet es sehr wahrscheinlich Schmerzen. Wenn es
hingegen nicht erkennbar reagiert und stattdessen sein gewohnliches Ver-
halten fortsetzt, z.B. mit dem Fressen fortfdhrt, wihrend es selbst von
einem anderen Tier gefressen wird, wie es bei einigen Insekten beobachtet
wurde,352 spricht dies gegen die Annahme, dass das Tier empfindungsfahig
ist. Ein weiteres Merkmal ist das Nervensystem.?> Um ein Bewusstsein
zu haben und Empfindungen wie Schmerzen erleben zu kénnen, ist ein
Nervensystem mit einer gewissen Komplexitdt erforderlich. Wenn Tiere ein
ahnlich strukturiertes Nervensystem haben wie Menschen, von denen wir
aus eigener Erfahrung wissen, dass sie empfinden kénnen, spricht das fiir
die Annahme, dass auch diese Tiere empfinden konnen. Die Methode des
Vergleichens von Nervensystemen scheint fiir die praktische Unterschei-
dung zwischen empfindungsfahigen und empfindungslosen Tieren beson-
ders bedeutsam zu sein. Denn diese Unterscheidung erfolgt gemeinhin
durch eine Grenzziehung zwischen dem Taxon der Wirbeltiere, die als ge-
meinsames Merkmal ein komplexes zentrales Nervensystem besitzen, und
den als Wirbellose bezeichneten tibrigen Tieren, die kein Nervensystem
haben, das sich in Struktur und Komplexitdt mit jenem der Wirbeltiere
vergleichen lasst.8* Bei Wirbeltieren wird Empfindungsfahigkeit generell
angenommen, bei Wirbellosen grundsitzlich nicht. Es gibt jedoch ein paar
Arten von wirbellosen Tieren, bei denen gewisse Anzeichen, vor allem
im Verhalten, darauf hindeuten, dass auch sie Empfindungen wie Schmer-
zen erleben konnen. Dazu gehdren Kopffiisser (z.B. Oktopusse) und Kreb-
se (z.B. Hummer). Diesem Erkenntnisstand hat sich offenbar auch das
Tierschutzrecht angeschlossen, das an die Empfindungsfihigkeit ankniipft
und nebst allen Wirbeltieren auch Kopffiisser und Panzerkrebse in seinen
Schutzbereich aufgenommen hat (vgl. Art. 2 Abs. 1 TSchG; Art.1 TSchV).8%

Normativ stellt sich im Zusammenhang mit der Feststellung des Lebensin-
teresses die Frage, wie mit Tieren umzugehen ist, bei denen unklar ist, ob
sie die gefragten Lebensschutzkriterien erfiillen, weil die Indizien nur mit
einer missigen Wahrscheinlichkeit darauf hindeuten, die auch Raum fiir

852 SmiTH, Pain (Fn. 850), S.27; COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 23 f.

853 Hierzu und zum Folgenden COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S.21f; SMITH,
Pain (Fn. 850), S. 27 f.; SEARLE, Geist (Fn. 433), S. 145, 149; ferner BRENSING, Myste-
rium (Fn. 312), S. 233.

854 Hierzu und zum Folgenden COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 22, 24; SMITH,
Pain (Fn. 850), S.25f., 28.

855 Dazu bereits vorne Rz. 9, 90.

349

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

656


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

657

658

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Zweifel lasst. Dazu gibt es einige Stimmen, die sich dafiir aussprechen, in
solchen Fillen davon auszugehen, dass ein Tier iiber die betreffende Eigen-
schaft verfiigt.85¢ Die Entscheidung soll also im Zweifelsfall zugunsten des
Tieres, zugunsten des Schutzes ausfallen. Das Lebensinteresse ist danach
mit anderen Worten zu vermuten, wenn es zweifelhaft, aber méglich (nicht
vollig unwahrscheinlich) ist. Den Tieren ist der entsprechende Anspruch zu
gewihren, solange nicht zuverldssig gezeigt wird, dass sie die Voraussetzun-
gen dafiir nicht erfiillen.

Dieser Auffassung ist prinzipiell zuzustimmen. Sie ldsst sich damit be-
griinden, dass es besser ist, einige Wesen unnétig in den Schutzbereich
eines Anspruchs einzuschliessen, als einige Wesen zu Unrecht davon aus-
zuschliessen.?” Wenn nicht klar ist, ob ein Tier ein Lebensinteresse hat
und deshalb durch den Ausschluss vom Lebensschutz benachteiligt wiirde,
geht man mit dem Ausschluss dieses Tieres jedenfalls das Risiko ein, dass
es benachteiligt werden konnte.85® Demgegeniiber begriindet die Entschei-
dung fiir den Schutz im Zweifelsfall kein Risiko einer Benachteiligung der
betroffenen Wesen. Wenn z.B. vorsorglich das Téten von Schnecken und
Spinnen verboten wird und sich dann herausstellt, dass die Tétung ihnen
gar nichts ausmacht, dann wurden die Schnecken und Spinnen durch den
Lebensschutz zwar nicht bevorteilt, aber auch nicht benachteiligt. Fiir die
Tiere, deren Lebensschutz in Frage steht, ist ein unnétiger Einschluss also
vorteilhafter als ein unbegriindeter Ausschluss. Das spricht fiir die Regel,
im Zweifelsfall fiir den Schutzanspruch zu entscheiden.

Was gegen diese Entscheidungsregel sprechen kénnte, sind die Interessen
der Menschen, denen die Tétung von Tieren Vorteile bringen kann. Es
konnte eingewendet werden, die Regel sei falsch, weil ein unnétiger Ein-
schluss von Tieren in den Schutzbereich des Tétungsverbots die Menschen
in ihrer Freiheit, Tiere zu téten, unnétig einschranke. Soweit es um Interes-
sen an der Nutzung der Tiere geht, spricht zweierlei gegen diesen Einwand.
Erstens darf, unter Vorbehalt einer eingehenderen Interessenabwégung,’>
davon ausgegangen werden, dass die Lebensinteressen der Tiere im Nor-

856 So z.B. Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S.323; JEDELHAUSER, Tier (Fn. 33), S. 84;
PLUHAR, Recht (Fn. 647), S.311, 313; Rippg, Ethik (Fn. 338), S.187f., 288; DERs.,
Lebensschutz (Fn. 524), S.111f; SINGER, PE (Fn. 303), S.189; vgl. BIRNBACHER,
Totung (Fn. 627), S. 229 1.

857 Dazu RippE, Lebensschutz (Fn. 36), S. 1111,

858 Vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 188.

859 Dazu hinten Rz. 668 ff., 722 ff.

350

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

malfall hoher zu bewerten sind als die menschliche Nutzungsinteressen,8¢°
zumal Tiernutzung fiir Menschen in der Regel nicht lebensnotwendig ist.
Zweitens sind diejenigen Tiere, die von Menschen hauptsdchlich genutzt
werden (Schweine, Hithner, Ratten, Affen etc.), typischerweise keine Zwei-
felstélle, sondern Tiere, bei denen zumindest die Empfindungsfihigkeit
unbestritten ist und nicht ernsthaft bezweifelt werden kann.3¢! Auf sie wiir-
de die Zweifelsfallregel also gar keine Anwendung finden. Soweit es um
lebenswichtige menschliche Interessen geht wie das Recht zur Selbstvertei-
digung gegen angreifende Tiere, ist der Einwand ohnehin unbeachtlich,
weil diese Interessen vom Lebensschutzanspruch der Tiere unberiihrt blei-
ben. Auch wenn das Téten von Bidren grundsitzlich zu verbieten ist, muss
es erlaubt bleiben, sich gegen sie zu verteidigen, wenn sie einen angreifen,
und sie dazu nétigenfalls zu toten. Dies erlaubt das geltende Recht auch
in Bezug auf angreifende Menschen (vgl. Art.15 StGB).862 Zwischen Tier-
nutzung und Selbstverteidigung kann das T6ten von Tieren auch menschli-
chen Interessen dienen, die nicht unmittelbar lebensrettend, aber mittelbar
tiberlebenswichtig und deshalb hoch zu bewerten sind. Ein Beispiel ist
der Anbau von Getreide und anderen wichtigen Nahrungspflanzen. Fiir
die Sicherung einer geniigenden Ernte kann eine strenge Handhabung der
Zweifelsfallregel zum Problem werden, wenn sie etwa auch Kiferlarven
Empfindungsfahigkeit zuschreibt, die anders als durch T6tung kaum davon
abzuhalten sind, die Wurzeln solcher Pflanzen zu fressen. In solchen Fillen
erscheint es richtig, die Voraussetzungen des Totens bei Tieren, die nur mit
relativ geringer Wahrscheinlichkeit ein Lebensinteresse haben, wesentlich
tiefer anzusetzen als bei Tieren, deren Lebensinteresse unzweifelhaft ist. So
ist das Toten von Kéferlarven zur Sicherung von Ernten viel eher zu recht-
fertigen als das T6ten von Wildschweinen, die ebenfalls gerne Mais von
den Feldern fressen. Dieser Vorbehalt betrifft aber nicht den Grundsatz des
Lebensschutzes, sondern seine Einschrankung durch Gegeninteressen. Fiir
die Begriindung eines grundsitzlichen (einschriankbaren) Lebensschutzan-
spruchs ist die Zweifelsfallregel richtig.

Damit ist die Zweifelsfallregel unter Vorbehalt der Einschrankbarkeit des
Lebensschutzes begriindet. Im Zweifelsfall ist somit zu vermuten, dass ein
Lebewesen die Eigenschaften, die seinen Lebensschutzanspruch begriinden
oder verstédrken, im erforderlichen Grad besitzt.

860 Vgl. PLUHAR, Recht (Fn. 647), S. 311.
861 Vgl. DONALDSON/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S. 77 f.
862 Dazu bereits vorne Rz. 137 ff.

351

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

659


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

660

661

662

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

I1I. Ergebnisse zu den Voraussetzungen des individuellen Lebensschutzes

Bei der Frage nach den Voraussetzungen eines individuellen Lebensschutz-
anspruchs wurde davon ausgegangen, dass moralische Anspriiche mit
dem Grundprinzip der Riicksichtnahme auf Interessen herzuleiten sind.
Anspriiche kdnnen somit alle Wesen haben, die fahig sind, Interessen zu
haben. Das sind alle Wesen, die subjektiv (bewusst) erleben kdnnen, ob et-
was fiir sie positiv oder negativ ist, d.h. alle empfindungsfahigen Wesen. Sie
haben unbestrittenermassen einen Anspruch, vor Leiden geschiitzt zu wer-
den. Strittig und zu kldren war, ob sie einen individuellen Lebensschutzan-
spruch haben, der sie auch vor leidfreier Tétung schiitzt. Dazu miissen sie
tiber eine Eigenschaft verfiigen, die den Tod fiir sie subjektiv zu einem Un-
wert macht. Nach der einen Grundansicht besteht diese Eigenschaft bereits
in der Empfindungsfihigkeit, nach der anderen miissen dafiir zusatzlich
strengere Kriterien erfiillt sein.

Zur ersten Grundansicht, wonach Empfindungsfahigkeit geniigt, wurden
drei Argumente gepriift. Das erste besagt, dass Empfindungen die bio-
logische Funktion haben, den Organismus am Leben zu erhalten. Weil
Empfindungen und Lebenserhaltung derart verkniipft sind, bedeutet Emp-
findungsfahigkeit immer auch ein Interesse am Weiterleben. Quasi umge-
kehrt besagt das zweite Argument, dass das Weiterleben die Funktion hat,
einem Wesen Empfindungen und die Verwirklichung von Interessen zu
ermoglichen. Weil empfindungsfahige Wesen an positiven Empfindungen
interessiert sind und ihr Weiterleben dafir erforderlich ist, haben sie auch
ein Interesse, weiterzuleben. In diesem Zusammenhang wurde gezeigt, dass
beide Argumente ihre Berechtigung haben und dass sowohl Weiterleben
als auch Empfinden einerseits Selbstzweck und andererseits Mittel zum
Zweck des jeweils anderen sind. Mit dem dritten Argument, dem Berau-
bungsargument wurde dargelegt, dass empfindungsfihige Tiere ihren Tod
auch in einem gewissen Sinn negativ erleben kénnen. Da sie im Normal-
fall mehr positive als negative Empfindungen, d.h. eine insgesamt positive
Empfindungsbilanz haben, bewirkt der Tod fiir sie einen Nachteil, indem
er alle Empfindungen beendet und damit eine neutrale Empfindungsbilanz
schafft, die schlechter ist als eine positive. Erleben kdnnen sie diesen Nach-
teil zwar nicht in einem positiven, wirklichen Sinn, jedoch in einem negati-
ven, hypothetischen: durch das Nichterleben der positiven Empfindungen,
die sie im Fall des Weiterlebens erlebt hitten.

Zur zweiten Grundansicht wurden drei Lebensschutzkriterien gepriift, die
strenger sind als die Empfindungsféhigkeit. Das kontraktualistische Kriteri-

352

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

um der Vertragsfahigkeit ist als Lebensschutzbedingung abzulehnen, weil
es innerhalb der Vertragstheorie gar keine Bedingung darstellt, um einen
Lebensschutzanspruch zu erhalten, und weil der Kontraktualismus als rein
prozedurale Theorie nicht zu zeigen vermag, welche Wesen (aus welchen
materiellen Griinden) tiberhaupt als Anwirter auf einen solchen Anspruch
in Frage kommen. Todesangstfiahigkeit ist fiir das Lebensinteresse ein rele-
vantes Kriterium, das tiber die Empfindungsfahigkeit hinausgeht, sofern sie
einem Lebewesen ermdoglicht, sich auch abstrakt, d.h. ausserhalb konkreter
Lebensgefahren, vor dem Tod zu fiirchten. Mit dieser Fahigkeit ist ein
Wesen schon zur gewdhnlichen Lebenszeit durch den (vorgestellten) Tod
negativ betroffen und wiirde einer Regel zustimmen, die auch das heim-
liche, unbemerkbare Toten verbietet. Auch zukunftsbezogene Interessen,
die mit einer zeitiibergreifenden Identitat verkniipft sind, haben fiir das
Lebensinteresse eine Bedeutung, die iiber jene der Empfindungsfahigkeit
hinausgeht. Erstens konnen sie einem Wesen ermdglichen, sich auf die
Zukunft zu freuen, womit es ein direkteres, expliziteres Interesse am Wei-
terleben hat. Zweitens erh6hen sie die Menge und Vielfalt an potenziellen
Empfindungen und Interessen, womit ein Wesen durch den Tod mehr zu
verlieren hat.

Zukunftsbezogene Interessen und abstrakte Todesangst fiihren demnach
zu einer stirkeren Betroffenheit durch den Tod, was ein méoglicher Grund
ist, Lebewesen mit diesen Eigenschaften beim Lebensschutz anders zu be-
handeln als die bloss empfindungsfahigen. Zu priifen war, welche Anders-
behandlung sich damit rechtfertigen lasst: ob nur Lebewesen mit diesen
hoheren Eigenschaften {iberhaupt vor Totung zu schiitzen sind und die
bloss empfindungsfahigen gar nicht oder ob beide zu schiitzen sind und
jene mit den hoheren Eigenschaften allenfalls starker als die bloss empfin-
dungsfahigen. Aus mehreren Griinden ist es abzulehnen, zukunftsbezogene
Interessen oder abstrakte Todesangst als notwendige Bedingung eines Le-
bensschutzanspruchs zu behandeln. Soweit es um den Verlust kiinftiger
positiver Empfindungen geht, sind Lebewesen mit diesen Eigenschaften
nur quantitativ, durch das hohere Verlustpotenzial, stirker betroffen als
die bloss empfindungsfahigen. Dies rechtfertigt es nicht, die bloss empfin-
dungsfahigen ganz vom Lebensschutz auszuschliessen, da sie bloss schwi-
cher, aber qualitativ gleichartig durch den Tod betroffen sind. Qualitativ
anders betroffen sind nur Lebewesen mit der Fahigkeit zu abstrakter Todes-
angst, da diese eine bereits lebzeitige Betroffenheit durch den Tod bzw. den
Gedanken an ihn bewirkt. Wenn diese Fahigkeit Bedingung wiére, miisste
die Todesangst aber der einzige Grund fiir ein Tétungsverbot sein, was

353

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

663


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

664

665

666

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

nicht tiberzeugt. Namentlich wiirde damit der Zweck der Todesangst, die
Erhaltung des Lebens, ignoriert, obwohl sie ethisch ebenso zu beriicksichti-
gen ist wie die Angst (als Empfindung) selbst. Bereits aus diesen Griinden
sind zukunftsbezogene Interessen und abstrakte Todesangst nicht als Be-

dingung, sondern allenfalls als Verstirkungsgrund des Lebensschutzes zu
behandeln.

In einer Gegeniiberstellung der beiden Grundansichten wurden deren
praktischen Folgen verglichen. Im Falle der Empfindungsfihigkeit als Le-
bensschutzbedingung wiren Menschen gleich gut vor Tétung geschiitzt
wie nach geltendem Recht. Empfindungsfahige Tiere wéren wesentlich bes-
ser geschiitzt. Menschen, die am Tiert6ten interessiert sind, wéren durch
Tiertotungsverbote in einem noch zu untersuchenden, aber voraussichtlich
nur geringen Mass in ihrer Freiheit eingeschrdnkt. Im Falle der strenge-
ren Kriterien als Lebensschutzbedingung wiirde sich fiir empfindungsféhi-
ge Tiere im Vergleich zur heutigen Regelung nicht viel dndern, da nur
einige hochentwickelte Arten in den Schutzbereich aufzunehmen wiren.
Menschen hingegen wiren wesentlich schlechter vor Tétung geschiitzt.
Insbesondere wiren einige vom direkten Lebensschutz ausgeschlossen, weil
sie die Voraussetzungen nicht erfiillen (Kleinkinder, Geistigbehinderte, De-
menzkranke etc.). Damit spricht auch der Folgenvergleich klar dafiir, die
Empfindungsfahigkeit als Lebensschutzbedingung geniigen zu lassen. Der
Vorteil der strengeren Kriterien, dass sie den Lebensschutzanspruch etwas
einfacher begriinden konnen als die Empfindungsfahigkeit, dndert daran
nichts.

Somit hat sich ergeben, dass Empfindungsfihigkeit als Bedingung des in-
dividuellen Lebensschutzes geniigt. Alle empfindungsfihigen Tiere haben
einen prinzipiellen Anspruch, nicht getétet zu werden.

Zu Klaren blieb, ob die hoheren Fihigkeiten, welche zukunftsbezogene
Interessen oder abstrakte Todesangst ermdglichen, den Lebensschutzan-
spruch verstirken sollen und was dies praktisch bedeuten wiirde. Fiir eine
Abstufung zwischen Grundlebensschutz und verstirktem Lebensschutz
spricht, dass Lebewesen mit diesen Eigenschaften durch den Tod stér-
ker betroffen sind als die bloss empfindungsfahigen. Dagegen wurden
zwei Einwdnde gepriift, ndmlich erstens die Schwierigkeit und Unsicher-
heit einer vergleichenden Bewertung von (subjektiven) Lebensinteressen
zwischen verschiedenartigen Lebewesen sowie zweitens das Prinzip der
Gleichbewertung von Menschenleben. Beide Einwdnde vermdgen die Ab-
stufung des Lebensschutzes nicht auszuschliessen, sie verlangen jedoch,

354

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

diese moglichst restriktiv anzuwenden, d.h. nur in zwingenden Konkur-
renzsituationen, wo zwischen mehreren Leben entschieden werden muss.

Schliesslich wurde auf die Bedeutung und die Methodik der tatsdchlichen
Feststellung von Lebensschutzkriterien hingewiesen. Hier hat die Regel
zu gelten, dass Eigenschaften, die einen Lebensschutzanspruch begriinden
oder verstarken, im Zweifelsfall zu vermuten sind.

C. Einschriankung des Lebensschutzes

L. Interessenabwigung

1. Einschriankbarkeit des Lebensschutzanspruchs durch Gegeninteressen
a) Lebensschutz als einschridnkbarer Prima-facie-Anspruch

Der Lebensschutzanspruch, der soeben fiir empfindungsfahige Tiere be-
griindet wurde, ist wie schon mehrfach angekiindigt kein absoluter (aus-
nahmsloser) Anspruch, sondern ein Grundsatz, von dem in begriindeten
Féllen abgewichen werden kann. Er gilt nur prima facie (auf den ersten
Blick),%3 d.h. solange nicht Griinde vorliegen, die im jeweiligen Fall ein
Abweichen davon rechtfertigen. Wenn das nicht so wire, ginge dieser
Lebensschutz weiter als der im Recht bereits geltende Lebensschutz der
Menschen. Denn nach dem geltenden Recht diirfen auch Menschen in
Ausnahmefillen getétet werden, wenn sie durch ihr Handeln eine direkte
und ernsthafte Gefahr fiir das Leben anderer Menschen schaffen, die nicht
anders als durch Totung abgewehrt werden kann.8¢* Dass der Lebensschutz
in gewissen Fillen eingeschriankt werden kann, ist zudem eine Folge des
Interessenprinzips, nach dem alle moralischen Anspriiche - so auch der
Lebensschutzanspruch - aus dem Gebot der Riicksichtnahme auf Interes-
sen hervorgehen.8%> Dieses Gebot beinhaltet auch, dass bei der Geltendma-
chung von Anspriichen die Interessen anderer Wesen mitberiicksichtigt
werden miissen, was unter Umstdnden bedeuten kann, dass eigene Ansprii-
che durch Interessen anderer verdrangt werden und so ihre Berechtigung

863 Zum Begriff des Prima-facie-Anspruchs CoCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 45;
REGAN, CFAR (Fn. 381), S. 287; vgl. RippE, Lebensschutz (Fn. 36), S. 91.

864 Vorne Rz. 290.

865 Dazu vorne Rz. 536.

355

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

667

668


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

669

670

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

im konkreten Fall verlieren.8¢ Auf der anderen Seite heisst dies, dass nicht
jede Beeintrichtigung von Interessen falsch ist, denn die entsprechende
Handlung kann dadurch gerechtfertigt sein, dass sie den Interessen des
handelnden Wesens dient, die jene des beeintrichtigten Wesens verdran-
gen 867

Die aus Interessen hervorgehenden Prima-facie-Anspriiche konnen dem-
nach durch andere Interessen bzw. durch andere Prima-facie-Anspriiche
eingeschriankt werden. Welcher Anspruch vor dem anderen Vorrang hat,
wird im konkreten Fall durch eine Abwdgung der Interessen bestimmt,
die den sich gegeniiberstehenden Anspriichen zugrunde liegen.8%8 Der An-
spruch, der sich als Ergebnis dieser Interessenabwigung gegen den oder
die anderen durchsetzt und so seine Geltung im konkreten Fall behilt,
kann als konkreter Anspruch bezeichnet werden. Konkrete Anspriiche sind
im Gegensatz zu Prima-facie-Anspriichen nicht mehr einschrankbar, da sie
sich gegen alle Gegeninteressen bereits behauptet haben.86

Damit empfindungsfahige Tiere effektiv vor Tétung geschiitzt sind, muss
sich ihr Lebensinteresse also im Fall einer Konfrontation mit Gegeninter-
essen (z.B. Tiernutzung durch Menschen) gegen diese durchsetzen. Umge-
kehrt ist jede Totung eines empfindungsfahigen Tieres nur dann gerechtfer-
tigt, wenn gezeigt werden kann, dass mindestens ein Gegeninteresse im
konkreten Fall dem Lebensinteresse dieses Tieres vorgeht. Mit anderen
Worten bedeutet der Prima-facie-Lebensschutzanspruch, dass jede Totung
begriindet werden muss, damit sie ethisch zuléssig ist.#”® Damit scheidet je-
des grundlose T6ten, das {iberhaupt keinem Interesse dient, von vornherein
aus. Dariiber hinaus sind alle T6tungen zu verbieten, die sich nur auf solche
Interessen stiitzen lassen, die gegeniiber dem Lebensinteresse nachrangig
sind.

866 NELSON, SAE (Fn. 350), § 44, S.116; vgl. COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 42.

867 FEINBERG, Harm (Fn. 679), S. 35; vgl. SINGER, PE (Fn. 303), S. 151

868 Hierzu und zum Folgenden CoCcHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 43, 45.

869 Vgl. dazu aus der Grundrechtslehre die Unterscheidung zwischen Schutzbereich und
effektivem Garantiebereich bei G. LUBBE-WOLFE, Die Grundrechte als Eingriffsab-
wehrrechte, 1988, S. 25 f.

870 REGAN, CFAR (Fn. 381), S. 287; vgl. COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 68.

356

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

b) Vorrang des iiberwiegenden Interesses

Damit ein Interesse in der Abwégung den Vorrang erhdlt und in einen
konkreten (durchsetzbaren) Anspruch miinden kann, muss es die konkur-
rierenden Interessen iiberwiegen.8’! Dabei kommt es in erster Linie auf den
Wert der Interessen an. Hoherwertige Interessen haben Vorrang vor gerin-
gerwertigen, weil sie diese wertmadssig iiberwiegen. Ist beispielsweise das
Interesse an korperlicher Unversehrtheit hoherwertig als das Interesse, sich
kiinstlerisch auszudriicken, dann vermag die Berufung auf Kunstfreiheit
es nicht zu rechtfertigen, jemandem gegen seinen Willen ein Muster in
die Haut zu ritzen. Eine Interessenabwigung setzt also eine vergleichende
Bewertung der Interessen voraus. Auf die Modalititen dieser Bewertung
wird noch eingegangen.

Neben dem Wert der Interessen hingt das Uberwiegen von der Wahr-
scheinlichkeit einer Interessenbeeintrachtigung bzw. -wahrung ab.8”2 Ein
Interesse A. darf zur Wahrung eines Interesses B. durch eine Handlung
X. nur beeintrichtigt werden, wenn ohne die Handlung X. das Interesse
B. selbst mit einem gewissen Mass an Wahrscheinlichkeit beeintrdchtigt
wiirde. Die blosse (theoretische) Moglichkeit dazu geniigt nicht. Wenn
beispielsweise in einer bestimmten Region Tiere leben, die physisch in der
Lage sind, Menschen zu toten (Lowen, Tiger, Bdren), besteht damit die
Moglichkeit, dass wegen der Prasenz dieser Tiere Menschen in der Region
zu Tode kommen. Wenn die Tiere aber abseits des Siedlungsraums leben
und keine Anstalten machen, ihn zu betreten, und die Menschen uber ihre
Priasenz informiert sind, sich also von ihnen fernhalten konnen, dann ist
es nicht gerechtfertigt, zum Schutz der Menschen alle Lowen, Tiger oder
Béren in der Region (vorsorglich) zu t6ten. Dazu fehlt eine gentigend hohe
Wahrscheinlichkeit, dass diese Tiere dort tatsdchlich jemals Menschen to-
ten. Wiirde die blosse Mdglichkeit dazu geniigen, kdnnte man jede Tétung
oder Verletzung von Wesen, die eine potenzielle Gefahr fiir andere sind, da-
mit rechtfertigen, dass man so andere Wesen préventiv vor diesen schiitzt.
Das wiirde auch ein massenhaftes Téten von Menschen ohne besonderen
Grund erlauben, da Menschen in der Regel das Potenzial haben, andere zu
toten oder schwer zu verletzen. Andererseits diirfen die Anforderungen an
die Wahrscheinlichkeit im Falle einer Gefahrdung auch nicht zu hoch sein,

871 NEeLsoN, SAE (Fn. 350), § 53, S.134; U. WoLE, Mensch-Tier-Beziehung (Fn. 361),
S.190; REGAN, CFAR (Fn. 381), S. 287.
872 RippE, Ethik (Fn. 338), S. 317.

357

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

671

672


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

673

674

675

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

weil ansonsten keine reale Abwehrmdoglichkeit besteht. Wenn z.B. Person C.
eine Pistole auf Person D. richtet und nicht offensichtlich von einem Scherz
auszugehen ist, darf ein Abschuss von C. zur Rettung von D. (Notwehr,
Notwehrhilfe) nicht mit der Begriindung abgelehnt werden, es sei nicht
ausgeschlossen, dass die echt aussehende Pistole von C. nur eine Attrappe
ist.

Wihrend die genannten Beispiele primédr nach der Wahrscheinlichkeit
einer Interessenbeeintrichtigung im Falle des Untiatigbleibens zu beurteilen
waren, kommt es in anderen Fillen vor allem auf die Wahrscheinlichkeit
an, mit der ein Interesse durch Vornahme der fraglichen Handlung gewahrt
werden kann. Ein Beispiel ist der Fall, dass zwei Menschen gleichzeitig um
medizinische Behandlung wegen einer akuten schweren Erkrankung ersu-
chen, an der sie unbehandelt in kurzer Zeit sterben wiirden, wobei wegen
Ressourcenknappheit nur einer von beiden rechtzeitig behandelt werden
kann. Da das Lebensinteresse bei beiden im Falle des Nichtbehandelns mit
Sicherheit beeintrichtigt wiirde, kann die Entscheidung, welcher der zwei
Menschen behandelt wird, davon abhéngig gemacht werden, bei welchem
die Wahrscheinlichkeit einer erfolgreichen medizinischen Behandlung (ab-
héngig von physischer Veranlagung, Vorerkrankungen etc.) grosser ist.

Eine weitere Art von Bedeutung, die der Wahrscheinlichkeit in einer In-
teressenabwégung zukommen kann, betrifft die Frage, ob ein Wesen das
gefragte Interesse, das von der Handlung betroffen wire, {iberhaupt hat.
Wie bereits ausgefithrt wurde, ist nicht bei allen Tieren klar, ob sie ein
Lebensinteresse haben oder nicht, weshalb die Voraussetzungen fiir das
(ausnahmsweise) Toten bei Tieren, deren Lebensinteresse so gut wie sicher
ist (z.B. Wildschweinen), wesentlich strenger sein miissen als bei Tieren,
deren Lebensinteresse nur mit geringer Wahrscheinlichkeit anzunehmen ist
(z.B. Kaferlarven).8” Mit anderen Worten ist bei wenig wahrscheinlichen
Interessen viel eher vom Uberwiegen der Gegeninteressen auszugehen als
bei sehr wahrscheinlichen oder sicheren Interessen.

Eine Interessenabwdgung hat also den Zweck, unter zwei konkurrierenden
Interessen dasjenige als das vorrangige zu bestimmen, welches das andere
nach Wert oder Wahrscheinlichkeit (oder nach beidem) {iberwiegt. Es
kann jedoch Fille geben, wo eine solche Abwigung zu keinem Uberwiegen
tithrt, weil sich die Interessen nach Wert und Wahrscheinlichkeit die Waage
halten. In so einem Fall kdnnen je nach Konstellation weitere Abwagungs-

873 Vorne Rz. 658.

358

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

kriterien einen Vorrang begriinden oder es kann die Pflicht bestehen, von
den konkurrierenden Interessen wahlweise wenigstens eines zu wahren.37+

¢) Begrenzung der Einschrankbarkeit

Die Stirke eines Anspruchs hingt entscheidend davon ab, wie weit er
durch Gegeninteressen eingeschriankt werden darf.> Ein Lebensschutz,
der stindig anderen Interessen weichen muss, ist kein wirksamer Lebens-
schutz. Die Griinde, die das Toten im Sinne von Ausnahmen erlauben,
diirfen also nicht so weit gehen, dass der Lebensschutz ausgehohlt wird.
In diesem Zusammenhang kann exemplarisch auf das deutsche Tierschutz-
gesetz verwiesen werden, welches im Unterschied zum schweizerischen
das (schmerzlose) Toten von Wirbeltieren nur erlaubt, wenn es aus einem
wverninftigen Grund“ erfolgt (§17 Ziff.1 TierSchG-D). Das Erfordernis
eines ,verniinftigen Grundes® fiir das Toten ist zwar an sich als Prima-facie-
Lebensschutz zu verstehen. Praktisch gesehen diirften aber Wirbeltiere in
Deutschland kaum wirksamer vor Totung geschiitzt sein als in der Schweiz,
da alle praktisch relevanten Totungsgriinde, namentlich das Schlachten zur
Fleischproduktion, im deutschen Recht als ,verniinftige® Griinde behandelt
werden.?”¢ Damit der Lebensschutz nicht wie in diesem Beispiel ausgehohlt
wird, muss die Einschriankbarkeit durch Gegeninteressen (Ausnahmegriin-
de) also wirksam begrenzt werden.

Eine mogliche Art, die Einschrinkbarkeit zu begrenzen, besteht darin, bei
jedem Anspruch einen Kernbereich festzulegen, der jeder Einschrankung
durch Gegeninteressen entzogen ist. Nur was ausserhalb dieses Kernbe-
reichs liegt, darf im Konkurrenzfall einer Abwagung unterzogen werden.
Die rechtliche Parallele dazu bildet der Kerngehalt von Grundrechten,
der ,unantastbar® ist, d.h. nicht wie der tibrige Gehalt eines Grundrechts
durch offentliche Interessen oder den Schutz von Grundrechten Dritter
eingeschriankt werden darf (Art.36 Abs.2 und Abs.4 BV). In der Ethik
wird zum Teil der Begriff des (moralischen) ,Rechts® speziell fiir solche

874 Zu Letzterem NELsON, SAE (Fn. 350), § 58, S. 144 f.; vgl. vorne Rz. 456.

875 Hierzu und zum Folgenden COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 44.

876 Vgl. dazu im Kontext der Fleischproduktion R. BINDER/R. WINKELMAYER, Fleisch-
produktion - ein ,verniinftiger Grund® fiir die Totung von Tieren?, TIERethik H 16
(2018), S. 111 (1211.); CASPAR, Tierschutz (Fn. 375), S. 368 f.

359

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

676

677


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

678

679

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Kernanspriiche verwendet.8”7 Moralische Rechte werden demnach als An-
spriiche verstanden, die dem Rechtstriger einen festen Schutz vor Eingrif-
fen durch andere garantieren sollen.8”® Sie sind deshalb - in Abgrenzung zu
Prima-facie-Anspriichen - nicht durch Anspriiche anderer einschridnkbar
und daher auch keiner Interessenabwégung zuganglich.

Diese Begriffsverwendung ist insoweit abzulehnen, als sie auf der Annah-
me beruht, die Begriindung solcher Anspriiche wiirde iiberhaupt keine
Interessenabwigung erfordern. Dieser Annahme ist nicht zu folgen. Denn
es bedarf einer Begriindung, warum ein bestimmter Anspruch bzw. Kern-
teil eines Anspruchs (z.B. das Recht, nicht gefoltert zu werden) nicht ein-
schrankbar sein, sprich vor allen denkbaren Gegeninteressen (z.B. auch
vor dem Lebensinteresse anderer Menschen) Vorrang haben soll. Und
eine Begriindung, die alle beteiligten Interessen ernst nimmt, muss lauten,
dass dieser Anspruch so gewichtig ist, dass er andere Interessen immer
tiberwiegt oder jedenfalls nie von ihnen itiberwogen wird. Demnach ist
ein solcher Anspruch nicht als frei von jeder Abwigung zu betrachten,
sondern als das Ergebnis einer Abwagung, die abstrakt bereits vorgenom-
men wurde. Jede weitere Abwigung im konkreten Einzelfall ist entbehrlich,
weil sie am Vorrang dieses Anspruchs nichts déndern wiirde. In entsprechen-
der Weise konnen die Kerngehalte der Grundrechte als Ergebnis einer
Interessenabwigung verstanden werden, die bereits auf der abstrakten Ebe-
ne der Verfassungsgebung vorgenommen wurde.8”° Insofern sind die sog.
uneinschriankbaren Anspriiche lediglich der konkreten Abwagung im An-
wendungsfall entzogen. Die Festsetzung eines nicht mehr einschriankbaren
Kernanspruchs ist demnach nicht als Methode zu betrachten, wie auf eine
Interessenabwigung verzichtet werden kann, sondern als Ergebnis einer
Interessenabwigung, die abstrakt bereits stattgefunden hat.

Eine Interessenabwiégung, ob abstrakt oder konkret, braucht es somit ohne-
hin, um zu bestimmen, wie weit sich ein Interesse gegen andere durchsetzt.
Zur Begrenzung der Einschrankbarkeit eines Anspruchs ist deshalb bei der
Interessenabwigung selbst anzusetzen. Diese hat nach solchen Regeln zu

877 Hierzu und zum Folgenden G. FRANCIONE, Xenotransplantationen und Tierrechte
(Xenografts and Animal Rights, 1990), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte (Fn. 307), S.282
(2851.); dhnlich RippE, Ethik (Fn. 338), S.327f, 334f; vgl. COCHRANE, Animal
Rights (Fn. 504), S. 44.

878 Vgl. dazu den grundrechtsdogmatischen Parallelbegriff des effektiven Garantiebe-
reichs bei LUBBE-WOLFF, Eingriffsabwehrrechte (Fn. 869), S. 26.

879 So M. SCHEFER, Die Kerngehalte von Grundrechten, 2001, S.81 (,kristallisierte
Giiterabwagungen").

360

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

erfolgen, dass sie nicht dazu fithren kann, dass ein begriindeter Anspruch
wegen anderen Interessen ausgehohlt wird, d.h. seine Wirksambkeit im Kern
verliert. Um dies zu erreichen, muss verhindert werden, dass ein Interesse
den Vorrang vor anderen aus unsachlichen Griinden erhilt. Dazu muss die
Bewertung der Interessen so weit wie moglich nach sachlichen Kriterien
erfolgen, d.h. nach dem Inhalt eines Interesses und nicht nach der Person
seines Tragers. Um diese Kriterien der sachlichen Interessenbewertung geht
es im Folgenden.

2. Bewertung von Interessen
a) Prinzip der gleichen Interessenabwagung

Eine Interessenabwigung setzt wie erwdhnt eine Interessenbewertung vor-
aus, da das Uberwiegen eines Interesses primir nach seinem Wert zu be-
stimmen ist. Damit diese Bewertung sachlich erfolgt und keine unbegriin-
deten Privilegierungen bzw. Diskriminierungen bewirkt, ist sie nach dem
an fritherer Stelle bereits erwdhnten Prinzip der gleichen Interessenabwé-
gung®? vorzunehmen. Gleich (und damit gerecht) ist eine Abwagung nach
diesem Prinzip, wenn sie keine Riicksicht darauf nimmt, wessen Interessen
auf dem Spiel stehen, namentlich nicht, ob es um Interessen von Menschen
oder um Interessen von Tieren geht.8! Die Bewertung darf nur davon
abhingig gemacht werden, um was fiir ein Interesse es sich handelt, d.h.
vom Interesseninhalt, unabhingig davon, wer bzw. was fiir ein Wesen das
Interesse trigt. Gleich bedeutet in diesem Zusammenhang also so viel wie
unparteiisch, neutral oder - speziell im Verhiltnis zwischen Mensch und
Tier - speziesneutral.

Damit diese Gleichheit erreicht wird, muss die Bewertung aus einer mog-
lichst neutralen Perspektive erfolgen, z.B. aus einer Perspektive, welche die
Identitat oder Spezies des jeweiligen Interessentrigers so weit wie moglich
ausblendet. Fiir eine Person, die abwégt, ob sie eine Handlung vornehmen
soll oder nicht, bedeutet dies in den Worten von NELSON, dass sie so
abzuwigen hat, wie wenn die Interessen der von der Handlung betroffenen

880 Dazu vorne Rz. 371 (SINGER).
881 Hierzu und zum Folgenden SINGER, PE (Fn. 303), S.52f.,; CocHRANE, Ownership
(Fn. 496), S. 434, 441; NELSON, SAE (Fn. 350), §§ 53, 67, S. 134 £, 169.

361

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

680

681


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

682

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Wesen auch ihre eigenen Interessen wiéren.882 Auf das Toten von Tieren
bezogen ist dies so zu lesen, dass man entsprechende Regeln nur dann
befiirworten soll, wenn sie auch auf das Toten von Menschen anwendbar
wiren. Das kann jedoch nicht absolut gelten, da die spezifischen Unter-
schiede zwischen Menschen und Tieren der betreffenden Spezies eine un-
gleiche Beurteilung rechtfertigen kénnen, soweit sie ungleiche Interessen
oder eine ungleiche Betroffenheit begriinden.®3 Wenn z.B. Seesterne kein
Lebensinteresse haben, rechtfertigt dies eine Regelung, die das Toten von
Seesternen erlaubt, ohne dass sie gleichzeitig das Téten von Menschen
erlauben muss. Oder wenn lebensbedrohliche Angriffe durch bestimmte
Haie in der Regel nur dadurch erfolgreich abgewehrt werden konnen, dass
man den angreifenden Hai tétet, wihrend bei angreifenden Menschen
gewisse Abschreckungsmassnahmen geniigen, rechtfertigt dies eine Regel,
die das T6ten dieser Haie in einer Angriffssituation eher erlaubt als das
Toten von Menschen. Dasselbe gilt sinngemaiss in Bezug auf Unterschiede
zwischen verschiedenen Tierarten (z.B. zwischen Haien und Schwinen).
Dass solche Unterschiede berticksichtigt werden miissen, steht nicht im
Widerspruch zum Prinzip der gleichen Interessenabwigung. Denn es wird
nicht die Identitdt oder Art der Wesen als solche beriicksichtigt, sondern
die damit verbundenen Eigenschaften, aus denen sich arttypische (oder
individuelle) Unterschiede in Bezug auf die vorhandenen Interessen oder
die Betroffenheit in diesen Interessen ergeben.

Um diese spezifischen Eigenschaften des jeweils betroffenen Wesens ange-
messen zu beriicksichtigen, bietet sich die Methode an, dass die Person, die
eine Totungsregel beurteilt, ihre eigene Identitdt — wie bei RawLs’ Schleier
des Nichtwissens®* — ausblendet bzw. sich gedanklich in die Perspektive
des Wesens, dessen Interessen zu bewerten sind, so weit wie mdglich hin-
einversetzt. Dies setzt ein gewisses Mass an Wissen iiber die arttypischen
Interessen der jeweiligen Tiere und iiber deren Verletzlichkeit voraus. Eine
Regel {iber das Téten von Blasshithnern hat man z.B. nach bestem Wissen
und Gewissen so zu beurteilen, wie man sie beurteilen wiirde, wenn man
selbst ein Bldsshuhn wire. Die Kriterien der Bewertung sind dabei die
Inhalte der Interessen von Bldsshithnern, die durch die Regel (potenziell)
betroffen sind, sowie die Inhalte der potenziellen Gegeninteressen (die

882 NELSON, SAE (Fn. 350), §§ 53, 58, S.134 1., 143.
883 Vorne Rz. 416, 418, 534.
884 Dazu vorne Rz. 333.

362

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

ihrerseits mit einer entsprechenden Perspektiveneinnahme zu bewerten
sind).

b) Materielle Kriterien zur qualitativen Interessenbewertung

Die sachliche Interessenbewertung richtet sich in erster Linie nach der Art
(Qualitét) eines Interesses, die sich aus seinem Gegenstand ergibt. Manche
Interessen sind nach ihrem Gegenstand hoher zu bewerten als andere. So
ist das Interesse, von schweren Krankheiten oder Verletzungen verschont
zu bleiben, hoher zu bewerten als das Interesse, von anstrengender Arbeit
verschont zu werden, da schwere Krankheiten oder Verletzungen in der Re-
gel als wesentlich schlimmer empfunden werden als anstrengende Arbeit.
Neben dieser qualitativen Bewertung konnen Interessen zudem nach ihrer
Stirke (Quantitit) bewertet werden. Beispielsweise hat eine Person ein
starkeres Interesse, zu essen, als eine andere, wenn sie stirkeren Hunger
empfindet als diese.

Qualitativ werden ublicherweise solche Interessen als hoch bewertet, die
tiberlebenswichtig sind, d.h. deren Erfiillung eine Bedingung dafiir ist, dass
das Wesen, das die Interessen tragt, nicht in mehr oder weniger kurzer
Zeit stirbt. Fiir dieses Bewertungskriterium gibt es gute Griinde. Denn
Interessen basieren auf Empfindungen und Empfindungen haben, wie aus-
gefithrt wurde, die Funktion, das Leben des Organismus zu erhalten.?%> Wie
bei Empfindungen ist deshalb auch bei Interessen davon auszugehen, dass
sie biologisch den Zweck haben, ein Lebewesen zu demjenigen Verhalten
zu verleiten, das seinem Weiterleben ldngerfristig dient. Dass sie diesem
Zweck tatsichlich dienen, mag zwar nicht ausnahmslos zutreffen (einige
Menschen sind an ungesunder Erndhrung oder an gefahrlichen Freizeitak-
tivitaten interessiert), zumindest aber in der Regel, sofern das Lebewesen
einigermassen gesund ist und in diesem Sinne normal funktioniert. Je nach
Komplexitit eines Lebewesens kann die Vielfalt seiner Interessen sehr gross
sein und nicht jede Art von Interesse triagt in gleichem Mass zu seinem
Uberleben bei. Dies bildet die Ausgangslage fiir die unterschiedliche quali-
tative Bewertung. Aufgrund der allgemeinen Lebenserhaltungsfunktion von
Interessen bildet die Wichtigkeit eines Interesses fiir die Lebenserhaltung
nun ein sachlich begriindetes Kriterium zur qualitativen Bewertung der

885 Vorne Rz. 556, 558 f.

363

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

683

684


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

685

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

einzelnen Interessen. Ein Interesse ist umso hoher zu bewerten, je wichtiger
es fiir das Weiterleben des Wesens ist, das dieses Interesse trigt.

Methodisch konnte eine Bewertung nach diesem Kriterium z.B. so erfol-
gen, dass jedes Interesse einen Zahlenwert (z.B. Prozentsatz) erhalt, der
den Grad seiner Wichtigkeit fiir das Weiterleben ausdriickt. Das Interes-
se mit dem hochsten Wert wire dabei das Lebensinteresse selbst. Oder
es konnte eine Rangordnung von Interessen, geordnet nach Lebenswich-
tigkeit, erstellt werden, auf der zuoberst das Lebensinteresse selbst steht.
Beide Methoden wiren aber sehr aufwendig und wohl doch nicht immer
zuverldssig, da der genaue Wert bzw. Rang eines Interesses auch stark
von den Umstdnden des konkreten Falles abhidngen kann. Eine einfachere
Methode, die fiir die hier verfolgten Untersuchungsziele geniigt, ist die
zweiteilige Unterscheidung zwischen vitalen (lebenswichtigen) und nichtvi-
talen Interessen.’% Ein Interesse ist als vital zu bewerten, wenn es erfiillt
werden muss, damit das entsprechende Lebewesen ein Leben von normaler
Dauer und der dafiir notigen Qualitdt fithren kann. Es ist mit anderen
Worten vital, wenn seine Nichterfiillung in einer, gemessen an der {iblichen
Lebenserwartung, ungew6hnlich kurzen Zeit zum Tod des Interessentra-
gers oder zu einer Beeintrachtigung seiner Gesundheit fithren wiirde, die
kurz- oder mittelfristig ebenfalls mit einem verfrithten Tod endet. Vital
sind nebst dem Lebensinteresse selbst z.B. das Interesse, von schweren,
lebensgefihrlichen Verletzungen verschont zu bleiben, oder das Interesse
an Nahrung in einer Menge und Zusammensetzung, die fiir ein gesundes
Leben notwendig ist.3” Nichtvital sind z.B. das Interesse an Luxusglitern
wie Yachten oder reinen Schonheitsoperationen, das Interesse an blossem
Genuss oder das Interesse, sein Leben nach allen bisherigen Gewohnbhei-
ten exakt gleich weiterzufithren. Dazwischen gibt es Interessen, die als
bedingt vital einzustufen sind, weil ihre Nichterfiillung in der Regel nicht
direkt zum kurz- oder mittelfristigen Tod fiihrt, jedoch ab einem gewissen
Ausmass lebensgefahrlich werden kann. Hierzu gehoren z.B. das Interesse
an Umweltschutz einschliesslich Arten- bzw. Biodiversititsschutz88® oder
das Interesse an préiventiven Sicherheitsmassnahmen zum Schutz der kor-
perlichen Integritdt (Polizei- und Spitalversorgung). Fiir Menschen, die in

886 Zu dieser Unterscheidung RowLANDS, Animal Rights (Fn. 63), S. 6 f.

887 Siehe hierzu und zum Folgenden auch die Beispiele bei RowLANDs, Animal Rights
(Fn. 63), S. 6 f., und CoCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 42.

888 Zur Bedeutung des Arten- und Biodiversittsschutzes fiir Menschen und empfin-
dungsfihige Tiere vorne Rz. 485-488.

364

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

den heute tiblichen Zivilisationen leben, kann unter Umstanden auch das
Interesse an Geld in einem beschrankten Umfang vital sein, nimlich soweit
eigenes Geld zur Erfiillung der eigentlich vitalen Interessen unabdingbar
ist. Das trifft z.B. nicht zu, soweit diese Interessen mittels Unterstiitzung
durch andere (Sozialhilfe, Spenden etc.) erfiillt werden konnen.

Ist ein vitales Interesse gegen ein nichtvitales abzuwégen, tiberwiegt das
vitale nach dem inhaltlichen Wert immer. Ein vitales Interesse hat deshalb
vor jedem nichtvitalen Vorrang, solange das betreffende Lebewesen sein
vitales Interesse wahren will, d.h. nicht darauf verzichtet (ein Mensch
konnte z.B. auf das Weiterleben verzichten wollen, weil er lieber sterben als
versklavt oder gedemiitigt werden will).3% Eine Handlung, die ein vitales
Interesse beeintrichtigt, kann deshalb (unter Vorbehalt des Interessensver-
zichts) nur mit der Wahrung eines ebenfalls vitalen Gegeninteresses ge-
rechtfertigt werden.390 Stiitzt sie sich allein auf nichtvitale Gegeninteressen,
ist sie ungerecht.

Damit mag die zweiteilige Unterscheidung zwischen iibergeordneten vita-
len und untergeordneten nichtvitalen Interessen in der Theorie ganz ein-
fach klingen. Thre Anwendung ist jedoch in manchen Fillen schwierig, da
sich nicht alle Interessen ganz klar als vital oder nichtvital einstufen lassen.
Schwierig einzustufen sind vor allem die Interessen an Massnahmen zum
Schutz der kérperlichen Gesundheit, die nicht unmittelbar {iberlebensnot-
wendig, aber fiir die Lebensqualitit von wesentlicher Bedeutung sind. In-
nerhalb dieser Kategorie gibt es ein breites Spektrum an Interessen, die fiir
die Lebensqualitit eine je unterschiedliche Bedeutung haben. Beispielswei-
se ist das Interesse, von einer Erblindung oder einer Querschnittlihmung
verschont zu bleiben, in dieser Hinsicht tendenziell hoher zu bewerten als
das Interesse, vom Verlust eines einzelnen Zehs oder Fingers verschont zu
bleiben. Und dieses ist wiederum tendenziell héher zu bewerten als das In-
teresse, von einer Bisswunde verschont zu bleiben, die nur voriibergehend
schmerzt und dann vollstandig verheilt, jedoch sichtbare Narben zuriick-
lasst. Es ist sehr schwierig, wenn nicht unmdglich, in diesem Spektrum
eine klare Grenze zwischen vital und nichtvital zu setzen. Die Uberginge
sind fliessend. Praktische Schwierigkeiten bereiten deshalb die Fille, in
denen zwischen einem Lebensinteresse auf der einen Seite und einem
Interesse am Schutz der Gesundheit auf der anderen Seite abzuwégen ist.
Ein Beispiel ist der Fall, dass ein Mensch von einem eher kleineren Hund

889 Zum Interessensverzicht im I"Jbrigen hinten Rz. 705f.
890 RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S. 8, 11.

365

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

686

687


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

688

689

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

angegriffen wird, von dem keine Gefahr einer Krankheitsiibertragung (z.B.
Tollwut) ausgeht, der jedoch sehr aggressiv und stur ist und sich nicht
durch Einschiichterung (z.B. Anschreien, Schlagen) vertreiben ldsst. Die
Frage, unter welchen Umstdnden der Mensch zum Schutz seiner eigenen
Gesundheit den Hund toten darf (ob z.B. der Verlust eines Fingers drohen
muss oder ob die Gefahr eines schmerzhaften Bisses in das Bein geniigt)
und wann er es erdulden muss, gebissen zu werden, ist nicht leicht zu
beantworten.

Trotz dieser Schwierigkeiten in gewissen Fallen ist die zweistufige Unter-
scheidung zwischen vitalen und nichtvitalen Interessen insgesamt ein sinn-
volles Instrument zur qualitativen Interessenbewertung. Denn sie eignet
sich gut, um die klar gerechtfertigten Falle des Totens (die einem klar
vitalen Interesse dienen) von den klar ungerechtfertigten Fillen (die einem
klar nichtvitalen Interesse dienen) zu unterscheiden. Und wie sich zeigen
wird, lassen sich die Interessen, aus denen Tiere tatsdchlich getdtet wer-
den und nach geltendem Recht getdtet werden diirfen, in der Mehrheit
eindeutig als vital oder nichtvital einstufen. Um diese Einordnung der klar
gerechtfertigten und der klar ungerechtfertigten Fille wird es im weiteren
Verlauf der Untersuchung hauptséchlich gehen. Schwierige Fille werden
nicht abschliessend entschieden.

¢) Nachrangige Bedeutung der quantitativen Interessensstirke

Die quantitative Starke eines Interesses kann entweder nur temporir sein,
wenn sie sich wie im vorherigen Beispiel mit der Starke des Hungers aus
einem momentanen physischen Zustand ergibt. Sie kann aber auch dauer-
haft sein, wenn sie durch die allgemeine Veranlagung eines Lebewesens,
namentlich durch bestimmte Fihigkeiten, bedingt ist. So wurde gezeigt,
dass Lebewesen, die zukunftsbezogene Interessen haben und zu abstrakter
Todesangst fahig sind (Menschen), allgemein ein stirkeres Lebensinteresse
haben als Lebewesen, die bloss empfindungsfihig sind oder nur ganz kurz-
fristige zukunftsbezogene Interessen haben (wohl Fische, Molche und viele
weitere Tiere).?! Die quantitative Interessensstirke hat in der Abwéigung
ebenfalls Bedeutung, jedoch bloss nachrangige. Sie dient lediglich der Fein-
abstufung, wenn sich zwei qualitativ gleiche (z.B. zwei Lebensinteressen)

891 Vorne Rz. 643f.

366

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

oder gleichwertige (zwei vitale) Interessen gegeniiberstehen, wenn es also
qualitativ ein Unentschieden gibt. Wenn das nicht so wire, die quantitati-
ve Stirke also dem qualitativen Wert gleichgestellt oder gar tibergeordnet
wire, konnte unter Umstdnden ein aussergewohnlich starkes Interesse an
kiinstlerischer oder kulinarischer Freiheit ein durchschnittliches menschli-
ches Lebensinteresse iiberwiegen, sodass es erlaubt wire, Menschen zu
toten, um daraus ein Kunstwerk anzufertigen oder um sie zu kochen. Um
solches zu verhindern, darf es auf die quantitative Interessensstirke erst
ankommen, wenn zwischen qualitativ gleichwertigen Interessen entschie-
den werden muss. Diese Bedingung entspricht dem, was im Zusammen-
hang mit der Stirke des Lebensinteresses als zwingender Konkurrenzfall
beschrieben wurde.3%2

3. Weitere Abwégungskriterien
a) Zahl der Betroffenen

Ein weiteres Kriterium, das fiir die Interessenabwigung geltend gemacht
werden konnte, ist die Zahl der Wesen (Tiere, Menschen), die von einer
zu beurteilenden Handlung betroffen sind oder sein konnen. Die Zahl
der Betroffenen ist typischerweise entscheidend im Utilitarismus, nach
dem eine Handlung umso gerechter (bzw. ungerechter) ist, je grosser ihr
Nutzen (Schaden) fiir die Gesamtheit der Betroffenen ist. Dabei kommt es
nicht auf die Grosse der individuellen Nutzen (Schaden) fiir Einzelne an,
sondern nur auf die Grosse der Summe aller Einzelnutzen (-schaden).8%3
Wiirde man dieser utilitaristischen Gerechtigkeitskonzeption folgen, hatte
dies zur Folge, dass die Bedeutung des qualitativen Werts und der quantita-
tiven Stirke eines einzelnen Interesses in der Abwagung je nach Fall viel
geringer wire, als sie vorhin beschrieben wurde. Das einzelne Interesse wi-
re nur in dem Masse relevant, wie seine Erfiillung (bzw. Beeintrachtigung)
zum Gesamtnutzen (-schaden) einer Handlung beitragt. Der Gesamtnut-
zen hinge aber viel starker von der Zahl der betroffenen Interessentréger ab
als vom Wert und der Stédrke eines einzelnen Interesses. Dementsprechend
konnte die Zahl der Betroffenen die Abwiagung derart beeinflussen, dass
eine grossere Zahl von geringerwertigen (nichtvitalen) Interessen eine klei-

892 Vorne Rz. 642.
893 Zum Utilitarismus vorne Rz. 331 f.

367

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

690


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

691

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

nere Zahl von héherwertigen (vitalen) Interessen iiberwiegt. Das konnte
beispielsweise heissen, dass man ein Wesen mit einem Prima-facie-Lebens-
schutzanspruch toten diirfte, wenn man danach aus seiner Haut mehrere
Ledertaschen herstellen konnte. Denn obwohl das (vitale) Lebensinteresse
hoherwertig ist als das (nichtvitale) Interesse, eine Ledertasche zu haben,
konnte der Gesamtnutzen der Totung grésser sein als ihr Gesamtschaden,
weil die Zahl der Interessen an einer Ledertasche, die damit befriedigt
werden konnten, grosser ist als die Zahl der dafiir zu opfernden Lebens-
interessen. Und konsequenterweise wire damit nicht nur das Téten von
Krokodilen und Schlangen fiir diesen Zweck zu rechtfertigen, sondern auch
das Toten von Menschen, da sich Ledertaschen auch aus Menschenhaut
herstellen liessen.

Eine solche Bedeutungszumessung an die Zahl der betroffenen Interessen
wird hier entschieden abgelehnt. Wie bereits in der Kritik an SINGERs
Ersetzbarkeitsargument ausgefiihrt wurde, ist eine Gesamtsumme an Nut-
zen oder Schaden nichts, das selbst Werte erfahren kann, weil sie kein
empfindungsfahiges Wesen ist (Prinzip der Subjektivitit von Werten).8%*
Ein allfdlliger Mehrwert, der durch eine Erhohung des Gesamtnutzens
bzw. der Anzahl betroffener Interessentriger entstehen soll, kann also nicht
durch diese Summe selbst erfahren werden, sondern hochstens durch die
Betroffenen einzeln. Fiir diese ist jedoch nur das von Wert, was sie selbst
irgendwie empfinden konnen, und nicht das, was andere empfinden oder
was insgesamt empfunden wird (was andere empfinden ist fiir sie nur
insoweit von Wert, als sie es selbst mitempfinden kénnen). Der (positive
oder negative) Wert einer Handlung richtet sich fir die Einzelnen also
danach, wie stark sie davon selbst in ihren Interessen betroffen sind, und
damit in erster Linie nach dem Wert (der Qualitat) der Interessen, in
denen sie davon betroffen sind. Ein Krokodil und ein Mensch empfinden
ihre T6tung nicht als weniger schlimm, wenn ihre K6rper danach zu Leder-
taschen verarbeitet werden, als sie sie sonst empfinden wiirden. Auf der
anderen Seite empfinden diejenigen, die eine Ledertasche erhalten, nur ihre
eigene Freude an der Tasche und diese wird nicht grosser, wenn andere
ebenfalls eine solche Tasche erhalten. Die Zahl der einzelnen Betroffenen
spielt also fiir die Betroffenheit der Einzelnen keine Rolle. Hingegen spielt
der individuelle Wert des Interesses, in dem sie betroffen sind, fur sie eine
entscheidende Rolle. Weil der Wert (oder Unwert) einer Handlung nach
der Betroffenheit der Einzelnen und nicht nach einer Gesamtsumme an

894 Vgl. hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 523.

368

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Nutzen oder Schaden zu bewerten ist, vermag die Zahl der Betroffenen in
einer Interessenabwégung nichts am Ergebnis zu dndern, dass ein Interes-
se ein anderes wegen seinem individuellen Wert tiberwiegt. Mit anderen
Worten iiberwiegen vitale Interessen die nichtvitalen auch dann, wenn die
Zahl der nichtvitalen grosser ist als jene der vitalen. Der Wert der einzelnen
Interessen hat Vorrang vor der Zahl der Interessen.

Der Vorrang des Werts vor der Zahl bedeutet aber nicht, dass die Zahl
der Betroffenen in einer Interessenabwigung iiberhaupt keine Bedeutung
haben kann. Wenn sich Interessen gegeniiberstehen, die qualitativ und
quantitativ gleich zu bewerten sind (z.B. je gleich starke Lebensinteressen),
kann die Zahl den Ausschlag geben, sodass jene Seite iiberwiegt, auf der die
Zahl der Interessentriger (Lebewesen) grosser ist. Ein Beispiel, in dem es
auf die Zahl ankommen kann, ist der Fall, dass zwei Seilbahnkabinen, von
denen die eine drei und die andere zw6lf Menschen transportiert, gleichzei-
tig stark zu brennen beginnen, wobei voraussichtlich nur eine rechtzeitig
geloscht und evakuiert werden kann, weil dafiir nur ein Helikopter zur
Verfiigung steht. Da es auf beiden Seiten um gleichwertige und gleich starke
Interessen (Menschenleben) geht, bleibt als Entscheidungskriterium die
Zahl der Betroffenen, weshalb der Rettungshelikopter zuerst die Kabine mit
den zwolf Passieren anfliegen wird.

Dass die Zahl iiberhaupt je - und deshalb wenigstens in solchen Fallen
- eine Rolle spielt, entspricht wohl einer verbreiteten Intuition und lasst
sich auch weiter begriinden. Eine einfache Begriindung konnte lauten, dass
eine grossere Zahl an Interessenbeeintrachtigungen moralisch schlechter
ist als eine kleinere, weil Moral (oder Gerechtigkeit) gerade den Zweck
hat, moglichst alle Interessen zu schiitzen. Jede einzelne Beeintrichtigung
eines Interesses bedeutet daher einen je eigenen Fall, in dem die Moral
gewissermassen versagt hat. Ungeachtet des Werts der Interessen spielt
daher schon allein die Zahl der Interessenbeeintrachtigungen eine Rolle.
Eine weitere mégliche Begriindung wire, dass interessensfihige, d.h. emp-
findungsfihige Wesen in der Regel auch zum Mitempfinden fihig sind
und wenigstens in einem minimalen Sinn ein gemeinschaftliches Leben
fithren, sei es nur mit Familienangehdrigen, mit allen Artgenossen oder
sogar zusatzlich mit artfremden Wesen. Jedes Leid oder jeder Tod eines
Einzelwesens 10st daher in der Regel eine Mitbetroffenheit bei anderen
Wesen aus. Diese Mitbetroffenheit wird (auch individuell) umso grosser, je
mehr Einzelwesen der jeweiligen Gemeinschaft sterben oder anderweitig
in ihren Interessen beeintrachtigt werden. Beide Begriindungen sprechen
dafiir, der Zahl der Betroffenen eine moralische Bedeutung zuzumessen,

369

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

692

693


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

694

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

ohne dass diese dem Wert der einzelnen Interessen iibergeordnet oder
gleichgestellt sein muss. Die Zahl der Betroffenen ist also von Bedeutung,
jedoch nur von untergeordneter. Sie wird nur relevant, wenn nicht bereits
die Bewertung der einzelnen konkurrierenden Interessen ein Uberwiegen
begriindet.

b) Eigene Betroffenheit
aa) Selbstverteidigung

In den bisherigen Ausfithrungen wurde die Interessenabwigung jeweils
aus der Perspektive einer unbeteiligten Drittperson oder eines neutralen
Gesetzgebers dargestellt. Es gibt jedoch konkrete Fille, in denen eine Per-
son (soweit sie dazu fahig ist) ihre eigenen Interessen gegen jene eines
anderen Interessentragers abwiégt. In manchen Fillen hat die eigene Be-
troffenheit keinen Einfluss auf die Abwidgung. Wer sich z.B. iiberlegt, das
Wohnhaus einer anderen Person eigenmichtig in die Luft zu sprengen, um
an der entsprechenden Stelle fiir sich einen Blumengarten zu errichten,
wird (unabhingig vom rechtlichen Verbot) normalerweise zum Ergebnis
kommen, dass das Interesse der anderen Person am Erhalt des Wohnhauses
- und des Lebens, falls sie sich gerade im Haus befindet - das eigene
Interesse an der Errichtung des Blumengartens {iberwiegt. Wenn jedoch
besonders wichtige (vitale) eigene Interessen auf dem Spiel stehen, kann die
Interessenabwigung aufgrund der eigenen Betroffenheit unter Umstédnden
anders ausfallen, als sie aus einer neutralen Perspektive ausfallen wiirde.
Ein Beispiel dafiir ist der Fall, dass man physisch angegriffen wird und
sich verteidigen muss. Wenn der Angriff lebensgefdhrlich ist oder eine
schwere Verletzung verursachen kann, die zu einem unnatiirlich frithen
Tod fiihrt, dient die Selbstverteidigung dem Schutz eigener vitaler Interes-
sen. Da zur Verteidigung unter Umstinden Handlungen nétig sind, die das
angreifende Wesen ebenfalls téten oder lebensgeféhrlich verletzen konnen,
geht es jedoch auf beiden Seiten um vitale Interessen. Obwohl es somit (aus
einer neutralen Perspektive) wertmissig Unentschieden steht, muss es dem
angegriffenen Wesen erlaubt sein, seine eigenen vitalen Interessen héher
zu gewichten als die vitalen Interessen des angreifenden Wesens. Es muss
diese so stark beeintrichtigen diirfen, wie es zur Verteidigung der eigenen
notig ist. Konkret muss es erlaubt sein, einen Angreifer zu téten, wenn

370

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

dies nétig ist, um sein eigenes Leben vor dem Angriff zu retten. Das ist
damit zu begriinden, dass es keinem Lebewesen, das ein Lebensinteresse
hat, zumutbar ist, zugunsten anderer Wesen auf das eigene Leben zu ver-
zichten.%> Lebewesen sind nach ihrer Veranlagung darauf ausgerichtet, ihr
Leben bis zum natiirlichen (biologisch vorbestimmten) Tod zu erhalten.89
Empfindungsfihige (interessensfihige) Lebewesen empfinden diesen Le-
benserhaltungsimpuls bewusst als Lebensinteresse. Ihre Empfindungen und
Interessen dienen dem Zweck der Lebenserhaltung und gleichzeitig ist die
Erhaltung des Lebens Bedingung dafiir, dass sie weiterhin ihre Empfindun-
gen erleben und ihre Interessen ausiiben kénnen. Normativ ist das so zu
wiirdigen, dass jedes interessensfdhige Lebewesen fiir sich die Erhaltung
seines eigenen Lebens als den hochsten Zweck, als das Interesse mit dem
hochsten Wert beanspruchen darf.?%” Deshalb darf und kann von einem
interessensfahigen Lebewesen nicht verlangt werden, dass es sich selbst
gegen das eigene Leben entscheidet. Somit darf ein Wesen, das in seinen
vitalen Interessen angegriffen wird, zur Selbstverteidigung die vitalen Inter-
essen des angreifenden Wesens beeintrachtigen, obwohl diese aus neutraler
Perspektive den eigenen vitalen Interessen wertmassig gleichgestellt sind.
Die eigene Betroffenheit rechtfertigt also bei sachlicher Wertgleichheit eine
Entscheidung zugunsten der eigenen Interessen.

Trotz dem legitimen Anspruch auf Wahrung der eigenen vitalen Interessen
entbindet die eigene Betroffenheit ein angegriffenes Wesen nicht davon,
bei der Selbstverteidigung die Interessen des angreifenden Wesens so weit
wie moglich zu schonen. Dies ergibt sich aus dem allgemeinen Interessen-
prinzip, das u.a. das Gebot beinhaltet, bei jeder Handlung auf die von ihr
betroffenen Interessen Riicksicht zu nehmen.8® Eine T6tung zur Selbstver-
teidigung ist deshalb nur erlaubt, wenn sie dazu auch wirklich erforderlich
ist. Wenn der Angriff auf andere Weise abgewendet werden kann, etwa
durch eine abschreckende Drohung (z.B. Warnschuss) oder durch ein phy-
sisches Hindernis (z.B. Absperrung), ist die Totung verboten.

895 COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 86; RipPE, Ethik (Fn. 338), S. 333.
896 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 558, 684.

897 Vgl. KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 38, 212.

898 Dazu vorne Rz. 536.

371

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

695


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

696

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

bb) Selbsthilfe

Eine Betroffenheit in eigenen vitalen Interessen ist auch ohne Angriff durch
ein anderes Wesen moglich. Ein typisches Beispiel ist der Fall, dass jemand
wegen fehlender Nahrung kurz vor dem Verhungern steht. In so einem Fall
kann das Toéten und Essen eines anderen Lebewesens mit Lebensinteresse
ein geeignetes Mittel sein, um den eigenen Hungertod zu verhindern. Wie
im vorherigen Fall der Selbstverteidigung stehen sich auch hier zwei vitale
Interessen (Leben und Leben) gegeniiber. Der Unterschied besteht nur
darin, dass man nicht angegriffen wird, sondern umgekehrt selbst angreift.
Die Frage ist deshalb, ob dieser Unterschied zu einem anderen Ergebnis in
der Interessenabwigung fiihrt. Intuitiv scheint die Totung zur Selbsthilfe
weniger klar gerechtfertigt zu sein als die Tétung zur Selbstverteidigung.
Moéglicherweise trifft das aber nur zu, wenn man im rein menschlichen
Kontext denkt. Dass ein Mensch einen anderen Menschen tdtet, um sich
vor dessen lebensbedrohlichem Angriff zu schiitzen, wird viel eher als
gerecht empfunden, als dass ein Mensch einen anderen Menschen totet,
um ihn zu essen. Wenn hingegen ein Jaguar einen Tapir tétet, um ihn zu
essen, wird dies wohl als etwa gleich gerecht empfunden, wie wenn er einen
anderen Jaguar, der ihn angegriffen hat, zur Selbstverteidigung totet. Dieser
Unterschied in der intuitiven Beurteilung konnte dadurch zu erkldren sein,
dass Menschen nur extrem selten in eine Situation geraten, in der sie
sich nur durch Totung anderer Menschen vor dem eigenen Hungertod
retten konnen, wihrend fur fleischfressende wildlebende Tiere das Toten
anderer Tiere regelmissig unverzichtbar ist. Wenn man sich aber einen
entsprechenden Fall mit ausschliesslich menschlicher Beteiligung konkret
vorstellt, etwa dass ein paar Menschen nach einem Schiffbruch auf einer
unbewohnten, nur aus Steinmasse bestehenden Insel gestrandet sind und
keine technische Moglichkeit haben, von Menschen ausserhalb dieser Insel
Hilfe anzufordern, und zufillige Hilfe in absehbarer Zeit nicht zu erwarten
ist, scheint die Intuition schon viel eher fiir die Rechtfertigung einer Selbst-
hilfetdtung zu sprechen. Denn ein Verbot, andere Menschen zu toten, wire
in diesem speziellen Fall gleichbedeutend mit einer Pflicht, auf das eigene
Weiterleben zu verzichten. Es gibt daher - trotz einem allfélligen intuitiven
Restzweifel — keinen Grund, diesen Fall wesentlich anders zu beurteilen
als den Fall der Selbstverteidigung. Auch hier ist es nicht zumutbar, auf
das eigene Uberleben zu verzichten, weshalb die eigene Betroffenheit es
rechtfertigt, die eigenen vitalen Interessen hoher zu gewichten als jene der
anderen. Das Toten ist deshalb auch zur Selbsthilfe gerechtfertigt, wenn

372

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

es zur Wahrung der eigenen vitalen Interessen keine anderen Mittel gibt,
welche die Interessen des getoteten Wesens besser schonen.

Ein gewisser Unterschied zur Selbstverteidigung ist bei den Anforderungen
an die Wahrscheinlichkeit zu machen, dass man bei Untétigbleiben selbst
stirbt oder lebensgefédhrlich verletzt wird. Sie muss bei der Selbsthilfe ho-
her sein als bei der Selbstverteidigung, weil sie bei der Selbsthilfe besser
einschatzbar ist. Um ein anderes Wesen zur Selbsthilfe zu toten, muss
man sicher sein, dass man sonst selbst sterben wiirde, wahrend es fur das
Toten zur Selbstverteidigung gentigen kann, dass man den eigenen Tod bei
Verzicht auf die Selbstverteidigungstétung fiir wahrscheinlich hilt.

cc) Soziale Naheverhaltnisse

In einem weiteren Sinn liegt eine (indirekte) eigene Betroffenheit auch
vor, wenn die Interessen von Personen oder Wesen abzuwidgen sind, zu de-
nen man in einem nahen Verhaltnis steht (Kinder, Eltern, Freunde, Haus-
tiere etc.). Das Naheverhaltnis kann durch Emotionen, aber auch durch
eine besondere Verantwortungspflicht (Fiirsorge-, Obhuts-, Schutzpflicht)
begriindet sein. Entsprechend kann die eigene Betroffenheit bei der Interes-
senabwigung emotional, pflichtbezogen oder beides sein. Zur emotionalen
Nihe ist auch die allfillige gefiihlte Solidaritdt mit allen Angehérigen der
eigenen Spezies zu zihlen.

Der indirekten Betroffenheit durch die Interessen Nahestehender ist im
Grundsatz die gleiche Bedeutung zuzumessen wie der direkten Betroffen-
heit in eigenen Interessen: Sie rechtfertigt bei sachlicher Gleichwertigkeit
der Interessen (Leben gegen Leben, vitale gegen vitale Interessen) eine Ent-
scheidung zugunsten der Interessen des Nahestehenden. Auch hier kann es
der entscheidenden Person unzumutbar sein, sich anders zu entscheiden,
weil sie sich dadurch starken negativen Emotionen (z.B. Trauer iiber den
Verlust des eigenen Kindes) aussetzen oder der Verletzung einer wichtigen
Verantwortungspflicht schuldig machen wiirde. In manchen Fillen mag
zwar die indirekte Betroffenheit wesentlich schwacher sein, als wenn man
selbst in vitalen Interessen betroffen ware (etwa wenn ein reines Pflicht-
verhiltnis ohne emotionale Nihe besteht). Wenn aber die rein sachliche
Abwigung ein Unentschieden ergibt, geniigt auch eine leichte eigene Be-
troffenheit, um die Waage in die eine Richtung zu bewegen.

899 Dazu vorne Rz. 452-461.

373

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

697

698

699


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

700

701

702

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Ein typischer Anwendungsbereich des Nédhekriteriums ist die Verteidigung
von Angehorigen gegen Angriffe durch Dritte (Notwehrhilfe).?° Dazu
kann je nach Art der Beziehung nicht nur ein Recht bestehen, sondern
sogar eine Pflicht, namentlich die Schutzpflicht menschlicher Eltern ge-
geniiber ihren Kindern. Eine solche Schutzpflicht besteht fiir Menschen
auch gegeniiber den Tieren, die sie halten und versorgen. So ist man z.B.
verpflichtet, den eigenen Dackel zu schiitzen, wenn er auf einem Waldspa-
ziergang von einem Luchs angegriffen wird.

Schwieriger sind Falle zu beurteilen, in denen das Néahekriterium mit dem
Kriterium der Interessensstirke konkurriert. Eine Frage ist z.B., ob man
aus einem brennenden Haus zuerst das Pferd retten darf, zu dem man
eine personliche Beziehung hat, wenn in diesem brennenden Haus auch
ein unbekannter Mensch Hilfe benétigt. Bei der Diskussion der zwischen
Menschen allenfalls bestehenden Speziessolidaritit wurde die Frage dahin-
gehend beantwortet, dass diese Speziessolidaritit keine Pflicht begriindet,
auf Kosten des eigenen Pferdes zuerst den unbekannten Menschen zu
retten, weil die personliche Beziehung zum Pferd stirker wirkt als die
unpersonliche Beziehung zum unbekannten Menschen. Vorbehalten wurde
dabei die Moglichkeit, dass eine Pflicht zugunsten des Menschen aus einem
anderen Grund besteht.”®! Ein solcher anderer Grund konnte die quantita-
tive Stirke des Lebensinteresses sein, die bei Menschen in der Regel grésser
ist als bei Tieren (z.B. Pferden), da Menschen zu abstrakter Todesangst
tahig sind und wegen der Vielfalt an zukunftsbezogenen Interessen ein
hoheres Verlustpotenzial haben.”®? Damit stellt sich erstens die Frage, ob
dieses starkere Lebensinteresse der Menschen so gewichtig ist, dass es iiber-
haupt eine Pflicht (und nicht nur ein Recht) begriindet, im Konkurrenzfall
tiir den Menschen und gegen das Tier zu entscheiden. Und zweitens stellt
sich die Frage, ob diese Pflicht, falls sie besteht, auch gelten wiirde, wenn
die Person, die zu entscheiden hat, mit dem Tier in einer persénlichen
Beziehung steht und mit dem Menschen nicht.

Bereits die erste Frage ist nicht in jedem Fall klar mit ja zu beantworten.
Klar begriindbar erscheint eine Pflicht zur Bevorzugung des Menschen,
wenn auf der anderen Seite ein Tier mit einem (vermutlich) relativ schwa-
chen Lebensinteresse steht, z.B. eine Blindschleiche oder ein Karpfen.

900 RippE, Ethik (Fn. 338), S.337f.
901 Vorne Rz. 457f.
902 Vorne Rz. 643, 653.

374

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Wenn jedoch zwischen einem Menschen und einem Bonobo entschieden
werden muss, ist der Fall weit weniger klar, da auch der Bonobo ein
sehr starkes Lebensinteresse hat, das sich von jenem des Menschen nicht
eindeutig erheblich unterscheidet. Die Unterschiede erscheinen zu gering,
um eine Pflicht zur Bevorzugung des Menschenlebens gegeniiber dem Bo-
noboleben zu begriinden, ohne dem Speziesismus®® zu verfallen. (Dies
gilt umso mehr, als fiir den Schutz des Bonobolebens noch Artenschutz-
griinde sprechen.) Eine allgemeine Antwort gibt es also nicht. Ob eine
Pflicht besteht, im Konkurrenzfall fiir den Menschen und gegen das Tier zu
entscheiden, hingt davon ab, wie gross der Unterschied in der Stirke des
Lebensinteresses zwischen dem Tier und dem Menschen ist.

Von diesem Faktor hingt auch die Antwort auf die zweite Frage ab: wie
im Falle einer personlichen Beziehung zwischen dem entscheidenden Men-
schen und dem Tier zu urteilen ist. In so einem Fall ist jedoch auf der
Seite des Tierlebens zusitzlich die Enge dieser personlichen Beziehung zu
beriicksichtigen. Steht dem Menschen im brennenden Haus eine Eidechse
oder ein Goldfisch gegeniiber, diirfte die Nahebeziehung zum Tier nicht
ausreichen, um eine Pflicht zur Rettung des Menschen aufzuheben, da
Beziehungen zu solchen Tieren typischerweise nicht besonders eng sind
und ausserdem der Unterschied in der Interessensstirke zum Menschen
zu gross ist. Im Falle eines Pferdes konnte eine solche Pflicht aber zu weit
gehen. Es konnte fiir den Menschen, der zum Pferd eine enge personliche
Beziehung pflegt, unzumutbar sein, dieses zu opfern, um einen ihm vollig
unbekannten Menschen zu retten. Richtiger erscheint als Losung in einem
solchen Fall die Freistellung, welche der konkurrierenden Rettungspflich-
ten erfiillt wird, wobei aber wenigstens eine erfiillt werden muss.

Das Verhiltnis zwischen Néhebeziehung und Interessensstirke hangt also
von den Umstdnden des einzelnen Falles ab. Wegen der geringen prakti-
schen Relevanz wird auf diese Thematik nicht weiter eingegangen.

¢) Interessensverzicht und eigenverantwortliche Selbstgefdhrdung

Wer einen Prima-facie-Anspruch auf Schutz eines bestimmten Interesses
hat, ist deswegen nicht verpflichtet, von diesem Schutz Gebrauch zu ma-
chen. Das betroffene Wesen darf (wenn es dazu fahig ist) auf diesen Schutz
auch verzichten, vorausgesetzt dass dieser Verzicht auf einer freien, nicht

903 Dazu vorne Rz. 410.

375

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

703

704

705


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

706

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

von dusserem Zwang oder Druck beeinflussten Entscheidung beruht. Im
Zusammenhang mit dem Lebensschutz betrifft dies den Verzicht auf das
eigene Weiterleben bzw. den Wunsch, zu sterben. Beispielsweise kann ein
Mensch nach reiflicher, aufgeklirter Uberlegung und aus freier Entschei-
dung den Wunsch haben, zu sterben, weil er an einer fortschreitenden,
unheilbaren Krankheit schwer leidet. In so einem Fall darf er nicht am Ster-
ben gehindert und zum Weiterleben gezwungen werden. Der Sterbewunsch
bzw. der Verzicht auf das Weiterleben (Lebensverzicht) hat zur Folge, dass
gewisse Massnahmen zur Lebenserhaltung (vor allem medizinische), die
aufgrund des Lebensschutzanspruchs ansonsten geboten wéren, nicht mehr
getatigt werden diirfen. Unter Umstdnden kann auch eine Hilfeleistung
beim Sterben geboten sein, wenn ein Lebewesen sterben will, aber dazu
nicht ohne Hilfe in der Lage ist. Der Verzicht auf ein Interesse bedeutet
zudem, dass dieses Interesse in einer Abwégung mit anderen Interessen
nicht mehr zu beriicksichtigen ist. Beispielsweise kann ein Kuchen in
drei statt in vier Stiicke aufgeteilt werden, wenn eine von vier Personen
keinen Kuchen essen will. Im Zusammenhang mit dem Lebensinteresse
kann das bedeuten, dass knapp verfiigbare lebensrettende Medikamente fiir
jene kranken Personen eingesetzt werden kénnen, die weiterleben wollen,
ohne dass eine Abwagung mit den Interessen derer notwendig wire, die
selbstbestimmt sterben wollen.

Die Verzichtbarkeit von Interessensschutzanspriichen bedeutet ebenso,
dass man seine Interessen bewusst und gewollt einem erheblichen Verlet-
zungsrisiko aussetzen darf, ohne jedoch auf das Interesse verzichten zu
wollen. Wer z.B. eine Risikosportart wie Base-Jumping betreibt, will in der
Regel nicht sterben, nimmt aber das hohe Risiko dazu bewusst in Kauf.
Die eigenverantwortliche Selbstgefahrdung ist insofern eine Vorstufe des
Lebensverzichts. Dementsprechend ist ihr eine gleichartige, wenn auch
schwichere Auswirkung auf die Interessenabwigung zuzuerkennen. Die
eigenverantwortliche Selbstgefdhrdung kann einen grundsitzlich bestehen-
den Schutzanspruch abschwichen, von zusatzlichen Bedingungen abhin-
gig machen oder gar autheben. Das kann beispielsweise bedeuten, dass
jemand, der sich aus purem Spass einem hohen Sterbensrisiko aussetzt,
einen Anspruch auf Rettung verliert, wenn die Rettungsaktion fiir die Ret-
tungskrifte ebenfalls ein hohes Sterbensrisiko bedeuten wiirde.

376

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

II. Toten im Interesse von Menschen
1. Schutz der Menschen vor Tieren

Die eben zusammengetragenen Regeln der Interessenabwigung werden
nun auf die einzelnen Fallgruppen des Tiertdtens angewendet, um zu
beurteilen, wann und unter welchen Voraussetzungen Tiere mit einem
Prima-facie-Lebensschutzanspruch ausnahmsweise getotet werden diirfen.
Im Folgenden geht es zundchst um Fille, in denen die Totung eines Tieres
dem Schutz von menschlichen Interessen dient, weil vom Tier eine Gefahr
fiir diese Interessen ausgeht. Dies kann dadurch geschehen, dass sich das
Tier selbst gefahrlich verhilt (angreift), oder dadurch, dass eine Gefahren-
quelle fest mit seinem Korper verbunden ist (z.B. Mikroorganismen als
Krankheitserreger).

a) Schutz vor Angriffen durch Tiere
aa) Selbstverteidigung gegen angreifende Tiere

Mit Angreifen ist an dieser Stelle ein Verhalten gemeint, mit dem ein
Tier das Leben oder in lebensbedrohlicher Weise die Gesundheit eines
Menschen unmittelbar gefahrdet. Beispiele sind kriéftiges Beissen (Hyénen,
Flusspferde), Aufspiessen (Nashorner, Biiffel) oder Beissen mit Gifteinsatz
(Schlangen, Warane). Nicht gemeint sind (leichte) Einwirkungen auf die
Gesundheit, die das Leben nicht gefdhrden, wie etwa der Biss einer Spitz-
maus oder das Kratzen durch eine Hauskatze. Angriffe durch Tiere richten
sich nach dem hier verwendeten Begriff also gegen vitale menschliche
Interessen, die fiir das Uberleben notwendig sind. Zur Verteidigung gegen
solche Angriffe ist deshalb notigenfalls auch das Téten des Tieres erlaubt.”%4
Das ldsst sich oft schon allein mit einer neutralen Interessenbewertung
begriinden, da die Interessen auf beiden Seiten zwar qualitativ gleichwertig
sind (Leben gegen Leben), das Lebensinteresse des Menschen jedoch regel-
massig quantitativ starker ist als das des angreifenden Tieres. Vor allem
aber rechtfertigt die eigene Betroffenheit in vitalen Interessen die Totung
zur Selbstverteidigung. Auch einem Menschen ist es nicht zumutbar, auf

904 CaMPAGNA, Tierrechte (Fn. 524), S.520; Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S.385;
RippE, Einwanderer (Fn. 140), S. 61.

377

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

707

708


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

709

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

das eigene Leben zu verzichten, weshalb er zu seinem Schutz das angrei-
fende Tier toten darf. Die Tétung muss allerdings notwendig sein, d.h.
das mildeste Mittel, mit dem der lebensbedrohliche Angriff abgewendet
werden kann. Wenn man das Tier durch Einschiichterung vertreiben oder
dem Angriff durch Ausweichen oder Flucht entgehen kann, ist die Tétung
nicht notwendig und damit nicht gerechtfertigt. Abgesehen davon, dass
Angriffe durch Tiere auf Menschen ohnehin selten sind, diirften die Fille,
in denen eine T6tung zur Abwehr wirklich notwendig ist und der angegrif-
fene Mensch zudem {iiber ein geeignetes Mittel verfiigt (z.B. per Zufall ein
Gewehr mit sich trdgt), besonders selten sein. Die praktische Relevanz
dieses Totungsgrundes ist deshalb sehr gering.

bb) Hilfe zur Verteidigung gegen angreifende Tiere

Wird ein Mensch von einem Tier lebensbedrohlich angegriffen, stellt sich
die Frage, ob ausser ihm auch andere Menschen (z.B. Begleitpersonen) das
Tier toten diirfen, um den Angriff abzuwehren. Die Frage ist zu bejahen,
und zwar unabhéngig davon, ob der Mensch, der das Tier tdtet, mit dem
angegriffenen in einer besonderen (personlichen) Nihebeziehung steht.
Auch wer den angegriffenen Menschen tiberhaupt nicht kennt und insofern
nicht (indirekt) selbst betroffen ist, darf diesem Hilfe zur Verteidigung
leisten und dazu das Tier t6ten, wenn der Angriff nicht anders abwendbar
ist. Denn die betroffenen Interessen des angegriffenen Menschen sind qua-
litativ gleichwertig wie jene des angreifenden Tieres (Leben gegen Leben)
und quantitativ in der Regel stirker als diese. Auch aus einer neutralen
Perspektive fiihrt die Abwigung also in der Regel zu einem Uberwiegen des
menschlichen Lebensinteresses. Und selbst wenn einmal der Fall eintritt,
dass das Lebensinteresse des Tieres stirker ist als jenes des Menschen, z.B.
wenn ein menschlicher Sdugling in einem Zoo versehentlich in ein Goril-
la-Gehege fallt und von einem Gorilla lebensbedrohlich angegriffen wird,
fithrt dies nicht zu einem anderen Ergebnis. Neutral betrachtet iiberwiegt
zwar in so einem Fall das Lebensinteresse des Tieres. Einem Menschen,
der den Saugling retten will, kdnnte es aber unzumutbar sein, wiirde man
ihm dies verbieten. Das gilt nicht nur fiir Menschen, die dem Séugling
personlich nahestehen (z.B. die Eltern), sondern auch fiir beliebige Men-
schen, sofern sie sich darauf berufen, dass sie sich mit Menschen generell
starker verbunden fiihlen als mit Gorillas oder sonstigen Tieren und dass
ihr Gewissen es ihnen nicht erlaubt, einen Menschen, der von einem Tier

378

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

angegriffen wird, sterben zu lassen. Wenn also eine menschliche Speziesso-
lidaritat®%> geltend gemacht wird, wirkt diese in so einem Fall geniigend
stark, um eine unterlegene Quantitit des Lebensinteresses beim Menschen
aufzuwiegen, sodass dem Menschen dennoch der Vorrang erteilt werden

darf.

Schwieriger zu beurteilen ist die Frage, ob Menschen auch eine Pflicht 710
(nicht nur ein Recht) haben sollen, anderen Menschen bei der Verteidigung
gegen angreifende Tiere zu helfen. Zunéchst setzt eine solche Pflicht ganz
allgemein voraus, dass es dem betreffenden Menschen zumutbar ist, Hilfe
zu leisten.®*® Unzumutbar ist die Hilfeleistung, wenn sich der helfende
Mensch dadurch selbst einem hohen Sterbensrisiko aussetzen miisste. Ge-
gen einen ausgewachsenen Bdren z.B. ist die Verteidigungshilfe in dieser
Hinsicht viel eher zumutbar, wenn man dazu eine Schusswaffe einsetzen
kann, als wenn man mit einem Stock oder mit blossen Hinden gegen
den Béren kdmpfen miisste. Das Erfordernis der Zumutbarkeit folgt da-
raus, dass niemand verpflichtet werden darf, sich selbst gegen das eigene
Weiterleben zu entscheiden.?”” Auch die Entscheidung zu einem hohen
Sterbensrisiko darf deshalb in einer solchen Situation keine Pflicht sein.
Das gilt selbst fiir Personen, die gegeniiber dem angegriffenen Menschen
eine besondere Fiirsorge- oder Schutzpflicht haben (z.B. die Eltern), wobei
von diesen eine deutlich hohere Bereitschaft zur Selbstgefdhrdung verlangt
werden darf als von sonstigen Personen.

Die Zumutbarkeit allein macht die Hilfeleistung noch nicht zur Pflicht. 711
Fiir eine Hilfspflicht bedarf es einer weiteren Grundlage. Eine solche ergibt
sich fiir einige Personen individuell aus der besonderen Beziehung, in der
sie zum angegriffenen Menschen (Eltern, Lehrerin, Leibwéchter) oder zum
angreifenden Tier (Hundehalterin, Zoowirter) stehen. Fiir alle iibrigen
Menschen brauchte es eine allgemeine Verpflichtungsgrundlage. Und dazu
kommt von den untersuchten Abwiagungskriterien einzig die quantitative
Stirke des Lebensinteresses in Frage, die beim Menschen in der Regel
hoher ist als beim angreifenden Tier. Speziessolidaritit bildet keine Grund-
lage fiir eine allgemeine Hilfspflicht, weil sie eine Frage des personlichen
Empfindens und vermutlich nicht bei allen Menschen vorhanden ist.**® Die
Hilfspflicht miisste also mit einer allgemeinen prinzipiellen Pflicht begriin-

905 Dazu vorne Rz. 452-461.

906 RippE, Ethik (Fn. 338), S.332f.
907 Dazu vorne Rz. 694.

908 Dazu vorne Rz. 454.

379

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

712

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

det werden, sich im Fall einer Konkurrenz zwischen Interessen jeweils fiir
die Wahrung des iiberwiegenden (hier: stirkeren) Interesses einzusetzen,
soweit dies moglich und - unter dem Gesichtspunkt der eigenen Betroffen-
heit - zumutbar ist. Eine derart allgemeine Pflicht wiirde aber fiir den
praktischen Einzelfall nicht viel bedeuten. Denn wie bereits ausgefiithrt
wurde, ldsst sich die Frage, ob allein die Stirke des Lebensinteresses eine
Pflicht begriindet, sich im Konkurrenzfall fiir den Menschen und gegen das
Tier zu entscheiden, nicht allgemein beantworten.”*® Sie héngt einerseits
davon ab, wie gross der Unterschied in der Stirke des Lebensinteresses
zwischen Mensch und Tier ist, und andererseits davon, ob zwischen dem
Menschen, dessen Hilfspflicht in Frage steht, und dem angreifenden Tier
eine personliche Beziehung besteht und wie eng diese ist. Beides sind gra-
duell variable Faktoren, die im Einzelfall zu unterschiedlichen Ergebnissen
fithren kénnen. Die Frage, wann genau eine Pflicht bestehen soll, einem
Menschen bei der Verteidigung gegen ein angreifendes Tier zu helfen und
das Tier notigenfalls zu toten, wire deshalb nur mit sehr viel Aufwand zu
beantworten. Da sie nur von sehr geringer praktischer Relevanz ist, wird
darauf verzichtet.

Ein Faktor, der das Recht zur Hilfe bei der Verteidigung gegen Tierangriffe
einschrianken kann, ist die allféllige eigenverantwortliche Selbstgefdhrdung
des angegriffenen Menschen. Zu denken ist hier an Fille, in denen Men-
schen sich absichtlich, freiwillig und in vollem Bewusstsein iiber die mogli-
chen Folgen in ein Zoogehege begeben, in dem sich Tiere befinden, die sie
toten konnen (z.B. Eisbdren). Es liegt zwar nahe, anzunehmen, dass Men-
schen, die so etwas tun, sich nie ganz freiwillig und voll bewusst dazu ent-
schieden haben, sondern immer unter dem Einfluss von dusserem Druck
oder einer psychischen oder geistigen Stérung standen. Allerdings ist auch
vorstellbar, dass ein Mensch sich tatsichlich in voller Eigenverantwortung
zu einer solchen Aktion entscheidet, weil er sich davon erstens irgendein
positives Erlebnis verspricht (Adrenalinkick) und zweitens darauf vertraut,
dass irgendjemand ihn rechtzeitig retten wird. Ein solches Verhalten fiihrt
aber zum Verlust des Anspruchs, gerettet zu werden. Denn wer sich so
verhilt, missbraucht erstens das Solidarititsempfinden seiner Mitmenschen
und nimmt zweitens in Kauf, dass ein Tier, das ein Lebensinteresse hat,
wegen eines qualitativ minderwertigen Interesses (Adrenalinkick) getotet
wird. Wenn also jemand tatsdchlich in voller Eigenverantwortung und in
der missbrauchlichen Erwartung, gerettet zu werden, in ein Eisbarengehe-

909 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 701-704.

380

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

ge springt, darf der Eisbér, der ihn angreift, nicht getdtet werden, um
den Menschen zu retten. Dieser Fall diirfte aber vorwiegend theoretische
Bedeutung haben, da in der Praxis wohl mangels besseren Wissens fast
immer angenommen wird, dass der Mensch sich nicht eigenverantwortlich
entschieden hat. Ist die Selbstgefahrdung nicht eigenverantwortlich, bleibt
das Recht zur Hilfe bestehen.

cc) Priventives Toten von gefahrlichen Tieren

Das Sicherheitsbediirfnis von Menschen kann die Forderung hervorrufen,
ein potenziell gefihrliches Tier bereits téten zu diirfen, wenn es noch
nicht angegriffen hat, aber angreifen kénnte. Anwendungsbeispiele sind
das praventive T6ten von tollwiitigen Hunden und von Biren, die sich
(zur Nahrungssuche) in die Nahe eines Siedlungsgebiets von Menschen
begeben haben. Rein wertmdssig dndert sich in der Interessenabwagung
gegeniiber dem Fall der Selbstverteidigung nichts. Auch hier geht es um
den Schutz des Lebens bzw. von vitalen menschlichen Interessen. Ein Un-
terschied zur Selbstverteidigung besteht aber in der Wahrscheinlichkeit der
Interessenbeeintrachtigung. Wenn ein Bir sich bloss am Rand eines Sied-
lungsraumes aufhilt und keine Anstalten macht, jemanden anzugreifen,
ist die Wahrscheinlichkeit, dass er einen Menschen tétet, als deutlich gerin-
ger einzuschidtzen, als wenn er bereits einen Menschen angegriffen hat.
Es ist nicht generell auszuschliessen, dass die Totung eines Tieres bereits
gerechtfertigt sein kann, bevor es angegriffen oder unmittelbar zu einem
Angriff angesetzt hat. Weil aber die Totung ein schwerster Interessenein-
griff und zudem endgiiltig ist, muss dafiir vorausgesetzt werden, dass ein
lebensgefahrlicher Angriff durch das Tier, der nur durch Totung abgewehrt
werden konnte, mit einer sehr hohen Wahrscheinlichkeit zu erwarten ist.
Diese Erwartung kann sich aus einer bestimmten Krankheit des Tieres (z.B.
Tollwut) oder aus seinem bisherigen Verhalten ergeben, z.B. wenn es bereits
Menschen todlich angegriffen hat.”!® Auch in solchen Fillen muss aber
gepriift werden, ob der zu erwartende Angriff nicht mit anderen Mitteln als
durch préventive Totung verhindert werden kann (z.B. Unterbringung des
Tieres in ein sicheres Gehege, Errichtung von Schutzzdunen, Ausstattung
der Menschen mit Abwehrwaffen).

910 Vgl. REGaN, CFAR (Fn. 381), S. 353.

381

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

713


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

714

715

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Was als Totungsgrund sicher nicht geniigt, ist die Ableitung der Gefahr
eines Angriffs allein aus der Fahigkeit des Tieres, einen Menschen zu téten,
und aus seiner rdumlichen Nédhe zu Menschen.”!! Erst recht darf ein Tier
nicht praventiv getétet werden, wenn es die raumliche Nahe zu Menschen
nicht selbst herstellt, sondern die Menschen sich ihm freiwillig annéhern.
So wurde aber in Norwegen ein Walross aus Sorge um die Sicherheit von
Menschen eingeschlifert, weil sich Menschen - offenbar aus Schaulust -
trotz behordlicher Warnung, Abstand zu halten, unnétigerweise in seine
Nihe begeben haben.”'? Dass dieses Walross, hitte man es am Leben gelas-
sen, mit hoher Wahrscheinlichkeit einen Menschen angegriffen hatte, ist
stark zu bezweifeln. Ausserdem ist anzunehmen, dass die Behorde bei der
Entscheidung, das Walross zu téten, die eigenverantwortliche Selbstgefahr-
dung der Menschen, die sich ihm angendhert haben, ungerechterweise gar
nicht beriicksichtigt hat.

b) Krankheitsbekdmpfung

Eine Gefahr fiir das Leben von Menschen kann auch von einem Tier
ausgehen, das nicht selbst gefdhrlich ist, aber eine Krankheit auf sich
tragt, die auf Menschen iibertragbar ist und fiir sie todlich sein kann. Die
Vermeidung von potenziell tddlichen Krankheiten ist ein vitales Interesse,
weshalb dazu auch die Tétung eines infizierten Tieres erlaubt sein kann.
Vorausgesetzt ist aber jeweils, dass die Ubertragung der Krankheit nicht
durch andere Massnahmen, die das Tier am Leben lassen, namentlich
durch Isolation und Heilung, verhindert werden kann. Es diirfen zudem
nur Tiere getotet werden, welche die Krankheit wirklich weiterverbreiten
konnen, d.h. solche, die den Krankheitserreger selbst auf sich tragen. Nicht
zu rechtfertigen ist die Totung einer ganzen Gruppe (eines ,Bestandes®)
von Tieren, unter denen sich einzelne infizierte befinden, ohne dass gepriift
wird, welche Tiere angesteckt sind und welche nicht. Denn eine solche
Totungsaktion nimmt keine Riicksicht auf die Individualitit der Lebensin-
teressen und behandelt die einzelnen Tiere so, als wéren sie Organe eines
einzigen kranken Organismus. Jede Toétung eines empfindungsfahigen We-
sens betrifft aber ein einzelnes Moralsubjekt, einen einzelnen Interessentra-

911 Vgl. RippE, Einwanderer (Fn. 140), S. 61.

912 Norwegische Fischereidirektion (Fiskeridirektoratet), Mitteilung vom 14.8.2022:
»Hvalrossen i Oslofjorden er avlivet’, https://www.fiskeridir.no/Yrkesfiske/Nyhe
ter/2022/hvalrossen-i-oslofjorden-er-avlivet.

382

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://www.fiskeridir.no/Yrkesfiske/Nyheter/2022/hvalrossen-i-oslofjorden-er-avlivet
https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.fiskeridir.no/Yrkesfiske/Nyheter/2022/hvalrossen-i-oslofjorden-er-avlivet

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

ger, und muss deshalb einzeln gerechtfertigt werden. Und die T6tung eines
gesunden Tieres ist nicht zu rechtfertigen, weil sie gar kein taugliches Mittel
ist, um eine Krankheitsiibertragung zu verhindern. Denn wo keine Krank-
heit ist, gibt es keine Krankheit zu {ibertragen und somit keine Ubertragung
zu verhindern.

Das individuelle Testen kann zwar ebenso wie das Separieren von kranken
und gesunden Tieren einer Gruppe mit sehr viel Aufwand verbunden sein.
Die Minimierung von Aufwand ist aber kein vitales Interesse, das die Le-
bensinteressen der Tiere iiberwiegen konnte. Soll der individuelle Lebens-
schutz ernst genommen werden, sind die Totungsvoraussetzungen auch
bei hohem Aufwand fiir jedes Tier einzeln zu priifen. In diesem Zusam-
menhang ist darauf hinzuweisen, dass die Bekimpfung einer ansteckenden
Krankheit auch sehr viel Aufwand bedeuten kann, wenn die Trager des
Erregers Menschen sind. Zur Bewiltigung der COVID-19-Pandemie hat
zu Recht niemand gefordert, dass Menschen, die infiziert sein kénnten,
getdtet werden miissen, weil es zu aufwendig wire, sie einzeln zu testen und
die positiv getesteten zu isolieren. Das wire zweifellos falsch gewesen, weil
das Lebensinteresse der Menschen das Interesse an der Geringhaltung von
Aufwand klar {iberwiegt. Ganz anders als mit Menschen wurde dagegen
in Danemark mit Nerzen verfahren. Im November 2020 hat die dédnische
Regierung angeordnet, dass alle Nerze im Land getotet werden miissen,
nachdem man bei einigen eine auf Menschen iibertragbare Variante des
Coronavirus entdeckt hatte, die eine Gefahr fur die Wirksamkeit der da-
mals noch zu entwickelnden Impfstoffe hétte werden kénnen.”3

Auch wenn das Lebensinteresse von empfindungsfihigen Tieren, anders
als im letzten Beispiel, ernst genommen wird, ist bei der Bekdmpfung
tibertragbarer Krankheiten eine Ungleichbehandlung zwischen Menschen
und Tieren begriindbar. Der im geltenden Recht bestehende Unterschied,
dass Tiere zur Krankheitsbekdmpfung tiberhaupt getotet,”* Menschen da-
gegen nur iiberwacht, in Quaranténe gestellt, abgesondert oder zu einer
medizinischen Behandlung verpflichtet werden diirfen (Art.34-37 EpG),
lasst sich aufgrund der unterschiedlichen Fahigkeiten von Menschen und
Tieren rechtfertigen. Menschen konnen Informationen und Anweisungen

913 Dénisches Ministerium fiir Ernahrung, Landwirtschaft und Fischerei (Ministeriet
for Fodevarer, Landbrug og Fiskeri), Mitteilung vom 5.11.2020: ,COVID-19: All
mink in Denmark must be culled®, https://en.fvm.dk/news/news/nyhed/covid-19-all
-mink-in-denmark-must-be-culled.

914 Dazu vorne Rz. 66, 223-228.

383

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

716

717


https://en.fvm.dk/news/news/nyhed/covid-19-all-mink-in-denmark-must-be-culled
https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://en.fvm.dk/news/news/nyhed/covid-19-all-mink-in-denmark-must-be-culled

718

719

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

in menschlicher Sprache verstehen und befolgen. Man kann ihnen sagen,
dass sie eine Krankheit auf sich tragen, mit der sie andere anstecken kon-
nen, und man kann sie zu einem Verhalten verpflichten, das zur Verhinde-
rung der Ausbreitung beitrdgt (Quarantine, Abstand, Hygiene). Gegeniiber
Tieren sind diese sprachgebundenen Massnahmen nicht geeignet, weil Tie-
re sie nicht verstehen und damit nicht befolgen konnen. Die Zahl der in
Frage kommenden nichttddlichen Mittel ist bei Tieren somit wesentlich
kleiner als bei Menschen. Deshalb kann es Fille geben, in denen bei Tieren
alle nichttédlichen Mittel versagen, sodass die Totung das einzig geeignete
Mittel ist, um die Ausbreitung einer lebensgefihrlichen Krankheit zu ver-
hindern. Das kann etwa der Fall sein, wenn eine Krankheit unheilbar ist
und eine Isolation der angesteckten Tiere technisch nicht moglich oder den
Tieren nicht zumutbar ist, weil sie gewohnlich sozial leben und unter der
Isolation stark leiden wiirden. Gegeniiber Menschen stehen in diesen Fil-
len immer noch die sprachlichen Mittel des Informierens und Verpflichtens
zur Verfiigung. Dieser Unterschied rechtfertigt die Ungleichbehandlung,
dass das Toten als Mittel zur Krankheitsbekdmpfung bei Tieren iiberhaupt
in Frage kommt und bei Menschen nicht.

¢) Schutz von Eigentum

Die typischen Eigentumsobjekte, zu deren Schutz das geltende Recht Tier-
totungen vorsieht, sind vor allem selbst Tiere: Schafe, Ziegen, Rinder oder
Pferde, die es vor Wolfen, Luchsen und Baren zu schiitzen gilt, indem man
diese Raubtiere abschiesst.”> In diesem ethischen Teil der Arbeit wird das
Toten zum Schutz von Tieren, die ihrerseits ein Lebensinteresse haben,
nicht als Téten zum Schutz von Eigentum behandelt, sondern als Toten
zum Schutz von Tieren. Als Totungen zum Schutz von Eigentum verbleiben
hauptséchlich die Fille, in denen landwirtschaftliche und gartenbauliche
Objekte sowie Wilder geschiitzt werden sollen. Beispiele sind das Abschies-
sen von Wildschweinen, die Mais aus Feldern fressen, von Rehen, die
junge Baume im Wald zerbeissen, oder von Vogeln, die sich in Obstgérten
bedienen.

Der Schutz dieser Eigentumsobjekte ist in aller Regel kein vitales Interesse,
das eine Totung der Tiere rechtfertigen konnte. Das Lebensinteresse der

915 Dazu vorne Rz. 195 ff.

384

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Tiere Giberwiegt. Erst wenn das Ausmass von Ernteverlusten so gross wird,
dass die Erndhrungsgrundlage von Menschen gefdhrdet ist, besteht am
Schutz von Ernteertragen ein vitales menschliches Interesse. Da es in so
einem Fall letztlich um das eigene Uberleben von Menschen geht, ist die
Totung von Tieren als zuldssiges Mittel dafiir nicht auszuschliessen. Sie darf
jedoch nur angewendet werden, wenn der Schutz des fiir die Erndhrung
notwendigen Ernteertrags wirklich nicht anders zu erreichen ist. In der Re-
gel bieten sich dazu aber alternative Mittel an wie das Fernhalten der Tiere
durch Zaune oder andere physische Hindernisse (Baumschutzhiillen).”¢
Da das Ausmass des Ernteverlustes wesentlich von der Zahl der am Ort
lebenden Tiere abhéngt, ist auch die Verringerung des Tierbestandes durch
nichttddliche Methoden als Alternative zu priifen. Dazu wird mitunter
vorgeschlagen, den Tieren iiber das Futter ein Verhiitungsmittel zu verab-
reichen, um sie an der Vermehrung zu hindern.®”” Es sei dahingestellt, wie
diese Methode unter anderen tierethischen Gesichtspunkten zu beurteilen
ist. Was das Lebensinteresse betrifft, ist sie jedenfalls eine wesentlich gerin-
gere Beeintrachtigung der Tiere als die Totung. Solange die fiir die eigene
Erndhrung der Menschen notwendige Erntemenge durch solche nichttod-
lichen Mittel geschiitzt werden kann, diirfen empfindungsfihige Tiere zu
diesem Zweck nicht getotet werden.

Abgesehen davon, dass das Toten in der Regel nicht erforderlich ist, um
Fressschaden durch Tiere zu verhindern, ist bereits fraglich, wie weit es
dazu iiberhaupt ein geeignetes Mittel ist. Die Eignung diirfte jedenfalls
in manchen Fallen fehlen. So weist Joser ReicHHOLF darauf hin, dass
das Abschiessen der Tiere deren Scheu erhoht.®’® Wenn sie scheuer sind,
mussen die Tiere mehr fressen, weil sie ofter flichten und dafir mehr
Energie bendtigen. Vogel z.B. miissen umso oOfter fliegen, je ofter auf sie
geschossen wird, und der Flug kostet sie bis zum Zehnfachen des Grund-
umsatzes an Energie. Ausserdem richten Tiere, die durch Jagddruck scheu
geworden sind, speziell im Wald mehr Verbissschaden an, weil sie statt im
offenen Gelande vermehrt im Wald fressen, der ihnen Sichtschutz bietet.
Das Abschiessen der Tiere kann also auch kontraproduktiv sein und zu
mehr Eigentumsschaden fithren.

916 J. TUIDER/U. WOLF, Gibt es eine ethische Rechtfertigung der Jagd?, TIERethik H 7
(2013), S. 33 (39).

917 BosserT, Hirschkithe (Fn. 372), S. 78; vgl. SELTER, Planning (Fn. 502), S.198.

918 Hierzu und zum Folgenden J. REICHHOLF, Warum Jagd?, TIERethik H 7 (2013),
S.12 (15, 27, 31).

385

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

720


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

721

722

723

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Insgesamt bildet der Schutz von Eigentum somit grundsitzlich keinen
Rechtfertigungsgrund fiir das Téten empfindungsfahiger Tiere. Nur in dus-
serst seltenen, eher theoretischen Ausnahmefillen, wenn es um den Schutz
von Ernten geht, die zur Erndhrung der Menschen unverzichtbar sind,
kommt die Totung in Frage. Sie muss dann aber zum Schutz dieser Ernten
geeignet und tiberdies erforderlich, d.h. das einzige wirksame Mittel sein.

2. Nutzung von Tieren

Wihrend die Totung zum Schutz vor einem Tier den Zweck hat, einen
Nachteil zu verhindern, der einzutreten droht, wenn das Tier am Leben
bleibt, geht es bei der Tétung zur Nutzung eines Tieres darum, einen
Vorteil zu erlangen, der realisiert wird, wenn das Tier tot ist, oder der die
T6tung des Tieres zur Folge hat.

a) Fleischkonsum

Der praktisch mit Abstand haufigste Zweck des Totens zur Nutzung -
und des Tiertotens tiberhaupt - ist die Produktion von Fleisch, die wie-
derum dem Konsum von Fleisch dient.””® Tétungen zu diesem Zweck
erfolgen vor allem durch das industrielle Schlachten in Schlachtanlagen,
aber auch durch Jagd und Fischerei, soweit diese Aktivititen nicht aus
anderen Griinden als zur Fleischgewinnung ausgeiibt werden. Aufgrund
seiner iiberragenden praktischen Bedeutung kdnnte man vermuten, das
Toten zur Fleischproduktion sei ethisch ohne grosse Schwierigkeiten zu
rechtfertigen. Tatsdchlich ist das T6ten zur Fleischproduktion, im Vergleich
zu einigen anderen Fillen des Tiertotens, ethisch relativ leicht und klar zu
beurteilen - allerdings ablehnend. Das liegt daran, dass der Konsum von
Fleisch fiir Menschen kein vitales Interesse ist. Daraus folgt, dass das (vita-
le) Lebensinteresse von Tieren das menschliche Interesse an Fleischkonsum
iberwiegt, womit das T6ten zu diesem Zweck falsch ist.920

919 Zur quantitativen Bedeutung des Fleischkonsums als Tétungsgrund z.B. BINDER/
WINKELMAYER, Fleischproduktion (Fn. 876), S. 116 f.

920 Stuckl, Grundrechte (Fn. 36), S.383f.; RowLANDS, Animal Rights (Fn. 63), S. 41,
49, 74.

386

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

aa) Fleischkonsum als nichtvitales Interesse

Dass Fleischkonsum kein vitales Interesse ist, bedarf einer Erlduterung.
Denn immerhin ist Fleisch ein geeignetes Nahrungsmittel, da es den
Organismus mit lebenswichtigen Nahrstoffen wie Proteinen versorgt.”?!
Damit konnte argumentiert werden, Fleischkonsum sei vital, weil er der
Erndhrung diene und Erndhrung ein vitales Interesse sei. Zweifellos ist
Erndhrung insgesamt ein vitales Interesse. Daraus kann aber nicht gefolgert
werden, dass auch jedes einzelne geeignete Nahrungsmittel vital ist. Auch
die heute verbreitete zuckerhaltige Schokolade eignet sich als Nahrungsmit-
tel, weil sie den Korper mit lebenswichtigen Néhrstoffen (Kohlenhydraten)
versorgt. Sie ist aber sicher nicht vital, denn Menschen haben bereits eine
lange Zeit gelebt, bevor es diese Schokolade gab. Das vitale Interesse an
Erndhrung begriindet keinen Anspruch auf jedes beliebige Nahrungsmittel,
sondern einen Anspruch auf ausreichende Nahrung. Ausreichend ist die
Nahrung, wenn sie in Quantitdt und Zusammensetzung geniigt, um sowohl
akuten Hunger als auch chronische Untererndhrung zu vermeiden.??? Da-
mit das Essen von Fleisch ein vitales Interesse sein konnte, miisste es
fiir eine ausreichende Erndhrung also unverzichtbar sein. Teilweise wird
versucht, eine Unverzichtbarkeit des Fleischessens daraus abzuleiten, dass
Fleisch ,,schon immer® ein Bestandteil der menschlichen Erndhrung gewe-
sen und Fleischkonsum daher ,nattrlich sei (oder: Menschen natiirliche
»Allesfresser seien).”2®> Doch allein aus der Tatsache, dass etwas schon
lange gemacht wurde, kann ebenso wenig geschlossen werden, dass es
notwendig oder besonders wichtig sei, wie daraus geschlossen werden
kann, dass es moralisch richtig sei (Sein-Sollen-Fehlschluss).”>* Um die
Unverzichtbarkeit des Fleischessens zu begriinden, miisste vielmehr gezeigt
werden, dass eine fleischhaltige Erndhrung (heute) der einzige Weg ist,
um den Organismus ausreichend mit Proteinen und anderen wichtigen

921 REGAN, CFAR (Fn. 381), S. 337.

922 J.-C. WoLr, Tétung (Fn. 662), S. 221

923 Vgl. die kritischen Schilderungen bei ROwLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S.120;
GOETSCHEL, Tierklagen (Fn. 633), S. 232 f.; CAMPAGNA, Tierrechte (Fn. 524), S. 519.

924 Vgl. RowLANDS, Animal Rights (Fn. 63), S. 120 f.; GoeTscHEL, Tierklagen (Fn. 633),
S.233; VARNER, Interests (Fn. 363), S.119f; zum Sein-Sollen-Fehlschluss vorne
Rz. 455.

387

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

724


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

725

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Nahrstoffen zu versorgen.”?® Das ist sie klarerweise nicht.?2¢ Es ist heute
nicht mehr zu bezweifeln, dass Fleisch - in allen Phasen des menschlichen
Lebens - fiir eine ausreichende und gesunde Erndhrung nicht notwendig
ist. Das belegen nicht nur Studien, sondern auch die Erfahrung der zahlrei-
chen Menschen, die sich seit Jahren oder Jahrzehnten fleischlos ernahren
(weltweit sollen iiber eine Milliarde Menschen vegetarisch oder vegan le-
ben)®?. Fleisch ist fiir eine gesunde Ernahrung aber nicht nur unnétig.
Es weist sogar vieles darauf hin, dass eine fleischlose Erndhrung gesiinder
ist als eine fleischhaltige und dass jedenfalls ein hoher Fleischkonsum der
Gesundheit schaden kann.”?8 Konkret fiithrt ein hoher Fleischkonsum zu
einem hoheren Risiko fiir Krebs, Herz-Kreislauf-Erkrankungen, Bluthoch-
druck, Diabetes und Gicht.*” Da diese Krankheiten teilweise in einem
verfrithten Tod enden, besteht ein erndhrungsbezogenes vitales Interesse
also sinnvollerweise nicht am Verzehr von Fleisch, sondern am Verzicht auf
Fleisch.>?

Neben diesen direkt gesundheitsschidlichen Wirkungen des Fleischkon-
sums hat die Fleischproduktion auch Folgen, die sich indirekt negativ
auf die Gesundheit von Menschen auswirken konnen. Eine solche Folge
verursacht der in der Tiermast weit verbreitete Einsatz von Antibiotika,
die (prophylaktisch) auch an gesunde Tiere verabreicht werden.®*! Dadurch
entwickeln viele Bakterien eine Resistenz gegen diese Antibiotika, weil sie
in grosser Menge mit ihnen in Beriihrung kommen, sei es im Korper der
Tiere oder tiber deren Ausscheidungen im Wasser und im Boden. Dies
gefdhrdet mittelbar nicht nur die Gesundheit der Menschen, die das Fleisch

925 RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S. 42; REGaN, CFAR (Fn. 381), S. 337.

926 Hierzu und zum Folgenden ROwLANDS, Animal Rights (Fn. 63), S. 43; CAMPAGNA,
Tierrechte (Fn. 524), S.520; PrECHT, Tiere (Fn. 367), S.365; COCHRANE, Animal
Rights (Fn. 504), S. 85; SINGER, PE (Fn. 303), S.107.

927 S. STOLL-KLEEMANN, Okologische und soziale Probleme des iberhohten Fleisch-
konsums: Uberblick und Ansitze fiir Wege aus der Krise, TIERethik H 16 (2018),
S.27 (35).

928 RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S. 43; vgl. FRaNCIONE, Empfindungsfahigkeit
(Fn. 496), S. 159.

929 StOoLL-KLEEMANN, Fleischkonsum (Fn. 927), S. 35; BINDER/WINKELMAYER, Fleisch-
produktion (Fn. 876), S.120, 126; RowLanDps, Animal Rights (Fn. 63), S.43f;
speziell zur Erhohung des Krebsrisikos IARC (Hrsg.), IARC Monographs Evaluate
Consumption of Red Meat and Processed Meat — Press Release Nr. 240, 26.10.2015.

930 RowLANDSs, Animal Rights (Fn. 63), S. 44.

931 Hierzu und zum Folgenden RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S.44f; M. Post
et al., Scientific, Sustainability and Regulatory Challenges of Cultured Meat, Nature
Food 2020/7, S. 403 (403).

388

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

der gemisteten Tiere essen, sondern auch jene der Menschen, die resistente
Bakterien iiber Gemiise, Obst und Trinkwasser aufnehmen. Ausserdem
wirkt sich die Fleischproduktion in mehrfacher Hinsicht schadlich auf die
okologische Umwelt der Menschen aus. So wird ein grosser Anteil der
Treibhausgase, welche die globale Klimaerwdrmung vorantreiben, durch
die industrielle Haltung von Tieren verursacht, die anschliessend fiir die
Fleischproduktion geschlachtet werden, namentlich durch Rinder, die bei
der Verdauung Methan ausstossen.”*? Die Klimaerwdrmung erhoht das
Risiko fiir Hitzetode und kann weitere Gefahren fiir das Leben oder die
Gesundheit schaffen wie Extremwetterereignisse oder Wasserknappheit.®3
Dieselbe Tierhaltung tragt massiv zum Verlust an Biodiversitit bei, vor
allem weil sie wichtige Lebensraume (Okosysteme) zerstort, indem z.B. fiir
den Anbau von Futtermitteln (Mais, Soja) grossflachig Walder gerodet wer-
den, aber auch wegen dem Einsatz von Pestiziden und dem Anbau in Mo-
nokulturen.®** Auf die Wichtigkeit der Biodiversitat fiir das Leben und die
Gesundheit von Menschen wurde bereits hingewiesen.*> Ausserdem verur-
sacht die Fleischproduktion eine starke Verschmutzung von Trinkwasser
(Gtlle, Pestizide, Antibiotika, Hormone) und sie erfordert riesige Mengen
an Wasser und Getreide, die viel effizienter genutzt werden kénnten, wenn
sie direkt als Nahrung fiir Menschen eingesetzt wiirden statt als Tiernah-
rung, die zu Fleisch ,veredelt” wird.”*¢ Die effizientere direkte Verwendung
konnte den Hunger in der Welt reduzieren. All diese indirekten Wirkungen
auf die Gesundheit — auch auf die von Menschen, die kein Fleisch essen —
stiitzen das Ergebnis, dass unter dem Gesichtspunkt der Gesundheit nicht
der Konsum von Fleisch ein vitales Interesse ist, sondern der Verzicht auf
Fleisch.

Gegen diese Argumentation konnte eingewendet werden, dass Menschen
als eigenverantwortliche, vernunftbegabte Wesen einen Anspruch haben

932 KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S.283; SToLL-KLEEMANN, Fleischkonsum (Fn. 927),
S.32; RowLANDSs, Animal Rights (Fn. 63), S. 46 f.; BINDER/WINKELMAYER, Fleisch-
produktion (Fn. 876), S. 119.

933 Vgl. SToLL-KLEEMANN, Fleischkonsum (Fn. 927), S. 32.

934 StoLL-KLEEMANN, Fleischkonsum (Fn. 927), S.30f.; KORSGAARD, Tiere (Fn. 360),
S.269; vgl. BINDER/WINKELMAYER, Fleischproduktion (Fn. 876), S.118; ROWLANDS,
Animal Rights (Fn. 63), S. 49.

935 Vorne Rz. 485f.

936 STOLL-KLEEMANN, Fleischkonsum (Fn. 927), S.31f; RowLANDS, Animal Rights
(Fn. 63), S. 47 f.; BINDER/ WINKELMAYER, Fleischproduktion (Fn. 876), S. 117; Kors-
GAARD, Tiere (Fn. 360), S. 268.

389

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

726


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

727

728

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

sollen, selbst zu entscheiden, wie sie sich ernahren.? Sie sollten sich auch
dafiir entscheiden diirfen, sich ungesund zu erndhren, solange ihnen die
Konsequenzen davon bewusst sind. Dieser Anspruch auf Selbstbestimmung
tiber die Erndhrungsweise wiirde es ihnen auch erlauben, Fleisch zu essen
und dafiir Tiere zu toten.

Im Grundsatz soll den Menschen ein Anspruch auf Selbstbestimmung tiber
ihre Ernahrungsweise nicht versagt sein. Es soll ihnen auch erlaubt sein,
sich bewusst ungesund zu erndhren (z.B. viel zu viel Zucker zu essen),
solange sie damit nur sich und nicht auch andere nennenswert schadigen.
Allerdings besteht ein Anspruch auf freie Wahl der Nahrungsmittel - wie
jeder Prima-facie-Anspruch - nur in einem Rahmen, der nicht in iiberwie-
gende Interessen anderer Wesen eingreift. Dem Téten von Tieren zum
Fleischkonsum stehen die vitalen Lebensinteressen dieser Tiere gegeniiber.
Um einen Anspruch auf das TiertSten aus dem Anspruch auf eine selbst-
bestimmte, freie Nahrungswahl ableiten zu konnen, miisste das Interesse
an einer selbstbestimmten, freien Nahrungswahl selbst ein vitales Interesse
sein, da andernfalls das Lebensinteresse der Tiere iiberwiegt.”3® Dieses
Interesse ist aber nicht vital. Man kann auch ohne uneingeschrinkte Wahl-
freiheit in der Erndhrungsweise sehr gut leben, solange man quantitativ
und qualitativ mit den ndotigen Néhrstoffen versorgt wird. Das Interesse
an Selbstbestimmung ist an sich inhaltsleer — es kann mit beliebigen Inhal-
ten gefiillt werden (z.B. Selbstbestimmung in der Wahl der Sockenfarbe).
Die Wichtigkeit (Vitalitdt) eines Interesses beurteilt sich aber nach inhalt-
lichen Kriterien. Ein Selbstbestimmungsinteresse kann deshalb nur vital
sein, wenn es sich auf einen vitalen Inhalt bezieht (z.B. selbstbestimmte
Entscheidung, iiberhaupt etwas zu essen, oder selbstbestimmte Entschei-
dung, nicht gefdhrlich nah vor einem fahrenden Zug iiber das Gleis zu
springen). Da eine freie Wahl der Erndhrungsweise kein vitales Interesse ist,
macht auch der Anspruch auf Selbstbestimmung den Fleischkonsum nicht
zu einem vitalen Interesse.

Ein anderer Versuch, das Schlachten von Tieren zu rechtfertigen, zielt
darauf ab, nicht den Fleischkonsum, sondern die Fleischproduktion als
vitales Interesse darzustellen. Das Argument lautet, dass ein Verbot des
Tiertdtens zur Fleischerzeugung den Menschen, die mit einer Tatigkeit
in der Fleischindustrie ihren Lebensunterhalt verdienen (Viehbauern, Tier-

937 Vgl. die kritische Schilderung bei COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 84.
938 Hierzu und zum Folgenden CoCcHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 84.

390

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

futterproduzentinnen, Schlachthofangestellte, Metzger), die finanzielle Le-
bensgrundlage entziehen wiirde.”*® Auch diese Menschen wiéren durch ein
Schlachtverbot jedoch nicht in vitalen, sondern nur in nichtvitalen Interes-
sen betroffen. Es handelt sich um finanzielle Interessen, die an sich nicht
vital sind.**? Ein Geldeinkommen kann zwar unter Umstdnden in einem
begrenzten Mass vital sein, namlich wenn es die einzige Moglichkeit ist,
um lebensnotwendige Interessen wie Erndhrung und eine grundlegende
Gesundheitsversorgung zu decken. Dann aber besteht das vitale Interesse
nur darin, iiberhaupt ein Geldeinkommen in der nétigen Hdhe zu haben,
und nicht in der freien Wahl, wie dieses Geld erzielt werden soll. Eine
uneingeschrankt freie Wahl des Berufes oder der Art der Lebensfinanzie-
rung ist kein vitales Interesse. Sonst konnte auch der Sklavenhandel, mit
dem frither Geld verdient wurde, auf diese Weise gerechtfertigt werden.?!
Die in der Fleischindustrie tatigen Menschen haben die Mdglichkeit, ihren
Lebensunterhalt auch durch eine andere Tétigkeit zu erzielen. Das kann in
der Umsetzung gewisse Schwierigkeiten bereiten, weshalb die bisherige Ab-
héngigkeit dieser Menschen von der Fleischindustrie allenfalls ein Grund
sein kann, ihnen einen Anspruch auf Unterstiitzung bei der Umstellung zu-
zusprechen (z.B. bezahlte Umschulung, finanzielle Uberbriickungshilfe).942
Sie ist aber kein Grund, das Toten von empfindungsfahigen Tieren zur
Fleischproduktion nicht zu verbieten.

Damit bleibt als Mittel, um das Téten zum Fleischkonsum zu rechtferti-
gen, hauptsdchlich noch das Argument, dass Fleisch vielen Menschen gut
schmeckt. Das menschliche Interesse besteht demnach am Genuss, den
der Konsum von Fleisch auslost. Nebst dem reinen Geschmackserlebnis
kann Fleischgenuss in einem weiteren Sinn auch im Erleben von Kultur
oder Kreativitit bestehen (z.B. Freude an der Zubereitung von Fleischmahl-
zeiten).”*3 Beide Arten des Fleischgenusses sind eindeutig nichtvitale Inter-

939 Kritische Schilderungen bei COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 85; ROWLANDS,
Animal Rights (Fn. 63), S.122; LADWIG, Tiere essen (Fn. 392), S.23; REGaN, CFAR
(Fn. 381), S. 334.

940 RowLaNDs, Animal Rights (Fn. 63), S. 122.

941 Vgl. LADWIG, Tiere essen (Fn. 392), S.23; ROWLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S.122;
CoCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 85.

942 LADWIG, Tiere essen (Fn. 392), S. 23.

943 Kritische Schilderung bei REGan, CFAR (Fn. 381), S. 334.

391

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

729


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

730

731

732

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

essen, denn sie sind fiir das eigene Uberleben klarerweise verzichtbar.%44
Das Lebensinteresse der Tiere, das schon vom Begriff her vital ist, hat
deshalb Vorrang vor dem menschlichen Interesse an Fleischgenuss. Fleisch-
konsum ist somit kein geniigender Grund, um das Toten von Tieren, die
ein Lebensinteresse haben, zu rechtfertigen.

Daran andert auch der Umstand nichts, dass das Lebensinteresse der Tiere
schwicher ist als jenes der Menschen. Denn das Lebensinteresse der Men-
schen ist gar nicht betroffen, wenn es um Fleischgenuss geht. Da sich zwei
qualitativ ungleichwertige Interessen gegeniiberstehen (vitales Lebensinter-
esse und nichtvitales Genussinteresse), kommt es auf die quantitative Inter-
essensstarke nicht an.®*> Das Lebensinteresse der Tiere mag (quantitativ)
schwicher sein als das Lebensinteresse der Menschen, aber es ist stirker
(weil qualitativ hoherwertig) als das Genussinteresse der Menschen, auf
das es hier ankommt. Die gegenteilige Bewertung ware mit dem Prinzip der
gleichen Interessenabwigung®#® nicht vereinbar (kein Mensch wiirde einer
Regel zustimmen, nach der man ihn tdten diirfte, nur um das Verspeisen
seines Leichnams geniessen zu konnen). Das gilt umso mehr, als die Tiere,
die zur Fleischproduktion hauptsichlich geschlachtet werden (Schweine,
Rinder, Hithner etc.), typischerweise zu den komplexeren Tieren gehoren,
die ein relativ starkes Lebensinteresse haben.

Ebenso wenig dndert sich mit dem Argument, dass die Schlachtung von
nur einem Rind oder Schwein es ermdglicht, nicht nur einen Menschen,
sondern sehr viele Menschen mit Fleisch zu versorgen.®*” Auch die Zahl
der Betroffenen spielt nur eine Rolle, wenn sich qualitativ gleichwertige
Interessen gegeniiberstehen.®*® Da aber das Lebensinteresse der Tiere ho-
herwertig ist als das Genussinteresse der Menschen, kommt es nicht darauf
an, wie viele Menschen von der Schlachtung eines Tieres profitieren. Sonst
liesse sich mit diesem Argument ebenso das Schlachten von Menschen
rechtfertigen.

Es ergibt sich somit, dass am Konsum von Fleisch kein vitales menschliches
Interesse besteht. Fleischkonsum ist weder lebensnotwendig noch gesund,
er dient lediglich dem geschmacklichen oder kulturellen Genuss. Sowohl

944 Hierzu und zum Folgenden RowLANDS, Animal Rights (Fn. 63), S. 42; LADWIG, Tie-
re essen (Fn. 392), S.24; PrecHT, Tiere (Fn. 367), S.258; REGaN, CFAR (Fn. 381),
S.335; vgl. NELsoN, SAE (Fn. 350), § 67, S. 169.

945 Vorne Rz. 689.

946 Dazu vorne Rz. 680-682.

947 Kritische Schilderung bei REGaN, CFAR (Fn. 381), S. 336.

948 Vorne Rz. 690-693.

392

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

das Interesse an diesem Genuss als auch das wirtschaftliche Interesse der
Menschen, die an der Fleischproduktion Geld verdienen, sind dem vitalen
Lebensinteresse von empfindungsfahigen Tieren wertmissig untergeord-
net. Das Toten dieser Tiere, sei es in Schlachtbetrieben oder auf der Jagd, ist
deshalb mit dem Zweck des Fleischkonsums nicht zu rechtfertigen.

bb) Moglichkeit der totungsfreien Fleischherstellung (In-vitro-Fleisch)

Aufgrund des iiberwiegenden Lebensinteresses von Tieren ist es ethisch
geboten, das Toten zum Fleischkonsum zu verbieten, und es ist gerechtfer-
tigt, wenn den Menschen dadurch der Genuss von Fleisch versagt bleibt.
Tatsdachlich diirfte aber der Verzicht auf Fleischgenuss in naher Zukunft gar
keine notwendige Folge eines Tiertétungsverbots mehr sein. Denn abgese-
hen davon, dass es bereits viele pflanzenbasierte Fleischersatzprodukte gibt,
die dem Original geschmacklich und auch optisch sehr nahe kommen, ist
es inzwischen sogar technisch méglich, ,echtes also tierisches Fleisch her-
zustellen, ohne dass dafiir Tiere getotet werden miissen. Das so hergestellte
Fleisch ist vor allem unter dem Namen In-vitro-Fleisch bekannt; andere
Bezeichnungen sind kultiviertes Fleisch, Laborfleisch oder Clean Meat.?*
Die Herstellung erfolgt dadurch, dass Muskel- und Fettzellen eines Tieres
ausserhalb seines Organismus - in vitro (lat., ,im Glas“) - vermehrt und
zu einem Gewebe entwickelt werden, das dem Fleisch dieses Tieres in
Optik, Geschmack, Geruch und Nahrwert weitestgehend gleichkommt.%>°
Dazu werden einem lebenden Tier zuerst mit einem chirurgischen Eingriff
(Biopsie) entsprechende Stammzellen entnommen. Diese werden dann in
einem Nahrmedium zu einer grossen Zahl von Zellen vermehrt (Prolife-
ration). Durch Stimulation werden sie anschliessend zu Muskel- und Fett-
zellen ausdifferenziert. Darauf folgt die Weiterentwicklung zu Fasern und
schliesslich die Ausbildung von Gewebe.

Zurzeit ist In-vitro-Fleisch noch kaum auf dem Markt erhiltlich und es
scheint noch gewisse Schwierigkeiten zu geben, die es zu iiberwinden
gilt.>! Nebst dem hohen technischen Aufwand, der nétig ist, um komple-

949 A. FERrrARI, Ethische und soziale Aspekte von In-vitro-Fleisch, TIERethik H 16
(2018), S. 143 (148); PosT et al., Cultured Meat (Fn. 931), S. 403.

950 Hierzu und zum Folgenden Posr et al., Cultured Meat (Fn. 931), S.403; FERRARI,
In-vitro-Fleisch (Fn. 949), S. 144.

951 Hierzu und zum Folgenden PosT et al., Cultured Meat (Fn. 931), S.405f., 408, 412;
FERRARI, In-vitro-Fleisch (Fn. 949), S.146 f.

393

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

733

734


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

735

736

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

xes, aus Muskeln und Fett bestehendes Gewebe zu entwickeln, das auch
die gewiinschte Struktur und Dicke aufweist, ist vor allem der Einsatz eines
geeigneten und kostengiinstigen Nahrmediums eine Herausforderung. Das
Nahrmedium ist nicht nur fiir die Effektivitit der Produktion ein wichti-
ger Faktor, sondern auch fiir die Néhrstoffzusammensetzung des Fleischs
(z.B. fiir den Vitamingehalt). Bisher wurde als Ndhrwert noch vorwiegend
fetales Kalberserum verwendet. Dieses wird aus den schlagenden Herzen
ungeborener Kilber gewonnen, was den Kélbern nachweislich Leiden ver-
ursachen soll. Es gibt Ansitze fiir alternative Ndhrmedien, die z.B. aus
Algen, Pilzen, Hefezellen oder bestimmten Bakterien hergestellt werden
kénnen. Sie sollen aber noch sehr teuer und energieaufwindig sein. Trotz
dieser Schwierigkeiten gibt es technologische Fortschritte und Investition
und es ist zu erwarten, dass In-vitro-Fleisch in naher Zukunft ein marktfa-
higes Lebensmittel sein wird.?>?

Abgesehen davon, dass es das Toten zur Fleischerzeugung unnétig macht,
soll In-vitro-Fleisch noch weitere Vorteile gegeniiber dem konventionell
hergestellten Fleisch mit sich bringen. Es soll gestinder sein, weil erwar-
tet wird, dass es ohne den Einsatz von Antibiotika hergestellt werden
kann.®>3 Ausserdem ist zu erwarten, dass es die Umwelt weniger belastet
als herkdmmliches Fleisch, weil die Produktion weniger Land und Wasser
bendtigt, eine geringere Belastung mit Nitrat und Phosphat bewirkt sowie
weniger Treibhausgas ausstosst.>*

Die Méoglichkeit von In-vitro-Fleisch und seine Vorteile, vor allem die
Verzichtbarkeit des Tétens zur Fleischproduktion, sind ethisch wie gesagt
nicht erforderlich, um das T6ten von Tieren zum Fleischkonsum verbieten
zu diirfen. Sie sind aber ein zusdtzlicher Grund dafiir, dass das Toten
zu diesem Zweck verboten werden muss. Denn mit der Méglichkeit der
totungsfreien Fleischerzeugung ldsst sich nicht einmal mehr das nichtvitale
Interesse am Genuss von Fleisch als Argument gegen ein Totungsverbot
vorbringen. Dass Fleisch ohne Tétung produziert werden kann, bedeutet
zudem, dass das Toten fur Fleisch selbst dann verboten werden durfte,
wenn Fleischkonsum ein vitales Interesse ware. Denn das Toten ist zur
Erfiillung dieses Interesses ja nicht erforderlich.

952 Posr et al., Cultured Meat (Fn. 931), S. 412.

953 FERRARI, In-vitro-Fleisch (Fn. 949), S.151f,; PosT et al., Cultured Meat (Fn. 931),
S.403.

954 FERRARI, In-vitro-Fleisch (Fn. 949), S.151; Posr et al., Cultured Meat (Fn. 931),
S.403.

394

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

cc) Rechtfertigung des Totens in vitalen Ausnahmefallen

Es kann Fille geben, in denen das Essen von Tierfleisch ausnahmsweise
einem vitalen Interesse dient und deshalb das Toten von Tieren rechtfertigt.
Das trifft dann zu, wenn die lebensnotwendige Erndhrung nicht anders
als mit Fleisch sichergestellt werden kann. Ein Beispiel ist der Fall, dass
jemand nach einem Schiftbruch oder Flugzeugabsturz auf einer unbewohn-
ten Insel oder einem sonstigen Ort landet, der von jeder menschlichen
Zivilisation abgeschnitten ist und technisch keine Moglichkeit bietet, Hilfe
anzufordern. Wenn dieser Mensch nicht anders iiberleben kann, darf er zur
Selbsthilfe Tiere (wie auch Menschen)?*® toten, um sie zu essen.

Von solch klaren situationsbedingten Einzelfillen abgesehen stellt sich die
Frage, ob eine Notwendigkeit des T6tens zum Fleischessen auch generell
fir Volker besteht, deren Erndhrungs- und Lebensweise essenziell auf Jagd
oder Fischfang beruht. Als Beispiel werden oft indigene Volker in der
Arktis (Inuit, Eskimo) genannt, die von der Jagd auf Wale, Robben und
Fische leben.?>® Dabei wird die Lebensnotwendigkeit des Tétens fiir diese
Menschen und damit seine Rechtfertigung zum Teil erstaunlich unkritisch
anerkannt.””” Vereinzelt wird dies mit dem Hinweis verbunden, dass im ho-
hen Norden keine nahrungstauglichen Pflanzen wachsen,>® oder mit dem
Hinweis, dass die Jagd der traditionellen Lebensweise dieser Menschen
entspricht.®> Zum Teil wird die Forderung, solchen Vélkern das Tiertoten
zum Fleischkonsum zu erlauben, aber auch kritisch betrachtet. So wird
darauf hingewiesen, dass der Fall der indigenen Volker nicht vergleichbar
ist mit dem Fall der Selbsthilfe, wo die konkrete Situation das Téten zum
eigenen Uberleben absolut notwendig macht.* Fiir die Inuit ist das Téten
nur relativ ,notwendig®, bedingt durch die Lebensweise, die sie fiihren,
oder den Ort, an dem sie leben. Sie hitten jedoch die Moglichkeit, ihre
Lebensweise zu andern oder an einem anderen Ort zu leben, der einen bes-
seren Zugang zu alternativen Nahrungsmitteln bietet. Ein anderer wichtiger

955 Vorne Rz. 696.

956 So bei SELTER, Planning (Fn. 502), S.192; LADWIG, Tiere essen (Fn. 392), S.24;
RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S. 74; CoHEN, Defense (Fn. 521), S. 231; SINGER,
PE (Fn. 303), S.107; COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 86.

957 Nebst den Folgenden etwa RowLANDS, Animal Rights (Fn. 63), S. 74.

958 COHEN, Defense (Fn. 521), S. 231.

959 SINGER, PE (Fn. 303), S. 107; ahnlich LADW1G, Tiere essen (Fn. 392), S. 24.

960 Hierzu und zum Folgenden SELTER, Planning (Fn. 502), S.192f, die es jedoch
ablehnt, Inuit zum Umzug in andere Regionen zu zwingen.

395

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

737

738


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

739

740

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Kritikpunkt ist, dass die meisten indigenen Gruppen heute gar nicht mehr
isoliert leben, sondern von der Zivilisation erreicht sind und Zugang zu
alternativen Nahrungsquellen haben.?®!

Die Frage eines Tiertotungsrechts fiir indigene Volker wie die Inuit ist
differenziert und kritisch zu beurteilen. Zunachst ist nicht klar, ob diesen
Menschen ein Ortswechsel als notwendige Folge eines Tiertotungsverbots
nicht zumutbar wire. Immerhin gibt es andere Orte auf der Erde, die
fir Menschen schlicht unbewohnbar sind und auf deren Bewohnbarkeit
kein Anspruch besteht (z.B. die Tiefen des Meeres oder das Innere eines
Vulkans). Wenn aber vorausgesetzt wird, dass ein Ortswechsel unzumut-
bar ist, kommt es darauf an, ob die geografische Lage und die ortlichen
Verhiltnisse es tatsdchlich verunméglichen, sich anders als mit Fleisch von
getoteten Tieren zu erndhren. Das wiirde voraussetzen, dass fleischlose Le-
bensmittel, die eine ausreichende Erndhrung ermdglichen, an diesem Ort
weder aus eigenem Anbau hergestellt noch zu vertretbaren Kosten (unter
Beriicksichtigung der dkologischen Auswirkungen) von anderen Orten ein-
gefithrt werden kénnen. Wenn das in einem Fall zutrifft — was heute sehr
zu bezweifeln ist -, dann ist das Téten fiir das Uberleben der Menschen
an diesem Ort notwendig und insoweit an diesem Ort gerechtfertigt. Wenn
das Téten jedoch nur insofern ,notwendig® ist, als es einen (essenziellen)
Teil der traditionellen Lebensweise des jeweiligen Volkes bildet, die ihrer-
seits keine notwendige Folge der ortlichen Verhiltnisse ist, dann ist es
damit nicht zu rechtfertigen. Tradition ist kein vitales Interesse, auch wenn
sie identitdtsstiftend ist. Erst recht ist das Toten durch Indigene nicht zu
rechtfertigen, wenn das Argument der Subsistenz oder der Lebensweise
nur vorgeschoben wird und es in Wirklichkeit um kommerzielle Interessen
geht.?¢?

Soweit die genannten Ausnahmegriinde das Toten zum Fleischkonsum
rechtfertigen, tun sie dies nicht, weil sie den Konsum von Fleisch zu einem
vitalen Interesse machen, sondern weil das vitale Interesse an einer ausrei-
chenden Erndhrung in diesen Féllen nur durch Fleischkonsum erfiillt wer-
den kann. Der spezifische Konsum von Fleisch ist wie dargelegt kein vitales
Interesse und deshalb, von diesen sehr seltenen Ausnahmefallen abgesehen,
kein Rechtfertigungsgrund fiir das T6ten von empfindungsfahigen Tieren.

961 TUIDER/WOLF, Rechtfertigung (Fn. 916), S. 37 f.
962 Vgl. dazu TuiDER/WOLF, Rechtfertigung (Fn. 916), S. 38.

396

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie
b) Pelz, Jagdtrophden und sonstige Tierprodukte

Was zum Fleischkonsum ausgefiihrt wurde, gilt erst recht fiir das Toten zur
Erlangung von nicht essbaren materiellen Giitern wie Pelz-, Elfenbein- und
Lederwaren oder Jagdtrophéden (z.B. ausgestopften Rehkopfen). Die Inter-
essen an solchen Produkten sind noch deutlicher nichtvital als der Fleisch-
konsum, da sie in der Regel nicht einmal geeignet sind, einem vitalen
Interesse (wie der Erndhrung) zu dienen. Zum Teil haben sie nicht einmal
eine nennenswerte technisch-funktionale Bedeutung (Jagdtrophéen). Das
Toten von Tieren mit einem Lebensinteresse ist fiir die Erlangung solcher
Produkte nie zu rechtfertigen.

c) Tierversuche

Das Toten im Rahmen von Tierversuchen ist differenziert zu beurteilen.
Zunichst ist bei jedem Tierversuch zu fragen, ob die Tétung des Tieres,
mit dem der Versuch durchgefithrt wird, zum Zweck dieses Versuchs oder
als Folge davon notig ist. Praktisch werden zwar so gut wie alle Tiere
nach dem Versuch gettet.”®® Da aber solche Versuche typischerweise an
lebenden und nicht an toten Tieren durchgefiihrt werden, ist eine Tétung
fiir den Zweck des Versuchs typischerweise nicht erforderlich. Sie kann
jedoch als Folge eines Versuchs, der das Tier korperlich stark verandert
oder gesundheitlich stark beeintriachtigt hat, insofern notwendig sein, als
das Tier sonst unter sehr starkem Leiden weiterleben wiirde, das fur dieses
Tier mutmasslich schlimmer ist als der Tod. Das trifft aber sicher nicht
auf jeden Versuch zu. Wenn z.B. die Testung einer Hautcreme bei einem
Tier nur einen leichten Juckreiz auslost, der sich auch wieder zuriickbildet,
ist sicher nicht von einem derartigen Leiden auszugehen. In so einem Fall
kann der Versuch die Totung schon deshalb nicht rechtfertigen, weil er die
Totung nicht erforderlich macht.

Wenn aber ein Versuch die T6étung des Tieres im beschriebenen Sinn als
Folge notwendig macht, kommt es fiir die Rechtfertigung darauf an, ob
der Zweck des Versuchs einem Interesse dient, welches das Lebensinteresse
des Tieres tiberwiegt. Dazu kommen von vornherein nur vitale Interessen
in Frage, d.h. Interessen, deren Erfiillung fiir ein Leben von normaler

963 RowLaNDSs, Animal Rights (Fn. 63), S. 54.

397

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

741

742

743


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

744

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Dauer und der dafiir notigen Qualitdt unabdingbar ist. Konkret ist eine
Rechtfertigung des T6tens also fiir Versuche moglich, die der Entwicklung
von Medikamenten gegen Krankheiten dienen, die ohne Behandlung mit
diesen Medikamenten mit hoher Wahrscheinlichkeit todlich verlaufen bzw.
das Leben wesentlich verkiirzen.”®* Demgegeniiber sind Versuche, die nur
das Testen von neuen Haarwaschmitteln oder Kosmetika bezwecken, von
vornherein keine zuldssigen Griinde, um das Téten von Tieren zu rechtfer-
tigen.”®> Solche Produkte sind nicht lebensnotwendig und ausserdem gibt
es bereits genug davon, sodass keine neuen mehr entwickelt werden miis-
sen. Sie dienen keinem vitalen Interesse, weshalb das Lebensinteresse der
Tiere das Interesse an solchen Versuchen iiberwiegt. Das Téten fiir solche
Versuchszwecke ist auch nicht mit der Berufung auf Forschungsfreiheit zu
rechtfertigen. Forschungsfreiheit ist kein vitales Interesse,”®® soweit nicht
der Gegenstand der Forschung einem spezifischen vitalen Interesse wie der
Heilung von todlichen Krankheiten dient (was auf Haarwaschmittel und
Kosmetika nicht zutrifft). Zwischen den beiden Fallgruppen (Medikamente
gegen todliche Krankheiten und Produkte wie Haarwaschmittel oder Kos-
metika) kann es medizinische Zwecke geben, deren Einstufung als vitales
oder nichtvitales Interesse schwieriger ist (z.B. Entwicklung von Ohren-
tropfen, mit denen sich schwere Horbehinderungen verhindern lassen). Die
Rechtfertigung des Totens ist in diesem Bereich entsprechend schwieriger
zu beurteilen.?®”

Dient das Forschungsziel einem klar vitalen Interesse, namentlich der Ent-
wicklung von Medikamenten, die Leben retten bzw. wesentlich verlangern
konnen, ist zu fragen, in welchem Mass und mit welcher Wahrscheinlich-
keit ein Tierversuch zur Erreichung dieses Ziels beitrdgt. Dient der Versuch
bloss der Grundlagenforschung, die den Zweck hat, mehr oder weniger ab-
straktes Wissen zu erlangen, ohne dass bereits eine konkrete medizinische
Anwendung vorgesehen ist, dann ist es zwar moglich, dass die Erkenntnisse
dieses Versuchs irgendwann - in Verbindung mit noch folgenden weiteren
Versuchen - zur Behandlung von tddlichen Krankheiten beitragen konnen.

964 FRrANCIONE, Empfindungsfahigkeit (Fn. 496), S.159; RowLANDs, Animal Rights
(Fn. 63), S.52; vgl. BINDER/WINKELMAYER, Fleischproduktion (Fn. 876), S.125;
ferner KORSGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 292 1.

965 Hierzu und zum Folgenden SINGER, PE (Fn. 303), S.232f.; RowLANDS, Animal
Rights (Fn. 63), S. 53.

966 Vgl. RippE, Ethik (Fn. 338), S. 328.

967 Dazu vorne Rz. 687.

398

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Eine solch abstrakte Moglichkeit darf aber nicht als Wahrscheinlichkeit
gewertet werden, die hoch genug ist, um mit solcher Grundlagenforschung
das Toten von Tieren zu rechtfertigen. Denn dieser blossen Mdglichkeit
steht auf der anderen Seite die Gewissheit gegeniiber, dass die betroffe-
nen Tiere fiir den Versuch getotet werden. Die Wahrscheinlichkeit, dass
der Versuch den Tieren schadet (sie totet), ist also viel hoher als die
Wabhrscheinlichkeit, dass er den Menschen (in Form eines Medikamentes)
niitzt.”%® Deshalb tiberwiegt das Interesse der Tiere am Ausbleiben dieses
fiir sie todlichen Versuchs dasjenige der Menschen an dessen Durchfiih-
rung deutlich. Zwar geht es in der Sache auch bei den Menschen insofern
um vitale Interessen, als der Versuch im Hinblick auf eine mogliche spétere
Verwendung zur Lebenserhaltung durchgefiihrt werden soll. Weil aber die
Bestimmung zu einer konkreten, unmittelbaren und erfolgsversprechenden
medizinischen Verwendung fehlt, ist das menschliche Interesse an der
Grundlagenforschung nicht als vital zu qualifizieren. Die Wahrscheinlich-
keit, dass diese Forschung effektiv Leben rettet, ist dafiir zu gering bzw. zu
wenig bestimmbar.%

Anders sieht es aus, wenn ein Versuch Erkenntnisse verspricht, die sich
konkret verwenden lassen, um mit hoher Wahrscheinlichkeit Leben retten
bzw. verlingern zu kénnen, namentlich zur Entwicklung eines Medika-
ments, das eine tddliche Krankheit mit hoher Erfolgsquote heilt. In so
einem Fall ist der lebenserhaltende Nutzen des Versuchs so konkret und
wahrscheinlich, dass das menschliche Interesse an diesem Versuch vital ist.
Es ist somit qualitativ gleichwertig wie das Lebensinteresse der Tiere, die
fiir den Versuch getdtet werden. Mit zwei weiteren Argumenten ldsst sich
auch ein Uberwiegen des menschlichen Interesses an der Durchfithrung
des Versuchs begriinden: zum einen mit der quantitativen Stirke des Le-
bensinteresses, die bei Menschen meistens (aber nicht immer)®’? grosser
ist als bei den im Versuch verwendeten Tieren (z.B. Mausen, Ratten), und
zum anderen mit der eigenen Betroffenheit in vitalen Interessen. Da jeder
Mensch das Potenzial hat, an einer todlichen Krankheit zu erkranken, hat

968 Vgl. zu dieser Abwégung KOrRsGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 296.

969 Vgl. RippE, Ethik (Fn. 338), S. 321; RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S. 55.

970 Zum Vergleich des Lebensinteresses von schwer geschadigten Menschen mit dem
Lebensinteresse von Versuchstieren R. FRey, Die Ethik der Suche nach dem Nutzen
— Tierversuche in der Medizin (The Ethics of the Search for Benefits — Animal
Experimentation in Medicine, 1993), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte (Fn. 307), S.236
(245).

399

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

745


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

746

747

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

auch jeder Mensch ein Interesse daran, dass gegen solche Krankheiten
wirksame Medikamente entwickelt werden. Es handelt sich somit um eine
Entscheidung zur Selbsthilfe zugunsten eigener vitaler Interessen, die inso-
fern nicht zu beanstanden ist, als ein Zwang zum Verzicht auf das eigene
Leben niemandem zumutbar ist.”!

Nach der Interessenabwigung ist es somit moglich, Tierversuche zu recht-
fertigen, die dem vitalen Interesse der Heilung todlicher Krankheiten effek-
tiv dienen. Auch bei solchen Tierversuchen ist aber in jedem Fall kritisch
zu prifen, ob sie zur Erreichung dieses Ziels das ethisch beste Mittel
sind. Das beinhaltet vor allem die Frage, ob es andere Mittel gibt, die
dafiir besser geeignet (effektiver, effizienter) sind, und die Frage, ob andere
geeignete Mittel milder sind, d.h. eine weniger schwere Beeintrachtigung
von Interessen mit sich ziehen. Oft sind Tierversuche fiir die angestrebten
Forschungszwecke nicht gut geeignet, insofern sie keine genauen und zu-
verldssigen Ergebnisse liefern.””? Eine naheliegende Alternative ist daher,
die entsprechenden Versuche an Menschen durchzufiithren. Dass dadurch
die Ergebnisse wesentlich genauer und zuverlassiger werden, ist belegt®”?
und auch ohne Weiteres einleuchtend. Denn die Versuche sollen ja letztlich
zeigen, wie die Medikamente im Organismus eines Menschen wirken, und
nicht, wie sie im Organismus einer Ratte wirken. An Menschenversuchen
lasst sich dies direkt und unverfélscht beobachten, wéhrend der indirekte
Weg iiber Tierversuche und Analogieschliisse mit Fehlannahmen und Un-
genauigkeiten behaftet ist. Denn der menschliche Organismus funktioniert
nicht in jeder Hinsicht gleich wie der einer Ratte oder eines sonstigen
Tieres. Die viel hohere Fehlerquote bedeutet auch, dass ein Tierversuch fiir
ein anndhernd zuverldssiges Ergebnis viel ofter durchgefithrt werden muss
als ein entsprechender Menschenversuch. Durch das Testen an Menschen
kann also die Zahl der bendtigten Individuen reduziert werden. Von der
Eignung her sind Menschenversuche somit das klar bessere Mittel als Tier-
versuche.

Dagegen liesse sich vorbringen, dass Tierversuche aber ein milderes Mittel
seien als Menschenversuche, weil die betroffenen Interessen bei Menschen
quantitativ starker seien als bei Tieren, weshalb die Interessenbeeintrachti-
gung im Falle von Menschenversuchen schwerer wiege als im Falle von

971 Dazu vorne Rz. 696.
972 RoWLANDS, Animal Rights (Fn. 63), S. 56 f., 63.
973 FrEY, Nutzen (Fn. 970), S. 241.

400

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Tierversuchen. Eine solche Vergleichswertung wiirde aber voraussetzen,
dass in beiden Fillen, bei Menschen- wie bei Tierversuchen, qualitativ
gleiche Interessen betroffen sind. Da Tiere nach einem Versuch standard-
massig getdtet werden, konnten Tierversuche also nur dann sinnvoll als
milder eingestuft werden, wenn auch Menschen nach einem entsprechen-
den Versuch getdtet wiirden, denn nur dann ginge es auf beiden Seiten
um das Lebensinteresse. Es ist jedoch unvorstellbar, dass eine menschliche
Gesellschaft eine Regel beschliessen wiirde, die es erlaubt, Menschen fiir
wissenschaftliche Versuche (gegen ihren Willen) zu téten. Im geltenden
Recht scheint die Regel, dass Forschung kein Rechtfertigungsgrund fiir
das Toten von Menschen ist, so selbstverstandlich zu sein, dass das Human-
forschungsgesetz sie gar nicht ausdriicklich nennt (vgl. in diesem Zusam-
menhang Art.4 und Art.7 HFG). Dass Tiere (Mduse, Ratten, aber auch
Katzen und Affen®”*) nach einem Versuch getotet werden, ist hingegen wie
erwdhnt Standard. Mit Riicksicht auf diesen faktischen Unterschied sind
unter dem Gesichtspunkt des Lebensinteresses somit nicht Tierversuche,
sondern Menschenversuche das mildere Mittel.

Menschenversuche sind zur Entwicklung und Testung von lebensschiitzen-
den Humanmedikamenten also einerseits besser geeignet und andererseits,
da die Menschen nicht getotet werden, auch das mildere Mittel. Das macht
es schwer begriindbar, warum solche Versuche nicht generell an Menschen
statt an Tieren durchgefithrt werden sollen. Eine Erkldrung, warum dies
faktisch nicht so gemacht wird, ist darin zu vermuten, dass die Forschungs-
zwecke am einfachsten mit Versuchen zu erreichen sind, in die Menschen
typischerweise nicht bereit sind, einzuwilligen, weil diese Versuche ein Ri-
siko fiir die Gesundheit oder das Leben darstellen. Fiir solche Zwecke wer-
den Tiere verwendet, die nicht wie Menschen dagegen protestieren kdnnen.
Diese faktische Erklarung ist keine normative Rechtfertigung dafiir, solche
Versuche nur an Tieren und nicht auch an Menschen durchzufithren. Es
gibt jedoch zwei andere Argumente, die fiir eine normative Rechtfertigung
in Frage kommen: (1.) die Speziessolidaritit zwischen Menschen und (2.)
die stirkere Betroffenheit von Menschen im Vergleich zu Tieren.

Die menschliche Speziessolidaritét, d.h. die Neigung zur Bevorzugung von
Menschen gegeniiber andersartigen Lebewesen (Kaninchen, Tauben etc.),
beruht auf einer gefiihlten Verbundenheit mit Menschen als Artgenossen,

974 Dazu beispielhaft BGE 135 I1 384 Sachverhalt Ziff. A S. 385 (Ratten, Katzen, Rhesus-
affen).

401

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

748

749


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

750

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

die als stirker empfunden wird als die Verbundenheit mit Nichtartgenos-
sen.””> Diese Empfindung ist allerdings individuell unterschiedlich und es
ist anzunehmen, dass sie bei einigen Menschen gar nicht vorhanden ist. Sie
ist somit keine allgemeinmenschliche Eigenschaft, die als Grundlage einer
fiir alle Menschen verbindlichen Pflicht relevant wiére. Sie eignet sich als
Entscheidungsgrundlage fiir einen einzelnen Menschen, der in einer kon-
kreten Situation (z.B. wenn ein anderer Mensch von einem Leistenkrokodil
angegriffen wird) selbst zu entscheiden hat, ob er den Menschen gegeniiber
dem Tier bevorzugen will. Er muss, wenn er Speziessolidaritit empfindet,
das Recht haben, den Menschen zu bevorzugen (und das Leistenkrokodil
nétigenfalls zu toten, um den Menschen zu retten).”’® In der hier diskutier-
ten Frage geht es aber nicht um eine individuell-konkrete Entscheidung,
sondern um eine generell-abstrakte Regel: Die Frage ist, ob es generell
erlaubt sein soll, Forschungsversuche, denen sich Menschen nicht freiwillig
unterziehen wollen, an Tieren durchzufithren und als allenfalls nétige Folge
des Versuchs die Tiere zu toten. Eine solch allgemeine Regel ist auf der
Basis einer individuellen, nicht bei allen Menschen vorhandenen Empfin-
dung wie der Speziessolidaritit nicht gerechtfertigt. Die Speziessolidaritat
scheidet deshalb als Grund fiir die Privilegierung von Menschen in der
Versuchsfrage aus.

Somit ist fiir die Rechtfertigung — unter Beachtung des Prinzips der glei-
chen Interessenabwigung — vorauszusetzen, dass Menschen durch die Ver-
suche wesentlich stirker negativ betroffen wiren, als die verwendeten Tiere
es sind (weil ihre Interessen quantitativ stirker sind als jene der Tiere).
Das bedeutet aber, dass Versuche, zu denen Menschen nicht bereit sind,
nur an solchen Tieren durchgefithrt werden diirfen, bei denen klar ist,
dass sie wesentlich schwacher betroffen sind, als Menschen es waren. Tiere,
bei denen diese schwachere Betroffenheit nicht so klar ist, d.h. hoch entwi-
ckelte Tiere mit starken Lebens- und Integritétsinteressen (Menschenaffen,
Wale, Elefanten und wohl einige mehr), sind von Versuchen, die zu starken
gesundheitlichen Schiden oder zum Tod fithren kdnnen, zu verschonen.
Solche Versuche sind an diesen Tieren aus Gleichbehandlungsgriinden
ganz zu verbieten, wenn nicht die Bereitschaft besteht, sie auch (notigen-
falls zwangsweise) an Menschen durchzufithren.””” Um dieses Dilemma zu
vermeiden, besteht die beste Losung in der Entwicklung von alternativen

975 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 452-454, 711.
976 Vorne Rz. 709.
977 Vgl. Frey, Nutzen (Fn. 970), S. 246.

402

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Forschungsmethoden, die ganz ohne Toten und ohne schidigende Verwen-
dung lebender Tiere oder Menschen auskommen.®”8

Die Rechtfertigung des Tétens fiir Tierversuche ist also nicht generell aus-
zuschliessen, sie ist aber an eine Reihe von Voraussetzungen gekniipft.
Erstens muss die Totung zum Zweck oder als Folge des jeweiligen Versuchs
notwendig sein. Das ist sie, wenn der Versuch nur mit einem toten Tier
moglich ist oder wenn er im Tier ein Leiden auslost, das dauerhaft und so
stark ist, dass das Weiterleben fiir das Tier mutmasslich schlimmer wire
als der Tod. Zweitens muss der Versuch einem vitalen Interesse dienen.
Ein solches besteht an der Entwicklung von Medikamenten gegen Krank-
heiten, die zu einem wesentlich verfrithten Tod fiihren, nicht hingegen an
der Testung von Kosmetikprodukten. Drittens muss der Versuch fiir eine
konkrete Anwendung vorgesehen sein, die zur Wahrung des vitalen Inter-
esses mit hoher Wahrscheinlichkeit wirksam beitragt. Blosse Grundlagen-
forschung geniigt dieser Anforderung nicht. Viertens darf zur Erreichung
des Versuchsziels kein anderes Mittel zur Verfiigung stehen, das milder
ist, d.h. eine geringere Interessenbeeintrichtigung bewirkt. Als Alternative
sind namentlich Menschenversuche zu priifen, die in der Humanmedizin
besser geeignet sind. Fiinftens schliesslich muss mit hoher Wahrscheinlich-
keit angenommen werden konnen, dass das Tier, das verwendet werden
soll, durch den Versuch wesentlich schwicher betroffen ist, als ein Mensch
es ware. Nur so ldsst sich die Ungleichbehandlung gegeniiber Menschen
rechtfertigen, die von solchen Versuchen verschont bleiben, weil sie sich
dazu nicht freiwillig zur Verfiigung stellen.

d) Xenotransplantation

Tiert6tungen zum Zweck der Xenotransplantation, also der Transplantation
von tierischen Korperteilen (Organen, Gewebe, Zellen) auf Menschen,
sind im Grunde gleich zu beurteilen wie Totungen fiir Tierversuche. Die
Rechtfertigung einer Tétung ist méglich, wenn die Xenotransplantation
nicht ohne die T6tung mdglich sowie zur Wahrung eines vitalen Interesses
notwendig und effektiv ist.””° Ein vitales Interesse ist etwa die Behandlung
einer lebensgefahrlichen Herzerkrankung, die darin bestehen kann, dass

978 FRrEY, Nutzen (Fn. 970), S. 247 f.; vgl. KORsGAARD, Tiere (Fn. 360), S. 296.
979 Vgl. die Schilderung bei FRANCIONE, Xenotransplantation (Fn. 877), S.282f., der
das Téten empfindungsfahiger Tiere zwecks Xenotransplantation jedoch ablehnt.

403

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

751

752


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

753

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

eine defekte menschliche Herzklappe mit einer gesunden Herzlappe eines
Schweins ersetzt wird.”3® Wie bei Tierversuchen muss jedoch begriindet
werden, warum Organtransplantation ein Rechtfertigungsgrund fiir das
T6ten von Tieren sein soll, nicht jedoch fiir das Téten von Menschen. Denn
es ist auch hier nicht vorstellbar, dass Menschen bereit sind, sich toten zu
lassen, damit andere Menschen mit ihren Organen weiterleben konnen.

Dass es nicht erlaubt sein soll, Menschen zu toten, um ihre lebenswichti-
gen Organe fiir andere Menschen zu verwenden, lasst sich begriinden.
Denn obwohl sich hier zwei gleichwertige Interessen (Leben und Leben)
gegeniiberstehen, ist die Notwendigkeit einer Transplantation fiir das eine
Leben kein Fall der Selbsthilfe, der das Toten anderer Menschen notfalls
erlaubt.”®! Im Unterschied zur Selbsthilfe, in der die lebensgefédhrdete Per-
son selbst entscheidet, einen Menschen zu tdten, um sich selbst zu retten,
wire diese Entscheidung bzw. die Durchfithrung der Tétung im Fall der
Organtransplantation einer neutralen Stelle (Arzt, Spital) auferlegt. Damit
fehlt das Kriterium der eigenen Betroffenheit, das die Privilegierung eigener
Interessen gegeniiber gleichwertigen Interessen anderer erlauben wiirde.
Die Arztin hat keine Grundlage, das Leben ihres herzkranken Patienten
gegeniiber dem eines gesunden Menschen, dessen Herz als Ersatz dienen
konnte, zu bevorzugen. Insofern gibt es kein iiberwiegendes Interesse an
der Totung des gesunden Menschen. Hingegen gibt es Argumente dafiir,
dass das Lebensinteresse des gesunden Menschen iiberwiegt, wenn sonstige
Kriterien (z.B. Alter, verbleibende Lebenserwartung) ausgeklammert wer-
den. So ldsst sich etwa sagen, es sei moralisch schlimmer, einen Menschen
(den gesunden) aktiv zu toten, als einen Menschen (den herzkranken)
passiv sterben zu lassen, weil man nur fiir die aktive Tétung voll verant-
wortlich sei.®®? Ein anderes mogliches Argument wire, dass der gesunde
Mensch nichts dafurkann, dass der andere an einem Herzdefekt erkrankt
ist, weshalb er fiir diesen Zufall auch nicht mit dem Tod benachteiligt
werden darf. Beide Argumente erscheinen in diesem Zusammenhang ganz
plausibel, auch wenn sie sich nicht gut in das hier verwendete Schema
der Interessenabwigung einfiigen lassen. Ein weiteres Argument, das in
dieses Schema gut passt, ist der Unterschied in der Wahrscheinlichkeit
der Interessenwahrung. Da eine Organtransplantation immer mit einem

980 Siehe im Ubrigen zu den nicht klar als vital oder nichtvital einzuordnenden Interes-
sen im Bereich des Gesundheitsschutzes vorne Rz. 687, 743.

981 Zur Selbsthilfe vorne Rz. 696 f.

982 Vgl. RippE, Ethik (Fn. 338), S. 224, 324; ferner BosserT, Hirschkiihe (Fn. 372), S. 61f.

404

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Risiko des Misserfolgs verbunden ist und oft nur eine Verbesserung von
beschrinkter Dauer bewirkt, ist die Wahrscheinlichkeit, dass der kranke
Mensch nach der Transplantation (lange) weiterlebt, wesentlich geringer
als die Wahrscheinlichkeit, dass der gesunde Mensch weiterlebt, wenn die
Transplantation unterbleibt, er also nicht getdtet wird. Damit iiberwiegt das
Lebensinteresse des gesunden Menschen.

Wenn das Téten von Menschen zur Transplantation ihrer Korperteile auf 754
andere Menschen also verboten sein soll, darf auch das Téten von Tieren zu
diesem Zweck nur erlaubt sein, soweit sich die Tiere von Menschen derart
unterscheiden, dass eine Ungleichbehandlung gerechtfertigt ist. Menschli-
che Speziessolidaritat ist wie bei Tierversuchen wiederum kein Rechtfer-
tigungsgrund dafiir, da sie eine individuelle Empfindung ist, die keine
Grundlage fiir eine allgemeine Regel (Erlaubnis oder Verbot der Xenotrans-
plantation) sein kann. Der Grund fiir die Ungleichbehandlung gegeniiber
Menschen muss somit die geringere Betroffenheit der Tiere sein. Somit
diirfen zum Zweck der Xenotransplantation nur Tiere gettet werden, bei
denen klar ist, dass ihr Lebensinteresse deutlich schwiécher ist als das von
Menschen. Ob das z.B. auf Schweine zutrifft, darf zumindest hinterfragt
werden. Auch mit solchen Tieren darf eine todliche Xenotransplantation
aber nur erlaubt sein, wenn der lebensrettende medizinische Eingriff nicht
mit anderen Mitteln (z.B. mit Organen verstorbener Menschen) moglich
ist. Soweit es noch keine alternativen Implantate gibt, die ohne Tiertétung
herstellbar sind (z.B. durch Zellkultivierung oder aus anorganischem Mate-
rial), konnen solche entwickelt werden, sodass die Xenotransplantation mit
empfindungsfahigen Tieren kiinftig ganz abgeschafft werden kann. Sollte
diese Option nicht genutzt werden, obwohl es moglich wire, kime dies
einer Verweigerung der Priifung von potenziellen milderen Mitteln gleich.
Das Toten zwecks Xenotransplantation wire dann nicht verhaltnismassig
und damit nicht gerechtfertigt.

e) Unterhaltung und Kultur
aa) Jagd

Fir das Toten wildlebender Tiere, das iiblicherweise durch Abschuss er- 755
folgt, gibt es verschiedene Beweggriinde. Bereits beurteilt wurden die Jagd
zur Erlangung von Fleisch und die Jagd zur Erlangung von nicht essbaren

405

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

756

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

materiellen Giitern (Pelz, Jagdtrophden). Beides betrifft die Nutzung wild-
lebender Tiere, die hier als Motiv der Jagd im eigentlichen Sinn verstanden
wird.”® In einem weiteren Sinn, der nicht die Nutzung betrifft, kann der
Jagdbegriff auch das ebenfalls schon beurteilte Toten wildlebender Tiere
zum Schutz von Eigentum (Getreidefeldern, Obstgirten, Wald) umfassen
sowie das noch zu beurteilende Téten zum Schutz von Tieren (Schafen,
Ziegen) und zu Artenschutzzwecken. An dieser Stelle geht es um die Jagd
zur Befriedigung von nichtmateriellen Bediirfnissen (Spass, Unterhaltung),
die ebenfalls zur Nutzung der Tiere zu zéhlen ist (Hobbyjagd).

Die genauen Beweggriinde der Hobbyjagd werden unterschiedlich be-
schrieben, etwa als Naturerlebnis, als (triebhafte) Lust am Toten, als Freu-
de am Prozess des Jagens, der aber mit der Tétung enden muss, damit
die Jagd ,echt® ist, oder als Wunsch, das Phanomen des Todes bzw. die
Endlichkeit des Lebens durch das Té6ten eines Tieres zu erfahren, um die
eigene Angst vor dem Tod zu bewiltigen.?®* Was auch immer das genaue
Motiv im konkreten Fall sein mag, klar ist, dass es sich bei all diesen
Beschreibungen um nichtvitale Interessen handelt, die mit der Hobbyjagd
verfolgt werden.”®> Und soweit die Interessen dennoch wichtig sind (Na-
turerlebnis), konnen sie auch auf viele andere Arten als durch das Téten
von Tieren befriedigt werden. Dementsprechend ist klar, dass die Jagd zu
Hobbyzwecken das Téten von empfindungsfihigen Tieren nie rechtfertigen
kann. Das Lebensinteresse der Tiere {iberwiegt immer. Das gilt auch fiir die
Jagd (z.B. auf Wale) durch indigene V6lker, soweit sie aus Griinden der Kul-
tur ausgeiibt wird. Wie schon im Zusammenhang mit dem Fleischkonsum
erwahnt wurde, sind kulturelle Interessen wie Traditionspflege nicht vital,
auch wenn eine bestimmte Tradition fiir die Kultur eines Volkes noch so
wichtig ist. Sie sind den vitalen Interessen, nicht getétet, nicht gequalt und
nicht stark in der Gesundheit geschéddigt zu werden, stets untergeordnet.
Schliesslich wire es moralisch auch nicht zu akzeptieren, dass eine indigene
Gemeinschaft Madchen verstimmelt und dies damit begriindet, dass diese

983 Vorne Rz.162.

984 P. MAYR, Just for Fun oder Angst vor dem Tod - Erklarungsversuche fiir das
Jagdbediirfnis von Freizeitjagern, TIERethik H 7 (2013), S. 71 (74 f.,, 76-79); REGAN,
CFAR (Fn. 381), S.353f,; ]. ORTEGA Y GASSET, Meditationen iiber die Jagd (Prélogo
a un tratado de monteria, 1944), 1966, S. 68 f.

985 Hierzu und zum Folgenden FraNcIONE, Empfindungsfahigkeit (Fn. 496), S.158f;
RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S. 83; REGan, CFAR (Fn. 381), S. 354; STUCKI,
Grundrechte (Fn. 36), S. 383 f.; NussBAUM, Jenseits (Fn. 310), S. 208 f.

406

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Praxis ein wichtiger Bestandteil ihrer Kultur sei.®®® Ebenso wenig ist das
Toten empfindungsfihiger Tiere zu Unterhaltungs- oder Kulturzwecken zu
rechtfertigen.

Als weiteres Argument kommt hinzu, dass die Menschen, denen die Hob-
byjagd Vergniigen bereitet, die Jager, nur einen sehr kleinen Teil der Ge-
sellschaft ausmachen.?®” Bei anderen Menschen, die deutlich zahlreicher
sein diirften, bewirkt die Jagd keinen Gewinn, sondern einen Verlust an
Freude. Viele Menschen haben namlich Freude daran, wenn sie in der Na-
tur wilde Tiere beobachten konnen, und zwar vorzugsweise aus der Nahe.
Die Jagd macht diese Tiere aber scheu, sodass es in Gebieten, wo gejagt
wird, wesentlich schwieriger ist, sie zu beobachten. Fiir all die Menschen,
denen die Begegnung mit Wildtieren Freude bereitet - und womdglich
ihre psychische Gesundheit fordert -, bedeutet die Jagd somit eine erhebli-
che Beeintrichtigung ihrer Lebensqualitdt. Da ihr Interesse an solchen Be-
gegnungen und Beobachtungen qualitativ mindestens gleichwertig ist wie
das Interesse der Jager an der Hobbyjagd, ist fiir die Interessenabwédgung
auch entscheidend, dass diese Menschen deutlich zahlreicher sind als die
Jager. Denn wenn sich gleichwertige Interessen gegeniiberstehen, kommt
das nachrangige Kriterium der Zahl zur Anwendung, sodass die Seite mit
der hoheren Zahl an Betroffenen iiberwiegt.”8® Auch aus diesem Grund ist
die Jagd zu Hobbyzwecken vollstindig zu verbieten.

bb) Tierkdmpfe

Ebenfalls kein vitales Interesse besteht an den Tétungen im Rahmen von
Tierkdmpfen, die Menschen zur Unterhaltung oder zur Traditionspflege
veranstalten. Dazu gehéren Kampfe zwischen Tier und Mensch (z.B. Stier-
kampf) sowie Kampfe zwischen Tier und Tier (z.B. Hahnenkampf), die
durch Menschen veranlasst werden. Dass im letzteren Fall das Tier nicht
eigenhdndig durch einen Menschen, sondern durch ein anderes Tier getotet
wird, dndert nichts daran, dass die Menschen, die den tédlichen Kampf
veranlasst haben, fiir die T6tung die volle Verantwortung tragen. Zur T6d-
lichkeit kommt hinzu, dass diese Kémpfe den Tieren schweres Leiden in
Form von Schmerzen, Angst, Stress und Schadigung der Kérperfunktionen

986 TuUIDER/WOLF, Rechtfertigung (Fn. 916), S. 38.
987 Hierzu und zum Folgenden REICHHOLE, Jagd (Fn. 918), S. 15 1.
988 Vorne Rz. 692f.

407

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

757

758


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

759

760

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

zufligen. Auch dadurch werden vitale Interessen verletzt, die das Interesse
an Unterhaltung oder Kultur klar iitberwiegen. Solche Tierkdmpfe sowie die
Totungen zu diesem Zweck sind in keinem Fall zu rechtfertigen.”®

cc) Weitere kulturbedingte Tétungsmotive

Weitere Tiertétungen, die aus kulturbedingten Griinden erfolgen, sind ritu-
elle Opferungen (z.B. das Verbrennen junger Lamas als Zeichen der Dank-
barkeit an irgendwelche Gétter oder Geister) oder Tétungen zur Verwen-
dung tierischer Korperteile (Tigerhoden, Bérengalle, Nashornpulver) fiir
straditionelle’, nicht wissenschaftsbasierte Heilzwecke (z.B. als Potenzmit-
tel). Die Interessen an solchen Tiertétungen beruhen jeweils auf irgendei-
nem Glaubensinhalt (Okkultismus, Religion, Aberglaube), weshalb manche
Menschen vielleicht glauben, dass diese Totungen einem vitalen Interesse
dienen. Tatséchlich dienen sie aber keinem vitalen Interesse. Es handelt
sich durchwegs um nichtvitale Interessen, und noch dazu um solche, die
besonders irrational begriindet sind. Tétungen zu solchen Zwecken sind
nie zu rechtfertigen. Ebenso wenig wie das Toten iiberhaupt konnen Glau-
bensinhalte eine tierschutzwidrige Tétungsmethode wie das betdubungslo-
se Schlachten (Schachten) rechtfertigen. Das Lebensinteresse empfindungs-
fahiger Tiere sowie ihr Interesse, nicht gequilt zu werden, tiberwiegen das
nichtvitale menschliche Interesse an solchen Praktiken. Sie haben einen
umfassenden Vorrang vor Religion und sonstigen Glaubenssystemen.

3. Entsorgung und Beseitigung von Tieren

Die letzte Kategorie der menschlichen Tiertétungsinteressen bilden die In-
teressen, die darauf gerichtet sind, Tiere loszuwerden. Das kann den Grund
haben, dass an der Haltung der Tiere kein Interesse mehr besteht, z.B. weil
man sie fiir einen bestimmten Zweck fiir nicht mehr ,verwendbar® hilt,
und die Fortsetzung der Haltung zudem mit lastigem Aufwand (Kosten,
Arbeit, Zeit) verbunden wire. In so einen Fall dient die T6tung der Entsor-
gung der Tiere. Ein anderer moglicher Grund ist, dass Tiere an einem
bestimmten Ort ein Hindernis fiir ein menschliches Vorhaben darstellen
(z.B. Fische und Amphibien in einem Teich, an dessen Stelle ein Gebdude

989 Vgl. zum Ganzen auch ROWLANDS, Animal Rights (Fn. 63), S. 84 f.

408

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

errichtet werden soll). In diesem Fall bezweckt das Toten die Beseitigung
der Tiere, um das Vorhaben realisieren zu kénnen. In beiden Fillen geht
weder eine Gefahr von den Tieren aus, vor der man sich oder andere
schiitzen muss, noch bringt die Tétung einen direkten Nutzen. Sie bringt
lediglich einen indirekten Nutzen, der meistens negativ ist (Wegfall von
Aufwand fiir Haltung und Pflege der Tiere). Deshalb sind diese Totungen
weder dem Schutz vor Tieren noch der Nutzung von Tieren zuzuordnen,
sondern einer eigenen Kategorie.

Die Entsorgung diirfte praktisch der weit hdufigere Totungszweck sein als
die Beseitigung. Beispiele fiir das T6ten zur Entsorgung sind das Vergasen
von frisch geschliipften mannlichen Kiiken, die sich wirtschaftlich weder
zur Eier- noch zur Fleischproduktion eignen (,Eintagskiiken®), das Ein-
schlafern von bereits ,verbrauchten® Versuchstieren nach einem Versuch,
der das Téten (aus Tierschutzgriinden) eigentlich nicht notwendig macht
(z.B. Testung von harmlosen Augentropfen an Kaninchen), sowie das Toten
von ,ausgedienten Rennpferden, Milchkithen oder Legehennen und von
»uberzahligen” (fiir die Zucht nicht benétigten) Zootieren.”® Ein weiteres,
wohl selteneres Beispiel ist das Totenlassen von nicht mehr erwiinschten
Heimtieren. Das Motiv dafiir kann nebst dem Sparen von Kosten auch
blosse Bequemlichkeit sein, z.B. wenn jemand, der in die Ferien verreisen
will, den Aufwand scheut, fiir diese Zeit eine stellvertretende Betreuungs-
person fiir seine Katze zu finden, und deshalb die Katze von einem Tierarzt
einschlifern lasst.”!

In all diesen Fillen dient das T6ten 6konomischen Interessen (Sparen von
Aufwand fiir Unterbringung, Fiitterung, Pflege etc.), die teilweise indirekt
auch tierschutzrelevant sein konnen. Das zeigt sich beispielhaft darin, wie
fiir das Toten von ,,iiberzdhligen® Zootieren argumentiert wird. Dabei han-
delt es sich um Tiere, die fiir Zuchtprogramme, welche z.B. fiir Auswilde-
rungsprojekte durchgefiihrt werden, als ungeeignet oder unnétig eingestuft
werden.?”? Griinde fiir die Nichteignung konnen Krankheiten, Sterilitét,
Partnerunvertraglichkeiten oder das Nichterfiillen der genetischen Selekti-

990 Vgl. die Beispiele bei STuckt, Grundrechte (Fn. 36), S. 384.

991 Beispiel bei COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 68.

992 Hierzu und zum Folgenden G. HILDEBRANDT et al., Fortpflanzungsmanagement im
Zoo, TIERethik H 9 (2014), S.13 (14, 24f.); kritisch dazu R. BINDER, Kein Platz
auf der Arche: Zur Té6tung ,uberzdhliger” Zootiere, TIERethik H 9 (2014), S.124
(124f); J. BROCKNER/T. SCHMIDT, Grenzen der Zootierhaltung, TIERethik H 9
(2014), S. 44 (45, 52).

409

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

761

762


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

763

764

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

onskriterien sein (z.B. dass ein Sibirischer Tiger und seine Nachkommen
einen gewissen Anteil Sumatratigerblut in sich tragen)®. Wegen diesen
meist unvorhersehbaren Risikofaktoren wird zur Sicherung des Zuchtpro-
gramms ein gewisser Vorrat an Tieren produziert, die dann, wenn sie trotz
Eignung nicht benétigt werden, ebenfalls ,iiberzahlig“ sind. Das Toten
dieser Tiere wird dann damit begriindet, dass es fiir sie keinen Platz im
Zoo gibt und dass sie trotz Vermittlungsversuchen an keinem anderen
geeigneten Ort untergebracht werden kdnnen. Zusétzlich wird geltend ge-
macht, dass Alternativen zum Toten wie Kastration oder Umplatzierung
tierschutzwidrig sein konnen. So kénne eine kontrazeptive Hormonbe-
handlung zu einem erhéhten Krebs- und Infektionsrisiko sowie dauerhafter
Unfruchtbarkeit fithren, die Eingliederung eines Tieres in eine neue Grup-
pe konne die Gruppenharmonie erheblich stéren und die Handaufzucht
von Jungtieren, die von der Mutter nicht angenommen wurden, kénne zu
Fehlpragungen und anderen Verhaltensstorungen fithren.”%*

Bevor zu dieser Argumentation Stellung bezogen wird, ist darauf hinzuwei-
sen, dass das T6ten von (,iiberzdhligen) Zootieren zum Teil auch damit
begriindet wird, dass diese Tiere an andere Tiere verfiittert werden.”®®
Dieses Argument betrifft jedoch das Téten im Interesse anderer Tiere und
liegt damit ganz ausserhalb des Tétungsgrunds der Entsorgung. Es wird
spater an entsprechender Stelle separat beurteilt.

Das Argument der fehlenden Unterbringungsmdglichkeit widerspiegelt
letztlich nur das 6konomische Interesse am Sparen von Aufwand. Denn
abgesehen vielleicht von seltenen Ausnahmefillen ist eine Unterbringung
nie wirklich unmdglich, sondern allenfalls sehr aufwendig. Zunéchst liegt
die Vermutung nahe, dass die Abgabe von Tieren, fiir die es in einem Zoo
keinen Platz gibt, meistens daran scheitert, dass andere Zoos zur Ubernah-
me aus wirtschaftlichen Griinden nicht bereit sind, z.B. weil sie ebenfalls
nur an Tieren interessiert sind, die sich nach gleichen oder dhnlichen Krite-
rien fiir eigene Zuchtprogramme eignen. Doch selbst wenn gar niemand
zur Ubernahme bereit wire, bestiinde immer noch die Moglichkeit, den
Platz im eigenen Zoo auszubauen bzw. die Zahl der Tiere durch eine
Reduktion der Vermehrungsrate tiefer zu halten. Zudem kdnnten spezielle

993 Zu diesem Fall vor einem deutschen Gericht HILDEBRANDT et al., Fortpflanzungs-
management (Fn. 992), S.16 f. (,,Fall Taskan®).

994 HILDEBRANDT et al., Fortpflanzungsmanagement (Fn. 992), S. 19, 21.

995 Dazu HILDEBRANDT et al., Fortpflanzungsmanagement (Fn. 992), S.14, 21f; vgl.
BRUCKNER/SCHMIDT, Grenzen (Fn. 992), S. 52.

410

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

Auffangeinrichtungen fiir Tiere geschaffen werden, die bei gewdhnlichen
Zoos in diesem Sinne unerwiinscht sind.”® Stattdessen werden aber die
Tierbestande in Zoos offenbar standardmassig so geplant, dass der verfiig-
bare Platz von Anfang an nicht ausreicht, um alle Tiere unterzubringen, die
durch menschengesteuerte Vermehrung erzeugt werden. Es wird bewusst
auf Vorrat vermehrt, um fiir eine zeiteffiziente Erreichung der Zuchtziele
eine geniigende ,Reserve an Tieren zu haben, die voraussehbar nicht alle
verwendet werden. Die Tétungen zur Entsorgung sind somit eingeplant.
Der Hauptgrund fiir dieses Vorgehen sowie fiir den Verzicht auf nichttod-
liche Alternativen (Umplatzierung, Platzausbau, Geburtenreduktion) ist
allem Anschein nach die Wirtschaftlichkeit. Dasselbe gilt sinngemiss fiir
die tibrigen Falle des Totens zur Entsorgung (,,Eintagskiiken’, ,verbrauchte®
Versuchstiere etc.). Wirtschaftlichkeit ist aber kein vitales Interesse, solan-
ge es nicht um die Sicherung von Mitteln geht, die zur Verwirklichung
von eigentlichen vitalen Interessen (Leben, Gesundheit, Ernahrung) unver-
zichtbar sind. Dies trifft in allen genannten Féllen nicht zu. Die Tétungen
dienen somit keinem vitalen Interesse und sind insoweit nicht zu rechtferti-
gen.

Die vorgebrachten Tierschutzargumente (Krankheitsrisiken oder Verhal-
tensstorungen bei Alternativen zur Tétung) betreffen eigentlich nicht den
Totungsgrund der Entsorgung, sondern das Téten im Interesse der betrof-
fenen Tiere selbst. Sie hidngen jedoch insofern damit zusammen, als eine
Tierschutzwidrigkeit die Folge des Verzichts auf die T6étung (zur Entsor-
gung) sein konnte. Deshalb wird bereits an dieser Stelle darauf eingegan-
gen. Damit die genannten Beeintrachtigungen das Toten der davon betrof-
fenen Tiere rechtfertigen konnten, miissten sie fiir die Tiere schlimmer sein
als der Tod. Denn nur so wiirde der Tod - im Sinne des Tierschutzes
- fiir die Tiere eine Verbesserung bewirken. Das trifft jedoch auf keine
dieser Beeintrachtigungen zu. Weder ein erhohtes Krebs- oder Infektionsri-
siko noch eine gestdrte Gruppenharmonie noch eine Fehlpragung durch
Flaschenaufzucht wiegen so schwer wie der Tod*” - ganz abgesehen da-
von, dass diese Risiken nicht zwingend sind, sondern von der gewahlten
Methode abhéingen. Die Argumentation beruht wohl auf der Annahme,
dass der Schutz des Lebens selbst kein Anliegen des Tierschutzes sei. In
dieser Arbeit wurde jedoch eingehend dargelegt, dass empfindungsfihige

996 Zu diesen und weiteren Alternativen zur Totung BRUCKNER/SCHMIDT, Grenzen
(Fn. 992), S. 52 f.; BINDER, Arche (Fn. 992), S. 126.
997 Vgl. in Bezug auf die Fortpflanzungsverhiitung BINDER, Arche (Fn. 992), S. 126.

411

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

765


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

766

767

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Tiere, auf die der Tierschutz seinem Zweck nach ausgerichtet ist, nicht
nur ein Interesse am Schutz vor Leiden (z.B. in Form von Krankheiten
oder Verhaltensstérungen) haben, sondern auch ein leidensunabhangiges
Interesse am Schutz vor Tétung.”®® Dieses Lebensinteresse tiberwiegt die
hier vorgebrachten Interessen an der Verhinderung von Krankheitsrisiken
oder Verhaltensstorungen, weshalb sich aus ihnen nichts zugunsten der
Totung ableiten ldsst.

Damit bleibt es dabei, dass fiir den Umgang mit hohen Tierbestdnden
nichttddliche Alternativen wie Umplatzierung oder Geburtenreduktion
moglich sind, das Toten somit nicht erforderlich ist. Der einzige Vorteil
des Tétens gegeniiber diesen Alternativen ist die Wirtschaftlichkeit, die
jedoch kein vitales Interesse ist. Das Toten von empfindungsfahigen Tieren
ist deshalb zum Zweck der Entsorgung allein (unter Vorbehalt anderer
Griinde wie der Verfiitterung) nicht zu rechtfertigen.

Der Totungsgrund der Beseitigung ist weitgehend gleich zu beurteilen. Zwar
ist es im Unterschied zur Entsorgung denkbar, dass die Beseitigung in
seltenen Fillen tatsdchlich einem vitalen menschlichen Interesse dient. Das
kann der Fall sein, wenn Tiere sich an einem Ort befinden, an dem ein
Spital gebaut werden soll, das fiir die lebensnotwendige Gesundheitsver-
sorgung benotigt wird und fiir das kein anderer Standort in erreichbarer
Nahe zur Verfiigung steht. Allerdings heisst das nicht, dass das Toten zur
Verwirklichung dieses vitalen Interesses dann auch erforderlich ist. Es sind
kaum Fille vorstellbar, in denen nicht mildere Mittel wie die Umplatzie-
rung der Tiere méoglich sind. Das 6konomische Argument, dass die Um-
siedlung von Fischen in einen anderen Teich aufwendiger ist, rechtfertigt
das Toten nicht, da das Sparen von Aufwand im Gegensatz zum Leben der
Fische kein vitales Interesse ist. Ebenso wenig dndert sich mit dem Argu-
ment, dass der Transport sowieso fiir einige Tiere todlich wiére. Trotz dem
Risiko, dass einige Tiere sterben konnen, ist eine sorgfaltig geplante und
durchgefithrte Umsiedlung - zumindest in Bezug auf das Lebensinteresse
- das mildere Mittel als eine absichtliche Totung aller Tiere am jeweiligen
Ort. Zudem ist manchmal gar keine Umsiedlung notig, um das Toten zu
vermeiden. So gab es den Fall, dass ein Wildchen als Nistgebiet fiir etwa
8000 Paare von Kuhreihern diente.”® Wiahrend der kurzen Nistzeit der
Vogel wurde das Geldnde bebaut und die Vogel massenhaft getotet. Hatte
man mit dem Baubeginn zwei Wochen gewartet, wire die Nistaktivitat

998 Siehe insbesondere vorne Rz. 550 ff.
999 Zu diesem Fall DoNALDSON/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S. 542.

412

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

abgeschlossen gewesen, die Reiher hitten das Wéldchen verlassen gehabt
und das Toten hatte nicht stattgefunden.

II1. Toten im Interesse von Tieren
1. Tétung zum Schutz anderer Tiere

Wie Menschen konnen auch Tiere von anderen Tieren lebensgefahrlich
angegriffen werden (z.B. Schafe von Wolfen, Fische von Reihern). Das
Toten der angreifenden Tiere zur Rettung der angegriffenen liegt primar
im Interesse der angegriffenen Tiere. Zwar konnen auch Menschen ein
eigenes Interesse an solchen Totungen haben, z.B. wenn sie Schafe halten,
an deren Weiterleben sie wirtschaftlich oder emotional interessiert sind.
Das Lebensinteresse der Tiere ist diesen menschlichen Interessen jedoch
wertmdssig tibergeordnet und deshalb in der Interessenabwégung in erster
Linie massgebend. Anstelle des Lebensinteresses kann in gewissen Féllen
auch nur das Interesse an der nicht unmittelbar lebensnotwendigen Ge-
sundheit eines Tieres betroffen sein. Es ist z.B. denkbar, dass ein Falke
Schafe angreift und ihnen dadurch lediglich Verletzungen zufiigen kann,
die nicht todlich oder lebensgefahrlich sind, aber doch eine erhebliche
Gesundheitsbeeintrachtigung darstellen (schmerzhafte, blutende Wunden,
die eine mehrtitige Heilungszeit beanspruchen). Ob es in so einem Fall ge-
rechtfertigt ist, den Falken zu toten, wenn er sich nicht anders (z.B. mittels
Einschiichterung durch anwesende Menschen) von den Angriffen abhalten
lasst, ist schwierig zu beurteilen.l’® Im Folgenden geht es aber um Fille,
in denen das angreifende Tier das angegriffene téten will und kann, um
es zu fressen, und ein anwesender Mensch vor der Frage steht, ob er dem
angegriffenen Tier helfen soll. Dabei wird fiir die Beurteilung des mensch-
lichen Verhaltens (Helfen oder Nichthelfen) vorausgesetzt, dass das Toten
und Fressen des angegriffenen Tieres fiir die ausreichende Erndhrung des
angreifenden notwendig ist.

Die Hauptinteressen, die sich gegeniiberstehen, sind somit das Lebensinter-
esse des angegriffenen Tieres und das Lebensinteresse des angreifenden
Tieres, das sich vom angegriffenen ernghren will. Sie sind qualitativ gleich-
wertig und oft sind klare Unterschiede in der quantitativen Interessensstér-

1000 Zur Schwierigkeit solcher und dhnlicher Félle vorne Rz. 687.

413

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

768

769


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

770

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

ke nicht zu erkennen. Fiir die Abwégung sind deshalb weitere Kriterien zu
priifen. In der tierethischen Literatur wird die Frage, ob es gerechtfertigt
ist, ein angreifendes Tier zu toten, um das angegriffene zu retten, von der
Lebensweise des angegriffenen Tieres bzw. seiner Beziehung zum rettenden
Menschen abhingig gemacht. Zur Rettung eines Tieres, gegeniiber dem
der Mensch ein Haltungs- oder dhnliches Obhutsverhiltnis hat (Heimtiere,
Nutztiere), wird eine Befugnis zur Totung des angreifenden Tieres als letz-
tes Mittel befiirwortet.?! Einem Bauer soll es somit erlaubt sein, einen
Wolf, der seine Schafe angreift, zu toten, wenn dies zur Rettung der Schafe
die einzige Moglichkeit ist. Eine Erlaubnis des Totens zur Rettung von
wildlebenden Tieren, zu denen man keine besondere Beziehung hat, wird
hingegen abgelehnt. Es soll demnach nicht erlaubt sein, einen Reiher zu
toten, um die Fische zu retten, die er frisst.

Diese Differenzierung zwischen gehaltenen und wildlebenden Tieren ist
begriindet. Die Beziehung, in der ein Mensch zu einem Tier steht, das in
seiner Obhut lebt, begriindet fiir diesen Menschen im Falle eines Angriffs
auf das Tier eine eigene Betroffenheit, sodass seine Perspektive nicht neu-
tral, sondern auf die Entscheidung zugunsten ,seines Tieres ausgerichtet
ist.1%92 Je nach Art der Beziehung kann die eigene Betroffenheit in einer
expliziten Pflicht zur Hilfe oder in einer emotionalen Verbundenheit zum
angegriffenen Tier bestehen, die es ihm unzumutbar macht, diesem nicht
zu helfen. Da sowohl das angegriffene als auch das angreifende Tier in
vitalen Interessen betroffen sind und es insoweit Unentschieden steht, ist es
gerechtfertigt, aufgrund der eigenen Betroffenheit zugunsten des angegriffe-
nen Tieres zu entscheiden. Losgeldst von der Perspektive des betroffenen
Menschen spricht zudem fiir die Rettung von Tieren, die in menschlicher
Obhut leben, dass diese Tiere in der Regel stark von Menschen abhingig
sind.!% Sie sind oft eingesperrt, angebunden oder so platziert, dass sie sich
nicht vor dem angreifenden Tier verstecken oder vor ihm fliichten konnen.
Zudem kann die jahrtausendelange Domestikation dazu gefiihrt haben,
dass sie ihre natiirlichen Féhigkeiten und Verhaltensweisen zum Schutz
vor Fressfeinden verloren haben. Sie haben in Bezug auf den Selbstschutz
vor Fressfeinden somit einen Nachteil gegeniiber wildlebenden Tieren, den

1001 Hierzu und zum Folgenden RippE, Ethik (Fn. 338), S.338; ROWLANDS, Animal
Rights (Fn. 63), S.112; DoNALDSON/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S.295; vgl.
BosserT, Hirschkiihe (Fn. 372), S. 65; PALMER, Animal Ethics (Fn. 554), S. 86, 89.

1002 Zu dieser Art der eigenen Betroffenheit vorne Rz. 698-700.

1003 Zur weiteren Bedeutung dieser Abhangigkeit fiir Hilfspflichten Bossert, Hirsch-
kithe (Fn. 372), S. 65f.

414

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

die Menschen durch die Haltung und die Domestikation zu verantworten
haben. Auf dieser Grundlage lésst sich eine Hilfspflicht zugunsten dieser
Tiere als Ausgleich fiir diesen Nachteil begriinden.

Wird ein wildlebendes Tier angegriffen, besteht weder eine eigene Betrof-
fenheit von Menschen im beschriebenen Sinn noch eine menschlich verur-
sachte besondere Verletzlichkeit des angegriffenen Tieres.!?* Damit fehlen
die besonderen Griinde fiir eine Entscheidung zugunsten des angegriffenen
Tieres und es stehen sich zwei vitale Interessen gegeniiber. Wiirde ein
Mensch also eine Eule davon abhalten, eine Maus zu toten, um die vitalen
Interessen der Maus zu wahren, wiirde er damit vitale Interessen der Eule
beeintrachtigen, weil er ihr die fiir sie lebensnotwendige Ernahrung verun-
moglichte.l90> Insofern konnte argumentiert werden, wegen der Gleichwer-
tigkeit der Optionen (Helfen oder Nichthelfen) miisse es einem Menschen
freigestellt sein, ob er dem angegriffenen Tier helfen will oder nicht. Es
gibt jedoch ein gewichtiges Argument, das gegen diese Freistellung und
fir ein Verbot des Eingreifens spricht. Wenn wildlebende beutegreifende
Tiere davon abgehalten werden, ihre natiirlichen Beutetiere zu téten und
zu fressen, oder wenn sie sogar ganz aus einem Gebiet entfernt werden,
hat dies in der Regel zahlreiche Folgen fiir das jeweilige Okosystem.1006
Diese Folgen sind oft unvorhersehbar und konnen kaskadenhaft weitere
Folgen auslosen. Beispielsweise kann das Verschwinden einer Raubtierart
R. aus einem Gebiet G. einerseits dazu fithren, dass die Zahl der typischen
Beutetiere B. dieser Raubtierart stark zunimmt, und andererseits dazu,
dass eine andere karnivore Art A., die sich vom Aas der Beutetiere B.
erndhrt, ebenfalls reduziert wird, weil weniger durch R. getdtete Tiere der
Art B. in G. herumliegen. Die Reduktion der Art A. kann wiederum eine
Zunahme einer anderen Beutetierart auslsen, die von A. selbst bejagt wird.
Die Zunahme der Beutetiere kann dazu fuhren, dass eine andere Art, die
mit ihnen um Nahrung oder Lebensraum konkurriert, verdringt wird.
Dies kann wiederum bewirken, dass eine weitere Raubtierart, die sich von
dieser Konkurrenzart ernahrt, reduziert wird. Zudem kann die Zunahme
einer pflanzenfressenden Beutetierart dazu fithren, dass bestimmte Pflan-

1004 PALMER, Animal Ethics (Fn. 554), S. 86, 89; BosserT, Hirschkiihe (Fn. 372), S. 66.

1005 BosserT, Hirschkiihe (Fn. 372), S. 69; GORKE, Artenschutz (Fn. 366), S. 33; CoCH-
RANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 94; vgl. NussBauM, Jenseits (Fn. 310), S. 200 £.

1006 Hierzu und zum Folgenden SELTER, Planning (Fn. 502), S.195f; GORKE, Arten-
schutz (Fn. 366), S. 33; vgl. COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 93; STENMARK,
Uberblick (Fn. 363), S.110.

415

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

771


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

772

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

zenarten stark reduziert werden, was wiederum einen Nahrungsmangel
fir andere pflanzenfressende Arten verursache kann. Um solche 6kologi-
schen Auswirkungen zu vermeiden, wird im Sinne eines ,Prinzips des
Nicht-Einmischens“1%7 gefordert, dass menschliche Eingriffe in das Jagd-
und Totungsverhalten wildlebender Tiere generell zu unterbleiben haben.
Das Argument der 6kologischen Auswirkungen scheint zwar vorwiegend
im Rahmen einer holistischen bzw. &kozentrischen Ethik Verwendung
zu finden,!%%® die hier nicht vertreten wird. Es ist aber ebenso giiltig in
einer individualistischen (sentientistischen) Ethik, da die Auswirkungen
nicht nur das Okosystem als Gesamtheit beeinflussen, sondern auch fiir
die davon abhingigen empfindungsfiahigen Einzeltiere, einschliesslich der
Menschen, spiirbar sind.1% Es trifft auch nicht zu, dass diese 6kologischen
Auswirkungen nur dadurch relevant sind, dass sie eine grosse Zahl von
Einzelwesen betreffen, dass sie also — im Sinne des Utilitarismus - nur fiir
die Gesamtheit der Betroffenen gewichtig sind und fiir jedes Wesen einzeln
betrachtet nur untergeordnete Bedeutung haben.!’® Denn wie bereits dar-
gelegt wurde, sind Arten, Biodiversitit und Okosysteme fiir (empfindungs-
fahige) Lebewesen einschliesslich Menschen zum Teil von lebenswichtiger
Bedeutung.!”! Die Storung von Okosystemen und ihre Folgen fiir die Bio-
diversitat konnen daher langerfristig, ab einem gewissen Mass, vitale Inter-
essen wie Erndhrung, physische Sicherheit, medizinische Versorgung oder
Krankheitspravention ernsthaft gefdhrden. Zwar ist die Gefahr klarerweise
weniger unmittelbar und die Interessenbeeintrachtigung weniger gewiss, als
wenn ein Wesen direkt getdtet wird. Angesichts der Komplexitit von Oko-
systemen und der Unvorhersehbarkeit der Folgen ihrer Beeintrachtigungen
ist diese Gefahr aber geniigend ernst, um den Schutz von Okosystemen
als vitales Interesse eines einzelnen empfindungsfahigen Wesens zu behan-
deln.2 Zum Schutz von Okosystemen ist es deshalb gerechtfertigt, das
Toten wildlebender Tiere zwecks Rettung der Beutetiere, die sie angreifen,
zu verbieten.

An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass ein solches Verbot nicht
bedeutet, dass das Toten von wildlebenden Tieren auch dann untersagt

1007 Bezeichnung nach GORKE, Artenschutz (Fn. 366), S. 33.

1008 So bei GORKE, Artenschutz (Fn. 366), S. 33; STENMARK, Uberblick (Fn. 363), S. 110.
1009 Dazu vorne Rz. 485-488.

1010 So aber offenbar COCHRANE, Animal Rights (Fn. 504), S. 93.

1011 Vorne Rz. 494-501.

1012 Vgl. SELTER, Planning (Fn. 502), S.195.

416

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

sein muss, wenn sie Menschen lebensgefihrlich angreifen. Das Toten zur
Rettung von Menschen ist auch zu rechtfertigen, wenn der angegriffene
Mensch zum rettenden Menschen nicht in einer besonderen Beziehung
steht, sondern diesem unbekannt ist.!> Weiter vorne wurde dies damit
begriindet, dass zumindest manche Menschen sich mit anderen Menschen
allein durch die gemeinsame Spezieszugehdrigkeit solidarisch verbunden
fithlen, sodass sie bei einem Angriff eines Menschen durch ein andersar-
tiges Lebewesen gewissermassen selbst betroffen sind.'”* Es wire ihnen
unzumutbar, wiirde man ihnen die Rettung eines Menschen, z.B. vor einem
Komodowaran, verbieten. Zur Rechtfertigung der Ungleichbehandlung ge-
geniiber wildlebenden Tieren, die vor Angriffen durch andere wildlebende
Tiere nicht gerettet werden diirfen, gibt es neben dieser menschlichen
Speziessolidaritit zwei weitere Griinde: Erstens haben Menschen in der
Regel ein quantitativ stirkeres Lebensinteresse als wildlebende Tiere. Und
zweitens sind Angriffe von wildlebenden Tieren auf Menschen viel seltener
als Angriffe auf andere wildlebende Tiere. Sie sind so selten, dass die dko-
logischen Auswirkungen einer Tétung des angreifenden Tieres, sollte sie
denn zur Rettung des Menschen wirklich nétig sein, in der Regel leicht zu
verkraften sind.

Tiert6tungen lassen sich also rechtfertigen zur Rettung von gehaltenen Tie-
ren, zu denen die rettende Person eine besondere Beziehung hat (und zur
Rettung beliebiger Menschen), nicht aber zur Rettung von wildlebenden
Tieren, zu denen sie keine besondere Beziehung hat. Doch auch wenn
dieses Erfordernis der Beziehung erfiillt ist, darf eine T6tung nur erfolgen,
wenn die Rettung des angegriffenen Tieres wirklich nicht anders (z.B.
mit Warnschiissen oder abschreckendem Schreien) zu erreichen ist. Zum
Schutz von Schafen, Ziegen, Rindern etc. bieten sich zudem préventive
Schutzmassnahmen wie sichere Zaune, Herdenschutzhunde oder die Be-
wachung der Tiere durch Menschen an. Werden diese Massnahmen konse-
quent verfolgt, diirften Fille, in denen eine T6tung wirklich das einzige
geeignete Schutzmittel ist, extrem selten sein. Ein praventives Téten poten-
ziell gefahrlicher Tiere, von denen noch keine konkrete Gefahr ausgeht, ist
nicht zu rechtfertigen.'> Dieser strenge Massstab ist umso mehr begriin-
det, als die Raubtiere, die zur Gefahr fiir gehaltene Tiere werden konnen
(Baren, Wolfe, Luchse), typischerweise einer bedrohten Art angehéren,

1013 GLM. mit anderer Begriindung RowLANDs, Animal Rights (Fn. 63), S. 109, 112.
1014 Vorne Rz.709.
1015 RippE, Einwanderer (Fn. 140), S. 61.

417

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

773


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

774

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

deren Fortbestehen im entsprechenden Gebiet schon durch den Abschuss
von wenigen Tieren erheblich gefahrdet werden kann.!”¢ Nebst ihrem indi-
viduellen Lebensinteresse ist also auch der Artenschutz ein wesentlicher
Grund gegen die T6tung.

2. Tétung zur Ernahrung anderer Tiere

Wie Menschen haben auch Tiere ein vitales Interesse an einer ausreichen-
den Erndhrung. Tiere, die in menschlicher Obhut gehalten werden, miissen
dementsprechend gefiittert werden. Zur Erndhrung von Tieren, die sich
nattirlicherweise (auch) von Fleisch ernahren, werden deshalb andere Tiere
getotet. Beispiele sind das Toten von Zootieren (Giraffen) zur Verfiitterung
an andere Zootiere (Lowen) und das Toten von Rindern, Kaninchen oder
Hithnern zur Herstellung von Futter, das an Heimtiere (Hunde, Katzen)
verfiittert wird. Es ist davon auszugehen, dass einige Tiere (z.B. Krokodile,
Eulen) im Gegensatz zu Menschen fiir ihre ausreichende Ernahrung auf
Fleisch angewiesen sind.'%77 Soweit es zur Erndhrung dieser Tiere notwen-
dig ist, besteht deshalb am Toten anderer Tiere ein vitales Interesse. Fiir
diese Notwendigkeit geniigt es jedoch nicht, dass sich die Tiere natiirlicher-
weise von Fleisch erndhren und in freier Wildbahn dafiir selbst toten wiir-
den. Vielmehr gilt derselbe Massstab wie bei Menschen: Das Toten muss
fir eine ausreichende Erndhrung, die nach Menge und Zusammensetzung
geniigt, um akuten Hunger und chronische Unterernahrung zu vermeiden,
unverzichtbar sein.® Soweit diese Erndhrung ohne Tdten moglich ist,
sei es durch fleischlose (vor allem pflanzliche) Futtermittel oder mit In-
vitro-Fleisch, diirfen andere empfindungsfihige Tiere zu diesem Zweck
nicht getotet werden.l? Wenn die Notwendigkeit aber besteht, weil die
zu fitternden Tiere ohne Fleisch an einer Mangelerndahrung zu erkranken
und zu sterben drohen oder weil sie fleischlose Nahrung trotz bemiihten
Fiitterungsversuchen strikt verweigern, dann ist das Interesse dieser Tiere
am Toten vital. Da auch das Lebensinteresse der zu verfiitternden Tiere
vital ist, stehen sich zwei gleichwertige Interessen gegeniiber. Dies kann

1016 Dazu REICHHOLF, Jagd (Fn. 918), S. 20 f.

1017 Dazu vorne Rz. 525.

1018 Vorne Rz. 724.

1019 DonNaLpsoN/KYMLICKA, Zoopolis (Fn. 387), S. 330 f., mit Hinweis auf die Moglich-
keit, Hunde und Katzen vegan zu erndhren.

418

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

zur Rechtfertigung bereits geniigen, wenn man auf das Argument zuriick-
greift, dass von zwei gleichwertigen Pflichten (Fiittern des einen Tieres
oder Lebenlassen des anderen) eine gewihlt werden kann.'?® Dariiber
hinaus spricht fiir die Rechtfertigung zum einen, dass das zu verfiitternde
Tier auf eine moglichst angst- und schmerzfreie Art getdtet werden kann,
wiahrend das andere Tier qualvoll verhungern wiirde, wenn man es nicht
fittterte. Zum anderen kann dafiir das menschliche Interesse an der Tier-
haltung sprechen, das die Totung anderer Tiere notwendig macht. Dieses
zusatzliche Interesse muss selbst nicht vital sein, da sich im Ubrigen zwel
gleichwertige vitale Interessen gegeniiberstehen. Unter welchen Bedingun-
gen und in welchem Ausmass die Tierhaltung iiberhaupt gerecht ist, soll
hier nicht beurteilt werden. Soweit sie aber gerecht ist und erlaubt sein soll,
kann sie das T6ten anderer Tiere rechtfertigen, wenn es zur ausreichenden
Erndhrung der gehaltenen Tiere unverzichtbar ist.

Dagegen konnte allenfalls eingewendet werden, dass zur Fiitterung eines
gehaltenen Tieres iiber lingere Zeit eine hohe Zahl von Futtertieren bend-
tigt wird und deshalb das nachrangige Kriterium der Betroffenenzahl'0?!
gegen das Toten spricht. Dem ist zu entgegnen, dass die Menschen, die
zur Flitterung eines gehaltenen Tieres andere Tiere toten, damit nicht mehr
tun, als dieses gehaltene Tier selbst tun diirfte. Ein freilebender Puma diirfte
beispielsweise aus eigener Betroffenheit in seinen vitalen Interessen so viele
Hirsche toten, wie er zu seiner ausreichenden Erndhrung benotigt.1?? Das
Kriterium der eigenen Betroffenheit geht jenem der Betroffenenzahl vor
(sonst hatten karnivore wildlebende Tiere keine Mdglichkeit, sich ausrei-
chend zu erndhren). Wird der Puma von Menschen in einem Tierpark
gehalten, miissen diese Menschen seine vitalen Interessen wahren. Sie han-
deln damit stellvertretend fiir den Puma aus dessen eigener Betroffenheit,
wenn sie zu seiner Fiitterung andere Tiere toten. Damit bleibt es dabei, dass
die ausreichende Erndhrung gehaltener Tiere (soweit die Haltung selbst ge-
rechtfertigt ist) das Toten anderer Tiere, auch in grosser Zahl, rechtfertigen
kann, soweit es zu diesem Zweck notwendig ist.

Nicht zu rechtfertigen ist dagegen das Téten zur Fiitterung wildlebender
Tiere, die sich ohne menschliche Hilfe selbst ernahren konnen (z.B. das To-
ten von Mausen zur Fiitterung von Raben, die man gelegentlich im Garten
antrifft). Zum einen fehlt hier eine haltungsbedingte Pflicht zur Fiitterung

1020 Dazu vorne Rz. 456, 675, 703.
1021 Dazu vorne Rz. 690-693.
1022 Zum Kriterium der eigenen Betroffenheit vorne Rz. 694 ff.

419

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

775

776


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

777

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

bzw. eine besondere Beziehung, die eine Bevorzugung der Interessen des
einen Tieres (Rabe) zulasten des anderen (Maus) rechtfertigen wiirde. Zum
anderen konnen solche Eingriffe in natiirliche Jager-Beute-Beziehungen
zwischen wildlebenden Tieren schidliche Auswirkungen auf das Okosys-
tem haben. Das vorher erlauterte Prinzip des Nicht-Einmischens, das ein
Eingreifen zur Rettung des Beutetiers verbietet, gilt auch umgekehrt, d.h.
Eingriffe zugunsten des jagenden Tieres sind ebenfalls zu unterlassen.

3. Totung von stark und unheilbar leidenden Tieren

Ein ganz andersartiger T6tungsgrund, der ebenfalls in die Sphére der tierli-
chen Interessen gehort, ist das Beenden von Leiden. Der wohl bekannteste
Anwendungsfall ist das tierdrztliche Toten von Tieren, die an Krankheiten
oder Verletzungen leiden, durch Injektion eines hochdosierten Schlafmit-
tels (Euthanasie, Einschliferung). Bei wildlebenden Tieren (z.B. Fiichsen,
die von Autos angefahren wurden) kann die Totung auch mittels Abschus-
ses durch Wildhutorgane erfolgen. Ein weiterer Anwendungsfall ist das
Toten von Versuchstieren, soweit es nicht aus dem menschlichen Interesse
der Entsorgung erfolgt, sondern aus dem Grund, dass die Tiere an den
Folgen des Versuchs leiden und in ihrem eigenen Interesse davon erldst
werden sollen. Die Besonderheit dieses Totungsgrunds liegt also darin,
dass das Tier, das getotet wird, selbst Trager des Interesses ist, das mit
der Totung gewahrt werden soll. Deshalb gibt es im Unterschied zu den
tibrigen Totungsgriinden keine Abwégung zwischen dem Lebensinteresse
dieses Tieres und einem Interesse eines anderen Wesens. Stattdessen beruht
die Rechtfertigung einer solchen Tétung auf einem Interessensverzicht,!023
nédmlich auf dem Verzicht, weiterzuleben, sprich das Lebensinteresse wei-
terhin auszuiiben. Die Grundlage dafiir ist das Interesse des leidenden
Tieres, nicht mehr zu leiden.!92* Dieses Interesse muss im jeweiligen Fall so
stark sein, dass es das Lebensinteresse desselben Tieres verdrangt, weil es
von ihm als stirker oder wichtiger empfunden wird als das Lebensinteresse.
Trifft das zu, ist von einem Verzicht auf das Weiterleben auszugehen. Nebst
diesem Verzicht ist vorauszusetzen, dass das Tier nicht fihig ist, sich selbst
zu téten, um sich vom Leiden zu erldsen, und deshalb der Hilfe durch Men-

1023 Dazu vorne Rz. 705.
1024 Hierzu und zum Folgenden REGAN, CFAR (Fn. 381), S. 113 f.

420

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

schen bedarf. Insofern geht es um Sterbehilfe an Tiere, die (mutmasslich)
sterben ,wollen’, es aber nicht selbst konnen.

Da ein Tier nicht wie ein Mensch sprachlich ausdriicken kann, ob es lieber
sterben oder weiterleben will, sein tatsachlicher Wille also nicht sicher
feststellbar ist, muss der mutmassliche Wille des Tieres so gut wie moglich
ermittelt werden. Der Sterbewille ist anzunehmen, wenn der Tod fiir das
leidende Tier, soweit und so gut dessen Perspektive eingenommen werden
kann, als vorteilhaft erscheint. Dafiir muss das Leiden mutmasslich so stark
sein, dass das Tier eine negative Empfindungsbilanz, d.h. insgesamt mehr
negative als positive Empfindungen hat, sodass der Tod, der alle Empfin-
dungen auflost und damit eine neutrale Empfindungsbilanz schafft, eine
Verbesserung bedeutet.|92> Zusdtzlich muss anzunehmen sein, dass dieser
Zustand des iiberwiegenden Leides dauerhaft ist und durch medizinische
Massnahmen nicht bzw. nur mit sehr geringer Wahrscheinlichkeit behoben
werden kann.!926 Wenn also eine gute Aussicht auf vollstindige Heilung
besteht, ist eine T6tung auch bei zeitweilig starkem Leiden nicht gerecht-
fertigt. Anders ist zu urteilen, wenn die medizinische Behandlung eine
positive Empfindungsbilanz nicht (dauerhaft) wiederherstellen kann, wenn
das Tier also trotz Behandlung nur unter gleichbleibenden oder sich ver-
schlimmernden schweren Leiden weiterleben konnte, die es mutmasslich
als unertrdglich empfindet. Bei der Beurteilung der Heilungsaussicht kann
neben der Art und Schwere der Krankheit oder Verletzung auch das Alter
des Tieres eine Rolle spielen. Sie diirfte bei sehr alten Tieren oft schlechter
sein als bei jungen.

IV. Toten zum Schutz von Arten, Okosystemen und Biodiversitit

Die T6tungen, mit denen Ziele des Artenschutzes verwirklicht werden
sollen, werden hier gesondert aufgefithrt. Das soll nicht den Eindruck
erwecken, dass Arten, Okosysteme oder Biodiversitit, die Objekte des Ar-
tenschutzes, als selbstdndige Trager von eigenen Interessen zu betrachten

1025 Vorne Rz. 576 f.

1026 Zu dieser Voraussetzung Stuckl, Grundrechte (Fn. 36), S.285 (,unheilbar®);
NussBAUM, Jenseits (Fn. 310), S.208 (,unbehandelbaren Schmerzen); REGAN,
CFAR (Fn. 381), S. 113 (,untreatable suffering®).

421

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

778

779


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

780

781

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

waren.!'”?” Der Grund dafiir ist vielmehr, dass sie sowohl Interessen von
Menschen als auch Interessen von empfindungsfahigen Tieren betreffen
und daher beiden Kategorien gleichermassen zugeordnet werden konnten.
Ausserdem unterscheiden sich diese Totungen von den bisher behandel-
ten dadurch, dass ihre allféllige positive Wirkung auf die Interessen von
Menschen oder Tieren nur mittelbar ist und wesentlich von der Quantitat
abhidngt. Sie tritt nicht schon mit dem einzelnen Fall ein, sondern erst mit
einer Vielzahl von T6tungen, die {iber einen ldngeren Zeitraum erfolgen.

1. Interessenabwiégung zwischen Tierschutz und Artenschutz

Sollen empfindungsfihige Tiere aus Artenschutzgriinden getStet werden,
etwa weil ihre Art in einem bestimmten Gebiet eine andere Art zu ver-
dringen droht, wenn ihr Bestand nicht verkleinert wird, dann besteht
ein Zielkonflikt zwischen Tierschutz und Artenschutz. Dem Anliegen des
Artenschutzes, das fiir die T6tung spricht, steht das individuelle Lebensin-
teresse des empfindungsfahigen Tieres gegeniiber, das gegen die Tétung
spricht. Dieser Konflikt ist wie die {ibrigen Interessenkonflikte durch eine
Interessenabwigung zu 16sen. In der sentientistischen Ethik scheint es eine
Tendenz zu geben, den Tierschutz héher zu bewerten als den Artenschutz
und deshalb das Téten empfindungsfihiger Tiere allein aus Artenschutz-
griinden generell abzulehnen.!%2® Dabei zeigt sich in den Begriindungen,
dass der Artenschutz jeweils holistisch oder anthropozentrisch, nicht je-
doch sentientistisch betrachtet wird. Die Hoherbewertung des Tierschut-
zes wird dementsprechend darauf zuriickgefiihrt, dass empfindungsfahige
Tiere ein individuelles Lebensinteresse haben, Arten hingegen nicht (holis-
tische Artenschutzbetrachtung), oder darauf, dass der Artenschutz bloss
trivialen menschlichen Interessen wie Asthetik, Kultur oder wissenschaftli-
cher Neugier dient, die dem Lebensinteresse der Tiere untergeordnet sind
(anthropozentrische Artenschutzbetrachtung).

Die Tendenz zur Hoherbewertung des individuellen Lebensschutzes gegen-
iber dem Artenschutz erscheint auf den ersten Blick nachvollziehbar. Als
Grund dafiir geniigt zwar weder die (zutreffende) Aussage, dass Arten

1027 Zu den Objekten des Artenschutzes und ihrer moralphilosophischen Behandlung
vorne Rz. 477-479, 483.

1028 Siehe RippE, Ethik (Fn. 338), S. 221; REGaN, CFAR (Fn. 381), S.359 f.; vgl. BINDER,
Arche (Fn. 992), S. 126.

422

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

selbst keine Interessen haben, noch die (unzutreffende) Aussage, dass Ar-
tenschutz nur unwichtigen individuellen (menschlichen) Interessen dient.
Denn Artenschutz ist individualethisch insofern sehr bedeutsam, als das
Aussterben von Arten bzw. die Abnahme von Biodiversitét verschiedene,
teils gravierende Auswirkungen auf wichtige individuelle Interessen von
empfindungsfahigen Tieren inklusive Menschen haben kann.192® Was aber
dennoch fiir diese Tendenz spricht, ist der Umstand, dass Artenschutz-
massnahmen den Interessen von empfindungsfahigen Wesen nur mittel-
bar und ldngerfristig dienen, wihrend das einzelne Tier, das dafiir geto-
tet wird, in seinem Lebensinteresse unmittelbar und sofort betroffen ist.
Das Tierschutzanliegen des individuellen Lebensschutzes erscheint daher
durch eine einzelne T6tung viel akuter gefahrdet als die langfristigen Ar-
tenschutzziele durch das Unterbleiben einer einzelnen Totung. Trotzdem
fithrt die Interessenabwégung bei genauem Hinsehen nicht zu einem ge-
nerellen Uberwiegen des individuellen Tierlebens gegeniiber dem Arten-
schutz. Denn die Bedeutungen, die Arten, Okosysteme und Biodiversitat
fir empfindungsfahige Lebewesen haben, sind zum Teil lebenswichtig
(Nahrung, Sicherheit etc.) und ihre Funktionen sind derart komplex mit-
einander verwoben, dass die Folgen ihrer Beeintrichtigung regelméssig un-
berechenbar sind. Deshalb ist Artenschutz gesamthaft als vitales Interesse
zu behandeln. Dass die Massnahmen nur mittelbar und, einzeln betrachtet,
nur geringfiigig wirken, ist dafiir nicht entscheidend. Denn wenn es auf
diese Einzelwirkung ankdme, miisste jede Massnahme mit der Begriindung
abgelehnt werden, dass ihre Wirkung einzeln betrachtet vernachldssigbar
sei. Dadurch wiirde Artenschutz, soweit er mit Tierschutz konfligiert, ganz
verunmoglicht. Um dies zu verhindern, muss das Interesse an jeder einzel-
nen Artenschutzmassnahme als vitales Interesse behandelt werden. Damit
stehen solche Massnahmen in der Interessenabwagung wertmaissig auf der-
selben Ebene wie das einzelne Tierleben.l%30 Zusitzlich spricht fiir den
Artenschutz, dass er den vitalen Interessen einer Vielzahl von Einzelwesen
dient, die regelmissig hoher ist als die Zahl der Tiere, die dafiir getotet
werden.

Eine Rechtfertigung des Totens von empfindungsfahigen Tieren durch Ar-
tenschutzzwecke ist demnach nicht generell auszuschliessen. Vorausgesetzt
ist jedoch immer, dass es fiir die verfolgten Ziele tatsdchlich geeignet und
erforderlich ist. Im Folgenden geht es um die Frage, ob diese Vorausset-

1029 Vorne Rz. 485-488, 496-499.
1030 Vgl. BosserT, Hirschkiihe (Fn. 372), S. 78.

423

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

782


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

783

784

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

zungen auf die Artenschutztétungen zutreffen, die tatsachlich praktiziert
werden.

2. Anwendungsbereiche
a) Bekampfung invasiver fremder Tierarten

Fremde Tierarten (auch: Neozoen) wurden definiert als Tierarten, die
nach dem Jahr 1492 durch Menschen in ein Gebiet eingebracht wurden,
in dem sie vorher natiirlicherweise nicht vorkamen, sei es mit Absicht
(seingefithrt“) oder ohne Absicht (,eingeschleppt®).1%! Als invasiv gelten
solche Arten, wenn sie sich in einem Gebiet ausbreiten und verschiedene
negativ bewertete (,schadliche, ,unerwiinschte“) Auswirkungen auf die
einheimische Biodiversitdt, auf Menschen oder auf Tiere haben koénnen
(z.B. Gesundheitsgefahrdung, Ernteschdden).!32 An dieser Stelle interessie-
ren nur die 6kologischen Auswirkungen, die von fremden Tierarten ausge-
hen konnen. Dazu gehort das Verdrangen von einheimischen Arten (durch
Nahrungskonkurrenz, Pridation oder Ubertragung von Krankheiten auf
diese), das Verindern der Funktion oder Zusammensetzung von Okosyste-
men sowie die Verminderung der (einheimischen) biologischen Vielfalt.1033
Ein oft genanntes Beispiel einer invasiven fremden Tierart sind Kaninchen
in Australien.!** In Europa gelten z.B. Waschbdren und Bisamratten als
fremd.

Gegen das Téten von empfindungsfahigen Neozoen aus Artenschutzgriin-
den gibt es verschiedene Einwédnde. REICHHOLF kritisiert etwa die Defi-
nition der fremden Arten durch die Festsetzung der Zeitgrenze auf das
Jahr 1492 und ihre nicht konsequente Einhaltung.!9> Einerseits seien be-
reits vor diesem Jahr Tiere, die nicht urspriinglich heimisch waren, unter
menschlichem Einfluss (Ackerbau, Viehzucht) nach Europa gekommen, so
etwa Haussperlinge, Rauch- und Mehlschwalben oder Weissstorche. Ande-

1031 Vorne Rz. 189.

1032 Vorne Rz. 193 (Art.3 Abs.1 lit. h FrSV); GORKE, ,Invasive Arten“ (Fn. 363), S.8;
RippE, Einwanderer (Fn. 140), S. 52; BAUR, Biodiversitat (Fn. 140), S. 91.

1033 GORKE, ,,Invasive Arten” (Fn. 363), S. 11; Rippg, Einwanderer (Fn. 140), S. 52; BAUR,
Biodiversitat (Fn. 140), S. 91.

1034 So bei PrecHT, Tiere (Fn. 367), S.438; Rippg, Ethik (Fn. 338), S.199; VARNER,
Interests (Fn. 363), S. 111.

1035 Hierzu und zum Folgenden REICHHOLE, Fremde Arten (Fn. 140), S.20f.

424

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

rerseits wiirden Veranderungen der Artenvielfalt in der Naturschutzpraxis
fast immer erst auf das 19. Jahrhundert bezogen bewertet, weil damals die
Erfassung des vorhandenen Artenspektrums stattgefunden habe. Tatsdch-
lich seien klare rdumliche und zeitliche Abgrenzungen zur Unterscheidung
zwischen heimischen und fremden Arten aber auch gar nicht mdglich.193¢
Im Zusammenhang mit dieser Definition ist zu erwédhnen, dass rechtlich
auch verwilderte Haustiere (Katzen, Hunde) wie fremde Arten behandelt
werden,!%7 obwohl sie bereits lange vor 1492 in Europa verbreitet waren.
Begriffliche Kritik gibt es zudem in Bezug auf die 6kologischen Schéden,
die von fremden Arten verursacht werden sollen. Die in der Naturschutz-
praxis gangigen Beschreibungen wie ,Faunenverfilschung’, Verdnderungen
des ,Naturhaushalts oder Storung des ,,Gleichgewichts der Natur® wiirden
talschlicherweise davon ausgehen, dass es einen festen natiirlichen Zustand
gebe, der okologisch richtig sei und an dem sich Einwirkungen eindeutig
als 6kologisch schadlich oder nichtschadlich messen liessen.!%%8 Tatséchlich
gebe es in der Natur aber keine statischen Zustinde der Richtigkeit. Die
Natur sei etwas Dynamisches, in dem Verdnderungen wie das Einwandern,
Ausbreiten, Seltenwerden und Verschwinden von Arten zur Normalitat
gehorten. Ausserdem wiirden in der Kulturlandschaft 6kologische Zustinde
fern von dem gehalten, was sich ohne menschliches Einwirken einstellen
wiirde. Insofern gebe es dort ohnehin keinen Zustand, der natiirlicherweise
»in Ordnung® wire.

Demnach werden sowohl die (angeblich) schadlichen Arten (,fremde) als
auch die (angeblich) von ihnen ausgehenden Schédden (z.B. ,Verinderung
des Naturhaushalts®) in Recht und Naturschutzpraxis durch ungenaue Be-
griffe festgelegt, die den tatsdchlichen Okologischen Verhéltnissen nicht
gerecht werden. Als Folge davon werden vielen Arten Schdden zugeschrie-
ben, die sie gar nicht verursachen oder die es konkret gar nicht gibt.10%
Die Zuschreibung der okologischen Schédlichkeit erfolgt allein durch die
abstrakte Einstufung als (invasive) fremde Art. Von den Auswirkungen, die
solche Arten konkret haben konnen, ldsst sich wohl einzig die Verdringung
oder Gefihrdung anderer Arten mit gentigender Klarheit als 6kologischer

1036 REICHHOLF, Fremde Arten (Fn. 140), S. 23.

1037 Vorne Rz. 189.

1038 Hierzu und zum Folgenden GORKE, ,,Invasive Arten” (Fn. 363), S. 8 f.; REICHHOLE,
Fremde Arten (Fn. 140), S. 27 ff.

1039 Vgl. REICHHOLE, Fremde Arten (Fn. 140), S. 28.

425

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

785


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

786

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Schaden bewerten, der ein Vorgehen gegen Neozoen rechtfertigt./4 Doch
langst nicht fiir alle Arten, die als Neozoen eingestuft sind, lasst sich eine
Verdrangung anderer (einheimischer) Arten nachweisen.l’! Zudem kén-
nen fremde Arten auch eine positive Wirkung auf einheimische Arten oder
auf Okosysteme haben. Beispielsweise konnen Eurasische Fischotter (Lutra
Iutra) in einigen fischarmen Gewdssern nur iiberleben, weil sie dort die ur-
spriinglich nordamerikanischen Bisamratten (Ondatra zibethicus) erbeuten
konnen.!%42 Dass eine Art in einem Gebiet ,fremd* ist, d.h. nach 1492 einge-
bracht wurde, bedeutet also keineswegs automatisch, dass sie 6kologisch
schddlich ist. Gerade das ist im rechtspraktischen Umgang mit diesen Arten
aber die Annahme. Thnen wird eine zumindest potenzielle Schédlichkeit
allein aufgrund der Fremdheit unterstellt. Das zeigt sich auch darin, dass
fremde Arten gegeniiber vergleichbaren einheimischen Arten unter sonst
gleichen Voraussetzungen grundlegend anders behandelt werden.!4* Bei-
spielsweise ist von den drei Hirscharten Reh, Rothirsch und Muntjak nur
der aus Ostasien stammende Muntjak in der ,Schwarzen Liste“ der EU044
aufgefiithrt, obwohl Reh und Rothirsch ebenso Jungbaume verbeissen und
wegen ihrem hiufigeren Vorkommen als ,Forstschiddlinge viel bedeutsa-
mer sind als der Muntjak./4> Neben der Fremdheit wird offenbar auch
die Haufigkeit einer Art als Indikator fiir ihre (6kologische) Schadlichkeit
gehandhabt. Es scheint die stille Regel zu gelten, dass eine ,gute® Art selten
zu sein hat — wird sie zu haufig, ist sie verdachtig.!?4¢ Die Haufigkeit ist
jedoch ebenso wenig wie die Fremdheit ein sachlich begriindetes Kriterium
fiir die 6kologische Bedeutung einer Art.

Ein weiterer Einwand wird schliesslich im Verdacht gedussert, dass die
Festlegung der angeblich schidlichen Arten in Wahrheit oft gar nicht nach
6kologischen Kriterien erfolgt, sondern aufgrund von anderen, hauptsiach-
lich wirtschaftlichen Interessen wie Jagd, Angelsport, Land- und Forstwirt-

1040 Vgl. GORKE, ,Invasive Arten (Fn. 363), S. 8; ferner RippE, Einwanderer (Fn. 140),
S. 62.

1041 Gemaiss REICHHOLF, Fremde Arten (Fn. 140), S.26, ist fiir keine der in der
»Schwarzen Liste“ der EU (Fn. 1044) aufgefithrten Arten eine Verdrangung heimi-
scher Arten nachgewiesen.

1042 RippE, Einwanderer (Fn. 140), S. 49.

1043 RippE, Einwanderer (Fn. 140), S. 53 f., 56.

1044 Liste invasiver gebietsfremder Arten von unionsweiter Bedeutung, Anhang der
Durchfithrungsverordnung (EU) 2016/1141 der Kommission vom 13.7.2016.

1045 REICHHOLF, Fremde Arten (Fn. 140), S. 25.

1046 REICHHOLF, Fremde Arten (Fn. 140), S. 23.

426

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

schaft.!%4” Dafiir spricht, dass Arten, deren Vorkommen fiir eine dieser
Tatigkeiten erwiinscht ist, in den entsprechenden Listen nicht auftreten,
obwohl sie nach der geltenden Definition fremd sind. Ein Beispiel ist
der aus Asien stammende Fasan (Phasianus colchicus), der ausschliesslich
zum Jagdvergniigen nach Europa eingefithrt wurde und zu diesem Zweck
massenhaft kiinstlich vermehrt und jeweils direkt vor der Jagd ausgesetzt
wird. Um die Fasanenbestdnde in einem bejagbaren Mass zu halten, sind
heimische Greifvogel, Marder und Fiichse zeitweise bis zur regionalen Aus-
rottung getotet worden. Weitere Beispiele sind die Regenbogenforelle (On-
corhynchus mykiss) und der Bachsaibling (Salvelinus fontinalis), die beide
aus Nordamerika stammen und im Interesse der Fischerei nach Europa
eingefithrt wurden. Offenbar wird die Fremdheit einer Art also {iberhaupt
nicht als 6kologisches Problem betrachtet, sobald es ein wirtschaftliches
Interesse an ihrem Vorkommen gibt. Dies bestitigt, dass die Fremdheit kein
serioses Kriterium fiir die 6kologische Bedeutung einer Art ist.

Ausgehend von der eben geschilderten Kritik ist das Toten von Tieren
einer fremden Art als Artenschutzmassnahme wie folgt zu beurteilen: Zu-
nédchst muss in jedem Fall gepriift werden, ob an der Totung wirklich ein
(vitales) okologisches Interesse besteht, d.h. ob von den Tieren nachweisbar
eine klar und konkret umschriebene Gefahr fiir andere Arten, Okosyste-
me oder die biologische Vielfalt ausgeht. Die Einstufung der betreffenden
Art als fremd geniigt dafiir nicht, weil die Fremdheit allein nichts {iber
die okologische Bedeutung der Art aussagt. Lésst sich eine solche Gefahr
nicht nachweisen, ist das Toten kein geeignetes Mittel, um O6kologische
Interessen zu wahren, da es keine dkologische Verbesserung bewirken wiir-
de. Es ist somit nicht zu rechtfertigen, da es im Ergebnis keinem vitalen
Interesse dient. Lésst sich hingegen ein 6kologisches Interesse nachweisen,
was denkbar ist, wenn eine sich ausbreitende (fremde oder einheimische)
Art durch ihre Bestandsgrosse und ihr Verhalten eine andere Art (z.B.
durch Nahrungskonkurrenz) zu verdrangen oder (durch Pradation) ,aus-
zurotten® droht, dann ist eine Rechtfertigung des T6tens von Tieren dieser
Art nicht auszuschliessen. Denn das Toten verkleinert den Bestand dieser
Art und ist insofern ein geeignetes Mittel zur Wahrung des Interesses an
der Erhaltung der anderen Art, die ansonsten von dieser verdringt wiirde.
Damit aber das 6kologische Interesse an der Totung das Lebensinteresse
des betreffenden Tieres iberwiegen oder zumindest aufwiegen kann, muss

1047 Hierzu und zum Folgenden REICHHOLE, Fremde Arten (Fn. 140), S. 32.

427

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

787


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

788

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

der drohende Schaden eine gewisse Grosse und sein Eintritt eine hohe
Wahrscheinlichkeit haben. Der Schaden ist umso grosser, je starker die zu
schiitzende Art bereits vom Aussterben bedroht ist, je grossflichiger diese
Bedrohung ist (nicht nur lokal, sondern iiberregional oder global) und je
wahrscheinlicher es ist, dass ihr Verschwinden (viele) weitere Arten gefahr-
den wiirde.'4® Doch auch wenn das 6kologische Interesse nach Grdsse
und Wahrscheinlichkeit des drohenden Schadens so gewichtig ist, dass es
das individuelle Lebensinteresse eines Tieres der sich ausbreitenden Art
iberwiegt, heisst das noch nicht, dass das T6ten dieses Tieres gerechtfertigt
ist. In so einem Fall ist immer noch zu fragen, ob das Toten wirklich
erforderlich ist oder ob sich das Ziel, die gefdhrdete Art zu erhalten, auch
auf eine andere, nichttédliche Weise erreichen ldsst. In der Regel diirfte es
moglich sein, den Bestand der sich ausbreitenden Art durch Unterbindung
der Fortpflanzung zu reduzieren. Mogliche Methoden sind das Ausbringen
von Mitteln zur Empféngnisverhiitung tiber Futter, das Austauschen von
Eiern durch Ei-Attrappen oder allenfalls der Einsatz gentechnisch verdn-
derter Viren, die unfruchtbar machen.!%4° Solche Alternativen sind auch
dann anstelle des Totens anzuwenden, wenn sie wirtschaftlich aufwendiger
sind als das Toten, da die Minimierung von Aufwand kein vitales Interesse
ist.19%0 Wenn es tiberhaupt Falle gibt, in denen das Toten wirklich die einzi-
ge Moglichkeit zur Bestandsreduzierung ist, diirften sie dusserst selten sein.
Damit ist das Toten von empfindungsfihigen Neozoen zu Artenschutzzwe-
cken in aller Regel nicht zu rechtfertigen.

b) Jagdliche Regulierung von Tierbestinden

Ein Argument, das zum Teil vorgebracht wird, um das Abschiessen wildle-
bender Tiere durch Jagerinnen und Jager zu rechtfertigen, lautet, dass diese
Tatigkeit die Tierbestdnde reguliert und dass diese Regulierung 6kologisch
notwendig sei (unabhéngig davon, ob es sich um einheimische oder fremde
Tierarten handelt)./! Damit ist die — im weiten Sinn verstandene — ge-

1048 Vgl. GOrke, Artenschutz (Fn. 366), S. 42.

1049 BosserT, Hirschkiihe (Fn. 372), S. 78; VARNER, Interests (Fn. 363), S. 111.

1050 Vgl. SELTER, Planning (Fn. 502), S.198.

1051 Vgl. dazu Bundesrat (Hrsg.), Botsch. JSG (Fn. 44), S.1202 (,,Jagd als angewandter
Naturschutz®; ,Bejagen der Wildbestinde [...] als Notwendigkeit®); kritische Schil-
derung bei TuiDER/WOLE, Rechtfertigung (Fn. 916), S. 43.

428

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

woéhnliche ,,Jagd“, soweit sie zu diesem Zweck und nicht zur Nutzung oder
zur Verhiitung wirtschaftlicher Schaden erfolgt,!952 neben der Neozoenbe-
kampfung der zweite wichtige Anwendungsbereich des Tétens aus dkologi-
schen Griinden. Genauer gesagt geht es dabei zwar nicht um eigentliche
Jagd, unter der hier nur das Toten zur Nutzung verstanden wird, immerhin
aber um einen Fall der Anwendung jagdlicher Totungsmethoden, namlich
des Abschusses durch Jagdberechtigte.

Fir die Rechtfertigung solcher Tétungen gelten dieselben Voraussetzungen
wie fiir die Bekdmpfung fremder Tierarten. Denn die beiden Anwendungs-
bereiche unterscheiden sich nur in der Frage, ob eine Art als fremd einge-
stuft ist oder nicht. Wie sich gezeigt hat, ist diese Einstufung aber fiir die
okologische Bedeutung einer Art bzw. ihrer Bestandsgrosse gerade nicht
relevant. Auch bei der Bestandsregulierung durch die Jagerschaft ist somit
insbesondere zu fragen, ob sie fiir die Wahrung der vorgebrachten 6kologi-
schen Interessen geeignet und erforderlich ist.

Was die Eignung betrifft, ist zunéchst festzustellen, dass die 6kologischen
Ziele dieser Regulierung bzw. die Schidden, die damit verhindert werden
sollten, tendenziell noch weniger klar zu erkennen sind als bei der Be-
kdampfung fremder Arten. Wahrend dort immerhin das Verdrangen anderer
(heimischer) Arten als typische und relativ konkrete Gefahr zu sehen ist,
scheint es bei der allgemeinen jagdlichen Regulierung eher darum zu ge-
hen, die Bestdnde in einem ,,Gleichgewicht® zu halten oder dafiir zu sorgen,
dass sie nicht ,zu gross“ werden.!%? Doch gibt es in der Natur weder ein
starres Gleichgewicht — Bestandsschwankungen sind normal - noch bedeu-
tet ein hoher Bestand automatisch einen 6kologischen Schaden, geschweige
denn eine (mittelbare) Gefahr fiir vitale Interessen von Menschen und
empfindungsfahigen Tieren. Die Eignung des Tétens zur Bestandsregulie-
rung ist also schon insofern héchst fraglich, als kaum ersichtlich ist, wozu
genau es iiberhaupt geeignet sein sollte.

Ausserdem gibt es starke Hinweise darauf, dass okologische Interessen
regelmissig nicht der wirkliche Grund fiir solche Totungen sind, sondern
bloss vorgeschoben werden, um damit wirtschaftliche, kulturelle oder sons-
tige nichtvitale Interessen verfolgen zu konnen (Wildfleisch, Trophiden,
Holzwirtschaft, Tétungslust, Vergniigen an der Jagd als Tradition). Ein
solcher Hinweis ist das am Beispiel des Fasans bereits genannte Ziichten

1052 Zu den verschiedenen Motiven der Jagd im weiteren Sinn vorne Rz. 755.
1053 Vgl. Bundesrat (Hrsg.), Botsch. JSG (Fn. 44), S.1199, 1209 f.

429

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

789

790

791


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

und Aussetzen von Tieren, um sie anschliessend zu bejagen.'>* Dieses
Vorgehen wire vollig unsinnig, wenn es darum ginge, die Bestinde aus
okologischen Griinden zu verringern. Denn durch das Aussetzen werden
die Bestdnde ja (kurzfristig) erhoht, was vollig widerspriichlich wire, wenn
sie von Natur aus bereits ,,zu gross* wiren. Offensichtlich dient das Ausset-
zen dazu, das massenhafte Bejagen dieser Tiere zu ermdglichen, das aus
ganz anderen als 6kologischen Motiven erfolgt. Dass solche Aussetzungen
aber regelmdssig praktiziert werden, ist auch deshalb anzunehmen, weil das
Recht sie ausdriicklich erlaubt und es sogar zulédsst, dass Tiere aus dem
Ausland importiert und anschliessend zwecks Bejagung ausgesetzt werden
(Art. 6 Abs.1JSG; Art.19 VCITES).19% Ein weiterer Hinweis besteht darin,
dass jagdbare Tiere gefiittert werden, damit sie nicht wegen Nahrungsman-
gel fiir die Bejagung zu selten werden und damit sie an jene Orte gebun-
den werden, an denen sie bejagt werden sollen.'® Auch diese Fiitterung
dient augenscheinlich dazu, die Bestidnde in einer Grosse zu erhalten, die
es ermdglicht, die Tiere aus nichtokologischen Griinden zu bejagen. Ein
dritter Hinweis ist schliesslich das ebenfalls praktizierte Verhindern der
natiirlichen ,Bestandsregulierung®, die durch tierliche Fressfeinde erfolgen
wiirde. Beispielsweise waren die Bestinde der Rehe wesentlich geringer,
wenn natiirliche Feinde des Rehs wie Luchs, Wolf und Bar zugelassen wiir-
den.'%” Dadurch liessen sich auch die sog. Verbissschdden durch Rehe an
Waldbiumen - und eine allfillige Gefahrdung des Waldes als Okosystem —
entsprechend reduzieren. Wenn es der Jagerschaft also um eine 6kologisch
notwendige Reduktion der Rehbestinde ginge, miisste sie die Anwesenheit
von Luchs, Wolf, Bir etc. begriissen und diese natiirliche Regulierung zu-
lassen. Stattdessen bekdmpft sie die Anwesenheit und Ausbreitung dieser
Pradatoren, um Rehe, Rothirsche, Hasen und ihre sonstigen Beutetiere —
aus nichtdkologischen Motiven — selbst jagen zu konnen. Beutegreifende
Tiere werden als Konkurrenten betrachtet, die den Jagdertrag schmélern
kénnten und deshalb ,kurzgehalten® werden sollen. All diese Hinweise
deuten stark darauf hin, dass die Organisation und Methodik der Jagd da-
rauf ausgerichtet ist, jahrlich wiederkehrend einen méglichst hohen Ertrag

1054 Dazu REICHHOLF, Fremde Arten (Fn. 140), S. 32; DERS., Jagd (Fn. 918), S. 24.

1055 Siehe bereits vorne Rz. 165.

1056 Dazu TUIDER/WOLF, Rechtfertigung (Fn. 916), S. 43; REICHHOLF, Jagd (Fn. 918),
S. 25, 30.

1057 Hierzu und zum Folgenden REICHHOLF, Jagd (Fn. 918), S.18, 30f; ROWLANDSs,
Animal Rights (Fn. 63), S. 76 f.

430

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

zu erzielen!% Mit Okologie (Artenschutz, Naturschutz) hat dieses Ziel
nichts zu tun. Entsprechend ist diese Praxis zur Verfolgung 6kologischer
Interessen ungeeignet.

Werden wildlebende Tiere einmal doch ernsthaft mit dem Ziel einer 6kolo-
gischen Bestandsregulierung getotet, stellt sich in zweifacher Hinsicht die
Frage der Erforderlichkeit: Erstens ist zu fragen, ob eine Bestandsregulie-
rung durch Menschen, sei es mittels Totung oder auf andere Weise, iiber-
haupt erforderlich ist, um vitale 6kologische Interessen zu wahren. Falls
dies bejaht wird, ist zweitens in jedem konkreten Fall zu fragen, ob diese
Regulierung das Toten erfordert oder ob sie durch andere Mittel erreicht
werden kann. Zur ersten Frage gibt es die Ansicht, dass ein menschliches
Eingreifen 6kologisch nicht erforderlich ist, weil sich die Bestinde auf na-
tiirliche Weise selbst regulieren bzw. durch die Mechanismen des jeweiligen
Okosystems reguliert werden.10% Erklirt wird dies damit, dass die Grosse,
die eine Tierpopulation erreichen kann, durch die Umweltbedingungen
am jeweiligen Ort begrenzt ist. Dazu gehoren etwa Nahrung, Lebensraum,
die Moglichkeit zur Fortpflanzung und sichere Plitze fiir die Aufzucht
der Jungen. Durch jede Vergrosserung des Tierbestandes werden diese Res-
sourcen knapper, womit sich die Uberlebenschancen der Tiere verringern,
die Sterberate somit steigt und die Wachstumsrate des Bestandes abnimmt.
Dementsprechend hat jede Population eine natiirliche Kapazititsgrenze
(Umweltkapazitit), um die der Bestand bei gleichbleibenden Umweltbedin-
gungen und ohne Bejagung mehr oder weniger schwanken wird. Durch das
Bejagen wird die Zahl der Tiere unter die Umweltkapazitdt gesenkt, was
die Menge der Ressourcen fiir das einzelne Tiere erhght und seine Uberle-
benschancen verbessert. Je nach Grosse des Restbestandes!®®® verbessern
sich dadurch auch die Vermehrungschancen und die Wachstumsrate des
Bestandes nimmt wieder zu (wodurch kurzfristig der Eindruck entstehen
kann, dass sich die Art stark ausbreitet). Wiirden weniger oder keine Tiere
abgeschossen, wiirde das Wachstum mit der Annaherung an die Umwelt-
kapazitét allmahlich abnehmen, bis sich die maximal mdogliche Bestands-
grosse einstellt. Fiir das Funktionieren dieser natiirlichen Selbstregulierung
spricht die Erfahrung in (naturfernen) Siedlungsraumen einerseits und in
(naturnahen) Naturschutzgebieten wie dem Schweizerischen Nationalpark

1058 Vgl. RowLaNDSs, Animal Rights (Fn. 63), S. 75; REGAN, CFAR (Fn. 381), S. 355.

1059 Hierzu und zum Folgenden REICHHOLEF, Jagd (Fn. 918), S. 17, 19.

1060 Gemiss REICHHOLF, Jagd (Fn. 918), S.19, 21, sind Tierbestinde am produktivsten,
wenn sie etwa die Halfte der Umweltkapazitit erreicht haben.

431

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

792


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

793

794

795

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

andererseits, wo jeweils keine jagdliche Regulierung der Wildbestdnde be-
trieben wird und eine solche auch nicht erforderlich ist.!06!

Die Schilderung der natiirlichen Selbstregulierung ist plausibel und ldsst
annehmen, dass ein Eingreifen in Wildtierbestinde durch Menschen aus
6kologischer Sicht jedenfalls im Normalfall nicht erforderlich ist. Dennoch
ist wohl nicht auszuschliessen, dass gewisse Massnahmen in Ausnahme-
fallen begriindet sein konnen, etwa wenn sich in einem Gebiet die Um-
weltbedingungen (z.B. durch menschlichen Einfluss) wesentlich dndern
und dadurch eine haufige Art noch hiufiger wird und eine seltene Art
zu verdrangen droht. Wie schon bei der Neozoenbekdmpfung ausgefiihrt
wurde, ist jedoch anzunehmen, dass in so einem Fall in der Regel keine
To6tung von Tieren der haufigen Art erforderlich ist. Eine Bestandsverringe-
rung kann durch Verhinderung der Fortpflanzung erreicht werden oder
dadurch, dass natiirliche Fressfeinde der betreffenden Art im Gebiet zuge-
lassen werden. Zudem kann auf der anderen Seite die Vermehrung der
seltenen Arten gefordert werden, etwa durch gezieltes Fiittern, Schaffung
von giinstigen Lebensraumen und Riickzugseinrichtungen zum Schutz vor
Fressteinden oder durch Vermehrung und Aufzucht in menschlicher Obhut
mit anschliessender Aussetzung.!062

Zusammenfassend ist damit das jagdliche Téten von empfindungsfahigen
wildlebenden Tieren, soweit es ernsthaft zur Wahrung von vitalen 6kologi-
schen Interessen betrieben wird und sich dazu eignet, in aller Regel nicht
erforderlich, um die verfolgten Ziele zu erreichen. Es ist deshalb zu Arten-
schutzzwecken hochstens in sehr seltenen (hauptsichlich theoretischen)
Ausnahmefillen zu rechtfertigen.

c) Ergebnisse zur Anwendung der dkologischen Tiertétungsgriinde

Obwohl das Téten zum Schutz von Arten, Okosystemen oder der Biodi-
versitit theoretisch einer Rechtfertigung zuginglich ist, insoweit es vitalen
Interessen dient, ist es in der gegenwirtig praktizierten Anwendung kaum
je gerechtfertigt. Das liegt zum einen daran, dass diese Anwendung mit
einem Mangel an Sachlichkeit und Ernsthaftigkeit betrieben wird, der
eine zuverldssige Interessenabwigung sehr schwierig macht. Weder fiir die
Neozoenbekdmpfung noch fiir die jagdliche Bestandsregulierung gibt es

1061 REICHHOLF, Jagd (Fn. 918), S.22f,, 31.
1062 Zu Letzterem RippE, Ethik (Fn. 338), S. 222.

432

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 5 Lebensschutz fiir Tiere in der Rechtsphilosophie

eine klare, weitgehend konkretisierbare Bestimmung der T6tungszwecke
bzw. der Gkologischen Schédden, die mit dem Toten abgewendet werden
sollen. Stattdessen wird den Tieren abstrakt eine Schidlichkeit unterstellt,
die entweder darauf basiert, dass ihre Spezies am Ort fremd ist (nach
1492 eingebracht wurde), oder darauf, dass ihr Bestand ,zu gross“ wird.
Weder die Fremdheit noch die Héufigkeit sind sachlich begriindete Krite-
rien dafiir, dass eine Art (vitale) dkologische Interessen gefihrdet. Das
Kriterium der Fremdheit wird zudem nur inkonsequent eingehalten, denn
einzelne definitionsgemiss fremde Arten wie der Fasan sind von der Klas-
sierung als Fremdlinge ausgenommen, weil sie aus nichtdkologischen Inter-
essen (Jagd) erwiinscht sind. Diese Inkonsequenz und weitere Hinweise
(Forderung grosser Tierbestinde durch Fiitterung, Zucht und Aussetzung
sowie Bekdmpfung der natiirlichen Fressfeinde) begriinden den starken
Verdacht, dass das wahre Motiv des Totens nicht 6kologische Interessen
sind, sondern die Nutzung der Tiere und das Jagdvergniigen. Aus diesen
Griinden ist den T6tungen die Eignung zur Wahrung 6kologischer Interes-
sen abzusprechen, soweit sie sich iiberhaupt beurteilen ldsst. Zum anderen
sind Totungen zur Reduzierung von Tierbestdnden in der Regel nicht er-
forderlich, um Skologische Interessen zu schiitzen. Wegen der natiirlichen
Selbstregulierung in Okosystemen ist ein Eingreifen in Wildtierbestinde
normalerweise sowieso nicht notig. Soweit es ausnahmsweise doch notig
ist, etwa um das Verschwinden seltener Arten zu verhindern, sind dafur in
der Regel keine T6tungen notig, da es andere Mittel zur Bestandskontrolle
gibt (namentlich Geburtenverhinderung).

3. Begriindung der Ungleichbehandlung zwischen Tieren und Menschen

Auch wenn die praktische Bedeutung des Tiertotens zu Artenschutzzwe-
cken gering ist bzw. gering sein soll, ist abschliessend auf die Frage einzu-
gehen, ob und wie sich diesbeziiglich eine Ungleichbehandlung zwischen
empfindungsfahigen Tieren und Menschen begriinden ldsst. Denn die
Griinde, die dazu das T6ten von Tieren (theoretisch) rechtfertigen, konnen
ebenso in Bezug auf Menschen vorgebracht werden. Auch der Mensch, und
ganz besonders der Mensch, ldsst sich namlich als ,invasive“ Art bezeich-

433

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

796


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

797

798

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

nen, die andere Arten verdrangt, gefdhrdet und sogar ausrottet.'’®3 Eine
Erlaubnis oder gar eine Pflicht, Menschen zu toten, um Arten, Okosysteme
oder die Biodiversitit zu schiitzen, wiirde aber so gut wie jeder Mensch
verniinftigerweise aus eigenem Interesse ablehnen. Zwar ist jeder Mensch
verniinftigerweise auch an Artenschutzmassnahmen interessiert, die lan-
gerfristig fiir die Wahrung seiner vitalen Interessen (Ernahrung, Sicherheit,
Gesundheit etc.) notig sind. Dieses Interesse verliert jedoch seinen Sinn,
wenn die Massnahmen auf Kosten des eigenen Lebens gehen. Die Maglich-
keit, selbst in einer Artenschutzmassnahme sofort getdtet zu werden, ist
viel bedrohlicher als die Gefahr einer allmédhlichen Verschlechterung der
Lebensbedingungen durch eine Abnahme der Biodiversitit. Deshalb ist das
T6ten von Menschen zu Artenschutzzwecken in einer menschengemachten
Rechtsordnung keine Option.

Das Toten von Menschen ist fiir die Wahrung 6kologischer Interessen
aber auch nicht erforderlich. Und es gibt Griinde fiir eine Regelung, die
zu Artenschutzzwecken das Toten von Menschen absolut verbietet, jedoch
das Toten von empfindungsfihigen Tieren - das in der Regel ebenfalls
nicht erforderlich ist - fiir Ausnahmefille offen behilt. Menschen sind
aufgrund ihrer Fihigkeiten normalerweise in der Lage, sprachlich vermit-
telte Informationen und Anweisungen zu erfassen und zu befolgen.164 Th-
nen kénnen die Zusammenhénge zwischen ihrem Verhalten (Ausbreitung,
Zersiedelung, Gewisserverschmutzung etc.) und den eintretenden 6kolo-
gischen Schiden (Artensterben, Verlust von Biodiversitit) sowie deren Be-
deutung fiir ihre eigenen vitalen Interessen erkldrt werden. Sie kdnnen zu
okologischerem Verhalten (Reduktion der Vermehrung, Unberiihrtlassen
von Naturrdumen etc.) motiviert und verpflichtet werden. Und diejenigen
Menschen, die das nicht oder noch nicht selbstindig konnen (Kinder,
geistig Beeintrdchtigte) haben in der Regel Angehorige, die dafiir sorgen
konnen, dass sie sich entsprechend verhalten.

Tiere konnen dagegen nicht durch menschliche Sprache verpflichtet wer-
den, sodass sie die entsprechenden Pflichten auch befolgen kénnten. Zwar
konnen gewisse Tiere in beschranktem Mass durch Kommunikation zum
gewiinschten Verhalten motiviert werden. Das sind aber hauptsachlich Tie-
re, die mit Menschen in Gemeinschaft leben (z.B. Hunde). Bei wildleben-

1063 Vgl. KorsGaarD, Tiere (Fn. 360), S.271f; eingehend zur Auswirkung des Men-
schen auf Arten, Okosysteme und Biodiversitit BAur, Biodiversitit (Fn. 140),
S. 81-98.

1064 Hierzu und zum Folgenden VARNER, Interests (Fn. 363), S. 115.

434

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

den Tieren, um die es bei 6kologischen Massnahmen hauptséchlich geht,
ist dies meistens schon aufgrund ihrer rdumlichen Unerreichbarkeit nicht
moglich. Die Mittel, sie davon abzuhalten, andere Arten zu verdringen bzw.
sich ,invasiv® auszubreiten, sind deshalb viel begrenzter als bei Menschen.
Dieser tatsdchliche Unterschied bildet eine Grundlage, wildlebende Tiere
auch normativ anders zu behandeln als Menschen und die Voraussetzun-
gen fiir das Toten zu Artenschutzzwecken bei ihnen weniger streng anzu-
setzen. Wihrend die sprachlichen und rechtlichen Mittel bei Menschen
- zumindest theoretisch - immer méglich sind, kann bei wildlebenden
Tieren nicht ganz ausgeschlossen werden, dass es einzelne Falle gibt, in
denen das Toten die einzige Moglichkeit ist, sie am Ausbreiten zu hindern.
Dies rechtfertigt es, das Téten von Menschen zu Artenschutzzwecken ganz
zu verbieten und das T6ten von wildlebenden Tieren als letztes Mittel fiir
Ausnahmefille offenzuhalten.

Das soll allerdings nicht heissen, dass die Mittel, die gegenwértig angewen-
det werden, um Menschen von artenschutzwidrigem Verhalten abzuhalten,
bereits geniigen wiirden und dass der Mensch gegenwirtig nicht die wohl
mit Abstand invasivste Art von allen ist.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertitens
A. Schutz des tierlichen Lebens
I. Rechtsphilosophische Grundlagen zur Beurteilung des Tiertotens

Die Auseinandersetzung mit der Frage, wann das Tdten von Tieren ge-
recht (richtig, moralisch) und wann es ungerecht (falsch, unmoralisch)
ist, beginnt mit der Grundfrage, wie, d.h. nach welchen Kriterien oder
Massstiben, ein Verhalten iiberhaupt als gerecht oder ungerecht beurteilt
werden kann. In der Ethik, der Wissenschaft des gerechten Verhaltens,
stellen sich (mindestens) zwei grundlegende Teilfragen.!6> Die erste lautet,
wer oder was lberhaupt gerecht oder ungerecht behandelt werden kann,
d.h. welche Eigenschaften jemand oder etwas haben muss, um gerecht oder
ungerecht behandelt werden zu konnen (Frage der moralisch relevanten
Eigenschaften). Ein Wesen, das die notigen Eigenschaften aufweist, kann

1065 Vgl. hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 327-329, 335, 340, 347.

435

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

799

800


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

801

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

einen Anspruch erheben, gerecht behandelt zu werden, und ist in diesem
Sinn Teil der Moralgemeinschaft, ein Moralsubjekt. Die zweite Teilfrage
lautet, wann und wie weit mehrere Wesen, die Teil der Moralgemeinschaft
sind, gleich behandelt werden miissen bzw. ungleich behandelt werden
diirfen (Frage der Gleichbehandlung). Fiir die folgende Beantwortung dieser
Fragen sind zwei Wesensmerkmale der Ethik ausschlaggebend. Erstens ist
die Ethik eine normative Disziplin (Sollens-Disziplin). Anders als reine
Tatsachen-Disziplinen (Seins-Disziplinen) wie z.B. die Physik ist die Ethik
deshalb eine wertende Disziplin.'%®® Zweitens ist die Ethik eine Disziplin
mit Sozialbezug.!%” Die Frage, welches Verhalten richtig und welches falsch
ist, hat ihre praktische Bedeutung in Gesellschaften, d.h. dort, wo mehrere
moralisch relevante Wesen aufeinandertreffen und irgendwie miteinander
interagieren. Gerecht ist in dieser Hinsicht dasjenige Verhalten, das in
Bezug auf das Zusammenleben in der Gesellschaft gut oder richtig ist.

In der Frage der moralisch relevanten Eigenschaften ist vor allem entschei-
dend, dass die Ethik als normative Disziplin mit Werten operiert. Was
gerecht und was ungerecht ist, wird nicht gemessen oder errechnet, son-
dern gewertet. Werte sind als Ergebnisse von subjektiven Wertungen zu
betrachten (subjektiver Wertbegriff).18 Die Gegenansicht, dass Werte un-
abhingig von jeder Wertung objektiv bestehen (objektiver Wertbegrift),
ist abzulehnen. Denn als solche rein objektiven Gegebenheiten sind Werte
nicht erfahrbar. Sie kdnnten daher beliebig behauptet werden, ohne dass
sie sich empirisch iiberpriifen liessen. Der subjektive Wertbegrift setzt hin-
gegen die Erfahrbarkeit von Werten voraus. Denn eine subjektive Wertung
kann nur von einem Wesen ausgehen, das wenigstens in einem minimalen
Sinn fahig ist, subjektiv zu werten. Dies setzt wiederum eine (minimale)
Fahigkeit zu subjektivem Empfinden (z.B. Schmerzerleben) voraus, was
eine einfache Form des Erfahrens ist. Deshalb sind Werte nach diesem
Begrift insofern erfahrbar, als sie immer aus subjektiven Erfahrungen her-
vorgehen. In der Frage der moralisch relevanten Eigenschaften impliziert
dieses Prinzip der Subjektivitdt von Werten, dass ein Anspruch auf gerechte
Behandlung (moralischer Eigenwert, Einbezug in die Moralgemeinschaft)
nur denjenigen Wesen zuzuerkennen ist, die wenigstens in einem minima-
len Sinn fdhig sind, subjektiv zu bewerten, d.h. etwas als positiv (gut,

1066 Vgl. vorne Rz. 330, 338.

1067 Hierzu und zum Folgenden TSCHENTSCHER, Gerechtigkeit (Fn. 290), S.55f.; vgl.
vorne Rz. 404-406 (Gerechtigkeitssinn von sozial lebenden Tieren).

1068 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 361.

436

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

angenehm, erwiinscht) oder negativ (schlecht, unangenehm unerwiinscht)
zu empfinden. Denn nur bei ihnen ist denkbar, dass sie etwas, das ihnen
angetan wird, als gerecht (positiv) oder ungerecht (negativ) erfahren kon-
nen. Ein Anspruch auf gerechte Behandlung ist mit anderen Worten nur
solchen Entitdten zuzuerkennen, die fahig sind, zu erfahren, ob sie gerecht
oder ungerecht behandelt werden. Ein lebloser Gegenstand wie ein Schrau-
benzieher, der zu keinerlei subjektivem Empfinden féhig ist, kann kein Un-
recht erfahren und daher auch nicht ungerecht behandelt werden. Ethische
Positionen, die einen moralischen Eigenwert auch Entititen zuschreiben
wollen, die nicht subjektiv empfinden kénnen, sind deshalb nicht iiberzeu-
gend.1% Abzulehnen ist daher zum einen der Biozentrismus, der allen
einzelnen Lebewesen (Tieren, Pflanzen, Pilzen, Bakterien), also auch den
nichtempfindungsfahigen, einen moralischen Eigenwert zusprechen will.
Zum anderen sind holistische Konzeptionen wie der Okozentrismus abzu-
lehnen, die einen solchen Eigenwert sogar nichtlebenden Gesamtheiten wie
Arten, Okosystemen oder der gesamten Natur zuschreiben wollen.
Grundpositionen, die mit dem Prinzip der Subjektivitit von Werten ver-
einbar sind und insofern als Grundlage zur Bestimmung der moralisch
relevanten Eigenschaften in Frage kommen, sind der Sentientismus (auch:
Pathozentrismus), der alle empfindungsfahigen Wesen als moralisch rele-
vant erachtet, und der Ratiozentrismus (bzw. Anthropozentrismus), der
alle vernunftfahigen Wesen (bzw. alle Menschen) in die Moralgemeinschaft
einschliesst.!70 Sie beide sehen einen Anspruch auf gerechte Behandlung
nur fiir Wesen vor, die irgendwie subjektiv empfinden und werten konnen,
sei es in einem einfachen Sinn (Sentientismus) oder in einem anspruchs-
volleren (Ratiozentrismus). Welche Eigenschaft (Empfindungsfihigkeit,
Vernunftfahigkeit) als Mindestvoraussetzung fiir einen Anspruch auf ge-
rechte Behandlung insgesamt am meisten {iberzeugt, hdangt auch von der
Frage der Gleichbehandlung ab.

Fiir die Frage der Gleichbehandlung spielt zusdtzlich der Sozialbezug der
Ethik eine entscheidende Rolle. Regeln des richtigen (gerechten, morali-
schen) Verhaltens dienen dem geordneten Zusammenleben in einer Gesell-
schaft, indem sie die verschiedenen Interessen der Einzelwesen koordiniert
beriicksichtigen. Dadurch schaffen sie fiir alle Beteiligten ein Mass an Zu-
friedenheit und Sicherheit, das notig ist, um grossere Konflikte zwischen

1069 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 361, 365, 483.
1070 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 367 f.

437

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

802

803


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Einzelwesen zu vermeiden oder zu minimieren. Solche sozialen Regeln
wurden - jedenfalls zwischen Menschen - zum Teil durch bewusste politi-
sche Prozesse geschaffen. Zum Teil sind sie aber auch unbewusst entstan-
den, indem Lebewesen durch die biologische Evolution ihr Sozialverhalten
entsprechend entwickelt haben. Einige Tiere haben dabei ein spezifisches
Gefiihl oder einen Sinn fiir Gerechtigkeit entwickelt — eine Fahigkeit, die
weit {iber das (grossenteils eigenniitzige) Empfinden von gut (angenehm)
und schlecht (schmerzhaft, bedngstigend) hinausgeht.l%”! Sie sind féhig,
ungerechtes Verhalten im sozialen Kontext als solches zu erkennen, zu be-
werten und dagegen zu protestieren. Neben Menschen ist das besonders bei
verschiedenen Affen (z.B. Kapuzineraffen, Schimpansen) zu beobachten.
Sie wehren sich in Experimenten dagegen, dass sie fiir das Losen derselben
Aufgabe nicht dieselbe Belohnung wie ihre Artgenossen erhalten, sondern
eine, die sie als weniger wertvoll empfinden. Einige Tiere (Schimpansen)
protestieren sogar, wenn sie selbst unbegriindeterweise eine bessere Beloh-
nung als andere bekommen. Sie zeigen also eine altruistische Abneigung ge-
gen unbegriindete Ungleichbehandlungen (Ungleichheitsaversion). Darin
zeigt sich die grundlegende Bedeutung der Gleichheit fiir die Gerechtigkeit.
Ungleichheiten (ungleiche Behandlung, ungleiche Verteilung von Giitern)
werden als ungerecht empfunden, wenn sie nicht sachlich begriindet sind.
Das ist nicht nur im Verhalten von Affen zu erkennen, sondern auch in der
von Menschen betriebenen Gerechtigkeitsphilosophie (Ethik), in der ein
allgemeiner Gleichheitssatz als elementares Prinzip der Gerechtigkeit aner-
kannt ist.172 Danach sind gleiche Entitaten nach Massgabe ihrer Gleichheit
gleich zu behandeln. Jede normative Ungleichbehandlung zweier moralisch
relevanter Wesen muss durch sachlich relevante tatsdchliche Unterschie-
de zwischen ihnen gerechtfertigt sein. Auf das Toten angewendet heisst
dies, dass die im geltenden Recht bestehende normative Ungleichheit, dass
Menschen grundsitzlich nicht getdtet werden diirfen und Tiere grundsatz-
lich schon, aus ethischer Sicht einer Rechtfertigung durch eine relevante
tatsdchliche Ungleichheit zwischen Menschen und Tieren bedarf.l”3 Los-
gelost vom spezifischen Fall des Totens wird in der Tierethik auch die
allgemeine Frage diskutiert, ob Menschen und Tiere - aufgrund tatséchli-
cher Gleichheit bzw. Ungleichheit - grundsdtzlich gleich oder ungleich zu
behandeln sind. Positionen, die einen Grundsatz der Gleichbehandlung

1071 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 404-406.
1072 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 340; ferner vorne Rz. 378, 410.
1073 Vorne Rz. 342.

438

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

zwischen Menschen und Tieren befiirworten, werden egalitir genannt und
Positionen, die eine Besserbehandlung der Menschen im Grundsatz fiir
gerecht halten, heissen hierarchisch.074

Der tierethische Egalitarismus begriindet die Forderung nach einer grund-
satzlichen moralischen Gleichbehandlung mit der Annahme, dass Men-
schen und Tiere in tatsdchlicher Hinsicht nicht grundsatzlich verschieden,
sondern weitgehend gleich sind.[”> Diese Annahme hat sich in dem Sinne
als zutreffend erwiesen, als in tatsichlicher Hinsicht keine klaren (qualita-
tiven) Unterschiede zwischen Menschen und allen (nichtmenschlichen)
Tieren zu erkennen sind.'7¢ Alle Eigenschaften, die in der entsprechenden
Diskussion als moralisch relevante menschliche Alleinstellungsmerkmale
vorgebracht werden (Vernunftfahigkeit, Sprachfahigkeit, Selbstbewusstsein
etc.), treten in einem gewissen Mass auch bei einigen Tieren auf. Menschen
unterschieden sich von ihnen nur graduell (quantitativ) durch eine star-
kere Auspragung oder eine ,hohere” Entwicklungsstufe dieser Eigenschaf-
ten. Damit ist die egalitire Forderung nach einem Prima-facie-Anspruch
auf Gleichbehandlung jedenfalls insoweit begriindet, als eine generelle Un-
gleichbehandlung zwischen Menschen und Tieren, die z.B. im vollstdndi-
gen Ausschluss aller nichtmenschlichen Lebewesen aus der Moral besteht,
mangels einer klaren tatsichlichen Unterscheidbarkeit nicht zu rechtferti-
gen ist. Andererseits lassen die tatsdchlichen Verhaltnisse auch keine (um-
fassende) Gleichbehandlung zwischen Menschen und allen Tieren begriin-
den und ebenso wenig eine solche zwischen all den verschiedenen Arten
von Tieren.'””” In dieser Hinsicht ist dem Egalitarismus entgegenzuhalten,
dass er bei der Forderung nach Gleichbehandlung wohl nur jene sog. héhe-
ren Tiere im Fokus hat, die dem Menschen tatsachlich besonders ahnlich
sind (z.B. alle oder einige Saugetiere). Tatsdchlich ist das Reich der Tiere
jedoch dusserst vielfaltig und es ist davon auszugehen, dass alle Eigenschaf-
ten, die irgendwie moralisch relevant sind, bei manchen Arten von Tieren
starker, bei manchen schwécher und bei manchen gar nicht vorhanden
sind. So fehlt bei vielen wirbellosen Tieren (z.B. Schwammen, Quallen)
auch die Grundvoraussetzung fiir einen Anspruch auf gerechte Behand-
lung, die Empfindungsfahigkeit, wahrend sie bei allen Wirbeltieren (ein-
schliesslich der Menschen) und einigen Wirbellosen anerkanntermassen

1074 Vorne Rz. 369, 427.

1075 Vorne Rz. 378, 381.

1076 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 408, 472.
1077 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 416.

439

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

804


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

805

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

vorhanden ist. Derartige Unterschiede konnen eine normative Ungleichbe-
handlung rechtfertigen und auch gebieten. Massgeblich fiir die normative
Bedeutung ist ihre spezifische Relevanz fiir die jeweilige Art der Behand-
lung.!78 In Bezug auf das Toten sind z.B. diejenigen Unterschiede relevant,
die das Vorhandensein und Fehlen von Eigenschaften betreffen, welche
einen spezifischen Anspruch auf Schutz vor Tétung begriinden. Eine Eigen-
schaft, die fiir keine Art von Behandlung einen relevanten Unterschied
macht, ist die Zugehorigkeit zu einer bestimmten Spezies (z.B. Homo
sapiens), da sie fiir sich genommen keinen Einfluss darauf hat, wie ein
Wesen durch eine Handlung betroffen wird (Speziesismus-Einwand).107°
Die blosse Spezieszugehorigkeit ist deshalb — was auch hierarchische Posi-
tionen kaum zu bestreiten scheinen - generell keine moralisch relevante
Eigenschaft.

Der tierethische Hierarchismus versucht, einen moralischen Vorrang der
Menschen vor Tieren zu begriinden, der je nach Ausgestaltung mehr oder
weniger umfassend ist.18 Zumindest nach dem Spezieshierarchismus soll
dieser Vorrang in zweifacher Hinsicht (mdglichst) allgemein gelten: Zum
einen soll sich der Vorrang auf jede Art von Behandlung bzw. Anspruch er-
strecken, sodass die Anspriiche der Menschen jenen der Tiere unabhéngig
vom konkreten Inhalt (Leben, Essen, Unterhaltung etc.) generell vorgehen.
Danach soll z.B. auch ein menschliches Interesse, zum blossen Vergniigen
unterhalten zu werden, einem tierlichen Interesse am Weiterleben vorge-
hen. Zum anderen sollen alle Menschen vor allen Tieren Vorrang haben.
Einen solch umfassenden Vorrang aufgrund eines speziesneutralen Unter-
scheidungsmerkmals zu begriinden, ist deshalb besonders schwierig, weil
es kein speziesneutrales Merkmal gibt, das bei allen Menschen vorkommt
und bei allen Tieren fehlt.!%8! Wiirde z.B. der Grundanspruch auf gerech-
te Behandlung von einer anspruchsvollen Form von Vernunftfahigkeit ab-
hingig gemacht, um alle Nichtmenschen davon auszuschliessen, wiren
auch einige Menschen wie Kleinkinder oder Demenzkranke davon ausge-
schlossen, weil ihnen diese Vernunftfahigkeit ebenfalls fehlt (Argument der
marginalen Menschen). Bei derart strengen Anforderungen miisste also
wegen des Gleichheitssatzes begriindet werden, warum diese Menschen im
Gegensatz zu Tieren in die Moral eingeschlossen werden sollen, obwohl

1078 Vorne Rz. 419.

1079 Vorne Rz. 415.

1080 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 427 f.
1081 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 422, 428.

440

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

sie die Anforderungen ebenfalls nicht erfiillen. Ergeben hat sich, dass es
keinem der verschiedenen Ansitze (Spezies-, Gemeinschafts- und Inter-
essenhierarchismus) gelingt, in tiberzeugender Weise einen umfassenden
moralischen Vorrang der Menschen vor Tieren zu begriinden.!%? Einige
der geltend gemachten Unterschiede konnen zwar eine spezifische Privile-
gierung von Menschen gegeniiber Tieren rechtfertigen. So kann ein Solida-
ritatsempfinden, das gegeniiber anderen Menschen stérker ist als gegeniiber
Tieren, einen Menschen darin rechtfertigen, aus einer Gefahrensituation
wie einem brennenden Haus zuerst die Menschen zu retten und sich
erst danach um die Tiere zu kiimmern (gemeinschaftsbezogene Privilegie-
rung). Und der Unterschied, dass Menschen ein Interesse am Schutz des
Briefgeheimnisses haben und Katzen nicht (weil sie keine Briefe erhalten),
rechtfertigt es, einen entsprechenden Schutzanspruch nur Menschen und
nicht auch Katzen zu gewdhren (interessenbezogene Privilegierung). Eine
allgemeine, undifferenzierte Besserstellung der Menschen im Sinne einer
Hierarchie ldsst sich mit solchen Unterschieden jedoch nicht {iberzeugend
begriinden. Es bleibt somit beim Ergebnis, dass jede Ungleichbehandlung
zwischen Menschen und Tieren spezifisch begriindet werden muss, d.h.
pro Tier oder Tierart einzeln und bezogen auf einen bestimmten Anspruch
(z.B. Schutz vor Tétung).

Die Auseinandersetzung mit der Gleichbehandlungsfrage liefert Antworten
auf zuvor offen gebliebene Frage zu den moralisch relevanten Eigenschaf-
ten: Ein eigentlicher Anthropozentrismus, der nur Menschen iiberhaupt
moralisch beriicksichtigen will, ist schon deshalb abzulehnen, weil er an
die Spezieszugehorigkeit ankniipft, die generell kein relevantes Unterschei-
dungsmerkmal ist. Ein Ratiozentrismus, der Vernunftfihigkeit fiir einen
Grundanspruch auf moralische Berticksichtigung (gerechte Behandlung)
voraussetzt, ist abzulehnen, weil er auch einen Teil der Menschen aus-
schliessen wiirde, da nicht alle Menschen vernunftfihig sind.!%® Die tiber-
zeugendste Grundposition ist damit der Sentientismus, der allen Wesen
moralische Relevanz zumisst, die wenigstens in einem minimalen Sinn
positiv oder negativ empfinden kénnen. Sie alle kommen als Trager von
spezifischen Anspriichen (z.B. Schutz des Lebens) in Frage, miissen jedoch
die spezifischen Voraussetzungen dafiir erfiillen.

1082 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 461, 464, 473.
1083 Vgl. vorne Rz. 475.

441

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

806


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

807

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Neben der individuenbezogenen Tierethik hat auch die Artenschutzethik
fiir das Thema Tiert6ten eine wesentliche Bedeutung. So ist im geltenden
Recht, das keinen individuellen Lebensschutz fiir Tiere kennt, die Erhal-
tung von gefdhrdeten Tierarten der wichtigste Grund, warum einige Tiere
tiberhaupt nicht, also auch nicht schmerz- und angstfrei, gettet werden
diirfen.!9%* Fiir die Fragen, die sich im Zusammenhang mit dem Tdten
stellen, interessiert vor allem die ethische Begriindung, warum Arten zu
erhalten sind, welche Interessen damit geschiitzt werden sollen. Da Arten
und andere kologische Gesamtheiten (Okosysteme, Biodiversitit) keine
empfindungsfahigen Wesen sind, die etwas als positiv oder negativ erleben
konnen, haben sie nach dem Prinzip der Subjektivitit von Werten keinen
eigenen Anspruch auf gerechte Behandlung.!%5 Holistische Ansitze wie
der Okozentrismus, die den Arten selbst einen solchen Anspruch (mora-
lischen Eigenwert) zuschreiben, sind deshalb abzulehnen. Stattdessen ist
der Artenschutz individualistisch zu begriinden, d.h. mit den subjektiven
Interessen von empfindungsfahigen Einzelwesen (Menschen, Sdugetieren,
Vogeln etc.). Solche Einzelwesen sind am Artenschutz interessiert, weil sie
durch ihre Eingebundenheit in Okosysteme in vielfacher Hinsicht von an-
deren Arten oder von einer hohen Artenvielfalt abhéngig sind. Arten bilden
namentlich die Grundlage ihrer Erndhrung (z.B. Gréserarten fiir Hirsche,
Fischarten fiir Fischotter), sie ermdglichen Wohn- und Schutzriaume (z.B.
Baumarten als Baustoffquelle fiir Menschen, Biber und Végel) und schaffen
insgesamt die Bedingungen fiir (gesundes) Leben (z.B. Luft- und Wasserfil-
terung, Humusbildung, Fotosynthese, Bestaubung). Arten und ihre Vielfalt
sind also deshalb zu erhalten, weil sie fiir empfindungsfahige Einzelwesen
verschiedene, zum Teil lebenswichtige instrumentelle Werte haben. Wie fiir
die Tierethik ist auch fiir die Artenschutzethik die {iberzeugendste Grund-
lage der Sentientismus, der die Interessen aller empfindungsfahigen Wesen
beriicksichtigt (nicht nur jene der vernunftfahigen oder der Menschen).
Der Sentientismus eignet sich auch zur Begriindung eines umfassenden
Artenschutzes, der grundsétzlich alle Arten einschliesst.!0%

1084 Vgl. vorne Rz. 283.
1085 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 483 f., 490, 502.
1086 Vorne Rz.494-501.

442

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

II. Lebensschutzbegriindung

In Recht und Ethik besteht Einigkeit dariiber, dass Tieren, die empfin-
dungsfihig sind und damit namentlich an Schmerzen und Angst leiden
konnen, kein unnétiges Leiden zugefiigt werden darf (Leidensfrage).!%8”
Dieser Anspruch auf Schutz des Wohlergehens bedeutet auch, dass sie nicht
qualvoll getotet werden diirfen. Die Tierethik befasst sich dariiber hinaus
mit der reinen Tétungsfrage, d.h. mit der Frage, unter welchen Vorausset-
zungen Tiere einen Anspruch auf Schutz des Lebens haben, sodass sie
prinzipiell iiberhaupt nicht getotet werden diirfen, d.h. auch nicht auf eine
Weise, die kein Leiden verursacht (z.B. unter Betdaubung).

Ein solcher Lebensschutz kann direkt oder indirekt begriindet werden.1988
Beim direkten Schutz ist das Leben des einzelnen Tieres das eigentliche
Schutzobjekt und die Erhaltung dieses Lebens der eigentliche Zweck. Der
direkte Lebensschutz ist individuell, weil er jedes Tierleben einzeln erfasst.
Beim indirekten Lebensschutz ist das einzelne Leben nicht das eigentli-
che Schutzobjekt und seine Erhaltung nicht der eigentliche Zweck. Die
Totungsverbote und sonstigen Massnahmen (z.B. Bewilligungspflichten)
schiitzen das Leben bloss als Nebeneffekt bzw. als Mittel zur Erreichung
eines anderen Zwecks. Ein solcher anderer Zweck kann z.B. die Erhal-
tung bedrohter Tierarten sein (Artenschutz), der Schutz von Eigentum
(im Recht: Verbot der Sachbeschddigung an fremden Heim- oder Nutztie-
ren)!98 oder der Schutz der Gefiihle von tierlichen und menschlichen
Angehorigen des jeweiligen Tieres (Mutterkuh, Katzenhalter etc.).

Damit gibt es verschiedene Griinde, das Téten von Tieren zu verbieten,
die voneinander ganz unabhéngig sein konnen. So hédngt ein Tétungsver-
bot zum Schutz einer bedrohten Tierart nicht davon ab, ob die Tiere
der betreffenden Art einzeln die Voraussetzungen fiir einen Anspruch auf
direkten Lebensschutz erfiillen — was eine Frage der individuellen Tierethik
ist. Zu Artenschutzzwecken lassen sich auch Totungsverbote in Bezug
auf Tiere begriinden, die nicht empfindungsfihig sind und damit keinen
moralischen Eigenwert als Einzelwesen haben (dasselbe gilt in Bezug auf
andere Lebewesen wie Pflanzen, Pilze oder Bakterien).1%%0 Insofern ist der

1087 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 506 f.
1088 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 509 f.
1089 Dazu vorne Rz. 132.

1090 Vorne Rz. 505.

443

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

808

809

810


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

811

812

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

artenschutzethisch begriindete indirekte Lebensschutz komplementér zum
tierethisch zu begriindenden direkten Lebensschutz.

Was die Wirksamkeit mit Blick auf das Einzeltier betrifft, sind diese Al-
ternativen jedoch nicht gleichwertig.!%! Ein indirekter Lebensschutz steht
immer unter der Bedingung, dass die Wahrung des eigentlichen Schutzob-
jekts (Arten, Eigentum, Gefiihle von Angehorigen) ein Tiertétungsverbot
oder eine sonstige Massnahme erfordert, die indirekt auch das Tierleben
schiitzt. Da diese Bedingung in vielen Fallen fehlt (nicht alle Arten sind
gefahrdet) oder jederzeit entfallen kann (z.B. wenn ein Eigentiimer sein
Tier plotzlich einschlafern lassen will), sind all diese Formen des indirekten
Lebensschutzes nur beschrankt wirksam bzw. instabil. Einen umfassenden
und stabilen Schutz vor Tétung bietet nur der individuelle Anspruch auf
direkten Lebensschutz.

Bevor die Frage gekldrt wurde, welche Voraussetzungen ein Wesen erfiil-
len muss, um einen individuellen Anspruch auf direkten Lebensschutz zu
haben, wurden verschiedene grundsitzliche Einwdnde gegen den Schutz
des individuellen Tierlebens gepriift. Sie bestreiten einen Lebensschutzan-
spruch fiir Tiere unabhingig davon, ob ein Tier die dafiir notwendigen
Eigenschaften (Lebensinteresse) aufweist oder nicht. Einer dieser Einwan-
de ist das EpPIKUR-Argument, das besagt, dass der (leidfreie) Tod gar kein
Unwert sei, weil jeder Unwert auf einer (negativen) Empfindung beruhe
und der Tod das Empfinden beende.? Dieses Argument iiberzeugt vorab
deshalb nicht, weil es sich ebenso gut gegen ein Verbot des Tétens von
Menschen vorbringen liesse. Wiirde man es gelten lassen, miisste man also
nach dem Gleichheitsprinzip konsequenterweise auch das leidfreie Toten
von Menschen erlauben. Wird das Argument verworfen — wozu es, wie
sich spiter gezeigt hat, gute Griinde gibt -, darf es weder dem Schutz
von Menschenleben noch dem Schutz von Tierleben entgegengehalten
werden. Auch die weiteren Argumente, die gegen einen grundsatzlichen Le-
bensschutzanspruch fiir (einige) Tiere vorgebracht werden (Existenzzweck-
Argument, Ersetzbarkeitsargument, Raubtierargument), erwiesen sich als
nicht iiberzeugend und sind abzulehnen.!®®> Der Anspruch auf direkten
Lebensschutz blieb deshalb noch davon abhéngig zu machen, ob ein Tier
die individuellen Voraussetzungen dafiir erfillt, d.h. ob es die dafiir not-
wendigen Eigenschaften - ein Lebensinteresse — aufweist.

1091 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 510.
1092 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 515-517.
1093 Vorne Rz. 519f., 523, 525-530.

444

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

I11. Individueller Lebensschutz fiir Tiere mit Lebensinteresse

Die tatsdchliche Grundlage moralischer Anspriiche bilden Interessen (In-
teressenprinzip).l Das bedeutet zum einen, dass die allgemeine Fahigkeit,
Interessen zu haben, die Grundvoraussetzung ist, um tiberhaupt moralische
Anspriiche haben zu kénnen. Uber diese Fihigkeit verfiigen alle empfin-
dungsfahigen Wesen, d.h. alle Wesen, die etwas subjektiv als positiv oder
negativ empfinden konnen. Zum anderen impliziert das Interessenprinzip,
dass spezifische Anspriiche (z.B. ein Anspruch auf Wasser) ein entspre-
chendes spezifisches Interesse (Interesse an Wasser) voraussetzen. Nach
dem hier verwendeten Interessenbegriff hat ein empfindungsfidhiges Wesen
ein Interesse an einem Ereignis oder Gegenstand X., wenn der Eintritt bzw.
Erhalt von X. bei ihm gegenwirtig oder zukiinftig irgendeine positive Emp-
findung (Freude, Genuss etc.) auslost, verstirkt oder beibehdlt oder wenn
der Nichteintritt bzw. Nichterhalt oder Verlust von X. bei ihm gegenwirtig
oder zukiinftig irgendeine negative Empfindung (Schmerz, Hunger etc.)
auslost, verstiarkt oder aufrechterhilt.®> Die tatsichliche Voraussetzung
eines spezifischen Anspruchs auf Lebensschutz ist das Lebensinteresse eines
einzelnen Tieres.

Bereits der Begriff des Interesses macht klar, dass fiir ein Lebensinteresse
mindestens Empfindungsfihigkeit erforderlich ist, da nur empfindungsfa-
hige Wesen iiberhaupt Interessen haben kénnen. Zu klaren blieb, ob das
Lebensinteresse dariiber hinaus weitere Eigenschaften voraussetzt und,
wenn ja, welche. Zu dieser Frage gibt es die eine Grundansicht, dass
Empfindungsfihigkeit auch die geniigende Voraussetzung fiir das Lebens-
interesses ist, dass es dafiir also keiner weiteren Eigenschaft bedarf (Grund-
ansicht pro Empfindungsfahigkeit).1 Thr steht die andere Grundansicht
gegeniiber, wonach ein Lebensinteresse mehr als blosse Empfindungsfahig-
keit voraussetzt (Grundansicht pro strengere Kriterien). Dabei wird als zu-
sdtzliche Eigenschaft je nach Standpunkt und Argumentation entweder Ver-
tragsfahigkeit, Todesangstfahigkeit oder die Fahigkeit verlangt, zukunftsbe-
zogene Interessen in Verbindung mit einer zeitiibergreifenden Identitdt zu
haben.

1094 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 533-535, 537, 548 1.
1095 Vorne Rz. 547.
1096 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 552.

445

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

813

814


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

815

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Fir die Grundansicht pro Empfindungsfihigkeit ist die Tatsache entschei-
dend, dass es bei empfindungsfahigen Lebewesen eine natiirliche Verkniip-
fung zwischen Empfinden und Leben gibt, die darin besteht, dass Emp-
finden und Leben sich gegenseitig ermdglichen oder begiinstigen.!”” Emp-
findungen haben biologisch die Funktion, den Organismus am Leben zu
erhalten, indem sie lebenserhaltendes Verhalten fordern und lebensgeféhr-
dendes Verhalten verhindern. Beispielsweise motiviert das Empfinden von
Hunger zum Essen, Angst motiviert dazu, vor einer Gefahr (z.B. einem
Fressfeind) zu fliichten oder sich von ihr fernzuhalten, und Schmerzen
halten ein verletztes Lebewesen von Belastungen seines Korpers (z.B.
Bewegungen) ab, welche die Heilung behindern wiirden. Umgekehrt ist
das Weiterleben Voraussetzung dafiir, dass ein empfindungsfahiges Wesen
in Zukunft weiterhin empfinden kann. Ethisch sind Empfindungen in
(mindestens) zweifacher Hinsicht relevant: Zum einen ist ihre biologische
Funktion der Lebenserhaltung auch in der Ethik zu beriicksichtigen, da
Ethik ganz wesentlich das Verhalten von und zwischen Lebewesen (vor
allem Menschen) zum Gegenstand hat. Zum anderen haben Empfindun-
gen unabhingig von dieser Funktion eine selbstdndige Bedeutung dadurch,
dass das Lebewesen, bei dem sie auftreten, ihnen einen Wert zuschreibt.
Schmerz z.B. wird negativ bewertet, weshalb Schmerzzufiigung prinzipiell
falsch ist, auch wenn sie das Leben nicht gefdhrdet. Beide Bedeutungen
bilden die Grundlage fiir je ein Argument zur Begriindung eines Lebensin-
teresses aller empfindungsféhigen Tiere.

816 Auf der Lebenserhaltungsfunktion der Empfindungen basiert das erste Ar-

gument, wonach sich ein Lebensinteresse durch die Verbindung aus Uber-
lebensimpuls und Bewusstsein ergibt.l8 Alle Lebewesen (auch Pflanzen
etc.) verfiigen {iber einen natiirlichen Uberlebensimpuls im Sinne eines
Selbsterhaltungstriebes. Empfindungen - die begrifflich mit Bewusstsein
einhergehen — machen diesen Uberlebensimpuls zu einem bewusst erleb-
baren Lebensinteresse. Zu empfinden, bedeutet daher, bewusst zu leben,
am Leben bewusst interessiert zu sein. Wegen dieser funktionalen Verkniip-
fung sind Eingriffe in das Wohlbefindensinteresse (Korperverletzungen)
immer auch als indirekte oder potenzielle Eingriffe in das Lebensinteresse
zu deuten. Eine T6tung, ob schmerzhaft oder schmerzlos, greift in dieses
Lebensinteresse direkt ein.

1097 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 556, 566, 571.
1098 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 560-562, 567.

446

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

Fir das zweite Argument, das Beraubungsargument, ist die selbstindige
Funktion der Empfindungen entscheidend. Genau genommen kommt es
nur auf den Wert an, der positiven Empfindungen (Lust, Freude etc.) an-
haftet. Das Argument besagt, dass die Tétung eines empfindungsfahigen
Wesens falsch ist, weil sie ihm kiinftige positive Empfindungen wegnimmt,
die es im Falle des Weiterlebens gehabt hitte.'” Das Lebensinteresse eines
empfindungsfahigen Tieres besteht also in seinem fortdauernden Interesse,
positive Empfindungen zu erleben. Wie bei Menschen im Besonderen ist
bei empfindungsfahigen Tieren im Allgemeinen davon auszugehen, dass
sie im Normalfall, d.h. wenn sie nicht aus speziellen Griinden wie einer
schweren Krankheit oder Verletzung dauerhaft stark leiden, insgesamt mehr
positive als negative Empfindungen, also eine positive Empfindungsbilanz,
haben. (Bei Menschen zeigt sich diese positive Empfindungsbilanz darin,
dass sie im Normalfall explizit lieber weiterleben als sterben wollen.) Der
Tod bewirkt daher fiir empfindungsfdhige Wesen im Normalfall eine Ver-
schlechterung, indem er alle Empfindungen authebt und dadurch eine
neutrale Empfindungsbilanz schafft, die wertmassig schlechter ist als eine
positive (bei negativer Empfindungsbilanz bewirkt er hingegen eine Ver-
besserung). Diese Verschlechterung ist fiir das Lebewesen, das getotet wird,
auch in einem gewissen Sinn subjektiv erlebbar, namlich in einem negati-
ven Sinn: durch das Nichterleben der (iiberwiegend) positiven Empfindun-
gen, die es im hypothetischen Fall des Weiterlebens erlebt hatte. Damit
ist der Tod trotz Aufhebens aller Empfindungen ein subjektiv erlebbarer
Unwert, auch wenn er nicht direkt (in einem positiven Sinn) erlebbar ist.

Unter der Grundansicht pro strengere Kriterien wurde zunichst die Eigen-
schaft der Vertragsfihigkeit als Bedingung eines Lebensschutzanspruchs
ausgeschieden. Dieses Kriterium wiirde je nach Handhabung entweder
auch Menschen, die nicht vertragsfahig sind (z.B. Kleinkinder), aus dem
Lebensschutz ausschliessen und wiére schon deshalb abzulehnen.'% Oder
es wiirde — wenn eine Vertragsteilnahme mittels Stellvertretung geniigte -
einen Lebensschutz begriinden, der neben nichtvertragsfahigen Menschen
auch alle empfindungsfahigen Tiere einschliessen konnte. In diesem Fall
wiirde die Vertragsfahigkeit im Ergebnis gar nicht tiber die Empfindungsfa-
higkeit hinausgehen.

1099 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 575, 577, 581, 661.
1100 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 591f.

447

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

817

818


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

819

820

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Bei der Todesangstfihigkeit hat sich ergeben, dass fiir die reine (leidensun-
abhingige) Totungsfrage nur eine bestimmte Art von Todesangst relevant
ist, ndmlich die abstrakte Todesangst, die unabhéngig von einer konkreten
Gefahrensituation auftreten kann.""! Nur durch diese abstrakte Angst ist
ein Lebewesen schon zur gewohnlichen Lebenszeit von der abstrakten
Moglichkeit, getdtet zu werden, in einer negativ empfindbaren Weise be-
troffen. Konkrete Todesdngste, die nur in einer Situation auftreten, die
tatsdchlich todlich oder lebensgefdhrlich ist (z.B. unmittelbar vor dem Ge-
schlachtetwerden), sind demgegeniiber eine Begleiterscheinung einer be-
stimmten angstauslosenden Art des T6tens bzw. eine Beeintrdchtigung des
Wohlergehens. Sie betreffen nicht das reine Lebensinteresse, sondern das
Interesse, nicht zu leiden. Nur die abstrakte Todesangst begriindet daher
ein explizites Interesse an einer Regelung, die auch das schmerzlose heim-
liche, vom Opfer ganz unbemerkte Toten (z.B. wahrend dessen Schlaf)
verbietet. Dieser Unterschied in der Betroffenheit rechtfertigt es, Lebewe-
sen mit der Fahigkeit zu abstrakter Todesangst in der Totungsfrage anders
zu behandeln, sie irgendwie besser zu schiitzen, als empfindungsféhige
Lebewesen ohne diese Fahigkeit. Jedoch ist damit noch nicht gesagt, ob
abstrakte Todesangstfdhigkeit eine Lebensschutzbedingung sein soll, sodass
alle empfindungsfahigen Wesen ohne diese Fahigkeit gar nicht vor Tétung
geschiitzt wiren, oder ob sie bloss ein Lebensschutzverstirkungsgrund sein
soll, sodass alle empfindungsfiahigen Wesen einen gewissen Lebensschutz
erhalten, diejenigen mit abstrakter Todesangst jedoch einen starkeren als
jene ohne abstrakte Todesangst.!0?

Auch die Fahigkeit, zukunftsbezogene Interessen in Verbindung mit einer
zeitiibergreifenden Identitdt zu haben, bewirkt eine Betroffenheit durch den
Tod, die iiber jene der bloss empfindungsfihigen Wesen hinausgeht.!03
Zum einen haben Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen eine star-
kere psychologische Verbindung mit ihren kiinftigen positiven Empfindun-
gen, weil sie sich auf kiinftige Ereignisse freuen konnen. Zum anderen
haben sie Interessen, die — bedingt durch ihre hoher entwickelten kogniti-
ven Fihigkeiten - vielfaltiger und komplexer sind als jene der Lebewesen
mit bloss gegenwartsbezogenen Empfindungen. Beides hat zur Folge, dass
Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen, was ihre kiinftigen positiven
Empfindungen betrifft, durch den Tod mehr zu verlieren (ein hoheres Ver-

1101 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 596, 601, 603.
1102 Vorne Rz. 604.
1103 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 611, 617, 662.

448

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

lustpotenzial) haben als Lebewesen mit bloss gegenwartsbezogenen Emp-
findungen. Dies ist wiederum ein Grund fiir eine Andersbehandlung in
der Totungsfrage. Auch bei der Fahigkeit zu zukunftsbezogenen Interessen
kann jedoch eingewendet werden, dass sie keine Bedingung, sondern bloss
ein Verstarkungsgrund fiir den Lebensschutzanspruch sei.!04

Zu entscheiden blieb also, ob abstrakte Todesangstfdhigkeit oder zukunfts-
bezogene Interessen fiir den Lebensschutzanspruch eine Bedingung oder
bloss ein Verstarkungsgrund sein sollen. In dieser Frage kommt es darauf
an, welchen Einfluss die jeweilige Eigenschaft darauf hat, wie ein Lebewe-

sen durch eine T6tung bzw. durch die Moglichkeit, getStet zu werden,
betroffen wird.10>

Zukunftsbezogene Interessen wirken sich auf diese Betroffenheit (soweit sie
nicht mit abstrakter Todesangst einhergehen) nur quantitativ aus, indem
sie das Verlustpotenzial erhohen.!¢ Lebewesen mit zukunftsbezogenen In-
teressen werden durch den Tod stiarker betroffen als Lebewesen, die bloss
gegenwartsbezogen empfinden konnen, weil sie durch den Tod mehr zu
verlieren haben. Sie verlieren z.B. auch die Mdoglichkeit, sich in Zukunft
iber die Erfiillung von gegenwirtig unerfiillten Wiinschen zu freuen. Dem-
gegeniiber verlieren Wesen, die nur gegenwartsbezogen empfinden kénnen,
lediglich einfachere Empfindungen wie die Lust beim Essen, die ihnen
gegenwirtig unbekannt sind. Gleichwohl haben auch diese Wesen ein Ver-
lustpotenzial, weshalb der Unterschied in der tatsichlichen Betroffenheit
nur quantitativ ist. Das spricht logisch dafiir, dass zukunftsbezogene Inter-
essen auch normativ nur einen quantitativen und nicht einen qualitativen
Unterschied bewirken sollen, sprich dass sie den Lebensschutzanspruch
nicht erst begriinden, sondern lediglich verstirken sollen.!'%7 Sie sind dem-
nach bloss ein Verstirkungsgrund und als Bedingung des Lebensschutzes
geniigt die einfache Empfindungsfahigkeit.

Die Fahigkeit zu abstrakter Todesangst wirkt sich hingegen auch qualitativ
aus, indem sie die Mdglichkeit schafft, dass ein Lebewesen sich ohne kon-
kreten Anlass davor fiirchten kann, gettet zu werden, und so schon wah-
rend der gewdhnlichen Lebenszeit durch den unangenehmen Gedanken
der Todesangst betroffen ist.!1% Diese lebzeitige Betroffenheit unterscheidet

1104 Vorne Rz. 615.
1105 Vorne Rz. 619.
1106 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 619 f.
1107 Vorne Rz. 623.
1108 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 620.

449

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

821

822

823


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

824

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

sich qualitativ vom Verlust kiinftiger Empfindungen, der erst mit dem
effektiven Tod eintritt. Lebewesen mit abstrakter Todesangst sind jedoch
immer auf beide Arten betroffen, d.h. sowohl durch die lebzeitige Angst
als auch durch den Verlust, der mit dem tatsdchlichen Tod eintritt. Wiirde
die Fahigkeit zu abstrakter Todesangst fiir ihren Lebensschutzanspruch zur
Bedingung erkldrt, hiesse dies also, diese Todesangst als die einzige Grund-
lage des Lebensinteresses zu behandeln und die andere Betroffenheit, die
Verlustwirkung des tatsdchlichen Todes, fiir den Lebensschutzanspruch
ganz unberiicksichtigt zu lassen. Mit anderen Worten wiirde man das Toten
nur deshalb verbieten, weil es Angst macht, und nicht auch weil es schon
an sich, unabhéngig von dieser Angst, falsch ist."% Das iiberzeugt nicht.
Zum einen wiirde damit nur die selbstindige Bedeutung der Angst als
negative Empfindung beriicksichtigt und ihre biologische Funktion der
Lebenserhaltung ignoriert. Zum anderen wire ein solcher Lebensschutz
(auch fiir Menschen) liickenhaft, weil es Fille des Totens geben kann,
die mit iiberhaupt keiner, auch nicht mit abstrakter Angst verbunden
sind (heimliche Totungen, an deren Mdoglichkeit kaum jemand denkt).
Sie miissten bei einem rein angstbasierten Lebensschutz konsequenterweise
erlaubt bleiben. Aus diesen Griinden ist auch die abstrakte Todesangstfa-
higkeit keine Bedingung fiir den Lebensschutzanspruch, sondern nur ein
Verstarkungsgrund.

Dariiber hinaus ist eine Lebensschutzkonzeption, die abstrakte Todesangst-
fahigkeit oder zukunftsbezogene Interessen als Bedingung voraussetzt,
auch deshalb abzulehnen, weil sie bei einer konsequenten Umsetzung nicht
nur die meisten empfindungsfahigen Tiere, sondern auch einen wesentli-
chen Teil der Menschen ausschliessen wiirde.' Nebst einigen Menschen
mit schwerer kognitiver Beeintrachtigung wiéren auch alle Neugeborenen
und Kleinkinder bis zu einer gewissen Entwicklungsstufe nicht direkt
vor Tétung geschiitzt, weil sie weder zu abstrakter Todesangst fahig sind
noch zukunftsbezogene Interessen mit einer zeitiibergreifenden Identitat
haben. Dies wire eine deutliche Schwichung gegeniiber dem Schutz des
menschlichen Lebens im geltenden Recht und eine aus Sicht der Menschen
nicht annehmbare Folge dieser strengen Lebensschutzkriterien. Demgegen-
tber fithrt ein Lebensschutzanspruch, der lediglich Empfindungsfahigkeit
voraussetzt, fiir Menschen zu einem Schutz vor Tétung, der mit jenem
des geltenden Rechts weitestgehend iibereinstimmt. Damit sprechen auch

1109 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 624, 632.
1110 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 629, 631, 664.

450

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

die Konsequenzen fiir den Lebensschutz der Menschen klar dafiir, abstrak-
te Todesangstfahigkeit und zukunftsbezogene Interessen nicht als Lebens-

schutzbedingung, sondern nur als Lebensschutzverstirkungsgrund zu be-
handeln.

Als Bedingung eines individuellen Grundanspruchs auf direkten Lebens-
schutz — der durch weitere Eigenschaften verstarkt werden kann - geniigt
somit die Empfindungsfihigkeit. Sie ist im Zweifelsfall, d.h. wenn sie
sich nicht eindeutig feststellen ldsst, jedoch Anzeichen dafiir bestehen, zu
vermuten.!! Alle Tiere, die (mutmasslich) empfindungsfihig sind, haben
demnach einen prinzipiellen Lebensschutzanspruch, der es verbietet, sie
ohne besondere Rechtfertigung (mit oder ohne Leiden) zu t6ten.!?

B. Griinde zur Rechtfertigung des Tiertotens
I. Grundlegendes zur Einschrankung des Lebensschutzes

Der Lebensschutzanspruch empfindungsfahiger Tiere ist einschriankbar.
Das bedeutet, dass das Toten dieser Tiere zwar prima facie ungerecht und
deshalb grundsitzlich zu verbieten ist, jedoch aus bestimmten Griinden
gerechtfertigt sein kann. Soweit solche Griinde vorliegen, ist das T6ten im
Sinne einer Ausnahme vom Grundsatz zu erlauben. Die Einschrankbarkeit
des Lebensschutzanspruchs ist wie der Anspruch selbst eine Folge des
Interessenprinzips.!!'® Dieses gebietet die Riicksichtnahme auf alle Interes-
sen, also auch auf jene, die dem Lebensschutzanspruch entgegenstehen.
Eine Tétung ist dann gerechtfertigt, wenn eine Abwiagung der sich entge-
genstehenden Interessen zum Ergebnis fiithrt, dass ein anderes Interesse
das Lebensinteresse iiberwiegt. Es gibt verschiedene Griinde, aus denen ein
Interesse ein anderes iiberwiegen kann, etwa dass es qualitativ h6herwertig
ist, dass es quantitativ stirker ist oder dass es mit einer héheren Wahr-
scheinlichkeit gewahrt werden kann als das andere. Das Interessenprinzip
impliziert also, dass jede Totung eines Tieres mit einem Lebensinteresse,
d.h. eines empfindungsfahigen Tieres, durch ein tiberwiegendes Gegenin-
teresse begriindet sein muss.''* Umgekehrt ist das Toten eines Tieres ohne
Lebensinteresse, d.h. eines nichtempfindungsfahigen Tieres, nach diesem

1111 Vorne Rz. 659, 667.

1112 Vorne Rz. 641.

1113 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 668 f., 671-674, 689.
1114 Vorne Rz. 670.

451

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

825

826


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

827

828

829

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Prinzip auch ohne besondere Begriindung zuléssig, soweit nicht sonstige
Interessen (z.B. Artenschutz) dagegen sprechen.

Eine weitere Implikation des Interessenprinzips betrifft die Art des Totens.
Ist die Totung eines empfindungsfihigen Tieres aufgrund eines {iberwie-
genden Interesses gerechtfertigt, darf sie dennoch nur so ausgefithrt wer-
den, dass sie dem Tier so wenig Leiden (Schmerzen, Angst) wie méglich
bereitet. Denn neben dem Lebensinteresse haben empfindungsfahige Tiere
ein davon unabhéngiges Interesse, nicht zu leiden, das auch im Rahmen
einer an sich gerechtfertigten Totung zu berticksichtigen ist.!'>

Aus dem Gleichheitssatz folgt das Prinzip der gleichen Interessenabwdigung.
Danach sind bei einer Interessenabwigung alle interessentragenden Wesen
(Tiere, Menschen) insofern gleich zu behandeln, als ihre Interessen nur
nach sachlichen (neutralen) Kriterien gegeneinander abgewogen werden
diirfen und nicht nach der Identitit oder Art des Interessentragers.'® Es
wire z.B. unzulédssig, dem einen Interesse nur deshalb den Vorrang vor
dem anderen zu geben, weil das eine ein menschliches Interesse und das
andere ein Interesse eines Warzenschweins ist. Hingegen darf dem einen
Interesse der Vorrang gewéhrt werden, wenn es das andere unabhingig von
der Tragerschaft allein nach sachlichen Kriterien iiberwiegt.

Das vorrangige sachliche Kriterium fiir das Uberwiegen ist der qualitative
Wert eines Interesses, der sich nach seinem Inhalt bestimmt. Ausschlag-
gebend fiir die Bewertung ist die Bedeutung, die ein Interesse fiir die
Erhaltung des Lebens hat.!'7 Danach ist zu unterscheiden zwischen vita-
len Interessen, die lebensnotwendig sind, und nichtvitalen Interessen, die
fiir die Lebenserhaltung entbehrlich sind. Bei gewissen Interessen, nament-
lich im Bereich des Gesundheitsschutzes, ist die Einstufung als vital oder
nichtvital schwierig. In der Mehrheit der zu beurteilenden Fille ist jedoch
eine klare Zuordnung moglich, weshalb die zweistufige Unterscheidung
zwischen vital und nichtvital insgesamt ein sinnvolles Instrument zur Inter-
essenbewertung ist. Vitale Interessen wie das Interesse an einer ausreichen-
den Erndhrung oder das Lebensinteresse selbst sind stets hoherwertig als
nichtvitale Interessen wie das Interesse an Luxusgiitern (z.B. Autos) oder
an kulturellen Brauchen (z.B. Volksfesten). Da das Lebensinteresse eines
Wesens selbst ein vitales Interesse ist, kann es somit nur von anderen vi-
talen Interessen iiberwogen werden. Nichtvitale Gegeninteressen geniigen

1115 Vgl. vorne Rz. 507, 549.
1116 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 680-682.
1117 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 684-688.

452

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

als Rechtfertigungsgrund fiir die Totung eines Tieres mit Lebensinteresse
nicht, weil sie dem Lebensinteresse wertméssig untergeordnet sind.

Neben dem Wert des Interesses gibt es andere Abwiagungskriterien, die
jedoch bloss nachrangige Bedeutung haben. Sie kommen nur dann zur
Anwendung, wenn sich zwei gleichwertige Interessen (z.B. zwei Lebensin-
teressen) gegeniiberstehen, wenn es also wertméssig Unentschieden steht.
In so einem Fall kann einmal die (quantitative) Stirke des Interesses
entscheidend sein, sodass von zwei Lebewesen, die gleichzeitig in einer
lebensbedrohenden Situation Hilfe bendtigen, zuerst demjenigen zu helfen
ist, das ein stirkeres Lebensinteresse hat als das andere.8 Beispielsweise
ist aus einem brennenden Haus der Mensch vor der Schlange zu retten,
weil er zusitzlich zur Empfindungsfahigkeit tiber zukunftsbezogene Inter-
essen und abstrakte Todesangstfahigkeit verfiigt und deshalb ein starkeres
Lebensinteresse hat als die Schlange, die nur gegenwartsbezogene Empfin-
dungen oder allenfalls kurzzeitig in die Zukunft reichende Interessen hat,
die jedenfalls deutlich weniger komplex und vielfiltig sind als diejenigen
des Menschen. Hingegen muss die Schlange zuerst gerettet werden, wenn
ihr anstelle eines Menschen ein lebloser Gegenstand wie z.B. eine teure Va-
se gegeniibersteht. Denn das Lebensinteresse der Schlange ist hoherwertig
als das nichtvitale (menschliche) Interesse am Erhalt der Vase, auch wenn
die Vase einen besonders hohen finanziellen Wert hat.

Ebenfalls nachrangige Bedeutung hat die Zahl der betroffenen Interessen-
trager. Das kann z.B. bedeuten, dass von zwei brennenden Hausern, in
denen sich je Menschen befinden, aber unterschiedlich viele, zuerst dasje-
nige zu evakuieren ist, in dem sich mehr Menschen befinden.” Denn
auf beiden Seiten geht es um Menschenleben und damit um qualitativ
je gleichwertige Interessen. Hingegen muss ein Haus mit bloss einem Men-
schen oder einem empfindungsfahigen Tier zuerst evakuiert werden, wenn
sich im anderen lediglich Gegenstinde wie Kleider oder Biicher befinden,
auch wenn diese Gegenstinde einer hohen Zahl von Menschen gehdren.
In diesem Fall steht das eine Lebensinteresse einer Vielzahl von nichtvitale
Interessen gegeniiber, die es wertmdssig tiberwiegt. Auf die Zahl dieser
nichtvitalen Gegeninteressen kommt es dann nicht an.

Wer in einer Abwigung nicht nur zwischen Interessen von anderen, son-
dern auch iiber eigene Interessen zu entscheiden hat, darf aus eigener

1118 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 689.
1119 Vorne Rz. 691f.

453

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

830

831

832


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

833

834

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Betroffenheit seine Interessen den anderen iiberordnen, soweit sie vital
sind.?% Dies betrifft zum einen die Falle der Selbstverteidigung, in denen
das angegriffene Wesen zum Schutz seines eigenen Lebens das angreifende
Wesen nétigenfalls toten darf. Zum anderen darf ein Wesen auch selbst
andere Wesen proaktiv angreifen (z.B. um sie zu essen), wenn dies fiir das
eigene Uberleben unabdingbar ist (Selbsthilfe). Dariiber hinaus liegt eine
eigene Betroffenheit auch dann vor, wenn nicht eigene vitale Interessen
(direkt) auf dem Spiel stehen, sondern vitale Interessen von sozial Naheste-
henden (eigenen Kindern, Eltern, Freunden etc.). Auch den Interessen die-
ser Nahestehenden darf der Vorrang vor den Interessen Fremder gegeben
werden, wenn die Interessen qualitativ gleichwertig sind (z.B. Leben gegen
Leben).

Neben der Einschrinkung des Schutzanspruchs durch Gegeninteressen
kann ein Totungsverbot auch durch Verzicht auf den Lebensschutz aufge-
hoben werden."?! Der eigentliche Lebensverzicht betrifft hauptséichlich die
Fille, in denen ein Lebewesen wegen einer Krankheit oder Verletzung so
stark leidet, dass es lieber sterben als mit diesem Leiden weiterleben will.
Ein autonomer Lebensverzicht, der sich als ausdriicklicher Sterbewunsch
oder (bei sprachunfihigen Wesen) auf eine andere Weise unzweifelhaft
feststellen lésst, fithrt zundchst dazu, dass das betreffende Lebewesen nicht
am Sterben gehindert werden darf. Je nach Umstinden ist zudem eine
aktive Hilfe beim Sterben oder eine eigentliche Tétung erlaubt oder sogar
geboten. Damit bildet der Lebensverzicht einen méglichen Tétungsgrund,
dessen Besonderheit darin besteht, dass er allein von den Interessen des
zu totenden Wesens selbst abhingt. Dieses hebt sein Lebensinteresse mit
dem autonomen Verzicht bzw. mit einem {iberwiegenden eigenen Gegen-
interesse (dem Interesse, nicht mehr zu leiden) selbst auf. Auf die Interes-
sen anderer Wesen, die diesem Lebensinteresse entgegenstehen konnten,
kommt es nicht an. Dementsprechend ist im Falle des Lebensverzichts auch
keine Abwiagung mit solchen Gegeninteressen vorzunehmen. Die Frage des
Lebensverzichts ist der Interessenabwégung vorgelagert. Liegt ein Verzicht
vor, so entféllt die Abwagung.

Eine Vorstufe des eigentlichen Lebensverzichts bildet die eigenverantwort-
liche Selbstgefdhrdung, bei der sich jemand, ohne tatsdchlich sterben zu
wollen, bewusst und freiwillig, ohne Notwendigkeit oder dusseren Zwang,

1120 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 694, 696, 698-700.
1121 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 705, 777 f.

454

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

in Lebensgefahr begibt (z.B. zum reinen Freizeitvergniigen eine sehr steile
Bergwand besteigt). Sie fithrt nicht zu einem vollstandigen Verlust, jedoch
zu einer Verringerung des Lebensschutzanspruchs, sodass z.B. ein Mensch,
der sich autonom in Lebensgefahr bringt, seinen Anspruch verliert, von
Rettungskriften, die sich dazu selbst in Lebensgefahr bringen miissten,
gerettet zu werden.!22

II. Toten zur Erlosung des leidenden Tieres

Das Toten zur Beendigung des Leidens wird hier als Erstes aufgefiihrt, weil
die Beendigung des Leidens der einzige Totungsrechtfertigungsgrund ist,
der nicht auf einer Interessenabwigung, sondern auf einem Interessensver-
zicht (Lebensverzicht) beruht. Anders als bei einem Menschen lasst sich
bei einem Tier, das nicht sprechen kann, nicht direkt feststellen, ob es
tatsachlich sterben will.'?* Feststellbar ist nur die Schwere der Krankheit
oder Verletzung eines Tieres, aus der geschlossen werden kann, wie stark es
leidet. Es ist aber davon auszugehen, dass empfindungsfahige Tiere gleich
oder dhnlich wie Menschen ab einer gewissen Schwere und Unheilbarkeit
des Leidens den Tod dem Weiterleben vorziehen. So ldsst sich aufgrund der
Schwere des Leidens immerhin erschliessen, ob ein Tier mutmasslich ster-
ben oder weiterleben will. Damit ein mutmasslicher Sterbewille angenom-
men werden kann, muss die Krankheit oder Verletzung des Tieres auf ein
Leiden hindeuten, das so schwer ist, dass das Tier insgesamt mehr negative
als positive Empfindungen hat. Zudem muss die Aussicht auf eine Heilung
fehlen, mit der eine positive oder zumindest neutrale Empfindungsbilanz
hergestellt werden konnte. In so einem Fall ist anzunehmen, dass sein
Interesse, nicht mehr zu leiden, sein Lebensinteresse iiberwiegt. Die Totung
des Tieres ist dann in seinem mutmasslichen Eigeninteresse gerechtfertigt.

III. Téten zum Schutz vor dem Tier
Einige Tiere konnen unter Umstdnden eine Gefahr fiir Menschen darstel-

len. Wird ein Mensch von einem Tier lebensgefahrlich angegriffen, darf
er es toten, wenn dies zum Schutz seines eigenen Lebens notwendig ist,

1122 Vorne Rz. 706.
1123 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 777 f.

455

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

835

836


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

837

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

d.h. wenn es dazu keine anderen wirksamen Mittel (Flucht, Warnschuss)
gibt.'24 Denn das Lebensinteresse des Menschen ist qualitativ gleichwertig
wie das Lebensinteresse des angreifenden Tieres und in der Regel quantita-
tiv stirker als dieses. Zudem ist der Mensch in eigenen vitalen Interessen
betroffen, deren Preisgabe ihm nicht zumutbar ist. Nach demselben Mass-
stab der Notwendigkeit diirfen neben dem angegriffenen auch alle anderen
Menschen das Tier toten, um den angegriffenen zu retten.'?> Nicht zuldssig
ist die To6tung des Tieres hingegen, wenn ein Mensch sich freiwillig, ohne
Not und in vollem Bewusstsein iiber die Folgen in seine Nahe begibt (z.B.
im Zoo in ein Eisbarengehege springt) und sich so eigenverantwortlich
selbst in Lebensgefahr begibt.?¢ Die eigenverantwortliche Selbstgefihr-
dung verringert den Lebensschutzanspruch des Menschen, konkret den
Anspruch, gerettet zu werden, sodass im Ergebnis das Lebensinteresse des
Tieres iiberwiegt. Ist jedoch an der Eigenverantwortlichkeit zu zweifeln,
z.B. weil der Mensch aufgrund einer psychischen Erkrankung ein vermin-
dertes Urteilsvermogen haben konnte, bleibt die Hilfe zur Selbstverteidi-
gung und dazu noétigenfalls die Totung des Tieres zuléssig. Eine préiventive
Totung eines potenziell gefahrlichen Tieres (Tiger, Bar etc.), das noch nicht
zu einem Angriff angesetzt hat, ist nur zuldssig, wenn aufgrund von konkre-
ten Anzeichen wie z.B. seinem bisherigen Verhalten ein lebensgefahrlicher
Angriff durch dieses Tier mit einer sehr hohen Wahrscheinlichkeit zu er-
warten ist. Zudem muss mit einer sehr hohen Wahrscheinlichkeit anzuneh-
men sein, dass dieser Angriff nicht anders als durch Tétung abgewehrt bzw.
verhindert werden kénnte.!?7

Ausser durch Angriffe konnen Tiere das Leben oder die lebenswichtige
Gesundheit von Menschen auch dadurch gefdhrden, dass sie gefahrliche
Krankheiten (Seuchen) auf sie iibertragen. Da es wiederum um den Schutz
von vitalen menschlichen Interessen geht, diirfen empfindungstihige Tiere
auch zur Verhinderung von Ansteckungen mit solchen Krankheiten getotet
werden, wenn dies das einzige wirksame Mittel dazu ist.?® Es diirfen
jedoch nur solche Tiere getdtet werden, von denen effektiv eine Gefahr

1124 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 708; zu den schwieriger zu beurteilenden
Fallen der nicht lebensgefahrlichen, aber erheblich gesundheitsgefédhrdenden An-
griffe vorne Rz. 687.

1125 Vorne Rz.709.

1126 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 712.

1127 Vorne Rz. 672, 713.

1128 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 715-717.

456

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

ausgeht, weil sie die Krankheit auf sich tragen. Unzuléssig ist die pauschale
Totung einer ganzen Gruppe, in der nur einzelne Tiere angesteckt sind.

Der Schutz von Eigentum an Sachgiitern (Kleidern, Lebensmitteln etc.)
ist in aller Regel kein vitales Interesse, das eine Totung von empfindungs-
fahigen Tieren rechtfertigen konnte.!'?” Nur in ganz seltenen, vorwiegend
theoretischen Ausnahmefallen sind vitale Interessen betroffen, sodass eine
Tétung von Tieren als Schutzmassnahme tiberhaupt in Frage kommt. Das
kann der Fall sein, wenn Lebensmittel in so einem Ausmass gefahrdet sind,
dass eine lebenswichtige Erndhrung von Menschen verunmdoglicht werden
konnte (z.B. ganze Getreideernten). Es geniigt also nicht irgendein Verlust
von Lebensmitteln (z.B. dass Ratten ein bisschen Korn fressen), sondern
nur ein solcher, der die Gefahr des Verhungerns oder einer schweren
Untererndahrung mit sich bringt. Unterhalb dieser Schwelle sind Verluste
hinzunehmen, wenn sie sich nicht ohne Tétung vermeiden lassen. Und
auch wenn das vitale Ausmass erreicht ist, sind Tétungen nur gerechtfertigt,
wenn keine nichttddlichen Alternativen wie Einzdunung oder Verringerung
des Tierbestandes durch Fortpflanzungsverhiitung zur Verfiigung stehen.

Ausser Menschen kénnen auch andere empfindungsfihige Tiere des Schut-
zes vor lebensgefihrlichen Angriffen durch Tiere bediirfen. Auch in so
einem Fall ist zwischen zwei gleichwertigen vitalen Interessen zu entschei-
den, namlich zwischen dem Lebensinteresse des angegriffenen Tieres und
dem Lebensinteresse des angreifenden Tieres.!'3® Das Toten des angreifen-
den Tieres ist jedoch - soweit notwendig — nur zuldssig, um Tiere zu retten,
die in menschlicher Obhut leben (Schafe, Kaninchen etc.).!! In so einem
Fall lasst sich die Entscheidung zugunsten des angegriffenen Tieres einer-
seits damit rechtfertigen, dass der eingreifende Mensch durch eine beson-
dere Beziehung zu diesem Tier (emotionale Bindung, Obhutspflicht) selbst
betroffen ist, und andererseits damit, dass solche Tiere generell in einer
Abhingigkeit von Menschen leben, die durch Menschen verursacht wurde
(Domestikation, Entwéhnung vom selbstdndigen Leben). Zum Schutz von
wildlebenden Tieren (z.B. Rehen) diirfen angreifende Tiere nicht getotet
werden. Denn zum einen stehen wildlebende Tiere weder in einer beson-
deren Beziehung zu Menschen noch wurden sie generell von Menschen
abhingig gemacht. Zum anderen sprechen 6kologische Griinde dagegen,

1129 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 719, 721.

1130 Zu den schwieriger zu beurteilenden Fallen der nicht lebensgefihrlichen, aber
erheblich gesundheitsgefahrdenden Angriffe auf andere Tiere vorne Rz. 768.

1131 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 769-771.

457

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

838

839


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

840

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

da wildlebende Tiere andere wildlebende Tiere in der Regel angreifen,
um sie zu fressen, weil sie fiir ihre Erndhrung darauf angewiesen sind.
Ein regelmidssiges Eingreifen in solche Jager-Beute-Beziehungen konnte
unvorhersehbare, schwere Auswirkungen auf Okosysteme und mittelbar auf
individuelle vitale Interessen von Menschen und Tieren haben.

Schliesslich konnen Tiere unter Umstinden eine Gefahr fiir Arten, Okosys-
teme oder die Biodiversitit darstellen. Diese 6kologischen Einheiten haben
zwar mangels Empfindungsfahigkeit keine eigenen Interessen und sind
daher nicht um ihrer selbst willen zu schiitzen. Sie sind jedoch im Interes-
se aller interessensfdhigen (empfindungsfahigen) Einzelwesen (Menschen,
Sdugetiere, Vogel etc.) zu schiitzen, da sie fiir diese die Lebensgrundlage
bilden. Nahrung, Sauerstoff, Hygiene und weitere fiir diese Wesen lebens-
notwendige Dinge wiren ohne diese 6kologischen Einheiten nicht méoglich.
Deshalb ist der Schutz von Arten, Okosystemen und Biodiversitat (kurz:
Artenschutz) fiir empfindungsfahige Wesen ein vitales Interesse.!'3? Dieses
vitale Interesse am Artenschutz steht dem vitalen Lebensinteresse einzelner
Tiere entgegen, wenn diese Tiere zum Zweck des Artenschutzes getotet
werden sollen, weil sie durch ihr Verhalten und die Grosse ihrer Population
die okologische Lebensgrundlage von (allen oder vielen) anderen Wesen
gefahrden. Zwar wirkt sich ein schédliches Einwirken auf Arten oder
Okosysteme (z.B. die Verringerung des Bestandes einer bereits seltenen
Pflanzen- oder Insektenart) oft nur mittelbar und ldngerfristig auf vitale
Interessen aus, wiahrend die T6tung des Tieres, von dem diese Einwirkung
ausgeht, dessen Lebensinteresse direkt und sofort trifft. Dieser Unterschied
bedeutet aber nicht, dass das Lebensinteresse des Tieres, von dem die
Gefahr ausgeht, dem Artenschutz in jedem Fall vorgeht. Denn sonst wiirde
der Artenschutz, soweit er das Toten empfindungsfahiger Tiere erfordert,
letztlich ganz verunmdglicht, und die von ihm abhéngigen vitalen Inter-
essen blieben unberiicksichtigt. Deshalb kommt Artenschutz zumindest
theoretisch als Rechtfertigungsgrund fiir die Totung empfindungsfihiger
Tiere in Frage. In den bisher praktizieren Anwendungsbereichen, ndmlich
der Bekdmpfung fremder Tierarten (Neozoen) und der allgemeinen jagdli-
chen Bestandsregulierung, sind solche Totungen zu 6kologischen Zwecken
jedoch kaum je gerechtfertigt.* Zum einen sind sie dazu oft gar nicht
geeignet oder ihre Eignung ldsst sich nicht feststellen, weil die Zwecke zu
unklar bestimmt sind oder die Okologie als Grund nur vorgeschoben wird

1132 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 780-782.
1133 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 785-787, 790-793, 795.

458

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

und die Totungen in Wahrheit anderen, vor allem wirtschaftlichen, Moti-
ven folgen. Zum anderen sind Tétungen, soweit sie sich eignen, fiir den
Artenschutz in der Regel nicht erforderlich, weil sich die Tierbestdnde na-
tirlicherweise selbst regulieren, sofern stérende Einfliisse durch Menschen
(z.B. Bejagung von Beutegreifern als Jagdkonkurrenten) unterbleiben. Falls
ein Eingreifen dennoch notig ist, konnen die Bestdnde alternativ mit nicht-
todlichen Mitteln (Fortpflanzungsunterbindung) reduziert werden.

IV. Toten zur Nutzung des Tieres

Der héufigste Tétungsgrund zur Nutzung von Tieren durch Menschen ist 841
der Konsum von Fleisch. Obwohl Fleischkonsum der Erndhrung dient, ist
er fiir Menschen kein vitales Interesse.'** Zwar ist Erndhrung insgesamt
lebensnotwendig. Das heisst aber nicht, dass an jedem einzelnen Nahrungs-
mittel ein vitales Interesse geltend gemacht werden kann. Vital ist nur das
Interesse an einer insgesamt ausreichenden Erndhrung. Fiir eine solche ist
Fleisch nicht erforderlich. Eine fleischlose Erndhrung ist fiir Menschen
nicht nur ausreichend, sondern auch gesiinder als eine fleischhaltige. Das
gilt umso mehr, wenn neben dem Konsum auch die weiteren Auswirkun-
gen der herkdmmlichen Fleischproduktion beriicksichtigt werden (Anti-
biotikaresistenz von Bakterien, Klimaerwarmung, Entwaldung, Pestizidein-
satz, Wasserverunreinigung). Fleisch ist also weder fiir eine ausreichende
noch fiir eine gesunde Erndhrung erforderlich. Der Wert des Interesses am
Fleischkonsum beschrankt sich auf den Genuss, den der Konsum auslosen
kann, und auf die Freiheit in der Wahl der Erndhrungsweise, als deren Aus-
druck er betrachtet werden kann. Beides sind nichtvitale Interessen. Weil
Fleischkonsum somit kein vitales Interesse ist, vermag er das Téten von
empfindungsfahigen Tieren nicht zu rechtfertigen. Erst recht ist das Toten
zum Fleischkonsum zu verbieten, wenn dieses Verbot in naher Zukunft gar
keinen Verzicht auf den Konsum von echtem (tierischem) Fleisch mehr be-
deuten wird, da sich solches Fleisch inzwischen auch ohne T6tung herstel-
len ldsst (In-vitro-Fleisch).!3> Vom T&tungsverbot zwecks Fleischkonsums
darf in Situationen abgewichen werden, in denen die lebensnotwendige
Erndhrung ausnahmsweise nicht ohne das Essen von getoteten Tieren mog-

1134 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 723-732.
1135 Vorne Rz. 733-736.

459

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

842

843

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

lich ist (z.B. bei Strandung auf einer zivilisationsfreien Insel nach einem
Schiffbruch).!136

Neben der Erndhrung von Menschen werden empfindungsfihige Tiere
auch zur Erndhrung anderer Tiere getdtet (z.B. Totung von Fischen zur
Fitterung von Seehunden im Zoo). Fiir diese Totungen gilt derselbe
Beurteilungsmassstab wie fiir die Totungen zum Fleischkonsum durch
Menschen'¥” Eine Rechtfertigung setzt voraus, dass das Toten fiir eine
ausreichende Erndhrung der zu fiitternden Tiere notwendig ist. Obwohl
einige Tiere, die typischerweise mit Fleisch gefiittert werden, auch mit
einer fleischlosen Erndhrung leben konnten (Haushunde, vielleicht sogar
Hauskatzen), ist davon auszugehen, dass es Tiere gibt, die im Unterschied
zu Menschen fiir eine ausreichende Erndhrung auf Fleisch angewiesen sind
(z.B. Schlangen, Robben). Werden solche Tiere von Menschen gehalten
und ist diese Haltung an sich gerecht, dann ist auch das Toten anderer
Tiere zur Fiitterung gerechtfertigt, soweit es fiir die Ernahrung dieser Tiere
notwendig ist. Die Frage, in welchen Fillen Tierhaltung {iberhaupt gerecht
ist (Haltung einer einzelnen Katze, gewerbsmaissige Schlangenzucht etc.),
gehort nicht zum Gegenstand dieser Untersuchung und wurde deshalb
offengelassen.

Tierversuche zur Forschung und zur Entwicklung von Medikamenten oder
sonstigen Produkten (Kosmetik) enden regelmissig mit der Tétung der
verwendeten Tiere.!3® Es ist davon auszugehen, dass einige dieser Totungen
aus rein wirtschaftlichen Motiven erfolgen, um den Aufwand der Tierhal-
tung nach dem Versuch zu sparen. Andere Tétungen mogen tierschutze-
thisch dadurch indiziert sein, dass der Versuch die Tiere gesundheitlich
derart beeintrichtigt hat, dass sie nur noch unter dauerhaftem, schwerem
Leiden weiterleben kénnten, von dem sie mit der Totung erlst werden
sollen. Das rein wirtschaftlich motivierte Téten von empfindungsfahigen
Tieren ist nie gerechtfertigt, weil das Sparen von Aufwand klarerweise
ein nichtvitales Interesse ist. Bei den Totungen, die infolge des Versuchs
tierschutzethisch indiziert und insofern fiir den Versuch notwendig sind,
kommt es darauf an, ob der betreffende Versuch einem vitalen Interesse
dient. Nicht alle medizinischen Interessen lassen sich miihelos als vital oder
nichtvital einstufen. Klar vital ist z.B. das Interesse an der Entwicklung
von Medikamenten, die lebensgefahrliche Krankheiten heilen und damit

1136 Vorne Rz. 737-740.
1137 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 774 f.
1138 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 742-751.

460

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

Leben retten konnen. Dieser Versuchszweck kommt deshalb als Rechtferti-
gungsgrund fiir das T6ten nach Tierversuchen in Frage. Damit eine Tétung
insgesamt gerechtfertigt ist, muss der Versuch jedoch fiir eine konkrete
Anwendung vorgesehen sein, die zur Verwirklichung des vitalen Zwecks
(Lebensrettung) mit hoher Wahrscheinlichkeit wirksam beitragen wird
(keine blosse Grundlagenforschung). Die Tdtung ist zudem unzuldssig,
wenn der Versuch zur Erreichung des Forschungsziels nicht notwendig
ist, weil es dazu eine nichttddliche Alternativmethode gibt. Schliesslich diir-
fen todliche Versuche nur an Tieren durchgefiihrt werden, die mit hoher
Wabhrscheinlichkeit ein wesentlich schwicheres Lebensinteresse haben als
Menschen.

Die Transplantation tierischer Korperteile auf Menschen (Xenotransplanta-
tion) ist ein weiterer Totungsgrund zur medizinischen Nutzung von Tieren.
Sie kann die Totung eines empfindungsfahigen Tieres rechtfertigen, wenn
sie zur Wahrung eines vitalen Interesses notwendig und ohne diese Tétung
nicht moéglich ist.'* Ein vitales Interesse ist etwa die Erhaltung eines
Menschenlebens durch Ersatz eines stark beschadigten lebenswichtigen Or-
gans bzw. Organteils (z.B. einer Herzklappe) beim betreffenden Menschen.
An der Notwendigkeit des Totens fehlt es immer dann, wenn der medizi-
nische Zweck auch mit nichttddlichen Mitteln erreichbar ist, z.B. durch
Implantation eines kiinstlich hergestellten Organs oder eines Organs, das
einem aus anderen Griinden bereits toten Menschen oder Tier entnommen
wird. Zur Vermeidung einer unbegriindeten Ungleichbehandlung diirfen
auch fiir Xenotransplantationen nur Tiere getotet werden, die mit hoher
Wahrscheinlichkeit ein deutlich schwicheres Lebensinteresse haben als
Menschen (solange das Toten von Menschen zu diesem Zweck verboten
bleiben soll).

Schliesslich werden zu Nutzungszwecken Tiertotungen praktiziert, die sich
nie rechtfertigen lassen, weil sie nie einem vitalen Interesse dienen. Dazu
gehort zum einen das Toten zur Erlangung von nicht essbaren materiellen
Gitern wie Pelzmanteln, Ledertaschen oder Hirschschadeln mit Geweih als
Wandschmuck.'#? Zum anderen gehéren dazu Tétungen zu nichtmateriel-
len Zwecken, die sich als Unterhaltung und Kultur zusammenfassen lassen,
etwa die Bejagung wildlebender Tiere als Freizeitvergniigen, die Veranstal-

1139 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 752-754.
1140 Dazu vorne Rz. 741.

461

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

844

845


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

846

847

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

tung von todlichen Tierkdmpfen (z.B. Stierkampf) oder rituelle Opferun-
gen (z.B. Verbrennen junger Lamas aus abergldubischen Motiven).!4!

V. T6ten zur Wegschaffung des Tieres

Gewisse Totungen dienen weder dem Schutz vor noch der Nutzung von
Tieren, sondern dazu, die Tiere wegzuschaffen. Bei der ersten Fallgruppe,
dem T6ten zur Entsorgung, besteht das Motiv in der Einsparung von Auf-
wand, den die Haltung des betreffenden Tieres verursacht.!? Dies betrifft
Tiere, an deren Haltung kein Interesse (mehr) besteht, z.B. ,ausgediente®
Rennpferde, ,verbrauchte® Laborratten, unverwertbare ,Eintagskiiken oder
siberzdhlige* (fiir die Zucht nicht benétigte) Zoo-Nashorner. Da die Ein-
sparung von Aufwand kein vitales Interesse ist, sind solche Tétungen ge-
nerell nicht zu rechtfertigen. Bei der zweiten Fallgruppe, dem T6ten zur
Beseitigung, besteht das Motiv in der Realisierung eines Vorhabens, fiir
das die Anwesenheit von Tieren ein Hindernis darstellt.!'*3 Beispielsweise
werden Fischteiche oder Wildchen mit Vogelnestern beseitigt, um an der
betreffenden Stelle ein Gebdude zu errichten. Abgesehen vielleicht von
wenigen Ausnahmen (Bau eines Spitals am einzig moglichen Standort)
besteht auch an solchen Beseitigungen kein vitales Interesse. Deshalb ist
das Toten empfindungsfihiger Tiere auch zu diesem Zweck in aller Regel
nicht gerechtfertigt, zumal es meist Alternativen wie die Umplatzierung der
Tiere gibt.

C. Kriterien der Ungleichbehandlung

I. Voraussetzungen der Begriindetheit einer Ungleichbehandlung

Da das geltende Recht im Bereich des Tiertotens viele Ungleichbehandlun-
gen vorsieht,"** war in diesem rechtsphilosophischen Teil auch zu unter-

suchen, welche Voraussetzungen eine Ungleichbehandlung erfiillen muss,
um ethisch begriindet (gerecht) zu sein. Nach dem allgemeinen ethischen

1141 Dazu vorne Rz. 739, 756-759.

1142 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 764-766.
1143 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 767.
1144 Vorne Rz. 315-323.

462

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

Gleichheitssatz muss eine normative Ungleichbehandlung zweier Wesen
A. und B. durch einen relevanten tatsichlichen Unterschied zwischen A.
und B. gerechtfertigt sein.!"*> Relevant ist ein Unterschied, wenn er sich
darauf auswirkt, wie ein Wesen durch eine Handlung (oder eine Norm,
die diese Handlung regelt) betroffen wird, namentlich ob und in welchem
Mass es die Handlung als positiv oder negativ empfindet. Die Relevanz
eines Unterschieds ist also immer spezifisch fiir eine bestimmte Handlung
(Fittern, Schlagen, Toten etc.) zu beurteilen. So ist ein Unterschied bzgl.
der Fahigkeit, Schmerzen zu empfinden, dadurch relevant, dass ein Wesen
mit dieser Fahigkeit (z.B. ein Maulwurf) einen Stich mit einem spitzen
Gegenstand als schmerzhaft (negativ) empfindet, wogegen ein Wesen ohne
diese Fahigkeit (z.B. eine Mohnblume) diesen Stich nicht als schmerzhaft
empfindet. Dieser tatsichliche Unterschied rechtfertigt deshalb eine nor-
mative Ungleichbehandlung in Bezug auf das Stechen mit spitzen Gegen-
stinden, ndmlich eine Regelung, die das Stechen von Maulwiirfen verbietet
und das Stechen von Mohnblumen erlaubt. Kein relevanter Unterschied
ist hingegen eine unterschiedliche Spezieszugehorigkeit, da die Spezieszu-
gehorigkeit fiir sich genommen keinen Einfluss darauf hat, wie ein Wesen
durch eine Handlung betroffen wird.#¢ Allein daraus, dass ein Mensch ein
Mensch und ein Elch ein Elch ist, ergibt sich keine Rechtfertigung dafiir,
einen bestimmten Anspruch (z.B. nicht geschlagen zu werden) nur dem
Menschen zu gewdhren und ihn dem Elch zu verweigern (auch der Elch
empfindet Schldge als schmerzhaft).

II. Unterschiedliche natiirliche Eigenschaften

Die grundlegendste natiirliche Eigenschaft, die in Bezug auf das Téten
normative Unterscheidungen rechtfertigt, ist die Empfindungsfihigkeit. Sie
ist nicht nur entscheidend dafiir, dass ein Tier, das getotet wird, dabei vor
Leiden (Schmerzen, Angst) geschiitzt werden muss, sondern auch dafiir,
dass es ohne Rechtfertigungsgrund iiberhaupt nicht getdtet werden darf.
Denn Empfindungsfihigkeit begriindet auch ein leidensunabhéngiges Le-
bensinteresse.'¥” Der Unterschied, dass z.B. Tauben empfindungsfihig sind
und Quallen nicht, rechtfertigt somit eine Regelung, die das Tdten von

1145 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 340, 342, 417-420.
1146 Vorne Rz. 415.
1147 Vorne Rz. 641.

463

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

848


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

849

850

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Tauben grundsitzlich verbietet und das Toten von Quallen grundsitzlich
erlaubt.

Zwischen den verschiedenen Lebewesen, die mindestens empfindungsfahig
sind und damit ein Lebensinteresse haben, gibt es Unterschiede hinsicht-
lich der Stdrke des Lebensinteresses. So ist das Lebensinteresse starker, wenn
ein Wesen nicht nur (einfache) gegenwirtige Empfindungen als positiv
oder negativ bewerten, sondern auch (komplexere) zukiinftige Empfindun-
gen voraussehen und bewerten (sich darauf freuen) kann; und noch starker
ist sein Lebensinteresse, wenn es sich abstrakt (ausserhalb einer konkreten
Gefahr) vor dem Sterben fiirchten kann.'#8 Menschen und Tiere mit einem
starkeren Lebensinteresse sind durch den Tod bzw. die Mdglichkeit, zu
sterben, stdrker negativ betroffen als Tiere mit einem schwécheren Lebens-
interesse, weil sie einerseits durch den Tod mehr zu verlieren haben als jene
und weil sie andererseits zum Teil schon zur Lebenszeit von der negativen
Empfindung der Todesangst erfasst werden. Diese stirkere Betroffenheit
begriindet einen stirkeren Anspruch auf Schutz vor Tétung. Jedoch soll
die Stirke des Lebensinteresses als Unterscheidungskriterium nur sehr re-
striktiv angewendet werden, weil sie sich erstens nur relativ schwer und
unsicher feststellen ldsst und weil zweitens eine weite Anwendung zu Un-
gleichheiten zwischen Menschen fithren wiirde, die von Menschen abge-
lehnt werden. Die Bedeutung dieses Kriteriums beschrankt sich deshalb
darauf, dass im Konkurrenzfall, wenn zwischen zwei Leben entschieden
werden muss, das stirkere Lebensinteresse vor dem schwicheren Vorrang
hat.

Konkret ist das Kriterium anwendbar zur Rechtfertigung von todlich en-
denden Tierversuchen. Da angenommen werden muss, dass diese Versu-
che regelmissig genauere und zuverldssigere Ergebnisse einbriachten, wenn
sie an Menschen durchgefiihrt wiirden, bedarf es einer normativen Be-
griilndung, warum stattdessen Ratten oder sonstige Tiere dafiir verwendet
und getotet werden.!'” Hierzu kann argumentiert werden, dass Menschen
aufgrund ihres wesentlich stirkeren Lebensinteresses durch den Versuch
wesentlich starker als Ratten oder sonstige Tiere negativ betroffen wiren
(indem sie infolge des Versuchs selbst sterben oder jedenfalls in vitalen
Gesundheitsinteressen stark beeintrachtigt werden konnten). Damit dieses
Argument plausibel bleibt, diirfen Tierversuche mit T6tungsfolge jedoch

1148 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 621, 653, 666.
1149 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 746, 748, 750.

464

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

— soweit sie im Ubrigen gerechtfertigt sind - nur an Tieren durchgefiihrt
werden, die ein wesentlich schwicheres Lebensinteresse haben als Men-
schen. Dasselbe gilt sinngemass fiir Totungen zwecks Xenotransplantation.
Auch sie sind nur an Tieren zuldssig, die ein wesentlich schwicheres Le-
bensinteresse als Menschen haben.!>0

Eine unterscheidungsrelevante natiirliche Eigenschaft ist auch die Erndh-
rungsphysiologie. Lebewesen, die fiir eine ausreichende Erndhrung Fleisch
bendtigen (z.B. Konigspythons), haben ein vitales Interesse, fiir ihre Ernah-
rung andere Tiere zu toten bzw. mit getdteten Tieren gefiittert zu werden.!>!
Demgegeniiber haben Lebewesen, die fiir eine ausreichende Erndhrung
kein Fleisch bendtigen, darunter Menschen, dieses vitale Interesse nicht.
Dies rechtfertigt die normative Unterscheidung, dass das Toten empfin-
dungsfihiger Tiere zur Erndhrung von Menschen verboten wird, wahrend
es zur Ernahrung von strikt karnivoren Tieren erlaubt bleibt. Letzteres
bedeutet einerseits, dass Menschen solche Tiere in freier Wildbahn nicht
davon abhalten missen (und diirfen), andere Tiere zum Fressen zu toten,
und andererseits, dass sie zur Erndhrung solcher Tiere, die sie in ihrer
Obhut halten (Zoo), notigenfalls andere Tiere toten diirfen (und miissen).

In mehrfacher Hinsicht bedeutsam ist die Feihigkeit, Pflichten zu befolgen,
die im hier relevanten Sinn nur Menschen haben. Ein erster Bedeutungsbe-
reich betrifft wiederum die Unterscheidung zwischen dem Tiertten durch
Menschen und dem Tiertdten durch andere Tiere. Der Unterschied, dass
Menschen pflichtbefolgungsfihig sind und wildlebende Karnivoren wie
Hyidnen, Adler und Hechte nicht, hat zur Folge, dass Menschen durch
Pflichten (Verbote) vom To6ten abgehalten werden kénnen und die wildle-
benden Karnivoren nicht. Dies rechtfertigt es, das Téten empfindungsfahi-
ger Tiere nur Menschen rechtlich zu verbieten und den pflichtbefolgungs-
unfdhigen Tieren nicht, da Letzteres praktisch gesehen unsinnig wire,
selbst wenn die Tiere moralisch ebenfalls zur Unterlassung verpflichtet wi-
ren.’> Sodann ist die Pflichtbefolgungsfahigkeit ein relevantes Unterschei-
dungskriterium im Bereich der Bekdmpfung iibertragbarer Krankheiten.
Menschen, die eine gefdhrliche ansteckende Krankheit auf sich tragen, kon-
nen verpflichtet werden, sich so zu verhalten, dass sie moglichst niemanden
anstecken (z.B. Quarantdnepflicht), weshalb ein T6ten von Menschen zur

1150 Vorne Rz. 754.
1151 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 525, 774.
1152 Vorne Rz. 528-530.

465

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

851

852


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

853

854

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Verhinderung der Ausbreitung nie erforderlich ist.!">3 Tiere konnten solche
Pflichten hingegen nicht befolgen, weshalb bei ihnen nicht auszuschlies-
sen ist, dass Totungen in gewissen Fillen doch erforderlich sind, um die
Krankheit wirksam zu bekdmpfen. Daher ist es begriindet, das Tten von
Tieren zur Krankheitsbekimpfung fiir solche Fille als letztes Mittel offen zu
behalten, das Téten von Menschen dazu jedoch ganz zu verbieten. Analoge
Bedeutung hat die Pflichtbefolgungsfahigkeit ausserdem im Artenschutz.
Menschen kénnen verpflichtet werden, sich so zu verhalten, dass sie andere
Arten und Okosysteme mdglichst nicht beeintrichtigen. Tiere konnten ent-
sprechende Pflichten nicht befolgen. Deshalb ist es auch in diesem Bereich
begriindet, das Toten von Tieren als letztes Mittel fiir seltene — eher theore-
tische — Ausnahmefille offen zu behalten (z.B. fur den Fall, dass eine sich
stark ausbreitende Tierart andere Arten ,auszurotten® droht), das Téten von
Menschen zu Artenschutzzwecken jedoch ganz zu verbieten.!>*

Spezifisch auf den Lebensverzicht bezogen hat schliesslich die Fihigkeit
zur sprachlichen Willensdusserung eine gewisse Unterscheidungsrelevanz.
Menschen, die sterben wollen (weil sie dauerhaft und unheilbar stark
leiden), konnen ihren Sterbewunsch im Normalfall sprachlich und damit
fiir andere Menschen klar verstindlich sowie im Idealfall ganz zweifelsfrei
dussern.!'> Tiere, denen die dazu notigen sprachlichen Fahigkeiten fehlen,
konnen das nicht. Bei ihnen kann lediglich aufgrund der Schwere des
Leidens, die nach objektiv feststellbaren Kriterien zu bestimmen ist, auf
einen mutmasslichen Sterbewillen geschlossen werden. Dieser Unterschied
rechtfertigt es, die Unterstiitzung beim Sterben (Sterbehilfe, Euthanasie) im
Falle von Menschen wenn immer mdglich vom tatsachlichen (gedusserten)
Sterbewillen abhingig zu machen und auf den mutmasslichen Willen nur
abzustellen, wenn der tatsachliche nicht einholbar ist (z.B. bei Bewusstlo-
sigkeit), wahrend bei Tieren von vornherein nach dem mutmasslichen
Willen zu urteilen ist.

IT1. Sonstige Unterschiede in der Betroffenheit

In welcher Art oder Intensitit ein empfindungstidhiges Wesen durch eine
Handlung betroffen wird, hidngt neben seinen fest mit dem Kérper verbun-

1153 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 717.
1154 Vorne Rz.797f.
1155 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 778.

466

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

denen natiirlichen Eigenschaften in manchen Fallen auch von sonstigen,
dusseren und zum Teil bloss situativen, Faktoren ab.

Dazu gehoren zum einen die sozialen Beziehungen der Menschen zu Tie-
ren und zu anderen Menschen. Sie konnen personlich oder unpersonlich
sein. Eine personliche Beziehung zu einem gehaltenen Tier ist namentlich
bedeutsam, wenn dieses Tier von einem anderen (wildlebenden oder frem-
den) Tier lebensgefahrlich angegriffen wird. Wird z.B. ein Hund beim
Baden im Fluss von einem Alligator angegriffen, darf der Mensch, der den
Hund hilt und eine personliche Beziehung zu ihm pflegt, das Lebensinter-
esse seines Hundes jenem des Alligators tiberordnen und den Alligator
notigenfalls toten, um den Hund zu retten.'56 Der Grund fiir diese Uber-
ordnung ist nicht eine besondere Betroffenheit des angegriffenen Hundes
- auch der Alligator kann in vitalen Interessen betroffen sein, wenn er den
Hund als Nahrung benétigt -, sondern die eigene Betroffenheit des Men-
schen, der entscheidet, ob er eingreift oder nicht. Der Unterschied, dass
dieser Mensch zu seinem Hund eine personliche Beziehung hat und zum
Alligator nicht, begriindet also einerseits diese Ungleichbehandlung bzw.
Ungleichgewichtung zwischen dem Lebensinteresse des Hundes und dem
vitalen Erndhrungsinteresse des Alligators. Dariiber hinaus ist er ein Grund
fir eine Ungleichbehandlung zwischen dem Hund und einem anderen
moglichen Beutetier des Alligators, zu dem der Mensch keine personliche
Beziehung hat. Wird anstelle des Hundes z.B. ein wildlebender Vogel vom
Alligator angegriffen, darf der Mensch den Alligator nicht téten, um den
Vogel zu retten, was nebst anderen Griinden (Okologie, keine domestikati-
onsbedingte Abhingigkeit) daran liegt, dass er zum Vogel keine personliche
Beziehung pflegt.

Eine unpersonliche Beziehung, die eine gewisse Unterscheidungsrelevanz
hat, ist die von einigen Menschen empfundene allgemeine Verbundenheit
mit anderen Menschen als Angehorigen derselben Art (Speziessolidaritat).
Soweit Menschen sich mit anderen Menschen allgemein starker verbunden
fuhlen als mit Tieren (unter Vorbehalt einzelner Tiere, zu denen sie eine
personliche Beziehung pflegen), kann dies fiir sie den Ausschlag geben,
wenn sie in einem zwingenden Konkurrenzfall zwischen dem Leben eines
Menschen und dem eines Tieres entscheiden miissen (z.B. wenn sie aus
einem brennenden Haus entweder nur einen Menschen oder nur einen

1156 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 769-771.

467

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

855

856


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

857

858

Teil 2: Tiertotung in der Rechtsphilosophie

Hund retten konnen).">” Aus diesem Grund diirfen Menschen einen ande-
ren Menschen vor einem lebensgefdhrlichen Angrift durch ein Tier auch
dann retten (und das Tier noétigenfalls toten), wenn sie zu diesem Men-
schen keine personliche Beziehung haben, und dies selbst dann, wenn
das Lebensinteresse des angreifenden Tieres stirker ist als jenes des Men-
schen (z.B. wenn ein ausgewachsener Gorilla einen menschlichen Saugling
angreift).!>® Die Speziessolidaritit ist jedoch nur moralisch relevant, weil
und soweit sie als solche empfunden wird, d.h. auf Emotionen basiert. Eine
rein biologische Verwandtschaft, die nur objektiv besteht, ist unbeachtlich,
weil sie keinen Einfluss auf die Betroffenheit des entscheidenden Menschen
hat. Es wire daher falsch, Schimpansen nur deshalb besser vor Totung zu
schiitzen als Leguane, weil sie dem Menschen biologisch néher sind als
Leguane.

Die Betroffenheit durch eine Handlung kann zum anderen von der Wahr-
scheinlichkeit abhéngen, mit der ein Interesse beeintrachtigt oder gewahrt
wird, wenn die Handlung erfolgt bzw. unterbleibt. Dieses Kriterium ist
allgemein relevant im Zusammenhang mit artenschutzethischen Begriin-
dungen. Je stirker eine Tierart bereits gefdhrdet ist, desto eher fiihrt die
Totung von Tieren dieser Art zu okologischen Schiden (Aussterben die-
ser und weiterer Arten, Storung von Okosystemen) und als lingerfristige
Folge dieser Schiden zu einer Beeintrachtigung von vitalen Interessen (Er-
ndhrung etc.) der Menschen und anderer empfindungsfahiger Tiere. Die
Beeintrachtigung solcher Interessen ist also wahrscheinlicher, wenn Tiere
einer stark gefdhrdeten Art getotet werden, als wenn Tiere einer weniger
stark gefdhrdeten Art getStet werden. Dieser Unterschied rechtfertigt es,
Tiere von (starker) gefahrdeten Arten im Rahmen des Artenschutzes - also
ohne Einfluss auf den allfélligen direkten Lebensschutz - stirker vor T6-
tung zu schiitzen als Tiere von nicht (oder schwicher) gefahrdeten Arten.

Mit dieser Uberlegung lasst sich auch begriinden, warum es nicht erlaubt
sein soll, beutegreifende Wildtiere davon abzuhalten, andere wildlebende
Tiere zum Fressen zu tten.' Da solche Jager-Beute-Beziehungen zum na-
tiirlichen Bestand von Okosystemen gehéren, wiirden solche Eingriffe mit
zunehmender Hiufigkeit die Wahrscheinlichkeit von 6kologischen Folgen
erhohen, die wiederum zu einer Beeintrachtigung vitaler Individualinteres-
sen fithren konnen. Die Wahrscheinlichkeit solcher Folgen ist langerfristig

1157 Vorne Rz. 456.
1158 Vorne Rz. 709.
1159 Vgl. hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 771.

468

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertotens

geringer, wenn man das angegriffene Tier sterben ldsst, als wenn man
das angreifende tétet. Deshalb ist im Ergebnis dem Erndhrungsinteresse
des jagenden Tieres der Vorrang vor dem Lebensinteresse des gejagten zu
erteilen.

Keine erhohte Wahrscheinlichkeit fiir 6kologische Schaden besteht hinge-
gen allein dadurch, dass eine Tierart am Ort, an dem sie vorkommt, nicht
zur urspriinglichen natiirlichen Fauna gehdrt (und deshalb rechtlich als
Sfremd® eingestuft wird)."®® Dieses Kriterium der Fremdheit rechtfertigt
deshalb allein keine Andersbehandlung gegeniiber einheimischen Tierar-
ten.

1160 Vorne Rz. 785f.

469

https://dol.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 05:15:20. A [ r—

859


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/8783748947462-157 - am 13.01.2028, O5:



https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie
	§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie
	A. Rechtsphilosophie
	I. Recht und Gerechtigkeit
	II. Begründung von Gerechtigkeit
	1. Gerechtigkeitstheorien
	2. Intuition und Überzeugung
	3. Gleichheit

	III. Bedeutung der Ethik für das Recht

	B. Tierethik
	I. Tierethik als Teil der Tierphilosophie
	II. Frage der moralisch relevanten Eigenschaften
	1. Anthropozentrische und ratiozentrische Perspektive
	2. Sentientistische (pathozentrische) Perspektive
	3. Biozentrische Perspektive
	4. Ökozentrische Perspektive
	5. Ergebnisse zu den moralisch relevanten Eigenschaften

	III. Frage der Gleichbehandlung
	1. Egalitäre Positionen
	a) Begriff und Varianten des Egalitarismus
	b) Tatsächliche Gleichheit als Grundlage
	c) Was Tiere tatsächlich können
	aa) Lern- und Denkfähigkeit, Kultur
	bb) Selbstbewusstsein, Fremdbewusstsein, Todesbewusstsein
	cc) Sprachfähigkeit
	dd) Vernunftfähigkeit
	ee) Gerechtigkeitssinn
	ff) Ergebnisse zu den tatsächlichen Fähigkeiten von Tieren

	d) Egalitäre Anforderungen an die Ungleichbehandlung (Speziesismus-Einwand)
	aa) Warum die Spezieszugehörigkeit nicht relevant ist
	bb) Begründete speziesneutrale Unterscheidungen
	cc) Bedingungen einer zulässigen Ungleichbehandlung

	e) Argument der marginalen Menschen

	2. Hierarchische Positionen
	a) Spezieshierarchismus
	aa) Berufung auf Speziesmerkmale
	bb) Fairness für marginale Menschen
	cc) Potenzialität von marginalen Menschen
	dd) Soziale Stabilität
	ee) Schutz vor Verrohung

	b) Gemeinschaftshierarchismus
	c) Interessenhierarchismus

	3. Ergebnisse zur Gleichbehandlungsfrage


	C. Artenschutzethik
	I. Gegenstand und Bedeutung der Artenschutzethik
	II. Artenschutzbegründung
	1. Holistischer Ansatz: Eigenwert von Arten
	2. Individualistischer Ansatz: Indirekter Wert von Arten
	3. Welche Arten zu schützen sind
	4. Sentientistische Begründung eines umfassenden Artenschutzes
	5. Ergebnisse zur Artenschutzbegründung

	III. Verhältnis zwischen Artenschutz und Tierschutz


	§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie
	A. Begründung eines individuellen Lebensschutzes
	I. Zur Tötungsfrage in der Tierethik
	II. Direkte und indirekte Gründe gegen das Töten
	III. Einwände gegen den Grundsatz des Lebensschutzes
	1. Der Tod sei für Tiere kein Unwert
	2. Das Töten von Tieren sei kompensierbar
	a) Kompensation durch das vorausgegangene Leben des getöteten Tieres (Existenzzweckargument)
	b) Kompensation durch das Leben eines anderen Tieres (Ersetzbarkeitsargument)

	3. Wenn Tiere einander töten, dürften Menschen sie auch töten („Raubtierargument“)


	B. Voraussetzungen des individuellen Lebensschutzes
	I. Interessen als Grundvoraussetzung für moralische Ansprüche
	1. Interessenbasierte Begründung moralischer Ansprüche
	2. Begriff des Interesses
	a) Interessen aus subjektiver und aus objektiver Perspektive
	b) Interessen im schwachen und im starken Sinn
	c) Ergebnisse zum Interessenbegriff

	3. Bewusstes Empfinden als Bedingung für Interessen

	II. Kriterien des Lebensinteresses
	1. Genügt Empfindungsfähigkeit als Lebensschutzbedingung?
	a) Zurück zur Frage nach dem Unwert des leidfreien Todes
	b) Argumente für die Empfindungsfähigkeit als genügende Lebensschutzbedingung
	aa) Empfindungen als Mittel zur Lebenserhaltung
	bb) Leben als Mittel zur Wahrnehmung von Interessen
	cc) Tötung als Vereitelung künftiger positiver Empfindungen (Beraubungsargument)

	c) Argumente für strengere Kriterien als Lebensschutzbedingung
	aa) Vertragsfähigkeit
	bb) Todesangstfähigkeit
	cc) Zukunftsbezogene Interessen und zeitübergreifende Identität

	d) Diskussion der Bedeutung von Zukunftsinteressen und abstrakter Todesangst für den Lebensschutz
	aa) Einwand 1: Empfindungsfähige Tiere sind keine reinen „Gegenwartswesen“
	bb) Einwand 2: Keine Bedingung für den Lebensschutz, sondern nur Verstärkungsgrund
	cc) Argumentation gegen die Bedeutung als Lebensschutzbedingung

	e) Empfindungsfähigkeit oder strengere Kriterien: Folgen- und Gesamtvergleich
	f) Ergebnis: Lebensschutz für alle empfindungsfähigen Lebewesen

	2. Stärkerer Lebensschutz durch abstrakte Todesangst und höheres Verlustpotenzial
	3. Feststellung und Vermutung des Lebensinteresses

	III. Ergebnisse zu den Voraussetzungen des individuellen Lebensschutzes

	C. Einschränkung des Lebensschutzes
	I. Interessenabwägung
	1. Einschränkbarkeit des Lebensschutzanspruchs durch Gegeninteressen
	a) Lebensschutz als einschränkbarer Prima-facie-Anspruch
	b) Vorrang des überwiegenden Interesses
	c) Begrenzung der Einschränkbarkeit

	2. Bewertung von Interessen
	a) Prinzip der gleichen Interessenabwägung
	b) Materielle Kriterien zur qualitativen Interessenbewertung
	c) Nachrangige Bedeutung der quantitativen Interessensstärke

	3. Weitere Abwägungskriterien
	a) Zahl der Betroffenen
	b) Eigene Betroffenheit
	aa) Selbstverteidigung
	bb) Selbsthilfe
	cc) Soziale Näheverhältnisse

	c) Interessensverzicht und eigenverantwortliche Selbstgefährdung


	II. Töten im Interesse von Menschen
	1. Schutz der Menschen vor Tieren
	a) Schutz vor Angriffen durch Tiere
	aa) Selbstverteidigung gegen angreifende Tiere
	bb) Hilfe zur Verteidigung gegen angreifende Tiere
	cc) Präventives Töten von gefährlichen Tieren

	b) Krankheitsbekämpfung
	c) Schutz von Eigentum

	2. Nutzung von Tieren
	a) Fleischkonsum
	aa) Fleischkonsum als nichtvitales Interesse
	bb) Möglichkeit der tötungsfreien Fleischherstellung (In-vitro-Fleisch)
	cc) Rechtfertigung des Tötens in vitalen Ausnahmefällen

	b) Pelz, Jagdtrophäen und sonstige Tierprodukte
	c) Tierversuche
	d) Xenotransplantation
	e) Unterhaltung und Kultur
	aa) Jagd
	bb) Tierkämpfe
	cc) Weitere kulturbedingte Tötungsmotive


	3. Entsorgung und Beseitigung von Tieren

	III. Töten im Interesse von Tieren
	1. Tötung zum Schutz anderer Tiere
	2. Tötung zur Ernährung anderer Tiere
	3. Tötung von stark und unheilbar leidenden Tieren

	IV. Töten zum Schutz von Arten, Ökosystemen und Biodiversität
	1. Interessenabwägung zwischen Tierschutz und Artenschutz
	2. Anwendungsbereiche
	a) Bekämpfung invasiver fremder Tierarten
	b) Jagdliche Regulierung von Tierbeständen
	c) Ergebnisse zur Anwendung der ökologischen Tiertötungsgründe

	3. Begründung der Ungleichbehandlung zwischen Tieren und Menschen



	§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens
	A. Schutz des tierlichen Lebens
	I. Rechtsphilosophische Grundlagen zur Beurteilung des Tiertötens
	II. Lebensschutzbegründung
	III. Individueller Lebensschutz für Tiere mit Lebensinteresse

	B. Gründe zur Rechtfertigung des Tiertötens
	I. Grundlegendes zur Einschränkung des Lebensschutzes
	II. Töten zur Erlösung des leidenden Tieres
	III. Töten zum Schutz vor dem Tier
	IV. Töten zur Nutzung des Tieres
	V. Töten zur Wegschaffung des Tieres

	C. Kriterien der Ungleichbehandlung
	I. Voraussetzungen der Begründetheit einer Ungleichbehandlung
	II. Unterschiedliche natürliche Eigenschaften
	III. Sonstige Unterschiede in der Betroffenheit




