
Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

A. Rechtsphilosophie

I. Recht und Gerechtigkeit

Der erste Teil dieser Arbeit hat die Tiertötungsnormen des schweizerischen 
Rechts rechtsdogmatisch untersucht. Die Rechtsdogmatik ist jene Teildis­
ziplin der Rechtswissenschaft, die sich auf das geltende Recht einer einzel­
nen (z.B. der schweizerischen) Rechtsordnung bezieht.290 Demgegenüber 
nimmt die Rechtsphilosophie eine allgemeine, umfassende Perspektive auf 
das Recht ein, die sich auch mit dem Verhältnis zwischen Recht und Ge­
rechtigkeit befasst. Drei Grundfragen der Rechtsphilosophie lauten: Was ist 
Recht? Was ist gerecht? Muss Recht gerecht sein?
Recht lässt sich im Allgemeinen als System von Normen (Sollenssätzen) zur 
Regelung menschlichen und zwischenmenschlichen Verhaltens beschrei­
ben.291 Gegenüber anderen Normsystemen wie der Moral lässt es sich am 
ehesten nach formalen Kriterien (Gesetztheit durch förmliche Rechtserlas­
se) und durch seine besondere Durchsetzbarkeit (Erzwingbarkeit durch 
staatliche Institutionen in formalisierten Verfahren) abgrenzen.292

Bereits auf begrifflicher Ebene wird diskutiert, ob das Recht, wenigstens in 
einem Mindestmass, auch gerecht sein muss, um als Recht zu gelten (Ver­
bindungsthese, Naturrechtslehre), oder ob es dafür nur auf die formalen 
Kriterien der ordentlichen Gesetztheit und der minimalen Wirksamkeit an­

290 Hierzu und zum Folgenden K. Seelmann/D. Demko, Rechtsphilosophie, 7. Aufl., 
2019, S. 150; U. Volkmann, Rechtsphilosophie, 2018, S. 1 f.; M. Kaufmann, Rechts­
philosophie, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch (Fn. 6), S. 84 (84 f.); D. von 
der Pfordten, Rechtsphilosophie, 2013, S. 7, 12 f.; A. Tschentscher, Prozedurale 
Theorien der Gerechtigkeit, 2000, S. 40.

291 U. Neumann, Recht und Moral, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch (Fn. 6), 
S. 9 (9); vgl. M. Mahlmann, Rechtsphilosophie und Rechtstheorie, 6. Aufl., 2021, 
S. 279; v.d. Pfordten, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 12, 53.

292 Neumann, Recht und Moral (Fn. 291), S. 9; Kaufmann, Rechtsphilosophie 
(Fn. 290), S. 84; Volkmann, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 154.

157

324

325

326

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kommt (Trennungsthese, Rechtspositivismus).293 Nach der Trennungsthese 
kann das Recht einen beliebigen, also auch krass ungerechten Inhalt auf­
weisen, ohne dadurch seinen Rechtscharakter zu verlieren. In dieser Arbeit 
wird zur klaren Abgrenzung zwischen Recht und Gerechtigkeit ein forma­
ler Rechtsbegriff im Sinne der Trennungsthese verwendet. Mit Recht ist 
also jeweils das positive, d.h. gesetzte Recht gemeint, das in den geltenden 
Rechtserlassen (Gesetzen, Verordnungen, Verfassungen, Staatsverträgen) 
festgeschrieben ist. Ob dieses Recht einen gerechten oder ungerechten In­
halt hat, ist für diese Begriffsverwendung nicht entscheidend.
Zur Gerechtigkeit gibt es verschiedene Definitionen.294 Nach dem hier ver­
tretenen weiten Verständnis bedeutet Gerechtigkeit, grob gesagt, inhaltliche 
Richtigkeit. Während der Begriff des Rechts also an die Form der Normen 
anknüpft (Gesetze etc.), kommt es bei der Gerechtigkeit nur auf den Inhalt 
an. Gerecht ist, was inhaltlich richtig ist, und ungerecht ist, was inhaltlich 
falsch ist – unabhängig davon, in welcher Form es auftritt (z.B. als Norm, 
Urteil oder Handlung). Richtig und falsch sind dabei nicht in einem logi­
schen, sondern in einem bewertenden Sinn zu verstehen („gut“ gegenüber 
„schlecht“ bzw. „böse“). Gerechtigkeit ist gegenüber dem Recht autonom. 
Was gerecht und was ungerecht ist, beurteilt sich somit nach ausserrechtli­
chen Kriterien. Wenn beispielsweise das Recht die Tötung von Tieren ohne 
wichtigen Grund erlaubt, bedeutet dies nicht, dass diese Regelung auch 
gerecht ist. Aus Gründen der Gerechtigkeit könnte es im Gegenteil gerade 
geboten sein, das Tiertöten grundsätzlich zu verbieten. Die Gerechtigkeit 
sagt also nicht nur, was richtig oder falsch ist, sondern auch, was geboten 
ist. Sie erhebt einen Anspruch auf Verbindlichkeit. Diese Verbindlichkeit 
ist jedoch keine rechtliche. Das hat zur Folge, dass sich Gerechtigkeit nicht 
mithilfe staatlichen Zwangs durchsetzen lässt, sofern der betreffende Inhalt 
nicht zugleich Recht ist.
Durch das Merkmal der Verbindlichkeit wird Gerechtigkeit teilweise von 
der Moral abgegrenzt.295 Auch die Moral besteht danach aus Normen, die 
menschliches Verhalten regeln, indem sie bestimmte Handlungen als richtig 

293 Dazu Mahlmann, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S. 274 f., 277; v.d. Pfordten, 
Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 66 f.

294 Dazu Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 62–69.
295 Anders Neumann, Recht und Moral (Fn. 291), S. 9, der auch die Moral als verbind­

lich ansieht.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

158

327

328

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder falsch (bzw. gut oder schlecht) bewerten.296 Jedoch sind diese Normen 
im Unterschied zu Gerechtigkeitsnormen nicht immer verbindlich. Jeman­
dem aus altruistischen Gründen einen Gefallen zu tun, etwa bei Regen 
einen Schirm anzubieten, ist moralisch gut, aber kein Gebot der Gerechtig­
keit. Nach dieser Unterscheidung ist die Gerechtigkeit also Teil der Moral, 
nämlich deren verbindlicher Kern.
Die Ethik ist die Reflexionsdisziplin der Moral, also jener Teilbereich der 
Philosophie, welcher die Moral – und damit auch die Gerechtigkeit – zum 
Gegenstand hat.297 Die Rechtsethik fragt speziell, welches Recht gerecht ist. 
Sie ist die Teildisziplin der Rechtsphilosophie, die sich mit der Rechtferti­
gung und Kritik des Rechts befasst. Während das Recht z.B. bestimmt, wer 
wie wann welche Tiere töten darf bzw. muss, fragt die Rechtsethik, wer wie 
wann welche Tiere töten dürfen bzw. müssen soll.

II. Begründung von Gerechtigkeit

1. Gerechtigkeitstheorien

Was gerecht und was ungerecht ist, lässt sich nicht wie der Luftdruck 
oder die Wassertemperatur exakt messen. Es lässt sich behaupten und 
(bis zu einem gewissen Grad) argumentativ begründen. Theorien über das 
Aufführen von Gründen für oder gegen die Behauptung von Gerechtigkeit 
heissen Gerechtigkeitstheorien.298 Sie eignen sich z.B. zur Überprüfung, ob 
eine Norm des positiven Rechts – nach der jeweils gewählten Theorie – ge­
recht oder ungerecht ist. Um das spezifische Thema des Tiertötens ethisch 
zu untersuchen, ist es weder erforderlich noch dienlich, auf das gesamte 
Spektrum der bekannten Gerechtigkeitstheorien299 näher einzugehen. Es 
genügt der Hinweis auf zwei bekannte Beispiele, die auch die Tierethik 
interessieren.

296 Hierzu und zum Folgenden Mahlmann, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S. 326; 
Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 29, 52–54.

297 Hierzu und zum Folgenden Volkmann, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 152; D. von 
der Pfordten, Rechtsethik, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch (Fn. 6), 
S. 101 (101); ders., Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 14 f.

298 Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 76.
299 Siehe dazu die Klassifizierung bei Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 80 ff.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

159

329

330

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Utilitaristische Theorien beurteilen die Gerechtigkeit einer Handlung da­
nach, wie nützlich sie für die Gesamtheit der davon Betroffenen ist.300 Nach 
Jeremy Bentham, dem Begründer des klassischen Utilitarismus, ist eine 
Handlung nützlich, wenn sie dazu neigt, Vorteile wie Glück, Freude oder 
Lust zu bewirken oder aber Nachteile wie Schmerz, Trauer oder Leid zu 
verhindern.301 Eine Handlung ist demnach umso gerechter, je mehr Vorteile 
und je weniger Nachteile sie zur Folge hat. Dabei kommt es nicht auf die 
Vor- und Nachteile einer einzelnen Person an, sondern auf die gesamthafte 
Auswirkung, wozu die positiven und negativen Folgen für sämtliche von 
der Handlung betroffenen Personen zu berücksichtigen sind. Massgeblich 
ist also der kollektive Gesamtnutzen (bzw. Gesamtschaden). Der Utilitaris­
mus bestimmt Gerechtigkeit somit von vornherein nach dem erwünschten 
Ergebnis: dem grössten Nutzen für die grösste Zahl. Die Art des Zustande­
kommens ist nicht entscheidend. Wegen dieser inhaltlichen Orientierung 
am gewünschten Ergebnis sind utilitaristische Theorien materiale Gerech­
tigkeitstheorien.302

Mit dem utilitaristischen Ansatz lassen sich auch Regeln über den Umgang 
mit Tieren begründen. Für Peter Singer hat eine Handlung dann die bes­
ten Konsequenzen, sprich den grössten Gesamtnutzen, wenn sie per Saldo 
die Interessen aller Betroffenen fördert.303 Zu den Betroffenen zählen dabei 
nicht nur Menschen, sondern auch Tiere, soweit sie fähig sind, Freude und 
Leid zu empfinden. Denn diese Fähigkeit ist danach Grundvoraussetzung 
dafür, überhaupt Interessen haben zu können.
Nach den kontraktualistischen Theorien (Vertragstheorien) sind Normen, 
Handlungen oder Zustände dann gerecht, wenn sie Gegenstand einer Ver­
einbarung sein könnten, die von der Gesamtheit der davon Betroffenen 
akzeptiert wird.304 Dazu wird hypothetisch gefragt, welchen konkreten 

300 Mahlmann, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S. 155; Seelmann/Demko, Rechtsphilo­
sophie (Fn. 290), S. 211; Volkmann, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 62 f.

301 Hierzu und zum Folgenden J. Bentham, An Introduction to the Principles of Mo­
rals and Legislation (1789), Kap. I, Ziff. 1–6, zit. nach der Ausgabe v. J. Burns/H. Hart 
(Hrsg.), 1970, Nachdruck 1996, S. 11–13.

302 Zur Unterscheidung zwischen materialer und prozeduraler Gerechtigkeit Tschent­
scher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 119, 139–141.

303 Hierzu und zum Folgenden P. Singer, Praktische Ethik (Practical Ethics, 1979), 
3. Aufl., 2013, S. 41, 98, 101 f.

304 Hierzu und zum Folgenden Mahlmann, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S. 85; Seel­
mann/Demko, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 191 f.; Tschentscher, Gerechtigkeit 
(Fn. 290), S. 180, 199.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

160

331

332

333

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inhalten eines Vertrags, der die gesellschaftliche Ordnung regelt, eine be­
troffene Person vernünftigerweise zustimmen würde. Gerecht ist somit, 
was vernünftigerweise Vertragsinhalt sein müsste. Wann jemand einen be­
stimmten Inhalt für vernünftig hält, hängt nun aber von den individuellen 
Bedürfnissen, Möglichkeiten und Lebensumständen dieser Person ab. Eine 
für alle gerechte Ordnung kann nach John Rawls deshalb nur erreicht 
werden, wenn die vertragsschliessenden Parteien in der hypothetischen 
Ausgangssituation, dem Urzustand, alle gleich sind.305 Deshalb haben sie 
in diesem Urzustand von allen persönlichen Tatsachen wie Intelligenz, 
Körperkraft, Vermögen oder ihrer Rolle in der Gesellschaft keine Kenntnis. 
All das bleibt hinter einem „Schleier des Nichtwissens“ verborgen. Nur 
allgemeine Tatsachen wie Naturgesetze, Regeln der gesellschaftlichen Orga­
nisation, der Psychologie oder der Wirtschaftstheorie sind ihnen bekannt. 
Das zentrale Argument lautet nun, dass bei dieser Ausgangslage, die ja für 
alle gleich und deshalb fair ist, zwangsläufig auch die Ergebnisse der Ver­
handlung gerecht sein müssen. Kontraktualistische Theorien bestimmen 
Gerechtigkeit also allein danach, was als Ergebnis eines im Voraus festgeleg­
ten fairen Verfahrens herauskommt. Inhaltliche Vorgaben gibt es nicht. Sie 
sind deshalb prozedurale Theorien.306

Auch kontraktualistische Modelle lassen sich auf Tiere anwenden. Mark 
Rowlands benutzt das Konzept des hypothetischen Gesellschaftsvertra­
ges, um Gerechtigkeit im Umgang mit Tieren zu begründen. Er kritisiert, 
dass Rawls den Kreis der möglichen Vertragsparteien auf Wesen mit der 
Fähigkeit zu rationalem Denken und Urteilen („moralische Subjekte“) be­
schränkt. Dass dies zu eng sei, zeigt er damit, dass so Menschen, denen 
diese Fähigkeit fehlt (z.B. Säuglinge, Hirngeschädigte, Altersdemente), aus 
der Moral ausgeschlossen werden.307 Um diesen Mangel zu beseitigen, sei 
der Kreis der Vertragsparteien auf alle Wesen auszudehnen, die aufgrund 
ihrer Eigenschaften (Bewusstsein, Interessen) ein eigenes Wohl haben, d.h. 
fähig sind, etwas als besser oder schlechter für sie zu erleben („moralischen 
Objekte“).308 Hingegen könnten unbewusste, interessenlose Objekte wie 
Felsen oder Tennisbälle, die kein eigenes Wohl haben, ausgeschlossen wer­

305 Hierzu und zum Folgenden J. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit (A Theory of 
Justice, 1971), 1975, S. 28 f., 36, 159–164.

306 Zur Abgrenzung Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 119, 139–141.
307 M. Rowlands, Gerechtigkeit für alle (aus: Animals Like Us, 2002), in: U. Wolf 

(Hrsg.), Texte zur Tierethik, 2008, S. 92 (99 f.).
308 Hierzu und zum Folgenden Rowlands, Gerechtigkeit (Fn. 307), S. 102, 104.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

161

334

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den. Für sie könne der Inhalt des zu schliessenden Vertrags sowieso keine 
Bedeutung haben. Mit der Erweiterung auf alle „moralischen Objekte“ 
schliesse der Kreis der Vertragsparteien auch Tiere mit ein, die wie Men­
schen ein Wohl im Sinne der Erlebnisfähigkeit haben.309 Denn hinter dem 
Schleier des Nichtwissens müsse das Wissen um alle sog. „unverdienten 
Eigenschaften“, d.h. Eigenschaften, über die man keine Kontrolle hat, ver­
borgen bleiben. Dazu gehöre auch die eigene Spezieszugehörigkeit. Konkret 
müssten die Parteien bei der Festsetzung der Regeln also damit rechnen, 
dass sie nicht nur ein Mensch, sondern auch ein Hund oder ein Schwein 
sein könnten.
Das Beispiel von Rowlands zeigt, dass sich die Frage, wer bzw. was über­
haupt moralisch berücksichtigt werden soll, offenbar nicht mit prozedu­
ralen Theorien allein beantworten lässt.310 Denn obwohl sein Ansatz im 
Übrigen vertragstheoretisch ist, stellt er gerade in dieser Frage von Beginn 
weg auf ein inhaltliches Kriterium ab, nämlich auf die Fähigkeit, Interessen 
zu haben. Dass gerade diese Eigenschaft und nicht eine andere massgeblich 
sein soll, um überhaupt berücksichtigt zu werden, wird nicht vertragstheo­
retisch begründet, sondern bereits vorvertraglich festgelegt.

2. Intuition und Überzeugung

Die eben beschriebenen Theorien stellen nicht darauf ab, dass Menschen 
von Natur aus wissen, wie sie sich gerechterweise verhalten sollen. Sie 
mögen zum Teil auf der Annahme beruhen, dass Gerechtigkeit den Men­
schen zuerst beigebracht werden muss bzw. dass Menschen das Gerechte 
nur durch Benutzung ihres Verstandes erkennen können.311 Ein anderer 
Ansatz nimmt demgegenüber an, dass die Fähigkeit, zwischen gerecht und 
ungerecht zu unterscheiden und sein Handeln danach zu richten, bereits 
von Natur aus im Menschen angelegt ist.312 Danach verfügt der Mensch 
im Normalfall ab einem gewissen Alter über einen Gerechtigkeitssinn, der 

309 Hierzu und zum Folgenden Rowlands, Gerechtigkeit (Fn. 307), S. 96 f., 103 f.
310 Vgl. M. Nussbaum, Jenseits von „Mitleid und Menschlichkeit“: Gerechtigkeit für 

nichtmenschliche Tiere (aus: Frontiers of Justice, 2006), in: F. Schmitz (Hrsg.), 
Tierethik – Grundlagentexte, 2. Aufl., 2015, S. 176 (184).

311 Vgl. F. de Waal, Der Mensch, der Bonobo und die Zehn Gebote (The Bonobo and 
the Atheist, 2013), 2015, S. 38 (Top-down-Ansatz).

312 Hierzu und zum Folgenden de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 31, 38 f. (Bottom-up-
Ansatz), 232; K. Brensing, Das Mysterium der Tiere, 2017, S. 179; Rawls, TG 

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

162

335

336

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es ihm erlaubt, intuitiv, also ohne bewussten Gebrauch des Verstandes, 
über richtig oder falsch zu entscheiden. Dabei wird direkt an die Emotio­
nen angeknüpft. Beispielsweise haben wir das Gefühl, etwas Unrechtes 
zu tun, wenn wir eine Person grundlos schädigen, etwa indem wir sie oh­
ne Not schlagen. Gerechtigkeitsentscheidungen resultieren demnach nicht 
aus rationalen Denkprozessen, sondern aus emotionalen Reaktionen auf 
bestimmte Situationen. Die Rationalisierung erfolgt erst nachträglich.
Auch wenn an der Existenz eines angeborenen Gerechtigkeitssinns nicht 
zu zweifeln ist, sollte möglichst darauf verzichtet werden, Gerechtigkeit 
nur über Intuition zu begründen.313 Denn wer behauptet, etwas sei gerecht 
oder ungerecht, und sich dabei bloss auf seine Intuition beruft, liefert 
keine Begründung, die sich auch überprüfen, argumentativ anfechten und 
gegebenenfalls widerlegen lässt. Intuitionen unterliegen zudem stets der 
Gefahr der Verfälschung durch äussere Faktoren wie Irrtum oder persönli­
che Interessen in der Sache (Aussicht auf Vor- oder Nachteile).314 Damit ist 
nicht in jedem Fall klar, ob man eine Entscheidung trifft, weil man sie für 
gerecht hält, oder aus anderen Gründen. Schliesslich besteht – gerade in 
einer immer komplexer werdenden Welt – kein Verlass darauf, dass unsere 
Intuition auf jede sich stellende Gerechtigkeitsfrage eine Antwort liefert.
Ganz ohne Intuition lässt sich Gerechtigkeit jedoch auch nicht begrün­
den. Denn um eine normative Aussage zu begründen, ist mindestens ein 
weiterer normativer Satz erforderlich, der seinerseits wiederum einer Be­
gründung bedarf.315 Beispielsweise lässt sich die Aussage „Es ist falsch, 
Menschen zu töten“ nicht allein mit dem (nichtnormativen) Satz „Men­
schen wollen leben“ begründen. Es braucht zusätzlich einen normativen 
Satz wie „Es ist falsch, den Lebenswillen von Menschen zu missachten“. 
Wird für alles eine Begründung verlangt, so geht dieser Prozess endlos 
weiter (infiniter Regress), sofern er nicht in einen logischen Zirkel mündet 
oder durch Rekurs auf ein Dogma abgebrochen wird (Münchhausen-Tri­
lemma).316 Im genannten Beispiel müsste also in einem nächsten Schritt mit 

(Fn. 305), S. 66; Mahlmann, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S. 266 f.; vgl. Seelmann/
Demko, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 186 f.

313 Rawls, TG (Fn. 305), S. 61.
314 Rawls, TG (Fn. 305), S. 67.
315 Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 261.
316 H. Albert, Traktat über kritische Vernunft (1968), 4. Aufl., 1980, S. 13; vgl. auch 

Seelmann/Demko, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 188 f.; Tschentscher, Gerech­
tigkeit (Fn. 290), S. 261.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

163

337

338

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einem dritten normativen Satz begründet werden, warum es falsch ist, den 
Lebenswillen von Menschen zu missachten, dieser Satz müsste wiederum 
mit einem vierten normativen Satz begründet werden usw. Wird jedoch 
auf eine Letztbegründung verzichtet, so kann der Prozess an einer Stelle 
abgebrochen werden, indem z.B. der Satz „Es ist falsch, den Lebenswillen 
von Menschen zu missachten“ als gültige Ausgangsnorm (Prämisse), die 
nicht weiter zu begründen ist, akzeptiert wird.317 Eine Begründung, die von 
einer selbst nicht weiter begründeten Prämisse ausgeht, kann immer noch 
überzeugen, wenn sie im Übrigen schlüssig ist und die Prämisse intuitiv 
richtig erscheint. Sie ist jedenfalls wesentlich überzeugender als überhaupt 
keine Begründung.318 Da sich Gerechtigkeitssätze also rein rational nicht 
bis ins Letzte begründen lassen, ist der Rückgriff auf die Intuition ab einem 
gewissen Punkt unumgänglich. Er ist dann aber auch ausreichend, um eine 
Begründung insgesamt dennoch plausibel zu machen.
Über das Problem der Letztbegründung hinaus ist jede Theorie nur dann 
wirklich überzeugend, wenn sie mit unserer intuitiv gewonnenen Überzeu­
gung, unserem Gerechtigkeitsgefühl, in Einklang steht. Rawls verlangt 
hierfür den Zustand des sog. Überlegungsgleichgewichts.319 Dieser liegt vor, 
wenn eine rational begründete Konzeption mit dem wohlüberlegten, auf 
den Gerechtigkeitssinn gestützten Urteil übereinstimmt. Wohlüberlegt ist 
das Urteil, wenn es ohne Zögern und frei von verfälschenden Einflüssen 
(Irrtum, persönliche Interessen) gefällt wurde. Eine Gerechtigkeitskonzep­
tion ist stets so anzulegen und nötigenfalls anzupassen, dass sie dem wohl­
überlegten Urteil entspricht. Intuition dient also auch der Plausibilitätskon­
trolle einer Theorie.

3. Gleichheit

Gerechtigkeit wird oft mit Gleichheit in Verbindung gebracht, indem zur 
Beantwortung der Frage, ob etwas gerecht ist, dieses etwas mit einem 

317 Vgl. Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 262 f.
318 Vgl. Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 264.
319 Hierzu und zum Folgenden Rawls, TG (Fn. 305), S. 67 f.; ders., Politischer Libera­

lismus (Political Liberalism, 1993), 1998, S. 73, 97.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

164

339

340

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anderen etwas verglichen wird.320 Gerechtigkeit wird also an Gleichheit 
gemessen. Nach dem allgemeinen Gleichheitssatz ist die Behandlung des 
einen dann gerecht, wenn sie gleich ist wie die Behandlung des anderen, 
sofern zwischen dem einen und dem anderen keine tatsächlichen Unter­
schiede bestehen, die eine Ungleichbehandlung rechtfertigen. Soll z.B. ein 
Kuchen oder eine Pizza unter mehreren Kindern aufgeteilt werden, ist 
es im Normalfall gerecht, allen ein gleich grosses Stück zu geben.321 Ist 
aber eines besonders hungrig und die anderen nur mässig, weil sie schon 
gegessen haben, erscheint es gerechtfertigt, dem einen ein grösseres Stück 
als den anderen zu geben. Auch erscheint es nicht ungerecht, wenn Men­
schen sich an politischen Abstimmungen beteiligen dürfen, Gänse hingegen 
nicht. Denn Gänse haben im Unterschied zu Menschen keinen Willen, der 
darauf gerichtet ist, sich selbst an politischen Abstimmungen zu beteiligen 
(was nicht bedeutet, dass das Ergebnis einer Abstimmung nicht auch für 
Gänse bedeutsam sein kann). Tatsächliche Unterschiede können also eine 
Ungleichbehandlung rechtfertigen oder gar gebieten, sodass die Gleichbe­
handlung ungerecht wäre. Jedoch gibt es auch tatsächliche Unterschiede, 
die eine Ungleichbehandlung nicht zu rechtfertigen vermögen, weil sie für 
die entsprechende Handlung bzw. deren Wirkung nicht relevant sind. Es 
ist nicht gerechtfertigt, dem einen Meerschweinchen ausschliesslich Wasser 
und dem anderen ausschliesslich Futter zu geben, nur weil das eine schwar­
ze und das andere rote Augen hat. Denn beide Meerschweinchen benötigen 
unabhängig von der Augenfarbe Wasser und Futter.
Ob Gerechtigkeitsaussagen in jedem Fall einen Bezug zur Gleichheit auf­
weisen, kann an dieser Stelle offenbleiben. Es scheint jedenfalls klar zu 
sein, dass sich die Gerechtigkeit einer Handlung nie mit der Gleichheitsfra­
ge allein beurteilen lässt.322 Wer beispielsweise von zwei gleichen Nägeln 
nur den einen in ein Stück Holz hämmert und den anderen davon „ver­
schont“, behandelt die Nägel zwar ungleich, obwohl sie tatsächlich gleich 
sind. Trotzdem ist diese Ungleichbehandlung nicht ungerecht, da es die 
Nägel als leb- und empfindungslose Gegenstände nicht kümmert, was mit 
ihnen geschieht. Die Nägel haben mit anderen Worten kein Interesse an 

320 Vgl. hierzu und zum Folgenden Mahlmann, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S. 322; 
J. Wündisch, Gleichheit, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch (Fn. 6), S. 431 
(433 f.); Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 56.

321 Beispiele bei Mahlmann, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S. 322; Rowlands, Gerech­
tigkeit (Fn. 307), S. 94.

322 Vgl. Wündisch, Gleichheit (Fn. 320), S. 434; Tschentscher, Gerechtigkeit 
(Fn. 290), S. 60.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

165

341

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Wirkung des Hämmerns. Gleichheit ist somit kein selbständiges Krite­
rium der Gerechtigkeit. Sie spielt nur dort eine Rolle, wo eine Handlung 
aus anderen Gründen überhaupt gerechtigkeitsrelevant ist, etwa weil sie 
jemandem nützt oder schadet. Ist diese Bedingung aber erfüllt, so bedarf 
jede Ungleichbehandlung, wenn sie nicht ungerecht sein soll, einer Begrün­
dung. Hierzu kommt es zunächst wie erwähnt darauf an, ob zwischen den 
Ungleichbehandelten relevante Unterschiede tatsächlicher Natur bestehen, 
namentlich unterschiedliche Interessen an der Wirkung der Handlung. 
Darüber hinaus kann eine Ungleichbehandlung auch bei prinzipieller tat­
sächlicher Gleichheit durch besondere Gründe, die sich aus dem konkreten 
Fall ergeben, gerechtfertigt sein (z.B. dass eine Person in eine Handlung 
einwilligt und eine andere nicht).
Bezogen auf das Töten von Tieren ist der Gleichheitsgrundsatz demnach 
insofern bedeutsam, als er für jede Ungleichbehandlung beim Töten eine 
Begründung verlangt. Jede Regelung, die das Töten verschiedener Lebewe­
sen nicht gleichermassen erlaubt, gebietet oder verbietet, bedarf einer Be­
gründung aufgrund von tatsächlichen Unterschieden. Das gilt namentlich 
für eine Normenordnung wie das geltende Recht, die die das Töten von 
Menschen grundsätzlich verbietet und das Töten von Tieren grundsätzlich 
erlaubt.

III. Bedeutung der Ethik für das Recht

Wenn Gesetze nicht gerecht sein müssen, um begrifflich als Recht zu gel­
ten, bleibt die Frage, welche Bedeutung die Ethik, als Wissenschaft der 
Gerechtigkeit, für das Recht überhaupt hat. Zunächst bedeutet die begriff­
liche Trennung nicht, dass Gerechtigkeit für das Recht überhaupt keine 
Rolle spielt.323 Das Interesse an dieser Trennung besteht hauptsächlich in 
der Verwirklichung von Rechtssicherheit: Man will sicher sein können, was 
tatsächlich gilt – ob es nun gerecht ist oder nicht. Würde die Geltung einer 
Norm davon abhängig gemacht, dass diese Norm gerecht ist, dann wäre die 
Geltung nie sicher, da die Gerechtigkeit jeder Norm stets bestritten werden 
kann. Deshalb besteht ein praktisches Bedürfnis daran, auch ungerechtes 
Recht als Recht zu behandeln. Dieses Bedürfnis verbietet es allerdings 
nicht, zwischen gerechtem und ungerechtem Recht zu unterscheiden und 

323 Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 31.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

166

342

343

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu fordern, dass das Recht stets bestrebt sein soll, Gerechtigkeit zu verwirk­
lichen. Für diese Forderung sprechen mehrere Gründe:
Zunächst kann das Recht aus praktischen Gründen ohnehin nicht auf 
ausserpositive Richtigkeitskriterien verzichten. Denn nicht jedes Problem 
des juristischen Alltags lässt sich mit den Normen der jeweils geltenden 
Gesetze allein lösen.324 Gesetze sind oft vage oder mehrdeutig und teilweise 
lückenhaft. Bei der Interpretation bzw. Lückenfüllung sind deshalb Orien­
tierungshilfen nötig, die sich im geschriebenen Recht selbst nicht immer 
finden lassen. Zudem verweist das Recht teilweise selbst auf Gerechtigkeits­
vorstellungen, etwa wenn es für den Einzelfall eine Entscheidung nach 
„Billigkeit“ verlangt (so in Art. 4 ZGB). Auch bei der Frage, ob und wie 
etwas neu reguliert werden soll, braucht es Wertungen, zu denen das Recht 
selbst keine Anleitung gibt.
Die Rechtsordnung als Ganzes kann sodann auf Dauer faktisch nur beste­
hen, wenn sie gesellschaftlich akzeptiert ist.325 Dies setzt voraus, dass sie 
inhaltlich mit den Erwartungen, welche die ihr unterworfene Gesellschaft 
an das Recht hat, in Einklang steht. Nach dem allgemeinen Verständnis 
des Rechts sowohl in der Wissenschaft als auch in der übrigen Gesellschaft 
gibt es eine untrennbare Verknüpfung zwischen Recht und Gerechtigkeit: 
Recht lässt sich ohne Bezug zu Gerechtigkeit (bzw. Moral) nicht denken.326 

So hat in der Geschichte der Rechtsphilosophie jeder wichtige theoretische 
Ansatz auch zu Fragen der Moral Stellung bezogen.327 Wird gefragt, wie 
Gesetze beschaffen und wie rechtliche Fallentscheidungen motiviert sein 
sollen, ist die Antwort meist, sie sollten gerecht sein.328 Und wenn jemand 
in der Alltagssprache sein „gutes“ Recht verlangt, ist dies in der Regel Aus­
druck eines menschlichen Gerechtigkeitsbedürfnisses.329 Die Verknüpfung 
zwischen Recht und Gerechtigkeit lässt sich also damit zusammenfassen, 
dass das Recht nach allgemeinem Verständnis die Aufgabe hat, Gerechtig­
keit zu verwirklichen.

324 Hierzu und zum Folgenden Seelmann/Demko, Rechtsphilosophie (Fn. 290), 
S. 126, 141–149; Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 34 f.

325 Neumann, Recht und Moral (Fn. 291), S. 14; Tschentscher, Gerechtigkeit 
(Fn. 290), S. 33.

326 Vgl. Volkmann, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 218; Tschentscher, Gerechtigkeit 
(Fn. 290), S. 37 f.

327 Mahlmann, Rechtsphilosophie (Fn. 291), S. 273.
328 Seelmann/Demko, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 149; vgl. Tschentscher, Ge­

rechtigkeit (Fn. 290), S. 32.
329 R. Gröschner, Gerechtigkeit, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch (Fn. 6), 

S. 473 (474).

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

167

344

345

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wird das Recht begrifflich von der Gerechtigkeit getrennt, so kann seine 
Aufgabe, Gerechtigkeit zu verwirklichen, selbst keine rechtlich verbindliche 
sein. Sie ergibt sich nebst der eben erläuterten Notwendigkeit gesellschaftli­
cher Akzeptanz auch aus rein ethischen Gründen. Denn auch die Gerech­
tigkeit, die Gegenstand der Ethik bildet, ist eine normative Ordnung mit 
Anspruch auf Verbindlichkeit, auch wenn sie sich nicht gleich wie das 
Recht durchsetzen lässt.330 Aus Gründen der Ethik hat Recht also gerecht 
zu sein. Ist es dies nicht, so bleibt es zwar geltendes Recht, muss aber geän­
dert, d.h. gerechter gestaltet werden, bis es die ethischen Anforderungen 
erfüllt.331 Das bedeutet einerseits, dass bestehende ungerechte Rechtsnor­
men durch gerechte ersetzt oder ersatzlos aufgehoben werden müssen, und 
andererseits, dass ethisch gebotene Normen, die im geltenden Recht fehlen, 
als Rechtsnormen neu geschaffen werden müssen (Rechtspolitik, Recht de 
lege ferenda).

B. Tierethik

I. Tierethik als Teil der Tierphilosophie

Während die Ethik im Allgemeinen nach dem gerechten Verhalten von 
Menschen gegenüber Menschen fragt, befasst sich die Tierethik mit dem 
gerechten Verhalten von Menschen gegenüber Tieren.332 Damit bildet die 
Tierethik jenen Teilbereich der Tierphilosophie, der sich mit normativen, 
d.h. sollensbezogenen, Fragen auseinandersetzt. Ihr gegenüber stehen die 
tatsächlichen, also seinsbezogenen, Fragen der Tierphilosophie, nämlich 
die Frage nach den mentalen und sozialen Fähigkeiten von Tieren (Geist 
der Tiere) sowie die Frage nach dem Unterschied zwischen Mensch und 
Tier (anthropologische Differenz). Diese tatsächlichen Fragen sind, obwohl 
sich aus Tatsachen nicht direkt normative Aussagen ableiten lassen,333 auch 
in der Tierethik bedeutsam. Denn einerseits werden moralische Forderun­
gen zum Umgang mit Tieren regelmässig davon abhängig gemacht, ob 
die Tiere bestimmte Eigenschaften wie Empfindungs- oder Denkfähigkeit 

330 Zur Abgrenzung vorne Rz. 325.
331 Vgl. v.d. Pfordten, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 59, 69, 82.
332 Hierzu und zum Folgenden M. Wild, Tierphilosophie zur Einführung, 4. Aufl., 

2019, S. 21; R. Borgards/E. Köhring/A. Kling, Einführung, in: dens. (Hrsg.), 
Texte zur Tiertheorie, 2015, S. 7 (7).

333 Vgl. vorne Rz. 338.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

168

346

347

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aufweisen. Andererseits wird oft gefragt, wie in analogen Fällen mit Men­
schen umzugehen ist und ob sich eine Andersbehandlung von Tieren ge­
genüber Menschen rechtfertigen lässt. Dies wiederum wird davon abhängig 
gemacht, ob es zwischen Menschen und den jeweiligen Tieren entscheiden­
de tatsächliche Unterschiede gibt. Die nachfolgende Darstellung berück­
sichtigt diese Zusammenhänge, indem sie die tierethischen Positionen zu­
erst nach den moralisch als relevant erachteten Eigenschaften von Tieren 
und anschliessend nach der Frage der Gleichbehandlung mit Menschen 
klassifiziert.

II. Frage der moralisch relevanten Eigenschaften

1. Anthropozentrische und ratiozentrische Perspektive

Anthropozentrische Positionen (gr. anthropos, Mensch) messen nur den 
Menschen eine selbständige moralische Bedeutung zu.334 Bei der morali­
schen Bewertung von Handlungen nehmen sie deshalb nur auf menschli­
che Interessen Rücksicht. Tiere haben keinen moralischen Wert und sind 
daher prinzipiell unbeachtlich. Sie können aber indirekt berücksichtigt 
werden, insofern bestimmte Formen des Umgangs mit ihnen auch einem 
menschlichen Interesse entsprechen oder widerstreben können. Beispiels­
weise liegt es im Interesse einiger Menschen, dass Katzen, Pferde und Hüh­
ner bei Bedarf tiermedizinisch versorgt werden können. Und es widerstrebt 
den Interessen dieser Menschen, wenn ihnen die Tiere weggenommen oder 
getötet werden. Deshalb lassen sich auch aus anthropozentrischer Perspek­
tive Vorschriften begründen, die sich zugunsten von Tieren auswirken, z.B. 
ein „Tötungsverbot“ zum Schutz des Eigentums von Tierhaltern. Solche 
Vorschriften berücksichtigen aber nicht die Belange der Tiere, sondern 
jene der Menschen. Konkret geht es um das menschliche Interesse an der 
Tierhaltung, sei es emotional oder wirtschaftlich motiviert.
Bedingung der moralischen Berücksichtigung ist aus anthropozentrischer 
Perspektive also das Menschsein, d.h. die Zugehörigkeit zur Spezies Homo 
sapiens. Das muss aber nicht heissen, dass das Menschsein als solches 
bereits das relevante Kriterium bildet. Dieses kann auch in einer anderen 
Eigenschaft bestehen, die aber ausschliesslich bei Menschen auftritt. René 

334 P. Bode, Einführung in die Tierethik, 2018, S. 20.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

169

348

349

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Descartes begründete seinen Standpunkt, dass einzig Menschen Objekt 
moralischer Rücksichtnahme sein können, damit, dass einzig Menschen 
Vernunft, einen denkenden und fühlenden Geist, eine unsterbliche Seele 
haben.335 Tiere können seiner Auffassung nach weder denken noch fühlen, 
sie funktionieren wie Maschinen, ohne Wille oder Bewusstsein, rein me­
chanisch nach der Einrichtung ihrer Organe. Zur Erklärung, warum einige 
Tiere gewisse Dinge gleich gut oder sogar besser können als Menschen, 
machte Descartes den Vergleich mit einer Uhr, die zwar auch nur aus 
Rädern und Federn besteht, jedoch besser die Stunden zählen und die Zeit 
messen kann als Menschen mit ihrer Klugheit. Warum es nicht sein kön­
ne, dass auch Menschen im Grunde bloss wie Maschinen funktionieren, 
führte er letztlich auf die Sprachfähigkeit der Menschen zurück: Wenn es 
Maschinen gäbe, welche die Organe und die äussere Gestalt eines Tieres, 
z.B. eines Affen, besässen, könnten wir diese Maschinen nicht zweifelsfrei 
von Tieren unterscheiden. Hingegen könnten wir mit Sicherheit erkennen, 
dass Maschinen, die in Gestalt und Verhalten den Menschen ähneln, keine 
wirklichen Menschen sind. Denn nur Menschen, aber auch die stumpf­
sinnigsten unter ihnen, seien in der Lage, richtig zu sprechen. Nur sie 
könnten Worte und Zeichen zusammensetzen und benutzen, um anderen 
ihre Gedanken darzulegen und auf die Bedeutung dessen, was in ihrer 
Gegenwart gesagt wird, zu antworten. Aus diesen tatsächlichen Ansichten 
zu Tieren und Menschen folgerte Descartes, dass Tiere im Unterschied 
zu Menschen gar nicht Gegenstand der Moral sein können. Namentlich im 
Töten und Verzehren von Tieren sah er deshalb kein Unrecht.336

Ein wenig tierfreundlicher ist die anthropozentrische Sittenlehre von Im­
manuel Kant. Ihr zufolge kann der Mensch einzig gegen Menschen Pflich­
ten haben, und zwar gegen andere wie auch gegen sich selbst.337 Denn jede 
Pflicht setze ein verpflichtendes Subjekt voraus, gegenüber dem die Pflicht 
gelten soll. Und einzig Menschen seien fähig, andere zu verpflichten; Tiere 

335 Hierzu und zum Folgenden R. Descartes, Bericht über die Methode, die Vernunft 
richtig zu führen und die Wahrheit in den Wissenschaften zu erforschen (Discours 
de la méthode pour bien conduire sa raison, et chercher la vérité dans les sciences, 
1637), Fünfter Teil, Ziff. 10, zit. nach der Übersetzung v. H. Ostwald, 2001, S. 105, 107, 
109; ders., Das Tier als Maschine (aus: Lettres à Morus, 5.2.1649), in: H.-P. Schütt 
(Hrsg.), Die Vernunft der Tiere, 1990, S. 105 (107 f.).

336 Descartes, Maschine (Fn. 335), S. 108.
337 Hierzu und zum Folgenden I. Kant, Die Metaphysik der Sitten (1797), Zweiter Teil, 

§ 16, zit. nach der Ausgabe von W. Weischedel (Hrsg.), Band VIII, 9. Aufl., 1991, 
S. 577 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

170

350

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seien dazu unfähig. Die dafür entscheidende Fähigkeit der Menschen, die 
Tieren fehlt – die moralisch relevante Eigenschaft –, sah Kant in der 
Vernunft. Seine Position kann deshalb auch als ratiozentrisch bezeichnet 
werden.338 Aus der fehlenden moralischen Relevanz der Tiere folgerte Kant 
aber nicht, dass man mit den Tieren machen darf, was man will. Denn 
die gewaltsame und grausame Behandlung von Tieren würde eine Pflicht 
der Menschen gegen sich selbst verletzen. Sie würde nämlich das Mitgefühl 
am Leiden der Tiere abstumpfen und dadurch eine natürliche Anlage, 
die der Moralität gegenüber anderen Menschen sehr nützlich sei, nach 
und nach austilgen.339 Mit anderen Worten fand er es falsch, gegen Tiere 
grausam zu sein, weil jemand, der gegen Tiere grausam ist, mit grösserer 
Wahrscheinlichkeit auch gegen Menschen grausam sein wird. Als Folge 
davon fand Kant qualvolle Tierversuche, deren Zweck auch anders erreicht 
werden kann, verabscheuungswürdig, das Töten von Tieren hielt er aber 
für zulässig, wenn es ohne Qual verrichtet wird.340

Die beiden Beispiele zeigen, dass die anthropozentrische Sichtweise ten­
denziell für eine Erlaubnis des Tiertötens spricht. Zwar ist es nicht un­
möglich, über den eingangs erwähnten Eigentumsschutz hinaus sogar ein 
generelles prinzipielles Tiertötungsverbot anthropozentrisch zu begründen. 
Dies könnte in analoger Weise dazu geschehen, wie Kant das Verbot des 
Quälens von Tieren begründet. Ein solches Verbot wäre aber einerseits 
anfällig für weitgehende Einschränkungen durch Ausnahmeregeln. Denn 
menschliche Interessen sind oft gerade nicht auf den Schutz, sondern auf 
das Töten der Tiere gerichtet (z.B. Fleisch essen). Andererseits wäre das 
Verbot schon deshalb schwach, weil es stets vom tatsächlichen, konkreten 
Vorliegen des menschlichen Interesses abhinge, derentwegen es erlassen 
wurde.341 Diese inhärente Schwäche des anthropozentrisch begründeten 
Schutzes für Tiere zeigt sich im folgenden Gedankenexperiment:342 Eine 
Astronautin fliegt als einziger Mensch in einer Weltraumrakete auf einer 
unumkehrbaren Flugbahn von der Erde weg, sodass sie den Kontakt zu 
ihren Mitmenschen für immer verlieren wird. In der Rakete führt sie 

338 Zum Begriff des Ratiozentrismus K. Rippe, Ethik im ausserhumanen Bereich, 2008, 
S. 98; Bode, Einführung (Fn. 334), S. 20.

339 Kant, MdS (Fn. 337), Zweiter Teil, § 17, S. 578 f.
340 Kant, MdS (Fn. 337), Zweiter Teil, § 17, S. 579.
341 Vgl. dazu auch vorne Rz. 283.
342 Beispiel bei P. Carruthers, Warum Tiere moralisch nicht zählen (Against the 

Moral Standing of Animals, 2011), in: Schmitz (Hrsg.), Tierethik (Fn. 310), S. 219 
(234 f.).

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

171

351

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine lebende Katze mit. Aus Langeweile befestigt sie die Katze an der 
Wand und bewirft sie mit Dartpfeilen. Da es ausgeschlossen ist, dass sich 
dieses Verhalten jemals auf Menschen schädlich auswirken wird, kann der 
Astronautin aus anthropozentrischer Sicht nichts Unrechtes vorgeworfen 
werden.

2. Sentientistische (pathozentrische) Perspektive

Dem Sentientismus (lat. sentire, empfinden, fühlen) oder Pathozentrismus 
(gr. pathos, Leid) sind jene Positionen zuzuordnen, die alle empfindungs­
fähigen (leidensfähigen) Wesen als moralisch wertvoll erachten.343 Emp­
findungsfähigkeit ist somit die moralisch relevante Eigenschaft. Im Unter­
schied zum Anthropozentrismus sollen empfindungsfähige Tiere hier nicht 
bloss im Interesse von Menschen, sondern um ihrer selbst willen geschützt 
werden. Das bedeutet z.B., dass es mir nicht deshalb untersagt ist, das 
Schaf eines Bauern in den Bauch zu treten, weil der Bauer das nicht will, 
sondern weil es dem Schaf wehtut. Und es bedeutet, dass eine gelangweilte 
Astronautin ihre Katze auch dann nicht mit Dartpfeilen bewerfen darf, 
wenn kein Mensch es jemals erfahren wird – weil es der Katze wehtut.
Typischerweise sentientistisch sind z.B. utilitaristische Gerechtigkeitstheo­
rien. Da der Utilitarismus das moralisch Richtige und Gebotene in der 
Verwirklichung von möglichst viel Freude und der Vermeidung von mög­
lichst viel Leid sieht,344 ist es folgerichtig, dass er diejenigen Wesen als 
bedeutsam erachtet, die Freude und Leid empfinden können. Bentham hat 
sich in seiner Introduction to the Principles of Morals and Legislation, die 
sich im Übrigen nur auf das Verhältnis zwischen Menschen bezieht, auch 
kurz zu den Tieren geäussert. Er kritisierte, dass die Tiere im Recht bloss 
als Sachen behandelt werden und nicht wie die Menschen als Personen.345 

Auch Tiere sollen nicht gequält werden dürfen. Der entscheidende Grund 
dafür sei nicht die Fähigkeit, zu denken oder zu sprechen, sondern die 
Fähigkeit, zu leiden: „the question is not, Can they reason? nor, Can they 
talk? but, Can they suffer?“346 Hingegen solle es erlaubt sein, Tiere zu 

343 Bode, Einführung (Fn. 334), S. 20.
344 Vorne Rz. 331.
345 Bentham, Introduction (Fn. 301), Kap. XVII, § i, Ziff. 4, S. 282.
346 Bentham, Introduction (Fn. 301), Kap. XVII, § i, Ziff. 4, S. 283, dort Fn. b (Hervor­

hebungen im Original).

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

172

352

353

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


töten, sei es, um sie zu essen oder zur Selbstverteidigung, wenn sie einen 
angreifen.347 Dadurch würde es den Menschen besser gehen und den Tie­
ren nicht schlechter. Denn Tiere hätten keine Langzeit-Erwartungen an die 
Zukunft, wie Menschen sie haben. Ausserdem sei die Tötung durch einen 
Menschen in der Regel schneller und weniger schmerzhaft als der Tod, 
der sie im unvermeidlichen Lauf der Natur erwarten würde. Abgesehen 
von den menschlichen Interessen (Fleischgenuss, Selbstverteidigung) hielt 
Bentham das Töten also deshalb für erlaubt, weil der Tod den Tieren gar 
nichts ausmache, sofern er nicht mit Schmerzen (Leiden) verbunden ist. 
Hierfür seien weitere Eigenschaften (Zukunftserwartungen) erforderlich.
Den schmerzlosen Tod nicht für schädlich zu halten, scheint jedoch keine 
notwendige Folge des Sentientismus und auch keine solche des Utilitaris­
mus zu sein. Jean-Claude Wolf findet das Töten von empfindungsfä­
higen Tieren aus utilitaristischer Sicht prinzipiell falsch, und zwar unab­
hängig davon, ob es Schmerzen verursacht.348 Er nimmt an, dass empfin­
dungsfähige Tiere, wozu er jedenfalls diejenigen mit einem zentralisierten 
Nervensystem zählt, notwendigerweise über ein rudimentäres Bewusstsein
verfügen und etwas als gut oder schlecht empfinden können. Sie können 
insofern zwischen gut und schlecht (Lust und Leid) unterscheiden und 
sind interessiert, Gutes zu erleben und Schlechtes nicht zu erleben. Des­
halb haben diese Tiere nach Wolfs Auffassung ein Interesse daran, am 
Leben zu bleiben – auch wenn ihnen die nötige Intelligenz fehlt, um sich 
einen Begriff des Todes zu bilden. Denn die Tötung würde das Tier seiner 
„Lebensprämie“ berauben, indem sie ihm unwiderruflich Lebenszeit und 
künftige positive Empfindungen („Lebensfreude“) wegnimmt.
Ein weiterer Sentientist war Leonard Nelson. Anders als die Utilitaristen 
beurteilte er die Richtigkeit einer Handlung nicht nach der Summe ihrer 
Folgen im konkreten Fall (grösster Nutzen für die grösste Zahl), sondern 
danach, ob sie einer allgemeinen Pflicht entspricht (deontologische Ethik, 
Pflichtenethik).349 Pflichten können gemäss Nelson nur gegenüber Perso­

347 Hierzu und zum Folgenden Bentham, Introduction (Fn. 301), Kap. XVII, § i, Ziff. 4, 
S. 282, dort Fn. b.

348 Hierzu und zum Folgenden J.-C. Wolf, Tierethik, 2. Aufl., 2005, S. 56, 75 f.; ders., 
Das Beraubungsargument gegen die Tötung von Tieren, TIERethik H 8 (2014), S. 7 
(7, 10).

349 Zum Begriff der deontologischen Ethik Mahlmann, Rechtsphilosophie (Fn. 291), 
S. 155; Seelmann/Demko, Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 175; v.d. Pfordten, 
Rechtsphilosophie (Fn. 290), S. 97.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

173

354

355

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nen bestehen.350 Unter Personen verstand er Wesen, die Interessen haben, 
und Interessen haben alle Wesen, die empfinden können. Als Empfinden
genügt dabei nicht bereits das blosse Reagieren auf Reize (sonst wäre auch 
eine elektrische Klingel eine Person), sondern erst die Fähigkeit, das Wahr­
genommene auch zu bewerten. Wer Lust und Unlust empfinden kann, 
hat Interessen und ist eine Person. Und Personen sind nach Nelson stets 
Subjekte von – in einem moralischen Sinn verstandenen –351 Rechten. Sie 
haben Anspruch auf Achtung ihrer Interessen. Dies gelte gleichermassen 
für Menschen wie für Tiere, da beide empfindungsfähig seien. Es gebe 
daher direkte Pflichten gegen Tiere, also solche, die sich nicht wie bei Kant 
erst aus Pflichten gegen Menschen ableiten lassen, sondern unmittelbar ge­
genüber Tieren bestehen. Die Frage, ob das schmerzlose Töten von Tieren 
erlaubt sei, beantwortete Nelson durch einen Analogieschluss, indem er 
fragte, ob Menschen in ihre eigene Tötung einwilligen würden, wenn sie 
wüssten, dass diese ohne Schmerzen erfolgt. Sie würden nicht einwilligen, 
weil die Tötung, mag sie auch noch so schmerzlos sein, ihr Interesse am 
Leben verletzen würde. Weil Tiere gleiche körperliche Äusserungen wie 
Menschen zeigen, schloss Nelson bei ihnen auf gleiche innere Vorgänge 
und nahm an, dass auch sie ein Lebensinteresse haben. Konsequenterweise 
schrieb er auch ihnen ein subjektives Recht auf Leben zu und begründete 
auf diese Weise ein generelles Verbot, Tiere zu töten. Bemerkenswert ist, 
dass er dabei stets allgemein von Tieren sprach, ohne z.B., wie Wolf es 
macht, zwischen Tieren mit und solchen ohne Zentralnervensystem zu un­
terscheiden. Es ist daher fraglich, ob er die Voraussetzung des Lebensrechts, 
also die Empfindungsfähigkeit, wirklich bei allen Tieren, z.B. auch bei 
Mücken und Schwämmen, als gegeben sah.
Die Beispiele zeigen, dass sich innerhalb des Sentientismus sowohl ein 
Verbot als auch die Zulässigkeit des Tiertötens begründen lässt. Ein Verbot 
lässt sich zudem sowohl in Verbindung mit moralischer Rechtssubjektivi­
tät von Tieren (Nelson) als auch unabhängig davon (Wolf) begründen. 
Es kommt somit nicht darauf an, welchen Status man Tieren zuschreibt. 
Entscheidend ist die natürliche Eigenschaft der Empfindungsfähigkeit. Sie 
hat im Minimum zur Folge, dass ein Tier nicht qualvoll getötet werden 

350 Hierzu und zum Folgenden L. Nelson, System der philosophischen Ethik und Päd­
agogik (1932), §§ 44, 46, 65–67, in: P. Bernays et al. (Hrsg.), Gesammelte Schriften 
in neun Bänden, Band V, 3. Aufl., 1970, S. 115, 118 f., 162–165, 168; siehe zu Nelsons 
Interessenbegriff auch dens., Kritik der praktischen Vernunft (1927), §§ 167–169, in: 
Bernays et al. (Hrsg.), Schriften (Fn. 350), Band IV, 2. Aufl., 1972, S. 344–347, 350 f.

351 Zur Abgrenzung von Recht und Moral vorne Rz. 325–329.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

174

356

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


darf, denn dies widerspräche dem sentientistischen Grundanliegen der 
Leidvermeidung. Darüber hinaus ist die Empfindungsfähigkeit für einige 
Sentientisten auch das richtige Kriterium, um selbst das schmerzlose Töten 
zu verbieten (Wolf, Nelson), anderen genügt sie dafür nicht (Bentham). 
Empfindungsfähigkeit muss schliesslich näher definiert werden. Genügt 
bereits das blosse Reagieren auf Reize oder braucht es die Fähigkeit, dem 
Wahrgenommenen einen Wert oder Unwert zuzuschreiben? Die genauen 
Anforderungen werden entscheidend dafür sein, welche Tiere (nur Wirbel­
tiere oder z.B. auch Insekten?) von einer Tötungsregelung erfasst werden 
können.

3. Biozentrische Perspektive

Das biozentrische Modell (gr. bios, Leben) schreibt allem, was lebt, einen 
moralischen Eigenwert zu.352 Nebst den Tieren, einschliesslich der Men­
schen, gehören dazu alle weiteren Lebewesen wie Pflanzen, Pilze und 
Bakterien. Einen Grenzfall bilden die Viren, die sich nicht selbständig 
reproduzieren können und daher keine Lebewesen sind.353 Da sie aber 
immerhin gewisse Merkmale von Lebewesen aufweisen, kann argumentiert 
werden, dass ein umfassender Biozentrismus sogar den Schutz von Viren 
einschliesse. Das Kriterium der moralischen Relevanz ist also nicht eine 
besondere Fähigkeit wie Vernunft oder Empfindungsvermögen, sondern 
schlicht das Lebendigsein. Nach Albert Schweitzer kann der Mensch 
nur dann gerecht („ethisch“) sein, wenn ihm das Leben als solches heilig 
ist, und zwar das Leben „aller Kreatur“: Gut ist, Leben zu erhalten und zu 
fördern, böse ist, Leben zu vernichten, zu schädigen und zu hemmen.354

Mit dem Anspruch, sämtliches Leben zu erhalten, scheint der Biozentris­
mus zunächst eine klare Antwort auf die Frage des Tiertötens zu geben: Da 
alle Tiere Lebewesen sind, muss das Töten jeglicher Tiere prinzipiell verbo­
ten sein, egal wie es ausgeführt wird und ob die Tiere dabei Schmerzen 
oder Angst spüren können. Unter dem ungerechten („bösen“) Vernichten 

352 Bode, Einführung (Fn. 334), S. 21.
353 Dazu Lecointre/Le Guyader, Biosystematik (Fn. 1), S. 42.
354 A. Schweitzer, Die Entstehung der Lehre der Ehrfurcht vor dem Leben und 

ihre Bedeutung für unsere Kultur (1963), in: H. Bähr (Hrsg.), Die Lehre von der 
Ehrfurcht vor dem Leben, 1966, S. 13 (22); ders.: Die Ehrfurcht vor dem Leben 
(1966), in: Bähr (Hrsg.), Lehre (Fn. 354), S. 32 (32).

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

175

357

358

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Leben verstand Schweitzer z.B. auch das unabsichtliche Zertreten 
von Ameisen, Käfern und Würmern bei einem Waldspaziergang.355 Mit 
diesem Beispiel wies er aber auch bereits auf die grosse Schwierigkeit des 
biozentrischen Anliegens hin: Gewisse Tötungen lassen sich schon bei 
gewöhnlichen Alltagshandlungen kaum vermeiden. Und selbst wer extrem 
vorsichtig lebt, auf Waldspaziergänge verzichtet und sich nur von Obst und 
Gemüse ernährt, nimmt dadurch zumindest die Vernichtung von pflanzli­
chem Leben in Kauf. Schweitzer brachte es selbst auf den Punkt: Leben 
ist nur auf Kosten anderen Lebens möglich – wer nicht auf das eigene 
Leben verzichten will, ist genötigt, anderes Leben zu vernichten.356 Ob dies 
ausnahmslos auf alle Lebewesen zutrifft oder ob es auch welche gibt, die 
auskommen, ohne zu töten (z.B. Pflanzen durch Fotosynthese), sei dahin­
gestellt. Jedenfalls Tiere können nur auf Kosten anderen Lebens überleben.
Damit ist klar, dass sich ein Verbot des Tötens von Lebewesen jeglicher 
Art nicht ohne Einschränkungen verwirklichen lässt. Ein ausnahmsloser 
Tötungsverzicht unter Lebewesen hätte zur Folge, dass ein Grossteil der 
Lebewesen, jedenfalls alle Tiere einschliesslich der Menschen, irgendwann 
verhungern und vollständig verschwinden würde. Dies entspricht ebenso 
wenig der Idee des Biozentrismus wie eine Regelung, die nur den Men­
schen jegliches Töten, also auch das Töten von Pflanzen, ausnahmslos 
verbietet. Denn auch menschliches Leben soll erhalten werden. Deshalb 
müssen Einschränkungen des Lebensschutzes, die den Menschen gewisse 
Tötungen erlauben, zugelassen werden. Jede einzelne Tötung muss aber 
gerechtfertigt sein. Es braucht daher eine Regelung der Frage, welche Lebe­
wesen die Menschen unter welchen Bedingungen, zu welchem Zweck und 
in welchem Ausmass töten dürfen. Zur Begründung einer solchen Regelung 
sind Kriterien erforderlich, die darüber entscheiden, welche Lebewesen 
im Konfliktfall gegenüber welchen anderen einen stärkeren Lebensschutz 
verdienen. Anders lassen sich Handlungen wie das Verspeisen einer Karotte 
oder das Desinfizieren der Hände kaum rechtfertigen. Denn es wäre nicht 
klar, wieso die Gesundheit des Menschen vor dem Leben der Karotten­
pflanze und der Bakterien auf seinen Händen Vorrang haben soll.
Mit dem Biozentrismus vereinbar wäre jedenfalls eine Minimalregelung, 
wonach niemand zugunsten anderer Wesen auf das eigene Leben verzich­
ten muss. Daraus liesse sich ableiten, dass Menschen Pflanzen töten dürfen, 

355 Schweitzer, Ehrfurcht 1966 (Fn. 354), S. 35.
356 Schweitzer, Entstehung (Fn. 354), S. 22; ders., Ehrfurcht 1966 (Fn. 354), S. 32.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

176

359

360

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


um sich damit zu ernähren, und Bakterien, um die eigene Gesundheit 
sowie mittelbar das eigene Leben zu schützen. Diese Erlaubnis wäre auf 
das notwendige Mass beschränkt, Lebensmittelverschwendung wäre z.B. 
unzulässig. Sobald es aber nicht mehr nur um Selbsthilfe geht, stösst der 
Biozentrismus an seine Grenzen. Er gibt keine Antwort, auf die Fragen, 
warum es erlaubt sein soll, Pflanzen zu töten, um das eigene Kind mit 
Gemüsebrei und den Esel mit Gras zu füttern, oder ob eine pflanzliche 
Ernährung einer fleischlichen vorzuziehen sei. Um einen Vorrang von 
Menschen, Eseln und anderen Tieren vor Pflanzen zu begründen, braucht 
es zusätzlich zum Lebendigsein weitere Kriterien wie Empfindungs- oder 
Vernunftfähigkeit. Im Biozentrismus, der alles Leben prinzipiell als gleich­
wertig betrachtet, sind diese Kriterien nicht zu finden. Auch Schweitzer 
bot für dieses Problem keine Lösung an. Er wies lediglich darauf hin, 
dass der Mensch in Konfliktsituationen nur subjektive Entscheide treffen 
könne.357 Als „ethisch“ liess er nur die allgemeinste und absolute Erhaltung 
und Förderung von Leben genügen, alles andere sei bloss mehr oder weni­
ger notwendig oder zweckmässig. Wer zur Erhaltung des eigenen Daseins 
anderes Dasein vernichte, entscheide sich für die Notwendigkeit und gegen 
die Ethik und mache sich schuldig.
Das biozentrische Kriterium der Lebendigkeit genügt allein also nicht, um 
eine widerspruchsfreie Regelung des Schutzes allen Lebens zu begründen. 
Darüber hinaus scheint es aus einem weiteren Grund kein plausibles Krite­
rium für den Schutz von individuellem Leben zu sein. Denn wenn es dafür 
nur auf das Lebendigsein ankäme, wäre schon das Ernten von Kartoffeln 
eine ungerechte Verletzung dieses Lebensschutzanspruchs. Doch warum 
und vor allem gegenüber wem wäre die Kartoffelernte ungerecht? Da es 
beim Lebensschutz nicht um Eigentumsrechte oder sonstige Ansprüche 
von Drittpersonen geht, kommt als Adressatin der Ungerechtigkeit nur 
die Kartoffelpflanze selbst in Frage. Wenn aber die Kartoffelpflanze, und 
davon ist auszugehen, nicht die Fähigkeit hat, zu empfinden und zwischen 
gut und schlecht zu unterscheiden, dann kann sie auch kein Unrecht erlei­
den. Folglich gibt es kein Subjekt, dem durch die Kartoffelernte Unrecht 
getan wird. Der einzige Weg, die Ungerechtigkeit der Handlung dennoch 
zu begründen, besteht darin, in der Kartoffelernte die Verletzung eines 
objektiven Werts zu sehen. Damit ist ein Wert gemeint, der sich keinem 

357 Hierzu und zum Folgenden A. Schweitzer, Die Forderungen der neuen Lehre 
(1923), in: Bähr (Hrsg.), Lehre (Fn. 354), S. 39 (40, 42 f.).

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

177

361

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wertenden Subjekt zuordnen lässt, sondern unabhängig von jeder subjek­
tiven Wertung vorbesteht.358 Ein solcher Wert kann aber nur behauptet 
und nicht erfahren werden, er lässt sich also empirisch nicht überprüfen. 
Deshalb sollte auf diesen objektiven Wertbegriff verzichtet werden. Über­
zeugender ist ein subjektiver Wertbegriff, wonach Werte nicht vorbestehen, 
sondern erst durch subjektive Wertungen entstehen.359 Werte setzen dem­
nach immer ein subjektiv wertendes Wesen voraus. Damit sind subjektive 
Werte im Gegensatz zu objektiven empirisch erfahrbar, nämlich durch 
dieses subjektiv wertende Wesen. Wenn z.B. ein empfindungsfähiges Tier 
etwas als gut wahrnimmt, weil es ihm Freude bereitet, oder als schlecht, 
weil es ihm Schmerzen verursacht, dann ist es zumindest für dieses Tier 
gut oder schlecht. Ebenso ist etwas, das ein Mensch rational als richtig 
oder falsch beurteilt, zumindest für diesen Menschen richtig oder falsch. 
Nach dem subjektiven Wertbegriff bedeutet „gut“ also immer „gut für“.360

Bei einigen Lebewesen, etwa Kartoffeln, Schimmelpilzen oder Grünalgen, 
ist nun aber nicht anzunehmen, dass sie fähig sind, etwas als positiv 
(vorteilhaft, angenehm, gerecht) oder negativ (nachteilig, unangenehm, 
ungerecht) zu erfahren. Ihnen kann es somit nichts ausmachen, was mit 
ihnen geschieht. Damit ist aber auch nicht ersichtlich, warum sie um ihrer 
selbst willen berücksichtigt werden sollten.361 Der Biozentrismus ist also auf 
die Annahme objektiver Werte angewiesen und deshalb insgesamt weniger 
überzeugend als der Sentientismus und der Ratiozentrismus, die den Un­
rechtsgehalt einer Handlung aufgrund einer subjektiv erfahrbaren Wertung 
beurteilen.362

358 Zur Unterscheidung zwischen subjektivem und objektivem Wertbegriff E. Hilgen­
dorf, Werturteilsproblematik im Recht, in: Hilgendorf/Joerden (Hrsg.), Handbuch 
(Fn. 6), S. 258 (260).

359 Vgl. D. Birnbacher, Was ist Biodiversität und warum schützen wir sie?, TIERethik 
H 11 (2015), S. 7 (17 f.).

360 J. Luy, Die Tötungsfrage in der Tierschutzethik, Diss. Berlin 1998, S. 138; vgl. 
C. Korsgaard, Tiere wie wir (Fellow Creatures, 2018), 2021, S. 25, 32.

361 Vgl. U. Wolf, Die Mensch-Tier-Beziehung und ihre Ethik, in: ders. (Hrsg.), Texte 
(Fn. 303), S. 170 (175); P. Cavalieri, Die Frage nach den Tieren (La questione 
animale, 1999), 2002, S. 42; J. Feinberg, The Rights of Animals and Unborn Gene­
rations, in: W. Blackstone (Hrsg.), Philosophy and Environmental Crisis, 1974, S. 43 
(52).

362 Vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 184, 186; J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 55 f.; 
Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 40 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

178

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. Ökozentrische Perspektive

Schliesslich gibt es Moralkonzepte, die nicht nur einzelnen Lebewesen 
einen Eigenwert zuschreiben, sondern auch unbelebten Naturobjekten wie 
Steinen, Flüssen oder der Luft. Einige halten zusätzlich oder ausschliesslich 
natürliche Gesamtheiten wie Ökosysteme, Landschaften oder die Natur als 
Ganzes für selbständig wertvoll. Je nach Ausgestaltung werden diese Kon­
zepte unter den Begriffen Physiozentrismus, Ökozentrismus oder Holismus
zusammengefasst.363 Sie sind in erster Linie für den Schutz von Arten und 
der Natur als Ganzes bedeutsam, haben aber auch Implikationen für den 
Umgang mit einzelnen Lebewesen. In Bezug auf das Töten von Tieren 
kommt dem Ökozentrismus, dessen Anliegen im Schutz von ökologischen 
Gesamtsystemen (Ökosystemen) besteht,364 besondere Bedeutung zu. Sei­
nen Ursprung hat der Ökozentrismus wohl in der von Aldo Leopold 
begründeten „Landethik“. Unter „Land“ verstand Leopold die Gesamtheit 
der Natur, bestehend aus Boden, Wasser, Pflanzen und Tieren.365 Diese 
„biotische Gemeinschaft“ betrachtete er als Organismus, der krank werden 
kann, vergleichbar mit einem menschlichen oder tierischen Körper. Die 
Gesundheit des Landes besteht in seiner Kapazität zur Selbsterneuerung. 
Für die einzelnen Bestandteile (Boden, Wasser, Pflanzen, Tieren) ebenso 
wie für das Land als Ganzes fordert die Landethik ein Recht auf Fortbe­
stand in einem möglichst natürlichen Zustand. Eine Handlung ist danach 
richtig, wenn sie zur Erhaltung der Integrität, Stabilität und Schönheit der 
biotischen Gemeinschaft beiträgt. Falsch ist sie, wenn sie das Gegenteil 
bewirkt.
Leopolds Landethik wird unterschiedlich interpretiert, sodass sich ver­
schiedene Formen des Ökozentrismus unterscheiden lassen. Nach der rei­
nen Form, dem radikalen oder monistischen Ökozentrismus, haben aus­

363 Siehe Bode, Einführung (Fn. 334), S. 21; M. Gorke, „Invasive Arten“? Begriffli­
che, sachliche und ethische Klärungen tun not!, TIERethik H 17 (2018), S. 7 (11); 
M. Stenmark, Überblick über einige normative Ethik-Prinzipien von Biozentris­
mus und Ökozentrismus, Natur und Kultur 5/2 (2004), S. 88 (93, 103 f.); G. Varner, 
In Nature’s Interests?, 1998, S. 10.

364 Stenmark, Überblick (Fn. 363), S. 103 f.
365 Hierzu und zum Folgenden A. Leopold, Ein Jahr im Sand County (A Sand County 

Almanac, 1949), hrsg. v. J. Schalansky, 2019, S. 203 f., 213, 228, 232.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

179

362

363

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schliesslich Gesamtheiten (Ökosysteme) einen moralischen Eigenwert.366

Individuen wie einzelne Bäume oder Menschen sind für sich genommen 
unbedeutend. Ihr indirekter Wert ergibt sich einzig aus ihrer Funktion 
für das Ökosystem. Das Kriterium der moralischen Relevanz eines Wesens 
besteht somit in seiner Nützlichkeit für ein ökologisches Gesamtsystem. 
Dies bedeutet, dass z.B. das Töten von Elchen, selbst wenn es ohne jeden 
Grund erfolgt, unbedenklich ist, solange dadurch nicht ein Ökosystem 
oder wenigstes die gesamte Elchpopulation beeinträchtigt wird. Ökologisch 
unnützliche oder gar schädliche Tiere erhalten also keinen individuellen 
Lebensschutz. Vielmehr kann es sogar geboten sein, sie zu töten, wenn der 
Schutz des Ökosystems eine Verringerung ihres Bestandes oder gar eine 
Ausrottung ihrer Art erfordert. Um was für Tiere es sich dabei handelt, 
spielt keine Rolle, auch Menschen können betroffen sein. Rein ökologisch 
betrachtet dürften denn auch viele Bakterien und Käfer oft nützlicher sein 
als Menschen und Leoparden.367 Konsequenterweise müssten dann eher 
die Menschen als die Bakterien ausgerottet werden.368 Eine solche Regelung 
liesse sich, selbst wenn sie moralisch richtig wäre, in einer von Menschen 
gemachten Rechtsordnung sicher nicht durchsetzen.
Nebst der reinen Form gibt es unter dem Begriff des pluralistischen Öko­
zentrismus auch Versionen, die sowohl Gesamtheiten als auch individu­
ellen Organismen (Menschen, Vögeln, Pilzen) einen selbständigen Wert 
zuschreiben.369 Der Wert der Individuen wird dabei verschiedenartig von 
zusätzlichen Kriterien wie Lebendigkeit, Empfindungsfähigkeit, Vernunft­
fähigkeit oder Menschsein abhängig gemacht.370 Mit anderen Worten wird 
Ökozentrismus mit Bio-, Patho-, Ratio- oder Anthropozentrismus kombi­
niert. Folglich hängt der Umgang mit einzelnen Tieren sowohl von deren 
ökologischer Nützlichkeit als auch vom jeweiligen Zusatzkriterium ab. 
Dabei kann es Konflikte geben. Denn das, was für ein Ökosystem oder 
eine Spezies nützlich ist, muss nicht unbedingt auch für das einzelne Tier 
gut sein.371 Wie diese Konflikte gelöst werden, hängt von der Gewichtung 

366 Hierzu und zum Folgenden Stenmark, Überblick (Fn. 363), S. 104 f.; vgl. M. Gor­
ke, Artenschutz und Tierschutz: Gegner oder Verbündete?, TIERethik H 11 (2015), 
S. 23 (24).

367 R. Precht, Tiere denken, 2016, S. 426.
368 Vgl. Precht, Tiere (Fn. 367), S. 442; J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 58.
369 Stenmark, Überblick (Fn. 363), S. 105.
370 Vgl. Gorke, Artenschutz (Fn. 366), S. 40 f.; Stenmark, Überblick (Fn. 363), S. 106.
371 Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 250; Precht, Tiere (Fn. 367), S. 437; Stenmark, 

Überblick (Fn. 363), S. 107.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

180

364

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der einzelnen Kriterien ab. Diese kann wiederum sehr unterschiedlich 
ausfallen. Durch die Vielzahl und Variabilität dieser Faktoren scheint der 
pluralistische Ökozentrismus in der Tötungsfrage noch weniger Klarheit zu 
bieten als der monistische.
Die ökozentrische Perspektive lässt also keine allgemeinen Regeln über das 
Töten von Tieren zu. Der Wert eines Tierlebens hängt von den konkreten 
Bedingungen des Ökosystems ab, in dem sich das Tier aufhält. Was dies 
für all die Tiere bedeuten soll, die sich ausserhalb der freien Natur, also 
ausserhalb von eigentlichen Ökosystemen, befinden (Menschen, Heimtiere, 
Nutztiere), ist kaum ersichtlich. Abgesehen von seinen teils unakzeptablen 
oder nicht durchsetzbaren Konsequenzen (z.B. Menschen als Schädlinge 
auszurotten) gibt es gegen den Ökozentrismus zudem denselben Einwand 
wie gegen den Biozentrismus. Was für Kartoffeln und Algen gilt, muss 
erst recht für Nichtlebewesen gelten: Ökosysteme und Arten sind keine 
subjektiven Wesen, die etwas, das auf sie einwirkt, als gut oder schlecht 
empfinden können.372 Folglich können sie kein Unrecht erfahren. Sie sind 
deshalb nicht um ihrer selbst willen moralisch zu berücksichtigen.

5. Ergebnisse zu den moralisch relevanten Eigenschaften

Je nach Perspektive erhalten Tiere in der Rechtsphilosophie einen ganz 
unterschiedlichen Status verliehen: von der maschinenähnlichen Sache, 
über den funktionellen Naturbestandteil und das selbständige Moralobjekt, 
bis zum Rechtssubjekt. Entsprechend verschieden sind die daraus resultie­
renden Normen, wie mit Tieren umzugehen ist.
Was das Töten betrifft, lassen sich zu jeder Perspektive bisher nur Ten­
denzen erkennen. Anthropozentrisch lässt sich sowohl eine völlige „Tiertö­
tungsfreiheit“ als auch ein aus menschlichen Interessen abgeleitetes (insta­
biles) Tiertötungsverbot begründen. Der Sentientismus verbietet tendenzi­
ell jedenfalls das schmerzvolle Töten, gibt aber bisher keine eindeutige 
Antwort auf die Frage, ob das schmerzlose Töten erlaubt sein soll. Den 
stärksten Tötungsschutz impliziert der Biozentrismus, da er Leben per se 
für schützenswert hält. Allerdings gelingt ihm ohne Zuhilfenahme von 

372 Hierzu und zum Folgenden Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 248 f., 255; L. Bossert, 
Von Hirschkühen, „Milchkühen“ und Waschbären: Begründung unterschiedlicher 
Hilfspflichten und ihre Anwendung auf „invasive“ Arten, TIERethik H 17 (2018), 
S. 58 (68); vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 148–155, 193; Varner, Interests (Fn. 363), 
S. 14, 21; Feinberg, Rights (Fn. 361), S. 49 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

181

365

366

367

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


externen Kriterien keine Differenzierung zwischen verschiedenen Arten 
von Lebewesen hinsichtlich ihres moralischen Werts im Sinne der Berück­
sichtigungswürdigkeit. Deshalb misst der Biozentrismus in seiner Reinform 
einem Menschen denselben Wert zu wie einem Blumenkohl. In der radika­
len Form des Ökozentrismus ist der Lebensschutz von Einzeltieren äusserst 
variabel, da er allein von ihrer Bedeutung für das jeweilige Ökosystem 
abhängt. Individuelle Eigenschaften wie Leidensfähigkeit spielen dort keine 
Rolle, weshalb gewisse Bakterien unter Umständen wertvoller als Elefanten 
und Menschen sind. Biozentrismus und Ökozentrismus sind schliesslich 
deshalb nicht überzeugend, weil sie zur Begründung des Unrechts einer 
Handlung auf das Postulieren von objektiven Werten angewiesen sind, die 
sich nicht subjektiv erfahren und überprüfen lassen. Der Sentientismus und 
der Anthropo- bzw. Ratiozentrismus sind überzeugender, weil sie das Un­
recht einer Handlung einem subjektiven Unwert zuordnen, den wenigstens 
ein konkret betroffenes Wesen subjektiv empfinden kann.
Insgesamt ergibt sich bisher, dass ein stabiler individueller Lebensschutz 
für Tiere wohl plausiblerweise davon abhängen soll, ob die Tiere bestimmte 
Eigenschaften aufweisen, die sie hinsichtlich ihrer moralischen Berücksich­
tigungswürdigkeit von anderen Lebewesen unterscheiden lassen, indem sie 
sie zumindest befähigen, etwas auf sie Einwirkendes als gut oder schlecht 
(erwünscht oder unerwünscht) zu empfinden (fehlt bei Bio- und Ökozen­
trismus). Welche Eigenschaft die massgebende ist, um einen Anspruch 
auf Lebensschutz zu begründen, ob Empfindungsfähigkeit im Sinne des 
Sentientismus, Vernunftfähigkeit im Sinne des Ratiozentrismus oder eine 
sonstige Eigenschaft, wird noch zu klären sein.

III. Frage der Gleichbehandlung

1. Egalitäre Positionen

a) Begriff und Varianten des Egalitarismus

Egalitäre (auch: egalitaristische) tierethische Positionen fordern eine prin­
zipielle moralische Gleichbehandlung von Menschen und Tieren.373 Damit 
ist nicht gemeint, dass jedes Tier, egal welcher Art, in jeder Hinsicht 

373 Bode, Einführung (Fn. 334), S. 26; K. Rippe, Tierethik, in: M. Düwell/K. Steigleder 
(Hrsg.), Bioethik, 2003, S. 405 (406).

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

182

368

369

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gleich wie ein Mensch behandelt werden muss. Ungleichbehandlungen 
sind zulässig, müssen aber gerechtfertigt sein. Und die Rechtfertigung 
darf nicht davon abhängig gemacht werden, ob das betroffene Individuum 
der Spezies Mensch angehört oder nicht. Einen egalitären Ansatz verfolgt 
z.B. die kontraktualistische Theorie von Rowlands, die Menschen und 
Tieren gleichermassen moralische Bedeutung zumisst, indem sie bei der hy­
pothetischen Aushandlung des Gesellschaftsvertrags die Artzugehörigkeit 
als nichtmassgebliche Eigenschaft durch den Schleier des Nichtwissens aus­
blendet.374 Stattdessen macht sie die Zugehörigkeit zur Moralgemeinschaft 
vom speziesneutralen Kriterium des eigenen Wohls im Sinne der Erlebnis­
fähigkeit abhängig, womit sie auch nichtmenschlichen Wesen offensteht, 
die diese Eigenschaft aufweisen.
Der Anspruch auf Gleichbehandlung ist bei den einzelnen Positionen un­
terschiedlich ausgeprägt. Diesbezüglich wird zwischen starkem und schwa­
chem Egalitarismus unterschieden.375 Dabei geht es weniger um das quan­
titative Mass als mehr um den sachlichen Geltungsbereich des Gleichbe­
handlungsanspruchs. Die Unterscheidung erfolgt danach, ob Tiere in Bezug 
auf sämtliche oder nur auf einige (bzw. viele oder wenige) Arten des Um­
gangs mit ihnen gleich wie Menschen behandelt werden sollen. Als Beispiel 
eines schwachen (partiellen) Egalitarismus wird oft der Präferenzutilitaris­
mus von Peter Singer und als Beispiel eines starken (umfassenden) Egali­
tarismus die Tierrechtstheorie von Tom Regan genannt.
Singers Präferenzutilitarismus basiert auf dem Prinzip der gleichen Inter­
essenabwägung. Dieses Prinzip verlangt, dass bei der Beurteilung einer 
Handlung alle von ihr betroffenen Interessen gleich, verstanden als unpar­
teiisch, gegeneinander abgewogen werden.376 Unparteiisch bedeutet, dass 
die Gewichtung eines Interesses nicht davon abhängig gemacht werden 
darf, wer Träger dieses Interesses ist. Interessen werden also nicht als Inter­
essen von Person X, als Interessen von Menschen mit IQ über 100 oder 
als Interessen von Schleiereulen abgewogen, sondern einfach als Interessen. 
Die Entscheidung hat zugunsten jener Seite auszufallen, deren Interessen 
sachlich stärker sind oder in höherer Anzahl auftreten als die Interessen 
auf der anderen Seite. Im Falle des Zufügens von Schmerzen und anderem 

374 Dazu vorne Rz. 334.
375 Hierzu und zum Folgenden Bode, Einführung (Fn. 334), S. 46–48, 118; Rippe, 

Tierethik (Fn. 373), S. 406; vgl. J. Caspar, Tierschutz im Recht der modernen 
Industriegesellschaft, 1999, S. 118.

376 Hierzu und zum Folgenden Singer, PE (Fn. 303), S. 52 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

183

370

371

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leiden sind bei Singer nach dem Prinzip der gleichen Interessenabwägung 
alle leidensfähigen Wesen gleich zu behandeln.377 Schmerzen und Leiden 
sind an sich schlecht und sollen vermieden werden, egal ob bei Menschen 
oder anderen leidensfähigen Wesen. Wenn beide Seiten Schmerz erleiden, 
kommt es auf die Intensität und Dauer des Schmerzes an und nicht darauf, 
bei wem der Schmerz auftritt. Geht es hingegen um den Schutz des Lebens, 
so sind nicht alle leidensfähigen Tiere gleich wie Menschen zu behandeln, 
sondern nur diejenigen, welche die Merkmale einer Person aufweisen. Als 
Personen betrachtet Singer alle Wesen, die selbstbewusst und rational, d.h. 
zu abstraktem Denken und Planen sowie zu einer komplexen Kommuni­
kation fähig sind. Dazu zählt er die meisten Menschen, aber auch einige 
Tiere wie Schimpansen, Elefanten oder Delfine. Singer geht davon aus, 
dass das Leben der Menschen deshalb geschützt wird, weil die meisten 
Menschen Personen sind. Daraus folgert er, dass nichtmenschliche Wesen, 
die ebenfalls Personen sind, den gleichen Anspruch auf Schutz des Lebens 
haben. Die Tötung einer Person sei deshalb falsch, weil sie in der Regel eine 
Vielzahl bedeutender Präferenzen (Bedürfnisse, Wünsche, Interessen)378 

dieser Person verletze.379 Nichtpersonale Wesen wie jene Tiere, die zwar 
ein Bewusstsein, aber kein Selbstbewusstsein haben, hätten hingegen gar 
keine Präferenz für die Fortdauer des eigenen Lebens. Es würde daher 
keiner ihrer Präferenzen zuwiderhandeln, sie rasch und schmerzlos zu 
töten. Singer spricht deshalb all jenen Tieren, die keine Personen sind, 
einen individuellen Anspruch auf Schutz ihres Lebens ab. Insofern ist seine 
Position zwar in Bezug auf das Zufügen von Leiden egalitär, in Bezug auf 
das Töten hingegen nicht380 bzw. nur beschränkt auf einen bestimmten 
Kreis von Tieren.
Regan ging in seiner Gerechtigkeitstheorie von der Gleichwertigkeit der 
Individuen aus. Anders als Singer wog er nicht bloss die konkreten Inter­
essen von Individuen gleich ab, sondern betrachtete die Individuen selbst 
als in ihrem Wert gleich. Jedem Wesen, das gewisse Voraussetzungen er­
füllt, schrieb er einen sog. inhärenten Wert zu.381 Diesen unterschied er 
vom intrinsischen Wert, der sich nach Regan aus den Erfahrungen eines 

377 Hierzu und zum Folgenden Singer, PE (Fn. 303), S. 106, 143, 184–186.
378 Singer, PE (Fn. 303), S. 39.
379 Hierzu und zum Folgenden Singer, PE (Fn. 303), S. 152, 161, 204 f.
380 Rippe, Tierethik (Fn. 373), S. 408.
381 Hierzu und zum Folgenden T. Regan, The Case for Animal Rights, 1983, S. 235 f., 

324, 336.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

184

372

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Individuums ergibt. Der inhärente Wert soll von diesen Erfahrungen unab­
hängig und daher bei allen Individuen gleich sein. Wer ein glücklicheres 
Leben führt als andere, z.B. wegen besserer Gesundheit oder erfüllenden 
Erfahrungen in der Wissenschaft, hat nach dieser Unterscheidung zwar 
einen höheren intrinsischen, aber nicht einen höheren inhärenten Wert 
als die anderen.382 Für die Frage, wie mit Individuen gerechterweise umzu­
gehen ist, zählt im Normalfall nur der inhärente Wert. Alle Wesen mit 
einem inhärenten Wert haben in gleicher Weise Anspruch auf respektvolle 
Behandlung.383 Dieser Anspruch beinhaltet ein prinzipielles moralisches 
Recht, nicht geschädigt zu werden. Geschädigt wird ein Individuum z.B., 
wenn ihm qualvolle Schmerzen zugefügt werden oder wenn es getötet 
wird. Bei der Tötung ist unerheblich, ob sie mit oder ohne Leiden erfolgt. 
Unerheblich ist ausserdem, und das ist der entscheidende Unterschied zu 
Singer, ob das Individuum seine eigene Sterblichkeit begreift und dadurch 
eine bewusste Präferenz für die Fortführung des eigenen Lebens hat. Der 
Tod schädigt es bereits dadurch, dass er ihm im Moment des Eintritts 
sämtliche Möglichkeiten künftiger Bedürfnisbefriedigung unwiderruflich 
wegnimmt. Regan lässt sich somit deshalb dem starken Egalitarismus zu­
ordnen, weil er keine wesentliche Unterscheidung zwischen Leidzufügen 
und leidfreiem Töten macht: Beides ist eine Schädigung und daher prin­
zipiell moralisches Unrecht.384 Dies hat zur Folge, dass diejenigen Tiere, 
die bei Singer den Status der Person nicht erreichen und deshalb keinen 
Lebensschutz erhalten, diesen Lebensschutz bei Regan erhalten, sofern sie 
über einen inhärenten Wert verfügen.
Allerdings schrieb Regan nicht allen Tieren und wohl auch nicht allen 
empfindungsfähigen Tieren einen inhärenten Wert zu. Sicher sei der inhä­
rente Wert nur bei Tieren, die „Subjekt eines Lebens“ sind.385 Dies setze 
nebst einem Gefühlsleben mit Freude und Schmerz u.a. einen Sinn für 
Vergangenheit und Zukunft voraus sowie die Fähigkeiten, Wünsche und 
Überzeugungen zu haben und im Hinblick auf Bedürfnisse und Ziele ab­
sichtlich zu handeln. Diese Kriterien sah Regan jedenfalls bei Säugetieren, 
die mindestens ein Jahr alt sind, als erfüllt an. Ob ausser den Subjekten 
eines Lebens noch weitere Tiere über einen inhärenten Wert verfügen, liess 

382 Vgl. Rippe, Tierethik (Fn. 373), S. 407; Regan, CFAR (Fn. 381), S. 326.
383 Hierzu und zum Folgenden Regan, CFAR (Fn. 381), S. 94, 100, 103, 117 f., 248, 262, 

279.
384 Vgl. Bode, Einführung (Fn. 334), S. 48, 118.
385 Hierzu und zum Folgenden Regan, CFAR (Fn. 381), S. 121, 243, 245–247, 264.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

185

373

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


er offen. Es ist daher fraglich, ob die Konzeption von Regan insgesamt 
wirklich stärker egalitär ist als die von Singer. Je nachdem, wie eng der 
Kreis der Individuen mit inhärentem Wert gezogen wird, könnte sie für 
einen Grossteil der Tiere sogar einen schwächeren Schutz bieten, indem sie 
diese Tiere weder vor Tötung noch vor Leidzufügung schützt.
Eine weitere Relativierung von Regans Egalitarismus zeigt sich darin, dass 
er in Konkurrenzsituationen, die eine Entscheidung zwischen menschli­
chem und tierlichem Leben unumgänglich machen, dem menschlichen 
Leben entschieden den Vorrang zuwies. Wenn fünf Überlebende, nämlich 
vier erwachsene Menschen und ein Hund, sich auf einem Rettungsboot 
befinden, das nur vier von ihnen tragen kann, sei klar, wer geopfert werden 
muss, damit die anderen überleben können: der Hund.386 Keine vernünfti­
ge Person würde gemäss Regan bestreiten, dass der Tod eines Menschen 
ein grösserer Verlust und Schaden sei als der eines Hundes. Denn der 
Hund würde durch den Tod von allen fünf den geringsten Verlust an 
Möglichkeiten zur Befriedigung von Präferenzen erleiden. Dasselbe gelte, 
wenn sich auf dem Boot eine Million Hunde und vier Menschen befän­
den: Die Hunde müssten von Bord gestossen werden, um die Menschen 
zu retten. Das Beispiel zeigt, dass Regan dem von ihm als intrinsisch 
bezeichneten Wert, also dem Wert der Erfahrungen eines Individuums, 
den er in Normalsituationen nicht für abwägungsrelevant hielt, in solchen 
Ausnahmesituationen eine entscheidende Bedeutung zumass. In solchen 
Situationen unterscheidet er sich im Ergebnis somit nicht wesentlich von 
Singer.
Ein weiteres Beispiel einer egalitären Theorie von Tierrechten ist das Buch 
Zoopolis von Sue Donaldson und Will Kymlicka. Es geht ebenfalls 
von der Gleichheit der Individuen aus, ohne ihnen jedoch explizit einen 
bestimmten Wert zuzuschreiben. Verletzliche Individuen sollen in gleicher 
Weise geschützt werden. Dazu gehören alle Tiere, einschliesslich der Men­
schen, die empfindungsfähig sind und ihre Welt subjektiv erfahren.387 So 
haben beispielsweise Menschen, Haie, Paviane und Backenhörnchen ein 
gleiches Recht auf Schutz ihres Lebens, das nur in Ausnahmefällen wie 
Notwehr eingeschränkt werden darf. Über solche universellen Individual­
ansprüche hinaus fordert Zoopolis auch Rechte, die sich auf eine bestimmte 

386 Hierzu und zum Folgenden Regan, CFAR (Fn. 381), S. 324 f.
387 Hierzu und zum Folgenden S. Donaldson/W. Kymlicka, Zoopolis – Eine politi­

sche Theorie der Tierrechte (Zoopolis – A Political Theory of Animal Rights, 2011), 
2013, S. 22, 50 f., 77, 81 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

186

374

375

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gemeinschaft von Tieren beziehen. Verschiedene Tiergruppen werden da­
bei unterschiedlich behandelt, wobei sich die Unterscheidung nicht nach 
körperlichen Eigenschaften wie Bewusstsein oder Rationalität der Individu­
en richtet, sondern nach der Beziehung, in der die Gruppe zur menschli­
chen Gemeinschaft steht. Eine erste Gruppe bilden die domestizierten Tiere, 
die mit Menschen zusammenleben und von ihnen abhängig sind (z.B. 
Hunde, Schafe, Hühner).388 Sie sollen als Mitglieder einer Mensch-Tier-Ge­
meinschaft behandelt werden und deshalb einen Status als „Staatsbürger“ 
erhalten. Dieser beinhaltet z.B. ein Recht auf gesundheitliche Versorgung 
und ein Recht, vor Raubtieren geschützt zu werden. Ausserdem sollen die 
Interessen der domestizierten Tiere bei der Bestimmung des kollektiven 
Wohls mitberücksichtigt werden. Die zweite Gruppe bilden die wildleben­
den Tiere, die fernab der Zivilisation leben und den Kontakt zu Menschen 
meiden (z.B. Wölfe, Jaguare, Wühlmäuse).389 Sie sollen als Mitglieder einer 
eigenen souveränen Gemeinschaft – ähnlich einem eigenen Staatsvolk – 
behandelt werden, d.h. man soll sie in Ruhe lassen und sie insbesondere 
nicht aus ihrem Gebiet verdrängen. Anspruch auf Hilfeleistung, z.B. medi­
zinische Versorgung oder Schutz vor Fressfeinden, haben sie nicht. Die 
dritte Gruppe bilden die sog. Schwellenbereichstiere.390 Gemeint sind damit 
Wildtiere, die zwar frei, aber in Siedlungsgebieten unter Menschen leben 
(z.B. Krähen, Stockenten, Igel, Fledermäuse). Sie sollen einen Status als 
„Einwohner“ erhalten, der hauptsächlich das Recht auf Aufenthalt unter 
den Menschen beinhaltet. Anspruch auf medizinische Hilfe und Schutz vor 
Prädatoren haben auch diese Tiere nicht.
Mit der Forderung von Staatsbürger-, Einwohner- und Souveränitätsrech­
ten gehen die Autoren von Zoopolis zwar weiter als die anderen egalitären 
Positionen, die eine Gleichbehandlung mit Menschen typischerweise nur 
beim Schutz vor Leidzufügung und allenfalls vor Tötung verlangen. Auch 
sie vertreten jedoch keinen absoluten Egalitarismus.391 Zum einen sind 
die geforderten Rechte nicht genau die gleichen wie ihre Entsprechung 
bei den Menschen. Der „Staatsbürger“ Pferd kann im Unterschied zum 

388 Hierzu und zum Folgenden Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 126, 
163 f., 224, 295, 314.

389 Hierzu und zum Folgenden Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 344, 374, 
386, 428 f.

390 Hierzu und zum Folgenden Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 467, 
533 f.

391 So aber die Bezeichnung bei Bode, Einführung (Fn. 334), S. 154 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

187

376

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Staatsbürger Mensch z.B. nicht aktiv politisch mitbestimmen. Zum anderen 
verfügen Menschen in der Regel zusätzlich über Rechte, die für Tiere rich­
tigerweise nicht gefordert werden, weil sie ihnen nichts bringen würden, 
etwa Medienfreiheit, Schutz des Briefverkehrs oder Anspruch auf Grund­
schulunterricht.392

Die Beispiele haben gezeigt, dass der Anspruch auf Gleichbehandlung, den 
der Egalitarismus zwischen Menschen und Tieren erhebt, in mehrfacher 
Hinsicht eingeschränkt ist. Zum einen wird Gleichbehandlung nicht pau­
schal gefordert, sondern nur spezifisch in Form von einzelnen Ansprüchen 
(z.B. Schutz der Gesundheit). Diese Ansprüche begründen mehrheitlich 
negative Pflichten gegenüber Tieren (nicht quälen, nicht töten, nicht aus 
dem Gebiet verdrängen), nur selten auch positive (medizinisch versorgen, 
vor Feinden schützen). Zum anderen wird der Gleichbehandlungsanspruch 
nicht für alle Arten von Tieren erhoben, sondern nur für solche, die gewis­
se Voraussetzungen erfüllen. Dies sind mehrheitlich natürliche Fähigkeiten 
(Empfindungsfähigkeit, Selbstbewusstsein), nur selten auch die Lebenswei­
se bzw. die Beziehung zu Menschen. Schliesslich sehen manche Theorien 
vor, dass ein Gleichbehandlungsgebot, das im Normalfall gilt, in Konkur­
renzsituationen, etwa wenn zwischen dem Leben von Menschen und dem 
von Hunden entschieden werden muss, nicht gilt.

b) Tatsächliche Gleichheit als Grundlage

Die Grundlage der egalitären Forderung nach normativer Gleichheit zwi­
schen Menschen und Tieren besteht in der Geltendmachung von tatsäch­
licher (deskriptiver) Gleichheit zwischen ihnen. Singer beispielsweise be­
gründet seine Forderung nach einem gleichen Lebensschutz für alle Perso­
nen damit, dass sowohl Menschen als auch einige Tiere die tatsächlichen 
Merkmale einer Person, also Rationalität und Selbstbewusstsein, aufwei­
sen.393 Eine allgemeinere Formulierung desselben Arguments lautet: Weil 
gewisse Tiere in Bezug auf ihre sinnlichen, emotionalen, kognitiven, sozia­
len und kulturellen Fähigkeiten mit Menschen vergleichbar sind, müssen 
sie in bestimmten Bereichen auch normativ (moralisch und rechtlich) mit 

392 Vgl. Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 22; B. Ladwig, Tiere essen – Tiere töten, 
TIERethik H 16 (2018), S. 7 (8).

393 Singer, PE (Fn. 303), S. 184 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

188

377

378

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen gleichgestellt werden.394 Dies ist eine Anwendung des allgemei­
nen Gleichheitssatzes, wonach das eine und das andere nicht ungleich 
behandelt werden dürfen, sofern zwischen ihnen nicht tatsächliche Unter­
schiede bestehen, die eine Ungleichbehandlung rechtfertigen.395

Der Weg über das Gleichheitsprinzip bietet sich zur Begründung morali­
scher Forderungen für Tiere vor allem aus drei Gründen an: Erstens ist das 
Gleichheitsprinzip wohl das unbestrittenste aller Prinzipien der Gerechtig­
keit.396 Zweitens erleichtert es die Begründung, wenn ein Anspruch, der für 
Tiere gefordert wird, für Menschen bereits besteht. Anstatt bis in alle Ein­
zelheiten darzulegen, warum Tiere einer bestimmten Art diesen Anspruch 
haben sollen, genügt es dann, das Vorhandensein von Unterschieden ge­
genüber Menschen zu widerlegen, die in Bezug auf diesen Anspruch eine 
Ungleichbehandlung rechtfertigen würden. Drittens ist ein Anspruch, des­
sen Geltung für Menschen unbestritten und stabil ist, tendenziell auch in 
Bezug auf Tiere nur schwer zu widerlegen. Denn wer z.B. die tatsächlichen 
Voraussetzungen eines Anspruchs, nicht getötet zu werden, bei Menschen 
wie bei Schneeleoparden gleichermassen feststellt, hat ohne gute Gegen­
argumente nur die Wahl, ein Lebensrecht entweder für Menschen und 
Schneeleoparden anzuerkennen oder für Menschen und Schneeleoparden 
abzulehnen.
Nun gibt es gewiss Unterschiede zwischen Menschen und Tieren. Schim­
pansen können z.B. keine Glühbirnen herstellen, dafür im Gegensatz zu 
Menschen mit den Füssen Äste greifen. Jedoch genügen nicht irgendwelche 
Unterschiede für eine Ungleichbehandlung, sondern nur solche, die in 
Bezug auf die fragliche Handlung relevant sind.397 Für die Frage, ob es 
richtig oder falsch ist, ein Wesen mit einer Nadel zu stechen, kommt es 
z.B. nicht darauf an, ob dieses Wesen lesen und schreiben kann. Relevant 
ist hingegen, ob es Schmerzen empfinden kann, denn dies entscheidet 
darüber, ob man ihm mit dem Stechen etwas Unerwünschtes, Schädliches 
antut oder ob ihm das Gestochenwerden nichts ausmacht. Schmerzempfin­
dungsfähigkeit ist somit die relevante Eigenschaft in Bezug auf das Stechen 

394 M. Wild, Tiere sind wie Menschen, weil Menschen Tiere sind, TIERethik H 10 
(2015), S. 39 (40, 44); vgl. auch K. Brensing, Persönlichkeitsrechte für Tiere, 2015, 
S. 201–204.

395 Dazu vorne Rz. 340.
396 K. Meyer-Abich, Wege zum Frieden mit der Natur, 1984, S. 173; vgl. Rowlands, 

Animal Rights (Fn. 63), S. 14 f.
397 Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 39; vgl. Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 15, 

17 f.; J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 29.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

189

379

380

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit einer Nadel. Wenn daher ein Faultier Schmerzen empfinden kann 
und ein Kaktus nicht, so rechtfertigt dieser Unterschied, das Stechen eines 
Faultiers als Unrecht zu bewerten und das Stechen eines Kaktus nicht. Un­
gerechtfertigt wäre hingegen, nur das Stechen von Menschen als Unrecht 
zu betrachten und das Stechen von Faultieren mit dem Hinweis auf deren 
Unfähigkeit, zu lesen und zu schreiben, gutzuheissen.
Die Grundthese des Egalitarismus, die in diesem Zusammenhang rele­
vant ist, lautet, dass der Mensch über kein Merkmal verfügt, das ihn 
grundlegend von Tieren unterscheiden lässt.398 Sämtliche Eigenschaften, 
die zur Begründung seiner rechtlichen oder moralischen Sonderstellung 
vorgebracht würden (z.B. Vernunft, Sprache), seien zumindest ansatzweise 
auch bei Tieren vorhanden; eine anthropologische Differenz399 gebe es 
nicht. Deshalb sei die Trennlinie willkürlich, mit der vor allem anthropo­
zentrische Positionen die Menschen als moralisch bedeutsame von allen 
anderen Lebewesen als moralisch bedeutungslosen Wesen abgrenzen. Mo­
ralische Bedeutung müsse auch allen nichtmenschlichen Wesen zugeschrie­
ben werden, welche die dafür relevanten Eigenschaften ebenfalls aufweisen. 
Diese Verneinung einer substanziellen Unterscheidbarkeit von Menschen 
und Tieren steht in fundamentalem Gegensatz zu den besonders im An­
thropozentrismus vertretenen Ansichten, welche Tiere im Unterschied zu 
Menschen als geist- und gefühllose, rein mechanisch funktionierende Ma­
schinen oder jedenfalls als Wesen ohne Vernunft betrachten.400

Ob Tiere und Menschen unter Berücksichtigung aller relevanter Aspekte 
im Wesentlichen gleich sind oder doch zwei grundverschiedene Kategori­
en bilden, kann und muss im Rahmen dieser Arbeit nicht erschöpfend 
geklärt werden. Eine wenigstens summarische Auseinandersetzung mit ei­
nigen bedeutenden tatsächlichen Eigenschaften von Tieren ist aber möglich 
und für die weitere Untersuchung dienlich. Denn wie sich bisher gezeigt 
hat, wird die Gewährung von moralischen Ansprüchen in der Tierethik 
ganz wesentlich vom Vorhandensein tatsächlicher Eigenschaften wie Emp­
findungsfähigkeit, Bewusstsein oder Vernunftfähigkeit abhängig gemacht. 
Der nächste Abschnitt wendet sich deshalb der Frage zu, welche tatsächli­
chen Eigenschaften, die bei Menschen in der Regel vorhanden sind und als 
moralisch relevant erachtet werden, sich auch bei Tieren feststellen lassen.

398 Vgl. hierzu und zum Folgenden Wild, Tiere (Fn. 394), S. 45–50.
399 Dazu vorne Rz. 347.
400 Vorne Rz. 349 f. (Descartes, Kant).

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

190

381

382

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


c) Was Tiere tatsächlich können

Ein häufiges Vorurteil lautet, dass Tiere nicht denken können und stattdes­
sen nur durch Instinkte geleitet werden. Was aber Instinkte genau sind, 
scheint dabei wenig zu interessieren. In der Verhaltensbiologie hat der 
Begriff des Instinkts kaum mehr Bedeutung. Er steht für so etwas wie eine 
„innere Motivation“ oder ein „genetisches Programm“, das darüber ent­
scheidet, wie sich ein Tier in einer bestimmten Situation verhalten wird.401 

Im Grunde beschreibt er aber bloss „eine Beobachtung, die früher nicht 
anders erklärt werden konnte“.402 Mit dieser Kritik am Instinktbegriff soll 
nicht bezweifelt werden, dass tierliches (wie menschliches) Verhalten auch 
genetische Ursachen hat.403 Dass genetische Ursachen mitspielen, bedeutet 
aber nicht, dass das Verhalten nur genetisch gesteuert ist. Ein anderer 
Erklärungsansatz besteht darin, auch bei Tieren kognitive und emotionale 
Fähigkeiten anzunehmen, die ihr Verhalten ähnlich wie bei Menschen als 
teilweise bewusstes und gewolltes Handeln erklären. Kognitive Fähigkeiten 
beziehen sich auf das Sammeln, Verarbeiten und Anwenden von Informa­
tionen.404 Dazu gehört z.B. das Lernen, das einem Organismus ermöglicht, 
aus der Fülle der verfügbaren Informationen diejenigen herauszufiltern, die 
für ihn nützlich sind. Eine ähnliche Funktion erfüllen Emotionen, die als 
Schnittstelle zur Umwelt dafür sorgen, dass sich ein Organismus so verhält, 
wie es in der gegebenen Situation gerade am wichtigsten für ihn ist.405 

Kognition und Emotion, die sich übrigens nicht vollständig voneinander 
abgrenzen lassen,406 stehen damit in einem Gegensatz zum Instinktansatz, 
der tierliches Verhalten als vorprogrammierten, immer gleichen Automatis­
mus darstellt bzw. gar nicht näher erklärt.

401 Vgl. Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 57; de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 207 f.
402 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 290.
403 Vgl. hierzu und zum Folgenden F. de Waal, Are We Smart Enough to Know How 

Smart Animals Are?, 2016, S. 69.
404 Hierzu und zum Folgenden de Waal, Smart (Fn. 403), S. 69; ders., Mensch 

(Fn. 311), S. 208.
405 Zu dieser Funktion der Emotionen T. Brosch/K. Scherrer, Plädoyer für das Kom­

ponenten-Prozess-Modell als theoretische Grundlage der experimentellen Emoti­
onsforschung, in: W. Janke/M. Schmidt-Daffy/G. Debus (Hrsg.), Experimentelle 
Emotionspsychologie, 2008, S. 193 (194 f.).

406 Dazu de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 208.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

191

383

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aa) Lern- und Denkfähigkeit, Kultur

Dass gewisse Tiere über Lern- und Denkfähigkeit verfügen, zeigt sich an 
Verhaltensweisen, die sich rein genetisch nicht erklären lassen. Affen haben 
z.B. in Tests gezeigt, dass sie fähig sind, ein Stück Banane liegenzulassen, 
wenn sie wissen, dass sie dafür später mit einem noch grösseren Stück 
belohnt werden.407 Hühner hatten in einem Experiment die Wahl, eine 
Taste zu picken, die ihnen nach zwei Sekunden Zugang zu Futter während 
drei Sekunden verschaffte, oder eine Taste, die ihnen erst nach sechs Se­
kunden Zugang zu Futter gewährte, dafür aber während 22 Sekunden. Sie 
zogen es vor, länger zu warten, um länger Futter zu bekommen.408 Und 
Oktopusse – also wirbellose Tiere – sind in der Lage, mit ihren Armen den 
Schraubverschluss eines Gefässes von aussen wie von innen zu öffnen.409 

Da solche Tests, Wahloptionen und Schraubverschlüsse in der Natur nicht 
vorkommen, kann es sich bei diesen Beispielen nicht um angeborenes 
Verhalten handeln. Hingegen lässt sich das Verhalten damit erklären, dass 
die Tiere, bevor sie agieren, eine Denkleistung erbringen.
Es ist jedoch nicht so, dass alle Tiere mit kognitiven Fähigkeiten denken 
können. Kognition tritt in verschiedenen Stufen auf und erst ab einer 
gewissen Stufe liegt Denken vor. Vereinfacht kann unterschieden werden 
zwischen Stimulus-Antwort (Schnecke zieht ihre Stielaugen ein, wenn sie 
angestupst wird), Protorepräsentation (Raubtier weiss, welche Beute es ge­
rade jagt, auch wenn diese kurz verschwindet), Kategorienbildung (Meisen 
können zwischen Alarmruf und Lockruf unterscheiden) und vollständiger 
mentaler Repräsentation, die ohne Verbindung zum ursprünglichen Reiz 
auskommt und auch die Fähigkeit zur Metakognition (Denken über das 
Denken) miteinschliesst.410

Neben dieser eher quantitativen Abstufung lassen sich auch qualitativ ver­
schiedene Arten von Kognition unterscheiden. Die Fähigkeit zu logischem 
Denken (wenn-dann-Verknüpfungen) lässt sich etwa dadurch testen, dass 
einem Tier zwei Schachteln vorgeführt werden, von denen es weiss, dass 
die eine mit Futter gefüllt ist und die andere nicht.411 Wird eine der Schach­
teln geschüttelt, muss das Tier jene mit dem Futter auswählen, auch wenn 

407 de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 209.
408 Singer, PE (Fn. 303), S. 188.
409 de Waal, Smart (Fn. 403), S. 246 f.; Singer, PE (Fn. 303), S. 118.
410 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 201–203.
411 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 205.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

192

384

385

386

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die andere geschüttelt wurde. Das Tier, das auf das Schüttelgeräusch nicht 
konditioniert ist, muss nun selbst darauf kommen, dass das Geräusch Fut­
ter bedeutet und das Fehlen des Geräuschs eine leere Schachtel. Einen sol­
chen Test bestehen Menschenaffen, Graupapageien, Kakadus, Keas, Hunde 
und Tauben. Ein weiteres Beispiel für logisches Denken sind die Elefanten, 
die ganz verdutzt reagieren, wenn sie vor sich den Urin eines anderen 
Elefanten riechen, von dem sie wissen, dass er sich hinter ihnen befindet.412

Eine weitere Kategorie ist das Erinnerungsvermögen. Elefantengruppen, die 
von einem erfahrenen Muttertier geleitet werden, haben in Dürrezeiten 
eine bessere Überlebenschance als Gruppen, die nicht von einem erfahre­
nen Tier geleitet werden. Dies erklärt sich damit, dass die erfahrenen Tiere 
sich noch an Wasser- und Nahrungsquellen aus früheren Zeiten erinnern 
können, welche die jüngeren nicht kennen.413 Delfine können sich nach 
20 Jahren noch an Artgenossen erinnern, die einmal mit ihnen im selben 
Delfinarium gelebt haben.414 Fische sollen sich immerhin nach elf Monaten 
noch an ein Loch in einem Netz erinnern können, auch wenn sie seither 
nicht mehr in der Nähe des Netzes waren.415 Und schliesslich gibt es Hin­
weise, dass sogar Honigbienen mit ihrem Strickleiternervensystem über 
ein einfaches episodisches Gedächtnis verfügen, mit dem sie sich erinnern 
können, wo sie in der Vergangenheit Nahrung gefunden haben.416

Die Fähigkeit, zu lernen und erlerntes Wissen weiterzugeben, bildet die 
Grundlage zur Entwicklung von Kultur. Unter Kultur versteht die Verhal­
tensbiologie eine Zusammensetzung mehrerer Traditionen, wobei Traditi­
on ein Verhalten ist, das sozial neu gelernt und weitergegeben wurde.417 

Eine Gruppe ist zu Kultur fähig, wenn sie jederzeit neue Traditionen auf­
nehmen kann. Keine Tradition ist ein Verhalten, das zwar gelernt wird, 
aber nicht neu ist, sondern genetisch vorprogrammiert (Vogelküken, die 

412 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 207 f.; zur Analyse der experimentellen Studie 
L. Bates et al., African Elephants Have Expectations about the Locations of Out-of-
Sight Family Members, Biology Letters 4 (2008), S. 34.

413 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 163.
414 J. Bruck, Decades-Long Social Memory in Bottlenose Dolphins, Proc R Soc B 280: 

20131726, S. 3; Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 163 f.; de Waal, Smart (Fn. 403), 
S. 263.

415 Singer, PE (Fn. 303), S. 188 f.
416 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 164 f.; zur Analyse der experimentellen Studie 

S. Zhang et al., Honeybee Memory: A Honeybee Knows What to Do and When, 
The Journal of Experimental Biology 209/22 (2006), S. 4420.

417 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 64 f., 83.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

193

387

388

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von den Eltern fliegen lernen). Ebenfalls keine Tradition ist ein Verhalten, 
das nicht sozial (durch Vorzeigen und Imitation) gelernt wird, sondern 
durch selbständiges Ausprobieren (so vermutlich das „Ameisenfischen“ von 
Schimpansen mithilfe von Stöckchen). Ein Beispiel einer Kulturleistung 
sind die Krähen, die in Japan mithilfe von Autos Nüsse knacken.418 Zuerst 
wurde nur eine Krähe beobachtet, die an einer Kreuzung Nüsse auf die 
Fahrbahn warf, Autos darüber fahren liess und wartete, bis die Ampel wie­
der auf Rot sprang. Anschliessend konnte sie die geöffneten Nüsse zu Fuss, 
also ohne energieaufwändiges Fliegen, wieder von der Strasse holen. Später 
wurde dieses Veralten auch bei anderen Raben in derselben Umgebung 
beobachtet und nach rund 30 Jahren war die Methode in ganz Japan weit 
verbreitet. Angesichts der kurzen Zeit dieser Verbreitung können genetische 
Ursachen ausgeschlossen werden. Ausserdem ist es unwahrscheinlich, dass 
nur in einer Region mehrere bzw. alle Raben selbständig, d.h. unabhängig 
voneinander, dieselbe Verhaltensweise erlernt haben und in allen anderen 
Erdteilen nicht. Mangels einer anderen Erklärung ist deshalb von einer 
Kultur auszugehen, die durch soziale Weitergabe des Erlernten entstanden 
ist. Ein anderes Beispiel sind Buckelwale. Buckelwale singen verschiedene 
Lieder und jedes Jahr wechseln sie einen Teil des Bestandes durch neu er­
fundene Lieder aus.419 Die Wale im Nordatlantik haben nach etwa 15 Jahren 
ihr Repertoire vollständig erneuert, jene an der Ostküste Australiens bereits 
nach zwei Jahren. Auch diese Zeiten sind so kurz, dass sich genetische 
Ursachen ausschliessen lassen. Die Beispiele machen also deutlich, dass 
Tiere zu mehr als bloss „instinktgesteuertem“ Verhalten fähig sind.

bb) Selbstbewusstsein, Fremdbewusstsein, Todesbewusstsein

Für individuelle normative Ansprüche wie Lebensschutz ist es potenziell 
bedeutsam, ob Tiere über Selbstbewusstsein verfügen. Denn nur wer sich 
selbst als Individuum wahrnehme, so könnte argumentiert werden, sei auch 
als Individuum zu behandeln. Selbstbewusstsein setzt zunächst die Fähig­
keit zur Selbsterkennung voraus. Diese wird oft mit dem sog. Spiegeltest 
geprüft, bei dem ein Tier vor einen Spiegel gesetzt und beobachtet wird, 

418 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 85; ders., Persön­
lichkeitsrechte (Fn. 394), S. 151 f.

419 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 69 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

194

389

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wie es auf sein Spiegelbild reagiert.420 Viele Tiere reagieren gar nicht darauf, 
einige halten ihr Spiegelbild offenbar für einen Artgenossen und reagieren 
mit Annäherungsversuchen (z.B. Wellensittiche) oder Kampfhandlungen 
(territoriale Fische). Und einige scheinen jedenfalls zu begreifen, was ein 
Spiegel ist: Sobald sie darin Futter entdeckt haben, drehen sie sich um und 
begeben sich direkt zu diesem Futter (z.B. Schweine, Hunde, Makaken, 
Graupapageien). Anzeichen von Selbsterkennung zeigen Tiere, die nach 
einer Weile mit Armen, Beinen und Kopf zu wackeln beginnen und dabei 
beobachten, wie das Gegenüber im Spiegel reagiert. Einen deutlicheren 
Beweis für Selbsterkennung liefert der Markierungstest, bei welchem dem 
Tier zuerst ein Fleck auf eine Körperstelle gemalt wird, die es nicht direkt 
sehen kann (z.B. auf die Stirn). Wenn es sich nach dem Blick in den Spiegel 
direkt an die entsprechende Stelle am eigenen Körper greift und nicht etwa 
an das Spiegelbild, hat es erkannt, wen es im Spiegel sieht. Bei Tieren wie 
Delfinen, die nicht greifen können, wird stattdessen darauf geachtet, ob 
sie sich mit einer Markierung länger vor dem Spiegel aufhalten als ohne 
Markierung und ob sie sich so bewegen, dass sie genau die markierte Kör­
perstelle bei sich gut inspizieren können. Den Markierungstest bestehen 
u.a. alle Grossen Menschenaffen (Schimpansen, Bonobos, Gorillas, Orang-
Utans), Grosse Tümmler, Orcas, Elefanten und Elstern.421 Allerdings darf 
dieser Test nicht als sicherer Beweis für das Vorhandensein oder das Fehlen 
von Selbstbewusstsein verstanden werden.422 Denn einerseits hängen die 
Erfolgsaussichten stark davon ab, wie der Test genau angelegt ist – einige 
Tierarten bestanden ihn erst, nachdem er speziell für sie und ihre Sinnesor­
gane angepasst wurde. Andererseits bedeutet Selbsterkennung nicht unbe­

420 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 227 f.; de Waal, 
Smart (Fn. 403), S. 242 ff.

421 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 228–230; zu einzelnen experimentellen Studi­
en H. Prior/A. Schwarz/O. Güntürkün, Mirror-Induced Behaviour in the Mag­
pie (Pica pica): Evicence of Self-Recognition, PLoS Biology 6/8 (2008), S. 1642; 
J. Plotnik/F. de Waal/D. Reiss, Self-Recognition in an Asian Elephant, PNAS 
103/45 (2006), S. 17053; F. Delfour/K. Marten, Mirror Image Processing in Three 
Marine Mammal Species: Killer Whales (Orcinus orca), False Killer Whales (Pseu­
dorca crassidens), and California Sea Lions (Zalophus californianus), Behavioural 
Processes 53/3 (2001), S. 181; D. Reiss/L. Marino, Mirror Self-Recognition in the 
Bottlenose Dolphin: A Case of Cognitive Convergence, PNAS 98/10 (2001), S. 5937.

422 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 231; de Waal, Smart 
(Fn. 403), S. 240, 243; Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 50; D. Dennett, Das Be­
wusstsein der Tiere (Animal Consciousness, 1998), in: D. Perler/M. Wild (Hrsg.), 
Der Geist der Tiere, 2005, S. 389 (406 f.).

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

195

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dingt Selbstbewusstsein. Selbstbewusstsein tritt in unterschiedlichen Stufen 
auf, sodass es nicht bloss selbstbewusst und nichtselbstbewusst gibt. Es gibt 
auch so etwas wie „ein bisschen selbstbewusst“, was sich z.B. darin zeigt, 
dass bei Elefanten und Elstern nur ein Teil der Tiere den Test besteht.423

Für „echtes“ Selbstbewusstsein ist möglicherweise ein Bewusstsein auch für 
andere Individuen erforderlich, also eine Vorstellung, dass es das eigene 
Ich und andere Ichs gibt.424 Ein solches Fremdbewusstsein ist bei Tieren 
anzunehmen, die über eine sog. Theory of Mind verfügen, d.h. über eine 
Fähigkeit, bei anderen Individuen mentale Zustände wie Wissen, Wünsche 
oder Bedürfnisse zu erkennen.425 Zwei Schimpansinnen hatten in einem 
Experiment je die Aufgabe, das von ihnen bevorzugte Futter zu finden, 
bevor es die andere findet.426 Dazu wurden eine Gurke und eine Banane an 
verschiedenen Orten versteckt (Schimpansen mögen lieber Bananen). Bei­
de wussten, dass es Futter zu finden gab, aber nur eine, die niederrangige 
Reinette, durfte zuschauen, wo die Futterstücke versteckt wurden. Nachdem 
beide auf das Gelände gelassen wurden, begab sich Reinette unbekümmert 
in Richtung Gurke und die höherrangige Georgia folgte ihr. Am Versteck 
angekommen überliess Reinette ihrer Konkurrentin die Gurke und als diese 
sie auszugraben begann, machte sie sich sofort davon und holte sich die 
Banane. Das Experiment wurde mehrmals mit anderen Individuen wieder­
holt und führte jeweils zum selben Ergebnis. Wie es scheint, versuchen die 
dominanten Schimpansen das Wissen der anderen auszunutzen, um für 
sich das bevorzugte Futter zu erlangen. Die anderen nutzen ihrerseits den 
eigenen Wissensvorteil aus, um den Konkurrenten auf eine falsche Spur zu 
lenken. Beide wissen also, dass der eine etwas weiss, was der andere nicht 
weiss. Ein ähnliches Verhalten wurde offenbar bei Schweinen beobachtet. 
Schweine, die wissen, wo es Futter gibt, gehen nicht dorthin, solange ihnen 
ein stärkeres Schwein folgt, das die Futterstelle nicht kennt.427 Kapuzineraf­
fen sind, wie ein anderes Experiment gezeigt hat, im Normalfall gerne be­
reit, ihren Artgenossen einen Teil ihrer Nahrung abzugeben, nicht jedoch, 

423 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 231.
424 So Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 235.
425 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 235; zum Begriff der Theory of Mind auch de 

Waal, Smart (Fn. 403), S. 130; J. van Horik/N. Emery, Evolution of Cognition, 
WIREs Cognitive Science 2011/6, S. 621 (629).

426 Hierzu und zum Folgenden de Waal, Smart (Fn. 403), S. 130 f.; ähnliches Beispiel 
bei Singer, PE (Fn. 303), S. 181 f.

427 Singer, PE (Fn. 303), S. 182.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

196

390

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wenn sie gesehen haben, dass diese vor kurzem erst gegessen haben.428 

Ein weiteres Beispiel ist der Fall eines Delfins, der sich in einer Angelleine 
verfangen hatte und zu einem menschlichen Taucher schwamm, um sich 
von diesem mithilfe eines Messers befreien zu lassen.429 Es war ein freile­
bender Delfin, der zuvor noch nie die Nähe zu Menschen gesucht hatte 
oder gefangen worden war. Somit muss er selbst auf die Idee gekommen 
sein, dass ein Mensch über das Wissen und die Bereitschaft verfügt, ihm zu 
helfen.
Wenn Tiere sich selbst und andere als Individuen wahrnehmen, stellt sich 
die Frage, ob sie auch wissen, dass das individuelle Leben vergänglich ist, 
ob sie also ein Todesbewusstsein haben. Es ist nicht sicher, ob es ausser 
dem Menschen Tiere gibt, die wissen, dass sie selbst sterben müssen.430 

Jedoch gibt es Tiere, die zwischen Leben und Tod unterscheiden können 
und wissen, dass der Tod endgültig ist. Dies zeigt sich z.B. daran, wie sich 
Schimpansen verhalten, wenn andere Schimpansen, die ihnen sehr nahe 
waren (Eltern, Kinder, enge Freunde), gestorben sind. Der verstorbene 
Schimpanse wird dann intensiv untersucht. Einige verpassen ihm Schläge 
und reagieren frustriert auf die ausbleibende Reaktion. Andere reagieren 
einfach niedergeschlagen und verweilen noch eine lange Zeit beim Leich­
nam. Untereinander berühren und tätscheln sich die überlebenden Affen. 
Mütter tragen ihre toten Kinder oft noch wochenlang mit sich herum, bis 
diese völlig ausgetrocknet sind, und nehmen durch das Tragen einen hohen 
Aufwand auf sich. Wie es scheint, trauern sie. Ähnliche Beobachtungen 
sind von verschiedenen Delfinarten bekannt.431 Auch Elefanten scheinen 
ein Bewusstsein für den Tod zu haben. Sie bedecken ihre Toten mit Sträu­
chern und Ästen, sammeln die Stosszähne und Knochen von verstorbenen 
Herdenmitgliedern auf, um sie unter sich herumzureichen. Und manche 
kehren noch jahrelang an den Ort zurück, wo ein ihnen bekanntes Tier 
gestorben ist, um einen Moment vor den Überresten zu verweilen.432

428 de Waal, Smart (Fn. 403), S. 135.
429 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 258.
430 Hierzu und zum Folgenden de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 259, 261 ff.; ders., Smart 

(Fn. 404), S. 106; Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 192 f.
431 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 194.
432 K. McComb/L. Baker/C. Moss, African Elephants Show High Levels of Interest 

in the Skulls and Ivory of Their Own Species, Biology Letters 2 (2006), S. 26; 
Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 190; de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 265.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

197

391

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


cc) Sprachfähigkeit

Eine Eigenschaft, die besonders oft als ausschliesslich menschlich und zum 
Teil als einziger Beleg für höhere geistige Fähigkeiten („Vernunft“) angese­
hen wird, ist die Sprache.433 Möglicherweise sind Menschen tatsächlich die 
einzigen Wesen, die im strengen Sinn sprechen können.434 Tiere können 
zwar bestens untereinander und zum Teil auch mit Menschen kommuni­
zieren. Erdhörnchen verwenden z.B. unterschiedliche Warnrufe für Fress­
feinde.435 Wenn von dem Tier, das Wache hält, der Warnruf für Raubvögel 
ertönt, verschwinden alle anderen blitzartig im Bau. Und wenn sie den 
Warnruf für Schlangen hören, klettern sie sofort auf die Bäume. In ähnli­
cher Weise haben Eichelhäher Warnrufe für Falken und Eulen entwickelt 
und Elstern auf Sri Lanka imitieren sogar die Laute ihrer Feinde, um 
andere zu warnen.436 Hunde und Pferde, die Futter wollen, das ausserhalb 
ihrer Reichweite liegt, suchen Blickkontakt zu Menschen und sobald dieser 
hergestellt ist, blicken sie zum Futter, um ihr Bedürfnis anzuzeigen.437 Von 
einem Schwein wird zudem berichtet, dass es seine menschliche Hausge­
fährtin vor den Folgen eines Herzinfarktes gerettet hat, indem es sich unter 
Inkaufnahme blutiger Verletzungen durch die Hundeklappe nach draussen 
gezwängt und auf die Strasse gelegt hat, bis ein Autofahrer ausgestiegen und 
dem Schwein zum Haus gefolgt ist.438

All diese Beispiele bedeuten aber nicht, dass die genannten Tiere sprechen 
können. Denn dazu ist nebst einem Verständnis der Zeigegesten auch die 
Fähigkeit zu vokalem Lernen erforderlich.439 Manche Tiere haben diese 
Fähigkeit jedoch und sind deshalb, zumindest theoretisch, in der Lage, eine 
Sprache zu entwickeln. Am wahrscheinlichsten ist das Vorhandensein von 

433 Hinweise bei de Waal, Smart (Fn. 403), S. 99; van Horik/Emery, Evolution 
(Fn. 425), S. 622; J. Searle, Der Geist der Tiere (Animal Minds, 1994), in: Per­
ler/Wild (Hrsg.), Geist (Fn. 422), S. 132 (136, 139 f.); J. Proust, Das intentionale 
Tier (L’animal intentionnel, 2000), in: Perler/Wild (Hrsg.), Geist (Fn. 422), S. 223 
(230 f.); vgl. vorne Rz. 349 (Descartes).

434 Vgl. Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 99; de Waal, Smart (Fn. 403), S. 106.
435 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 100; zur Analyse der 

experimentellen Studie V. Matrosova et al., Species-Specific and Shared Features 
in Vocal Repertoires of Three Eurasian Ground Squirrels (Genus Spermophilus), 
Acta Theriologica 57/1 (2012), S. 65 (70).

436 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 101 f.
437 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 120 f.
438 Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 263.
439 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 99, 102, 107.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

198

392

393

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


so etwas wie einer eigenen Sprache bei Papageien und Delfinen. Vokales 
Lernen wurde jedoch auch schon bei einem einzelnen Asiatischen Elefan­
ten, einem Belugawal und einem Seehund beobachtet – sie alle konnten 
Wörter oder einfache Sätze der menschlichen Sprache aussprechen.440 Das 
beeindruckendste Beispiel in dieser Hinsicht ist aber wohl der Graupapagei 
Alex. Er konnte nicht nur zahlreiche Wörter auf Englisch aussprechen, 
sondern verstand auch ihre Bedeutung, und was er sagte, machte sprachlich 
Sinn.441 Er lernte Begriffe für Objekte wie Schlüssel, Dreiecke und Quadra­
te und wenn auf eines der Objekte gezeigt wurde, sagte er zutreffend „key“, 
„three-corner“ oder „four-corner“. Zudem lernte er die Formen, die Farben 
und das Material, aus dem die Objekte gemacht waren. Auf die Frage, wor­
aus das zweieckige blaue Objekt gemacht sei, antwortete er z.B. korrekt mit 
„wool“, nachdem er das Objekt getastet hatte. Er konnte somit sein Wissen 
über Farbe, Form und Material kombinieren mit seiner Erinnerung daran, 
wie sich der Gegenstand anfühlt. Es ist schwer vorstellbar, dass er eine 
solche Leistung nur aufgrund von Vorratsantworten erbringen konnte. Die 
einfachere Erklärung ist, dass er ein paar grundlegende Konzepte begriffen 
hat und diese mental kombinieren konnte.
Wenn es um die Kommunikation untereinander geht, lassen sich bei eini­
gen Tierarten jedenfalls Elemente einer Sprache feststellen. Orcas haben 
beispielsweise unterschiedliche Dialekte, also regionale bzw. gruppenspezi­
fische Varietäten ihrer Rufe.442 Dazu muss man wissen, dass es Orca-Grup­
pen gibt, die sich nur von Fischen ernähren, und solche, die nur Säugetiere 
jagen. Ortsansässige Robben können die Dialekte der Orcas unterscheiden 
und daran erkennen, ob es sich um eine säugetierfressende oder eine für 
sie ungefährliche fischfressende Gruppe handelt. Kohlmeisen befolgen so 
etwas wie eine Syntax, einen Satzbau nach grammatischen Regeln.443 Sie 
verwenden bestimmte Lautabfolgen, um verschiedene Aufforderungen aus­
zudrücken, z.B. ABC für „Gib acht!“ oder D für „Komm her!“ Dabei sind 
auch Kombinationen möglich. Spielt man ihnen ABC-D („Gib acht und 
komm her!“) vor, verhalten sie sich entsprechend. Bei D-ABC („Komm her 
und gib acht!“) reagieren sie hingegen gar nicht.

440 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 102.
441 Hierzu und zum Folgenden de Waal, Smart (Fn. 403), S. 99, 100, 102 f., 105.
442 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 73, 111.
443 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 108 f.; zur Analyse 

der experimentellen Studie T. Suzuki/D. Wheatcroft/M. Griesser, Experimental 
Evidence for Compositional Syntax in Bird Calls, Nature Communications 7 (2016), 
Nr. 10986.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

199

394

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Delfine (Grosse Tümmler) rufen einander überdies mit individuellen Pfif­
fen, die der Identifikation dienen.444 Jedes Tier hat seinen eigenen Pfiff. 
Will ein Delfin mit einem anderen ins Gespräch kommen, nähert er sich 
schräg von hinten an und ruft ein paarmal seinen Identifikationspfiff, bis 
der andere mit seinem Identifikationspfiff antwortet. Wenn hingegen ein 
Delfin einen anderen sucht, ruft er dessen Identifikationspfiff, bis dieser 
seine Anwesenheit mit seinem (dem gerufenen) Pfiff bestätigt. Die Pfiffe 
haben somit die Funktion von Namen.
Manche Tiere sind wegen der Anatomie ihres Kehlkopfs nicht in der Lage, 
so zu sprechen, wie Menschen es können.445 Nebst Hunden gehören dazu 
auch die Menschenaffen. Sie können im Unterschied zu Menschen ihre 
Zunge nicht dreidimensional bewegen. Hingegen sind mehrere Fälle von 
Menschenaffen bekannt, die eine von Menschen entwickelte Gebärdenspra­
che erlernt und selbständig angewendet haben. Die Gorilladame Koko z.B. 
hat durch Kombination von ihr bereits bekannten Begriffen selbständig ein 
Zebra als „weissen Tiger“ bezeichnet.446 Die Schimpansin Washoe hat auf 
diese Weise einen Schwan als „Wasservogel“ bezeichnet.447 Washoe soll die 
Zeichensprache ausserdem einem von ihr adoptierten Schimpansenkind 
beigebracht haben.448 Auch Delfine sind in der Lage, eine Gebärdensprache 
zu verstehen und gestützt darauf Befehle wie „Bring den roten Ball in den 
quadratischen Korb“ korrekt auszuführen oder Fragen wie „Ist der blaue 
Ball im Becken?“ richtig mit ja oder nein zu beantworten, indem sie eine 
entsprechende Taste drücken.449

Die Beispiele zeigen nicht nur, dass einige Tiere zumindest ansatzweise eine 
Sprache im eigentlichen Sinn verwenden oder jedenfalls lernen können. Sie 
zeigen auch, dass eine Lautsprache, wie wir Menschen sie sprechen, für 
das Bilden von Begriffen und für eine sinnvolle, zielgerichtete Kommunika­
tion nicht erforderlich ist. Ebenso wenig scheint Sprache generell für das 

444 Hierzu und zum Folgenden de Waal, Smart (Fn. 403), S. 262 f.; Brensing, Mysteri­
um (Fn. 312), S. 236–238; ders., Persönlichkeitsrechte (Fn. 394), S. 20 f.

445 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 104.
446 de Waal, Smart (Fn. 403), S. 105; zu weiteren Beispielen von Koko J. Dupré, 

Gespräche mit Affen (Conversations with Apes, 1991), in: Perler/Wild (Hrsg.), Geist 
(Fn. 422), S. 295 (299).

447 de Waal, Smart (Fn. 403), S. 105; Brensing, Persönlichkeitsrechte (Fn. 394), 
S. 135 f.; Dupré, Gespräche (Fn. 446), S. 310, mit Hinweis auf Kritik an dieser Inter­
pretation.

448 Singer, PE (Fn. 303), S. 175 f.
449 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 105 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

200

395

396

397

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Denken erforderlich zu sein.450 Auch wir Menschen denken wahrscheinlich 
den grössten Teil unserer Gedanken nicht in Sprache (sondern eher in 
Bildern). Oft verstehen wir unsere Gedanken ganz gut, finden aber nicht 
die passenden Worte dafür. Und Entscheidungen, besonders die wichtigen, 
treffen wir oft unbewusst, weil sie so komplex sind, dass wir gar keine 
sprachliche Entsprechung dafür haben.

dd) Vernunftfähigkeit

Wenn das Denken also keine Sprache benötigt, kann aus der fehlenden 
Sprachfähigkeit vieler Tiere nicht geschlossen werden, dass ihnen auch 
jene geistigen Fähigkeiten fehlen, die gemeinhin als „Vernunft“ bezeichnet 
werden. Was Vernunft genau bedeutet, wird unterschiedlich beantwortet451

und soll hier nicht vertieft werden. Stattdessen sollen Beispiele von Denkfä­
higkeiten bei Tieren genannt werden, die üblicherweise nur „vernünftigen“ 
Wesen (Menschen) zugetraut werden. Eine grundlegende Fähigkeit dieser 
Kategorie ist wohl das Denken über das eigene Denken bzw. das eigene 
Wissen – die Fähigkeit zur Metakognition.452 Ratten hatten in einem Ex­
periment zu entscheiden, ob zwei nacheinander abgespielte Töne gleich 
lang sind (was mit abnehmender Differenz der Tonlängen zunehmend 
schwieriger wird).453 Sie konnten jedoch, nachdem sie die Töne gehört 
hatten, selbst entscheiden, ob sie den Test durchführen oder nicht. Wenn 
sie sich dagegen entschieden, erhielten sie trotzdem eine kleine Belohnung 
(Futter). Wenn sie den Test machten und bestanden, erhielten sie eine 
grosse Belohnung, und wenn sie ihn nicht bestanden, gar keine. Die Ratten 
entschieden sich nur dann für den Test, wenn sie sicher waren, die Töne 
unterscheiden zu können. Das zeigt, dass sie fähig sind, über das eigene 
Wissen und die Folgen ihrer Entscheidung nachzudenken. Andere Tiere, 

450 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 272 f.; de Waal, 
Smart (Fn. 403), S. 101 f.; van Horik/Emery, Evolution (Fn. 425), S. 630; vgl. Sear­
le, Geist (Fn. 433), S. 142.

451 Zu einzelnen Vernunftbegriffen N. Campagna, Person, in: Hilgendorf/Joerden 
(Hrsg.), Handbuch (Fn. 6), S. 410 (412 f.); vgl. F. Dretske, Minimale Rationalität 
(Minimal Rationality, 2006), in: Perler/Wild (Hrsg.), Geist (Fn. 422), S. 213 (213 f.); 
Nelson, SdE (Fn. 350), § 68, S. 173 f.; vorne Rz. 350 (Kant).

452 Vgl. Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 224.
453 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 225 f.; zur Analyse 

der experimentellen Studie A. Foote/J. Crystal, Metacognition in the Rat, Current 
Biology 17/6 (2007), S. 551.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

201

398

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


darunter Affen und Delfine, haben einen solchen oder ähnlichen Test eben­
falls bestanden.454

Einige Aufgaben, an denen Tiere getestet wurden, erfordern nebst einem 
Bewusstsein für die Zukunft auch eine gewisse Fähigkeit, zu planen und 
Probleme selbständig zu lösen, also ein strategisches, kreatives Denken. 
Durstige Krähen erhielten z.B. ein Gefäss mit Wasser, an das sie nicht 
gelangen konnten, weil die Öffnung zu eng und der Wasserspiegel zu tief 
war.455 Ohne dass ihnen etwas vorgezeigt wurde, begannen sie, herumlie­
gende Gegenstände in das Gefäss zu werfen, bis der Wasserspiegel so hoch 
war, dass sie trinken konnten. Dabei verwendeten sie von Anfang an Steine 
und liessen hohle, schwimmende Gegenstände liegen. Hatten sie mehrere 
Gefässe zur Auswahl, wählten sie jenes, bei dem der Wasserspiegel bereits 
am höchsten war. Und wenn statt Wasser Sand drin war, fingen sie gar 
nicht erst an, etwas hineinzuwerfen. Ein ähnlicher Test wurde mit Orang-
Utans durchgeführt.456 Sie erhielten einen Behälter mit einer Erdnuss drin, 
die sie wegen der zu engen Öffnung mit dem Arm nicht herausgreifen 
konnten. Ein Orang-Utan ging mehrmals hintereinander zum Wasserhahn 
und füllte seinen Mund mit Wasser, das er dann in den Behälter spie, bis er 
die Nuss, mit den Fingern erreichte. Ein anderer Affe pinkelte den Behälter 
einfach voll, um an die Nuss zu gelangen. Ein besonders deutliches Beispiel 
für Zukunftsbewusstsein und Planungsfähigkeit ist aber der Schimpanse, 
der in einem schwedischen Zoo jeden Morgen Steine einsammelte und sie 
in seinem Gehege an nicht gut sichtbaren Stellen zu kleinen Haufen zusam­
mentrug.457 Nachdem der Zoo geöffnet hatte, gab er mehrmals pro Tag eine 
Machtdemonstration ab, indem er mit gesträubtem Fell Steine durch das 
Gehege und auch gegen die Besucher warf. Durch das vorher angelegte 
Depot hatte er einen grossen Vorteil gegenüber den anderen Schimpansen, 
die im entscheidenden Moment keine Steine bereit hatten.
Einige Tiere zeigen auch ein gewisses mathematisches Verständnis, ein 
Bewusstsein für Zahlen und Mengen. Der bereits erwähnte Graupapagei 

454 Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 226.
455 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 214.
456 Hierzu und zum Folgenden N. Mendes/D. Hanus/J. Call, Raising the Level: 

Orangutans Use Water as a Tool, Biology Letters 3 (2007), S. 453; de Waal, Mensch 
(Fn. 311), S. 277.

457 Hierzu und zum Folgenden M. Osvath, Spontaneous Planning for Future Stone 
Throwing by a Male Chimpanzee, Current Biology 19/5 (2009), S. R190; de Waal, 
Mensch (Fn. 311), S. 276 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

202

399

400

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Alex konnte z.B. die Anzahl Klicks, die er hörte, mit der richtigen Zahl 
(z.B. „four“ oder „six“) benennen. Ausserdem wurden ihm mehrere Gegen­
stände, die sich verteilt unter drei Tassen befanden, nacheinander gezeigt, 
indem jede Tasse für ein paar Sekunden angehoben wurde. Die Frage „how 
many total?“ konnte er in acht von zehn Fällen richtig beantworten.458

Hinzu kommt bei manchen Tieren ein ökonomisches Denken und ein Ver­
ständnis für Tauschgeschäfte. Delfine wurden in einem Delfinarium darauf 
trainiert, Müll aus dem Becken zu sammeln, und bekamen dafür jeweils 
einen Fisch als Belohnung.459 Eine Delfindame brachte eines Tages einen 
Papierschnipsel nicht zum Trainer, sondern versteckte ihn und tauschte 
ihn erst später gegen einen Fisch ein. Später kam sie auf die Idee, das 
Papier zu zerreissen und sich für jedes Stück davon einen Fisch abzuholen. 
Einmal gelang es ihr, eine Möwe zu fangen, die sie dann ihrem Trainer 
brachte. Dieser war davon so begeistert, dass er ihr gleich mehrere Fische 
als Belohnung gab. Danach nahm sie einen der Fische und platzierte ihn 
so, dass er für Möwen gut erreichbar war. Sie legte sich auf die Lauer und 
konnte die nächste Möwe schnappen, um sie wieder gegen viele Fische zu 
tauschen.
Über solche individuellen Leistungen hinaus gibt es bei Tieren auch ko­
operatives planvolles Handeln. Elefanten hatten die Aufgabe, an einen ver­
schiebbaren Trog mit Futter zu gelangen, der sich ausserhalb des Geheges 
befand.460 Um den Trog war ein Seil gewunden, von dem beide Enden in 
das Gehege reichten. Die Elefanten verstanden offenbar, dass sie gleichzei­
tig an beiden Enden ziehen mussten. Zu zweit ergriffen sie mit dem Rüssel 
je ein Seilende und zogen den Futtertrog vor das Gehege. Wenn ein Elefant 
zuerst zurückgehalten wurde, wartete der andere bis zu 45 Sekunden auf 
ihn. (Eine Elefantenkuh kam zudem auf die Idee, statt am Seil zu ziehen, 
ihren Fuss daraufzustellen und den Partner allein arbeiten zu lassen.)
Nebst solchen wissenschaftlichen Tests wurde gemeinsames geplantes Han­
deln auch bei freilebenden Tieren beobachtet. In mehreren bekannten 
Fällen hat eine Gruppe männlicher Schimpansen eine andere Gruppe 
kriegerisch angegriffen und vertrieben, um ihr eigenes Territorium zu er­
weitern.461 Dabei haben sich die Affen gemeinsam in das fremde Gebiet 

458 de Waal, Smart (Fn. 403), S. 104.
459 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 222.
460 Hierzu und zum Folgenden de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 177–179.
461 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 187–189.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

203

401

402

403

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eingeschlichen und dort gezielt Jungtiere getötet. Dass die Aktion geplant 
war, zeigt sich daran, dass sie sich in diesem Fall leise und in einer Linie 
fortbewegten. Normalerweise sind sie laut und als Gruppe verstreut. Aus­
serdem liessen sie sich anders als üblich nicht von Nahrungsquellen aufhal­
ten und hielten nicht nach Weibchen Ausschau. Ebenso zeigen Schimpan­
sen ein arbeitsteiliges Vorgehen bei der Jagd auf Rote Stummelaffen.462 Es 
gibt einen Schimpansen, der die Äffchen aufscheucht, eine Gruppe von 
Treibern, eine Gruppe von Blockierern und die Fänger. Die Beute wird 
anschliessend unter allen Beteiligten gleichmässig aufgeteilt. Anders als bei 
einer Rudeljagd, wo jedes Tier aus der Situation heraus unterschiedliche 
Rollen einnehmen kann, ist bei den Schimpansen die Rollenverteilung von 
Anfang an geplant.

ee) Gerechtigkeitssinn

Nach den zwei letztgenannten Beispielen ist darauf hinzuweisen, dass Tiere 
keineswegs nur skrupellos miteinander umgehen, wenn es um die Befriedi­
gung eigener Bedürfnisse geht. Viele zeigen Mitgefühl und altruistisches 
Verhalten, einige sogar einen gewissen Sinn für Gerechtigkeit. Empathie ist 
bei Tieren mit Bindungsverhalten zu erwarten. Dazu gehören vorwiegend 
Säugetiere und Vögel, aber auch wenige Reptilien, die ebenfalls Brutpflege 
betreiben.463 Wenn beispielsweise eine Gans in einen Kampf verwickelt ist, 
beginnt das Herz ihres Partners zu rasen, auch wenn dieser selbst nicht 
am Kampf beteiligt ist.464 Freilebende männliche Schimpansen adoptieren 
Jungtiere, die ihre Mutter verloren haben und mit denen sie nicht verwandt 
sind.465 Altruistisches Verhalten zeigt sich sodann bei Ratten. In einem 
Experiment hatten sie die Wahl, einen von zwei Behältern zu öffnen.466 

Im ersten waren Schokoladenchips, im zweiten war eine andere Ratte 
gefangen. Sie öffneten zuerst den zweiten, also den mit der gefangenen 
Ratte. War dieser leer, öffneten sie hingegen den Behälter mit den Schokola­

462 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 219–221.
463 de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 16; vgl. Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 182.
464 de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 15 f.
465 de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 69; zur Analyse der experimentellen Studie 

C. Boesch et al., Altruism in Forest Chimpanzees: The Case of Adoption, PLoS 
ONE 5/1 (2010), Nr. e8901.

466 Hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 248; de Waal, 
Mensch (Fn. 311), S. 195 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

204

404

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


denchips. Ein weiteres Beispiel sind die Affen, die einem Artgenossen eine 
Klappe aufhalten, um ihm Zugang zu Futter zu verschaffen, auch wenn 
ihr eigener Futteranteil dadurch schrumpft.467 Schimpansen und Bonobos 
haben zudem eine Art Eigentumsordnung. Wenn ein Tier einmal etwas 
in den Händen oder im Mund hat, wird es ihm von den anderen nicht 
mehr strittig gemacht, egal welchen Status es hat. Auch die Hochrangigsten 
müssen dann bei den anderen betteln, um etwas von deren Futter abzu­
bekommen.468 Die Beispiele zeigen, dass sich manche Tiere jedenfalls so 
verhalten, wie man es aus menschlicher Sicht gerecht nennen würde.
Etwas, das darüber hinaus geht, ist ein Bewusstsein für Gerechtigkeit, also 
eine Fähigkeit, bewusst zwischen gerecht und ungerecht zu unterscheiden. 
Einige Tiere zeigen tatsächlich eine solche Fähigkeit, indem sie auf eine 
„ungerechte“ Behandlung entsprechend reagieren. Zwei Kapuzineraffen 
mussten in einem Experiment mehrmals hintereinander eine bestimmte 
Aufgabe erfüllen und erhielten als Belohnung jeweils ein Stück Gurke.469 

Solange sie die gleiche Belohnung bekamen, machten beide bereitwillig 
mit. Dann wurde jedoch der eine Affe mit einer – bei Kapuzineraffen 
viel begehrteren – Weintraube belohnt, während der andere für dieselbe 
Aufgabe weiterhin ein Stück Gurke erhielt. Dieser fing direkt an, zu protes­
tieren, indem er das Gurkenstück durch die Öffnung wieder nach draussen 
warf und danach heftig an seiner Versuchsbox rüttelte. Die zuerst sehr 
geschätzte Gurke wurde also plötzlich verschmäht, weil der andere etwas 
Besseres bekam. Eine solche Ungleichheitsaversion zeigen auch Schimpan­
sen. Sie gehen jedoch noch einen Schritt weiter, indem nicht nur der be­
nachteiligte Schimpanse, sondern auch derjenige, der die bessere Nahrung 
erhält, aus Protest die Nahrungsaufnahme verweigert.470 Hunde hingegen 
reagieren weniger stark auf Ungleichbehandlung. Sie verweigern zwar die 
Mitwirkung, wenn sie im Gegensatz zu einem anderen Hund für dieselbe 
Leistung überhaupt nicht belohnt werden, jedoch scheint es ihnen nichts 

467 Dazu de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 13.
468 de Waal, Smart (Fn. 403), S. 131; ders., Mensch (Fn. 311), S. 175, 219.
469 Hierzu und zum Folgenden de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 30, 310 f.; Brensing, 

Mysterium (Fn. 312), S. 180 f.
470 Brensing, Persönlichkeitsrechte (Fn. 394), S. 175; zur Analyse der experimentellen 

Studien S. Brosnan et al., Mechanisms Underlying Responses to Inequitable Out­
comes in Chimpanzees, Pan troglodytes, Animal Behaviour 79/6 (2010), S. 1229 
(1234 f.); Hinweis auf eine ähnliche Beobachtung betreffend Bonobos bei de Waal, 
Mensch (Fn. 311), S. 312.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

205

405

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auszumachen, wenn der andere Hund eine Wurst bekommt und sie selbst 
nur trockenes Brot.471

Auch beim Gerechtigkeitsempfinden lassen sich also verschiedene Stufen 
erkennen.472 Manche Tiere stören sich daran, wenn andere ohne ersicht­
lichen Grund mehr (Hunde) oder etwas Besseres (Kapuzineraffen) bekom­
men als sie selbst. Andere (Schimpansen) beanspruchen Gleichbehandlung 
nicht nur für sich selbst, sondern stören sich daran, dass in der konkreten 
Situation überhaupt einer mehr oder etwas Besseres bekommt als der an­
dere. Sie sorgen sich somit auch um die Interessen des anderen an der 
Situation beteiligten Tieres. Eine noch abstraktere Stufe bestünde darin, 
den Fokus auch auf die Interessen von nicht konkret beteiligten Mitglie­
dern einer Gemeinschaft auszuweiten, also die Auswirkungen bestimmter 
Verhaltensweisen auf das Allgemeinwohl zu berücksichtigen. Dies können 
vermutlich nur Menschen.

ff ) Ergebnisse zu den tatsächlichen Fähigkeiten von Tieren

Die Erkenntnisse zu den kognitiven, emotionalen und sozialen Fähigkeiten 
von Tieren zeigen, dass sich die typisch anthropozentrischen Theorien, die 
Tiere als vom Menschen grundlegend verschiedene und im Extremfall als 
bloss „instinktgesteuerte“, denkunfähige Wesen betrachten,473 nicht halten 
lassen.474 Wie sich gezeigt hat, sind viele Tiere fähig, zu lernen und Er­
lerntes weiterzugeben, einige entwickeln daraus sogar gruppenspezifische 
Kulturen. Manche Tiere können sich lange an Erlebtes zurückerinnern 
und manche können mithilfe ihres Wissens logische Schlüsse ziehen. Tiere 
verfügen über unterschiedliche Grade von Selbstbewusstsein, mit dem sie 
sich und andere als Individuen wahrnehmen. Einige können das Wissen 
von Artgenossen erkennen und deren Irrtümer zum eigenen Vorteil ausnut­
zen. Einige Tiere haben, anders als z.B. Bentham annahm,475 auch ein 
Bewusstsein für den Tod, jedenfalls für den von anderen. Manche Tiere 
benutzen von Natur aus Elemente einer Sprache (gelernte Laute, Dialekte, 
Grammatik), manche können eine konstruierte Zeichensprache lernen und 

471 Brensing, Persönlichkeitsrechte (Fn. 394), S. 158; de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 30.
472 Vgl. hierzu und zum Folgenden de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 309–314.
473 Dazu vorne Rz. 349 (Descartes).
474 Vgl. Searle, Geist (Fn. 433), S. 135 f., 142; Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 291; de 

Waal, Mensch (Fn. 311), S. 187.
475 Vorne Rz. 353.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

206

406

407

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anwenden. Auch unter den Tieren, die nicht „richtig“ (wie Menschen) spre­
chen können, sind einige zu „vernünftigem“ Denken und Handeln fähig. 
Sie planen in die Zukunft, entwickeln allein oder gemeinsam Lösungen 
für bisher nicht gekannte Probleme oder führen Tauschgeschäfte im Bestre­
ben durch, dabei mit möglichst wenig Aufwand möglichst viel Nutzen zu 
erzielen. Schliesslich zeigen einige Tiere auch einen Sinn für Gerechtigkeit, 
indem sie sich zum eigenen Nachteil für Artgenossen einsetzen, den Besitz 
von anderen respektieren oder gegen ungleiche Belohnung protestieren.
Damit sind sämtliche Eigenschaften, die in der tierphilosophischen Diskus­
sion vorgebracht werden, um den Menschen von Tieren abzugrenzen und 
seine exklusive moralische Stellung zu rechtfertigen, jedenfalls in Ansätzen 
auch bei (einigen) Tieren vorhanden.476 Es wäre deshalb – nicht nur in der 
Biologie – richtig, auch Menschen begrifflich als Tiere zu behandeln und 
im Übrigen von nichtmenschlichen Tieren zu sprechen. Zwar sind viele 
der untersuchten Fähigkeiten bei Menschen (zum Teil deutlich) stärker 
ausgeprägt bzw. weiter fortentwickelt als bei allen nichtmenschlichen Tie­
ren (und führen z.B. zur Fähigkeit, ein Computerprogramm zu schreiben). 
Das bedeutet aber nicht, dass Tiere und Menschen zwei grundverschiede­
ne Kategorien bilden. Vielmehr hat sich bestätigt, was Charles Darwin 
1871 geschrieben hat:477 dass die Unterschiede zwischen Menschen und 
Tieren nur graduelle und nicht prinzipielle sind.478 Anstelle einer klaren 
anthropologischen Differenz besteht zwischen Menschen und Tieren eine 
explanatorische Kontinuität:479 Besondere Fähigkeiten, die in ihrer Art 
oder ihrem Mass nur beim Menschen auftreten, lassen sich mit denselben 
Mitteln erklären wie die entsprechenden basaleren Fähigkeiten von Tieren. 
Damit hat sich die Grundthese des Egalitarismus, wonach es keinen grund­
legenden tatsächlichen Unterschied zwischen Menschen und Tieren gibt,480 

bewahrheitet. In diesem Zusammenhang ist auch zu erwähnen, dass der 
Mensch seinen eigenen Gattungsnamen Homo nur aus historischen Grün­
den trägt. Genetisch ist er mit dem Schimpansen (Pan troglodytes) und 

476 Vgl. Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 44 f.
477 Vgl. van Horik/Emery, Evolution (Fn. 425), S. 630; J. Tanner, Marginal Humans, 

the Argument from Kinds and the Similarity Argument, FU Phil Soc Psy 5/1 (2006), 
S. 47 (57).

478 C. Darwin, Die Abstammung des Menschen (aus: The Descent of Man and Selection 
in Relation to Sex, 1871), Kap. 4: Die geistigen Fähigkeiten des Menschen und der 
Tiere, zit. nach der Übersetzung v. H. Schmidt, 4. Aufl., 1982, S. 160 f.

479 Wild, Tiere (Fn. 394), S. 47.
480 Dazu vorne Rz. 381.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

207

408

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Bonobo (Pan paniscus) so nah verwandt, dass die drei Arten eigentlich 
alle denselben Gattungsnamen (Homo oder Pan) tragen müssten.481

Statt weiterhin nach „Alleinstellungsmerkmalen“ des Menschen zu suchen, 
ist es daher viel sinnvoller, zu fragen, was es dem Menschen ermöglicht 
hat, in Bezug auf gewisse Fähigkeiten einen derart grossen Entwicklungs­
vorsprung gegenüber den anderen Tieren zu erlangen. Wahrscheinlich ist 
es der hohe Grad an Kooperationsbereitschaft.482 Kein Tier ordnet sich 
so stark auf Kosten der eigenen Bedürfnisse den Erwartungen der Gemein­
schaft unter wie der Mensch. Was daraus hervorgegangen ist, z.B. eine 
Schriftsprache oder das Wissen zum Bau von Computern und Raketen, 
sind jedoch Kollektivleistungen. Sie sagen nichts oder nur sehr wenig über 
die Fähigkeiten, die Interessen und die Verletzlichkeit von Individuen aus. 
Das spricht dafür, dass sie in ethischer Hinsicht für den Umgang mit 
Individuen (z.B. den Schutz ihres Lebens) nicht oder jedenfalls nicht in 
erster Linie relevant sind.

d) Egalitäre Anforderungen an die Ungleichbehandlung (Speziesismus-
Einwand)

Wenn Menschen und Tiere sich tatsächlich nicht wesentlich voneinander 
unterscheiden, stellt sich die Frage, warum sie nach dem geltenden Recht 
und manchen (hierarchischen) Tierethikpositionen so ungleich behandelt 
werden sollen. Denn nach dem ethischen Gleichheitssatz bedarf jede Un­
gleichbehandlung von Gleichem einer Rechtfertigung.483 Von egalitärer Sei­
te wird die trotz tatsächlicher Vergleichbarkeit geübte Ungleichbehandlung 
von Menschen und Tieren, soweit sie nicht durch besondere Gründe ge­
rechtfertigt ist, als Speziesismus verurteilt. Speziesismus bezeichnet die Auf­
fassung, dass allein die Zugehörigkeit zu einer bestimmten Spezies (in der 
Regel: zur Spezies Mensch) es rechtfertigt, die Individuen dieser Spezies 
besser zu behandeln als andere Individuen.484 Der Begriff steht für eine un­

481 de Waal, Smart (Fn. 403), S. 120; Lecointre/Le Guyader, Biosystematik (Fn. 1), 
S. 618; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 39; vgl. Precht, Tiere (Fn. 367), S. 101 f.; Cavalie­
ri, Tierfrage (Fn. 361), S. 89 f.

482 Vgl. hierzu und zum Folgenden Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 319 f., 322; dens., 
Persönlichkeitsrechte (Fn. 394), S. 217.

483 Vorne Rz. 340; vgl. auch vorne Rz. 378.
484 Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 51 f.; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 48; Cavalieri, 

Tierfrage (Fn. 361), S. 81.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

208

409

410

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zulässige Ungleichbehandlung, die sich mit Rassismus und Sexismus, wel­
che ebenfalls an biologische Merkmale anknüpfen, vergleichen lässt.485 Der 
Speziesismus-Einwand macht damit eine Verletzung des Gleichheitssatzes 
geltend, mit der Begründung, dass die Artzugehörigkeit kein tatsächlicher 
Unterschied ist, der eine Ungleichbehandlung rechtfertigt.

aa) Warum die Spezieszugehörigkeit nicht relevant ist

Wie die Untersuchung der tatsächlichen Fähigkeiten von Tieren gezeigt hat, 
verfügt der Mensch über kein Merkmal, das ihn eindeutig und wesentlich 
von allen Tieren unterscheiden lässt. Das bedeutet erstens, dass Menschen 
und Tiere (gesamthaft betrachtet) zumindest in dem Masse gleich sind, 
dass der Gleichheitssatz auf sie Anwendung findet, dass also nicht von 
vornherein von zwei grundverschiedenen Kategorien gesprochen werden 
kann. Zweitens bedeutet es, dass sich aus der Zugehörigkeit zur Spezies 
Mensch allein keine tatsächlichen Unterschiede zur Rechtfertigung einer 
Ungleichbehandlung ergeben. Insoweit ist der Speziesismus-Einwand be­
gründet. Da sich Gerechtigkeit aber nicht an der Gleichheitsfrage allein 
misst,486 ist zusätzlich zu fragen, warum Speziesismus überhaupt falsch ist, 
warum nicht bereits die blosse Artzugehörigkeit als moralisch unterschei­
dungsrelevante Eigenschaft behandelt werden darf. Zu dieser Frage gibt es 
einige Argumente, die nicht alle gleichermassen überzeugen.
Ein Argument lautet, dass angeborene, biologische Eigenschaften generell 
moralisch unerheblich seien, weil sie von den Betroffenen nicht frei gewählt 
wurden, sondern eben angeboren sind.487 Das würde jedoch implizieren, 
dass auch die angeborene Eigenschaft der Empfindungsfähigkeit unerheb­
lich ist, womit eine darauf gestützte Ungleichbehandlung zwischen empfin­
dungsfähigen und empfindungslosen Wesen nicht gerechtfertigt wäre. Dies 
entspräche sicher nicht dem Ziel der Speziesismuskritik.
Ein anderes Argument zweifelt an der konsequenten Umsetzbarkeit der 
speziesbezogenen Unterscheidung. Ein biologisch fundiertes „Gattungs­

485 Vgl. Singer, Speziesismus (Fn. 303), S. 31 f.; Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 53; 
G. Skirbekk, Ethischer Gradualismus: jenseits von Anthropozentrismus und Bio­
zentrismus?, Dtsch. Z. Philos. 43 (1995) H 3, S. 419 (422).

486 Dazu vorne Rz. 341.
487 Vgl. Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 53; Rowlands, Gerechtigkeit (Fn. 307), 

S. 96 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

209

411

412

413

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


denken“ führe zu Schwierigkeiten, weil es eben keine klare Trennlinie 
zwischen Menschen und Tieren gebe. Beispielsweise sei unklar, wie wir mit 
Neandertalern umgehen müssten, wenn sie überlebt hätten, oder mit Kreu­
zungen zwischen Menschen und Schimpansen, wenn es sie gäbe (was bio­
logisch möglich wäre).488 Dieses Argument ist an sich plausibel, praktisch 
jedoch kaum bedeutsam, da die angesprochenen Schwierigkeiten (bisher) 
nur hypothetische Fälle betreffen. Unter den aktuell lebenden Wesen lassen 
sich Menschen und nichtmenschliche Tiere jedenfalls so gut unterscheiden, 
dass sie in aller Regel nicht miteinander verwechselt werden.
Ein weiteres Argument betrachtet die Unterscheidung von Individuen nach 
ihrer Zugehörigkeit zu einer Gruppe generell als problematisch. Damit 
könnten beliebige Gruppenmitgliedschaften für moralisch relevant oder 
irrelevant erklärt werden. Beispielsweise sei in der Vergangenheit mit Über­
zeugung davon ausgegangen worden, dass weisse Männer anderen Men­
schen (Schwarzen, Frauen) von Natur aus überlegen sind.489 Gegen dieses 
Argument ist einzuwenden, dass nicht jede Unterscheidung nach Gruppen 
zwangsläufig problematisch ist. Eine Regelung, die es allgemein verbietet, 
lebenden Fröschen die Beine abzuschneiden, und es allgemein erlaubt, 
Blumen zu schneiden, unterscheidet in dieser allgemeinen Form auch nach 
Gruppen. Wenn das Zerschnittenwerden aber allen Fröschen Schmerzen 
bereitet und allen Blumen nicht, dann ist eine solche Unterscheidung be­
gründet.
Schliesslich gibt es aber ein Argument, das im Unterschied zu den bis­
herigen überzeugend aufzeigt, warum die Spezieszugehörigkeit kein mora­
lisch erhebliches Kriterium ist: Sie hat keinen Einfluss darauf, wie eine 
Handlung auf die betroffenen Wesen wirkt, ob sie für diese (aktuell oder 
potenziell) vorteilhaft oder nachteilig ist.490 Ein Frosch hat nicht deshalb 
Schmerzen, wenn man ihm die Beine wegschneidet, weil man ihn Frosch 
nennt, sondern weil er ein Nervensystem hat, das ihm das Erleben von 
Schmerz ermöglicht. Und eine Blume, die abgeschnitten wird, hat nicht 
deshalb keine Schmerzen, weil man sie Blume nennt, sondern weil ihr ein 
solches Nervensystem fehlt. Eine Ungleichbehandlung zwischen verschie­
denen Wesen, namentlich zwischen Tieren und Menschen, lässt sich nur 
aufgrund eines Unterscheidungsmerkmals rechtfertigen, das in irgendeiner 
Weise darauf Einfluss hat, wie die Handlung auf wenigstens eines der 

488 Skirbekk, Gradualismus (Fn. 485), S. 423.
489 Vgl. Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 55.
490 Vgl. Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), S. 195; Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 10.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

210

414

415

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beteiligten Wesen wirkt oder wirken kann. Die Spezieszugehörigkeit erfüllt 
dieses Erfordernis nicht, weshalb Speziesismus ungerecht ist.

bb) Begründete speziesneutrale Unterscheidungen

Aus dem Verbot des Speziesismus werden Ansprüche auf Gleichbehand­
lung von Menschen und Tieren abgeleitet. Oft wird dabei ganz allgemein 
von Tieren gesprochen,491 sodass der Eindruck entstehen kann, es seien 
Tiere jeglicher Art gemeint. Jedoch ist klar, dass es nicht in erster Linie 
um Heuschrecken, Quallen und Seesterne geht, sondern um Tiere, die mit 
dem Menschen näher verwandt sind – primär also Säugetiere, gefolgt von 
Vögeln und den übrigen Wirbeltieren.492 Denn tatsächlich ist das Tierreich 
sehr vielfältig und zwischen den Arten bestehen teils grösste Unterschiede 
in Bezug auf Eigenschaften wie Empfindungsfähigkeit, Bewusstsein oder 
Denkvermögen. Eine Forderung nach absoluter Gleichbehandlung aller 
Arten würde dieser Vielfalt nicht gerecht. Es wäre z.B. absurd, für eine 
Motte genau die gleichen moralischen Ansprüche oder Rechte zu fordern 
wie für einen Orang-Utan, da die beiden offensichtlich nicht genau die 
gleichen Bedürfnisse haben. Gleichzeitig ist es andererseits absurd, dass 
der Orang-Utan im geltenden Recht mehr mit der Motte gemeinsam hat 
als mit dem Menschen, weil er wie die Motte in die Kategorie „Tiere“ 
gesteckt wird, während der Mensch als einzige Spezies eine eigene Kate­
gorie „Menschen“ bildet.493 Gerechterweise darf es also einerseits keine 
Trennlinie geben, die strikt zwischen Menschen als den einzigen Subjekten 
mit moralischen oder rechtlichen Ansprüchen auf der einen Seite und 
Tieren als blossen Objekten auf der anderen Seite unterscheidet. Anderseits 
muss innerhalb des Tierreichs sachgerecht, d.h. mit Blick auf die jeweiligen 
Bedürfnisse oder Interessen, unterschieden werden, welchen Tieren welche 
Ansprüche gewährt werden sollen. Solche Unterscheidungen dürfen auch 
artspezifisch gemacht werden, soweit die relevanten Unterscheidungskri­
terien (unterschiedliche Interessen, Bedürfnisse) tatsächlich artspezifisch 
sind. Sie verstossen nicht gegen das Speziesismusverbot, solange sie sich 

491 So z.B. bei B. Rollin, Moraltheorie und Tiere (aus: Animal Rights & Human 
Morality, 2006), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte (Fn. 307), S. 40 (47 f.); Rowlands, 
Gerechtigkeit (Fn. 307), S. 92 f.; Nelson, SdE (Fn. 350), §§ 65–67, S. 162–172.

492 Vgl. M. Midgley, Die Begrenztheit der Konkurrenz und die Relevanz der Spezies­
zugehörigkeit (aus: Animals and Why They Matter, 1983), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte 
(Fn. 307), S. 150 (156).

493 Vgl. Precht, Tiere (Fn. 367), S. 336; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 63.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

211

416

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht pauschal auf die Artzugehörigkeit als solche stützen, sondern auf 
spezifischere Kriterien, die einen Einfluss darauf haben, wie die einzelnen 
Tiere durch eine Handlung betroffen werden.

cc) Bedingungen einer zulässigen Ungleichbehandlung

Wenn Tiere also nicht pauschal von der Moral ausgeschlossen werden 
dürfen, jedoch artspezifische Differenzierungen zulässig sein sollen, stellt 
sich die Frage, wo genau, d.h. zwischen welchen Arten oder Artgruppen 
(Gattungen, Familien, Ordnungen, Klassen etc.) eine moralische Grenze 
gezogen werden darf. Nicht nur die Trennlinie zwischen Mensch und Tier 
lässt sich kritisieren, sondern auch eine Trennlinie zwischen Primaten und 
den übrigen Säugetieren, zwischen Säugetieren und den übrigen Wirbeltie­
ren oder zwischen Wirbeltieren und Wirbellosen.494 Denn wo auch immer 
eine Grenze gezogen wird, stellt sich stets die Frage: Warum gerade dort? 
Warum sollen (nur) gerade diese Arten einbezogen werden und warum 
nicht auch jene? Klare Trennlinien sind schwierig zu begründen, vor al­
lem weil die tatsächlichen Eigenschaften, auf die sie sich stützen können 
(Schmerzempfinden, Denkvermögen, Sprachfähigkeit etc.), in der Regel 
graduell sind, die Grenzen zwischen dem Vorhandensein und dem Fehlen 
einer Eigenschaft also fliessend verlaufen. Diese Schwierigkeit bedeutet 
aber keine Unmöglichkeit. Moralische Ungleichbehandlungen zwischen 
verschiedenen Einzeltieren oder Gruppen (Arten, Gattungen etc.) lassen 
sich mit der nötigen Klarheit begründen, wenn sie gewisse Bedingungen 
einhalten.
Eine erste Bedingung ist, dass die Unterscheidung nur nach sachlich ein­
schlägigen Kriterien erfolgt. Kein solches Kriterium ist die Spezieszugehö­
rigkeit, da sie generell keine moralisch relevante Eigenschaft ist. Dement­
sprechend darf es auch nicht auf die Ähnlichkeit mit einer bestimmten 
Spezies, konkret mit dem Menschen, als eigentliches Kriterium ankommen. 
Der Grund, warum für einige Tiere berechtigterweise eine Gleichbehand­
lung mit Menschen in gewissen Bereichen gefordert werden kann, ist denn 
auch nicht, dass diese Tiere dem Menschen (äusserlich oder genetisch) 
ähnlich sind. Entscheidend ist vielmehr, dass sie über Eigenschaften verfü­
gen, aufgrund derer eine Handlung auf sie gleich oder ähnlich wirkt wie 
auf einen Menschen. Solche Eigenschaften äussern sich in einer entspre­

494 Vgl. hierzu und zum Folgenden Precht, Tiere (Fn. 367), S. 305 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

212

417

418

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chend vergleichbaren Verletzlichkeit. Das bedeutet umgekehrt, dass beim 
Fehlen der massgeblichen Eigenschaft auch die Verletzlichkeit fehlt. Wenn 
Lebewesen einer bestimmten Art z.B. überhaupt keine Schmerzen erleben 
können, werden sie nicht benachteiligt, wenn man es erlaubt, sie mit einer 
Nadel zu stechen, und dasselbe bei anderen Arten, die schmerzempfindlich 
sind, verbietet. Die Schmerzempfindungsfähigkeit ist also ein sachlich ein­
schlägiges Kriterium, weil sie eine Verletzlichkeit begründet, die ohne diese 
Eigenschaft fehlt. Durch das Abstellen auf die Verletzlichkeit können die 
Grenzen so gezogen werden, dass die Ungleichbehandlung (im Idealfall) 
zu gar keiner Benachteiligung führt. Das gelingt z.B., wenn bestimmte 
Schutzansprüche (Schutz vor Schlägen, Schutz vor Beleidigung etc.) nur 
solchen Wesen vorenthalten werden, die ohnehin keine entsprechende Ver­
letzlichkeit haben. Eine Raupe kümmert es nicht, wenn sie verbal beleidigt 
wird, weshalb sie nicht benachteiligt wird, wenn es erlaubt ist, sie verbal zu 
beleidigen.
Wie sich eben gezeigt hat, ist die Verletzlichkeit eine spezifische Eigen­
schaft, die von der Art der jeweiligen Handlung abhängt. Die zweite Bedin­
gung ist deshalb, dass eine Ungleichbehandlung zwischen verschiedenen 
Wesen nie pauschal begründet wird, sondern immer spezifisch, d.h. auf 
eine bestimmte Art von Handlung bzw. Anspruch bezogen.495 Pauschal 
wäre eine Regel, die ein einziges Kriterium für jede Art von Behandlung 
für massgeblich erklärt, beispielsweise dass vernunftbegabte Wesen alle er­
denklichen Rechte erhielten und vernunftlose Wesen gar keine. Unzulässig 
wäre diese Regel deshalb, weil sie eine Eigenschaft (Vernunftfähigkeit), die 
nur für bestimmte Ansprüche (z.B. Verträge schliessen zu dürfen) relevant 
ist, auch für Ansprüche voraussetzt, für die sie nicht relevant ist (z.B. un­
vergiftetes Futter essen zu dürfen). Dass eine Ungleichbehandlung immer 
spezifisch zu begründen ist, bringt es mit sich, dass für jede Handlung 
einzeln ermittelt werden muss, auf welche Eigenschaft es ankommt.496 Für 
die Frage, welche Tiere man in einem Terrarium halten darf, ist nebst dem 
Platzbedürfnis z.B. entscheidend, ob sie über kognitive und emotionale 
Fähigkeiten verfügen, die eine Unterscheidung zwischen Freisein und Ein­
gesperrtsein ermöglichen – was bei Insekten und Würmern wohl kaum 

495 Dazu Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 39.
496 Hierzu und zum Folgenden G. Francione, Empfindungsfähigkeit, ernst genom­

men (Taking Sentience Seriously, 2008), in: Schmitz (Hrsg.), Tierethik (Fn. 310), 
S. 153 (169, 171); Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), S. 194 f.; A. Cochrane, Ownership 
and Justice for Animals, Utilitas 21/4 (2009), S. 424 (434); J.-C. Wolf, Tierethik 
(Fn. 348), S. 29.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

213

419

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Fall ist. Über welche Wesen man einen potenziell ehrverletzenden Text 
veröffentlichen darf, hängt davon ab, ob sie über kognitive und emotionale 
Fähigkeiten verfügen, die ein Ehrgefühl ermöglichen, das durch einen sol­
chen Text verletzt werden könnte – was wohl nur bei Menschen der Fall ist.
Werden diese Bedingungen – sachliches Unterscheidungskriterium in Be­
zug auf eine bestimmte Handlung (spezifische Verletzlichkeit) – eingehal­
ten, sind Ungleichbehandlungen zu rechtfertigen, auch wenn sie nicht jedes 
Individuum einzeln, sondern eine Art oder Artengruppe als Ganzes erfas­
sen. Sie sind nicht speziesistisch, da sie nicht auf die Artzugehörigkeit als 
solche abstellen, sondern auf (artspezifische) sachliche Kriterien.

e) Argument der marginalen Menschen

Während der Speziesismus-Einwand die direkt an die Spezies anknüpfende 
Bevorzugung von Menschen im Visier hat, richtet sich das Argument der 
marginalen Menschen gegen jene Art von (pauschaler oder spezifischer) 
Menschenprivilegierung, die aufgrund eines an sich neutralen Kriteriums 
erfolgt, das aber (angeblich) nur Menschen erfüllen. Typischerweise be­
steht dieses Kriterium in irgendeiner Form von Vernunftfähigkeit bzw. 
einer Fähigkeit, die Vernunft voraussetzt (z.B. Vertragsfähigkeit,497 politi­
sche Handlungsfähigkeit498). Nun gibt es Menschen, welche diese Fähigkeit 
(im erforderlichen Mass) nicht, noch nicht oder nicht mehr besitzen.499 Sie 
werden üblicherweise als marginale Menschen (oder: menschliche Grenz­
fälle, nichtparadigmatische Fälle, engl. marginal humans, marginal cases) 
bezeichnet. Die Bezeichnung ist insofern etwas irreführend, als sie den 
Eindruck erwecken könnte, diese Menschen seien (biologisch) gar keine 
echten Menschen oder sie seien (wertmässig) weniger bedeutend als an­
dere. Die Marginalität bezieht sich jedoch nicht auf das Menschsein als 
solches, sondern auf die spezifische Fähigkeit, die dafür als charakteristisch 
gesehen wird. Weil damit in der Regel eine irgendwie geartete Vernunftfä­
higkeit gemeint ist, bedeutet marginal also so viel wie nicht vernunftfähig 
oder mangelhaft vernunftfähig. Zu den marginalen Menschen gehören 

497 Dazu vorne Rz. 333 f. (Rawls; Kritik von Rowlands).
498 Kritische Schilderung bei Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 134 f.
499 Hierzu und zum Folgenden Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 46; Rippe, Ethik 

(Fn. 338), S. 38; Tanner, Marginal Humans (Fn. 477), S. 48 f.; J.-C. Wolf, Tierethik 
(Fn. 348), S. 50; vgl. Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 87 f.; J. McMahan, The 
Ethics of Killing, 2002, S. 204.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

214

420

421

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beispielsweise Säuglinge, Altersdemente, Komapatienten, Hirngeschädigte 
oder geistig schwer Behinderte.
Für das Argument ist nun entscheidend, dass es gleichzeitig Tiere mit 
sehr hoch entwickelten kognitiven Fähigkeiten gibt, von denen sich einige 
jedenfalls ansatzweise auch als vernunftfähig bezeichnen lassen.500 Damit 
verfügen einige Tiere über gleiche und zum Teil sogar höhere Kognitions- 
oder eben Vernunftfähigkeiten als gewisse Menschen.501 Deshalb sei es 
inkonsistent, so das Argument, wenn alle Menschen einschliesslich der 
marginalen als vollwertige Mitglieder der Moral- oder Rechtsgemeinschaft 
anerkannt und alle Tiere, auch jene, welche die marginalen Menschen in 
den fraglichen Fähigkeiten übertreffen, davon ausgeschlossen werden.502

Beispielsweise wird gefragt, wie wir es für moralisch halten können, einen 
Schimpansen zu töten, wenn wir gleichzeitig die aktive Sterbehilfe für un­
heilbare Patienten mit schweren Gehirnschäden und nur noch minimalen 
neurophysiologischen Aktivitäten strikt ablehnen.503 Um diese Inkonsistenz 
zu beseitigen, gebe es für Positionen, die Vernunftfähigkeit für die mora­
lisch massgebende Eigenschaft halten, zwei Möglichkeiten:504 Entweder 
sie halten an diesem Kriterium fest und schliessen die marginalen Men­
schen aus dem Kreis der Moralsubjekte aus. Oder sie lassen eine weniger 
anspruchsvolle Eigenschaft (z.B. Empfindungsfähigkeit) genügen, um auch 
marginale Menschen einzuschliessen. Dann aber müssten sie auch einige 
Tiere miteinschliessen, nämlich jene, welche die geforderten Eigenschaften 
(Empfindungsfähigkeit) ebenfalls besitzen.
Auch dieses Argument wendet den allgemeinen Gleichheitssatz an, indem 
es aus der tatsächlichen Vergleichbarkeit zwischen marginalen Menschen 
und (einigen) Tieren einen Anspruch auf Gleichbehandlung (Konsistenz) 
ableitet. Es wurde bereits festgestellt, dass einige Tiere in tatsächlicher Hin­

500 Dazu vorne Rz. 398–403.
501 E. Pluhar, Gibt es einen moralisch relevanten Unterschied zwischen menschlichen 

und tierlichen Nicht-Personen? (Is There a Morally Relevant Difference Between 
Human and Animal Nonpersons?, 1988), in: Schmitz (Hrsg.), Tierethik (Fn. 310), 
S. 115 (115); Skirbekk, Gradualismus (Fn. 485), S. 425.

502 Pluhar, Unterschied (Fn. 501), S. 115; F. Selter, Planning for the Future, 2020, 
S. 227; Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 46 f.; kritisch Korsgaard, Tiere (Fn. 360), 
S. 109.

503 Skirbekk, Gradualismus (Fn. 485), S. 422.
504 Hierzu und zum Folgenden Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 47; A. Cochrane, An­

imal Rights without Liberation, 2012, S. 30, 32; Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), 
S. 20; vgl. Tanner, Marginal Humans (Fn. 477), S. 50 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

215

422

423

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sicht auch mit durchschnittlichen erwachsenen Menschen viele Gemein­
samkeiten haben und insoweit mit ihnen vergleichbar sind. Mit marginalen 
Menschen besteht diese Vergleichbarkeit erst recht, weil bei ihnen auch 
das Unterscheidungsmerkmal der Vernunftfähigkeit ganz oder teilweise 
fehlt – ein Merkmal, das zwar nicht ausschliesslich menschlich, aber bei 
(voll entwickelten) Menschen doch besonders ausgeprägt ist. Insoweit ist 
die Forderung nach Gleichbehandlung also begründet. Welche der beiden 
Optionen zur Konsistenzherstellung zu wählen ist, muss nun spezifisch für 
die Handlung bzw. den Anspruch, um den es geht, entschieden werden. 
Beim Anspruch auf Lebensschutz dürfte klar sein, dass die menschliche Ge­
sellschaft nicht gewillt ist, marginale Menschen davon auszuschliessen.505 

Denn dies hätte zur Folge, dass z.B. Säuglinge und altersdemente Menschen 
straflos getötet werden dürften. Je nachdem, wie sich die gesellschaftliche 
Einstellung zu solchen Menschen entwickeln würde, könnte es sogar so 
weit führen, dass vernunftlose Menschen mithilfe von gentechnischen Me­
thoden absichtlich „gezüchtet“ würden, um sie – wie es mit Tieren gemacht 
wird – für Organspenden und invasive Forschungsexperimente zu verwen­
den und zu töten.
Dass eine Gemeinschaft von vernunftfähigen Menschen eine solche Ord­
nung nicht will, lässt sich gut begründen. Abgesehen davon, dass diese 
Ordnung einer allgemeinen Intuition widerspräche, gibt es viele Menschen, 
die marginale Menschen als nahe Angehörige haben (Kinder mit geistiger 
Behinderung, demenzkranke Eltern). Sie wären durch die Tötung oder 
Misshandlung ihrer Angehörigen ebenfalls betroffen, zwar nicht in ihrem 
eigenen Anspruch auf Leben bzw. körperliche Unversehrtheit, aber in ihren 
Gefühlen, die aus der Beziehung mit den Angehörigen erwachsen sind. 
Bereits durch die Erlaubnis solcher Tötungen müssten sie zudem in ständi­
ger Angst vor dem Verlust ihrer Angehörigen leben. Hinzu kommt, dass 
jeder vernunftfähige Mensch selbst jederzeit in den Status eines marginalen 
Menschen geraten könnte, etwa durch einen dauerhaften506 Verlust des 
Bewusstseins nach einem schweren Sturz oder durch eine neurologische 
Erkrankung.507 Wer also selbst nicht bereit ist, in so einem Fall auf seine 

505 Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 30; vgl. Francione, Empfindungsfähigkeit 
(Fn. 496), S. 165.

506 Eine vorübergehende Deaktivierung der Fähigkeit zu vernünftigem Handeln, etwa 
durch Schlaf, Koma oder Rausch, ändert noch nichts daran, dass ein Mensch 
insgesamt ein vernünftiges Wesen ist; vgl. dazu Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 111.

507 Dazu Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 67.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

216

424

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


individuellen Moral- oder Rechtsansprüche zu verzichten, stimmt einer Re­
gel, die marginale Menschen von diesen Ansprüchen ausschliesst, vernünf­
tigerweise nicht zu. Damit ergibt sich, dass ein Ausschluss der marginalen 
Menschen aus der Moral keine ernsthafte Option ist. Unter Vorbehalt der 
folgenden Einwände bedeutet dies, dass die Forderung nach Konsistenz 
dadurch zu erfüllen ist, dass nebst allen Menschen auch Tiere, die mit 
marginalen Menschen tatsächlich vergleichbar sind, den Status eines Mo­
ralsubjekts bzw. die ihnen gebührenden Ansprüche erhalten.508

Gegen das Argument der marginalen Menschen gibt es verschiedene Ein­
wände, die einen Anspruch auf Gleichbehandlung zwischen Tieren und 
marginalen Menschen bestreiten. Die meisten davon sind den hierarchi­
schen Positionen zuzuordnen und werden deshalb erst dort behandelt. 
Bereits an dieser Stelle ist jedoch ein Einwand zu erwähnen, der nicht 
oder jedenfalls nicht eindeutig hierarchisch ist, nämlich das Argument der 
untragbaren Folgen (auch: Dammbruchargument, Argument vom Nebenef­
fekt).509 Dieses Argument bestreitet nicht, dass die Ungleichbehandlung 
von Tieren und marginalen Menschen unter dem Gleichheitsaspekt unbe­
gründet ist. Es hält sie aber dennoch für gerechtfertigt, weil eine Aufhe­
bung der klaren Trennung zwischen Menschen und Tieren für Menschen 
unannehmbare Folgen hätte. So wird etwa gesagt, es sei „taktlos“ oder „an­
rüchig“, Kleinkinder und behinderte Menschen mit Tieren zu vergleichen, 
dadurch würden diese Menschen moralisch abgewertet.510 Dies könne dazu 
führen, dass immer mehr Menschen ihren Status als vollwertige Mitglie­
der der Rechtsgemeinschaft verlieren.511 Beispielsweise könnten in einem 
nächsten Schritt die sozial Unangepassten und schliesslich alle, die sich 
unbeliebt machen, ausgeschlossen werden. Solche Menschen dürften dann 
durch den Staat gequält und getötet werden.
Das Argument der untragbaren Folgen geht also davon aus, dass eine mo­
ralische Angleichung von marginalen Menschen und Tieren zwangsläufig 
eine Abwertung von Menschen zur Folge hätte. Das trifft aber nicht zu. Wie 
gezeigt wurde, kann diese Angleichung nicht nur durch einen Ausschluss 

508 Vgl. Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 47 f.
509 Hierzu und zum Folgenden Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 56; Pluhar, Unter­

schied (Fn. 501), S. 116.
510 Kritische Schilderungen bei Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 48; J.-C. Wolf, Tier­

ethik (Fn. 348), S. 103.
511 Hierzu und zum Folgenden Carruthers, Warum (Fn. 342), S. 225; vgl. Singer, PE 

(Fn. 303), S. 129 f.; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 57.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

217

425

426

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


marginaler Menschen, sondern auch durch einen Einschluss von Tieren 
erfolgen. Und wie ebenfalls gezeigt wurde, kommt praktisch gesehen nur 
das Zweite in Frage. Eine Abwertung von Menschen ist weder zwingende 
Folge noch Zweck des Arguments der marginalen Menschen. Der Zweck 
ist die Aufwertung von Tieren.512 Damit ist das Argument der untragbaren 
Folgen nicht geeignet, um eine Ungleichbehandlung zwischen Tieren und 
marginalen Menschen zu rechtfertigen.

2. Hierarchische Positionen

Hierarchische tierethische Positionen kennzeichnen sich dadurch, dass sie 
einen moralischen Vorrang der Menschen vor Tieren annehmen.513 Dieser 
Vorrang bedeutet nicht zwingend, dass tierliche Interessen (wie im strengen 
Anthropozentrismus) überhaupt nicht zählen, er bedeutet aber, dass sie 
weniger zählen als menschliche Interessen. Durch diese Höhergewichtung 
der menschlichen Interessen unterscheidet sich der Hierarchismus vom 
Egalitarismus. Die Abgrenzung ist jedoch zumindest auf den ersten Blick 
gar nicht so eindeutig, denn wie sich gezeigt hat, lassen auch egalitäre Posi­
tionen unter gewissen Bedingungen eine Andersbehandlung von Menschen 
und Tieren zu.514 Ein Unterschied ist aber darin zu sehen, dass egalitäre 
Positionen bestrebt sind, eine Benachteiligung von Tieren gegenüber Men­
schen zu vermeiden. Dazu setzen sie die spezifischen Unterscheidungskrite­
rien so fest, dass die Andersbehandlung den Tieren möglichst nur solche 
Ansprüche vorenthält, durch die sie gar keinen Vorteil hätten. Beispielswei­
se werden Tiere nicht dadurch benachteiligt, dass sie im Gegensatz zu 
Menschen keinen Anspruch auf Schulbildung haben, da ihnen die (auf 
Menschen zugeschnittene) Schulbildung aufgrund ihrer Fähigkeiten und 
Bedürfnisse keinen Vorteil brächte. Hierarchische Positionen halten demge­
genüber eine Benachteiligung von Tieren zugunsten von Menschen nicht 
für falsch und sind deshalb auch nicht bestrebt, eine solche zu vermeiden. 
Zudem befürworten sie im Gegensatz zum Egalitarismus typischerweise 
eine allgemeine Bevorzugung von Menschen, d.h. eine solche, die nicht 

512 Singer, PE (Fn. 303), S. 130; vgl. Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 57; Rippe, Ethik 
(Fn. 338), S. 57 f.; J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 104, 106.

513 Hierzu und zum Folgenden Rippe, Tierethik (Fn. 373), S. 405 f., 409; Bode, Einfüh­
rung (Fn. 334), S. 181.

514 Vorne Rz. 377, 416.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

218

427

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für jede spezifische Handlung einzeln begründet werden muss. Nach der 
Art, wie der Vorrang der Menschen begründet wird, ist zu unterscheiden 
zwischen Spezieshierarchismus, Gemeinschaftshierarchismus und Interes­
senhierarchismus.515

a) Spezieshierarchismus

Spezieshierarchisch sind Positionen, die einen Vorrang aller Menschen 
gegenüber allen Tieren befürworten und diesen letztlich (direkt oder in­
direkt) mit der Spezieszugehörigkeit begründen.516 Wegen dieser Begrün­
dungsweise sind sie von allen Hierarchismus-Typen am stärksten dem 
Speziesismus-Einwand und dem Argument der marginalen Menschen aus­
gesetzt. Um sich dagegen zu verteidigen, sind sie gefordert, sowohl den 
allgemeinen Vorrang der Menschen als auch den Einschluss der margina­
len Menschen in den Kreis der moralisch Bevorzugten auf eine Art zu 
begründen, die sich nicht direkt auf die Spezieszugehörigkeit stützt. Denn 
die Spezieszugehörigkeit als solche ist, wie gezeigt wurde, kein zulässiges 
Unterscheidungskriterium, da sie die Wirkung einer Handlung nicht beein­
flusst.517 Um den allgemeinen Menschenvorrang zu begründen, kann die 
moralische Privilegierung von einer Eigenschaft abhängig gemacht werden, 
die an sich neutral ist, aber nur bei Menschen vorkommt. Als Beispiele 
sind hierzu Kant und Descartes zu nennen, die eine solche Eigenschaft in 
der Vernunftfähigkeit bzw. Sprachfähigkeit sehen.518 Zu diesen Kriterien hat 
sich gezeigt, dass sie die Tiere nicht vollständig auszuschliessen vermögen, 
da es sowohl vernunftfähige als auch sprachfähige Tiere gibt, die sich in 
diesen Eigenschaften nur graduell vom Menschen unterscheiden.519 Es wird 
jedoch stets möglich sein, die Kriterien so anzupassen, dass sie sämtliche 
Tiere ausschliessen, z.B. indem ein irgendwie umschriebenes höheres Mass 
an Vernunft- oder Sprachfähigkeit verlangt wird.520 Schwieriger wird dann 
aber zu begründen sein, warum marginale Menschen, denen diese Fähig­
keit ebenfalls fehlt, im Gegensatz zu Tieren nicht ausgeschlossen werden 

515 Rippe, Tierethik (Fn. 373), S. 410; siehe zudem die Unterteilung bei Bode, Einfüh­
rung (Fn. 334), S. 181, 210, 232.

516 Zum Begriff des Spezieshierarchismus Bode, Einführung (Fn. 334), S. 232; Rippe, 
Tierethik (Fn. 373), S. 410.

517 Vorne Rz. 415.
518 Vorne Rz. 349 f.
519 Vorne Rz. 392–397, 398–403, 408.
520 Zu diesem Problem Francione, Empfindungsfähigkeit (Fn. 496), S. 165.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

219

428

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sollen. Von der Begründung dieser Ungleichbehandlung zwischen Tieren 
und marginalen Menschen hängt die Plausibilität der folgenden Argumente 
in erster Linie ab.

aa) Berufung auf Speziesmerkmale

Carl Cohen sprach Tieren kategorisch die Befähigung ab, moralische 
Rechte zu haben.521 Denn Rechte zu haben, setze die Fähigkeit voraus, mo­
ralische Regeln zu befolgen und Teil einer Gemeinschaft zu sein, die sich 
durch eigene Regeln selbst reguliert. Diese Fähigkeit hätten ausschliesslich 
Menschen. Tiere könnten deshalb keine Rechte haben und damit auch kein 
Recht, nicht getötet zu werden. Wenn Tiere Rechte hätten, dann hätten sie 
auch ein Recht auf Leben, und dies würde bedeuten, dass wir verpflichtet 
wären, sie vor Tötung zu schützen. Beispielsweise müssten wir einen Löwen 
davon abhalten, ein Zebra zu töten.
Gegen diese Begründung ist erstens einzuwenden, dass Menschen nicht 
die einzige Spezies sind, die fähig ist, nach moralischen Regeln zu leben. 
Schimpansen beispielsweise respektieren zu ihrem eigenen Nachteil das 
Eigentum von Artgenossen, obwohl sie auch anders handeln könnten. 
Und sie wehren sich gegen eine grundlos ungleiche Belohnung zweier 
Affen für dieselbe Aufgabe, auch wenn sie selbst die Bevorteilten sind.522 

Zweitens trifft es nicht zu, dass ein Lebensrecht von Tieren für Menschen 
automatisch eine Pflicht bedeutet, Tiere vor Tötung durch andere Tiere zu 
schützen. Es kann auch bloss ein grundsätzliches Verbot bedeuten, Tiere 
selbst aktiv zu töten. Der dritte Einwand richtet sich gegen Cohens sinn­
gemässe Aussage, Rechte könne nur haben, wer auch Pflichten befolgen 
kann. Dieses Argument findet sich auch bei Roger Scruton wieder, der 
behauptete, wenn Tiere Rechte hätten, müssten sie z.B. das Recht auf Leben 
oder auf Privatsphäre von anderen respektieren und für ihre Fehler bestraft 
werden.523 Es ist aber nicht nötig, Pflichten befolgen zu können, um Rechte 

521 Hierzu und zum Folgenden C. Cohen, In Defense of the Use of Animals, in: 
C. Cohen/T. Regan (Hrsg.), The Animal Rights Debate, 2001, S. 1 (30 f., 35 f., 50); 
ders., The Case for the Use of Animals in Biomedical Research, The New England 
Journal of Medicine 315/14 (1986), S. 865 (865 f.).

522 Zu beidem vorne Rz. 405.
523 R. Scruton, Die Quellen moralischen Denkens (The Conscientious Carnivore, 

2004), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte (Fn. 307), S. 164 (165).

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

220

429

430

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu haben.524 Wenn das so wäre, könnten auch Kleinkinder und andere 
Menschen, denen diese Fähigkeit fehlt, keine Rechte haben. Sie haben aber 
Rechte, auch wenn sie sie nicht selbständig ausüben können. Die Ausübung 
von Rechten kann ebenso wie die Erfüllung von Pflichten stellvertretend 
durch andere Personen (Eltern, Tierhalter) erfolgen. Das ist bei Menschen 
wie auch bei Tieren möglich.
Anders als Tiere gehören marginale Menschen (Säuglinge, Geistigbehinder­
te etc.) bei Cohen wie alle Menschen zu den Rechtssubjekten. Dies begrün­
dete er damit, dass Moralität ein so wesentliches Merkmal des menschli­
chen Lebens sei, dass es zur menschlichen Natur gehöre.525 Moralität sei et­
was universell Menschliches, weshalb alle Menschen, auch die marginalen, 
moralische Wesen seien. Entscheidend seien nicht die individuellen Fähig­
keiten eines einzelnen Menschen, sondern die Merkmale der Menschen als 
Art. Mit anderen Worten sind marginale Menschen nach Cohen deshalb 
Rechtssubjekte, weil sie zu einer Art gehören, deren Angehörige normaler­
weise, d.h. in den meisten Fällen, zu moralischem Handeln fähig sind.526 

Die Artzugehörigkeit dient als Kennzeichen für die Moralfähigkeit, welche 
die eigentlich entscheidende Eigenschaft ist.527 Die eigentlich entscheidende 
Eigenschaft muss ein Individuum aber nicht effektiv haben, es muss nur zu 
einer Art gehören, für die diese Eigenschaft typisch ist.
In ähnlicher Weise argumentiert Christine Korsgaard, die nicht direkt 
auf die Artzugehörigkeit abstellt, sondern darauf, wie ein Wesen durch 
den Evolutionsprozess „programmiert“ ist, um zu funktionieren: Mensch­
liche Säuglinge seien deshalb vernünftige Wesen, weil sie die (noch zu 
entwickelnde) Vernunftfähigkeit benötigen, um gut funktionieren zu kön­
nen.528 Auch bei dieser Argumentation kommt es – allenfalls nebst der 
später zu behandelnden Potenzialität – letztlich darauf an, dass ein Wesen 
zu einer Spezies gehört, deren Angehörige die fragliche Eigenschaft (Ver­
nunftfähigkeit) typischerweise oder normalerweise haben. Denn für das 
gute (richtige, normale) Funktionieren eines Wesens braucht es eine empi­

524 Hierzu und zum Folgenden N. Campagna, Tierrechte, in: Hilgendorf/Joerden 
(Hrsg.), Handbuch (Fn. 6), S. 518 (520); Wild, Tiere (Fn. 394), S. 51; Caspar, 
Tierschutz (Fn. 375), S. 136 f.; Feinberg, Rights (Fn. 361), S. 46 f.; Nelson, SdE 
(Fn. 350), § 46, S. 118; vgl. Rippe, Lebensschutz (Fn. 36), S. 112.

525 Hierzu und zum Folgenden Cohen, Defense (Fn. 521), S. 37; ders., Case (Fn. 521), 
S. 866.

526 Vgl. Tanner, Marginal Humans (Fn. 477), S. 53.
527 Vgl. Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 84.
528 Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 114 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

221

431

432

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


risch fassbare tatsächliche Beurteilungsgrundlage. Und diese besteht in der 
Funktionsweise, die Angehörige der betreffenden Art typischerweise oder 
normalerweise (bei voll entwickelten, nicht beeinträchtigten Fähigkeiten) 
haben.
Bevor auf das Argument der Massgeblichkeit von Speziesmerkmalen ein­
gegangen wird, ist zunächst anzumerken, dass aus einer rein menschbe­
zogenen Perspektive nichts dagegen spricht, marginale Menschen (weil 
sie Menschen sind) gleich wie die übrigen Menschen zu behandeln. Sie 
erhalten so zwar einen höheren moralischen Status, als ihnen aufgrund 
ihrer individuellen Eigenschaften (nach Moralitätstheorien wie jener von 
Cohen) eigentlich zukommen würde. Doch bedeutet das weder für sie 
noch für die übrigen Menschen einen Nachteil. Mit anderen Worten wird 
durch einen „Überschutz“ gewisser Menschen in einer menschlichen Ge­
sellschaft niemand benachteiligt, solange alle Menschen den für sie nötigen 
Schutz erhalten. Das trifft innerhalb einer rein menschlichen Gesellschaft 
auch dann zu, wenn dieser „Überschutz“ von marginalen Menschen damit 
begründet wird, dass sich ihr moralischer Schutzstatus nicht nach ihren 
tatsächlichen individuellen Eigenschaften richtet, sondern nach den Eigen­
schaften, die für ihre Spezies typisch sind.
Wird jedoch die Tatsache berücksichtigt, dass es ausser Menschen noch 
andersartige Wesen (Tiere) gibt, kann die Berufung auf Speziesmerkmale 
in mehrfacher Hinsicht zu Nachteilen führen. Zum einen werden Tiere 
benachteiligt, die im Gegensatz zu marginalen Menschen aus der Moral­
gemeinschaft oder einem einzelnen Anspruch ausgeschlossen werden, ob­
wohl sie die tatsächlichen Voraussetzungen dafür (Vernunftfähigkeit) glei­
chermassen erfüllen bzw. nicht erfüllen wie marginale Menschen. Zum 
anderen, und dies ist für die Widerlegung des Arguments auch aus einer 
hierarchischen Perspektive entscheidend, kann die Berufung auf Spezies­
merkmale auch für Menschen selbst nachteilig sein. Denn es handelt sich 
dabei um einen Anwendungsfall der Berufung auf typische Merkmale 
einer Gruppe, die innerhalb dieser Gruppe dem Normalfall entsprechen, 
sprich von der grossen Mehrheit der Gruppenmitglieder erfüllt werden. 
Die Spezies Mensch (Homo sapiens) ist aber nur eine von vielen Grup­
pen, denen der einzelne Mensch angehört. Ebenso gehört jeder einzelne 
Mensch zur Ordnung der Primaten, zur Klasse der Säugetiere, zum Stamm 
der Chordatiere und – wie z.B. auch Steinpilze und Brennnesseln – zur 
Domäne der Eukaryoten. Insofern müsste begründet werden, warum es 
für die moralische Berücksichtigung gerade auf die Merkmale der Spezi­

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

222

433

434

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es ankommen soll und nicht auf die Merkmale einer anderen Gruppe 
(Ordnung, Klasse etc.).529 Eine solche Begründung liefert das vorliegende 
Argument aber nicht. Deshalb könnte ebenso gut behauptet werden, es 
komme auf die Merkmale der Domäne an. Für den moralischen Umgang 
mit Menschen wären damit die typischen Merkmale von Eukaryoten (Le­
bewesen mit echtem Zellkern) massgeblich. Die grosse Mehrheit der Euka­
ryoten sind vernunftlose Wesen (z.B. Insekten, Pflanzen, Pilze, Spinnen, 
Schnecken, Algen). Damit ist das Fehlen von Vernunftfähigkeit eine typi­
sche Eukaryoten-Eigenschaft und es könnte argumentiert werden, dass 
deshalb alle Eukaryoten, also auch Menschen, als vernunftlose Wesen zu 
behandeln seien.530 Diese Konsequenz wäre offensichtlich nicht im Inter­
esse von Menschen und sie wäre gerade aus einer spezieshierarchischen
Perspektive, die ja die moralische Relevanz von Menschen voraussetzt, 
klar abzulehnen. Vermeiden lassen sich solche Konsequenzen dadurch, 
dass eben nicht an Gruppenmerkmale angeknüpft wird, sondern an indi­
viduelle Eigenschaften. Menschen verdienen moralische Beachtung und 
eine ihren Interessen entsprechende Behandlung, weil sie als Individuen 
über relevante Eigenschaften verfügen (Empfindungsfähigkeit, Interesse 
am Leben, Selbstbestimmungsinteresse etc.). Dass sie unter den Eukaryoten 
bloss eine Minderheit bilden, ist bei dieser individuellen Betrachtung ohne 
Belang. Dieselbe Betrachtung muss dann aber konsequenterweise auch 
auf Tiere angewendet werden, die als Individuen über die entsprechenden 
Eigenschaften verfügen.531

Im Übrigen kann die Anknüpfung an typische Gruppenmerkmale (Mehr­
heitsmerkmale) auch innerhalb einer rein menschlichen Gesellschaft zu 
unannehmbaren Folgen führen, wenn das entscheidende Merkmal nicht 
bei allen Menschen vorliegt. Wenn z.B. in einem bestimmten Gebiet die 
Mehrheit der Menschen Blutgruppe A hat, ist es deswegen nicht richtig, 
bei medizinischen Bluttransfusionen für alle Patienten in diesem Gebiet 
dieselbe Blutgruppe A zu verwenden. Denn dies könnte für eine Minder­
heit von Menschen, die eine andere Blutgruppe als A haben, lebensbedroh­
liche Folgen haben. Auch dieses Beispiel zeigt, dass die Gerechtigkeit des 
Umgangs mit einem Einzelwesen (Mensch, Tier) nicht davon abhängen 
darf, zu welcher Gruppe dieses Wesen gehört, sondern davon abhängen 

529 Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 61.
530 Vgl. Tanner, Marginal Humans (Fn. 477), S. 57 f.
531 Vgl. Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 28.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

223

435

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


muss, wie es durch die fragliche Handlung aufgrund seiner individuellen 
Eigenschaften betroffen ist.
Es ergibt sich, dass Speziesmerkmale wie auch sonstige Gruppenmerkma­
le für den gerechten Umgang mit einem Wesen nicht massgeblich sind. 
Entscheidend sind seine individuellen Eigenschaften.532 Eine Ungleichbe­
handlung aufgrund von unterschiedlichen artspezifischen Eigenschaften ist 
deshalb nur zulässig, soweit alle Einzelwesen der Art über die entsprechen­
de Eigenschaft verfügen. Bei Menschen trifft das nicht zu, wenn ein mora­
lischer Status oder moralische Ansprüche von strengen Kriterien wie Ver­
nunftfähigkeit abhängig gemacht werden. Eine Besserbehandlung von mar­
ginalen Menschen gegenüber Tieren lässt sich deshalb nicht aufgrund der 
„Vernunftnatur des Menschen“ oder ähnlichen Speziesmerkmalen rechtfer­
tigen. Soweit sich Menschen nach ihren individuellen Eigenschaften nicht 
von Affen, Schweinen oder Seekühen unterscheiden, sind sie auch nicht 
anders als diese zu behandeln.

bb) Fairness für marginale Menschen

Die Orientierung an dem, was bei Menschen als normal gilt, zeigt sich auch 
im Begründungsansatz von Michael Wreen. Für ihn muss ein Wesen, 
um moralische Rechte zu haben, Eigenschaften aufweisen, die er als „em­
pirical preconditions for human personhood (EPHP)“ zusammenfasst.533

Dazu gehört die Fähigkeit, Wissen zu erlangen und sich intellektuell und 
moralisch zu entwickeln. Bei normalen erwachsenen Menschen seien diese 
Eigenschaften vollständig vorhanden, bei Tieren und marginalen Menschen 
würden sie ganz oder teilweise fehlen. Marginalen Menschen seien aber 
dennoch wie normalen Menschen Grundrechte zu gewähren, Tieren hinge­
gen nicht. Diesen Unterschied begründet Wreen sinngemäss damit, dass 
marginale Menschen gegenüber normalen Menschen dadurch benachteiligt 
seien, dass sie wegen Umständen, für die sie nichts können, keine Perso­
nen werden konnten (z.B. wegen einer genetisch bedingten Retardierung) 
oder die Eigenschaft der Personalität verloren haben (z.B. wegen Senili­

532 Dazu Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 43 f.; Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 50; Cavalie­
ri, Tierfrage (Fn. 361), S. 86.

533 Hierzu und zum Folgenden M. Wreen, in Defense of Speciesism, Ethics and Ani­
mals V/3 (1984), S. 47 (47, 50 f.).

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

224

436

437

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tät).534 Um diesen Nachteil auszugleichen, müssten wir auch menschlichen 
Nichtpersonen Grundrechte, u.a. ein Recht auf Leben, gewähren. Dies 
gebiete ein grundlegendes moralisches Prinzip der Fairness. Tiere hingegen 
bräuchten keine solchen Grundrechte, weil sie nicht zu einer Art gehören, 
für die Personalität im Sinne der EPHP charakteristisch ist (abgesehen 
vielleicht von ganz wenigen Tierarten). Anders als marginale Menschen 
würden Tiere mit vergleichbaren Fähigkeiten in Bezug auf ihre Spezies 
nicht von der Norm abweichen. Deshalb hätten sie auch keine Nachteile, 
die nach dem Fairnessprinzip ausgeglichen werden müssten.
Der Gedanke der Fairness und das Anliegen, auch Menschen mit kogni­
tiven Einschränkungen ein Recht auf Leben zu gewähren, sind an sich 
nicht zu beanstanden. Bei der Begründung stellt sich jedoch die Frage, 
warum marginale Menschen überhaupt einen Anspruch auf Fairness oder 
auf Schutz vor Benachteiligung gegenüber Artgenossen haben sollen. Denn 
damit ein Wesen überhaupt moralische Ansprüche haben kann, muss es ge­
mäss Wreen die Merkmale einer Person (EPHP) aufweisen. Diese Bedin­
gung erfüllen marginale Menschen aber gerade nicht. Deshalb müsste ih­
nen konsequenterweise jeder moralische Anspruch, also auch der Anspruch 
auf Fairness, abgesprochen werden. Zu diesem Ergebnis gelangt man auch, 
wenn man Fairness nicht als Anspruch im Sinne eines subjektiven Rechts, 
sondern nur als objektive Pflicht versteht. Denn auch dann braucht es 
jedenfalls eine Begründung, warum marginale Menschen überhaupt mora­
lisch berücksichtigungswürdig sind und von dieser Pflicht begünstigt wer­
den sollen. Und das Kriterium für moralische Berücksichtigungswürdigkeit 
sind bei Wreen die EPHP.
Das Fairness-Argument ist mit anderen Worten nur auf Wesen anwendbar, 
die ohnehin schon moralisch relevant sind.535 Marginale Menschen sind 
das nicht, weil ihnen die EPHP fehlen. Gerade deswegen wird das Fairness-
Argument ja überhaupt beigezogen – um die moralische Relevanz margina­
ler Menschen erst zu begründen. Es kann aber nicht etwas vorausgesetzt 
werden, das erst begründet werden soll. Eine solche Argumentation wäre 
zirkelhaft.536

534 Hierzu und zum Folgenden Wreen, Defense (Fn. 533), S. 52 f., 55 f.
535 Pluhar, Unterschied (Fn. 501), S. 120.
536 Pluhar, Unterschied (Fn. 501), S. 120 f.; Bode, Einführung (Fn. 334), S. 238 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

225

438

439

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


cc) Potenzialität von marginalen Menschen

Ein anderer Ansatz, mit dem ratiozentrische Theorien versuchen, margi­
nale Menschen moralisch von Tieren abzugrenzen, ist das Argument der 
Potenzialität. Es besagt, dass Menschen, denen Vernunftfähigkeit fehlt, im 
Unterschied zu Tieren das Potenzial hätten, zu voll vernunftfähigen Wesen 
zu werden, weshalb sie im Unterschied zu Tieren auch wie vernunftfähige 
Wesen zu behandeln seien.537

Ein Potenzial ist eine individuelle Eigenschaft, die sich nicht aus der 
Spezieszugehörigkeit als solcher ergibt. Insofern kommt es als Unterschei­
dungskriterium in Frage. Es gibt jedoch einen naheliegenden Einwand 
gegen die moralische Bedeutung eines blossen Potenzials: Etwas nur poten­
ziell zu sein oder zu haben, bedeutet, es gegenwärtig nicht zu sein oder zu 
haben.538 Und prinzipiell sind Ansprüche erst dann zu gewähren, wenn die 
Voraussetzungen dafür aktuell vorliegen. Es wäre z.B. wenig sinnvoll, jedem 
Menschen einen unbedingten, jederzeit einlösbaren Anspruch auf den Be­
zug einer Invalidenrente zu gewähren, nur weil jeder Mensch das Potenzial 
hat, einmal die Erwerbsfähigkeit zu verlieren. Bei manchen Ansprüchen ist 
es jedoch sinnvoll, sie schon zu gewähren, bevor die notwendigen Voraus­
setzungen, um davon unmittelbar profitieren zu können, erfüllt sind (z.B. 
Anspruch, gegen gewisse Risiken versichert zu sein). Deshalb kann Poten­
zial nicht generell als moralisch unbedeutend eingestuft werden. Damit 
ein blosses Potenzial moralische Ansprüche begründen kann, muss aber 
zumindest die Möglichkeit, wenn nicht eine gewisse Wahrscheinlichkeit 
bestehen, dass es sich einmal verwirklicht.
Wenn Potenzial also unter diesen Bedingungen relevant ist, dann lässt sich 
mit dem Potenzialitätsargument immerhin ein Teil der marginalen Men­
schen in den Kreis der moralisch Privilegierten einschliessen, nämlich neu­
geborene Menschen, welche die Vernunftfähigkeit noch erwerben können, 
sowie Menschen, deren Vernunftfähigkeit (z.B. wegen Bewusstlosigkeit) 
nur vorübergehend aufgehoben ist. Daneben gibt es jedoch Menschen, 
welche die vom Ratiozentrismus geforderte Vernunftfähigkeit mit (annä­
hernder) Sicherheit für immer verloren haben oder nie erlangen werden 

537 Vgl. in Bezug auf ungeborene und neugeborene Menschen Feinberg, Rights 
(Fn. 361), S. 62, 64; ferner McMahan, Killing (Fn. 499), S. 204 f.

538 Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 45.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

226

440

441

442

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(z.B. wegen schweren irreparablen Hirnschäden).539 Solche Menschen ver­
fügen nicht bzw. nicht mehr über ein realisierbares Potenzial für Vernunft­
fähigkeit. Auf sie ist das Potenzialitätsargument folglich nicht anwendbar. 
Bei ihnen könnte höchstens von einem „Potenzial zweiter Stufe“ gespro­
chen werden.540 Es könnte z.B. argumentiert werden, ein hirngeschädigter 
menschlicher Säugling könnte das Potenzial gehabt haben, ein vernunft­
fähiges Wesen in einem Grad zu werden, den ein Schimpansensäugling 
nicht erreicht hätte.541 Da sich ein solches „Potenzial“ aber nie verwirkli­
chen könnte und deshalb irrelevant ist, unterscheidet sich der irreversibel 
hirngeschädigte menschliche Säugling vom Schimpansensäugling letztlich 
einzig durch die Spezieszugehörigkeit. Für die Entkräftung des Potenziali­
tätsarguments kommt es also letztlich gar nicht darauf an, ob und wie weit 
Potenzial moralisch relevant ist. Entscheidend ist, dass dieses Argument 
ohnehin nur einen Teil der marginalen Menschen erfassen kann. Dem 
spezieshierarchischen Anspruch, alle Menschen gegenüber allen Tieren zu 
bevorzugen, genügt dies nicht.
Es ergibt sich somit, dass das Potenzialitätsargument nicht geeignet ist, 
um eine generelle, umfassende Privilegierung von Menschen gegenüber 
Tieren zu begründen. Manche marginalen Menschen, nämlich diejenigen, 
die kein realisierbares Vernunftpotenzial (mehr) haben, vermag es nicht 
in den Kreis der Vernunftwesen einzuschliessen. Um alle Menschen in die 
Moral einzubeziehen, ist die Vernunftfähigkeit also auch dann ein zu stren­
ges Kriterium, wenn sie nicht aktuell, sondern nur potenziell vorhanden 
sein muss.

dd) Soziale Stabilität

Ein nochmals anderer Ansatz versucht die Besserstellung der marginalen 
Menschen gegenüber Tieren mit dem Eigeninteresse einer Gemeinschaft 
vernunftfähiger Menschen zu rechtfertigen. Für den Vertragstheoretiker542 

Peter Carruthers sind nur vernunftfähige Wesen, die ihr Verhalten an 

539 Hierzu und zum Folgenden Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 49; Skirbekk, Gra­
dualismus (Fn. 485), S. 425; Feinberg, Rights (Fn. 361), S. 60 f.; vgl. J.-C. Wolf, 
Tierethik (Fn. 348), S. 67; Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 19; Pluhar, Unter­
schied (Fn. 501), S. 121.

540 Dazu Skirbekk, Gradualismus (Fn. 485), S. 425 f.
541 Vgl. Skirbekk, Gradualismus (Fn. 485), S. 425.
542 Zur Vertragstheorie vorne Rz. 333 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

227

443

444

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Regeln einer Gemeinschaft orientieren können, moralisch zu berück­
sichtigen.543 Tiere zählt er nicht dazu, wobei er einige Arten (Menschenaf­
fen) auch nicht endgültig ausschliessen will. Er ist der Auffassung, dass 
sich ein moralischer Status von Tieren vertragstheoretisch nicht begründen 
lässt. Denn gerecht sei das, worauf rationale Akteure sich in einem hypo­
thetischen Gesellschaftsvertrag einigen würden, und für rationale Akteure 
gebe es keinen vernünftigen Grund, Regeln abzulehnen, die Menschen 
gegenüber Tieren bevorzugen. Eine solche Ablehnung würde eine bereits 
vorgängige moralische Überzeugung über den Status von Tieren vorausset­
zen. Moralische Überzeugungen dürften aber bei der Vertragsfindung nicht 
berücksichtigt werden, da sie erst das Ergebnis dieses Prozesses sein sollen. 
Deshalb sei es auch nicht möglich, tierliche Interessen indirekt durch Stell­
vertreter zu berücksichtigen, denn dazu müssten die Stellvertreter ja bereits 
von der moralischen Relevanz der Tiere überzeugt sein. Carruthers lehnt 
auch die Idee ab, dass Rawls’ Schleier des Nichtweissens die Spezieszu­
gehörigkeit ausblendet und deshalb jeder Verhandlungsteilnehmer damit 
rechnen muss, sich nach der Lüftung des Schleiers als Tier zu entpuppen.544 

Er begründet dies damit, dass der Schleier des Nichtwissens nur Faktoren 
ausblende, die moralisch irrelevant sind. Die Spezieszugehörigkeit sei aber 
ein relevanter Faktor, weil es für Menschen keinen Grund gebe, Regeln 
abzulehnen, die Menschen gegenüber Tieren bevorzugen.545

Gegen die Möglichkeit der Berücksichtigung von tierlichen Interessen 
durch Stellvertreter erhebt Carruthers also sinngemäss den Einwand 
der Zirkularität. Es ist zwar richtig, dass moralische Überzeugungen im 
Vertragsfindungsprozess nicht vorausgesetzt werden dürfen, wenn sie da­
rin erst gefunden werden sollen. Derselbe Einwand könnte aber ebenso 
gut gegen den moralischen Status der vernunftfähigen Menschen gemacht 
werden, denn auch dieser wird vorausgesetzt und nicht erst durch den 
Vertrag begründet. Warum gerade vernunftfähige Menschen die Regeln 
festlegen sollen und nicht z.B. auch Nashörner oder nur Menschen mit 
Blutgruppe A, ist ebenfalls eine moralische Frage, die eine begründete Ant­
wort verlangt. Diese Frage lässt sich aber rein vertragstheoretisch gar nicht 

543 Hierzu und zum Folgenden Carruthers, Warum (Fn. 342), S. 220, 222, 230, 232; 
ders., Kontraktualismus und Tiere (Contractualism and Animals, 1992), in: U. Wolf 
(Hrsg.), Texte (Fn. 307), S. 78 (81).

544 Dazu vorne Rz. 334.
545 Carruthers, Warum (Fn. 342), S. 231 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

228

445

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beantworten, wie an einem früheren Beispiel bereits erkannt wurde.546 

Wer am Vertrag teilnehmen darf, muss sowieso vorvertraglich bestimmt 
werden. Deshalb ist es eben doch möglich, den Kreis der hypothetischen 
Vertragsteilnehmer auf Tiere auszuweiten, indem die Spezieszugehörigkeit 
ausgeblendet wird. In diesem Fall wären es eben nicht nur Menschen, 
sondern auch Tiere, die über die Annahme oder Ablehnung von Regeln, 
welche Tiere benachteiligen, entscheiden könnten.
Dass marginale Menschen wie Kleinkinder oder Demenzkranke trotz feh­
lender Vernunftfähigkeit den gleichen moralischen Status wie rationale 
Akteure haben sollen, begründet Carruthers einerseits mit dem Ziel des 
Vertragsfindungsprozesses und andererseits mit der menschlichen Natur.547 

Das Ziel der Vertragsfindung seien Regeln, die soziale Stabilität schaffen, 
um den Frieden zu wahren. Zur menschlichen Natur gehöre eine tiefe Bin­
dung der Menschen zu ihren Kindern und anderen unmittelbaren Angehö­
rigen. Diese Bindung sei unabhängig davon, ob die Angehörigen rationale 
Akteure sind oder nicht. Wenn es daher Regeln gäbe, nach denen margi­
nale Menschen schlecht behandelt oder gar getötet werden dürften, dann 
würden sich die vernunftfähigen Angehörigen dieser Menschen aufgrund 
ihrer tiefen Bindung zu ihnen gegen die Regeln und Praktiken wehren und 
dafür auch Gewalt anwenden. Dies würde zu hochgradig instabilen Zustän­
den führen, die auch die vernunftfähigen Menschen gefährden würden. 
Deshalb müssten sich rationale Akteure darauf einigen, auch allen margina­
len Menschen moralischen Status zu gewähren. Dieses Argument sei aber 
nicht auch auf Tiere anwendbar. Zwar gebe es auch Menschen, die Gewalt 
anwenden, um die Interessen von Tieren zu verteidigen. Diese Menschen 
würden jedoch nicht aus emotionalen Bindungen, sondern aufgrund von 
moralischen Überzeugungen handeln. Und moralische Überzeugungen 
dürften im Vertragsfindungsprozess wie gesagt keine Rolle spielen, solange 
es für rationale Akteure keinen Grund gebe, ihnen zuzustimmen.
Carruthers’ Begründung basiert also auf der Unterscheidung zwischen 
emotionalen Bindungen, die den Einschluss marginaler Menschen rechtfer­
tigen, und moralischen Überzeugungen, die den Einschluss von Tieren 
nicht rechtfertigen. Diese Unterscheidung verkennt aber, dass moralische 
Überzeugungen stets auf Emotionen beruhen und sich daher nicht von 

546 Vorne Rz. 335.
547 Hierzu und zum Folgenden Carruthers, Warum (Fn. 342), S. 225 f., 228 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

229

446

447

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Emotionen trennen lassen.548 Die Beweggründe zur Verteidigung von Tier­
interessen sind nicht von einer anderen Natur als jene zur Verteidigung 
von Menscheninteressen. In beiden Fällen handelt es sich um moralische 
Überzeugungen, die aus Emotionen entspringen und einen gewissen Ra­
tionalisierungsprozess durchlaufen haben. Zu unterscheiden ist allenfalls 
zwischen „Bindungen“ im Sinne von konkreten Beziehungen zu bestimm­
ten Individuen (z.B. Eltern-Kind) und abstrakten emotionalen Einstellun­
gen zu Individuen, die man nicht persönlich kennt, bzw. Gruppen (z.B. 
allgemeines Mitgefühl mit hungerleidenden Eisbären). Beides davon ist 
aber sowohl gegenüber Menschen als auch gegenüber Tieren möglich. Zur 
eigenen Hauskatze besteht in der Regel eine konkrete emotionale Bindung, 
gegenüber unbekannten Menschen nur abstraktes Mitgefühl. Abgesehen 
davon, dass der von Carruthers gemachte Unterschied zwischen Moral 
und Emotionen tatsächlich nicht besteht, ist auch nicht ersichtlich, inwie­
fern er für das Ziel der sozialen Stabilität relevant sein soll. Wenn Men­
schen zum Schutz von Tieren gegen andere Menschen Gewalt anwenden, 
schadet dies der sozialen Stabilität ebenfalls, und zwar unabhängig davon, 
ob sie aus Emotionen oder aus moralischer Überzeugung handeln. Und um 
solche Gewalt zu vermeiden, gibt es für rationale Akteure eben doch einen 
vernünftigen Grund, einer Regel zum Schutz von Tieren zuzustimmen.

ee) Schutz vor Verrohung

Schliesslich lässt sich zur Begründung einer moralischen Hierarchie zwi­
schen Menschen und Tieren das Verrohungsargument von Kant549 vor­
bringen. Auch dieses Argument verzichtet auf eine direkte moralische 
Bedeutung von marginalen Menschen und bewertet den Umgang mit 
ihnen danach, wie er sich auf vernunftfähige Menschen auswirkt. Das 
Verrohungsargument betrifft zwar ursprünglich das Verhältnis zwischen 
Mensch und Tier, es lässt sich aber, etwas modifiziert, auch im Verhältnis 
zwischen Vernunftmensch und marginalem Mensch anwenden. Demnach 
dürften marginale Menschen deshalb nicht gequält, getötet oder anderswie 
schlecht behandelt werden, weil dies das Mitgefühl der Menschen, die diese 
Taten begehen, abstumpfen würde. Dies würde das Risiko erhöhen, dass sie 
solche Taten auch gegen vernunftfähige Menschen begehen könnten.

548 Vgl. vorne Rz. 336 (Gerechtigkeitsintuition), 383 (Zusammenwirken von Emotion 
und Kognition).

549 Dazu bereits vorne Rz. 350.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

230

448

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tatsächlich besteht die Gefahr der Verrohung nicht nur bei Gewalt gegen 
Menschen, sondern auch bei Gewalt gegen Tiere. So wurde empirisch 
festgestellt, dass Kinder, die Tiere quälen, später deutlich häufiger Gewalt­
delikte begehen.550 Um marginale Menschen gegenüber Tieren moralisch 
zu privilegieren, müsste also jedenfalls gezeigt werden, dass beim Quälen 
oder Töten von Tieren die Verrohungsgefahr deutlich geringer ist, als wenn 
sich die Handlungen gegen Menschen richten. Sollte dies zutreffen, liesse 
sich damit eine gewisse moralische Ungleichbehandlung rechtfertigen. Al­
lerdings könnte auf den Schutz von Tieren nur dann ganz verzichtet wer­
den, wenn die Verrohungsgefahr bei Gewalt gegen Tiere so klein wäre, dass 
sie vernachlässigt werden könnte. Das ist sie aber nicht, wenn Tierquälerei 
statistisch zu deutlich mehr Gewalt gegen Menschen führt. Gerechtfertigt 
wäre deshalb nur eine graduell ungleiche Behandlung, z.B. höhere Strafen 
bei Gewalt gegen Menschen als bei entsprechenden Taten gegen Tiere.
Im Übrigen liesse sich mit dem Verrohungsargument auch keine morali­
sche Gleichheit zwischen marginalen Menschen und Vernunftmenschen er­
reichen. Denn wenn nur Vernunftmenschen schutzwürdig sein sollen, dann 
muss die Verwerflichkeit einer Handlung davon abhängen, mit welcher 
Wahrscheinlichkeit sie zu einer Schädigung oder Tötung eines Vernunft­
menschen führen wird. Wenn sich die Tat direkt gegen einen Vernunftmen­
schen richtet und gelingt, ist die Schädigung bzw. Tötung sicher. Wenn 
sie sich aber gegen einen marginalen Menschen richtet, bewirkt sie durch 
die Verrohung lediglich eine geringe Erhöhung der Wahrscheinlich, dass 
der Täter auf eine ähnliche Weise auch einmal einen Vernunftmenschen 
schädigen bzw. töten wird. Direkte Handlungen gegen Vernunftmenschen 
müssten deswegen deutlich härter bestraft werden als Handlungen gegen 
marginale Menschen. Dies würde aber auch einen wesentlich ungleichen 
Schutz und moralischen Status der beiden Menschenkategorien bedeuten. 
Eine solche Ungleichheit ist von Vertretern des Spezieshierarchismus aber 
typischerweise nicht gewollt. Sie wollen in der Regel Gleichheit zwischen 
allen Menschen – aber eben nur zwischen Menschen. Ausgenommen sind 
von diesem Gleichheitsanspruch allenfalls ungeborene Menschen, wenn 
für diese ein Lebensschutz (in Form eines Abtreibungsverbots) erst ab 
einem gewissen Entwicklungsstadium gefordert wird. Von den ungebore­
nen abgesehen wird aber für alle marginalen Menschen ein im Wesent­

550 Dazu M. Killias/S. Lucia, Tiere quälen – ein Prädikator für Gewalt gegen Men­
schen?, in: G. Bolliger/A. Goetschel/M. Rehbinder (Hrsg.), Psychologische Aspekte 
zum Tier im Recht, 2011, S. 11 (17, 21 ff.); vgl. Singer, PE (Fn. 303), S. 131.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

231

449

450

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichen gleicher moralischer Umgang wie mit vernunftfähigen Menschen 
beansprucht.
Auch dem Verrohungsargument gelingt es somit nicht, eine Hierarchie zu 
begründen, die alle Menschen in gleicher Weise gegenüber allen Tieren 
moralisch privilegiert, ohne direkt nach der Spezieszugehörigkeit zu unter­
scheiden.

b) Gemeinschaftshierarchismus

Gemeinschaftshierarchische Positionen begründen die Ungleichbehand­
lung verschiedener Wesen nicht aufgrund von individuellen oder artspezifi­
schen Fähigkeiten, sondern aufgrund der Beziehung, die wir Menschen zu 
diesen Wesen haben.551 Sie gehen davon aus, dass Menschen zu anderen 
Menschen generell in einer näheren Beziehung stehen als zu Tieren und 
dass diese nähere Beziehung eine Besserbehandlung von Menschen gegen­
über Tieren rechtfertigt. Dahinter steckt die allgemeine Idee, dass es in 
der Frage, wie wir ein Wesen gerechterweise behandeln sollen, nicht (nur) 
auf dessen natürliche Eigenschaften (Empfindungsfähigkeit etc.) ankommt, 
sondern (auch) auf die Art und Nähe der Beziehung, die wir zu ihm ha­
ben (z.B. Verwandtschaft, Abhängigkeit, gemeinsame Gruppenzugehörig­
keit).552 Unterschiedliche Beziehungen können demnach unterschiedliche 
moralische Rechte oder Pflichten begründen. Damit lassen sich Ungleich­
behandlungen begründen, und zwar nicht nur zwischen Menschen und 
Tieren, sondern auch zwischen Menschen und Menschen sowie zwischen 
Tieren und Tieren. Beispielsweise führt die Geburt eines Kindes für die 
Eltern zu Pflichten gegenüber diesem Kind, die sie gegenüber allen anderen 
Menschen nicht haben.553 Und die Beziehung von Menschen zu domesti­
zierten Tieren, die durch Nähe und vor allem durch Abhängigkeit der Tiere 
geprägt ist, begründet diesen Tieren gegenüber Pflichten wie Fütterung und 

551 Bode, Einführung (Fn. 334), S. 210; Rippe, Tierethik (Fn. 373), S. 410 (kommunita­
ristisch orientierter Hierarchismus).

552 Hierzu und zum Folgenden U. Wolf, Mensch-Tier-Beziehung (Fn. 361), S. 187 f.; 
vgl. Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 32; Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), 
S. 92; McMahan, Killing (Fn. 499), S. 218.

553 Bossert, Hirschkühe (Fn. 372), S. 64; U. Wolf, Mensch-Tier-Beziehung (Fn. 361), 
S. 186.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

232

451

452

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


medizinische Versorgung, die gegenüber wildlebenden Tieren nicht oder 
höchstens sehr eingeschränkt bestehen.554

Was die hier interessierende Unterscheidung zwischen Menschen und Tie­
ren betrifft, wird die Position von Mary Midgley als Beispiel eines auf 
Gemeinschaftsbeziehung gründenden Hierarchismus genannt.555 Midgley 
ging davon aus, dass Menschen – wie auch andere Lebewesen – eine 
natürliche, auf Emotionen basierende Neigung zur Bevorzugung der eige­
nen Spezies haben.556 Aufgrund dieser angeborenen Neigung sei es auch 
moralisch richtig, dass wir in gewissen Situationen Menschen gegenüber 
Angehörigen anderer Spezies bevorzugen (was im Übrigen nicht nur für 
die Nähe zur eigenen Spezies, sondern auch für andere Arten von Nähe 
gelte). Die Situationen, die eine Bevorzugung von Menschen gegenüber 
Tieren rechtfertigen, beschrieb Midgley als Fälle ernsthafter oder echter 
(„scharfer“) Konkurrenz, in denen es „um Leben und Tod“ geht.557 Bei­
spielsweise wäre es richtig, aus einem brennenden Haus, in dem sich ein 
menschliches Kind und ein Pferd befinden, zuerst das Kind zu retten.558 

Aus der Nähe zur eigenen Spezies dürfe aber nicht geschlossen werden, 
dass menschliche Ansprüche generell immer Vorrang vor tierlichen haben 
oder dass Tiere ganz aus der Moral ausgeschlossen werden könnten.559 

Ausserhalb einer ernsthaften, scharfen Konkurrenz mit Menschen könnten 
sich Hilfspflichten auch gegenüber Tieren ergeben, obwohl zu ihnen ein 
weniger nahes Verhältnis besteht. Wer z.B. auf der Strasse einen angefahre­
nen, verwundeten Hund antreffe, der sich vor Schmerzen krümmt, solle 
sich verpflichtet fühlen, dem Hund zu helfen und dafür auf das rechtzeitige 
Erscheinen an der Party des Onkels zu verzichten.
Bemerkenswert an Midgleys Argumentation ist vorab die Art von Ge­
meinschaft, auf die sie die Privilegierung von Menschen gegenüber Tieren 
stützt. Sie besteht nicht aus individuellen, persönlichen Beziehungen wie 
jenen zwischen Eltern und Kind, Mensch und Heimtier oder zwischen 
Freunden, sondern schlicht in der gemeinsamen Zugehörigkeit zur Spezies 
Mensch. Damit steht diese Position in auffälliger Nähe zum Spezieshierar­
chismus. Der Unterschied besteht jedoch darin, dass hier nicht die Spezies­

554 Dazu eingehend C. Palmer, Animal Ethics in Context, 2010, S. 84–86, 89, 91–95; 
vgl. auch vorne Rz. 375 (Donaldson/Kymlicka).

555 Bode, Einführung (Fn. 334), S. 210; Rippe, Tierethik (Fn. 373), S. 410.
556 Hierzu und zum Folgenden Midgley, Begrenztheit (Fn. 492), S. 155, 162.
557 Midgley, Begrenztheit (Fn. 492), S. 155, 162.
558 Vgl. Midgley, Begrenztheit (Fn. 492), S. 155.
559 Hierzu und zum Folgenden Midgley, Begrenztheit (Fn. 492), S. 155, 160, 163.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

233

453

454

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zugehörigkeit als solche bzw. als biologisches Kriterium entscheidend sein 
soll, sondern die gefühlte soziale Verbundenheit, die sich aus der gemein­
samen Artzugehörigkeit ergibt. Die Plausibilität der Argumentation hängt 
nun zunächst davon ab, ob ein solches Gefühl der Verbundenheit zwischen 
allen Menschen, in Abgrenzung zu allen anderen Wesen, tatsächlich über­
haupt besteht. Gewiss gibt es Menschen, die zu anderen Menschen generell 
eine grössere Nähe oder ein stärkeres Gefühl der Solidarität verspüren als 
zu Tieren. Das mag selbst auf einige Menschen zutreffen, die persönliche 
Beziehungen mit Tieren pflegen. Andererseits gibt es aber sicher auch 
Menschen, die sich mit dem eigenen Hund viel stärker verbunden fühlen 
als mit irgendwelchen unbekannten Menschen auf der anderen Seite der 
Erdkugel, die sie noch nie gesehen haben. Und selbst wenn die persön­
lichen Mensch-Tier-Beziehungen weggedacht werden, ist zu bezweifeln, 
dass alle Menschen eine allgemeine Solidarität mit Artgenossen empfinden, 
aufgrund der sie eine Besserbehandlung von Menschen gegenüber Tieren 
befürworten würden. Es ist aber gut denkbar, dass auf unpersönlicher 
Ebene ein überwiegender Teil der Menschen eine solche Speziessolidarität 
verspürt.
Wird für den Fortgang der Untersuchung angenommen, dass die von Mid­
gley beschriebene natürliche Vorliebe für die eigene Spezies zwischen 
Menschen tatsächlich besteht, stellt sich die Frage, ob es normativ gerecht­
fertigt ist, daraus eine moralische Bevorzugung von Menschen gegenüber 
Tieren abzuleiten. Kritische Stimmen sehen in solchen Argumentationswei­
sen eine unzulässige Ableitung von Normen aus blossen Tatsachen (Sein-
Sollen-Fehlschluss).560 Ein solcher Schluss ist insofern unzulässig, als er die 
Regel verletzt, dass normative Aussagen sich nur mit anderen normativen 
Aussagen begründen lassen,561 d.h. nicht allein mit rein faktischen Aussa­
gen. Der Einwand des Sein-Sollen-Fehlschlusses lässt sich aber entkräften, 
indem gezeigt wird, dass die Bevorzugung von Artgenossen gegenüber 
andersartigen Wesen nicht nur eine Tatsache, sondern auch ein normati­
ves Prinzip mit einem Anspruch auf Richtigkeit sein kann. Dazu kann 
bereits die schlichte Behauptung genügen, es sei gerecht, die eigene Spezies 
gegenüber anderen zu bevorzugen. Es liessen sich aber auch weitere Argu­
mente finden. Beispielsweise könnte die menschliche Neigung zur Bevorzu­
gung von Artgenossen als Folge einer stillschweigenden Vereinbarung über 

560 So Bode, Einführung (Fn. 334), S. 217; Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 93 f.; Co­
chrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 60 f.

561 Dazu vorne Rz. 338.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

234

455

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gegenseitige Hilfe im Bedarfsfall gesehen werden. Demnach dürfte jeder 
Mensch erwarten, dass andere Menschen ihm helfen würde, wenn er z.B. 
von einem anderen Wesen angegriffen würde, womit im Gegenzug jeder 
Mensch verpflichtet wäre, anderen Menschen im Bedarfsfall beizustehen. 
Es lassen sich also Gründe vorbringen, die Bevorzugung von Artgenossen 
gegenüber anderen Wesen, nicht nur als Tatsache, sondern auch als etwas 
normativ Bedeutsames zu betrachten. Deshalb greift es zu kurz, auf Midg­
leys Argumentation nur mit dem Vorwurf des Sein-Sollen-Fehlschlusses zu 
antworten.
Wenn die menschliche Neigung zur Bevorzugung von Menschen gegenüber 
Nichtmenschen, soweit es sie tatsächlich gibt, grundsätzlich auch morali­
sche Bedeutung haben kann, ist weiter zu fragen, worin diese Bedeutung 
bestehen kann, welche Tragweite sich dieser Neigung zuschreiben lässt. Bei 
Midgley hat sie die Bedeutung einer Vorrangregel für Situationen, in de­
nen ein menschliches Leben und ein nichtmenschliches Leben zueinander 
so in Konkurrenz stehen, dass nur eines der beiden Leben gerettet werden 
kann. Die Bevorzugung der Menschen besteht also darin, dass sie in sol­
chen Konkurrenzfällen den Vorrang vor Nichtmenschen erhalten. Das geht 
deutlich weniger weit als eine generelle Überordnung von menschlichen 
Interessen über nichtmenschliche, die Midgley gar nicht forderte. Das 
Besondere an den besagten Konkurrenzsituationen ist, dass jede der mögli­
chen Handlungs- bzw. Unterlassungsoptionen mindestens ein Opfer erfor­
dert. Wird der Mensch gerettet, stirbt das Pferd; wird das Pferd gerettet, 
stirbt der Mensch; wird nichts unternommen, sterben beide. Es ist kaum zu 
bezweifeln, dass die dritte Option, das Nichtstun, die moralisch schlechteste 
ist, weil sie zwei Leben opfert, während die beiden ersten Optionen wenig­
stens ein Leben retten können. Wer sich in solchen Situationen richtig 
verhalten will, muss also jedenfalls aktiv werden und versuchen, wenigstens 
eines der Leben zu retten. Das aber erfordert von der rettenden Person 
eine Entscheidung zugunsten des einen Lebens auf Kosten des anderen. 
Die Frage ist nun, ob die rettende Person diese Entscheidung davon ab­
hängig machen darf, dass sie zum einen Lebewesen wegen gemeinsamer 
Artzugehörigkeit eine stärkere Verbindung spürt als zum anderen. Dass es 
in solchen Fällen, die zwingend eine Entscheidung erfordern, überhaupt 
auf Nähebeziehungen ankommen darf, ist nicht zu bezweifeln. Keinem 
Elternteil, der sein Kind auf Kosten eines fremden Kindes rettet, kann ein 
moralischer Vorwurf gemacht werden. Und auch ein Nähegefühl, das bloss 
auf einer gemeinsamen Spezieszugehörigkeit beruht, darf in solchen Fällen 
den Ausschlag geben, wenn sich keine anderen Entscheidungskriterien an­

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

235

456

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bieten. Denn für die Alternative, die Rettung des Pferdes auf Kosten des 
Menschen, sprechen bei sonst gleichen Voraussetzungen keine besseren 
Gründe. Mit der Entscheidung zugunsten des Näheren bezieht der rettende 
Mensch in einem gewissen Mass seine eigenen Interessen mit ein, da ihm 
die Preisgabe des Näheren mehr Nachteile (Trauer, Schuldgefühle) bereiten 
würde als die Preisgabe des Ferneren. Diese Rücksicht auf eigene Interessen 
ist gerechtfertigt, wenn die beiden Rettungsoptionen (Mensch oder Nicht­
mensch) im Übrigen gleichwertig sind. In Fällen, die eine Entscheidung 
zwischen Menschenleben und Tierleben zwingend erfordern, sind Men­
schen daher berechtigt, aufgrund eines allgemeinen Solidaritätsempfindens 
mit Artgenossen zugunsten des Menschenlebens zu entscheiden.
Eine andere Frage ist, ob sie auch zu einer solchen Entscheidung verpflich­
tet werden können, ob von ihnen also verlangt werden kann, dass sie sich 
immer zur Rettung eines Menschenlebens entscheiden, wenn dieses mit 
einem Tierleben konkurriert. Dagegen ist einzuwenden, dass Menschen 
zu einzelnen Tieren eine persönliche Nähebeziehung haben können, die 
auch stärker sein kann als die blosse Speziesgemeinschaft mit anderen 
Menschen.562 Eine Pferdehalterin, die zu ihrem Pferd eine enge persönliche 
Beziehung pflegt, die ausserdem mit einer Fürsorgepflicht verbunden ist, 
steht zu diesem Pferd normalerweise in einem viel näheren Verhältnis als 
zu irgendeinem ihr unbekannten Menschen. Unter diesem Gesichtspunkt 
erscheint es falsch, sie dafür zu verurteilen und zu bestrafen, wenn sie 
aus dem brennenden Haus zuerst das Pferd anstatt den unbekannten Men­
schen rettet. Eine auf Speziesgemeinschaft basierende Pflicht zur Bevorzu­
gung von Menschen ist also zumindest dann abzulehnen, wenn der unper­
sönlichen Speziesgemeinschaft eine persönliche Mensch-Tier-Beziehung 
gegenübersteht. Das Beispiel zeigt somit, dass die moralische Bedeutung 
der menschlichen Speziesgemeinschaft auch in Konkurrenzfällen nur von 
begrenzter Tragweite ist. Sie kann durch eine stärkere persönliche Bezie­
hung übertrumpft werden.
Beziehungen können also in Konkurrenzsituationen, die zu einer Entschei­
dung zwischen dem einen und dem anderen Leben zwingen, eine wesentli­
che Rolle spielen. Damit ist nicht gesagt, dass die Entscheidung in solchen 
Situationen nur von Beziehungskriterien abhängt. Auch andere Faktoren 
wie z.B. ungleich starke Interessen der konkurrierenden Lebewesen sind 
denkbar. Im letzten Beispiel ist daher nicht auszuschliessen, dass die Pfer­

562 Vgl. McMahan, Killing (Fn. 499), S. 220.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

236

457

458

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dehalterin sich trotz der persönlichen Nähe zu ihrem Pferd aus anderen 
Gründen zugunsten des Menschen entscheiden muss.
Das soeben Ausgeführte bezieht sich nur auf Konkurrenzfälle, die eine 
Entscheidung zwischen Leben oder zwischen sonstigen gleichartigen Inter­
essen erfordern. Diese Fälle machen nur einen geringen Teil aller Sachver­
halte aus, in denen sich praktische Fragen zum Umgang mit dem Leben 
von Tieren stellen. Weit häufiger sind die Fälle, in denen Tiere getötet 
werden, ohne dass damit ein anderes Leben gerettet wird. Damit ist die 
bisher gezeigte Bedeutung der auf Artgemeinschaft beruhenden Solidarität 
zwischen Menschen praktisch insgesamt sehr gering. Es stellt sich daher 
die Frage, ob sich dieser Speziessolidarität ausserhalb der beschriebenen 
Konkurrenzsituationen noch eine weitere Bedeutung mit guten Gründen 
zuschreiben lässt. Um darauf eine Antwort zu finden, ist es hilfreich, all­
gemein zu fragen, welche Art von Rechten oder Pflichten überhaupt aus 
Beziehungen abgeleitet werden und wie sie sich zu anderen bestehenden 
Rechten oder Pflichten verhalten. In den von Midgley genannten Beispie­
len (Hilfeleistung an Menschen und Tiere, Erziehung und Fürsorge für 
eigene Kinder) sind es durchwegs positive Pflichten (Handlungspflichten) 
für Menschen, also solche, die zu einem aktiven Tun verpflichten. Auch 
Clare Palmer, die die Unterschiede zwischen den Beziehungen von Men­
schen zu domestizierten Tieren einerseits und zu wildlebenden Tieren an­
dererseits untersucht hat, geht davon aus, dass Beziehungen hauptsächlich 
positive Pflichten, nämlich Hilfspflichten, begründen.563 Im Unterschied 
dazu würden sich negative Pflichten (Unterlassungspflichten), z.B. ein Ver­
bot des Quälens von Tieren, nicht aus Beziehungen ergeben, sondern aus 
natürlichen Eigenschaften wie der Fähigkeit, zu leiden.564 Diese Auffassung, 
dass Beziehungen zu positiven Pflichten führen, während sich negative 
Pflichten aus natürlichen Eigenschaften ergeben, findet sich ebenso bei 
Donaldson und Kymlicka wieder.565 Beziehungen haben demnach über 
Konkurrenzsituationen hinaus die allgemeine Bedeutung, dass sie positive 
Pflichten (Hilfspflichten) begründen.
Was das Verhältnis zwischen den zwei Arten von Pflichten betrifft, so 
beschreibt Palmer die Hilfspflichten als Ergänzung zu den bereits beste­

563 Palmer, Animal Ethics (Fn. 554), S. 69, 84 f.
564 Palmer, Animal Ethics (Fn. 554), S. 68 f.
565 Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 21 f., 77.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

237

459

460

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


henden Unterlassungspflichten.566 Unterlassungspflichten wie das Qualver­
bot haben wir sowohl gegen domestizierte als auch gegen wildlebende 
Tiere, soweit beide leidensfähig sind. Gegen domestizierte Tiere haben wir 
aufgrund der Beziehung zu ihnen zusätzlich auch Hilfspflichten wie die 
Pflicht zur Fütterung. Dass positive Pflichten als Ergänzung zu den negati­
ven hinzutreten, bedeutet, dass sie an deren Bestand nichts ändern. Dies 
scheint einer verbreiteten Ansicht zu entsprechen: Die aus Beziehungen er­
wachsenden Hilfspflichten haben keinen Einfluss auf den Bestand von Un­
terlassungspflichten, die sich aus den natürlichen Eigenschaften der Tiere 
ergeben.567 Diese Erkenntnis ist wichtig im Zusammenhang mit dem Töten 
von Tieren, da auch Tötungsverbote Unterlassungspflichten sind. Wenn ein 
Tier aufgrund seiner Eigenschaften ein individuelles Recht auf Leben hat, 
bedeutet dies in erster Linie, dass es verboten ist, dieses Tier zu töten. Diese 
Unterlassungspflicht lässt sich nun nicht durch andere Pflichten aufheben, 
die sich aus Beziehungen ergeben. Sollte das Töten von (einigen) Tieren 
also grundsätzlich zu verbieten sein, so besteht dieses Verbot unabhängig 
davon, ob Menschen zu anderen Menschen in einer näheren Beziehung 
stehen als zu Tieren. Beziehungen können dieses Verbot allenfalls in Kon­
kurrenzfällen einschränken, wenn wie im Beispiel mit dem brennenden 
Haus zwischen Tierleben und Menschenleben entschieden werden muss. 
Ausserhalb solcher Konkurrenzfälle wirken sich Beziehungen im Allgemei­
nen aber nicht einschränkend, sondern eher fördernd auf den Schutz des 
tierlichen Lebens aus. Sie können nämlich gegenüber gewissen Tieren, 
namentlich gegenüber eigenen Heimtieren, eine positive Pflicht begründen, 
sie bei Lebensgefahr durch Hilfeleistung vor dem Tod zu schützen.
Damit ergibt sich, dass eine allfällig bestehende, auf gemeinsamer Artzu­
gehörigkeit beruhende Nähebeziehung zwischen Menschen keine allgemei­
ne Hierarchie zwischen Menschen und Tieren zu begründen vermag. Sie 
kann, was das Töten betrifft, nur in einem spezifischen Bereich eine ge­
wisse Hierarchisierung bewirken, indem sie in Konkurrenzsituationen, die 
eine Entscheidung zwischen Menschenleben und Tierleben notwendig ma­
chen, einen Vorrang des Menschenlebens begründet. Doch auch in solchen 
Situationen wirkt diese unpersönliche Speziessolidarität nur schwach; sie 
kann durch eine stärker wirkende persönliche Mensch-Tier-Beziehung ver­

566 Hierzu und zum Folgenden Palmer, Animal Ethics (Fn. 554), S. 68, 84 f.; kritisch zu 
dieser Unterscheidung Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), S. 202 f.

567 Pluhar, Unterschied (Fn. 501), S. 131; McMahan, Killing (Fn. 499), S. 218; vgl. 
Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 33.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

238

461

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


drängt werden, die eine Entscheidung zugunsten des Tierlebens erlaubt. 
Insgesamt haben Beziehungskriterien für die Differenzierung zwischen 
Menschen und Tieren, soweit sie das Töten betrifft, nur eine sehr geringe 
Bedeutung.

c) Interessenhierarchismus

Der Interessenhierarchismus sieht eine Rechtfertigung moralischer Un­
gleichbehandlungen zwischen Individuen in deren unterschiedlichen Inter­
essen.568 Gary Varner unterschied drei Kategorien von Interessen, die ein 
Lebewesen haben kann.569 Die erste bilden die biologischen Interessen, über 
die alle Lebewesen verfügen, also auch Pflanzen und Mikroorganismen. 
Die zweite bilden die Wünsche, die ein Bewusstsein voraussetzen und bei 
„höheren“ Organismen wie Säugetieren, Vögeln oder anderen Wirbeltieren 
vorkommen. Die dritte Kategorie bilden die grundlegenden Projekte, die 
nur Menschen und vielleicht ein paar Menschaffen- und Walarten haben 
können. Grundlegende Projekte beschrieb Varner als Verbindungen von 
Wünschen, die eng mit der eigenen Existenz zusammenhängen und dem 
eigenen Leben einen bedeutenden Grad an Sinn geben. Als Beispiele nann­
te er den Wunsch, in einer bestimmten Disziplin berühmt zu werden, oder 
den Wunsch, eine Familie zu gründen. Kein grundlegendes Projekt sei 
hingegen der Wunsch, am nächsten Morgen zuerst eine Tasse Kaffee zu 
trinken. Alle drei Kategorien von Interessen seien in dem Sinne moralisch 
relevant, dass ihre Befriedigung moralischen Wert und ihre Nichtbefrie­
digung moralischen Unwert schaffe.570 Jedoch sei die Befriedigung von 
grundlegenden Projekten generell wichtiger als die Befriedigung von blos­
sen Wünschen und die Befriedigung von Wünschen sei generell wichtiger 
als die Befriedigung von biologischen Interessen. Nur zwischen Interessen 
der gleichen Hierarchiestufen bestehe zudem eine Hierarchie in quantitati­
ver Hinsicht. Mehrere Grundprojekte seien wichtiger als ein Grundprojekt, 
wogegen ein Grundprojekt wichtiger sei als mehrere Wünsche oder biologi­
sche Interessen. Allerdings sei zur Befriedigung eines höherrangigen Inter­
esses, wenn sich mehrere Optionen anbieten, stets diejenige vorzuziehen, 

568 Bode, Einführung (Fn. 334), S. 181; Rippe, Tierethik (Fn. 373), S. 410.
569 Hierzu und zum Folgenden Varner, Interests (Fn. 363), S. 8, 27 ff., 55 ff., 70, 78, 89, 

92.
570 Hierzu und zum Folgenden Varner, Interests (Fn. 363), S. 77, 79, 90–92.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

239

462

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die den geringsten schädlichen Einfluss auch auf niederrangige Gegeninter­
essen hat.571

Aus dieser Hierarchie der Interessen leitete Varner auch eine allgemeine 
Hierarchie der Lebewesen ab. Danach sind Lebewesen mit grundlegenden 
Projekten (Menschen) generell wertvoller als Lebewesen mit blossen Wün­
schen (Säugetiere, Vögel) und Lebewesen mit Wünschen generell wertvol­
ler als Lebewesen mit bloss biologischen Interessen (Insekten, Pflanzen, 
Bakterien).572 Die Hierarchiestufe eines Lebewesens richtet sich nach des­
sen effektiv vorhandenen individuellen Interessen und nicht nach den 
typischen Interessen seiner Spezies.573 Marginale Menschen, die keine 
grundlegenden Projekte haben können, gehören demnach nicht in die 
höchste, sondern in die mittlere Stufe, zu den Lebewesen mit Wünschen. 
Im Normalfall seien Menschen aber aufgrund ihrer Fähigkeit, grundlegen­
de Projekte zu haben, den meisten, wenn nicht allen Tieren wertmässig 
übergeordnet.574 Das bedeutet nach Varner allerdings nicht, dass sie die 
Tiere aus jedem beliebigen Grund töten dürfen. Hierzu komme es auf 
die Hierarchie der konkret betroffenen Interessen an. Das Töten von Tie­
ren, die grundlegende Projekte von Menschen gefährden, fand Varner 
prinzipiell richtig, da solche Projekte Vorrang vor den tierlichen Interessen 
hätten.575 Hingegen fand er es falsch, Tiere mit Wünschen zu töten, nur 
um sie zu essen, solange die Ernährung der Menschen auch mit Pflanzen 
möglich ist, die bloss biologische Interessen haben.576

Was am Interessenhierarchismus plausibel erscheint, ist das ihm zugrunde­
liegende Grundprinzip, dass Interessen moralisch relevant sind – dass die 
Befriedigung von Interessen einen moralischen Wert und die Beeinträchti­
gung von Interessen einen moralischen Unwert bedeutet. Plausibel ist an 
sich auch der Ansatz, die Ungleichbehandlung von Lebewesen aufgrund 
ihrer unterschiedlichen Interessen zu rechtfertigen. Denn anders als etwa 
die Spezieszugehörigkeit haben die Interessen eines Lebewesens einen Ein­
fluss darauf, wie es durch eine Handlung oder eine Norm betroffen wird. 
Beispielsweise ist es für ein Lebewesen, das ein Interesse hat, an einem 
Berghang oder auf einer Brücke nicht abzustürzen (z.B. für einen Men­
schen), vorteilhaft, wenn es dort entsprechende Sicherungsvorkehrungen 

571 Varner, Interests (Fn. 363), S. 94 f.
572 Varner, Interests (Fn. 363), S. 95 f.
573 Varner, Interests (Fn. 363), S. 93.
574 Vgl. Varner, Interests (Fn. 363), S. 92.
575 Varner, Interests (Fn. 363), S. 92.
576 Varner, Interests (Fn. 363), S. 78, 93 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

240

463

464

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(Geländer) gibt. Ein Lebewesen, für das ein Absturz keine Gefahr ist, 
weil es fliegen kann (z.B. ein Habicht), hat dagegen kein solches Interesse 
und erlangt durch das Anbringen von Absturzsicherungen oder durch eine 
Norm, die solche vorschreibt, keinen Vorteil. Dieser Unterschied in den 
Interessen zwischen Mensch und Habicht rechtfertigt die Ungleichbehand­
lung, Menschen gegen Abstürze zu sichern und Habichte nicht.
Der Interessenhierarchismus von Varner ist jedoch trotz dem plausiblen 
Grundansatz in mehrfacher Hinsicht nicht überzeugend. Zum einen be­
gründet er die Ungleichbehandlungen nicht spezifisch, d.h. in Bezug auf 
bestimmte Handlungen bzw. Ansprüche (z.B. nicht eingesperrt, geschlagen 
oder getötet zu werden). Dementsprechend bezieht sich die Hierarchie 
nicht auf spezifische Interessen (Interesse an Schutz vor Einsperrung etc.), 
sondern richtet sich pauschal danach, ob ein Wesen allgemein fähig ist, 
Interessen der einen oder anderen Kategorie (biologische Interessen, Wün­
sche, grundlegende Projekte) zu haben. Der Vorrang der höherstufigen 
Interessen soll für jede Art von Handlung bzw. Anspruch gelten. Eine der­
art pauschale Abstufung erfüllt die Bedingungen einer zulässigen Ungleich­
behandlung nicht.577 Denn eine Ungleichbehandlung zweier Lebewesen 
setzt voraus, dass das eine Lebewesen durch eine bestimmte Handlung 
anders (stärker, schwächer) betroffen wird als das andere. Und wenn dies 
zutrifft, ist die Ungleichbehandlung auch nur spezifisch für diese Handlung 
begründet. Eine allgemeine Abstufung nach verschiedenen Interessensfä­
higkeiten, die keine Bezugnahme auf bestimmte Handlungen vornimmt, 
sagt nichts über unterschiedliche Betroffenheiten aus. Schon aus diesem 
Grund ist Varners Interessenabstufung abzulehnen.
Es liegt sodann nahe, zu vermuten, dass der eigentliche Zweck dieser 
Interessenabstufung von vornherein eine Hierarchie der Lebewesen als 
Interessenträger war (eine solche wurde ja auch explizit daraus abgeleitet). 
Besonders die Unterscheidung zwischen grundlegenden Projekten und ein­
fachen Wünschen ist auf eine allgemeine Hierarchie zwischen Menschen 
und Tieren zugeschnitten (auch wenn sie im Unterschied zum Spezieshier­
archismus nicht beansprucht, alle Menschen – auch diejenigen, die zu 
grundlegenden Projekten unfähig sind – in die höchste Hierarchiestufe 
einzuschliessen). Soweit sich die Hierarchie in Wahrheit nicht auf Inter­
essenskategorien, sondern auf Kategorien von Lebewesen (konkret Men­

577 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 418 f.; vgl. auch Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), 
S. 195.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

241

465

466

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen und Tiere) bezieht, beruht sie letztlich auf dem Unterscheidungs­
merkmal der Spezieszugehörigkeit. Dieses vermag, wie gezeigt wurde, keine 
Ungleichbehandlung zu rechtfertigen.578

Auch die praktischen Konsequenzen sprechen gegen die Hierarchisierung 
der drei Interessenskategorien. Diese impliziert, dass höherstufige Interes­
sen (grundlegende Projekte von Menschen) immer Vorrang vor niederstu­
figen Interessen haben (z.B. vor Wünschen von Gazellen). Der Inhalt der 
Interessen, um die es konkret geht, ist dabei unerheblich. Das könnte zur 
Folge haben, dass ein Mensch das Recht hat, Dutzenden von gesunden Ga­
zellen ein Bein amputieren zu lassen, weil er es als grundlegendes Projekt 
betrachtet, auf seinem Anwesen eine Wiese mit dreibeinigen Gazellen zu 
haben. Solche Konsequenzen sind völlig unplausibel.
Der generelle Vorrang grundlegender Projekte vor blossen Wünschen ist 
zudem auch dann nicht überzeugend, wenn gar nicht zwischen verschiede­
nen Lebewesen unterschieden, sondern nur ein einzelner Mensch betrach­
tet wird. Für einen Menschen, der sich ohne Wasser bei 50 Grad Celsius 
an der prallen Sonne in der Wüste befindet und Durst hat, ist der Wunsch, 
möglichst rasch Wasser zu trinken, viel wichtiger als irgendein Projekt, 
das er langfristig verwirklichen möchte. Einfache Bedürfnisse wie Trinken 
oder Atmen sind keineswegs weniger wichtig (oder: wertvoll) als komplexe 
Projekte, sondern oft wichtiger, weil sie im Unterschied zu diesen überle­
benswichtig sind. Sie mögen manchen geringerwertig erscheinen, weil sie 
meistens schon befriedigt sind. Ihre tatsächliche Wichtigkeit zeigt sich aber, 
sobald sie einmal nicht befriedigt sind.
Schliesslich führt eine solche Hierarchisierung von Interessen auch zu 
einer Hierarchie innerhalb der Menschen. Menschen, die nicht fähig sind, 
grundlegende Projekte zu haben und zu verfolgen (marginale Menschen, 
z.B. schwer Hirngeschädigte), sind wertmässig generell tiefer eingestuft 
als normale (voll entwickelte, nicht beeinträchtigte) Menschen. Diese Kon­
sequenz dürfte in der Ethik, gerade auch in hierarchischen oder anthro­
pozentrischen Konzeptionen, bei einer grossen Mehrheit auf Ablehnung 
stossen.
Obwohl unterschiedliche Interessen an sich ein moralisch relevantes Unter­
scheidungskriterium sind, ist eine allgemeine, pauschale Hierarchisierung 
von Interessen, wie sie hier vorgestellt wurde, aus den genannten Gründen 
klar abzulehnen. Was die Frage des Tötens betrifft, so wird noch zu disku­

578 Vorne Rz. 411–415.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

242

467

468

469

470

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tieren sein, ob die Begründung und allenfalls Abstufung eines individuellen 
Anspruchs auf Lebensschutz von Wünschen und grundlegenden Projekten 
oder von anderen Kriterien abhängen soll.

3. Ergebnisse zur Gleichbehandlungsfrage

Der Egalitarismus geht in seiner Grundausrichtung von einem prinzipiel­
len Gebot der Gleichbehandlung von Tieren und Menschen aus, während 
der Hierarchismus eine grundsätzliche Besserbehandlung von Menschen 
gegenüber Tieren für richtig hält. Auf beiden Seiten gibt es aber sehr 
unterschiedliche Ausprägungen, sodass sich egalitäre und hierarchische 
Positionen, auch in der Frage des Tötens von Tieren, nicht immer leicht 
abgrenzen lassen. Beide Grundpositionen lassen gewisse Ungleichbehand­
lungen zu, sofern sich diese mit Unterschieden auf der Tatsachenebene 
begründen lassen. Im Egalitarismus muss sich die Unterscheidung aber auf 
ein speziesneutrales Kriterium stützten, das möglichst auf keiner Seite eine 
Benachteiligung bewirkt (z.B. fehlende Empfindungsfähigkeit), während 
der Hierarchismus in der Benachteiligung von Tieren durch eine generelle 
Höhergewichtung menschlicher Interessen kein Problem sieht.
Egalitäre Positionen begründen ihre Forderung nach grundsätzlicher 
Gleichbehandlung mit der These, dass es in tatsächlicher Hinsicht keinen 
grundlegenden Unterschied zwischen Menschen und Tieren gibt. Erkennt­
nisse der Biologie bestätigen dies und widerlegen die anthropozentrische 
Vorstellung, dass Tiere im Gegensatz zu Menschen bloss „instinktgesteu­
ert“ seien. Sie zeigen, dass viele Tiere denken, lernen und Kultur bilden 
können, ein Bewusstsein von sich selbst, von anderen oder sogar von der 
Sterblichkeit haben, Elemente einer Sprache verwenden und zu rationalem 
wie moralischem Handeln fähig sind. Damit sind sämtliche Eigenschaften, 
die hierarchische Positionen typischerweise als ausschliesslich menschlich 
und als Rechtfertigungsgrund für die Ungleichbehandlung vorbringen, tat­
sächlich nicht nur bei Menschen, sondern auch bei Tieren vorhanden. 
Menschen unterscheiden sich hinsichtlich ihrer tatsächlichen Fähigkeiten 
nicht grundlegend, sondern nur graduell von (anderen) Tieren. Der allge­
meine ethische Gleichheitsgrundsatz verbietet es deshalb, Menschen nur 
deshalb anders als Tiere zu behandeln, weil sie Menschen sind (Speziesis­
mus-Einwand). Die Spezieszugehörigkeit ist kein tatsächlicher Unterschied, 
der eine Ungleichbehandlung rechtfertigt. Sie macht für sich genommen 

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

243

471

472

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keinen Unterschied darin, wie ein Wesen durch eine Handlung oder Norm 
betroffen wird.
Um eine prinzipielle Besserbehandlung von Menschen dennoch zu recht­
fertigen, sind hierarchische Positionen deshalb auf ein speziesneutrales re­
levantes Unterscheidungskriterium angewiesen. Ein solches sehen sie in der 
graduell höheren Vernunftfähigkeit von Menschen. Als Bedingung für die 
moralische Relevanz (oder Privilegierung) eines Wesens setzen sie deshalb 
eine besonders hohe Vernunftfähigkeit voraus, welche die Fähigkeit zur 
bewussten, autonomen Befolgung von sozialen Normen beinhaltet und in 
diesem Grad nur von Menschen erreicht wird. Diesem Kriterium steht der 
egalitäre Einwand gegenüber, dass auch einige Menschen (Säuglinge, geis­
tig Behinderte) ein solches Mass an Vernunftfähigkeit nicht erfüllen und 
deshalb konsequenterweise ebenfalls aus der Moral ausgeschlossen werden 
müssten (Argument der marginalen Menschen). Da aber auch hierarchische 
Positionen eine Gleichbehandlung aller Menschen beanspruchen, müssten 
sie die anspruchsvolle Vernunftfähigkeit durch ein anderes Kriterium er­
setzen, das alle Menschen einschliesst. Dies hätte aber zur Folge, dass 
auch Tiere mit vergleichbaren Eigenschaften gleichermassen in die Moral 
eingeschlossen werden müssen. Auf diesen Einwand hin versuchen spezies­
hierarchische Positionen auf unterschiedliche Weise, eine moralische Privi­
legierung auch von marginalen Menschen gegenüber Tieren zu begründen, 
ohne dabei das Vernunftkriterium aufzugeben. Die dazu vorgebrachten 
Argumente vermögen jedoch nicht zu überzeugen. Sie lassen sich entweder 
ebenso gut gegen die moralische Bedeutung von Menschen verwenden 
(Berufung auf Speziesmerkmale), sind zirkelhaft (Fairness für marginale 
Menschen), beruhen auf tatsächlich nicht bestehenden Unterschieden (so­
ziale Stabilität) oder genügen ihrem eigenen Anspruch der Gleichbehand­
lung aller Menschen nicht (Potenzialität von marginalen Menschen, Schutz 
vor Verrohung). Das gemeinschaftshierarchische Argument, Menschen wür­
den zu anderen Menschen generell in einer engeren emotionalen Bezie­
hung stehen als zu Tieren, kann in zwingenden Konkurrenzfällen, etwa 
wenn zwischen der Rettung eines Menschen oder eines Tieres aus einem 
brennenden Haus entschieden werden muss, eine Entscheidung zugunsten 
von Menschen rechtfertigen. Einen generellen moralischen Vorrang von 
Menschen gegenüber Tieren rechtfertigt es nicht. Ein solcher lässt sich 
schliesslich auch nicht überzeugend mit einem Interessenhierarchismus be­
gründen, der eine bestimmte Art von Interessen, über die nur rationale 
Menschen verfügen, anderen Interessensarten pauschal überordnet.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

244

473

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Insgesamt ergibt sich aus den Argumenten zur Gleichbehandlungsfrage, 
dass eine moralische Sonderstellung des Menschen, die ihn gegenüber allen 
anderen Arten von Lebewesen, insbesondere Tieren, allgemein privilegiert, 
nicht überzeugend begründbar ist. Dazu fehlt ihm ein relevantes Alleinstel­
lungsmerkmal. Andererseits lässt sich auch eine absolute Gleichbehandlung 
aller Tiere oder überhaupt aller Lebewesen nicht fordern. Denn bereits 
innerhalb des Tierreichs und erst recht zwischen den Arten aller Lebewesen 
gibt es grosse Unterschiede in Bezug auf moralisch relevante Eigenschaf­
ten wie Leidensfähigkeit, Selbstbewusstsein oder Gerechtigkeitsempfinden. 
Moralisch relevant sind diese Eigenschaften, weil sie darauf Einfluss haben, 
wie eine bestimmte Handlung oder Norm ein Wesen betrifft. Manche emp­
finden einen Nadelstich als schmerzhaft, andere nicht, manche fürchten 
das Eingesperrtsein, andere nicht. Es ist deshalb zulässig, aufgrund solcher 
Unterschiede Regeln zu schaffen, welche die Wesen der einen Art anders 
behandeln als jene der anderen Art, indem sie einen bestimmten Anspruch 
nur den einen gewähren, sofern dies auch für die anderen keinen Nachteil 
bedeutet. Dazu ist für jede Art von Behandlung (Einsperren, Töten) einzeln 
zu ermitteln, welche Eigenschaft ein Wesen haben muss, damit ihm ein 
entsprechender Schutzanspruch (Freiheitsschutz, Lebensschutz) zukommt. 
Ungleichbehandlungen müssen sich also immer spezifisch für die jeweilige 
Handlung rechtfertigen. Das bedeutet gleichzeitig, dass Eigenschaften wie 
Leidensfähigkeit oder Vernunft nicht generell relevant oder irrelevant sind, 
sondern dass sie für bestimmte Ansprüche relevant und für andere irrele­
vant sind. So ist Leidensfähigkeit relevant für einen Anspruch auf physische 
und psychische Unverletztheit, während Vernunftfähigkeit z.B. relevant ist 
für einen Anspruch, selbständig Verträge abzuschliessen, nicht jedoch für 
einen Anspruch auf Wasser und Nahrung.
Von diesen individuenbezogenen Eigenschaften abgesehen können mora­
lische Regeln, wie sich weiter ergeben hat, auch aus Beziehungen (Nähe­
verhältnissen, Abhängigkeiten) entstehen. Allerdings begründen diese nur 
Handlungspflichten wie etwa die Pflicht, sein Haustier regelmässig zu 
füttern. Für Unterlassungspflichten, namentlich Tiertötungsverbote, sind 
dagegen die beziehungsunabhängigen natürlichen Eigenschaften der Lebe­
wesen (Empfindungsfähigkeit, Todesbewusstsein etc.) massgebend. Die 
Auseinandersetzung mit der Gleichbehandlungsfrage bestätigt somit, was 
sich bereits davor angezeigt hat: dass es für die ethische Begründung eines 
individuellen Lebensschutzes für Tiere darauf ankommt, ob die Tiere über 
Eigenschaften verfügen, die sie befähigen, die auf sie einwirkende Hand­
lung (Tötung) als negativ (nachteilig, unerwünscht) zu erleben. Hinzu 

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

245

474

475

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kommt neu, dass bei der Bestimmung der für den Lebensschutz massge­
benden Eigenschaft in § 5 darauf zu achten sein wird, dass eine zu hoch 
angesetzte Schwelle auch den Lebensschutz einiger Menschen, nämlich 
der marginalen Menschen, vereiteln würde. Weil dazu generell keine Bereit­
schaft besteht, dürfte jedenfalls die anspruchsvolle Vernunftfähigkeit im 
Sinne des Ratiozentrismus als Lebensschutzkriterium ausscheiden.

C. Artenschutzethik

I. Gegenstand und Bedeutung der Artenschutzethik

Im Unterschied zur Tierethik interessiert sich die Artenschutzethik nicht 
direkt für die Schutzwürdigkeit einzelner Tiere, sondern für die Schutzwür­
digkeit von Arten.579 Der Umgang mit einzelnen Tieren ist jedoch auch 
für den Artenschutz relevant. Denn die Wahrscheinlichkeit des Überlebens 
oder Aussterbens einer Art hängt auch davon ab, ob ihre Individuen 
z.B. unbeschränkt getötet, aus ihrem Lebensraum verdrängt oder an der 
Fortpflanzung gehindert werden dürfen. Der ethisch richtige Umgang mit 
Einzeltieren kann deshalb auch von der Schutzwürdigkeit ihrer Spezies 
abhängen. Namentlich in der Frage, welche Tiere wann getötet werden 
dürfen oder müssen, sind nebst der individuellen Schutzwürdigkeit auch 
Artenschutzüberlegungen zu berücksichtigen.
Das Ziel von Artenschutzbemühungen besteht je nach Auffassung in der 
Erhaltung bestimmter Einzelarten, einer möglichst hohen Artenvielfalt oder 
einer möglichst hohen Biodiversität. Was eine Art (oder: Spezies) ist, wird 
in der Biologie nicht einheitlich beantwortet. Nach den zwei häufigsten 
Definitionen ist eine Art eine Gruppe von kreuzbaren Individuen, die sich 
mit Individuen anderer Gruppen unter natürlichen Bedingungen nicht 
fortpflanzen (biologische Definition), bzw. eine Gruppe von Individuen, 
die sich in morphologischer, physiologischer oder biochemischer Hinsicht 
von anderen Gruppen unterscheidet (morphologische Definition).580

Zum Begriff der Biodiversität wird oft auf die Definition in Art. 2 des Über­
einkommens über die biologische Vielfalt581 Bezug genommen. Danach 

579 Wustmans, Gemeinwohlorientierung (Fn. 9), S. 42; vgl. vorne Rz. 27.
580 Baur, Biodiversität (Fn. 140), S. 16 f.; vgl. C. Kropf, Kleines ABC der Evolutions­

theorie, in: M. Dubach (Hrsg.), Evolution wohin?, 2012, S. 11 (13).
581 Dazu vorne Rz. 60 und Fn. 20 (SR 0.451.43).

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

246

476

477

478

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


umfasst Biodiversität nicht nur die Vielfalt der Arten, sondern auch die 
genetische Vielfalt innerhalb der Arten und die Vielfalt der Ökosysteme, 
d.h. der Lebensgemeinschaften mehrerer Arten und ihrer Wechselbezie­
hungen.582

Unabhängig von der genauen Zielvorstellung bezweckt der Artenschutz je­
denfalls stets den Schutz von Arten, wenn nicht als Endziel, dann jedenfalls 
als notwendiges Mittel dazu. Denn Ökosysteme, Artenvielfalt und Biodiver­
sität hängen ganz wesentlich von Arten ab.
Die Massnahmen zur Erreichung der Artenschutzziele umfassen erstens 
den Schutz und die Förderung von Biotopen, z.B. durch Ausweisung von 
Schutzgebieten, Begrenzung der Zersiedelung oder Renaturierung.583 Zwei­
tens versuchen sie die Zahl der Individuen gefährdeter Arten aufrechtzu­
erhalten oder zu vergrössern, etwa mit Jagd- und Pflückverboten, Handels­
verboten oder der Aufzucht und Wiederansiedlung lokal ausgestorbener 
Arten. Eine dritte Kategorie von Massnahmen bezweckt die Vermeidung 
und Entfernung von Faktoren, die zum Verschwinden von Arten beitragen. 
Dazu gehört z.B. der Verzicht auf schädliche Chemikalien in der Landwirt­
schaft, das Verbot des Haltens von exotischen Tieren, die „Entfernung“ 
fremder Arten aus der Natur (z.B. durch Abschuss) oder die Begrenzung 
des Wachstums der menschlichen Bevölkerung.
Massnahmen, welche direkt584 das Töten von Tieren betreffen, sind einer­
seits das Verbot des Tötens von Tieren, die einer zu schützenden Art 
angehören, und andererseits die Pflicht des Tötens von Tieren, die einer 
ortsfremden Art angehören, um einheimische Arten vor ihnen zu schützen.

II. Artenschutzbegründung

1. Holistischer Ansatz: Eigenwert von Arten

Für den ethischen Holismus (gr. holos, ganz) besteht das ethisch Schüt­
zenswerte nicht in einzelnen Lebewesen (Menschen, Koalas, Blumen) 

582 Birnbacher, Biodiversität (Fn. 359), S. 13; Baur, Biodiversität (Fn. 140), S. 7.
583 Hierzu und zum Folgenden Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 209, 217; Varner, Interests 

(Fn. 363), S. 5.
584 Eine bloss indirekte Massnahme gegen das Töten sind z.B. Handelsbeschränkungen 

(Einfuhrverbote) in Bezug auf geschützte Tierarten. Zur Unterscheidung zwischen 
direkten und indirekten Tötungsnormen vorne Rz. 19.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

247

479

480

481

482

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder unbelebten Einzelobjekten (Steinen), sondern in Ganzheiten, die sich 
aus mehreren Bestandteilen zusammensetzen.585 Da Arten, Ökosysteme 
und ihre Vielfalt weder Individuen noch unbelebte Einzelobjekte, sondern 
Ganzheiten sind,586 bieten sich holistische Ansätze zur Artenschutzbegrün­
dung besonders an. Ein Beispiel ist der Ökozentrismus, der Ökosystemen 
einen moralischen Eigenwert zuschreibt.587 Dieser Eigenwert (auch: intrin­
sischer Wert) ist unabhängig von menschlichen Interessen und allen sonsti­
gen Bewertungen durch andere.588 Er verleiht dem Ökosystem um seiner 
selbst willen moralische Bedeutung. Mit der Zuschreibung eines Eigenwerts 
ist die Schutzwürdigkeit von Ökosystemen ohne Weiteres begründet. Auch 
der Schutz einzelner Arten, die Bestandteile von Ökosystemen bilden und 
für deren Funktionieren notwendig sind, lässt sich nach Massgabe ihrer 
Bedeutung für das Gesamtsystem ökozentrisch gut begründen. Ausserdem 
werden alternativ zum Ökozentrismus Positionen vertreten, die jeder ein­
zelnen Spezies, unabhängig von ihrer ökosystemischen Bedeutung, einen 
Eigenwert zuschreiben.589 Insgesamt eignet sich der Holismus somit gut zur 
Begründung eines umfassenden Artenschutzes.
Gegen den holistischen Ansatz ist jedoch einzuwenden, dass die Zuschrei­
bung eines Eigenwerts an etwas, das nicht subjektiv empfinden kann, nicht 
überzeugt. Denn ein Wert, der unabhängig von einer subjektiven Wertung 
bestehen soll, lässt sich nicht erfahren, sondern nur behaupten.590 Es wurde 
bereits ausgeführt, dass Ökosysteme keine subjektiven Wesen sind, die et­
was als gut oder schlecht erleben können.591 Sie können deshalb auch keine 
Verletzung eines Eigenwerts erfahren. Folglich sind sie nicht intrinsisch 
(um ihrer selbst willen) zu schützen, auch wenn vielleicht eine gewisse 
Intuition für einen solchen holistischen Schutz spricht. Dasselbe gilt nebst 

585 Bode, Einführung (Fn. 334), S. 21; Stenmark, Überblick (Fn. 363), S. 103; Varner, 
Interests (Fn. 363), S. 10.

586 Stenmark, Überblick (Fn. 363), S. 103; vgl. Gorke, Artenschutz (Fn. 366), S. 29.
587 Dazu vorne Rz. 362–365.
588 Birnbacher, Biodiversität (Fn. 359), S. 14, 17 f.; M. Bowman/P. Davies/C. Redg­

well, Lyster’s International Wildlife Law, 2. Aufl., 2010, S. 63; S. Emmenegger/
A. Tschentscher, Taking Nature’s Rights Seriously, Georgetown International En­
vironmental Law Review VI/3 (1994), S. 545 (571).

589 Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 247; Baur, Biodiversität (Fn. 140), S. 77; vgl. Gorke, 
Artenschutz (Fn. 366), S. 29.

590 Vorne Rz. 361.
591 Vorne Rz. 365.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

248

483

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ökosystemen auch für Arten und weitere Ganzheiten.592 Der holistische 
Ansatz ist deshalb unter diesem Gesichtspunkt abzulehnen.

2. Individualistischer Ansatz: Indirekter Wert von Arten

Individualistische Ethikkonzepte wie der Anthropozentrismus, der Sentien­
tismus und der Biozentrismus erkennen keine direkte moralische Relevanz 
von Arten, Ökosystemen und sonstigen Ganzheiten an.593 Das heisst aber 
nicht, dass sie sich zur Artenschutzbegründung nicht eignen. Denn Arten 
sind auch schutzwürdig, wenn ihnen nur ein indirekter Wert zukommt. 
Einen indirekten (auch: instrumentellen) Wert hat eine Art, wenn ihre 
Erhaltung im Interesse von Einzelwesen liegt, die ihrerseits einen direkten 
Wert haben (Menschen, empfindungsfähige Tiere).
Am häufigsten wird der individualistische Artenschutz anthropozentrisch, 
also im Interesse von Menschen, begründet. Menschen sind an der dau­
erhaften Existenz anderer Lebewesen interessiert, weil diese ihnen in 
vielfältiger Weise Nutzen bringen.594 Sie bilden die Grundlage für Nah­
rungsmittel, Medikamente (Heilpflanzen, antibiotische Pilze) und weitere 
Nutzgegenstände wie Kleider (Baumwolle, Wolle), Genussmittel (Kaffee, 
Gewürze, Tabak), Baustoffe, Brennholz oder Papier. Darüber hinaus dienen 
andere Arten den Menschen als Quelle von Wissen und Ideen (Sozialver­
halten von Primaten, Architektur von Spinnennetzen). Als Teil von Öko­
systemen erbringen Lebewesen Dienstleistungen, die für die Gesundheit 
und Sicherheit von Menschen wichtig sind, indem sie z.B. Schadstoffe aus 
dem Wasser und der Luft filtern oder die Gefahren von Krankheitserregern 
und Überschwemmungen verringern. Arten und ihre Vielfalt haben für 
Menschen zudem einen ästhetischen Wert, der nebst dem Genuss des Be­
trachtens auch zur Erholung und zur psychischen Gesundheit beiträgt. Es 
gibt also verschiedene Typen von Werten, die andere Arten für Menschen 

592 Vgl. Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 248 f., 255; Bossert, Hirschkühe (Fn. 372), 
S. 68; Precht, Tiere (Fn. 367), S. 426; Rippe, Einwanderer (Fn. 140), S. 59; Fein­
berg, Rights (Fn. 361), S. 55 f.

593 Hierzu und zum Folgenden Gorke, „Invasive Arten“ (Fn. 363), S. 11; Birnba­
cher, Biodiversität (Fn. 359), S. 15, 18; Bowman/Davies/Redgwell, Wildlife Law 
(Fn. 588), S. 62; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 211; J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 56; 
Varner, Interests (Fn. 363), S. 10 f.

594 Hierzu und zum Folgenden Baur, Biodiversität (Fn. 140), S. 59, 61 f., 69, 79; Birn­
bacher, Biodiversität (Fn. 359), S. 16 f.; Bowman/Davies/Redgwell, Wildlife Law 
(Fn. 588), S. 62; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 214 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

249

484

485

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haben (gesundheitsbezogen, ökonomisch, ästhetisch). Sie lassen sich für 
eine Gesamtbewertung kumulativ berücksichtigen und sind praktisch wohl 
auch kaum auseinanderzuhalten.
Die Wirkungen anderer Lebewesen auf den Menschen sind demnach nicht 
nur sehr vielfältig, sondern zum Teil auch unverzichtbar für das menschli­
che Leben. Einige davon sind nicht einzelnen Arten, sondern ganzen Öko­
systemen zuzurechnen, weil sie durch die Wechselwirkung mehrerer Arten 
erst ermöglicht oder jedenfalls deutlich verstärkt werden (beispielsweise 
führt eine hohe Pflanzenvielfalt zu mehr Mikroorganismen im Boden, 
die durch die Produktion von Nährstoffen das Wachstum und den Ertrag 
von Obst- und Gemüsepflanzen verbessern).595 Ein Artenschutz lässt sich 
demnach für Arten und Ökosysteme nach Massgabe ihrer Bedeutung für 
menschliche Bedürfnisse begründen. Dazu gehören nach verbreiteter An­
sicht auch die Bedürfnisse der künftigen Generationen von Menschen.596 

Damit diese gleichermassen von den positiven Wirkungen profitieren kön­
nen, müssen die entsprechenden Arten dauerhaft erhalten werden.
Auf ähnliche Weise lässt sich der Artenschutz sentientistisch, also im In­
teresse aller empfindungsfähigen Lebewesen, begründen. Da Menschen 
zu den empfindungsfähigen Lebewesen gehören, sind die anthropozentri­
schen Gründe auch im Sentientismus zu berücksichtigen. Zusätzlich lassen 
sich einige dieser Gründe auf weitere, manche sogar auf alle empfindungs­
fähigen Wesen ausweiten.597 So sind alle empfindungsfähigen Tiere auf 
Nahrung und gesunde Umweltbedingungen angewiesen, einige zudem auf 
Baumaterialien (Vögel, Biber). Einige machen sich Pflanzenteile als Werk­
zeug zunutze (Affen, Krähen) und möglicherweise können sich einige auch 
an der Ästhetik von artenreichen Naturlandschaften erfreuen. Denkbar 
ist zudem, dass einige wenige Tiere (Affen, Wale, Elefanten) die nötigen 
kognitiven Fähigkeiten besitzen, um über das Überleben ihrer eigenen 
Art bewusst besorgt zu sein. Sie könnten individuell darunter leiden, das 
Aussterben ihrer Art mitzuerleben. Wie in der Individualtierethik gibt es 
auch in der Artenschutzethik keinen überzeugenden Grund, nebst den 
Menschen nicht auch die übrigen empfindungsfähigen Wesen zu berück­
sichtigen. Bereits deshalb ist der sentientistische Ansatz dem anthropozen­
trischen vorzuziehen.

595 Vgl. Baur, Biodiversität (Fn. 140), S. 58 f., 67.
596 Varner, Interests (Fn. 363), S. 122; Feinberg, Rights (Fn. 361), S. 56; vgl. Birnba­

cher, Biodiversität (Fn. 359), S. 18; Baur, Biodiversität (Fn. 140), S. 80.
597 Vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 219 f.; J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 56.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

250

486

487

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein weiterer Grund ist, dass sich der sentientistische Ansatz besser eignet, 
um – sofern dies ein legitimes Ziel ist – den Schutz von möglichst vielen 
Arten zu begründen.598 Denn mit dem Einbezug aller empfindungsfähigen 
Wesen ist die Menge und Vielfalt der Interessen, die bei der Bestimmung 
der zu schützenden Arten zu berücksichtigen sind, viel grösser, als wenn 
einzig die Interessen der Menschen berücksichtigt werden, die nur eine 
von mehreren zehntausend empfindungsfähigen Spezies sind. Arten, die 
für Menschen unbedeutend sind, können z.B. für Meerechsen, Kiwis oder 
Thunfische sehr wichtig sein.
Noch besser würde sich vom Wirkungsbereich her der Biozentrismus zur 
Begründung eines umfassenden Artenschutzes eignen, da er zusätzlich alle 
nichtempfindungsfähigen Einzellebewesen berücksichtigt. Der Biozentris­
mus ist jedoch aus dem gleichen Grund abzulehnen wie der Ökozentrismus 
und andere holistische Konzepte. Denn auch empfindungslose Lebewesen 
können den Wert oder Unwert einer auf sie einwirkenden Handlung nicht 
subjektiv erfahren.599 Deshalb ist auch ihnen kein moralischer Eigenwert 
zuzusprechen.
Der Sentientismus ist nach der bisherigen Beurteilung also der überzeu­
gendste Ansatz zur Artenschutzbegründung. Er ist aber auch Einwänden 
ausgesetzt. Ein Einwand gegen den individualistischen und damit auch 
gegen den sentientistischen Ansatz lautet, dass er nicht genüge, um einen 
praktisch wirksamen Artenschutz zu erreichen. So begründet der Holist 
John Baird Callicott seine Forderung nach einem Eigenwert der Natur 
u.a. damit, dass ein solcher notwendig sei, um denjenigen, die in die 
Natur eingreifen (z.B. Holzbauunternehmen, die alte Bäume fällen), die 
Last aufzuerlegen, ihr Handeln zu rechtfertigen. Nur eine solche Rechtfer­
tigungslast würde Eingriffe in die Natur wesentlich erschweren und ent­
sprechend reduzieren.600

Die praktische Wirksamkeit des Natur- bzw. Artenschutzes ist zweifellos 
ein wichtiges Ziel. Sie hängt aber weniger von seiner ethischen Grundla­
ge als vielmehr von seiner rechtlichen Ausgestaltung ab. So argumentierte 
Christopher D. Stone ähnlich wie Callicott mit der praktischen Wirk­
samkeit, doch sprach er in seiner Forderung nicht von einem Eigenwert, 

598 Vgl. J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 57.
599 Vorne Rz. 361.
600 J. Callicott, Intrinsic Value in Nature: A Metaethical Analysis (1995), in: dems. 

(Hrsg.), Beyond the Land Ethic, 1999, S. 239 (245 f.).

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

251

488

489

490

491

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sondern von „Rechten“ der Umwelt.601 Um Flüssen, Bäumen oder der Na­
tur als Ganzes auf juristischer Ebene eigene Rechte zu verleihen, ist es nicht 
erforderlich, dass sie moralisch über einen Eigenwert verfügen. Die Grund­
lage von juristischen Rechten kann auch ein indirekter moralischer Wert 
oder ein rein praktisches Bedürfnis sein. Andernfalls wäre schwer zu erklä­
ren, wieso nichtphysische, fiktive Körperschaften unter der Bezeichnung 
als „juristische Personen“ Rechtssubjekte sein sollen.602 Im Übrigen kommt 
ein wirksamer rechtlicher Artenschutz, der z.B. Beweislastregeln zugunsten 
von Arten festschreibt, auch ohne Rechtssubjektivität von Arten aus. Ein 
wirksamer Artenschutz ist somit nicht auf einen holistischen Eigenwert von 
Arten angewiesen, sondern auch mit einem sentientistischen indirekten 
Wert zu erreichen.603

3. Welche Arten zu schützen sind

Der sentientistische indirekte Wert von Arten impliziert, dass nicht alle, 
sondern nur diejenigen Arten geschützt werden sollen, die für empfin­
dungsfähige Wesen irgendwie vorteilhaft sind. Dabei sind die möglichen 
Gründe der Vorteilhaftigkeit, wie eben gezeigt wurde, sehr vielfältig. Keiner 
davon scheint sich aber in der Diskussion der Frage, welche Arten zu schüt­
zen sind, als einzig oder hauptsächlich massgebliches Kriterium der Schutz­
würdigkeit durchzusetzen. Einer Unterscheidung zwischen schutzwürdigen 
und nichtschutzwürdigen Arten nach einzelnen Kriterien wie Ästhetik, 
wirtschaftlichem Nutzen oder ökologischer Wichtigkeit wird allgemein kri­
tisch begegnet.604 Beispielsweise wird mit Blick auf das Kriterium der Äs­
thetik kritisiert, dass sich die Menschen in erster Linie um den Erhalt von 
Tierarten bemühen, die sie als schön oder charismatisch empfinden (Tiger, 
Giraffen, Adler). Dadurch würden Arten, die eher als lästig, eklig oder un­
scheinbar empfunden werden (Insekten, Spinnen, Schnecken), vernachläs­
sigt, auch wenn sie nicht weniger gefährdet und ökologisch nicht weniger 
bedeutsam sind.605 Gegen das Kriterium der ökonomischen Nützlichkeit 

601 C. Stone, Haben Bäume Rechte? (Should Trees Have Standing?, 1972), 2013, S. 59 f.
602 Vgl. Emmenegger/Tschentscher, Nature’s Rights (Fn. 588), S. 574 f.
603 J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 56 f.; Varner, Interests (Fn. 363), S. 10 f.
604 Vgl. Bowman/Davies/Redgwell, Wildlife Law (Fn. 588), S. 83 f.; Rippe, Ethik 

(Fn. 338), S. 217.
605 Precht, Tiere (Fn. 367), S. 423 f.; Callicott, Value (Fn. 600), S. 242 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

252

492

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird eingewendet, dass es „barbarische Konsequenzen“ haben könne, wenn 
etwa Robben nur deshalb erhalten werden sollen, damit man ihnen ihr 
wunderschönes Fell über die Ohren ziehen kann.606 Ausserdem bliebe 
damit vielen Arten, die keinen ökonomischen Wert haben (Singvögeln, 
Wildblumen), der Schutz versagt.607 Ähnliche Einwände gibt es gegen eine 
rein ökologische Bewertung von Arten. Sie würde alle Arten, die keine we­
sentliche Bedeutung für ein Ökosystem haben, vom Schutz ausschliessen, 
auch wenn sie über einen hohen anderen (ökonomischen, ästhetischen) 
Wert verfügen.608 Ausserdem könnte sie besonders für Menschen ungüns­
tige Konsequenzen haben, da es rein ökologisch wohl richtig wäre, die 
Anzahl der Menschen auf der Welt drastisch zu verringern.609

Bei allen genannten Kriterien (Nutzwert, Ökologie, Ästhetik) wird also 
u.a. bemängelt, dass sie allein angewendet nur einen Teil der bestehenden 
Arten erfassen und damit andere Arten, denen die spezifisch geforderte 
Eigenschaft fehlt, vom Schutz ausschliessen. Darin zeigt sich eine gewisse 
allgemeine Skepsis gegenüber einem bloss eingeschränkten Artenschutz. 
Dementsprechend gibt es auch Stimmen, die ohne Bevorzugung einzelner 
Kriterien einen prinzipiellen Schutz aller Arten befürworten.610 Tatsächlich 
entspricht es wohl einer allgemeinen menschlichen Intuition, dass das Aus­
sterbenlassen von Arten generell falsch ist und dass deshalb im Grundsatz 
alle bestehenden Arten erhalten werden sollen.611 Damit stellt sich die Fra­
ge, ob ein solch umfassender Artenschutz mit dem sentientistischen Ansatz 
begründbar ist.

4. Sentientistische Begründung eines umfassenden Artenschutzes

Ein zweiter Einwand gegen den individualistischen Ansatz lautet, dass er 
zur Begründung eines umfassenden Artenschutzes nicht ausreiche, da nicht 
bei jeder Art ein indirekter Wert aufgezeigt werden könne. Für einen um­

606 Precht, Tiere (Fn. 367), S. 425.
607 Leopold, Sand County (Fn. 365), S. 218 f.
608 Precht, Tiere (Fn. 367), S. 442.
609 Vgl. vorne Rz. 363.
610 Bowman/Davies/Redgwell, Wildlife Law (Fn. 588), S. 83.
611 Gorke, Artenschutz (Fn. 366), S. 28 f.; vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 217 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

253

493

494

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fassenden Artenschutz müsse deshalb jede Art einen Eigenwert haben, was 
nur im Rahmen einer holistischen Ethik möglich sei.612

Zutreffend ist sicher, dass der individualistische Ansatz mehr Begründungs­
aufwand erfordert als der holistische, auch wenn alle Formen von indirek­
tem Wert (ökologisch, ökonomisch, ästhetisch etc.) kumulativ berücksich­
tigt werden. Denn der konkrete indirekte Wert muss bei jeder Spezies 
einzeln gezeigt werden. Dass sich auf diesem Weg aber nicht zumindest 
im Grundsatz ein umfassender Artenschutz begründen lässt, ist eine unzu­
treffende Annahme, die auf einer Unterschätzung des indirekten Werts von 
Arten beruht. Dafür sprechen folgende vier Gründe:
Erstens wird der individualistische Begründungsansatz bei der Gegenüber­
stellung mit dem holistischen in der Regel nur anthropozentrisch und 
nicht auch sentientistisch verstanden.613 Der anthropozentrische Ansatz 
fragt aber nur, welche Arten für Menschen einen Wert haben. Dagegen be­
rücksichtigt der sentientistische Ansatz wie erwähnt auch alle nichtmensch­
lichen empfindungsfähigen Lebewesen, die ebenfalls auf die Koexistenz mit 
anderen Tier-, Pflanzen-, Pilz- oder Bakterienarten angewiesen sind. Die 
Zahl der weltweit vorhandenen Arten von Wirbeltieren, die im Recht – 
neben ein paar Wirbellosen – als empfindungsfähig anerkannt sind,614 wird 
heute auf über 75'000 geschätzt.615 Die Interessen und Bedürfnisse dieser 
Tiere können sich gegenüber den menschlichen sowie untereinander stark 
unterscheiden. Werden sie alle ernsthaft berücksichtigt, wird die Zahl der 
Arten, denen irgendein indirekter Wert zuzuerkennen ist, ungleich grösser, 
als wenn nur die Menschen beachtet werden.
Zweitens ist zu berücksichtigen, dass bei jeder Art, von der aktuell noch 
kein konkreter indirekter Wert bekannt ist, in Zukunft ein solcher erkannt 
werden könnte.616 Viele der Arten, die überhaupt schon entdeckt wurden, 
sind noch kaum erforscht und lassen sich daher noch nicht zuverlässig 

612 Gorke, Artenschutz (Fn. 366), S. 30 f.; Callicott, Value (Fn. 600), S. 242 f.
613 So ausdrücklich Gorke, Artenschutz (Fn. 366), S. 29, und Callicott, Value 

(Fn. 600), S. 241 f.; vgl. Stenmark, Überblick (Fn. 363), S. 89 ff.; Varner, Interests 
(Fn. 363), S. 121 f.

614 Vgl. dazu vorne Rz. 9, 90.
615 IUCN (Hrsg.), Table 1a: Number of Species Evaluated in Relation to the Overall 

Number of Described Species, and Numbers of Threatened Species by Major 
Groups of Organisms, IUCN Red List Version 2024–1 (Last Updated: 27.6.2024), 
S. 1.

616 Hierzu und zum Folgenden Birnbacher, Biodiversität (Fn. 359), S. 18 f.; Baur, 
Biodiversität (Fn. 140), S. 73, 77.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

254

495

496

497

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bewerten. Auch sind die Interessen, Probleme und Bedürfnisse der gegen­
wärtigen, vor allem aber jene der künftigen Generationen empfindungsfä­
higer Wesen noch längst nicht alle bekannt. Abhängig von äusseren (z.B. 
klimatischen) Bedingungen können sie sich stets ändern, was oft schwer 
voraussehbar ist. Entsprechend schwer voraussehbar kann sich der Bedarf 
an biologischen Arten und damit deren indirekter Wert stets ändern. Arten 
haben somit nebst dem aktuellen auch einen potenziellen Wert (Options­
wert, Vermächtniswert). Dieser Wert ginge mit dem Aussterben verloren. 
Und weil das Aussterben unwiderruflich ist, wäre es falsch, eine Art, die 
irgendwann wertvoll sein könnte, aussterben zu lassen. Dies betrifft prinzi­
piell jede Art, da bei jeder Art ein potenzieller Wert zu vermuten ist.
Hinzu kommt drittens, dass zwischen den Arten komplexe Wechselbe­
ziehungen und Abhängigkeiten bestehen. Beispiele sind Nahrungsketten 
(Pflanzen – Herbivoren – Karnivoren), Pflanzenbestäubung durch Insekten 
oder die Humusbildung durch Regenwürmer und Bakterien als Grundla­
ge des Pflanzenwachstums.617 Das Aussterben einer Art führt deshalb in 
vielen Fällen zum Aussterben weiterer Arten, wodurch ganze Ketten des 
Artensterbens entstehen können. Beispielsweise kann das Aussterben einer 
Raubtierart dazu führen, dass sich ihre pflanzenfressenden Beutetiere stark 
vermehren und eine Pflanzenart, die sie fressen, zum Aussterben bringen. 
Das Aussterben der Pflanzenart kann wiederum zum Aussterben mehrerer 
von ihr abhängiger Tierarten führen. Es liegt deshalb im Interesse von 
Menschen und anderen empfindungsfähigen Tieren, auch Arten zu schüt­
zen, die für sie (nach heutigem Wissen) keine direkte Bedeutung haben. 
Denn das Aussterben solcher Arten kann mittelbar zum Aussterben von 
Arten führen, die ihnen als Nahrungsgrundlage, Arzneimittel oder Baustoff 
dienen oder einen ästhetischen Wert für sie haben. Dies gilt umso mehr, als 
die Bedeutung, die eine einzelne Art für ein Ökosystem und für die davon 
abhängigen anderen Arten hat, schwer einzuschätzen ist.618 Sie lässt sich oft 
erst erkennen, wenn die Bedingungen des Systems z.B. durch Umwelt- oder 
menschliche Einflüsse verändert werden. Zudem kann sich die Bedeutung 
jeder Art mit den Bedingungen des Systems ändern. Jede Art ist deshalb 
potenziell systemrelevant und damit schützenswert.

617 Hierzu und zum Folgenden Baur, Biodiversität (Fn. 140), S. 80; Cochrane, Animal 
Rights (Fn. 504), S. 93; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 219; Bowman/Davies/Redgwell, 
Wildlife Law (Fn. 588), S. 62; J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 56.

618 Hierzu und zum Folgenden Baur, Biodiversität (Fn. 140), S. 66.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

255

498

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Viertens hat schliesslich die Artenvielfalt als solche in vielerlei Hinsicht 
indirekten Wert. Artenreiche Ökosysteme sind in ihren Funktionen pro­
duktiver als artenarme.619 Beispielsweise können artenreiche Wälder mehr 
klimaaktives Kohlenstoffdioxid binden als artenarme. Artenreiche Ökosys­
teme sind resistenter gegen Umwelteinflüsse wie Lawinen, Flutwellen oder 
Feuer. Krankheitserreger breiten sich in artenreichen Systemen weniger 
schnell aus als in artenarmen. Die Vielfalt an Säugetierarten in einem Ge­
biet bewirkt z.B. eine Verdünnung bei der Übertragung von Lyme-Borrelio­
se-Bakterien durch Zecken, da nur wenige Säugetierarten als Zwischenwirt 
in Frage kommen. Artenvielfalt bietet zudem einen Schutz vor invasiven 
eingewanderten Arten. Diese zeigen in artenreichen Gebieten eine gerin­
gere Verbreitung, eine geringere Fortpflanzungsleistung und eine höhere 
Sterblichkeit als in artenarmen. Um die Vielfalt zu erhalten, ist ein umfas­
sender Artenschutz das naheliegendste und effektivste Mittel.
Spätestens wenn all diese Gründe kumuliert werden, ist auch aus sentientis­
tischer Sicht von der Schutzwürdigkeit aller Arten auszugehen. Jede Art, 
deren Bestände durch menschlichen Einfluss bedroht sind, ist demnach zu 
schützen, jedenfalls solange ihre Schutzwürdigkeit nicht irgendwie wider­
legt wird.
Das schliesst nicht aus, dass es von dieser grundsätzlichen Pflicht zur um­
fassenden Artenerhaltung in begründeten Fällen Ausnahmen geben kann. 
Solche sind denkbar, wenn der Erhaltung einer Art überwiegende andere 
Interessen entgegenstehen, etwa weil diese Art für die grosse Mehrheit 
der empfindungsfähigen Wesen mehr Nachteile als Vorteile bewirkt und 
für das Funktionieren wichtiger Ökosysteme mit sehr hoher Wahrschein­
lichkeit verzichtbar ist. Zu denken ist an Organismen, die in erster Linie 
Krankheiten erregen oder verbreiten und keine aktuell erkennbare positive 
Wirkung auf empfindungsfähige Wesen haben. In solchen Fällen kann 
angenommen werden, dass der aktuelle negative Wert der Art ihren bloss 
potenziellen positiven Wert überwiegt. Einzelne Ausnahmen ändern aber 
nichts am Grundsatz eines umfassenden Artenschutzes.

5. Ergebnisse zur Artenschutzbegründung

Von den verschiedenen Ansätzen zur Artenschutzbegründung überzeugt 
der sentientistische am meisten. Im Unterschied zum holistischen und zum 

619 Hierzu und zum Folgenden Baur, Biodiversität (Fn. 140), S. 61, 65–69.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

256

499

500

501

502

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


biozentrischen geht er nicht von einem objektiven, sondern von einem sub­
jektiven Wertbegriff aus. Und im Unterscheid zum anthropozentrischen be­
rücksichtigt er nicht nur eine, sondern alle Arten von empfindungsfähigen 
Wesen. Der sentientistische Ansatz führt in Erwägung der vielfältigen und 
komplexen Bedeutung, die Arten und Ökosysteme für empfindungsfähige 
Wesen haben, zum Ergebnis, dass alle Arten zumindest vermutungsweise 
vor dem Aussterben bewahrt werden sollen. Er wird damit dem Bedürfnis 
nach einem umfassenden Artenschutz gerecht, ohne auszuschliessen, dass 
unter gewissen Bedingungen Ausnahmen möglich sind.

III. Verhältnis zwischen Artenschutz und Tierschutz

Aufgrund der unterschiedlichen Zielsetzungen kann der Artenschutz mit 
dem Tierschutz, der auf das Wohl einzelner Tiere gerichtet ist, in Konflikt 
geraten. Wenn beispielsweise Pandas zur Arterhaltung für eine spätere Aus­
wilderung in Zoos aufgezogen werden, kann dies das Wohl der einzelnen 
Pandas je nach Haltungsbedingungen mehr oder weniger stark einschrän­
ken.620 Was das Töten betrifft, wird noch zu klären sein, ob es sich recht­
fertigen lässt, aus Artenschutzgründen ausnahmsweise Tiere zu töten, die 
aus Tierschutzgründen vor Tötung zu schützen sind. Die Frage stellt sich 
vor allem in Bezug auf Tiere, die an dem Ort, wo sie sich aufhalten, als 
fremd und schädlich für die einheimische Fauna betrachtet werden (z.B. 
Waschbären in Europa).
Die einzelnen Konfliktbereiche bedeuten aber nicht, dass Artenschutz und 
Tierschutz insgesamt miteinander unvereinbar wären.621 Denn abgesehen 
davon, dass sich beides mit der gleichen ethischen Grundposition, dem 
Sentientismus, begründen lässt, gibt es auch viele Bereiche, in denen sich 
Tier- und Artenschutz überschneiden und gegenseitig ergänzen. Typische 
Artenschutzmassnahmen wie die Schonung von Biotopen oder die zeit­
liche und örtliche Beschränkung der Jagd dienen auch dem Wohl von 
Einzeltieren, soweit diese entsprechend empfindungsfähig sind. Sie lassen 
ihnen die Möglichkeit, in einer zu ihren Bedürfnissen passenden natürli­
chen Umgebung zu leben, ohne dem Stress des Jagddrucks und ähnlichen 
menschengemachten Einflüssen ausgesetzt zu sein. Ähnliches gilt für die 

620 Vgl. Campagna, Tierrechte (Fn. 524), S. 521.
621 Vgl. hierzu und zum Folgenden Regan, CFAR (Fn. 381), S. 360 f.

§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie

257

503

504

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Beschränkung des Handels mit lebenden Wildtieren. Umgekehrt kann das 
Schicksal jedes Einzeltieres für das Überleben seiner Art entscheidend 
sein, besonders wenn es nur noch wenige Individuen dieser Art gibt.622 

Tötungsverbote, die individualtierethisch begründet sind, bilden ein beson­
ders effektives Mittel zur Arterhaltung. Denn anders als viele Artenschutz­
normen des geltenden Rechts beinhalten sie nicht bloss eine quantitative 
Beschränkung,623 sondern ein generelles Verbot des Tötens, das sich auf 
jedes einzelne Tier der betreffenden Art erstreckt.
Aus Artenschutzgründen ist unter Umständen auch das Töten von Tieren 
zu verbieten, welche die Voraussetzungen eines tierethischen individuellen 
Lebensschutzes nicht erfüllen. Zu denken ist hierbei an die weniger kom­
plexen oder evolutiv geringer entwickelten Tiere wie Insekten, Würmer, 
Quallen oder Seeigel, die möglicherweise gar keine negativen Einwirkun­
gen empfinden können. Wenn ihre Fähigkeiten keinen Anspruch auf einen 
(direkten) individuellen Lebensschutz rechtfertigen, sind sie oder jedenfalls 
einige von ihnen dennoch vor Tötung zu schützen, soweit dies erforderlich 
ist, um ihre Art vor dem Aussterben zu schützen. Insofern kommt dem Ar­
tenschutz für solche Tiere die Funktion eines (indirekten) Auffanglebens­
schutzes zu. Für Tiere, die bereits tierethisch vor Tötung zu schützen sind, 
haben artenschutzethische Tötungsverbote ebenfalls eine Bedeutung, wenn 
auch eine untergeordnete. Sie können zusätzlich ins Gewicht fallen, wenn 
z.B. entschieden werden muss, ob ein Tiger aus irgendwelchen Gründen 
(schwer heilbare Krankheit, anhaltende Menschengefährdung) ausnahms­
weise getötet werden darf. Für einige Tiere kann der Artenschutz somit eine 
Verstärkung des individuellen Lebensschutzes bewirken.

622 Bowman/Davies/Redgwell, Wildlife Law (Fn. 588), S. 76.
623 Dazu vorne Rz. 285 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

258

505

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

A. Begründung eines individuellen Lebensschutzes

I. Zur Tötungsfrage in der Tierethik

Zwei Hauptfragen der Tierethik sind voneinander zu unterscheiden.624 Die 
erste lautet, ob bzw. wann es richtig ist, Tieren Leid zuzufügen, die zweite, 
ob bzw. wann es richtig ist, Tiere zu töten. Obwohl Leidzufügung und 
Tötung in der Praxis oft zusammentreffen (Todesangst bei Tieren vor der 
Schlachtung, Schmerzen bei angeschossenen Tieren auf der Jagd), sind die 
beiden Fragen unabhängig voneinander zu stellen, da sie unterschiedliche 
moralische Ansprüche betreffen: im ersten Fall den Schutz des Wohlerge­
hens, im zweiten den Schutz des Lebens. Die zweite Frage, die Tötungsfrage, 
zielt deshalb darauf ab, unter welchen Voraussetzungen das Töten von 
Tieren auch dann unmoralisch ist, wenn es kein Leiden (Schmerz, Angst, 
Stress) verursacht.625 Ein typischer Anwendungsfall dieser Frage ist die 
schmerzlose heimliche Tötung, von der das Opfer gar nichts mitbekommt, 
weil es gerade bewusstlos ist oder schläft (z.B. Verabreichung einer tödli­
chen Spritze während dem Schlaf ).
Der Schutz des Wohlergehens findet in der Tierethik bisher deutlich mehr 
Anerkennung als der Schutz des Lebens.626 Dass Tiere, die leiden können, 
nicht unnötig gequält werden dürfen, ist so gut wie unbestritten. Ebenso 
besteht Einigkeit darüber, dass die Tötung eines leidensfähigen Tieres – 
falls sie denn überhaupt zulässig ist – so schmerz-, angst- und stressfrei wie 
möglich zu erfolgen hat. Über die Frage, ob bzw. wann eine Tiertötung an 
sich, als reine Beendigung des Lebens eines Tieres, moralisch falsch ist, be­
steht hingegen kein Konsens.627 Dieses Verhältnis zwischen Wohlergehens- 

624 Hierzu und zum Folgenden Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 99; Luy, Tötungsfrage 
(Fn. 360), S. 7, 9.

625 Zur Definition der tierethischen Tötungsfrage auch Luy, Tötungsfrage (Fn. 360), 
S. 9.

626 Hierzu und zum Folgenden J. Luy, Zum Problem gesetzlicher Regelungen des 
Lebensschutzes von Tieren, in: Bolliger/Goetschel/Rehbinder (Hrsg.), Psychologi­
sche Aspekte (Fn. 550), S. 47 (49); Cochrane, Ownership (Fn. 496), S. 437; vgl. 
Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 99; Francione, Empfindungsfähigkeit (Fn. 496), 
S. 158.

627 Ladwig, Tiere essen (Fn. 392), S. 9; D. Birnbacher, Lässt sich die Tötung von Tie­
ren rechtfertigen?, in: U. Wolf (Hrsg.), Texte (Fn. 307), S. 212 (212); Luy, Problem 
(Fn. 626), S. 49; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 279.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

259

506

507

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Lebensschutz zeigt sich auch im geltenden Tierschutzrecht, das die 
Leidzufügung grundsätzlich und die leidensunabhängige Beendigung des 
Lebens nur ausnahmsweise, nämlich wenn sie aus mutwilligem Motiv (z.B. 
aus einer momentanen Laune heraus) erfolgt, unter Strafe stellt (Art. 26 
Abs. 1 lit. a und lit. b TSchG).628

Ein wesentlicher Diskussionspunkt in der tierethischen Tötungsfrage ist 
der Vergleich mit dem Schutz des menschlichen Lebens. Menschen sind, 
wie gezeigt wurde, rechtlich umfassend vor Tötung geschützt. Ihr Leben 
wird als Rechtsgut höher bewertet als ihre körperliche Unversehrtheit,629 

während bei Tieren umgekehrt das Wohlergehen dem Leben übergeordnet 
ist. Warum Menschen so viel besser vor Tötung geschützt werden als alle 
(nichtmenschlichen) Tiere, konnte bisher nicht erklärt werden. Vielmehr 
hat die Auseinandersetzung mit der tierethischen Gleichbehandlungsfra­
ge gezeigt, dass eine Ungleichbehandlung zweier Arten von Lebewesen 
grundsätzlich nur zu rechtfertigen ist, wenn diese sich in ihren tatsächli­
chen Eigenschaften (Schmerzempfinden, Denkfähigkeit, Emotionen) der­
art voneinander unterscheiden, dass die einen Lebewesen von der konkre­
ten Handlung (Schlagen, Einsperren, Töten) wesentlich anders betroffen 
sind als die anderen. Ebenso hat sich gezeigt, dass sich einige Tiere in 
tatsächlicher Hinsicht, d.h. in ihren kognitiven, emotionalen und sozialen 
Fähigkeiten nicht wesentlich von Menschen unterscheiden. Es bleibt zu 
klären, ob diese geringen Unterschiede ausreichen, um einen unterschied­
lichen Lebensschutz zu begründen. Die Tötungsfrage muss sich deshalb 
mit der Grundsatzfrage befassen, welche tatsächlichen Eigenschaften ein 
Lebewesen haben muss, um gleich oder ähnlich wie bisher die Menschen 
vor Tötung geschützt zu werden.

II. Direkte und indirekte Gründe gegen das Töten

Der Lebensschutz, den das geltende Recht den Menschen gewährt, ist 
direkt und individuell. Direkt ist er, weil der Schutz des Lebens selbst das 
Ziel und nicht bloss ein Mittel zu einem anderen Ziel (z.B. Artenschutz) ist. 
Individuell ist er, weil er auf der Schutzwürdigkeit des einzelnen Menschen 
basiert und dementsprechend jedes menschliche Leben einzeln schützt. 

628 Dazu vorne Rz. 110–112.
629 Vorne Rz. 294.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

260

508

509

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Grund für diese individuelle Schutzwürdigkeit muss fest mit dem 
Individuum verbunden sein. Er ist deshalb darin zu sehen, dass jeder 
Mensch über natürliche Eigenschaften verfügt, aufgrund derer die Been­
digung seines Lebens für ihn ein Unwert ist. Die Ergebnisse der tierethi­
schen Auseinandersetzung mit den moralisch relevanten Eigenschaften und 
der Gleichbehandlungsfrage implizieren, dass ein Lebensschutz dieser Art 
nicht nur den Menschen, sondern allen Tieren zuzusprechen ist, die über 
dieselben oder ähnliche Eigenschaften wie Menschen verfügen, sodass die 
Beendigung ihres Lebens auch für sie ein Unwert ist.630

Neben dem direkten individuellen Lebensschutz gibt es verschiedene indi­
rekte Gründe gegen das Töten von Tieren. Indirekte Gründe lehnen das 
Töten nicht deshalb ab, weil es ein individuelles Leben auslöscht, sondern 
weil es gegen sonstige Interessen oder Ziele verstösst.631 Beispiele sind der 
Schutz bedrohter Tierarten, der Schutz von Eigentum (z.B. das Verbot des 
Tötens fremder Heimtiere) oder die Vermeidung der Abstumpfung des 
Mitgefühls (Verrohungsargument). Ebenfalls ein indirekter Grund ist die 
Rücksicht auf die Gefühle von Angehörigen des getöteten Tieres. Angehö­
rige können dabei sowohl Menschen (Halter einer vergifteten Katze) als 
auch andere Tiere (Mutterkuh eines geschlachteten Kalbes) sein. Dieser 
Tötungsverbotsgrund soll zwar auch Individuen schützen, jedoch nicht 
das Individuum, das getötet wird, sondern eben seine Angehörigen. All 
diese Gründe haben gemeinsam, dass sie dem Töten nicht generell entge­
genstehen, sondern nur wenn die spezifischen Bedingungen erfüllt sind: 
nur wenn der zu tötende Kiebitz für die Erhaltung seiner Art wichtig 
ist, nur wenn der zu tötende Hund jemandem zu Eigentum gehört, nur 
wenn die Tötung eines Pferdes tatsächlich zur Verrohung von Menschen 
beiträgt oder nur wenn der zu tötende Bonobo Angehörige hat, die um ihn 
trauern können. Für einen generellen, umfassenden Lebensschutz reichen 
diese indirekten Gründe somit nicht aus. Sie können in den jeweiligen 
Fällen verstärkend mitberücksichtigt werden,632 sind aber keine gleichwer­
tige Alternative zum individuellen direkten Lebensschutz, der bisher nur 
den Menschen zukommt. Im Folgenden soll deshalb in erster Linie dieser 
direkte Lebensschutz weiter untersucht werden.

630 Vgl. vorne Rz. 368, 475.
631 Hierzu und zum Folgenden J.-C. Wolf, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 7; Birn­

bacher, Tötung (Fn. 627), S. 226.
632 Vgl. Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 226.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

261

510

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


III. Einwände gegen den Grundsatz des Lebensschutzes

Bei den Einwänden, die gegen den Schutz des tierlichen Lebens vorge­
bracht werden, ist zu unterscheiden zwischen jenen, die sich gegen den 
Grundsatz des Lebensschutzes richten, und jenen, die eine Tötungserlaub­
nis bloss für bestimmte Zwecke (Fleischverzehr, Seuchenbekämpfung etc.) 
fordern. Die letztgenannten richten sich nicht gegen den Lebensschutz als 
solchen, sondern gegen dessen Reichweite. Sie verlangen lediglich, dass der 
Lebensschutz derart eingeschränkt wird, dass das Töten, im Sinne einer 
Ausnahme vom Grundsatz, für den spezifischen Zweck erlaubt bleibt. Sol­
che Einwände betreffen somit die Einschränkung des Lebensschutzes, auf 
die erst später eingegangen wird. An dieser Stelle werden nur die Einwände 
behandelt, die sich gegen den Grundsatz richten.
Einige dieser Grundsatzeinwände basieren auf Annahmen, welche die bis­
herige Untersuchung zur Tierethik bereits widerlegt hat. Dazu gehören 
Argumente, die eine generelle Tiertötungserlaubnis damit begründen, dass 
menschliche Interessen den tierlichen immer übergeordnet seien,633 wes­
halb Menschen mit Tieren wie mit Eigentum634 beliebig umgehen dürften. 
Diese Argumente setzen die vom Spezieshierarchismus behauptete gene­
relle Höherwertigkeit der Menschen voraus, die keine Rücksicht darauf 
nimmt, welche konkreten Interessen auf beiden Seiten betroffen und wie 
wichtig sie für die jeweilige Seite sind. Eine solche Höherwertigkeit der 
Menschen konnte jedoch nicht überzeugend begründet werden.635

Ein anderes Beispiel ist das Argument, wer einen Lebensschutz für Tiere 
fordere, müsse dies konsequenterweise auch für Pflanzen tun. Dies gehe 
jedoch nicht, weil dadurch dem Menschen jegliche Nahrungs- und Exis­
tenzgrundlage entzogen wäre, weshalb auf beide Arten von Lebensschutz 
zu verzichten sei.636 Dieses Argument geht davon aus, dass es zwischen Tie­
ren und Pflanzen keinen Unterschied gibt, der eine Ungleichbehandlung 
rechtfertigt, während es zwischen Tieren und Menschen einen solchen 
Unterschied gebe. Tatsächlich haben Tiere aber vielmehr mit Menschen ge­
meinsam – die ja biologisch betrachtet selbst Tiere sind – als mit Pflanzen. 
Namentlich haben viele Tiere unzweifelhaft die Fähigkeit zum bewussten 

633 Kritische Schilderung bei A. Goetschel, Tiere klagen an, 2012, S. 230.
634 Kritische Schilderung bei Regan, CFAR (Fn. 381), S. 334, 347 f.
635 Vorne Rz. 474.
636 Vgl. die ähnliche Schilderung des Arguments bei Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 157.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

262

511

512

513

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Empfinden, wogegen Pflanzen diese Fähigkeit (höchstwahrscheinlich)637 

fehlt. Dieser wesentliche Unterschied rechtfertigt es, gewisse Ansprüche 
nur Tieren und nicht auch Pflanzen zu gewähren.638

Neben diesen relativ leicht widerlegbaren Argumenten gibt es Einwände 
wie die folgenden, die eine etwas eingehendere Auseinandersetzung erfor­
dern.

1. Der Tod sei für Tiere kein Unwert

Ein möglicher Einwand gegen den Lebensschutz lautet, dass die Tötung 
eines Tieres, das dabei überhaupt kein Leiden erfährt, kein Unrecht sein 
könne, weil die Beendigung des Lebens als solche für das Tier gar kein 
Unwert sei. Im Falle einer schmerzvollen Tötung bestehe der Unwert allein 
darin, dass sie dem Tier Schmerzen bereitet und dadurch sein Wohlergehen 
beeinträchtigt, nicht aber darin, dass sie zum Tod führt. Eine Tötung, die 
weder Schmerzen noch Angst noch sonstiges Leiden verursacht, etwa weil 
sie unter vollständiger Bewusstlosigkeit des Tieres ausgeführt wird, habe 
hingegen keine Auswirkungen auf das Wohlergehen, weshalb sie für das 
Tier nichts Schlechtes sei.639 Dieses Argument tritt im Zusammenhang 
mit dem Töten von Tieren oft auf und wird dabei auf den antiken Philoso­
phen Epikur zurückgeführt.640 Eine allgemeinere, nicht speziell auf Tiere 
bezogene Fassung des Arguments findet sich bei Arthur Schopenhauer 
wieder, der sich ebenfalls auf Epikur bezog. Danach ist der Tod kein Übel, 
weil das Erleben eines Übels ein Bewusstsein voraussetzt, mit dem Tod 
aber jedes Bewusstsein endet.641 Was man mit dem Tod verliert, könne man 
nicht vermissen, weshalb es keinen vernünftigen Grund gebe, den Tod zu 
fürchten. Das Nichtexistieren nach dem Tod sei ebenso wenig ein Übel wie 
das Nichtexistieren vor dem Leben.

637 Eingehend zur Frage, ob auch Pflanzen subjektiv erleben und deshalb moralische 
Objekte sein können, Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 169–172, 186–191.

638 Vgl. vorne Rz. 416–420.
639 Vgl. Rippe, Lebensschutz (Fn. 36), S. 89; Luy, Tötungsfrage (Fn. 360), S. 138.
640 So bei Luy, Problem (Fn. 626), S. 55 f.; dems., Tötungsfrage (Fn. 360), S. 138; Rippe, 

Ethik (Fn. 338), S. 282 f.
641 Hierzu und zum Folgenden A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, 

Zweiter Band (1844), Kap. 41: „Ueber den Tod und sein Verhältniss zur Unzerstörbar­
keit unseres Wesens an sich“, zit. nach der Ausgabe v. L. Berndl (Hrsg.), 1913, S. 599.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

263

514

515

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf die Frage, ob und unter welchen Bedingungen der Tod im Allgemeinen 
ein moralischer Unwert sein kann, ist erst später einzugehen. An dieser 
Stelle ist dem Argument, der Tod sei kein Übel, nur insoweit zu begegnen, 
als es sich speziell gegen den Schutz des Lebens von Tieren richtet. Das 
wesentliche Problem an diesem Argument ist, dass es, so wie es vorgebracht 
wurde, nicht begründet, warum die Tötung von Tieren anders behandelt 
werden soll als die Tötung von Menschen. Es liesse sich ebenso gut gegen 
den Lebensschutz der Menschen verwenden,642 denn auch bei Menschen 
lässt sich das Bewusstsein durch Betäubung vor dem Tod ausschalten und 
auch bei Menschen endet das Bewusstsein mit dem Tod. Schopenhauer 
bezog denn seine Aussage wie gesagt auch nicht speziell auf den Tod von 
Tieren, sondern auf den Tod im Allgemeinen. Und er sprach ausdrücklich 
von der Todesangst der Menschen, die er als unvernünftig und blind be­
zeichnete.643 Epikur selbst bezog sein Argument sogar nur auf den Tod 
von Menschen, denen er damit die Angst vor dem Tod nehmen wollte.644

Insofern ist fraglich, wie weit das Argument überhaupt auf Tiere übertrag­
bar ist. Man könnte entgegnen, dass jene Tiere, die überhaupt so etwas 
wie Todesangst haben, jedenfalls kaum fähig seien, diese Angst in einer 
ähnlichen Weise rational zu erfassen, wie es Menschen können, weshalb 
der Tod für sie eine andere Bedrohung sei als für Menschen.645 Soweit 
das Argument aber auf Tiere anwendbar ist, muss ihm entgegengehalten 
werden, dass es ebenso in Bezug auf Menschen gilt.
Bei Menschen wird dieses Argument heute aber offensichtlich nicht akzep­
tiert, um Tötungen, die kein Leiden verursachen, zu legitimieren. Das 
Töten von Menschen ist rechtlich auch dann verboten, wenn es nicht 
nur angst- und schmerzfrei, sondern für das Opfer ganz unbemerkbar, 
z.B. während dessen Schlaf, erfolgt. Es ist auch nicht zu bezweifeln, dass 
Menschen, wie Nelson annimmt, in aller Regel nicht bereit wären, in 
ihre eigene Tötung einzuwilligen, nur weil sie wüssten, dass diese völlig 
schmerzfrei erfolgen würde.646 Eine Regelung, die das Töten von Menschen 
erlaubt, wenn es nur kein Leiden verursacht, ist allein schon aus dem 

642 Luy, Problem (Fn. 626), S. 58 f.; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 281, 290 f.; vgl. E. John­
son, Leben, Tod und Tiere (Life, Death, and Animals, 1983), in: U. Wolf (Hrsg.), 
Texte (Fn. 307), S. 195 (206).

643 Schopenhauer, WWV 2 (Fn. 641), Kap. 41, S. 596 f.
644 Vgl. Epikur, Brief an Menoikeus, in: R. Nickel (Hrsg.), Wege zum Glück, 3. Aufl., 

2011, S. 222 (225).
645 Vgl. Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 226.
646 Nelson, SdE (Fn. 350), § 67, S. 168; vgl. Singer, PE (Fn. 303), S. 152.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

264

516

517

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grund abzulehnen, dass sie in einer menschengemachten Rechtsordnung 
ohnehin nicht realisierbar wäre. Wer aber das Argument, der Tod sei kein 
Unwert, weil er das Bewusstsein beende, bei Menschen ablehnt, kann da­
mit auch das leidfreie Töten von Tieren nicht rechtfertigen, solange nicht 
dargelegt wird, aus welchen anderen Gründen der Tod nur für Menschen 
und nicht auch für Tiere doch ein Unwert ist.

2. Das Töten von Tieren sei kompensierbar

a) Kompensation durch das vorausgegangene Leben des getöteten Tieres 
(Existenzzweckargument)

Ein Einwand, der sich vor allem gegen den Schutz des Lebens von land­
wirtschaftlichen Nutztieren und Versuchstieren richtet, lautet, dass die 
meisten dieser Tiere ohne den spezifischen Zweck, für den sie verwendet 
und getötet werden (Fleischkonsum, Tierversuche), ja gar nie existieren 
würden.647 Nur dank diesem Tötungszweck würden die Tiere überhaupt 
zum Leben gebracht. Weil Menschen diesen Tieren also das Leben „ge­
schenkt“ hätten, dürften sie es ihnen auch nach einer gewissen Zeit wieder 
wegnehmen. Damit hätten sie ihnen insgesamt immer noch etwas Gutes 
getan, da ein kurzes Leben besser sei als gar keines. Die Tötung wird dem­
nach dadurch kompensiert, dass die Tiere davor überhaupt leben durften.
Dass dieses Argument nicht überzeugt, zeigt sich ganz einfach, wenn 
man es auf Menschen überträgt. Es würde dann nämlich bedeuten, dass 
menschliche Eltern ihre Kinder, denen sie ja das Leben ermöglicht haben, 
jederzeit und ohne weitere Begründung töten dürfen.648 Dass menschliche 
Kinder im Unterschied zu Nutz- und Versuchstieren faktisch aus einem 
anderen Motiv als zum Töten gezeugt und geboren werden, ändert daran 
nichts. Denn das Argument besagt ja nur, dass diejenigen, die einem Wesen 
– aus welchem Motiv auch immer – das Leben ermöglichen, es ihm auch 
wieder wegnehmen dürfen. Zudem wäre es auch bei menschlichen Kindern 

647 Hierzu und zum Folgenden N. Hoerster, Haben Tiere eine Würde?, 2004, S. 75 f.; 
kritische Schilderungen bei Selter, Planning (Fn. 502), S. 20; Cochrane, Animal 
Rights (Fn. 504), S. 90; Regan, CFAR (Fn. 381), S. 342; E. Pluhar, Das Recht, nicht 
gegessen zu werden (The Right not to Be Eaten, 2004), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte 
(Fn. 307), S. 301 (306).

648 Vgl. Regan, CFAR (Fn. 381), S. 342; Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 90 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

265

518

519

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


möglich, sie aus einem Motiv in die Welt zu setzen, das ihre Tötung be­
inhaltet. Eltern sind nun aber klarerweise nicht berechtigt, ihre Kinder zu 
töten, nur weil sie sie erzeugt haben.649 Das menschliche Leben ist unab­
hängig vom Willen seiner Erzeuger geschützt. Das ist damit zu begründen, 
dass Menschen, sobald sie existieren, eine eigene Schutzwürdigkeit haben, 
die ihnen einen Anspruch auf Schutz um ihrer selbst willen gewährt.650 

Diese eigene Schutzwürdigkeit ist, sobald sie besteht, unabhängig vom Wil­
len derer, die sie einst durch Erzeugung des Lebens ermöglicht haben. Sie 
verdrängt sämtliche allfälligen Interessen der Erzeuger, mit dem Menschen 
etwas zu tun, das seine Schutzwürdigkeit missachten würde, namentlich 
ihn zu töten (sofern dies nicht durch besondere Umstände wie eine Not­
wehrsituation ausnahmsweise gerechtfertigt ist). Dasselbe muss in Bezug 
auf einen allfälligen Lebensschutzanspruch von Tieren gelten, solange nicht 
gezeigt wird, aus welchen anderen Gründen diesbezüglich ein Unterschied 
zwischen Tieren und Menschen gemacht werden soll.
Darüber hinaus ist dieses Existenzzweckargument aus einem weiteren 
Grund zu verwerfen. Es basiert nämlich auf der Annahme, dass die Schaf­
fung eines Lebewesens diesem einen Vorteil gegenüber dem vorherigen 
Zustand seiner Nichtexistenz verschafft. Diese Annahme würde aber nur 
zutreffen, wenn das Wesen selbst in seiner Existenz einen Vorteil gegenüber 
seiner vorherigen Nichtexistenz empfinden könnte. Das kann es nicht, weil 
es vor seiner Existenz nichts empfinden und somit den damaligen Zustand 
nicht bewerten konnte.651 Damit ist ein wertender Vergleich zwischen dem 
Leben und dem vorherigen Nichtleben unmöglich. Möglich ist zwar der an­
dere Fall, dass ein bereits existierendes Lebewesen sein Leben als insgesamt 
positiv empfindet und deshalb das Weiterleben dem Sterben vorzieht, weil 
es sich seine Nichtexistenz gegenüber seiner Existenz als nachteilig vorstellt. 
Dies wäre aber ein Vergleich zwischen dem bereits empfundenen Leben 
und der vorgestellten Nichtexistenz nach dem Leben. Erst wenn ein Wesen 
lebt, kann es sein Leben bewerten und allenfalls diesen Wert mit dem 
des Nichtlebens vergleichen. Und sobald es lebt, hat es kein praktisches 
Interesse mehr an der Frage, ob es besser gewesen wäre, nicht geboren 
zu werden, denn dieser Zustand der vorgeburtlichen Nichtexistenz kann 
nicht mehr hergestellt werden. Das praktische Interesse bezieht sich nur auf 

649 Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 90.
650 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ladwig, Tiere essen (Fn. 392), S. 22; Cochrane, 

Animal Rights (Fn. 504), S. 91.
651 Vgl. Selter, Planning (Fn. 502), S. 20.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

266

520

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Frage, ob es besser ist, weiterzuleben oder zu sterben. Deswegen kann 
die Schaffung eines Lebens nicht einfach spiegelbildlich zur Auslöschung 
eines Lebens bewertet werden. Wenn mit der Tötung eines Wesens diesem 
Wesen etwas Schlechtes getan wird, bedeutet dies umgekehrt nicht, dass 
mit der Erzeugung eines Wesens diesem etwas Gutes getan wird. Es trifft 
nach dem Gesagten nicht zu, dass die Erzeugung eines Tieres diesem Tier, 
aus dessen eigener Perspektive, einen empfundenen Vorteil gegenüber sei­
ner vorherigen Nichtexistenz verschafft. Deswegen kann damit auch kein 
Nachteil kompensiert werden, den die Tötung des Tieres für dieses bewirkt.

b) Kompensation durch das Leben eines anderen Tieres 
(Ersetzbarkeitsargument)

Ein ähnlicher Einwand, der sich aber nur auf eine bestimmte Kategorie 
von Tieren bezieht, ist das Ersetzbarkeitsargument. Singer wendet es in 
Praktische Ethik auf alle Tiere an, die zwar Bewusstsein, aber kein Selbst­
bewusstsein und keine in die Zukunft gerichteten Präferenzen haben.652 

Es besagt, dass die Tötung solcher Tiere kein Unrecht sei, sofern jedes 
getötete Tier durch ein anderes Tier derselben Art ersetzt wird, das ein 
ebenso angenehmes Leben wie das getötete führen kann.653 Im Unterschied 
zum vorherigen Argument soll die Tötung hier also nicht durch die Geburt 
desselben, sondern durch die Geburt eines anderen Tieres kompensiert 
werden.
Singers Begründung, warum nichtselbstbewusste Tiere ersetzbar seien, 
ergibt sich aus zwei Faktoren, nämlich aus seinem utilitaristischen Gerech­
tigkeitsansatz und seiner Einschätzung über die Interessen dieser Tiere. 
Wie schon erwähnt beurteilt Singer eine Handlung im Allgemeinen als 
umso gerechter, je grösser ihr Gesamtnutzen ist, d.h. je mehr Freude (Nut­
zen) und je weniger Leid (Schaden) sie für die Betroffenen insgesamt be­
wirkt.654 Im Zusammenhang mit dem Töten und Erzeugen von Lebewesen 
entspricht dies der von ihm so bezeichneten „Totalansicht“. Danach besteht 
das gerechte Ziel allein darin, die Gesamtsumme an Freude zu vermehren 
(und die Gesamtsumme an Leid zu reduzieren), und es ist gleichgültig, 

652 Singer, PE (Fn. 303), S. 203–205; siehe zudem die ähnlichen Ausführungen bei 
Hoerster, Tierwürde (Fn. 647), S. 72, 76.

653 Singer, PE (Fn. 303), S. 194, 205, 219.
654 Vorne Rz. 332.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

267

521

522

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ob dies durch eine Vermehrung der Freude bei den bereits existierenden 
Lebewesen oder durch eine Vermehrung der Anzahl existierender Lebewe­
sen geschieht.655 Auf das individuelle Wohlergehen der einzelnen Tiere 
kommt es also nicht an, sondern nur auf die Summe aller Wohlergehen. 
Für diese Gesamtsumme kann auch das zu erwartende Wohl von Wesen 
berücksichtigt werden, die noch gar nicht existieren, aber einmal existieren 
könnten. Das Gegenstück zur „Totalansicht“ ist die „vorherige-Existenz-An­
sicht“. Nach dieser sind nur Wesen zu berücksichtigen, die bereits existieren 
oder sicher existieren werden. In der Vermehrung der Gesamtfreude durch 
Schaffung zusätzlicher Lebewesen sieht diese Ansicht im Gegensatz zur 
„Totalansicht“ keinen moralischen Wert. Es zählt also nur die Vermehrung 
der Freude bei den bereits bestehenden Wesen. Zur Beurteilung des Tötens 
von nichtselbstbewussten Tieren hält Singer nun die „Totalansicht“ für 
richtig, weil er annimmt, dass diese Tiere mangels zukunftsgerichteter Prä­
ferenzen kein individuelles Interesse am Weiterleben haben.656 Als Folge 
davon sieht er diese Tiere als ersetzbar an. Sie dürfen getötet werden, soweit 
sie ersetzt werden, weil so die Gesamtsumme an Freude, auf die es nach 
dieser Ansicht allein ankommt, erhalten bleibt.
An Singers Argumentation ist zunächst fraglich, ob die Unterscheidung 
zwischen selbstbewussten und nichtselbstbewussten Tieren in diesem Zu­
sammenhang gerechtfertigt ist, warum das Ersetzbarkeitsargument nicht 
auch in Bezug auf selbstbewusste Wesen (z.B. Menschen) gelten soll.657 

Auf diese Unterscheidung wird aber nicht weiter eingegangen, weil es auf 
sie nicht ankommt. Das Ersetzbarkeitsargument ist unabhängig davon zu 
verwerfen. Der Grund liegt im utilitaristischen Ansatz, aus dem das Argu­
ment folgt, – in der „Totalansicht“, wonach Gerechtigkeit das Ziel hat, die 
Gesamtsumme an Freude in der Welt zu maximieren, ohne auf das indivi­
duelle Wohl einzelner Wesen Rücksicht zu nehmen. Dieser Ansatz ist von 
vornherein abzulehnen, weil er dem Prinzip der Subjektivität von Werten
widerspricht. Nach diesem bereits mehrfach erwähnten Prinzip muss sich 
jeder Wert mindestens einem Wesen zuordnen lassen, das zu subjektivem 
Empfinden und Werten fähig ist.658 Wenn also die Vermehrung der Ge­
samtsumme an Freude gut oder richtig sein soll, muss gefragt werden, für 
wen dies gut oder richtig sein soll. Irgendein subjektiv empfindendes Wesen 

655 Hierzu und zum Folgenden Singer, PE (Fn. 303), S. 165 f.
656 Singer, PE (Fn. 303), S. 194, 203 f.
657 Vgl. R. Frey, Rights, Killing, and Suffering, 1983, S. 161.
658 Vgl. vorne Rz. 361 (subjektiver Wertbegriff ), 365, 483.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

268

523

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


muss durch die Vermehrung einen positiven Wert erfahren, damit sie sinn­
vollerweise als gut oder richtig bewertet werden kann. Die Gesamtsumme 
selbst kommt dafür nicht in Frage, da sie kein subjektiv empfindendes We­
sen ist, sondern ein rein gedankliches Gebilde, das kein eigenes Innenleben 
hat. Die Einzigen, welche die Art von Freude, die vermehrt werden soll, 
erfahren können, sind somit die einzelnen Tiere.659 Diese erfahren jedoch 
immer nur ihre eigenen Freuden und Leiden, nicht auch jene der anderen 
Tiere (höchstens Mitfreude und Mitleid, die aber ebenfalls eigene Erfah­
rungen sind). Es gibt somit kein subjektiv empfindendes Wesen, das durch 
die Vermehrung der Gesamtsumme an Freude einen Wert erfährt. Deshalb 
kann es nach dem Prinzip der Subjektivität von Werten auch nicht das Ziel 
der Gerechtigkeit sein, diese Gesamtsumme zu vermehren. Vielmehr ist der 
Gerechtigkeitsgehalt einer Handlung danach zu beurteilen, wie sie sich auf 
das individuelle Empfinden einzelner Wesen auswirkt.660 Das Wohl und 
Leiden eines einzelnen Tieres hängt nicht von der Gesamtmenge an Freude 
in der Welt ab und somit auch nicht davon, wie viele andere Tiere seiner 
Art insgesamt vorhanden sind.661 Folglich kann ein allfälliger Nachteil, 
der diesem Tier zugefügt wird, wenn man es tötet, auch nicht dadurch 
kompensiert werden, dass dieses Tier durch ein anderes seiner Art ersetzt 
wird. Ein Übel, das einem Tier zugefügt wurde (z.B. Schmerzen), kann 
höchstens dadurch kompensiert werden, dass demselben Tier auch etwas 
Gutes getan wird.662 Im Falle des Tötens ist das aber nicht möglich, da Tote 
nichts Gutes mehr erfahren können. Das bedeutet, dass Tiere jedenfalls im 
Rahmen eines direkten Lebensschutzes generell nicht ersetzbar sind. Sie 
sind entweder individuell vor Tötung zu schützen oder eben nicht. Sind sie 
nicht zu schützen, brauchen sie auch nicht ersetzt zu werden.

659 Hierzu und zum Folgenden Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 207, 285.
660 Campagna, Tierrechte (Fn. 524), S. 521; Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), 

S. 40 f.
661 Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 121; vgl. Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), S. 193; 

Regan, CFAR (Fn. 381), S. 343.
662 Vgl. J.-C. Wolf, Tötung von Tieren, in: J. Nida-Rümelin/D. v.d. Pfordten (Hrsg.), 

Ökologische Ethik und Rechtstheorie, 2. Aufl., 2002, S. 219 (224).

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

269

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Wenn Tiere einander töten, dürften Menschen sie auch töten 
(„Raubtierargument“)

Ein weiterer möglicher Einwand gegen einen Lebensschutz für Tiere ist der, 
dass Tiere sich ja gegenseitig auch töten und fressen.663 Geparden töten 
Antilopen, Eulen töten Mäuse, Schwertwale töten Robben. Aus Gleichbe­
handlungsgründen, so könnte argumentiert werden, sollen deshalb auch 
Menschen Tiere töten dürfen.
Dieser Einwand ist im Wesentlichen aus zwei Gründen nicht stichhaltig. 
Beide richten sich gegen die Forderung nach Gleichbehandlung. Der erste 
Grund ist, dass Tiere im Unterschied zu Menschen meistens aus Notwen­
digkeit töten. Sie töten ihre Beutetiere, um sie zu essen, und sie sind 
auf das Töten angewiesen, weil sie ohne Fleischnahrung nicht überleben 
könnten.664 Und selbst wenn sie physiologisch ohne Fleisch überleben 
könnten, gäbe es zumindest für die wildlebenden karnivoren Tiere in der 
Natur gegenwärtig keine Alternativen, die ihnen die benötigte Menge und 
Zusammensetzung an Nährstoffen liefern. Auf Menschen trifft das nicht zu. 
Menschen töten Tiere zwar teilweise auch, um sie zu essen. Sie sind aber, 
wie noch genauer auszuführen sein wird, in aller Regel nicht darauf ange­
wiesen, um überleben zu können. Dieser Unterschied rechtfertigt eine Un­
gleichbehandlung zwischen Menschen und jenen Tieren, die andere Tiere 
zum eigenen Überleben töten müssen (z.B. Löwen, Seehunde, Schlangen, 
Adler). Dass diese Tiere töten (dürfen), ist kein Grund, es auch Menschen 
zu erlauben.
Im Übrigen betrifft der Umstand, dass einige Tiere andere töten (dürfen), 
unter dem Aspekt der Notwendigkeit genau genommen nicht den Grund­
satz des Lebensschutzes, sondern die Rechtfertigung von Ausnahmen. Es 
wäre trotz diesem Umstand möglich, auch das Leben von wildlebenden 
Beutetieren grundsätzlich zu schützen und all die Tötungen durch Raub­
tiere, welche zum eigenen Überleben darauf angewiesen sind, als gerecht­
fertigte Ausnahmetötungen zu betrachten. Damit ist dieser Umstand erst 
recht kein begründeter Einwand gegen den Grundsatz des Lebensschutzes 
für Tiere, die typischerweise ohne Notwendigkeit durch Menschen getötet 
werden (Hühner, Schweine, Rinder etc.).

663 Kritische Schilderungen bei Singer, PE (Fn. 303), S. 118 f. („Benjamin-Franklin-
Einwand“); Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 108; Cochrane, Animal Rights 
(Fn. 504), S. 91.

664 Hierzu und zum Folgenden Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 76, 108, 116; 
Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 94; Singer, PE (Fn. 303), S. 119.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

270

524

525

526

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Argument der Notwendigkeit ist allerdings nicht in jedem Fall ein 
überzeugender Grund, um Tötungen durch Tiere im Gegensatz zu Tötun­
gen durch Menschen gutzuheissen. Es gibt auch Tiere, die gelegentlich oder 
regelmässig andere Tiere töten und fressen, ohne dass sie ernährungsphy­
siologisch darauf angewiesen wären, um zu überleben.665 Zu denken ist an 
all die Tiere, die sich sowohl fleischlich als auch pflanzlich ernähren (etwa 
Bären, Füchse, Wildschweine, Paviane). Soweit auch sie überleben könnten, 
ohne zu töten, gibt es allein unter dem Gesichtspunkt der Notwendigkeit 
keinen Anlass, ihnen das Töten zu erlauben, während es Menschen verbo­
ten sein soll. Gegen eine Gleichbehandlung dieser Tiere mit Menschen 
spricht jedoch der folgende zweite Grund.
Der zweite Grund, warum das Raubtierargument kein stichhaltiger Ein­
wand gegen einen grundsätzlichen Lebensschutz für Tiere ist, hat mit 
der Fähigkeit zu tun, Pflichten zu befolgen. Es muss davon ausgegangen 
werden, dass Menschen aufgrund ihrer besonders komplexen kognitiven 
und sprachlichen Fähigkeiten die einzigen Lebewesen sind, die in der Lage 
sind, Pflichten wie ein Tötungsverbot zum Schutz individueller Leben zu 
verstehen, zu verinnerlichen und zu befolgen. Tiere sind im Unterschied zu 
Menschen nicht pflichtbefolgungsfähig.666 Es gibt zwar Tiere, die in einem 
gewissen Mass Gerechtigkeit empfinden,667 Verantwortlichkeit für ihr eige­
nes Verhalten spüren und Schuldgefühle entwickeln, wenn sie gegen soziale 
Regeln verstossen haben. Beispielsweise zeigte ein Bonobo, der einer Tier­
ärztin – wohl nicht mit Absicht, sondern aus Unsorgfalt – einen Finger 
abgebissen hatte, am Tag nach dem Vorfall, als er mit ihrer verletzten Hand 
konfrontiert wurde, ein Verhalten, das als Reue und Scham gedeutet wer­
den kann: Er setzte sich mit gesenktem Kopf in den hintersten Winkel des 
Geheges und schlang die Arme um sich.668 Die Pflichtbefolgungsfähigkeit, 
die hier gefragt ist, setzt aber mehr voraus. Sie setzt die Fähigkeit voraus, 
ein von Menschen kommuniziertes Verbot zu verstehen und es als Folge 
dieses Verstehens zu befolgen (d.h. nicht nur als Folge eines unabhängig 
davon bestehenden eigenen Gerechtigkeitsempfindens). Diese Fähigkeit ist 
bei nichtmenschlichen Wesen wohl generell nicht anzunehmen. Es wäre 
daher praktisch gesehen unsinnig, einem Krokodil oder einem Fischotter 

665 Vgl. Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 94.
666 Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 329; Bossert, Hirschkühe (Fn. 372), S. 69; Regan, 

CFAR (Fn. 381), S. 357; vgl. Singer, PE (Fn. 303), S. 119.
667 Dazu vorne Rz. 404–406.
668 de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 251 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

271

527

528

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Töten zu verbieten, denn sie könnten sich sowieso nicht daran halten. 
Menschen hingegen, jedenfalls den geistig voll entwickelten und unbeein­
trächtigten, kann man solche Verbote auferlegen und erwarten, dass sie sich 
daran halten können.
Aus diesem Unterschied in der Pflichtbefolgungsfähigkeit wird zum Teil 
gefolgert, dass man Tieren im Gegensatz zu Menschen generell keine 
Pflichten auferlegen bzw. sie nicht für ihr Verhalten verantwortlich machen 
kann,669 oder auch, dass das Verhalten von Tieren im Gegensatz zu jenem 
der Menschen nicht moralisch falsch sein könne.670 Solche Aussagen sind 
jedoch kritisch zu betrachten, besonders die letzte, wonach Tiere mangels 
Pflichtbefolgungsfähigkeit nicht moralisch falsch handeln können. Wenn 
ein Tier etwas tut, das nach menschlichem Massstab klar unmoralisch ist, 
beispielsweise wenn ein männlicher Löwe nach der Eroberung eines Rudels 
alle Jungtiere tötet, nur um für den eigenen Nachwuchs Platz zu machen 
bzw. die Weibchen für sich allein zu beanspruchen, dann überzeugt es 
kaum, dieses Verhalten als moralisch richtig oder neutral zu bewerten, 
nur weil der Löwe nicht pflichtbefolgungsfähig ist. Dass man dem Löwen 
dieses Verhalten nicht wirksam verbieten kann, ist ein Argument gegen 
die faktische Durchsetzbarkeit eines solchen Verbots. Das muss aber nicht 
heissen, dass das Verbot auch normativ falsch bzw. das Verhalten des Löwen 
richtig ist. Auch bedeutet der Umstand, dass ein Wesen unfähig ist, Pflich­
ten zu befolgen, allein nicht, dass man jegliches Verhalten dieses Wesens 
dulden muss.671 Wenn ein urteilsunfähiges Kind eine geladene Pistole auf 
jemanden richtet, ist es gerechtfertigt, es auf geeignete Weise davon abzu­
bringen, auch wenn das Kind nicht versteht, dass es eine lebensbedrohliche 
Situation geschaffen hat. Dass Tiere kein Pflichtbewusstsein haben, heisst 
also nicht, dass sie sich ausnahmslos richtig verhalten, wenn sie andere 
Tiere töten, und es heisst auch nicht, dass es keine Fälle geben kann, in 
denen ein menschliches Eingreifen gerechtfertigt ist, um Tiere vom Töten 
anderer Tiere abzuhalten.
Nichtsdestotrotz bedeutet die fehlende Pflichtbefolgungsfähigkeit bei Tie­
ren einen wesentlichen Unterschied gegenüber Menschen, der eine Un­
gleichbehandlung rechtfertigt. Sie bedeutet, dass Tiere nicht (allein) durch 
Verpflichtung zum richtigen Verhalten gebracht werden können. Selbst 
wenn man ihnen Pflichten zuschreiben würde, wären sie jedenfalls nicht 

669 Regan, CFAR (Fn. 381), S. 357; Singer, PE (Fn. 303), S. 119.
670 Bossert, Hirschkühe (Fn. 372), S. 69; Regan, CFAR (Fn. 381), S. 357.
671 Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 92; Selter, Planning (Fn. 502), S. 194.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

272

529

530

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fähig, diese Pflichten selbständig zu erfüllen. Es wäre stets irgendein Ein­
greifen von Menschen nötig, und sei es auch nur eine Kontrolle, damit die 
Pflichten zuverlässig erfüllt werden könnten. Wenn menschliches Eingrei­
fen aber ohnehin nötig ist, macht es praktisch gesehen kaum Sinn, Tiere 
zu verpflichten, damit sie sich verhalten, wie es von ihnen gewünscht wird. 
Pflichten, wozu auch Tötungsverbote gehören, sind ein ungeeignetes Mittel, 
um Tiere zum richtigen Verhalten zu bringen, konkret um sie vom Töten 
abzuhalten. Sie sind hingegen ein geeignetes Mittel, um Menschen vom 
Töten abzuhalten. Dies rechtfertigt es, Tötungsverbote nur mit Geltung 
für Menschen zu erlassen und Tiere stattdessen, soweit es gerecht ist, auf 
andere Weise vom Töten abzuhalten (z.B. durch Versperrung des Zugangs 
zu potenziellen Beutetieren).
Damit ist der Einwand, dass Tiere auch Tiere töten, insgesamt kein über­
zeugender Grund gegen einen (primär die Menschen verpflichtenden) 
prinzipiellen Schutz von tierlichem Leben.

B. Voraussetzungen des individuellen Lebensschutzes

Nachdem die Diskussion der Grundsatzeinwände keinen überzeugenden 
Grund ergeben hat, Tiere im Gegensatz zu Menschen generell vom Le­
bensschutz auszuschliessen, geht es im Folgenden um die Frage, wie sich 
ein individueller Lebensschutz für Tiere positiv begründen lässt. Dazu ist 
unter dem Gesichtspunkt der Gleichbehandlung sinnvollerweise zu fragen, 
aus welchen Gründen ein solcher Lebensschutz bei Menschen bereits aner­
kannt und durchgesetzt wird und inwieweit diese Gründe auch auf Tiere 
zutreffen. Zu vermuten sind diese Gründe in Eigenschaften, die für den 
Schutz vor Tötung relevant sind, indem sie ein entsprechendes Schutzbe­
dürfnis schaffen. Soweit Tiere über solche Eigenschaften verfügen, gebietet 
es der allgemeine Gleichbehandlungssatz, nebst den Menschen auch diese 
Tiere vor Tötung zu schützen.672 Zu suchen sind also die Voraussetzungen, 
die ein Einzelwesen unabhängig von seiner Artzugehörigkeit erfüllen muss, 
um einen grundsätzlichen Anspruch auf Schutz vor Tötung zu erhalten.

672 Vorne Rz. 340, 378.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

273

531

532

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


I. Interessen als Grundvoraussetzung für moralische Ansprüche

1. Interessenbasierte Begründung moralischer Ansprüche

Der direkte individuelle Lebensschutz, wie er weiter vorne beschrieben 
wurde, kennzeichnet sich dadurch, dass er einem Tier um seiner selbst 
willen einen verbindlichen Anspruch gewährt, nicht getötet zu werden. 
Ansprüche dieser Art werden auch als moralische Rechte bezeichnet.673 

Um eine Verwechslung mit Rechten im rechtsdogmatischen Sinn zu ver­
meiden, wird hier der Begriff des moralischen Anspruchs bevorzugt. Die 
Voraussetzungen, die ein Wesen erfüllen muss, um moralische Ansprüche 
zu haben, werden sehr häufig als Interessen beschrieben.674 Beispielsweise 
ist die Ansicht verbreitet, dass nur Wesen, die Interessen haben, überhaupt 
moralische Ansprüche haben können.675 Dabei steht der Ausdruck „Inter­
essen“ für die allgemeine Fähigkeit, Interessen zu haben. Diese Fähigkeit 
ist danach eine Grundbedingung für jegliche moralischen Ansprüche und 
damit etwa gleichbedeutend mit den Begriffen der moralischen Relevanz 
oder des moralischen Eigenwerts.676

Etwas Konkreteres ist mit Interessen in Aussagen wie jener gemeint, dass 
der Zweck moralischer Ansprüche es sei, die Interessen von moralisch 
relevanten Individuen zu schützen oder zu fördern.677 Hierbei geht es um 
die bestimmten Inhalte einzelner Interessen, die je einem bestimmten An­
spruch entsprechen. Beispielsweise entspricht das Interesse an genügend 
Wasser dem Anspruch auf genügend Wasser. Die spezifischen Interessen, 
die ein Wesen haben kann, sind entscheidend dafür, welche Ansprüche 
ihm sinnvollerweise gewährt werden. Beispielsweise macht ein Anspruch 
auf Selbstbestimmung über den Umgang mit eigenen persönlichen Daten 
nur Sinn für Wesen, die ein Interesse an einem solchen Anspruch haben 
können. Dies trifft auf Menschen zu, auf Rebhühner und Feldmäuse jedoch 
nicht.
Interessen bilden nach diesem Ansatz also in zweifacher Hinsicht die 
Grundlage moralischer Ansprüche: als allgemeine Interessensfähigkeit, die 

673 So z.B. Feinberg, Rights (Fn. 361), S. 50.
674 Siehe nebst den Folgenden etwa Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 19 f., 41 f.; 

Ladwig, Tiere essen (Fn. 392), S. 8.
675 Feinberg, Rights (Fn. 361), S. 51, 61; J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 226.
676 Zu diesen Begriffen vorne Rz. 348 ff., 482.
677 Vgl. dazu Cochrane, Ownership (Fn. 496), S. 431; Rippe, Lebensschutz (Fn. 36), 

S. 109.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

274

533

534

535

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nötig ist, um überhaupt Ansprüche haben zu können, und als bestimmte 
Interesseninhalte, auf die es bei der Frage ankommt, welche Ansprüche ein 
Wesen haben soll.
Es überrascht nicht, dass spiegelbildlich zu den Ansprüchen auch mora­
lische Pflichten (z.B. Verbote) auf der Grundlage von Interessen begrün­
det werden. So wird die von einer Pflicht ausgehende Beschränkung der 
Handlungsfreiheit des Verpflichteten durch das Gebot der Rücksichtnahme 
auf die Interessen anderer legitimiert.678 Das Verbot, andere Menschen 
zu töten, nimmt z.B. Rücksicht darauf, dass alle Menschen normalerweise 
ein Interesse am eigenen Weiterleben haben. Analog zur Begründung von 
Pflichten lässt sich nach dem Prinzip der Rücksichtnahme auf die Interes­
sen anderer sodann beurteilen, ob eine bestimmte Handlung oder Norm 
richtig (gerecht) oder falsch (ungerecht) ist. Sie ist richtig, wenn sie die 
Interessen anderer wahrt oder fördert, und falsch, wenn sie die Interessen 
anderer beeinträchtigt.679 Teilweise werden Interessen auch ganz allgemein 
als Grundlage der Moral bezeichnet.680

Tatsächlich ist es sehr plausibel, in der Rücksichtnahme auf Interessen ein 
universelles ethisches Grundprinzip zur Herleitung und Rechtfertigung von 
Normen zu sehen. Dafür spricht, dass dieses Interessenprinzip,681 wenn 
auch nicht immer explizit genannt, in vielen bekannten Gerechtigkeitstheo­
rien zu erkennen ist. Beispielsweise ist die Grundlage des utilitaristischen
Nutzenprinzips, wonach eine Handlung umso gerechter ist, je mehr Glück 
und je weniger Leid sie insgesamt bewirkt,682 darin zu sehen, dass die von 
einer Handlung (potenziell) Betroffenen ein Interesse daran haben, Glück 
und möglichst kein Leid zu erfahren. Im Kontraktualismus, nach dem eine 
Norm gerecht ist, wenn sie von den Betroffenen in einem hypothetischen 
Normsetzungsvertrag akzeptiert würde,683 zeigt sich das Interessenprinzip 
darin, dass die Betroffenen nur solchen Normen zustimmen, die ihren eige­
nen Interessen mehr nützen als schaden. Möglicherweise lassen sich sogar 

678 Nelson, SdE (Fn. 350), § 44, S. 116; vgl. Skirbekk, Gradualismus (Fn. 485), S. 431.
679 Rippe, Lebensschutz (Fn. 36), S. 109; vgl. J. Feinberg, Harm to Others, 1984, S. 33, 

36.
680 Hoerster, Tierwürde (Fn. 647), S. 63 („interessenfundierte[r] Ansatz einer Moral­

begründung“); J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 220 („Keine Moral ohne Rücksicht 
auf Interessen“).

681 Bezeichnung angelehnt an das „interest principle“ bei Feinberg, Rights (Fn. 361), 
S. 51.

682 Dazu vorne Rz. 331 f.
683 Dazu vorne Rz. 333 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

275

536

537

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tugendethische Theorien weitgehend auf das Interessenprinzip zurückfüh­
ren, wenn die meisten Tugenden Rücksicht auf Interessen voraussetzen.684 

Auch zur Begründung konkreter Gerechtigkeitsnormen scheint sich das 
Interessenprinzip sehr umfassend zu eignen. Beispielsweise wurde gezeigt, 
dass sich Normen zur Erhaltung von Tier- und Pflanzenarten, die selbst 
nicht interessensfähig sind, damit begründen lassen, dass das Aussterben 
von Arten den Interessen vieler empfindungsfähiger Lebewesen zuwider­
läuft.685

Auf die Tötungsfrage angewendet bedeutet das Interessenprinzip, wie es 
eben beschrieben wurde, dass ein direkter individueller Lebensschutz all 
jenen Lebewesen zu gewähren ist, die fähig sind, überhaupt Interessen zu 
haben, und darüber hinaus ein Interesse am eigenen Leben (oder: Weiterle­
ben) haben. Dieses Interesse wird fortan als Lebensinteresse bezeichnet.

2. Begriff des Interesses

a) Interessen aus subjektiver und aus objektiver Perspektive

Bevor auf die spezifischen Bedingungen des Lebensinteresses eingegangen 
wird, muss zuerst geklärt werden, wie der allgemeine Begriff des Interesses 
genau zu verstehen ist. Damit verbunden ist die Frage, welche Wesen als 
Träger von Interessen überhaupt in Frage kommen. Zunächst ist zwischen 
Interessen aus einer subjektiven und einer objektiven Perspektive zu un­
terscheiden.686 Aus der subjektiven Perspektive bedeutet Interesse, dass 
jemand an etwas interessiert ist (X. ist am Inhalt des Buches Y. interessiert). 
Damit ist gemeint, dass der Interessent (X.) sein Interesse am betreffenden 
Gegenstand (Buch Y.) bzw. die Bedeutung, die dieser Gegenstand für ihn 
hat, in irgendeiner Weise subjektiv (spürbar, bewusst) wahrnimmt. Dies 
setzt entsprechende Fähigkeiten voraus.
Aus der objektiven Perspektive bedeutet Interesse, dass etwas in jemandes 
Interesse liegt (saubere Luft liegt in X.’ Interesse). Damit ist gemeint, dass 
der Gegenstand des Interesses (saubere Luft) beim Interessenten (X.) in 
irgendeiner Weise etwas bewirkt, das für ihn gut ist. Dabei ist nicht er­

684 Vgl. J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 220.
685 Vorne Rz. 494–501.
686 Hierzu und zum Folgenden Regan, CFAR (Fn. 381), S. 87 f.; vgl. R. Frey, Interests 

and Rights, 1980, S. 78 f.; Skirbekk, Gradualismus (Fn. 485), S. 432.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

276

538

539

540

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


forderlich, dass der Interessent diese positive Wirkung des Gegenstandes 
subjektiv wahrnimmt. Saubere Luft fördert oder bewahrt X.’ Gesundheit 
und Wohlbefinden, was gut für ihn ist, auch wenn ihm dieser Kausalzu­
sammenhang nicht bewusst ist.
Die Unterscheidung zwischen objektiver und subjektiver Perspektive ist 
deshalb wichtig, weil im Falle des subjektiven Interessenbegriffs nur jene 
Wesen Interessen haben können, die wenigstens in einem Mindestmass 
zu subjektivem Erleben (Wahrnehmen, Spüren) fähig sind. Der objektive 
Interessenbegriff hingegen ist an sich geeignet, auch solchen Entitäten In­
teressen zuzuschreiben, die zu keinerlei subjektivem Erleben fähig sind, 
etwa Pflanzen, leblosen Gegenständen (Maschinen) oder gedanklichen Ge­
bilden (Ökosystemen). Beispielsweise könnte argumentiert werden, es liege 
im Interesse eines Autos, dieses mit Benzin zu betanken,687 weil das Auto 
nur dadurch seine Funktion (zu fahren) erfüllen kann, weshalb ihm damit 
„etwas Gutes“ getan werde. Damit habe das Auto ein Interesse am Benzin, 
auch wenn es nicht subjektiv am Benzin interessiert sein könne. Allerdings 
wird der Begriff des Interesses in der Regel nicht für solche rein objektiven 
Wirkungsbeziehungen verwendet. Ein seltenes Beispiel ist Varner, der 
zur Beschreibung der biologischen Funktionen aller Lebewesen, also auch 
der unbewussten (z.B. Pflanzen), von „biological interests“ spricht.688 Im 
Allgemeinen werden solche Phänomene oder Zusammenhänge aber nicht 
als Interessen, sondern mit Worten wie „Ziel“, „Tendenz“, „Streben“, „Trieb“, 
„Conatus“ oder „Überlebensimpuls“ beschrieben.689 Was den Begriff des 
Interesses angeht, so überwiegt die Auffassung, dass nur Wesen, die zum 
subjektiven Erleben fähig (bewusst, empfindungsfähig) sind, Interessen 
haben können.690

Dieser überwiegenden Auffassung ist zuzustimmen. Da Interessen, wie 
gezeigt wurde, die Grundlage für moralische Ansprüche bilden (Interes­
senprinzip), ist der Interessenbegriff jenen Wesen vorzubehalten, die zu 
Interessen im subjektiven Sinn fähig sind. Denn wenn andernfalls auch 

687 Vgl. zu diesem Beispiel Rollin, Moraltheorie (Fn. 491), S. 44.
688 Varner, Interests (Fn. 363), S. 8, 70.
689 Dazu Feinberg, Rights (Fn. 361), S. 49; Skirbekk, Gradualismus (Fn. 485), S. 432; 

Luy, Tötungsfrage (Fn. 360), S. 137.
690 So Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 88; Singer, PE (Fn. 303), S. 101; 

Rollin, Moraltheorie (Fn. 491), S. 44 f.; Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 15; 
D. Birnbacher, Juridische Rechte für Naturwesen, in: Nida-Rümelin/v.d. Pfordten 
(Hrsg.), Ökol. Ethik (Fn. 662), S. 63 (72); Feinberg, Rights (Fn. 361), S. 52 f.; 
Nelson, KpV (Fn. 350), § 169, S. 351; vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 161 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

277

541

542

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Pflanzen, Maschinen oder Ökosysteme Interessen hätten, müsste man nach 
dem Interessenprinzip auch ihnen moralische Ansprüche zugestehen, die 
sie (durch Vertretung) in eigenem Namen einfordern könnten. Warum dies 
abzulehnen ist, wurde unter dem Gesichtspunkt der moralischen Relevanz 
bzw. des moralischen Eigenwerts bereits dargelegt.691 Ein Interesse setzt 
mit anderen Worten immer ein subjektiv empfindendes Wesen voraus, 
das als Träger dieses Interesses fungiert. Die eigentlichen Schutzobjekte 
moralischer Normen sind denn auch nicht die Interessen selbst, sondern 
die Träger der Interessen.692

b) Interessen im schwachen und im starken Sinn

Dass Interessen eine minimale Fähigkeit zum subjektiven Erleben voraus­
setzen, bedeutet nicht automatisch, dass eine solche Fähigkeit auch aus­
reicht, um Interessen zu haben. Es könnte eingewendet werden, dass für 
Interessen mehr nötig ist, als bloss irgendetwas empfinden zu können oder 
ein rudimentäres Bewusstsein zu haben. Innerhalb des subjektiven Inter­
essenbegriffs wird nämlich zum Teil zwischen verschiedenen Stufen von 
Interessen unterschieden. Eine solche Unterscheidung ist etwa die zwischen 
Interessen im schwachen Sinn und Interessen im starken Sinn.693 Für ein 
Interesse im schwachen Sinn genügt es, dass der Gegenstand des Interesses 
irgendwie subjektiv erlebbar ist und in einem elementaren Sinn als positiv 
(angenehm, vorteilhaft, willkommen) oder negativ (unangenehm, nachtei­
lig, unwillkommen) bewertet werden kann. Beispielsweise hat ein Lama, 
das an Zahnschmerzen leidet (die Schmerzen damit negativ bewertet), ein 
Interesse im schwachen Sinn, diese Zahnschmerzen loszuwerden.
Um ein Interesse im starken Sinn zu haben, muss der Gegenstand des 
Interesses in einem anspruchsvolleren Sinn (z.B. sprachlich) gedanklich re­
präsentiert sein. Teilweise wird die Meinung vertreten, dass nur bestimmte 
Formen von Interessen im starken Sinn echte Interessen sind, mit denen 
sich moralische Ansprüche begründen lassen. Raymond Frey z.B. verstand 
Interessen als Wünsche („desires“), die notwendigerweise Überzeugungen 
(„beliefs“) voraussetzen.694 Um Überzeugungen zu haben, sei es notwendig, 

691 Vorne Rz. 361, 365, 483.
692 Vgl. Feinberg, Harm (Fn. 679), S. 83.
693 Hierzu und zum Folgenden Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 215 f.
694 Hierzu und zum Folgenden Frey, Interests (Fn. 686), S. 55, 87 f., 109.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

278

543

544

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Gegenstand des Wunsches bzw. der Überzeugung sprachlich zu erfas­
sen. Deswegen könnten nur sprachfähige Wesen Interessen haben. Tiere 
seien nicht sprachfähig, weshalb sie keine Interessen hätten – und damit 
auch kein Recht auf Leben. Ein anderes Beispiel ist der Interessenbegriff, 
den Norbert Hoerster im Zusammenhang mit der Geltung von Normen 
vertritt. Danach hat ein Wesen X. nur dann ein Interesse an der Geltung 
einer Norm Y., wenn X. urteilsfähig ist, sich die Geltung von Y. wünscht, 
über alle für diesen Wunsch relevanten Fakten informiert ist und sich diese 
relevanten Faktoren in aller Deutlichkeit vergegenwärtigt.695 Auch Hoers­
ter zieht aus seiner Interpretation des Interessenbegriffs die Konsequenz, 
dass Tiere keine eigenen Interessen haben.696

Die Auffassung, dass nur Interessen im starken Sinn echte, d.h. anspruchs­
begründende Interessen sind, ist entschieden abzulehnen. Der eine Grund 
dafür hat damit zu tun, dass diese Begriffsverwendung, wie die gezeigten 
Beispiele vermuten lassen, den Zweck verfolgt, Tiere von jeglichen morali­
schen Ansprüchen auszuschliessen, mit der Begründung, sie könnten im 
Unterschied zu Menschen keine Interessen (im starken Sinn) haben. Dem 
ist zu entgegnen, dass es hinsichtlich der Interessensfähigkeit einen so 
klaren Unterschied zwischen Tieren und Menschen tatsächlich bei Weitem 
nicht gibt. Vielen Menschen fehlen die kognitiven oder sprachlichen Fä­
higkeiten zur Bildung von Interessen im starken Sinn ebenfalls, nämlich 
typischerweise jenen, die weiter vorne als marginale Menschen beschrieben 
wurden (Kleinkinder, Geistigbehinderte, Demenzkranke).697 Beispielsweise 
sind Kinder in frühen Jahren noch nicht in der Lage, die Bedeutung von ge­
sunder Nahrung und Schulbildung rational oder sprachlich zu begreifen.698 

Nach dem Interessenverständnis von Frey oder Hoerster müsste man 
ihnen deshalb ein Interesse an gesunder Nahrung und Schulbildung sowie 
einen Anspruch darauf absprechen. Das erscheint nicht nur intuitiv falsch, 
sondern auch sachlich unbegründet. Denn gesunde Nahrung und Schulbil­
dung haben für die Kinder eine positive Wirkung, die sie gegenwärtig oder 
zukünftig auch subjektiv erleben können. Wenn nämlich gesunde Nahrung 
und Schulbildung ausbleiben, werden die Kinder irgendwann spürbare ge­
sundheitliche bzw. gesellschaftliche Nachteile haben. Der Interessenbegriff 
im starken Sinn ist also so konzipiert, dass er nicht nur Tiere, sondern auch 

695 Hoerster, Tierwürde (Fn. 647), S. 64.
696 Hoerster, Tierwürde (Fn. 647), S. 68.
697 Dazu vorne Rz. 421.
698 Beispiele bei J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 223.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

279

545

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einige Menschen von moralischen Ansprüchen kategorisch ausschliesst. 
Dies wäre nicht nur ungerecht, sondern würde, wie bereits dargelegt, in 
einer menschlichen Gesellschaft auch nicht akzeptiert.699

Der andere Grund gegen diesen Interessenbegriff ist, dass er selbst für 
durchschnittliche oder gar für in besonderem Masse „rationale“ Menschen 
in manchen Fällen zu anspruchsvoll wäre. Auch bei geistig gesunden er­
wachsenen Menschen wird nur ein Bruchteil ihrer Interessen in reflektier­
ter, sprachlich gefasster oder detailliert bewusster Weise gedanklich verge­
genwärtigt.700 Beispielsweise denken Menschen nicht ständig und manche 
vielleicht gar nie daran, dass sie gerade atmen und dabei Sauerstoff aufneh­
men, um die Körperzellen damit zu versorgen, und dass dies ein lebens­
wichtiger Vorgang ist.701 Trotzdem würde niemand sagen, dass Menschen, 
die sich diese Gedanken nicht machen, kein Interesse am Atmen und somit 
keinen Anspruch darauf hätten. Dies wäre aber die Konsequenz aus dem 
Verständnis, dass nur Interessen im starken Sinn Ansprüche begründen. 
Zwar liesse sich dagegen einwenden, dass die Menschen sich diese Gedan­
ken ja machen könnten – dass sie dazu fähig wären. Es gibt aber auch 
Interessen, deren Bedeutung so komplex ist, dass Durchschnittspersonen 
sie gar nicht genau verstehen, geschweige denn in Sprache fassen könnten, 
selbst wenn sie es versuchten.702 Nur wenige Menschen dürften verstehen, 
wie ein gesundes Nahrungsmittel in ihrem Körper genau wirkt und durch 
welche genauen physiologischen Prozesse es ihre Gesundheit fördert. Den­
noch haben alle Menschen unzweifelhaft ein Interesse an gesunder Nah­
rung. Solche Probleme lassen sich vermeiden, indem nicht nur Interessen 
im starken Sinn, sondern auch Interessen im schwachen Sinn als echte, 
anspruchsbegründende Interessen anerkannt werden.

c) Ergebnisse zum Interessenbegriff

Zusammengefasst ist der Interessenbegriff so zu verstehen, dass nur We­
sen, die wenigstens zu minimalem subjektivem Erleben fähig sind, Interes­
sen haben können. Ein Interesse bzw. sein Gegenstand muss aber nicht 

699 Vorne Rz. 423 f.
700 Vgl. Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 272.
701 Vgl. die Beispiele bei Cochrane, Ownership (Fn. 496), S. 437, und Cavalieri, 

Tierfrage (Fn. 361), S. 116.
702 Vgl. Brensing, Mysterium (Fn. 312), S. 273.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

280

546

547

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in einem anspruchsvollen Sinn (gedanklich, sprachlich) im Bewusstsein 
vergegenwärtigt sein.703 Besondere geistige Fähigkeiten wie Sprache oder 
Vernunft sind deshalb nicht erforderlich, um Interessen zu haben. Ein 
Interesse besteht schon dadurch, dass seine Erfüllung gegenwärtig oder 
zukünftig eine subjektiv erlebbare positive oder seine Nichterfüllung eine 
subjektiv erlebbare negative Wirkung haben wird.

3. Bewusstes Empfinden als Bedingung für Interessen

Die für Interessen erforderliche minimale Fähigkeit zum subjektiven Er­
leben wird unterschiedlich beschrieben, wobei sich die Beschreibungen 
regelmässig entweder dem Begriff der Empfindungsfähigkeit704 oder jenem 
des Bewusstseins705 zuordnen lassen. Auf den ersten Blick könnte nun der 
Eindruck entstehen, dass die beiden Begriffe zwei verschiedene, nicht näher 
zusammenhängende Dinge beschreiben. Sie stehen aber beide für das glei­
che Phänomen, nämlich die Fähigkeit zum bewussten Empfinden. Bewuss­
tes Empfinden (engl. sentience706) ist zu unterscheiden von unbewusstem 
„Empfinden“ im Sinne eines blossen Reagierens auf Reize, das auch bei 
Pflanzen oder sogar bei leblosen Objekten wie einer elektrischen Klingel 
zu beobachten ist.707 Mit bewusstem Empfinden ist subjektives Erleben 
(Wahrnehmen, Spüren) gemeint, das sich z.B. im Fühlen von Schmer­
zen, im Riechen von Thymian oder im Schmecken einer Zitrone äussern 
kann.708 Solche Empfindungen sind begrifflich mit einer Art von Bewusst­

703 Dazu auch Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 36; ders., Ownership (Fn. 496), 
S. 437; J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 223.

704 So bei Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 24 f. („sentience“; „capacity for well-
being“); Singer, PE (Fn. 303), S. 101 f. („Fähigkeit zu leiden oder sich zu freuen“; 
„Empfindungsfähigkeit“); Nelson, SdE (Fn. 350), § 46, S. 118 f. („Lust und Unlust 
empfinden“).

705 So bei Rollin, Moraltheorie (Fn. 491), S. 40 („Bewusstsein“, „bewusste[s] Leben“); 
Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 15 („Bewußtsein“); J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), 
S. 222 („Bewußtsein“); Feinberg, Rights (Fn. 361), S. 52 („cognitive awareness“).

706 Zu diesem Begriff Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 21.
707 Zu dieser Unterscheidung vorne Rz. 355 (Nelson); zudem Luy, Tötungsfrage 

(Fn. 360), S. 25, 68 f. Vgl. zur blossen Reiz-Beantwortung vorne Rz. 385 (Stimulus-
Antwort einer angestupsten Schnecke).

708 Beispiele bei M. Wild, Fische – Kognition, Bewusstsein und Schmerz, hrsg. v. 
EKAH/A. Willemsen, 2012, S. 84.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

281

548

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sein verbunden, nämlich mit phänomenalem Bewusstsein.709 Schmerzen 
z.B. heissen deshalb Schmerzen, weil sie als Schmerzen empfunden, also 
subjektiv erlebt werden.710 Und dieses Schmerzerleben ist eine mögliche 
Form, in der sich das Bewusstsein ausdrücken kann.711 Zum bewussten 
Empfinden gehört sodann eine minimale Fähigkeit, das Wahrgenommene 
zu bewerten.712 Schmerz, um bei diesem Beispiel zu bleiben, ist definitions­
gemäss eine negative (unangenehme, unwillkommene) Empfindung, Lust 
eine positive (angenehme, willkommene). Lust und Schmerz zu empfinden, 
bedeutet daher nicht nur, etwas bewusst wahrzunehmen, sondern auch, das 
Wahrgenommene in einem einfachen Sinn zu bewerten, ihm Bedeutung 
beizumessen. Allgemein lässt sich diese Fähigkeit allen Wesen zuschreiben, 
die ein Leben haben, das für sie gut oder schlecht verlaufen kann.713

Da nur subjektiv erlebende Wesen interessensfähig sind, ist klar, dass mit 
der Empfindungsfähigkeit, die für Interessen vorausgesetzt wird, nicht 
eine blosse Reizreaktion, sondern die Fähigkeit zum bewussten Empfinden 
gemeint ist. Diese Fähigkeit, die im Folgenden nur noch Empfindungsfä­
higkeit genannt wird, scheint in der Tierethik auch das vorherrschende 
Kriterium für moralische Relevanz zu sein, die Eigenschaft also, die ein 
Wesen – im Sinne des Sentientismus – aufweisen muss, um überhaupt 
eigene Ansprüche haben zu können.714 Empfindungsfähige Tiere sind dem­
nach interessensfähig und damit anspruchsfähig. Nahezu unbestritten ist 
wie schon erwähnt ihr Anspruch darauf, vor der Zufügung von Schmerzen 
und anderem Leiden geschützt zu werden715 – weil sie ein entsprechendes 
Interesse haben. Noch zu klären ist, ob sie darüber hinaus ein spezifisches 
Lebensinteresse haben, das unabhängig davon besteht, ob der Verlust des 
Lebens mit Leiden verbunden ist.

709 Dazu Wild, Fischkognition (Fn. 708), S. 81, 83 f.; Cochrane, Animal Rights 
(Fn. 504), S. 21.

710 Wild, Fischkognition (Fn. 708), S. 20 f.
711 Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 211; J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 223.
712 Hierzu und zum Folgenden Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 164 f.; vgl. Korsgaard, Tiere 

(Fn. 360), S. 211; Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 46.
713 Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 24 f., 29.
714 Dazu Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 25; vgl. im Einzelnen Nussbaum, 

Jenseits (Fn. 310), S. 196; Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 48; kritisch Precht, 
Tiere (Fn. 367), S. 292 f.

715 Vorne Rz. 507.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

282

549

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


II. Kriterien des Lebensinteresses

1. Genügt Empfindungsfähigkeit als Lebensschutzbedingung?

a) Zurück zur Frage nach dem Unwert des leidfreien Todes

Um empfindungsfähigen Tieren generell auch ein leidensunabhängiges In­
teresse am Weiterleben zuschreiben zu können, müsste gezeigt werden, 
dass die Empfindungsfähigkeit selbst ein solches Interesse begründet. Da­
gegen liegt der Einwand nahe, dass eine Tötung, die ohne Leid (z.B. unter 
vollständiger Betäubung) erfolgt, bei Tieren, die ausser der Empfindungs­
fähigkeit keine besonderen Eigenschaften aufweisen, gar keine Interessen 
beeinträchtigen könne. Denn das, was die Interessen solcher Tiere beein­
trächtigen könnte, sei Leid und Leid sei mit dieser Art von Tötung ja 
gerade nicht verbunden. Hinter diesem Einwand steckt das epikureische 
Argument, dass der Tod selbst kein Unwert sei, weil das Erleben eines Un­
werts ein Empfinden voraussetze, der Tod aber das Empfinden beende.716 

Es wurde bereits festgestellt, dass dieses Argument ebenso auf das Töten 
von Menschen zutrifft bzw. auf das Töten von Wesen mit Eigenschaften, die 
über die Empfindungsfähigkeit hinausgehen (z.B. der Fähigkeit zu vernünf­
tigem Denken). Denn auch bei diesen beendet der Tod das Empfinden und 
mit ihm alle weiteren Fähigkeiten, die auf subjektivem Erleben basieren. 
Wer also nicht bereit ist, dieses Argument gegen den Schutz des menschli­
chen Lebens gelten zu lassen, darf es auch nicht gegen den Lebensschutz 
empfindungsfähiger Tiere gelten lassen, ohne zusätzlich zu begründen, 
warum Menschen und empfindungsfähige Tiere diesbezüglich nicht gleich 
zu behandeln sind.
Dass der Tod das Empfinden beendet, ist nicht zu bezweifeln. Es ist jedoch 
anzunehmen, dass die allermeisten Menschen nicht bereit sind, auf den 
rechtlichen und moralischen Schutz ihres Lebens zu verzichten, nur weil 
sie wissen, dass der Tod das Empfinden beendet. Menschen haben (im 
Normalfall) augenscheinlich eine starke Abneigung gegen die Vorstellung 
des eigenen Sterbens, und zwar unabhängig davon, ob das Sterben mit 
speziellem Leiden wie Schmerzen verbunden ist.717 Dass sich diese Abnei­
gung gegen das eigene Sterben richtet, bedeutet mit anderen Worten, dass 

716 Dazu vorne Rz. 515.
717 Feinberg, Harm (Fn. 679), S. 81; vgl. Singer, PE (Fn. 303), S. 152.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

283

550

551

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen einen Wunsch nach einem direkten individuellen Lebensschutz 
haben.718 Um diesen allgemeinmenschlichen Wunsch legitimerweise in eine 
ethisch verbindliche Lebensschutznorm zu überführen, muss gezeigt wer­
den, aus welchen Gründen der leidfreie Tod eines Menschen für diesen 
Menschen trotz dem Umstand, dass er das Empfinden beendet, (normaler­
weise) ein Unwert ist. Sollte sich dabei herausstellen, dass diese Gründe 
nur auf den Tod von Menschen zutreffen, wäre die heutige Rechtsregelung, 
die nur Menschen vor Tötung schützt, begründet. Es könnte sich aber 
auch herausstellen, dass diese Gründe ebenso auf den Tod einiger Tiere 
zutreffen, seien es alle empfindungsfähigen Tiere oder nur solche, die noch 
über bestimmte weitere Eigenschaften verfügen. Dann wäre die heutige 
Rechtsregelung nicht begründet. Letztlich geht es also um die Frage, welche 
Eigenschaft ein Wesen mindestens haben muss, damit das eigene Sterben 
für dieses Wesen, auch wenn es kein Leiden verursacht, begründeterweise 
ein Unwert ist. Gesucht ist mit anderen Worten die Eigenschaft, die da­
rüber entscheidet, ob ein Wesen ein Lebensinteresse hat. Diese Eigenschaft 
muss nicht die einzige sein, die für den Lebensschutz in irgendeiner Weise 
relevant ist. Es kann sein, dass auch andere Eigenschaften dadurch relevant 
sind, dass sie ein bereits begründetes Lebensinteresse noch verstärken, 
wenn sie zur gesuchten Grundeigenschaft hinzutreten. Auf die Stärke des 
Lebensinteresses wird aber erst später eingegangen. Vorerst geht es nur um 
die Frage, welche Eigenschaft nötig ist, um überhaupt ein Lebensinteresse 
zu haben.
Zu dieser Frage nach der entscheidenden Eigenschaft gibt es verschiedene 
Auffassungen, die sich grob in zwei Grundansichten unterteilen lassen.719 

Nach der einen haben alle Lebewesen, die empfindungsfähig sind, auch ein 
Lebensinteresse. Empfindungsfähigkeit, die allgemein die Grundbedingung 
für Interessen bildet, ist danach also zugleich die richtige und genügende 
Bedingung für das spezifische Lebensinteresse. Die andere Grundansicht 
lässt Empfindungsfähigkeit als Bedingung des Lebensinteresses nicht genü­
gen. Sie verlangt dafür strengere Kriterien wie etwa die Fähigkeit, zukunfts­
bezogene Interessen zu haben, die womöglich nur ein kleiner Teil der 
empfindungsfähigen Tiere besitzt. Beide Seiten argumentieren dafür, dass 
das leidfreie Getötetwerden für Lebewesen, welche die nach ihrer Ansicht 

718 Zur Definition des direkten individuellen Lebensschutzes vorne Rz. 509.
719 Hierzu und zum Folgenden Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 379 f.; vgl. Ladwig, 

Tiere essen (Fn. 392), S. 11 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

284

552

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


entscheidende Eigenschaft besitzen, ein Unwert ist, obwohl es im Sinne des 
Epikur-Einwands das Empfinden beendet.

b) Argumente für die Empfindungsfähigkeit als genügende 
Lebensschutzbedingung

Bevor die Argumente für die Empfindungsfähigkeit als Lebensschutzbedin­
gung vorgestellt und diskutiert werden, bietet sich eine etwas spezifischere 
Beschreibung des Einwands an, mit dem sie konfrontiert sind. Denn ob­
wohl sich Epikurs Aussage, der Tod sei kein Unwert, da er das Empfinden 
beendet, ursprünglich auf den Tod von Menschen bezog,720 werden heute 
oft analoge Argumente speziell zur Legitimierung des Tötens von Tieren 
verwendet, die empfindungsfähig sind, aber darüber hinaus keine beson­
deren Eigenschaften (wie z.B. Vernunftfähigkeit) aufweisen. Der Epikur-
Einwand wird also, in etwas angepasster Form, speziell gegen Positionen 
verwendet, welche die Empfindungsfähigkeit als genügende Lebensschutz­
bedingung erachten. Dabei werden diese Positionen, weil sie auf Empfin­
dungen abstellen, dem Sentientismus zugeordnet. Die Argumentation geht 
dahin, dass der Einwand, der leidfreie Tod sei kein Unwert, innerhalb 
des Sentientismus – im Unterschied zu anderen Positionen – zwingend 
und unwiderlegbar gelte, da die Empfindungsfähigkeit, auf die allein es im 
Sentientismus ankomme, mit dem Tod ja verloren gehe. Beispielsweise hält 
Jörg Luy sentientistische Argumente zur Behandlung der Tötungsfrage per 
definitionem für ungeeignet, weil solche Argumente auf den Schutz des 
Wohlergehens abzielen und es in der Tötungsfrage gerade nicht um die 
Beeinträchtigung des Wohlergehens, sondern um die blosse Beendigung 
des Lebens gehe.721 Nach Klaus Peter Rippe müssen innerhalb einer 
sentientistischen Unwert-Begründung zwangsläufig das Existenz- und das 
Erfahrungskriterium erfüllt sein, d.h. ein Ereignis kann für ein Wesen nur 
dann ein Unwert sein, wenn dieses Wesen erstens existiert und zweitens das 
Ereignis als Unwert erfährt.722 Beides sei aber beim Tod nicht erfüllt, da 
der Tod sowohl die Existenz als auch die Erfahrung beende. Deshalb könne 
innerhalb des Sentientismus der Tod kein Unwert sein.

720 Vgl. Epikur, Brief (Fn. 644), S. 225.
721 Luy, Tötungsfrage (Fn. 360), S. 9.
722 Hierzu und zum Folgenden Rippe, Lebensschutz (Fn. 36), S. 109 f.; ders., Ethik 

(Fn. 372), S. 283, 294. Siehe zum Existenz- und Erfahrungskriterium auch Fein­
berg, Harm (Fn. 679), S. 79 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

285

553

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf diese speziell gegen die Empfindungsfähigkeit gerichteten Einwände 
ist in der Diskussion der folgenden Argumente einzugehen. Bereits an 
dieser Stelle ist aber der Aussage zu widersprechen, der Tod erfülle das 
Existenz-Kriterium nicht. Es trifft zwar zu, dass der Tod die Existenz ei­
nes Lebewesens in seiner Eigenschaft als Lebewesen beendet, sodass ein 
Lebewesen, das tot ist, nicht mehr (als Lebewesen) existiert. Dabei ist der 
Tod aber nur das Ergebnis eines gesamthaft zu betrachtenden Prozesses, 
nämlich des Sterbens oder konkreter des Getötetwerdens. Dieser Prozess ist 
kein Gegensatz zur Existenz eines Lebewesens. Im Gegenteil, er setzt diese 
Existenz begrifflich voraus. Was nicht als Lebewesen existiert, kann nicht 
getötet werden bzw. sterben. Es ist deshalb falsch, zu sagen, ein Wesen, das 
getötet wird, existiere nicht. Vielmehr muss es zuerst existieren, damit es 
getötet werden kann. Eine Tötung erfüllt somit das Existenzkriterium. Zu 
zeigen bleibt, ob sie auch das Erfahrungskriterium erfüllt bzw. ob dieses 
überhaupt in dieser Form erfüllt sein muss.

aa) Empfindungen als Mittel zur Lebenserhaltung

An den soeben beschriebenen Einwänden gegen das Kriterium der Emp­
findungsfähigkeit fällt auf, dass sie von einer strikten Trennung zwischen 
Empfinden und Leben ausgehen. Es scheint danach keinen Zusammen­
hang zu geben zwischen dem Interesse, möglichst viele positive Empfin­
dungen (Lust, Freude, Glück) und möglichst keine negativen Empfindun­
gen (Schmerz, Angst, Trauer) zu haben, auf der einen Seite und dem Be­
streben, am Leben zu bleiben, auf der anderen Seite. Generell ist ein solcher 
Zusammenhang auch nicht notwendig, da es Lebewesen ohne subjektive 
Empfindungen gibt (wohl alle Pflanzen, Pilze und Mikroorganismen sowie 
ein Teil der Tiere). Bei jenen Lebewesen, die subjektive Empfindungen 
haben, könnte es aber einen Zusammenhang zwischen Empfinden und 
Leben geben und dieser könnte für die Tötungsfrage relevant sein.
Ein solcher Zusammenhang wird denn auch als Argument gegen das Töten 
aller empfindungsfähigen Tiere vorgebracht. Empfindungen sind danach 
nicht (nur) ein Selbstzweck, sondern ein Mittel, das die Evolution hervor­
gebracht hat, um Organismen am Leben zu erhalten.723 Schmerz und Angst 
weisen den Organismus auf Gegebenheiten hin, die ihn töten können, 

723 Hierzu und zum Folgenden G. Francione, Introduction to Animal Rights, 2000, 
korrigierter Nachdruck 2007, S. 137 f.; ders., Empfindungsfähigkeit (Fn. 626), S. 170; 

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

286

554

555

556

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wenn er ihnen nicht entkommen kann, z.B. auf Krankheiten, Verletzungen 
oder Bedrohungen durch Fressfeinde. Andere Empfindungen wie Hunger, 
Müdigkeit oder Badelust fördern Handlungen, die für das Überleben nütz­
lich sind, z.B. Essen, Schlafen oder Körperhygiene. Empfindungen bringen 
ein Lebewesen also dazu, sich so zu verhalten, wie es zur Erhaltung seines 
Lebens beiträgt. Weil Empfindungen demnach nicht (nur) Selbstzweck 
sind, sondern dem Überleben dienen, haben nach diesem Argument alle 
empfindungsfähigen Wesen ein Überlebensinteresse.724

Wenn es zutrifft, dass Empfindungen diese biologische Lebenserhaltungs­
funktion haben, dann erklärt dies, warum wir Menschen als biologische 
Wesen gegen die Vorstellung des eigenen (leidfreien) Sterbens eine Abnei­
gung empfinden: weil diese Vorstellung potenziell lebensbedrohlich ist, 
da die Möglichkeit besteht, dass wir sie umsetzen und uns töten oder 
töten lassen, wenn wir nicht durch die empfundene Abneigung daran ge­
hindert werden. Die lebenserhaltende Funktion von Empfindungen bildet 
demnach den Grund für diese Abneigung. Wenn das so ist, muss aber 
angenommen werden, dass nicht nur Menschen, sondern auch alle anderen 
empfindungsfähigen Wesen eine solche oder ähnliche Abneigung gegen 
das eigene Sterben haben. Denn die Grundlage dafür, d.h. Empfindungen, 
haben auch sie. In der empfundenen Abneigung gegen das eigene Sterben 
kann sich also bei Menschen wie bei Tieren ein Lebensinteresse manifestie­
ren.
Die These, dass Empfindungen evolutiv zur Lebenserhaltung entstanden 
sind und diesem Zweck auch heute noch dienen, ist plausibel.725 Es ist 
nicht zu bezweifeln, dass Lebewesen allgemein von ihrer Veranlagung her 
auf die Erhaltung ihres Lebens ausgerichtet sind und sich entsprechend 
verhalten. Zwar sind die allermeisten726 Lebewesen nicht zu einem ewigen 
Leben, sondern zu einem zeitlich begrenzten Leben veranlagt. Der Alte­
rungsprozess, der den Körper nach und nach schwächer und krankheits­
anfälliger macht, sowie der Tod am Ende dieses Prozesses gehören zu 

vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 173; Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 216 f.; Schopen­
hauer, WWV 2 (Fn. 641), Kap. 41, S. 595.

724 Francione, Empfindungsfähigkeit (Fn. 496), S. 170; vgl. ferner Korsgaard, Tiere 
(Fn. 360), S. 38.

725 Vgl. in diesem Zusammenhang vorne Rz. 383 zur biologischen Funktion von Emo­
tionen, einen Organismus dazu zu bringen, sich so zu verhalten, wie es in der 
gegebenen Situation für ihn am wichtigsten ist.

726 Zu möglichen Ausnahmen Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 43.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

287

557

558

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihrem genetischen Programm.727 Einige Tiere leben nur so lange, bis sie 
das Nötige zur Fortpflanzung getan haben. Bekannte Beispiele sind Lachse, 
die nach dem Laichen vor Erschöpfung sterben, oder männliche Spinnen, 
die nach der Befruchtung von den Weibchen gefressen werden. Dass die 
Lebenszeit natürlicherweise begrenzt ist, sei es, weil sie biologisch nur der 
Fortpflanzung dient, oder aus anderen Gründen, ändert aber nichts daran, 
dass Lebewesen während der Zeit, in der sie leben, auf die Erhaltung ihres 
Lebens ausgerichtet sind und sich entsprechend verhalten.
Ebenso wenig ist zu bezweifeln, dass bei denjenigen Lebewesen, die Emp­
findungen haben, diese Empfindungen zur Lebenserhaltung beitragen. 
Zwar scheint es Fälle zu geben, wo dies nicht ganz zutrifft. Einerseits kann 
ein medizinischer Eingriff Schmerzen verursachen, also ein eigentliches 
Warnsignal für (potenzielle) Lebensgefahr auslösen, obwohl er letztlich 
das Leben rettet. Andererseits gibt es (hauptsächlich bei Menschen) Ver­
haltensweisen, die positive Empfindungen auslösen können, obwohl sie 
der Lebenserhaltung langfristig mehr schaden als nützen. Beispiele sind 
Rauchen oder Risikosportarten wie Base-Jumping. Beide Fälle lassen sich 
aber damit erklären, dass es sich dabei um Erscheinungen der modernen 
Zeit handelt, an die der Organismus evolutiv nicht genügend angepasst ist, 
um sie zutreffend als lebenserhaltend oder lebensgefährdend einzuordnen. 
Diese Ausnahmen vermögen die These, dass Empfindungen im Allgemei­
nen der Lebenserhaltung dienen, nicht zu widerlegen.
Da es wie erwähnt auch Lebewesen ohne Empfindungen gibt, könnte 
gegen das Argument eingewendet werden, dass Empfindungen für das 
Lebensinteresse gar nicht massgebend seien. Nicht nur empfindungsfähige, 
sondern alle Lebewesen seien darauf ausgerichtet, ihr Leben zu erhalten, 
und würden sich entsprechend verhalten. Pflanzen z.B. würden Duftstoffe 
abgeben, um Insekten davon abzuhalten, sie zu fressen. Auch empfindungs­
lose Lebewesen hätten einen Überlebensimpuls und damit eine, wenn 
auch unbewusste, Abneigung gegen das eigene Sterben.728 Empfindungen 
seien nur eines von verschiedenen Mitteln, mit denen sich Organismen 
am Leben erhalten. Deshalb sei nicht ersichtlich, warum gerade Empfin­
dungsfähigkeit die Grundlage des Lebensinteresses sein soll. In diesem 
Zusammenhang wird jedoch auch argumentiert, dass empfindungslose 

727 Vgl. Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 43 f.
728 Zu diesem Überlebensimpuls aller Lebewesen Luy, Tötungsfrage (Fn. 360), S. 157 f.; 

vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 161.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

288

559

560

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lebewesen zwar einen unbewussten Überlebensimpuls, aber kein Überle­
bensinteresse haben können.729 Aus dem Überlebensimpuls könne sich nur 
in Verbindung mit Empfindungsfähigkeit, die das bewusste (subjektive) 
Erleben dieses Impulses ermöglicht, ein Interesse ergeben. Deshalb könne 
nur bei empfindungsfähigen Tieren von einem Lebensinteresse gesprochen 
werden.
Es ist plausibel, nur empfindungsfähigen Lebewesen ein (bewusstes) Le­
bensinteresse zuzusprechen, obwohl auch andere Lebewesen einen (unbe­
wussten) Überlebensimpuls haben. Das entspricht dem hier verwendeten 
Interessenbegriff, wonach nur Wesen mit der Fähigkeit zu subjektivem 
Erleben Interessen haben können.730 Zudem bestätigt unsere menschliche 
Erfahrung einerseits, dass zwar gewisse überlebensnotwendige Handlungen 
ohne subjektives Erleben möglich sind, so das Atmen, das auch während 
dem Schlaf oder unter Vollnarkose stattfindet. Andererseits bestätigt sie 
aber auch, dass dies auf Empfindungen gerade nicht zutrifft. Schmerzen 
z.B. spüren wir während der Vollnarkose nicht, eben weil sie Bewusstsein 
voraussetzen, das Bewusstsein aber in dieser Zeit ausgeschaltet ist. Es kann 
nach dem hier verwendeten Interessenbegriff auch nicht sinnvoll gesagt 
werden, dass wir während der Vollnarkose ein aktuelles Interesse haben, 
von schmerzhaften Eingriffen wie Schnitten oder Stichen verschont zu 
bleiben. Denn während der Narkose können wir diese Eingriffe (jeden­
falls im Idealfall) gar nicht als schmerzhaft erleben, weshalb sie uns in 
dieser Zeit gleichgültig sind (nach der Narkose können die Folgen des 
Eingriffs natürlich spürbar sein). Analoges ist bei nichtempfindungsfähigen 
Lebewesen anzunehmen, mit dem Unterschied, dass diese sich nicht nur 
temporär (während einer Narkose), sondern permanent in einem Zustand 
der Gleichgültigkeit gegenüber Einwirkungen befinden. Sie haben generell 
keine Interessen und damit auch kein Lebensinteresse. Empfindungsfähige 
Wesen, die interessensfähig sind, können hingegen ein Lebensinteresse 
haben.
Insgesamt gibt es damit gute Gründe zur Annahme, dass alle empfindungs­
fähigen Lebewesen, gleich oder ähnlich wie Menschen, eine spürbare Ab­
neigung gegen das eigene Sterben haben. Damit ist nicht eine reflektierte, 
gedanklich oder gar sprachlich vergegenwärtigte Abneigung gemeint, die 
sich explizit gegen den Tod als solchen richtet. Gemeint ist eine Abnei­

729 Hierzu und zum Folgenden Luy, Tötungsfrage (Fn. 360), S. 137, 157 f.; vgl. Francio­
ne, Introduction (Fn. 723), S. 137.

730 Dazu vorne Rz. 539–542.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

289

561

562

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gung, die in konkreten Empfindungen wie Angst, Schmerzen oder Stress 
auftritt und sich gegen Einflüsse richtet, die den Tod herbeiführen oder 
begünstigen können. Sie offenbaren das Interesse, von solchen Einflüssen 
verschont zu bleiben. Zwar besteht das unmittelbar Erlebbare nur in diesen 
Empfindungen. Wenn diese Empfindungen aber funktional mit der Erhal­
tung des Lebens verbunden sind, ist es sinnvoll, zu sagen, dass Lebewesen, 
die Empfindungen haben, auch ein Interesse haben, am Leben zu bleiben. 
Somit lässt sich allen empfindungsfähigen Lebewesen ein Lebensinteresse 
zuschreiben, das sich aus ihrer Empfindungsfähigkeit in Verbindung mit 
dem Überlebensimpuls oder kurz gesagt daraus ergibt, dass sie lebenserhal­
tende Empfindungen haben.
Es verbleibt Kritik gegen dieses Argument der lebenserhaltenden Funktion 
von Empfindungen. Rippe ist der Meinung, dass es mit einer sentientisti­
schen Ethik nicht vereinbar sei. Er begründet dies damit, dass nach diesem 
Argument das Überleben – er nennt es „Gedeihen“ – das primäre Gut 
sei und Empfindungen (Lust, Schmerz) nur sekundäre bzw. instrumentelle 
Bedeutung hätten.731 Im Sentientismus sei es aber gerade umgekehrt, das 
Erleben von Lust und Schmerz sei unmittelbar bedeutsam und das Über­
leben an sich bedeutungslos. Denn eine Schmerzzufügung sei auch dann 
etwas Schlechtes, wenn sie letztlich dem Überleben diene, wie etwa bei 
einer veterinärmedizinischen Operation. Hier sei die Tierärztin verpflich­
tet, Schmerz und Stress möglichst gering zu halten. Dieses Gebot wäre 
unsinnig, wenn der moralische Wert der Handlung nur von ihrem Zweck 
abhinge und nicht das Erleben von Schmerz und Stress selbst für das Tier 
etwas Schlechtes wäre.
Sollte es zutreffen, dass die Berücksichtigung der lebenserhaltenden Funk­
tion von Empfindungen mit dem Sentientismus unvereinbar ist, wäre die 
Kritik von Rippe so zu deuten, dass das Argument in sich selbst wider­
sprüchlich ist. Denn der Sache nach ist das Argument dem Sentientismus 
zuzuordnen, da es mit der Empfindungsfähigkeit ein sentientistisches Kri­
terium für massgeblich erklärt und einen Lebensschutz für nicht mehr 
und nicht weniger als alle empfindungsfähigen Wesen beansprucht. Der 
Selbstwiderspruch bestünde darin, dass das Argument nicht in das System 
passt, in dem es auftritt.
Die Kritik wäre begründet, sofern das Argument, wie bei Rippe, so inter­
pretiert werden müsste, dass es nur dem Überleben, also der biologischen 

731 Hierzu und zum Folgenden Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 173 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

290

563

564

565

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Funktion von Empfindungen, eine moralische Bedeutung zumisst und 
die Empfindungen selbst für belanglos hält. Denn das Beispiel mit der 
veterinärmedizinischen Operation zeigt zweifellos, dass das Erleben von 
Schmerzen auch dann moralisch relevant sein kann, wenn es nicht zum 
Tod führt. Wenn das nicht so wäre, müsste es, um ein weiteres Beispiel 
zu nennen, auch unproblematisch sein, eine andere Person „kontrolliert“ 
gerade so stark zu verprügeln, dass sie zwar grosse Schmerzen und erheb­
liche Verletzungen erleidet, aber weder stirbt noch in Lebensgefahr gerät. 
Empfindungen haben also in gewissen Fällen eine selbständige, von ihrer 
biologischen Funktion unabhängige moralische Bedeutung. Deshalb sind 
Aussagen wie jene von Gary Francione, wonach Empfindungen kein 
Selbstzweck, sondern ein Mittel zum Zweck des Überlebens sind,732 in 
einer sentientistischen Ethik nicht vollends zutreffend. Empfindungen sind 
zumindest auch ein Selbstzweck, weil das Verursachen negativer Empfin­
dungen (Schmerzen, Angst, Trauer) moralische Ansprüche auch dann ver­
letzen kann, wenn es das Überleben nicht gefährdet.
Da das Argument aber auch so verstanden werden kann, dass Empfindun­
gen nicht nur Mittel zum Zweck des Überlebens, sondern auch Selbstzweck 
sind, lässt sich nicht sagen, dass es mit dem Sentientismus unvereinbar ist. 
Die von Rippe vertretene Interpretation des Sentientismus, wonach es stets 
nur auf Empfindungen als solche und nie auch auf deren ursprüngliche 
biologische Bedeutung ankommt, ist keineswegs die einzig mögliche. Dass 
Eigenschaften (Körperteile, Fähigkeiten etc.), die durch die Evolution zu 
einem bestimmten Zweck entstanden sind, mit der Zeit eine selbständige, 
von diesem Ursprungszweck losgelöste Bedeutung erlangen, ist auch aus­
serhalb der Ethik nicht ungewöhnlich. Beispielsweise haben Baumfrösche 
Saugnäpfe entwickelt, um sich an Blättern festzuhalten, sie können sie 
aber auch nutzen, um sich aus Kloschüsseln zu retten.733 Die Hände der 
Primaten dienten ursprünglich dem Greifen und Klettern, werden von 
Menschen aber auch zum Klavierspielen verwendet. Sex dient ursprünglich 
der Fortpflanzung, kann aber auch nur zum Spass ausgeübt werden. Bei 
jedem dieser Beispiele spielt nun aber auch der ursprüngliche Zweck nach 
wie vor eine wichtige Rolle. Dass Eigenschaften für gewisse Fälle eine neue 
Bedeutung erlangen, heisst also nicht, dass ihre ursprüngliche Bedeutung 
in anderen Fällen nicht relevant bleiben kann. Und es ist nicht ersichtlich, 

732 Francione, Introduction (Fn. 723), S. 137 („Sentience is not an end in itself – it is a 
means to the end of staying alive“).

733 Dieses und die folgenden Beispiele bei de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 70 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

291

566

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


warum dies nicht auch in der Ethik gelten soll. Auf die Ethik übertragen 
lässt sich deshalb sagen, dass Empfindungen, die sich ursprünglich als Mit­
tel zur Lebenserhaltung entwickelt haben, für gewisse Ansprüche, konkret 
den Schutz vor Leiden, eine selbständige Bedeutung erlangt haben, was 
aber nicht heisst, dass ihre ursprüngliche Bedeutung als Mittel zur Lebens­
erhaltung nicht für andere Ansprüche, konkret den Schutz vor Tötung, 
noch eine Rolle spielen kann.734 Eine so verstandene Ethik steht nicht im 
Widerspruch zum Sentientismus. Im Gegenteil, sie ist gerade auch in der 
Tötungsfrage sentientistisch, weil sie das entscheidende Kriterium für einen 
Anspruch auf Lebensschutz in der Empfindungsfähigkeit verortet. Diese 
Interpretation des Sentientismus trägt den Umständen Rechnung, dass (1.) 
Tiere, einschliesslich Menschen, biologische Wesen sind, die sich evolutiv 
entwickelt haben, und dass (2.) biologische Eigenschaften durch diese Ent­
wicklung neue Bedeutungen erlangen können, ohne ihre Ursprungsbedeu­
tung zu verlieren. Die Kritik von Rippe ist somit insgesamt unbegründet.
Zusammenfassend erweist sich das Argument der biologischen Lebenser­
haltungsfunktion von Empfindungen als geeignet, um zu begründen, dass 
empfindungsfähige Lebewesen nicht nur ein Interesse haben, nicht zu lei­
den, sondern auch ein Interesse, nicht (mit oder ohne Leiden) getötet zu 
werden. Es zeigt eine natürliche Verknüpfung zwischen Empfindungen und 
Leben auf, indem es die Abneigung empfindungsfähiger Lebewesen gegen 
Angriffe auf ihr Wohlbefinden (z.B. schmerzhafte Schläge oder Stiche) 
damit erklärt, dass dies potenzielle Angriffe auf ihr Leben sind. Durch diese 
Verknüpfung lässt sich das allgemeine Interesse dieser Wesen, von Leiden 
verschont zu bleiben, zugleich als Interesse deuten, von Tötung verschont 
zu bleiben. Auf der anderen Seite wird die Zuneigung empfindungsfähiger 
Wesen zu positiven Empfindungen (Lust, Freude, z.B. bei der Stillung 
von Durst) damit erklärt, dass diese mit Handlungen einhergehen, die 
ihr Weiterleben fördern. Positiv ausgedrückt lässt sich ihr Interesse an der 
Förderung des eigenen Wohlbefindens deshalb zugleich als Interesse am 
eigenen Weiterleben deuten.735

Damit hat das Argument eine plausible Begründung eines Lebensinteres­
ses aller empfindungsfähigen Wesen vorgelegt. Dass eine Tötung dieses 
Lebensinteresse verletzt, scheint vom Begriff her klar zu sein. Was aller­
dings nicht gezeigt wurde, ist, inwiefern empfindungsfähige Lebewesen 

734 Vgl. zu dieser doppelten ethischen Bedeutung von Empfindungen auch Korsgaard, 
Tiere (Fn. 360), S. 215 f.

735 Vgl. Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 38 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

292

567

568

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihre eigene Tötung (subjektiv) als Unwert erleben können, wenn sie ohne 
Leiden erfolgt. Ob eine Tötung das Erfahrungskriterium erfüllt, ist also 
nach wie vor ungeklärt. Um auf diese Frage eine Antwort zu finden, sind im 
Folgenden zwei weitere Argumente zu prüfen.

bb) Leben als Mittel zur Wahrnehmung von Interessen

Ein nicht selten anzutreffendes Argument für den Schutz des Lebens als 
solches ist jenes, dass das Leben eine unabdingbare Voraussetzung für 
die Wahrnehmung aller sonstigen Interessen sei.736 Damit ein Wesen über­
haupt irgendwelche konkreten Interessen verwirklichen könne (z.B. ge­
nussvolles Essen, Erfüllung komplexer Wünsche), müsse es leben. Folglich 
müsse dazu sein Leben geschützt werden. In dieser allgemeinen Fassung 
ist das Argument auf alle Wesen anwendbar, die irgendwelche Interessen 
haben können. Das sind, wie vorne festgestellt wurde, alle empfindungsfä­
higen Wesen.737 Beispielsweise kann so begründet werden, dass eine Kuh, 
die gerne ihr Futter wiederkäut, ein Interesse hat, dass ihr dies ermöglicht 
wird.738 Weil dies voraussetzt, dass sie lebt, hat sie demnach auch ein 
Interesse, zu leben.
Dem Leben selbst wird bei diesem Argument aber typischerweise nur eine 
instrumentelle Bedeutung zugemessen.739 Sein Wert besteht allein darin, 
dass es die Wahrnehmung sonstiger Interessen (z.B. Futter wiederzukäuen) 
ermöglicht. Einen selbständigen Wert, der von allen anderen Interessen 
unabhängig ist, hat das Leben nicht. Damit ist dieses Argument gewisser­
massen die Umkehrung des vorherigen, bei dem das Leben der eigentliche 
Zweck und die Empfindungen (als sonstige Interessen) nur ein Mittel dazu 
sind. Hier wird die Wahrnehmung von Interessen, und damit das Erleben 
von (positiven) Empfindungen, als eigentlicher Zweck, das Leben dagegen 
einzig als Mittel zu diesem Zweck verstanden.

736 Hierzu und zum Folgenden J. Neumeyer, Tierrecht, 2020, S. 635, 641, 645; Stucki, 
Grundrechte (Fn. 36), S. 382; Feinberg, Harm (Fn. 679), S. 81 f.; vgl. Rowlands, 
Animal Rights (Fn. 63), S. 73; Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 116; P. Carruthers, 
The Animals Issue, 1992, S. 75.

737 Vorne Rz. 548.
738 Beispiel bei Johnson, Leben (Fn. 642), S. 203.
739 Hierzu und zum Folgenden Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 382; Cavalieri, Tier­

frage (Fn. 361), S. 116; Feinberg, Harm (Fn. 679), S. 82; vgl. Johnson, Leben 
(Fn. 642), S. 203.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

293

569

570

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dieser letzte Punkt verdient Kritik. Nach dem, was zum vorherigen Ar­
gument über den Zusammenhang zwischen Leben und Empfindungen 
ausgeführt wurde, ist die Idee, dass das Leben stets ein reines Zweckmittel 
und nie auch Selbstzweck sein soll, nicht mehr plausibel. Zwar trifft es 
zweifellos zu, dass das Leben die Wahrnehmung von Interessen erst ermög­
licht und daher auch ein Mittel zur Interessenwahrnehmung ist. Umgekehrt 
wurde jedoch auch dargelegt, dass Empfindungen, welche die Grundlage 
von Interessen bilden, ebenso eine dienende Funktion für das Leben haben, 
indem sie zu dessen Erhaltung beitragen. Nach der Entstehungsgeschich­
te der Lebewesen kann es ausserdem nicht sein, dass Leben den originä­
ren Zweck hat, Interessen zu verwirklichen. Denn Leben gab es bereits, 
bevor Bewusstsein, Empfindungen und Interessen entstanden sind. Der 
Zweck der Interessenverwirklichung wird dem Leben also zugeschrieben. 
Das Leben nur als Mittel zur Interessenverwirklichung zu betrachten, ist 
ebenso abzulehnen wie die gegenteilige Sicht, welche Empfindungen – die 
Grundlage von Interessen – nur als Mittel zur Lebenserhaltung sieht. Viel 
überzeugender ist eine vermittelnde Ansicht, wonach bei empfindungsfähi­
gen Wesen das Leben und die Empfindungen (bzw. Interessen) in einer 
instrumentellen Wechselbeziehung zueinander stehen, sich also gegenseitig 
ermöglichen, fördern und erhalten. In ethischen Fragen können wie gesagt 
im einen Fall die Empfindungen, im anderen das Leben im Vordergrund 
stehen.
Das Argument kann jedoch ohne Verlust seiner Gültigkeit auch so verstan­
den werden, dass es das Leben nicht nur, sondern auch als Mittel zur 
Interessenverwirklichung sieht. Damit kommt es als Werkzeug zur Lebens­
schutzbegründung weiterhin in Frage. Es bietet gegenüber dem vorherigen 
Argument einen neuen Ansatz zur Beurteilung des Tötens, indem es den 
Fokus statt auf das Überleben auf das Erleben legt. Während sich beim vor­
herigen Argument das Lebensinteresse auf die formale Erhaltung des Le­
bendigseins richtet, zielt es hier auf die inhaltliche Möglichkeit des Erlebens 
positiver Empfindungen ab. Es geht also explizit um die Möglichkeit sub­
jektiven Erlebens, die mit dem Tod dahinfällt. Eine Tötung bedeutet damit 
nicht nur begrifflich-formal eine Verletzung des Lebensinteresses, sondern 
auch eine Wegnahme. Sie nimmt die Möglichkeit weg, positive Empfindun­
gen zu erleben. Da positive Empfindungen für ein empfindungsfähiges 
Wesen definitionsgemäss gut sind, sprich in seinem Interesse liegen, kann 
argumentiert werden, dass ein solches Wesen durch den Tod benachteiligt 
wird, weil ihm dadurch etwas Gutes, etwas, das in seinem Interesse liegt, 
weggenommen wird.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

294

571

572

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Problem ist allerdings, dass das Argument, so wie es hier formuliert 
ist, den Epikur-Einwand nicht entkräften kann. Denn der Tod nimmt nicht 
nur die Möglichkeit weg, etwas zu erleben, sondern auch die Möglichkeit, 
etwas (als positiv) zu empfinden. Damit fallen durch den Tod auch jegliche 
Interessen dahin, da Interessen das Empfinden voraussetzen. Im Moment 
des Todes sind empfindungsfähige Wesen somit gar nicht mehr interessiert, 
positive Empfindungen zu erleben. Der Nachteil, den ihnen der Tod durch 
die Wegnahme der Erlebensmöglichkeit bringt, ist so gesehen nur ein ver­
meintlicher, denn er wird gleichzeitig durch den Wegfall der Interessensfä­
higkeit neutralisiert.
Damit ist es auch diesem Argument bisher nicht gelungen, zu zeigen, dass 
empfindungsfähige Wesen ihre Tötung irgendwie als nachteilig erleben 
können. Das liegt aber nicht daran, dass der Ansatz, den Tod wegen des 
Verlusts der Möglichkeit zu positivem Erleben als nachteilig zu bewerten, 
an sich ungeeignet wäre. Der Grund ist die Bewertungsperspektive: Getöte­
te Wesen können ihren Tod nicht mehr als nachteilig erleben, weil sie, da 
sie tot sind, nichts mehr empfinden können. Um zeigen zu können, dass 
der Tod für empfindungsfähige Wesen dennoch einen erlebbaren Nachteil 
bedeutet, müsste das Argument so abgeändert oder ergänzt werden, dass es 
eine andere Bewertungsperspektive ermöglicht. Ein ähnliches, aber leicht 
anders formuliertes Argument, das diesem Ziel näher kommt, ist das fol­
gende.

cc) Tötung als Vereitelung künftiger positiver Empfindungen 
(Beraubungsargument)

Das von Wolf so bezeichnete Beraubungsargument wurde bereits an frü­
herer Stelle als Beispiel einer sentientistischen Lebensschutzbegründung 
genannt.740 Es besagt, dass jedes empfindungsfähige Lebewesen ein Interes­
se hat, nicht getötet zu werden, weil der Tod ihm die Möglichkeit nimmt, 
künftige positive Empfindungen (Lust, Freude, Glück) zu erleben, d.h. 
Empfindungen, die es in der Zukunft erleben könnte, wenn es weiterleben 
würde.741 Dabei ist nicht erforderlich, dass das Lebewesen die Empfindun­

740 Vorne Rz. 354 (J.-C. Wolf); siehe zudem im Zusammenhang mit dem Egalitaris­
mus vorne Rz. 372 (Regan).

741 J.-C. Wolf, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 10; ders., Tierethik (Fn. 348), S. 75; 
ders., Tötung (Fn. 662), S. 224; Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 65; Re­

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

295

573

574

575

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gen, die es künftig haben könnte, voraussehen kann. Das Beraubungsargu­
ment setzt kein Zukunftsbewusstsein voraus, sondern nur die Fähigkeit, 
positiv zu empfinden, die sich auf die Gegenwart beschränken kann.742

Der kleine, aber bedeutende Unterschied zwischen diesem Argument und 
dem vorherigen besteht darin, dass dieses explizit von künftigen Empfin­
dungen spricht, die im Falle des Weiterlebens erlebt werden könnten. Es hat 
also einen Zeitbezug und macht einen hypothetischen Vergleich zwischen 
dem Fall des Sterbens und dem Fall des Weiterlebens. Mit diesem Vergleich 
lässt sich zeigen, dass der Tod für das betroffene Lebewesen auch ohne 
Leiden ein Nachteil ist. Denn er bewirkt auf der Zeitachse eine Verände­
rung, die in Bezug auf die aktuellen und potenziellen Empfindungen dieses 
Lebewesens insgesamt als negativ zu bewerten ist: Vor dem Tod hat das Le­
bewesen naturgemäss sowohl positive als auch negative Empfindungen. Es 
wird aber angenommen, dass es im Normalfall mehr positive als negative 
hat, dass die Gesamtbilanz der Empfindungen also positiv ist. Ab dem 
Zeitpunkt des Todes hat das Wesen gar keine Empfindungen mehr, d.h. 
die Empfindungsbilanz ist weder positiv noch negativ, sondern neutral. 
Weil eine neutrale Bilanz schlechter ist als eine positive, bewirkt der Tod 
gegenüber der Zeit davor eine negative Änderung und damit einen Nach­
teil. In der Zeit danach wäre dementsprechend das Weiterleben ein Vorteil 
gewesen, weil das Lebewesen, so wiederum die Annahme, ohne den Tod 
auch in Zukunft mehr positive als negative Empfindungen gehabt hätte.
Die Annahme, dass empfindungsfähige Lebewesen normalerweise mehr 
positive als negative Empfindungen haben, ist ein wesentlicher Bestandteil 
des Arguments. Denn der Tod muss tatsächlich nicht in jedem Fall einen 
Nachteil bedeuten.743 Wer z.B. wegen einer unheilbaren Krankheit ständig 
an unerträglichen Schmerzen leidet und keine Aussicht auf Besserung hat, 
wird sein Leben womöglich insgesamt nur als Last empfinden und den 
Tod dem Weiterleben vorziehen. In so einem Fall sind die aktuelle und die 
prognostizierte Empfindungsbilanz negativ, das Leben wird als nicht mehr 
lebenswert empfunden. Der Tod bewirkt dann keinen Nachteil, sondern 
einen Vorteil, weil er eine neutrale Empfindungsbilanz schafft, die der ne­

gan, CFAR (Fn. 381), S. 100; vgl. Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 217; Rippe, Ethik 
(Fn. 338), S. 281, 283.

742 J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 224; vgl. Regan, CFAR (Fn. 381), S. 101 f.
743 Hierzu und zum Folgenden Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 284 f.; Carruthers, Issue 

(Fn. 736), S. 76; Feinberg, Harm (Fn. 679), S. 83; vgl. J.-C. Wolf, Beraubungsargu­
ment (Fn. 348), S. 10; Regan, CFAR (Fn. 381), S. 100.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

296

576

577

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gativen vorzuziehen ist, oder, weniger technisch gesprochen, weil er das be­
troffene Wesen von seinem Leiden erlöst. Eine positive Empfindungsbilanz 
ist bei diesem Argument also erforderlich, um ein Interesse am Weiterleben
anzunehmen. Dabei ist nicht die aktuelle Bilanz entscheidend, sondern die 
für die Zukunft prognostizierte. Denn wer aktuell (z.B. krankheitsbedingt) 
mehr Leid als Freude verspürt, für die Zukunft jedoch (nach erfolgreicher 
Genesung) einen Überschuss an Freude erwarten darf, würde durch den 
Tod ebenfalls benachteiligt, da die künftige Empfindungsbilanz im Fall des 
Weiterlebens besser wäre. Das Beraubungsargument ist also so zu lesen, 
dass empfindungsfähige Wesen nicht immer, sondern nur im Normalfall 
ein Interesse haben, nicht getötet zu werden, nämlich wenn sie in Zukunft 
voraussichtlich mehr positive als negative Empfindungen hätten. Wie lange 
dieses überwiegend positive Leben voraussichtlich noch dauern würde, ist 
aber nicht entscheidend. Auch ein Säugling mit einer Lebenserwartung von 
nur drei Monaten hat ein Lebensinteresse.744

Die Bedingung der positiven künftigen Empfindungsbilanz kann den Gel­
tungsbereich des Arguments, je nachdem, wie sie genau verstanden wird, 
erheblich einschränken. Wird sie so verstanden, dass das Lebewesen unter 
Berücksichtigung aller zu erwartenden realen Umstände tatsächlich mehr 
positive als negative Empfindungen haben muss, dann müssten wohl vie­
le empfindungsfähige Tiere, die für die heutige Lebensmittel- oder sonsti­
ge Nutzungsindustrie gehalten werden, vom Lebensschutz ausgeschlossen 
werden. Bei Hühnern, die sich zu zehnt einen Quadratmeter Bodenfläche 
teilen müssen, sich haltungsbedingt gegenseitig wund picken und sich 
regelmässig die Knochen brechen, kann z.B. angenommen werden, dass 
sie insgesamt mehr Leid als Vergnügen empfinden. Obwohl diese Tiere 
zu positiven Empfindungen fähig wären, dürften sie daher – sofern ohne 
zusätzliches Leiden ausgeführt – bedenkenlos getötet werden. Denn tat­
sächlich haben sie eine negative Empfindungsbilanz und werden diese aller 
Voraussicht nach weiterhin haben. Allerdings wäre es auch möglich, unter 
solchen oder ähnlichen Bedingungen Menschen zu halten. Niemand würde 
dann sagen, dass die Menschen aufgrund der Haltungsbedingungen ihr Le­
bensrecht verlieren würden. Denn man könnte (und müsste) die Menschen 
ja befreien und ihnen so ein besseres Leben mit einem Überschuss an 
positiven Empfindungen ermöglichen. Dasselbe gilt aber auch für Hühner 
und andere gehaltene Tiere. Auch sie könnten (und müssten) befreit oder 

744 J.-C. Wolf, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 11.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

297

578

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unter bessere Haltungsbedingungen gestellt werden, sodass sie ihr Leben 
als insgesamt positiv empfinden würden.745 Ihr leidvolles Leben ist weder 
natürlich noch notwendig.
Das Beraubungsargument ist denn auch offensichtlich nicht so gemeint, 
dass es nur jenen empfindungsfähigen Wesen einen Lebensschutz gewäh­
ren will, die dank der Gnade ihrer menschlichen Halter tatsächlich ein 
schönes Leben führen dürfen. Es ist vielmehr so zu verstehen, dass für die 
Prognose über die künftige Empfindungsbilanz grundsätzlich nur jene Um­
stände zu berücksichtigen sind, die den natürlichen, d.h. menschenunab­
hängigen Lebensbedingungen entsprechen bzw. entsprächen. Vorbehalten 
sind wohl menschliche Einflüsse, die dem betroffenen Wesen nützen (Hu­
man- und Veterinärmedizin, Fütterung), schädliche menschliche Einflüsse 
sind jedoch wegzudenken. Der hauptsächliche und womöglich einzige Fall, 
in dem das Argument eine negative Empfindungsbilanz bzw. ein nicht 
mehr vorhandenes Lebensinteresse annimmt, scheint jener zu sein, dass ein 
Lebewesen schwer krank oder verletzt ist und nicht mehr geheilt werden 
kann.746 Darüber hinaus kann jedoch besonders bei wildlebenden Tieren 
gefragt werden, ob sie nicht auch sonst („im Normalfall“) teilweise mehr 
negative als positive Empfindungen haben. Zu denken ist etwa an Rehe 
oder Vögel, die in kalten Wintern Mühe haben, genügend Nahrung zu 
finden. Vieles spricht aber gegen die Annahme, dass diese Tiere so stark 
leiden, dass sie, wenn sie souverän entscheiden könnten, den Tod dem Wei­
terleben vorziehen würden. Sie sind in der Regel gut an die Bedingungen in 
ihrer Umgebung angepasst und haben entsprechende Überlebensstrategien 
entwickelt. Solange sie unter für sie normalen Bedingungen leben und 
nicht gerade von Fressfeinden oder Jägern bedroht werden, sind negative 
Empfindungen, die sie auf (potenziell) lebensbedrohliche Situationen hin­
weisen, biologisch nicht nötig und daher nicht anzunehmen. Ausserdem 
kann das Lebensinteresse von Menschen diesbezüglich als Vergleichsmass­
stab beigezogen werden. Menschen sind normalerweise bereit, über lange 
Zeit sehr viel Leid zu ertragen, bevor sie ihr Leben nicht mehr als lebens­
wert empfinden. Wenn sie nach aussen den Eindruck machen, mehr zu 
leiden als sich zu freuen, kann daraus nicht ohne Weiteres geschlossen 
werden, dass sie lieber sterben als weiterleben möchten. Es ist nicht anzu­
nehmen, dass dieses starke Lebensinteresse auf besondere geistige Fähigkei­

745 Ladwig, Tiere essen (Fn. 392), S. 21.
746 Vgl. J.-C. Wolf, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 10 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

298

579

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten wie Vernunft zurückzuführen und deshalb etwas speziell Menschliches 
ist. Viel eher dürfte die Grundlage dafür ein allgemeinbiologischer Überle­
bensimpuls sein, der sich in Verbindung mit der Empfindungsfähigkeit als 
spürbares Überlebensinteresse zu erkennen gibt.747 Deshalb ist zu vermu­
ten, dass die meisten, wenn nicht alle empfindungsfähigen Tiere in dieser 
Hinsicht ähnlich wie Menschen funktionieren. Damit ist die Annahme 
berechtigt, dass empfindungsfähige Tiere im Normalfall, d.h. wenn sie 
nicht unheilbar krank oder verletzt sind oder sich in einer aussichtslos 
lebensbedrohlichen Situation (z.B. ohne Fluchtmöglichkeit in den Fängen 
eines Fressfeindes) befinden, ihr Leben als überwiegend positiv empfinden 
und das Weiterleben dem Tod vorziehen.
Es kann allerdings nicht ausgeschlossen werden, dass es einige Arten ein­
facherer Tiere gibt, die nur negative und keine positiven Empfindungen 
erleben können. Sie würden nur eine Abneigung gegen lebensschädliche 
Einflüsse spüren und bei lebensfördernden Einflüssen (z.B. der eigenen 
Nahrungsaufnahme) in einem Neutralzustand bleiben bzw. nur unbewusst 
darauf reagieren.748 Falls es solche Tiere geben sollte, wäre das Beraubungs­
argument auf sie nicht anwendbar. Denn für sie wäre eine neutrale Emp­
findungsbilanz das Beste, was sie im Leben erreichen könnte. Da der Tod 
eine solche neutrale Bilanz schafft, kann er diese Tiere nicht benachteiligen, 
sondern nur bevorteilen. Ob es solche Tiere tatsächlich gibt, könnte aber, 
wenn überhaupt, nur von Fachpersonen beantwortet werden und muss 
hier ungeklärt bleiben. Es liegt aber die Vermutung nahe, dass empfin­
dungsfähige Lebewesen im Allgemeinen sowohl positive als auch negative 
Empfindungen haben. Jedenfalls dürfte das aufgrund ihrer Komplexität auf 
jene Tiere zutreffen, die von Menschen typischerweise in grosser Menge 
getötet werden (Schweine, Rinder, Hirsche, Mäuse, Hühner, Fische etc.).
Auch das Beraubungsargument bleibt bisher eine Antwort auf die Frage 
schuldig, inwiefern empfindungsfähige Lebewesen ihre eigene schmerzlose 
Tötung als wertmässig negativ erleben können. Und auch dieses Argument 
muss eingestehen, dass sie den Tod selbst nicht in einem eigentlichen Sinn 
erleben können. Jedoch können sie in einem gewissen Sinn die negative 
Änderung erleben, die der Tod in Bezug auf ihre Empfindungen hervor­
bringt. Sie können sie in einem negativen Sinn erleben, indem sie die 
positiven Empfindungen, die sie ohne den Tod erlebt hätten, aufgrund des 

747 Vgl. vorne Rz. 560 f.
748 Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 39.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

299

580

581

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Todes nicht erleben. Im Unterschied zur Leidzufügung wird die Tötung 
also nicht deshalb als falsch bewertet, weil sie in einem positiven Sinn 
(negativ bewertete) Empfindungen auslöst, sondern weil sie in einem nega­
tiven Sinn bewirkt, dass (positiv bewertete) Empfindungen ausbleiben.749 

In beiden Fällen wird – mathematisch gesprochen – der Gesamtwert der 
Empfindungen verringert: im Fall der Leidzufügung durch Addition eines 
negativen Werts, im Fall der Tötung durch Subtraktion eines positiven 
Werts. Insofern kann die Vereitelung positiver Empfindungen gleich bewer­
tet werden wie die Zufügung negativer Empfindungen, weil sie die gleiche 
Wirkung entfaltet, nämlich eine negative Änderung des Gesamtwerts der 
Empfindungen. Beide Fälle sind für das betroffene Lebewesen in dem 
Sinne erlebbar, dass sie dessen Gesamterleben, verstanden als die Summe 
all seiner Empfindungen, verändern.
Das soeben beschriebene (gedachte) Erleben im negativen Sinn ist zuge­
gebenermassen etwas anderes als das (tatsächliche) Erleben im positiven 
Sinn, für das der Erlebensbegriff normalerweise und konkret im Falle des 
Leiderlebens verwendet wird. Im Falle des Leidens wird die Bewertungs­
perspektive des betroffenen Wesens eingenommen, wie es sich im Zeit­
punkt des fraglichen Ereignisses tatsächlich vorfindet. Im Falle des Sterbens 
geht dies nicht, weil das betroffene Wesen ab dem Zeitpunkt seines Todes 
keine Wertung mehr treffen kann. Um den Tod dennoch bewerten zu 
können, wird die Perspektive gewechselt auf jene des betroffenen Wesens, 
wie es im hypothetischen Fall des Weiterlebens gedachterweise existieren 
würde (es würde sein Weiterleben als positiv empfinden, wenn es nicht 
gestorben wäre).
Im Zusammenhang mit dieser Bewertungsperspektive wird das Berau­
bungsargument kritisiert. Die Kritik lautet sinngemäss, dass es für die 
Frage, ob der Tod für das getötete Wesen gut oder schlecht sei, vom Zeit­
punkt des Todes an keine subjektive Wertungsperspektive mehr gebe.750 

Die einzige in Frage kommende subjektive Wertungsperspektive, nämlich 
die des getöteten Wesens selbst, sei mit dem Tod dahingefallen. Deshalb 
könne die Frage, welchen Wert der Tod für das getötete Wesen hat, nur 
wertobjektivistisch beantwortet werden.751

749 Vgl. Carruthers, Issue (Fn. 736), S. 77; ferner Cochrane, Animal Rights 
(Fn. 504), S. 65.

750 Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 285; vgl. Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 222.
751 So in ähnlichem Zusammenhang Luy, Tötungsfrage (Fn. 360), S. 141 f.; vgl. Birnba­

cher, Tötung (Fn. 627), S. 222.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

300

582

583

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Da der Wertobjektivismus bereits abgelehnt wurde,752 hängt die Plausibili­
tät des Beraubungsarguments entscheidend davon ab, ob die Perspektive, 
aus der es den Tod bewertet, wirklich objektiv ist. Das ist sie nicht. Zwar 
wird, anders als im Fall des Leidens, eine vom wirklichen Standpunkt im 
Zeitpunkt des Ereignisses abstrahierte Perspektive eingenommen, da nicht 
gefragt wird, wie das Wesen tatsächlich empfindet, wenn es stirbt, sondern 
wie es empfinden würde, wenn es weiterlebte. Diese (hypothetische) Per­
spektive ist aber nicht objektiv, sondern subjektiv. Denn sie fragt nicht, wie 
das Weiterleben allgemein zu bewerten wäre, sondern wie das betroffene 
Wesen sein Weiterleben empfinden und (wenigstens in einem einfachen 
Sinn) bewerten würde. Der Wert der entgangenen Lebenszeit bestimmt 
sich dementsprechend nicht nach abstrakten Vorstellungen über den Wert 
des Lebens im Allgemeinen, sondern nach den konkreten positiven Emp­
findungen, die das getötete Wesen im Fall des Weiterlebens mutmasslich 
gehabt hätte. Das Beraubungsargument nimmt also eine gedachte subjekti­
ve Perspektive ein, aus der heraus sich der Nachteil, den die Tötung durch 
Vereitelung künftigen positiven Erlebens mit sich bringt, dem getöteten 
Lebewesen individuell zurechnen lässt.753 Damit ist die Kritik unbegründet, 
dass dieses Argument auf Wertobjektivismus angewiesen sei.
Im Übrigen ist dieser Kritik zu entgegnen, dass dieselbe Bewertungsper­
spektive im umgekehrten Fall, in welchem die Tötung als vorteilhaft an­
gesehen wird, offenbar breit akzeptiert wird. Wenn ein stark leidendes 
verletztes oder krankes Tier getötet werden soll, damit es nicht mehr leiden
muss, wird ebenfalls gefragt, wie das Tier empfinden würde, falls es weiter­
lebte. Die Annahme, dass es überwiegend leiden würde, also mehr negative 
als positive Empfindungen hätte, bildet dann die Grundlage, um den Tod 
als für das Tier vorteilhaft zu bewerten. Auch in diesem Fall kann das Tier 
nicht den Tod selbst als positiv erleben. Es kann nur angenommen werden, 
dass es das Ausbleiben des Todes bzw. dessen Folge, das fortgesetzte Leiden, 
als negativ erleben würde. Auch hier handelt es sich also um ein Erleben im 
negativen (oder: hypothetischen) Sinn. In diesem Fall scheint aber die Art 
der Begründung, warum der Tod für das Tier gut sei, in der Ethik kaum auf 
Kritik zu stossen. Und auch in der tierärztlichen Praxis dürften solche Tö­
tungen regelmässig auf diese Weise begründet werden. Wenn das Argument 
also im umgekehrten Fall akzeptiert wird, ist nicht ersichtlich, warum es 

752 Vorne Rz. 361, 365, 483.
753 Vgl. J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 76; dens., Tötung (Fn. 662), S. 224.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

301

584

585

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht auch akzeptiert werden soll, wenn der Tod für das betroffene Wesen 
nachteilig wäre.
Ein anderer Einwand gegen das Beraubungsargument könnte lauten, dass 
es durch die Berücksichtigung dessen, was im Fall des Weiterlebens sein 
könnte, eigentlich das Potenzial des jeweiligen Lebewesens berücksichtige. 
Wenn es aber auf das Potenzial ankomme, müssten auch alle noch unge­
borenen Lebewesen, die einer empfindungsfähigen Art angehören, einen 
Lebensschutzanspruch haben, da auch sie das Potenzial hätten, in Zukunft 
einmal mehr positive als negative Empfindungen zu erleben.754 Es könnte 
sogar argumentiert werden, wer das Beraubungsargument vertritt, müsse 
konsequenterweise fordern, dass möglichst viele empfindungsfähige Lebe­
wesen gezeugt und geboren werden, weil sie alle voraussichtlich eine posi­
tive Empfindungsbilanz und damit durch ihre Existenz einen Vorteil gegen­
über ihrer Nichtexistenz hätten.755 Da eine solche Pflicht zur Vermehrung 
aber nicht gefordert werden könne, sei das Beraubungsargument insgesamt 
abzulehnen.
Es trifft zwar zu, dass das Beraubungsargument mit den zu erwartenden 
künftigen Empfindungen von existierenden Lebewesen etwas berücksich­
tigt, das nicht aktuell, sondern nur potenziell vorhanden ist. Das Empfin­
dungspotenzial eines voll entwickelten Lebewesens muss aber nicht mit 
demjenigen der noch ungeborenen oder ungezeugten Wesen derselben Art 
gleichgesetzt werden. Es handelt sich um ungleiche Entwicklungsstufen. 
Dass eine bestimmte Stufe von Empfindungspotenzial berücksichtigt wird, 
heisst nicht, dass deshalb auch alle anderen Stufen berücksichtigt werden 
müssen, solange die Ungleichbehandlung der Stufen begründbar ist. Die 
Frage ist also, aus welchen Gründen wo die Grenze gesetzt werden soll, d.h. 
welche Entwicklungsstufe als Bedingung des Lebensschutzanspruchs erfüllt 
sein muss.
Wolf wendet das Beraubungsargument nur auf bereits existierende Wesen 
an, da ein Wesen erst beraubt werden könne, wenn es existiere.756 Zu 
diesen Wesen zählt er jedenfalls auch menschliche Säuglinge.757 Hingegen 
dürften Wesen, die noch nicht gezeugt sind, vom Begriff her klarerweise 

754 Vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 283; in anderem Zusammenhang Regan, CFAR 
(Fn. 381), S. 102.

755 Kritische Schilderung bei J.-C. Wolf, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 11 f., und 
dems., Tötung (Fn. 662), S. 226.

756 J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 226.
757 J.-C. Wolf, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 11.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

302

586

587

588

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht dazugehören, da sie begrifflich nicht existieren. Unklar ist, ob das 
Argument jene Wesen als existent ansieht, die bereits gezeugt, aber noch 
nicht geboren sind. Da das Beraubungsargument einen Lebensschutz für 
alle empfindungsfähigen Wesen fordert, müsste die Bedingung für diesen 
Schutz dann erreicht sein, wenn das Wesen die Empfindungsfähigkeit tat­
sächlich erlangt. Bei Menschen tritt dies in einem späteren Stadium der 
vorgeburtlichen Entwicklung ein, irgendwann zwischen der 20. und der 
30. Schwangerschaftswoche.758 Für die tatsächliche Erlangung der Empfin­
dungsfähigkeit als Eintrittsschranke sprechen auch grundsätzliche Über­
legungen. Empfindungsfähigkeit ist, wie dargelegt wurde, die allgemeine 
Voraussetzung, um Interessen und damit moralische Ansprüche haben zu 
können.759 Erst mit dem Erwerb der Empfindungsfähigkeit kann somit 
auch ein Lebensinteresse und ein Lebensschutzanspruch erworben wer­
den.760 Ab diesem Zeitpunkt kann auch erst sinnvoll von „berauben“ oder 
„wegnehmen“ gesprochen werden. Denn sobald ein Lebewesen empfinden 
kann, hat es seine künftigen (positiven) Empfindungen gewissermassen in 
seinem Besitz, da sie ab dann jederzeit auftreten können. Vorher hat es 
noch nicht das Potenzial, diese Empfindungen zu erleben, sondern ledig­
lich das Potenzial, dieses Empfindungspotenzial einmal zu erlangen. Es 
könnte also höchstens um das Potenzial zur Erlangung eines Empfindungs­
potenzials „beraubt“ werden. Dies erscheint moralisch als vernachlässigbar. 
Schliesslich ist diese Grenzziehung auch sinnvoll, wenn man mit Wolf 
annimmt, dass die Überzeugung, es sei falsch, existierenden empfindungs­
fähigen Wesen Lebensdauer wegzunehmen, nicht nur im Verstand, sondern 
auch im Mitgefühl verankert ist.761 Denn Mitgefühl haben wir sinnvoller­
weise mit Wesen, von denen wir wissen oder annehmen können, dass sie 
(bereits) etwas fühlen. Insgesamt gibt es somit hinreichend Gründe, das 
Beraubungsargument nur auf Lebewesen anzuwenden, die bereits empfin­
den können, und vorherige Entwicklungsstufen des Empfindungspotenzials 
für den Lebensschutz ausser Acht zu lassen.
Zusammengefasst lässt sich mit dem Beraubungsargument nicht nur ein 
Lebensinteresse aller empfindungsfähigen Lebewesen begründen, sondern 
auch darlegen, dass solche Wesen durch ihren (leidfreien) Tod auf eine – 

758 Siehe die Angaben bei R. Merkel, Früheuthanasie, 2001, S. 461, 508 f., und speziell 
zur Schmerzempfindungsfähigkeit bei S. Lee et al., Fetal Pain, in: JAMA 294/8 
(2005), S. 947 (952), sowie J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 223.

759 Vorne Rz. 548.
760 So auch Merkel, Früheuthanasie (Fn. 758), S. 460.
761 Dazu J.-C. Wolf, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 12.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

303

589

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in einem speziellen Sinn – erlebbare Weise benachteiligt werden. Damit 
vermag das Argument zu zeigen, dass für empfindungsfähige Lebewesen 
der Tod an sich ein Unwert ist. Zwar haben einige der bisher untersuch­
ten Einwände gegen das Argument eine gewisse Berechtigung, namentlich 
was die Begründung der Nachteiligkeit des Todes betrifft. Beispielsweise 
liesse sich der Standpunkt vertreten, dass das Erleben im negativen (oder: 
hypothetischen) Sinn unbeachtlich sei, weil das Wesen ab dem Tod nichts 
mehr spüre. Was moralisch zähle, sei nur das tatsächliche, reale Erleben 
wie im Fall des Schmerzleidens. Diesen Standpunkt muss man aber nicht 
vertreten und auch sonst gibt es bisher keinen zwingenden Grund, das 
Beraubungsargument zu verwerfen. Wer diesen ablehnenden Standpunkt 
vertritt, muss im Übrigen auch all seine Konsequenzen akzeptieren. Was 
das für Menschen bedeuten würde, wird sich noch zeigen. Sollte sich he­
rausstellen, dass das Beraubungsargument auch für den Lebensschutz von 
Menschen massgeblich ist, wäre dies ein gewichtiger Grund, es trotz der 
bisherigen Einwände zu akzeptieren.

c) Argumente für strengere Kriterien als Lebensschutzbedingung

aa) Vertragsfähigkeit

Das im Beraubungsargument verwendete Konstrukt des Erlebens im nega­
tiven Sinn ist nicht das einzige Mittel, um eine (schmerzlose) Tötung trotz 
dem Umstand, dass sie das Empfinden des getöteten Wesens beendet, als 
etwas Ungerechtes zu beurteilen. Eine andere Möglichkeit besteht darin, 
den Schutz des Lebens kontraktualistisch zu begründen. Danach soll das 
Töten nicht deshalb verboten sein, weil es sich negativ auf das Empfin­
dungsleben auswirkt, sondern weil es gegen einen hypothetischen Vertrag 
verstösst, durch den sich die Vertragsschliessenden verpflichtet haben, sich 
gegenseitig am Leben zu lassen.762 Auf die effektive physische Wirkung der 
Tötung kommt es dabei gar nicht an, entscheidend ist nur, dass sie diese 
hypothetische Abmachung verletzt. Für einige Autoren, die eine subjektive 
Erlebbarkeit des reinen Todes (ungeachtet aller Begleiterscheinungen wie 
Schmerzen und Angst) verneinen, scheint der Kontraktualismus die nächst­
liegende, wenn nicht gar die einzige Möglichkeit zur Begründung eines 

762 Zum Kontraktualismus vorne Rz. 333 f., 444.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

304

590

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


reinen, leidensunabhängigen Lebensschutzes zu sein.763 Insbesondere Luy, 
der das Prinzip der Rücksichtnahme auf Empfindungen (und Interessen) in 
der Tötungsfrage für unanwendbar hält,764 schliesst daraus, dass das unter 
Menschen geltende Tötungsverbot „offensichtlich auf kontraktualistischer 
Übereinkunft“ beruht.765 Das bedeutet für ihn zugleich, dass Tiere, die zwar 
empfindungsfähig, aber nicht vertragsfähig sind, von einem leidensunab­
hängigen Tötungsverbot nicht erfasst sein müssen.766 Bedingung für den 
Lebensschutz sind demnach jene geistigen Fähigkeiten, die notwendig sind, 
um selbständig (hypothetisch) am Vertrag teilnehmen zu können.
Auf den ersten Blick mag sich der Kontraktualismus zur Begründung eines 
Tötungsverbots sehr eignen, da er auf das Kriterium der Erlebbarkeit des 
Todes verzichten kann: Entscheidend für die Verurteilung der Tötung ist 
nur, dass sie einen Vertrag bricht, und das tut sie auch dann, wenn der Tod 
nicht erlebbar ist. Die hier interessierende Frage, wer durch das Tötungs­
verbot geschützt werden soll, d.h. welche Bedingungen ein Wesen erfüllen 
muss, um in den Schutzbereich zu fallen, kann der Kontraktualismus aber 
gerade nicht beantworten. Denn allein aus dem Begriff oder dem Charakter 
der Vertragstheorie ergibt sich nicht, dass damit nur Regeln zugunsten von 
vertragsfähigen Wesen begründet werden können. Wie schon mehrfach 
ausgeführt wurde, lässt sich die Frage, wer am (hypothetischen) Vertrag 
teilnehmen können soll, als solche nicht vertragstheoretisch beantworten, 
sondern nur vorvertraglich, mit Hilfe von anderen Gerechtigkeitstheori­
en.767

Wenn es so wäre, dass nur vertragsfähige Wesen am Vertrag teilnehmen 
könnten, wären damit auch viele Menschen, denen diese Fähigkeit fehlt 
(Kleinkinder, Geistigbehinderte etc.), ausgeschlossen. Damit auch sie ver­
tragstheoretisch vor Tötung geschützt werden könnten, müssten sie entwe­
der durch vertragsfähige Akteure vertreten werden, die in ihrem Namen 
solche Regeln aushandeln, oder vom Wohlwollen der Vertragsteilnehmen­
den profitieren, die von sich aus auf ihr Lebensinteresse Rücksicht nehmen. 
Beides ist aber nicht nur in Bezug auf vertragsunfähige Menschen, sondern 
auch in Bezug auf empfindungsfähige Tiere möglich. Auch sie können von 

763 Vgl. nebst dem Folgenden auch Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 294 f.
764 Luy, Tötungsfrage (Fn. 360), S. 138 f., 141; vgl. bereits vorne Rz. 553.
765 Luy, Tötungsfrage (Fn. 360), S. 155 f.
766 Luy, Tötungsfrage (Fn. 360), S. 155.
767 Vorne Rz. 335, 445.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

305

591

592

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vertragsfähigen Menschen vertreten oder berücksichtigt werden.768 Die An­
wendung eines kontraktualistischen Begründungsansatzes macht also noch 
nicht ersichtlich, warum nur vertragsfähige und nicht alle empfindungsfä­
higen Lebewesen vor Tötung geschützt werden sollen.
Darüber hinaus ist der Kontraktualismus bei genauerem Hinsehen gar 
nicht geeignet, um das Problem der eigentlichen Nichterlebbarkeit des 
Todes zu lösen oder auch nur zu umgehen. Das epikureische Argument, 
das dieses Problem beschreibt, lautet ja, dass man den Tod, da er das Emp­
finden beendet und insofern nicht erlebbar ist, nicht fürchten muss, dass er 
einen nicht zu kümmern braucht.769 Wenn der Tod aber nicht zu fürchten 
ist, drängt sich die Frage auf, warum ihn vertragsfähige Menschen denn 
überhaupt ablehnen und in einem hypothetischen Gesellschaftsvertrag für 
ein Tötungsgebot stimmen sollten. Die kontraktualistische Lebensschutzbe­
gründung setzt zwar voraus, dass Menschen das eigene Sterben ablehnen, 
fragt jedoch nicht, warum sie das tun. Die Frage nach den materiellen 
Gründen für diese Ablehnung kann aber nicht einfach beiseitegeschoben 
werden, wenn auf die Frage, worin der moralische Unwert des Tötens 
besteht, eine befriedigende Antwort gefunden werden soll. Der Kontraktua­
lismus, der als prozedurale Theorie auf materielle Gerechtigkeitskriterien 
verzichtet,770 gibt darauf keine Antwort. Er erweist sich somit als ungeeig­
net, zu zeigen, welche Eigenschaft ein Lebewesen haben muss, um vor 
Tötung geschützt zu werden. Auch deshalb ist der Kontraktualismus als 
Basis einer Lebensschutzbegründung abzulehnen. Die Suche nach lebens­
schutzbegründenden Eigenschaften kommt nicht um die Frage herum, aus 
welchen materiellen Motiven Menschen oder andere Lebewesen ihren eige­
nen Tod in der Regel ablehnen.
Damit wurden hinreichende Gründe genannt, warum die Vertragsfähigkeit 
als Bedingung eines Lebensschutzanspruchs ausscheiden muss.

bb) Todesangstfähigkeit

Ein naheliegender materieller Grund für die Ablehnung des eigenen To­
des ist Angst vor dem Tod. Entsprechend wird mitunter angenommen, 
die menschliche Todesfurcht sei die Grundlage des zwischen Menschen 

768 Vgl. vorne Rz. 430.
769 Vorne Rz. 515.
770 Vgl. vorne Rz. 333.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

306

593

594

595

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geltenden rechtlichen Tötungsverbots.771 Bedingung eines individuellen Le­
bensschutzes wäre dieser Ansicht zufolge die Fähigkeit, den eigenen Tod 
zu fürchten. Auch in der Tierethik wird Todesangst als Lebensschutzkriteri­
um diskutiert. Der Begriff wird dabei nicht einheitlich verwendet. Einige 
meinen damit etwas, das nur Menschen und allenfalls einige hochentwi­
ckelte Tiere haben, und wollen den Lebensschutz diesen Wesen vorbehal­
ten.772 Andere verstehen Todesangst im Kontext des Lebensschutzes als 
Eigenschaft, über welche Tiere, die bloss empfindungsfähig sind, ebenso 
verfügen.773

Die uneinheitliche Begriffsverwendung zeigt bereits das wesentliche Prob­
lem am Kriterium der Todesangstfähigkeit: Es kann verschiedene Bedeu­
tungen haben, die je unterschiedliche Implikationen für die Tötungsfrage 
haben können. Deshalb ist es in dieser allgemeinen Fassung zu ungenau. 
Zur Präzisierung müssen verschiedene Arten von Todesangst unterschie­
den werden. Eine Unterscheidung, die gemacht werden kann, ist die zwi­
schen konkreter und abstrakter Todesangst. Konkret ist die Todesangst, die 
ein Lebewesen hat, wenn es sich tatsächlich in einer Situation befindet, 
die sein Leben bedroht (z.B. in einem brennenden Wald, vor dem Lauf 
eines schussbereiten Gewehrs oder in den Fesseln einer Würgeschlange). 
Abstrakt ist die Todesangst, die ein Lebewesen hat, ohne tatsächlich in 
einer lebensbedrohlichen Situation zu sein, wenn es die eigene Sterblich­
keit kennt und über die Möglichkeit eines bestimmten lebensgefährden­
den Ereignisses bloss nachdenkt. Eine andere mögliche Unterscheidung 
ist die zwischen expliziter und impliziter Todesangst. Bei der expliziten 
Todesangst fürchtet sich das betroffene Wesen explizit vor dem Tod, dessen 
Bedeutung es zumindest grob versteht. Es muss also irgendwie verstehen 
oder spüren können, dass sein Leben, seine Existenz durch das (tatsächli­
che oder vorgestellte) Ereignis, vor dem es Angst hat, beendet werden kann. 
Die implizite Todesangst bezieht sich nicht explizit auf den eigenen Tod, 
sondern tritt als allgemeines, mehr oder weniger unbestimmtes Angstgefühl 
auf, das aber durch ein Ereignis ausgelöst wird, das den eigenen Tod her­
beiführen kann.

771 J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 225; vgl. bereits Bentham, Introduction (Fn. 301), 
Kap. XVII, § i, Ziff. 4, S. 282, dort Fn. b.

772 So Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 216; Singer, PE (Fn. 303), S. 147; Bentham, 
Introduction (Fn. 301), Kap. XVII, § i, Ziff. 4, S. 282, dort Fn. b; vgl. die kritische 
Schilderung bei Johnson, Leben (Fn. 642), S. 202 f.

773 So J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 75; vgl. Schopenhauer, WWV 2 (Fn. 641), 
Kap. 41, S. 595.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

307

596

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Während die konkrete Todesangst sowohl explizit als auch implizit sein 
kann, dürfte die abstrakte Todesangst stets explizit sein. Damit sind anhand 
der beiden Unterscheidungskriterien insgesamt drei Arten von Todesangst 
auszumachen, die sich aufgrund der Fähigkeiten, welche sie jeweils erfor­
dern, auch als verschiedene Stufen ordnen lassen. Die erste Stufe ist die im­
plizite konkrete Todesangst, die in einer tatsächlichen lebensbedrohlichen 
Situation als relativ unbestimmtes Angstgefühl erlebt wird. Diese Art von 
Todesangst meinte wohl Schopenhauer, als er schrieb: „In der That ist 
die Todesfurcht von aller Erkenntnis unabhängig: denn das Thier hat sie, 
obwohl es den Tod nicht kennt.“774 Die panische Todesangst, in die Schwei­
ne vor der Schlachtung geraten, wenn sie im Schlachthof das frische Blut 
ihrer bereits geschlachteten Artgenossen riechen,775 ist wohl ein Beispiel 
dafür (sofern die Schweine den Tod nicht sogar kennen und sich explizit 
davor fürchten können). Implizite konkrete Todesangst setzt nicht mehr 
als die Fähigkeit voraus, auf lebensbedrohliche Situation mit irgendeiner 
Form von Angst zu reagieren. Da Angst eine ganz elementare Emotion ist, 
haben diese Fähigkeit vermutlich alle empfindungsfähigen Wesen. Damit 
ist die Fähigkeit zu impliziter konkreter Todesangst im Ergebnis gar kein 
selbständiges Kriterium, das über die Empfindungsfähigkeit hinausgeht.
Die zweite Stufe ist die explizite konkrete Todesangst, die in einer tatsäch­
lichen lebensbedrohlichen Situation als explizite Angst vor dem eigenen 
Tod erlebt wird. Sie setzt deutlich höhere kognitive Fähigkeiten als die 
erste Stufe voraus, nämlich solche, die es ermöglichen, die Bedeutung der 
konkreten Bedrohung für das eigene Leben zu verstehen, d.h. dass diese 
das Leben beenden kann. Zumindest in diesen konkreten Situationen muss 
also ein elementares Bewusstsein für den Tod bzw. die eigene Vergänglich­
keit auftreten. Wie an früherer Stelle bereits ausgeführt wurde, ist einerseits 
unklar, ob es ausser dem Menschen Tiere gibt, die ein Bewusstsein für 
ihre eigene Sterblichkeit haben; andererseits ist anzunehmen, dass einige 
Tiere (z.B. Schimpansen, Delfine, Elefanten) zumindest allgemein bzw. in 
Bezug auf andere zwischen Leben und Tod unterscheiden können und 
die Endgültigkeit des Todes kennen.776 Wenigstens bei diesen Tieren kann 
jedenfalls nicht ausgeschlossen werden, dass ihnen in lebensbedrohlichen 
Situationen auch bewusst wird, dass sie selbst sterben können.

774 Schopenhauer, WWV 2 (Fn. 641), Kap. 41, S. 595.
775 Beispiel bei Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 226; J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), 

S. 75.
776 Vorne Rz. 391.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

308

597

598

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die dritte und höchste Stufe ist die (explizite) abstrakte Todesangst, die 
ausserhalb einer tatsächlichen, d.h. in einer bloss vorgestellten lebensbe­
drohlichen Situation erlebt wird. Im Unterschied zur konkreten Todesangst 
handelt es sich hierbei nicht unbedingt um eine eigentliche Angst im 
Sinne einer akuten, stark unangenehmen Emotion. Abstrakte Todesangst 
kann sich auch in einer relativ emotionsarmen, hauptsächlich rational 
erfassten Ablehnung des eigenen Todes zeigen. Sie setzt eine Fähigkeit 
zu abstraktem Denken voraus, die es ermöglicht, sich den Tod als Beendi­
gung des Lebens abstrakt, d.h. ohne Reiz durch eine konkrete Bedrohung, 
vorzustellen. Einiges spricht für die Vermutung, dass diese Fähigkeit nur 
Menschen haben. Sicher ist das aber nicht. Ein mögliches Gegenbeispiel 
sind die Elefanten, die nach dem Tod eines ihnen bekannten Artgenossen 
noch während Jahren zu dessen Überresten am Sterbeort zurückkehren.777 

Wenn sie tatsächlich ein Verständnis vom Tod haben und dieses Verhalten 
eine Art Trauerarbeit darstellt, dann handelt es sich um eine Form des 
abstrakten Denkens über den Tod. Denn die Elefanten befinden sich ja 
selbst nicht in einer lebensgefährlichen Situation. Fraglich ist wie gesagt, 
ob sie auch ein Bewusstsein für die eigene Sterblichkeit haben, sodass 
sinnvoll von einer abstrakten Angst vor dem Tod gesprochen werden kann. 
Auszuschliessen ist es nicht. Ein anderes Beispiel ist die ebenfalls schon 
erwähnte Gorilladame Koko, die von Menschen eine amerikanische Gebär­
densprache gelernt hat.778 Sie soll auf die Frage, wann Gorillas sterben, mit 
der Wortkombination „Problem alt“ geantwortet haben.779 Wenn sie damit 
tatsächlich sagen wollte, dass Gorillas sterben, wenn sie alt sind, beweist 
das zwar nicht, dass alle Gorillas, also auch die frei lebenden, die nie mit 
Menschen Kontakt hatten, tatsächlich abstrakt über den Tod nachdenken 
und seine Bedeutung verstehen. Es kann aber sicher als Hinweis gedeutet 
werden, dass Gorillas zumindest die dafür nötigen Fähigkeiten haben. Dass 
sie von diesen Fähigkeiten Gebrauch machen, ist nicht erwiesen, kann aber 
selbst bei freilebenden Gorillas auch nicht ausgeschlossen werden. Dasselbe 
gilt für andere Tierarten mit ähnlichen Fähigkeiten.
Die Bedeutung von Todesangst in der Tötungsfrage, d.h. inwiefern To­
desangst ein relevantes Kriterium für einen leidensunabhängigen Lebens­
schutz ist, muss für jede der drei Angstarten einzeln beurteilt werden. Im 
Verhältnis zwischen expliziter und impliziter Todesangst wird in diesem 

777 Dazu vorne Rz. 391.
778 Dazu vorne Rz. 396.
779 Dupré, Gespräche (Fn. 446), S. 299.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

309

599

600

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenhang diskutiert, ob die explizite Todesangst stets stärker ist als 
die implizite, sodass Lebewesen, die den eigenen Tod voraussehen und 
explizit fürchten können (hauptsächlich Menschen), generell grössere To­
desangst haben als Lebewesen, die den eigenen Tod nicht voraussehen und 
ihn nur implizit fürchten können (die meisten empfindungsfähigen Tiere). 
Dagegen wird mitunter eingewendet, der Umstand, dass ein empfindungs­
fähiges Wesen den Tod nicht kennt und deshalb in einer tödlichen oder 
lebensbedrohlichen Situation nicht versteht, was mit ihm passiert, könne 
dessen Angst auch verstärken, statt sie zu vermindern.780 Die implizite To­
desangst solcher Wesen könne deshalb eine Intensität erreichen, die sogar 
höher oder jedenfalls nicht geringer ist als jene der expliziten Todesangst 
von Wesen, die den Tod verstehen.781 Das Argument ist plausibel, denn bei 
der konkreten Todesangst lässt sich kaum zuverlässig sagen, wie sich das 
explizite Bewusstsein des Todes und der eigenen Sterblichkeit auf die Inten­
sität der Angst auswirkt – ob es sie verstärkt, weil es das drohende Übel klar 
erkenntlich macht, oder ob es sie abschwächt, weil es eine Erklärung und 
Einordnung dieser Angst ermöglicht. Wegen dieser Ungewissheit erscheint 
es vernünftig, die explizite und die implizite Todesangst mangels besseren 
Wissens als prinzipiell gleich intensiv zu betrachten.
Wichtiger als diese Unterscheidung ist in der Tötungsfrage aber jene zwi­
schen konkreter und abstrakter Todesangst. Denn für die reine Tötungsfra­
ge ist konkrete Todesangst im Grunde unbeachtlich. In dieser Frage geht es 
darum, wie eine Tötung moralisch zu bewerten ist, die mit keinerlei Leiden 
verbunden ist. Konkrete Todesangst ist aber eine Form von Leiden, die als 
Nebenerscheinung der Tötung auftritt. Sie ist eine negativ bewertete (unan­
genehme) Empfindung, die erst eintritt, wenn eine Tötung tatsächlich be­
vorsteht oder zumindest in einer konkreten Situation als möglich erscheint. 
Bei einer leidfreien Tötung wird konkrete Todesangst vermieden, z.B. in­
dem die Tötung heimlich ausgeführt wird, wenn das Opfer bewusstlos ist 
oder schläft. In solchen Fällen kommt es nicht auf die Unterscheidung 
zwischen expliziter und impliziter, sondern auf jene zwischen konkreter 
und abstrakter Todesangst an. Die abstrakte Todesangst ist im Unterschied 
zur konkreten in besonderer Weise auch in Bezug auf heimliche Tötungen 
relevant, von denen das Opfer gar nichts mitbekommt. Denn wer sich 
auch ausserhalb einer konkreten Lebensgefahr, also jederzeit, vor dem 

780 Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 226.
781 Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 226; J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 76.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

310

601

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eigenen Tod fürchten kann, hat auch jederzeit ein Interesse daran, die 
Gefahr, zu sterben, möglichst gering zu halten. Deshalb ist anzunehmen, 
dass Lebewesen, die zu abstrakter Todesangst fähig sind, eine Regelung 
befürworten, die das Töten generell und damit auch das heimliche Töten 
verbietet, von dem sie im konkreten Fall gar nichts mitbekommen. Das 
setzt natürlich zusätzlich voraus, dass sie gegen das eigene Sterben bzw. die 
Vorstellung davon generell eine Abneigung empfinden, also auch gegen die 
Vorstellung des angst- und schmerzlosen oder ganz unbemerkten Sterbens. 
Diese Abneigung ist aber ohne Zweifel bei empfindungsfähigen Lebewesen 
mit abstrakter Angstfähigkeit allgemein anzunehmen.782

Gelegentlich wird vorgebracht, das Argument, dass die Möglichkeit einer 
unbemerkten und damit angstfreien Tötung (z.B. während dem Schlaf 
des Opfers) die Todesangst als Lebensschutzkriterium irrelevant mache, 
könne nicht nur gegen Tiere, sondern ebenso gegen Menschen verwendet 
werden.783 Das trifft aber in Bezug auf die abstrakte Todesangst nicht zu, 
wenn davon ausgegangen wird, dass (die meisten) Tiere im Unterschied zu 
Menschen diese Art von Angst nicht haben können. Wenn die heimliche, 
unbemerkte Tötung erlaubt wäre, würden sich Menschen, die allein durch 
den Gedanken an die Möglichkeit, so getötet zu werden, in Angst geraten 
können, insgesamt stärker vor dem Tod fürchten, als wenn sie verboten ist. 
Denn die fehlende Abschreckung einer drohenden Strafe könnte bei eini­
gen Menschen die Bereitschaft erhöhen, andere Menschen auf diese Weise 
zu töten, sei es, weil sie ihnen unliebsam sind, oder aus sonstigen Grün­
den. Durch die erhöhte Wahrscheinlichkeit müssten dann alle Menschen 
stärker damit rechnen, heimlich und unbemerkt getötet zu werden, und 
zwar nicht nur bei konkreter Gefahr, sondern jederzeit.784 Für ein Tier, das 
sich nicht abstrakt vor dem Tod fürchten kann, weil es nicht weiss, dass es 
getötet werden kann und was dies bedeuten würde, dürfte es während der 
gewöhnlichen Lebenszeit keine Rolle spielen, ob die heimliche, unbemerkte 
Tötung erlaubt oder verboten ist. Es versteht die Bedeutung einer solchen 
Erlaubnis- bzw. Verbotsnorm nicht. Diese hat vermutlich keinen Einfluss 
auf sein Angst- oder sonstiges Empfinden, sondern ist ihm gleichgültig. 
Eine Grobunterscheidung zwischen „Menschen“ und „Tieren“ ist deshalb in 
diesem Zusammenhang gerechtfertigt, soweit damit eine Unterscheidung 

782 Vgl. vorne Rz. 551, 557.
783 Precht, Tiere (Fn. 367), S. 234; vgl. J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 225.
784 Vgl. Singer, PE (Fn. 303), S. 147.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

311

602

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwischen Lebewesen mit und Lebewesen ohne abstrakte Todesangstfähig­
keit gemeint ist.
Es ergibt sich also, dass für die reine Tötungsfrage nur eine bestimmte Art 
von Todesangstfähigkeit relevant ist, nämlich die Fähigkeit zu abstrakter 
Todesangst. Nur diese begründet ein explizites Interesse an einer Norm, die 
auch das heimliche, unbemerkte Töten verbietet, das weder konkrete Angst 
oder Schmerzen auslöst noch sonst irgendwie wahrnehmbar ist. Dieses 
Interesse an einer Norm, die das Töten allgemein verbietet, ist nicht zu 
verwechseln mit der zuvor abgelehnten kontraktualistischen Begründung 
eines Tötungsverbots. Nach dem Kontraktualismus ist das Töten ungerecht, 
weil es gegen eine hypothetische Abmachung verstösst, wobei die Motive 
dieser Abmachung unerheblich sind. Nach dem hier beschriebenen angst­
basierten Ansatz ist die Erlaubnis des Tötens ungerecht, weil sie bei einigen 
Lebewesen zu (mehr) abstrakter Todesangst führt.
Die Relevanz der abstrakten Todesangst ist somit ein möglicher legitimer 
Grund, jene Lebewesen, welche diese Art von Angst haben können, in der 
Tötungsfrage anders zu behandeln als diejenigen, denen diese Fähigkeit 
fehlt. Das könnte z.B. heissen, der ersten Gruppe, zu der ausser Menschen 
allenfalls wenige Tierarten wie Delfine, Elefanten und die Menschenaf­
fen gehören, einen stärkeren Lebensschutzanspruch zu gewähren als den 
übrigen empfindungsfähigen Tieren. Es könnte aber auch heissen, nur 
jenen mit abstrakter Todesangst überhaupt einen Lebensschutzanspruch 
zu gewähren und alle anderen davon auszuschliessen. Damit liesse sich 
ein Standpunkt begründen, nach dem die Fähigkeit zu abstrakter Todes­
angst eine notwendige Bedingung des Lebensschutzes ist, womit deutlich 
weniger Lebewesen zu schützen wären als im Falle der Empfindungsfähig­
keit. Welches der beiden Kriterien, Empfindungsfähigkeit oder abstrakte 
Todesangst, als Lebensschutzbedingung insgesamt mehr überzeugt, bleibt 
zu diskutieren. Die Einwände gegen die Position, welche die abstrakte 
Todesangstfähigkeit als Lebensschutzbedingung versteht, werden nach der 
folgenden Diskussion zweier weiterer Lebensschutzkriterien behandelt, da 
sie sich ebenso gegen diese Kriterien richten.

cc) Zukunftsbezogene Interessen und zeitübergreifende Identität

Die zwei letzten Kriterien, die als Lebensschutzbedingung zu diskutieren 
sind, werden hier gemeinsam behandelt, weil sie in der Literatur regelmäs­

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

312

603

604

605

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sig (in dieser oder ähnlicher Formulierung) zusammen auftreten und dabei 
im Wesentlichen für das Gleiche stehen. Sie stehen für Eigenschaften, die 
oft mit wenig präzisen Bezeichnungen wie Personalität, Rationalität oder 
Selbstbewusstsein ausgedrückt werden.785 Diese Bezeichnungen werden 
nicht einheitlich verwendet und nehmen ihrerseits zum Teil Bezug aufein­
ander. Unter einer Person beispielsweise verstehen einige ein individuelles 
Wesen mit Rationalität, andere ein Wesen mit Selbstbewusstsein und Ratio­
nalität und wiederum andere ein Wesen mit der Fähigkeit, sich intellektuell 
und moralisch weiterzuentwickeln.786 Rationalität wird zum Teil schlicht 
als Fähigkeit beschrieben, zu denken, zum Teil als Fähigkeit, abstrakt zu 
denken und zu planen, zum Teil als Fähigkeit, sich aufgrund von Gedanken 
zu verhalten, und zum Teil als Fähigkeit, Pflichten zu verstehen und zu 
befolgen.787 Anstelle solcher uneindeutiger Begriffe werden hier zwei Krite­
rien untersucht, die den Gehalt der genannten Eigenschaften, soweit er für 
die Tötungsfrage wesentlich ist, genügend erfassen und zugleich präziser 
sind. Das eine ist die Fähigkeit, zukunftsbezogene Interessen zu bilden,788 

das andere die Fähigkeit, sich selbst über eine längere Zeit als dasselbe 
Individuum zu begreifen, also eine zeitübergreifende Identität zu haben. 
Obwohl die beiden Kriterien nicht genau dasselbe bedeuten, werden sie im 
Folgenden unter dem Begriff der zukunftsbezogenen Interessen zu einem 
Kriterium zusammengefasst. Das soll einerseits den Lesefluss erleichtern, 
andererseits ist eine strikte Auseinanderhaltung aufgrund der gemeinsamen 
Bedeutung in der Tötungsfrage nicht nötig. Wenn im Folgenden also von 
zukunftsbezogenen Interessen die Rede ist, schliesst diese Eigenschaft eine 
zeitübergreifende Identität mit ein.
Welche Bedeutung zukunftsbezogene Interessen in der Tötungsfrage haben 
sollen, wird unterschiedlich beurteilt. Nach einigen Ansichten, um die es 
hier zunächst geht, sind sie eine Bedingung für den individuellen Lebens­
schutzanspruch, wobei die Strenge dieser Bedingung mit dem jeweils ver­
wendeten Interessenbegriff variiert. Beispielsweise schreibt Dieter Birn­
bacher, ein „strenges Tötungsverbot“ – was nach der hier verwendeten 

785 Siehe z.B. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 110, 285 f.; Johnson, Leben (Fn. 642), S. 202 f.; 
vorne Rz. 371 (Singer).

786 Siehe im Einzelnen Campagna, Person (Fn. 451), S. 410, 413; Singer, PE (Fn. 303), 
S. 143; Wreen, Defense (Fn. 533), S. 50.

787 Siehe im Einzelnen Campagna, Person (Fn. 451), S. 410; Singer, PE (Fn. 303), 
S. 106, 143; Dretske, Rationalität (Fn. 451), S. 213 f.; Nelson, SdE (Fn. 350), § 68, 
S. 173 f.; vgl. Kant, MdS (Fn. 337), Zweiter Teil, § 16, S. 578.

788 Vgl. dazu bereits vorne Rz. 353 (Bentham), 521 (Singer).

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

313

606

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Definition in etwa einem direkten individuellen Lebensschutzanspruch 
entspricht –789 lasse sich nur für Tiere begründen, die Interessen in einem 
starken Sinn790 haben, welche sich auf zukünftige eigene Zustände als 
zukünftige eigene Zustände beziehen.791 Es genügt also nicht, dass sie 
in irgendeinem einfachen Sinn wissen oder spüren, dass sie in Zukunft 
etwas erleben werden (z.B. fressen, sonnenbaden, den Nachwuchs versor­
gen, mit Artgenossen spielen) und diesen Erlebnissen gegenüber irgendwie 
positiv eingestellt sind. Sie müssen sich die künftigen Erlebnisse in einem 
anspruchsvollen Sinn gedanklich vergegenwärtigen können.
Etwas weniger streng ist Singer, der einen solchen Lebensschutzanspruch 
all jenen Lebewesen zuspricht, die Präferenzen mit Bezug auf die eigene 
Zukunft haben, wobei er unter Präferenzen ganz allgemein Bedürfnisse, 
Wünsche und Interessen (auch in einem einfachen Sinn) versteht.792 Nur 
solche Lebewesen hätten eine Präferenz für die Fortdauer ihres Lebens.793 

Für Lebewesen, die zwar empfindungsfähig sind, aber keine zukunftsbezo­
genen Präferenzen haben, sei das schmerzlose Getötetwerden gleichwertig, 
wie wenn sie einschlafen oder in Betäubung versetzt würden. Zwar könnten 
sie, wenn sie nach dem Schlafen aufwachen, wieder ihre Empfindungen 
erleben, jedoch sei dies, in Ermangelung eines Zeitbewusstseins, von ihrem 
subjektiven Standpunkt aus so, als würde ein neues Lebewesen mit neuen 
Präferenzen geboren. Mit anderen Worten haben Wesen ohne Zukunftsprä­
ferenzen nach Singer keine zeitübergreifende Identität und deshalb keine 
Präferenz, weiterzuleben.
Ähnlich dazu ist Hoerster der Meinung, dass Tiere, die kein „Ich-Be­
wusstsein“ haben, sich selbst also nicht als im Zeitablauf identische Indivi­
duen mit eigener Vergangenheit und Zukunft erfahren, keine zukunftsbe­
zogenen Wünsche und damit, im Unterschied zu Menschen, auch kein 
Überlebensinteresse haben können.794 Auch er zieht wie Singer daraus 
den Schluss, dass solche Tiere gegeneinander ausgetauscht, sprich getötet 

789 Zu dieser Definition vorne Rz. 509; vgl. die Beschreibung und Abgrenzung dieses 
Tötungsverbots bei Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 216, 224.

790 Zur Unterscheidung zwischen Interessen im schwachen und im starken Sinn vorne 
Rz. 543 f.

791 Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 227 f.
792 Zum Begriff der Präferenz Singer, PE (Fn. 303), S. 39.
793 Hierzu und zum Folgenden Singer, PE (Fn. 303), S. 161 f.
794 Hoerster, Tierwürde (Fn. 647), S. 72.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

314

607

608

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werden können, sofern ersatzweise ein anderes Tier derselben Art geboren 
wird.795

Besonders die zwei letztgenannten Beispiele zeigen, dass es in diesen Aus­
führungen weniger darum geht, zu begründen, warum Lebewesen mit zu­
kunftsbezogenen Interessen (z.B. Menschen) einen Lebensschutzanspruch 
verdienen, als mehr darum, zu begründen, warum Lebewesen ohne diese 
Eigenschaft einen solchen Anspruch nicht verdienen. Die Kernaussage der 
Argumentation lautet sinngemäss, dass die meisten empfindungsfähigen 
Tiere – im Unterschied vor allem zu Menschen – sog. reine Gegenwartswe­
sen sind, d.h. Wesen, die im Augenblick aufgehen, nur von Moment zu Mo­
ment leben und nicht fähig sind, sich als über die Zeit existierend wahrzu­
nehmen.796 Sie hätten lediglich Interessen in Bezug auf die Gegenwart oder 
die unmittelbare kurzzeitige Zukunft, die darauf gerichtet sind, dass eine 
aktuelle lustvolle Empfindung andauert oder eine aktuelle schmerzhafte 
Empfindung aufhört.797 Beispielsweise habe eine durstige Katze ein Interes­
se, sofort zu trinken.798 Für ein langfristiges zukunftsbezogenes Interesse 
müsste sich aber eine Katze, die durstig einschläft, nach dem Aufwachen 
daran erinnern, dass sie bereits vor dem Einschlafen durstig war. Nur aus 
dauerhaften zukunftsbezogenen Interessen, die damit einhergehen, dass 
sich das Lebewesen über längere Zeit als dasselbe Individuum erkennt, lässt 
sich demnach ein Überlebensinteresse ableiten.
Diese Argumentation ist mangelhaft. Denn aus der Aussage, dass rein 
gegenwartsbezogene oder sehr kurzzeitige Interessen noch kein Lebensin­
teresse bedeuten, kann nicht abgeleitet werden, dass langfristige Zukunfts­
interessen ein solches bedeuten. Eine positive Begründung, warum gerade 
diese Eigenschaft für den Schutzanspruch entscheidend sein soll, worin 
genau ihre Bedeutung für das Lebensinteresse liegt, steht nach wie vor aus. 
Eine solche Begründung könnte z.B. lauten, dass die Fähigkeit zur reflek­
tierten Voraussicht auf künftige Erlebnisse es einem Lebewesen ermöglicht, 
sich schon vorzeitig um den Eintritt dieser Erlebnisse zu sorgen. Es kann 

795 Hoerster, Tierwürde (Fn. 647), S. 76; zum Ersetzbarkeitsargument nach Singer 
vorne Rz. 521 f.

796 Kritische Schilderungen dazu bei Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 284; J.-C. Wolf, 
Beraubungsargument (Fn. 348), S. 8; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 286; Cavalieri, 
Tierfrage (Fn. 361), S. 115.

797 Singer, PE (Fn. 303), S. 161 f.
798 Hierzu und zum Folgenden kritische Schilderung bei Rippe, Ethik (Fn. 338), 

S. 286 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

315

609

610

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich bereits in der Gegenwart davor fürchten, die Möglichkeit zu verlieren, 
künftige Ereignisse zu erleben.799 Die Relevanz von zukunftsbezogenen In­
teressen bestünde demnach darin, dass sie zu dieser Art von Angst führen, 
einer zusätzlichen negativen Empfindung. Damit wäre diese Eigenschaft 
gleichbedeutend mit der Fähigkeit zu abstrakter Todesangst. Einen Unter­
schied könnte man allenfalls darin sehen, dass hier die Angst nicht speziell 
eine Angst vor dem Sterben sein muss, sondern bloss irgendeine Angst vor 
dem Verlust künftiger Erlebnisse. Allerdings ist kaum vorstellbar, wie ein 
Lebewesen sich anders vor dem Verlust künftigen Erlebens fürchten soll 
als in Form von Todesangst. Wenn es im Ergebnis also um abstrakte Todes­
angst geht, heisst das nun aber, dass ein Lebewesen die entsprechenden 
Fähigkeiten haben muss, um in den Schutzbereich zu fallen. Es benötigt 
also ein gewisses Bewusstsein, dass es sterben könnte, und eine gewisse 
Vorstellung davon, dass dies die künftigen Erlebnisse, die es sich gegenwär­
tig vorstellt, verunmöglichen würde. Damit wären die Anforderungen aber 
höher angesetzt, als es dem Kriterium der zukunftsbezogenen Interessen 
selbst entspricht. Denn es ist nicht anzunehmen, dass jedes Lebewesen mit 
zukunftsbezogenen Interessen auch ein Bewusstsein seiner eigenen Sterb­
lichkeit hat.800 Mit dieser Argumentation könnte das Kriterium also nur bei 
jenen Lebewesen einen Lebensschutzanspruch begründen, die zusätzlich 
ein solches Todesbewusstsein haben.
Es gibt jedoch ein anderes Argument für die Relevanz zukunftsbezogener 
Interessen in der Tötungsfrage, das ohne zusätzliche Anforderungen aus­
kommt. Denn auch wenn Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen 
nicht immer ein Todesbewusstsein haben, ist doch anzunehmen, dass sie 
generell fähig sind, das, was sie real oder in ihrer Vorstellung erleben, 
als positiv oder negativ zu bewerten. In Bezug auf künftige Erlebnisse, 
die sie positiv bewerten, heisst das, dass sie sich auf diese freuen können, 
wenn vielleicht auch in einem einfacheren Sinn, als Menschen das tun. 
Angenommen, dass sie zukunftsbezogene Interessen haben, können sich 
z.B. Hunde darauf freuen, spazieren zu gehen, Makaken können sich darauf 
freuen, zusammen zu spielen und sich gegenseitig über Bäume zu jagen, 
und Tauben können sich darauf freuen, an einer Futterstelle, die sie schon 
kennen, zu fressen. Sich auf etwas zu freuen, das in der Zukunft liegt, 
bedeutet, ein gegenwärtig spürbares Interesse zu haben, dieses etwas in der 

799 Dazu Johnson, Leben (Fn. 642), S. 202 f.; Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 115.
800 Vgl. dazu vorne Rz. 389–391.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

316

611

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zukunft zu erleben, und damit indirekt ein gegenwärtig spürbares Interes­
se, in Zukunft noch zu leben.801 Damit lässt sich für Lebewesen mit der 
Fähigkeit, sich auf Zukünftiges zu freuen, ein Lebensinteresse begründen, 
das über dasjenige von bloss empfindungsfähigen Lebewesen hinausgeht. 
Zwar haben auch diese empfindungsfähigen „Gegenwartswesen“ insofern 
ein Interesse, künftig noch zu leben, als sie künftige Erfahrungen (teilweise) 
als positiv empfinden werden, sobald diese eintreten. Sie können sich aber 
nicht bereits in der Gegenwart darauf freuen. Anders ausgedrückt „wissen“ 
sie gegenwärtig noch nicht, dass ihre zukünftige Existenz ihnen Vorteile 
bringt und deshalb in ihrem Interesse liegt. Lebewesen mit zukunftsbezo­
genen Interessen hingegen können die Vorteilhaftigkeit ihrer künftigen 
Existenz bereits gegenwärtig erkennen. Sie würden dementsprechend – 
wenn sie die nötigen Sprachfähigkeiten hätten – die Frage „Willst du mor­
gen noch leben?“ positiv beantworten, während „Gegenwartswesen“ diese 
Frage gar nicht verstehen würden. Nun könnte man den Standpunkt ein­
nehmen, dass nur ein solch qualifiziertes Lebensinteresse, das die Fähigkeit 
voraussetzt, sich auf Zukünftiges zu freuen, für einen normativen Lebens­
schutzanspruch genügt und dass das einfache Lebensinteresse, über das 
alle empfindungsfähigen Wesen verfügen, normativ unbeachtlich ist. Damit 
wäre dargetan, dass zukunftsbezogene Interessen eine Bedingung für den 
Lebensschutzanspruch sind.
Allerdings gibt es Einwände gegen den Standpunkt, dass nur Lebewesen 
mit zukunftsbezogenen Interessen (bzw. einer zeitübergreifenden Identität) 
einen Anspruch auf Lebensschutz verdienen. Sie werden im Folgenden 
zusammen mit den Einwänden gegen die abstrakte Todesangstfähigkeit als 
Lebensschutzbedingung diskutiert.

d) Diskussion der Bedeutung von Zukunftsinteressen und abstrakter 
Todesangst für den Lebensschutz

aa) Einwand 1: Empfindungsfähige Tiere sind keine reinen 
„Gegenwartswesen“

Einer der Einwände richtet sich gegen den Ansatz des kategorialen Unter­
scheidens zwischen Wesen mit Zukunftsinteressen und solchen, die nur 

801 Vgl. hierzu und zum Folgenden Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 66.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

317

612

613

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in Bezug auf die Gegenwart empfindungsfähig sind. Er lautet dahin, dass 
es rein gegenwartsbezogene empfindungsfähige Tiere, die „im Augenblick 
aufgehen“, gar nicht oder jedenfalls fast nicht gibt.802 Allenfalls gebe es ein 
paar wenige Arten von kognitiv sehr einfachen empfindungsfähigen Tieren, 
die annäherungsweise als reine Gegenwartswesen gelten können. Im Allge­
meinen sei aber davon auszugehen, dass Tiere, die empfinden können, zu 
einem gewissen Grad auch Kognition und Emotionen in Bezug auf Zukünf­
tiges haben. Ebenso wird dahin argumentiert, dass alle empfindungsfähi­
gen Wesen in einem gewissen Grad auch Selbstbewusstsein bzw. eine zeit­
übergreifende Identität haben. Beispielsweise wird gesagt, Empfindungen 
könnten immer nur von einem bestimmten Wesen erlebt werden und die­
ses Wesen erlebe jeweils nicht irgendwelche anonymen Empfindungen, die 
genauso von einem anderen Wesen erlebt werden könnten, sondern seine 
Empfindungen.803 In diesem Erleben von eigenen Empfindungen zeige sich 
ein Bewusstsein des eigenen Daseins und damit ein Selbstbewusstsein.804 

Ein ähnliches Argument lautet, dass ein empfindungsfähiges Tier, das keine 
langfristigen zukunftsbezogenen Interessen habe, dennoch über eine zeit­
übergreifende psycho-physische Identität verfüge.805 Beispielsweise sei der 
Hund Fido auch morgen, übermorgen und nach einer beliebigen Anzahl 
Tage noch derselbe Hund wie heute, selbst wenn angenommen werde, dass 
er seine zukünftigen Erlebensmöglichkeiten nicht über längere Zeit voraus­
sehen kann. Der Tod eines solchen Tieres beende nicht nur die Existenz 
eines biologischen Wesens, sondern auch die Existenz eines bestimmten 
psychologischen Wesens. Zusammengefasst können die Argumente so ver­
standen werden, dass die Fähigkeit, zukunftsbezogene Interessen zu bilden, 
gar keine besondere Eigenschaft ist, die über die Empfindungsfähigkeit 
hinausgeht, da sie bei jedem empfindungsfähigen Wesen in einem gewissen 
Grad vorhanden ist.
Nach dem, was zu den tatsächlichen Fähigkeiten von Tieren ausgeführt 
wurde, ist es plausibel, davon auszugehen, dass sich Tierarten in ihren 
Eigenschaften oft nur graduell voneinander unterscheiden. Eine bestimmte 
Eigenschaft kann also nicht nur bei der einen Art vorhanden und bei der 
anderen nicht vorhanden sein, sie kann auch bei der einen Art stärker 

802 Hierzu und zum Folgenden Selter, Planning (Fn. 502), S. 44 f.; Neumeyer, Tier­
recht (Fn. 736), S. 634; J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 227.

803 Francione, Introduction (Fn. 723), S. 138; J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 76.
804 Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 50 f.
805 Hierzu und zum Folgenden Regan, CFAR (Fn. 381), S. 101.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

318

614

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ausgeprägt oder in einem höheren Entwicklungsgrad vorhanden sein als 
bei der anderen. Dementsprechend ist auch denkbar, dass jedes empfin­
dungsfähige Wesen die hier interessierende Fähigkeit, zukunftsbezogene 
Interessen zu haben, wenigstens in einem minimalen Grad aufweist. Das 
würde aber normativ nicht bedeuten, dass alle empfindungsfähigen Wesen 
genau gleich zu behandeln sind. Auch graduelle Unterschiede zwischen 
zwei Wesen können eine normative Ungleichbehandlung rechtfertigen, 
wenn sie bedeuten, dass die beiden Wesen durch eine bestimmte Hand­
lung oder Norm unterschiedlich betroffen sind. Im Falle des Tötens kann 
ein höherer Grad der Fähigkeit, zukunftsbezogene Interessen zu bilden, 
dort einen wesentlichen Unterschied in der Betroffenheit bewirken, wo 
er einem Lebewesen ermöglicht, sich auf zukünftige Erlebnisse zu freuen 
oder sich vor dem Sterben bzw. dem Verlust zukünftiger Erlebnisse zu 
fürchten (Todesangstfähigkeit). Wie dargelegt wurde, sind Lebewesen mit 
diesen Fähigkeiten durch ihren Tod bzw. durch eine Norm, die ihre Tötung 
erlaubt, in einer Weise betroffen, wie es Lebewesen mit bloss gegenwarts- 
oder sehr kurzfristigen zukunftsbezogenen Empfindungen nicht sind. Und 
gewiss lassen sich die Fähigkeit, sich auf Zukünftiges zu freuen, sowie die 
Fähigkeit, sich vor dem Sterben zu fürchten, nicht allen empfindungsfähi­
gen Wesen zuschreiben. Sie setzen einen Grad an Kognition, Emotion 
und Bewusstsein voraus, der die allgemeine Empfindungsfähigkeit klar 
übersteigt. Wenn also ein Frosch diesen Grad nicht erreicht, wird er durch 
die Tötung nicht so betroffen, wie ein gesunder erwachsener Mensch es 
wird. Ob man dem Frosch begrifflich eine psycho-physische Identität zu­
schreiben kann oder nicht, ist dabei nicht entscheidend. Die Kritik an 
der Unterscheidung zwischen empfindungsfähigen Gegenwartswesen und 
Wesen mit zukunftsbezogenen Interessen ändert nichts daran, dass die 
letztgenannte Eigenschaft einen moralisch relevanten Unterschied ausma­
chen kann, wenn sie in einem hinreichenden Grad vorhanden ist.

bb) Einwand 2: Keine Bedingung für den Lebensschutz, sondern nur 
Verstärkungsgrund

Eine andere Art von Einwänden richtet sich gegen die Auffassung, zu­
kunftsbezogene Interessen oder abstrakte Todesangst seien normativ eine 
notwendige Bedingung für den Lebensschutzanspruch. Ihr steht zum einen 
die schon aufgezeigte Position gegenüber, dass für diesen Anspruch Emp­
findungsfähigkeit genügt. Das kann bedeuten, dass es auf höhere Eigen­

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

319

615

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schaften wie zukunftsbezogene Interessen in der Tötungsfrage überhaupt 
nicht ankommt.806 Es gibt aber zum anderen auch die dazwischenliegen­
de Ansicht, dass zukunftsbezogene Interessen, die es ermöglichen, sich 
vorausschauend um das Weiterleben zu sorgen oder sich darauf zu freuen, 
für den Lebensschutz zwar eine Rolle spielen, jedoch keine Bedingung 
sind.807 Demnach haben Lebewesen mit solchen Interessen einen stärkeren 
Lebensschutzanspruch als Lebewesen, die bloss (gegenwartsbezogen) emp­
findungsfähig sind, was jedoch nicht bedeutet, dass letztere gar keinen Le­
bensschutzanspruch haben. Die Fähigkeit, zukunftsbezogene Interessen zu 
haben, ist damit keine Bedingung, sondern nur ein Verstärkungsgrund für 
den Lebensschutz. Dasselbe gilt für die Fähigkeit zu abstrakter Todesangst, 
die noch eine zusätzliche Verstärkung bewirkt.
Es gibt verschiedene Arten, diese Ungleichheit in der Stärke des Lebens­
schutzes zu begründen. Eine beruht auf dem Grundgedanken, dass meh­
rere verschiedenartige Lebensschutzgrundlagen kumulativ berücksichtigt 
werden können. Damit lässt sich argumentieren, dass ein Lebensschutzan­
spruch, der auf mehreren Grundlagen beruht, stärker ist als ein Lebens­
schutzanspruch, der nur auf einer Grundlage beruht. Bei Lebewesen, die 
nur empfindungsfähig sind, beruht der Lebensschutzanspruch einzig auf 
der lebenserhaltenden Funktion von Empfindungen und dem Beraubungs­
argument, nach dem der Tod für diese Lebewesen schlecht ist, weil er 
ihnen die Möglichkeit nimmt, künftige positive Empfindungen zu erleben. 
Bei Lebewesen, die darüber hinaus zukunftsbezogene Interessen haben, 
tritt als zusätzliche Lebensschutzgrundlage die Fähigkeit hinzu, schon in 
der Gegenwart über künftige Empfindungen zu reflektieren, sei es, sich 
auf positive Empfindungen zu freuen (z.B. bei genussvollem Essen oder 
beim Beobachten, wie sich der Nachwuchs entwickelt), oder sei es im Fall 
der Todesangstfähigkeit, sich vor dem Verlust solcher Empfindungen durch 
den Tod zu fürchten.808 Deshalb haben solche Lebewesen einen stärkeren 
Lebensschutzanspruch als die bloss empfindungsfähigen.

806 So wohl Regan, CFAR (Fn. 381), S. 101 f., 117 f.; J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 224; 
vgl. aber dens., Beraubungsargument (Fn. 348), S. 10 („gewisse Plausibilität“ des 
Arguments, dass die Tötung von Lebewesen mit zukunftsbezogenen Präferenzen 
moralisch falsch ist).

807 Hierzu und zum Folgenden Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 22; Cochrane, Animal 
Rights (Fn. 504), S. 66 f.; Johnson, Leben (Fn. 642), S. 204; vgl. Carruthers, Issue 
(Fn. 736), S. 81 f., 85.

808 Vgl. Johnson, Leben (Fn. 642), S. 205.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

320

616

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eine ähnliche, aber etwas komplexere Begründung der ungleich starken 
Lebensschutzansprüche geht davon aus, dass die Stärke eines Lebensinter­
esses von zwei Faktoren abhängt. Der eine Faktor ist der Nettogesamtwert 
aller positiven Empfindungen, die für ein Lebewesen in Zukunft zu erwar­
ten sind (angenehme Gefühle, Glückserlebnisse, Freude an der Verwirk­
lichung von Wünschen und Projekten).809 Er hängt quantitativ von der 
Menge und Intensität sowie qualitativ von der Art, Komplexität und Vielfalt 
der Empfindungen, Erlebnisse oder Erfahrungen ab. Dieser Gesamtwert 
entspricht dem Wert dessen, was das Lebewesen durch den Tod verlieren 
würde, dem Verlustpotenzial. Je grösser er ist, desto schlimmer wäre der 
Tod und desto stärker ist somit das Interesse am Weiterleben. Tendenziell 
ist dieser Wert bei jüngeren Lebewesen grösser als bei älteren, weil sie 
aufgrund der längeren verbleibenden Lebenszeit noch mehr Gelegenhei­
ten für positives Empfinden haben als ältere. Der andere Faktor ist die 
Stärke der gegenwärtigen psychologischen Verbundenheit des Lebewesens 
mit seinen zukünftigen Erlebnissen. Diese psychologische Verbundenheit 
ergibt sich daraus, in welcher Art und Intensität sich das Lebewesen seine 
künftigen Erlebnisse prospektiv vergegenwärtigen und sich damit identifi­
zieren kann. Es geht darum, ob und wie gut es sich diese gedanklich als 
seine Erlebnisse vorstellen und sie vorausempfinden kann, ob und wie 
stark es sich auf sie freuen oder sich vor ihrem Verlust fürchten kann. 
Je stärker ein Lebewesen mit seinen künftigen Erlebnissen psychologisch 
verbunden ist, desto stärker ist sein aktuelles Lebensinteresse. Auf Men­
schen angewendet bedeutet dieses Modell beispielsweise, dass der Tod eines 
dreissigjährigen Menschen in der Regel schlimmer ist als der Tod eines 
neunzigjährigen, da beim dreissigjährigen der Nettogesamtwert der noch 
zu erwartenden positiven Empfindungen (Verlustpotenzial) entsprechend 
der Lebenserwartung grösser ist.810 Es bedeutet aber auch, dass der Tod 
eines neugeborenen Kindes in der Regel weniger schlimm ist als der Tod 
eines dreissigjährigen Menschen, obwohl das neugeborene Kind ein noch 
grösseres Verlustpotenzial hat. Der Grund ist, dass die psychologische Ver­
bundenheit mit den künftigen Erlebnissen beim neugeborenen Kind noch 
sehr schwach oder kaum vorhanden ist. Es weiss (allem Anschein nach) 
noch nicht, dass es als Individuum existiert und eine Zukunft hat. Somit 
kann es sich auch noch nicht auf die Zukunft freuen, geschweige denn sich 

809 Hierzu und zum Folgenden McMahan, Killing (Fn. 499), S. 105 f., 233; Cochrane, 
Animal Rights (Fn. 504), S. 53 f., 66.

810 Vgl. hierzu und zum Folgenden McMahan, Killing (Fn. 499), S. 165 f., 170.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

321

617

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vor dem Tod fürchten. Was das Verhältnis zwischen Menschen und Tieren 
betrifft, lässt sich mit diesem Modell begründen, dass Menschen in der 
Regel ein stärkeres Lebensinteresse haben als Tiere. Denn obwohl es Tiere 
mit sehr hohen kognitiven und emotionalen Fähigkeiten gibt, die zweifellos 
in der Lage sind, sich als über die Zeit identische Wesen zu begreifen 
und künftige Ereignisse in ihrem Leben zu einem gewissen Grad voraus­
zusehen und vorauszuempfinden,811 scheint doch klar zu sein, dass selbst 
jene Tiere, die darin besonders gut abschneiden (z.B. Delfine, Orang-Utans, 
Elefanten, Elstern), nicht an das herankommen, wozu Menschen geistig 
fähig sind. Obwohl die Unterschiede nur graduell sind, können Menschen 
doch einiges mit Abstand besser als alle anderen Spezies. Zwar können 
gewisse Tiere auch einiges besser als Menschen. Bären können viel besser 
riechen, Fledermäuse können fliegen und sich durch Echoortung im abso­
lut finsteren Raum sicher, schnell und präzise orientieren. Wenn es aber um 
Fähigkeiten geht, die für die Vielfalt, Komplexität und Langfristigkeit von 
zukunftsbezogenen Interessen entscheidend sind, deutet vieles darauf hin, 
dass Menschen darin mit Abstand am besten abschneiden. Aufgrund dieser 
besonders entwickelten Fähigkeit verfügen Menschen zum einen über ein 
breiteres Spektrum an möglichen Erfahrungen, Interessen und Wünschen 
sowie über komplexere und womöglich intensivere Empfindungen.812 Sie 
können z.B. den Wunsch haben, komplexe und geistig oder technisch an­
spruchsvolle Projekte zu verwirklichen, etwa eine Oper zu schreiben oder 
eine Nähmaschine zu konstruieren. Deshalb kann der Gesamtwert an posi­
tiven Erfahrungen, die sie in Zukunft haben können, beim Menschen im 
Normalfall höher bewertet werden als bei jeder anderen hochentwickelten 
Spezies. Zum anderen sind Menschen aus demselben Grund im Normalfall 
stärker psychologisch mit ihren zukünftigen Erlebnissen verbunden als 
Tiere. Sie sind z.B. in besonderem Masse zu strategischem Denken, Planen 
und Handeln fähig, können verschiedene Zukunftsszenarien durchdenken, 
miteinander vergleichen und sie als Grundlage für komplexe Entscheidun­
gen verwenden. Ebenso wie zwischen Menschen und Tieren lassen sich 
mit dieser Methode Unterschiede im Lebensinteresse zwischen verschie­
denen Tierarten begründen, z.B. zwischen Glattwalen und Feuersalaman­
dern oder zwischen Kamelen und Vogelspinnen. Generell lässt sich damit 
herleiten, dass Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen ein stärkeres 

811 Vgl. dazu vorne Rz. 383 ff.
812 Hierzu und zum Folgenden Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 66 f.; McMa­

han, Killing (Fn. 499), S. 204 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

322

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lebensinteresse haben als Lebewesen mit bloss gegenwartsbezogener Emp­
findungsfähigkeit.
Der Einwand, dass zukunftsbezogene Interessen oder abstrakte Todesangst­
fähigkeit lediglich ein Verstärkungsgrund für den Lebensschutz sein kön­
nen, ist demnach geeignet, die Bedeutung dieser Kriterien als Lebens­
schutzbedingung zu widerlegen. Trifft er zu, was sogleich zu prüfen ist, 
dann genügt Empfindungsfähigkeit als Bedingung des Lebensschutzan­
spruchs.

cc) Argumentation gegen die Bedeutung als Lebensschutzbedingung

Ob eine Abstufung des Lebensinteresses und damit des Lebensschutzan­
spruchs in der Art, wie sie eben beschrieben wurde, gerecht wäre und was 
sie praktisch genau bedeuten würde, soll an dieser Stelle noch nicht geklärt 
werden. Es geht vorerst nur um die Frage, welcher der zwei Grundauffas­
sungen über die Bedeutung zukunftsbezogener Interessen gefolgt werden 
soll: ob diese Eigenschaft (1.) eine Bedingung oder (2.) keine Bedingung, 
aber allenfalls ein Verstärkungsgrund für den Lebensschutzanspruch sein 
soll. Dazu muss zunächst genau analysiert werden, welche tatsächlichen 
Unterschiede zukunftsbezogene Interessen in Bezug auf die Schutzwürdig­
keit von Lebewesen ausmachen. Die Frage ist also, inwiefern ein Lebewesen 
mit zukunftsbezogenen Interessen durch eine Tötung bzw. eine Regelung, 
die seine Tötung erlaubt, anders betroffen ist als ein Lebewesen ohne 
diese Eigenschaft. Wie zuletzt gesehen, können Lebewesen mit zukunftsbe­
zogenen Interessen einerseits dadurch stärker betroffen sein, dass sie ein 
höheres Verlustpotenzial haben, weil ihre Empfindungen, Interessen und 
Wünsche insgesamt vielfältiger, komplexer und womöglich intensiver sind. 
Dies ist ein quantitativer, gradueller Unterschied.
Grundlegender erscheint ein anderer, qualitativer Unterschied. Lebewesen 
mit zukunftsbezogenen Interessen sind durch eine Tötung bzw. Tötungser­
laubnis auf zwei grundverschiedene Arten betroffen. Zum einen sind sie 
wie alle empfindungsfähigen Wesen dadurch betroffen, dass der Tod ihnen 
die Möglichkeit wegnimmt, zukünftige positive Empfindungen zu erleben. 
Diese Wirkung tritt erst mit dem Tod ein. Zum anderen sind sie dadurch 
betroffen, dass sie die Folgen ihres Weiterlebens oder Sterbens bereits zu 
ihrer gegenwärtigen Lebenszeit vorausempfinden können, indem sie sich 
auf künftige Erlebnisse freuen oder sich vor ihrem Verlust fürchten. Diese 

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

323

618

619

620

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wirkung besteht schon vor dem Tod. Sie können während ihrer Lebens­
zeit bewusst wahrnehmen, dass es für sie einen Unterschied macht, ob 
sie weiterleben oder sterben. Für diese lebzeitige Betroffenheit ist genau 
genommen nur die Todesangst, und zwar die abstrakte Todesangst, direkt 
entscheidend. Die andere Art des Vorausempfindens, die Vorfreude auf 
künftige Erlebnisse, macht für ein Wesen zu Lebzeiten keinen Unterschied, 
wenn es nicht gleichzeitig weiss, dass es sterben kann, und fähig ist, sich 
vor dem Verlust dieser künftigen Erlebnisse durch den Tod zu fürchten. 
Nur mit dieser abstrakten Todesangst verfügt ein Wesen über die Voraus­
setzungen, um zu Lebzeiten bewusst eine Norm zu befürworten, die das 
Töten von Wesen seiner Art verbietet.813 Die Fähigkeit zur Vorfreude auf 
künftiges Erleben ist für die lebzeitige Betroffenheit aber indirekt bedeut­
sam, indem sie das Ausmass der Todesangst erhöhen kann. Quantitative 
Bedeutung hat diese Fähigkeit zudem für die erstgenannte Art der Betrof­
fenheit, den Verlust künftigen Erlebens bei effektiv eintretendem Tod. Denn 
Lebewesen, die sich auf Zukünftiges freuen können, haben in der Regel 
ein höheres Verlustpotenzial als solche, die das nicht können. Deshalb sind 
Lebewesen, die zwar nicht zu abstrakter Todesangst, jedoch zur Vorfreude 
auf künftiges Erleben fähig sind, durch den effektiven Tod ebenfalls stärker 
betroffen als Lebewesen, die bloss gegenwartsbezogene Empfindungen ha­
ben.
Zusammengefasst sind zukunftsbezogene Interessen in zweifacher Hinsicht 
für das Lebensinteresse relevant. Zum einen haben Lebewesen mit dieser 
Eigenschaft durch den Tod mehr zu verlieren, weil sie typischerweise ein 
höheres Potenzial an künftigen positiven Erlebnissen haben als bloss emp­
findungsfähige Wesen. Zum anderen bewirken sie, dass Lebewesen, die 
sich abstrakt vor dem Tod und damit vor dem Verlust künftiger Erlebnisse 
fürchten können, zur Lebenszeit explizit an einer Regelung interessiert 
sind, die ihre Tötung verbietet. Damit lassen sich drei Kategorien von 
Lebewesen mit je unterschiedlich starkem Lebensinteresse unterscheiden: 
Das stärkste Lebensinteresse haben Wesen, die sich zu Lebzeiten abstrakt 
vor dem Tod fürchten können und damit explizit an einem Tötungsverbot 
interessiert sind. Sie haben aufgrund ihrer Fähigkeiten typischerweise auch 
ein sehr hohes Potenzial an positivem Empfinden, das ihnen der tatsächli­
che Tod nehmen würde. Das zweitstärkste Lebensinteressen haben Wesen 
mit zukunftsbezogenen Interessen, die sich nicht abstrakt vor dem Tod 
fürchten können. Sie sind werden erst durch den effektiv eintretenden 

813 Vorne Rz. 601, 603.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

324

621

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tod benachteiligt, jedoch sehr stark, weil sie typischerweise ein hohes 
Verlustpotenzial haben, das nicht nur einfache, momentbezogene Empfin­
dungen umfasst, sondern auch vorausempfundene, komplexere Erlebnisse, 
längerfristige Wünsche oder Pläne. Das schwächste Lebensinteresse haben 
empfindungsfähige Wesen, die weder abstrakte Todesangst noch sonstige 
zukunftsbezogene Interessen haben. Sie werden ebenfalls erst durch den 
tatsächlichen Tod benachteiligt, und zwar vergleichsweise schwach, weil sie 
nur relativ einfache Empfindungen verlieren, die sie zu Lebzeiten gar nicht 
voraussehen konnten.
Damit gibt es zwei Möglichkeiten, wie man der Auffassung folgen kann, 
dass zukunftsbezogene Interessen eine notwendige Bedingung für den Le­
bensschutz sind. Die eine besteht darin, zu sagen, dass alle Lebewesen 
mit zukunftsbezogenen Interessen einen Lebensschutzanspruch haben, d.h. 
alle Lebewesen, die mindestens fähig sind, überhaupt Interessen zu bilden, 
die sich über eine nicht bloss vernachlässigbar kurze Zeit auf die Zukunft 
erstrecken. Ausgeschlossen wären nur empfindungsfähige Lebewesen mit 
rein gegenwartsbezogenen Interessen. Da abstrakte Todesangst nicht erfor­
derlich wäre, würde die lebzeitige Betroffenheit keine Rolle spielen. Die 
Begründung müsste somit lauten, dass Lebewesen mit zukunftsbezogenen 
Interessen ein grösseres Potenzial an positiven Empfindungen und Erleb­
nissen haben, die sie mit dem Tod verlieren würden, als bloss empfin­
dungsfähige Wesen. Deshalb seien sie vor Tötung zu schützen und die 
bloss empfindungsfähigen nicht. Damit würde die Ungleichbehandlung 
zwischen Wesen mit und solchen ohne zukunftsbezogenen Interessen auf 
der Grundlage eines quantitativen Unterschieds begründet. Denn qualitativ 
bestünde die Bedingung des Lebensschutzes nur darin, dass das Lebewe­
sen durch den Tod überhaupt potenzielle Empfindungen verliert, was alle 
empfindungsfähigen Lebewesen erfüllen. Quantitativ müsste dieser Verlust 
jedoch ein gewisses Mass erreichen, das nur Lebewesen mit zukunftsbezo­
genen Interessen erfüllen.
Diese Begründung überzeugt nicht. Wenn zwei Wesen sich in einem tat­
sächlichen Merkmal quantitativ unterscheiden, entspricht es der Natur der 
Sache und der Logik viel mehr, dass sie deswegen auch in normativer 
Hinsicht quantitativ und nicht qualitativ ungleich zu behandeln sind. Dem­
entsprechend müsste der Unterschied im Verlustpotenzial zur Folge haben, 
dass Lebewesen mit einem grösseren Verlustpotenzial einen stärkeren Le­
bensschutz beanspruchen können als Lebewesen mit einem kleineren, und 
nicht, dass Lebewesen mit einem kleineren Verlustpotenzial gar keinen 
Lebensschutz beanspruchen können. Es ist zwar nicht auszuschliessen, dass 

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

325

622

623

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in gewissen Fällen ein quantitativer tatsächlicher Unterschied normativ 
zu einer qualitativen Ungleichbehandlung führen kann. Dazu bräuchte es 
aber eine spezielle Begründung durch zusätzliche Argumente. Es müsste 
überzeugend dargelegt werden, warum ein geringeres Mass derselben Ei­
genschaft für den grundsätzlichen Anspruch nicht genügt und bei welchem 
Mindestmass die Grenze zu setzen wäre. Solche Argumente liegen hier 
nicht vor und sind auch nicht ersichtlich. Deswegen bleibt es dabei, dass 
ein quantitativer Unterschied im Verlustpotenzial nur einen quantitativen 
Unterschied in der Stärke des Lebensschutzes bewirken kann. Zukunftsbe­
zogene Interessen sind demnach ein möglicher Verstärkungsgrund, aber 
keine Bedingung für den Lebensschutz.
Die andere Möglichkeit besteht darin, den Lebensschutz auf einen qualifi­
zierten Teil der Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen zu beschrän­
ken, d.h. auf solche, die sich durch ein qualitatives Merkmal von den übri­
gen unterscheiden. Das trifft auf Lebewesen zu, die nicht nur an künftigen 
Ereignissen interessiert sind, sondern sich auch davor fürchten können, 
diese Ereignisse nicht mehr zu erleben, wenn sie sterben. Eine solche 
Furcht setzt ein minimales Bewusstsein der eigenen Sterblichkeit und der 
Kausalität zwischen dem eigenen Tod und dem Verlust künftiger Erlebnisse 
voraus. Für einen eigentlichen, leidensunabhängigen Lebensschutz muss 
diese Furcht zudem auch ausserhalb konkreter Lebensgefahren eintreten 
können. Bedingung des Lebensschutzes wäre nach dieser Version somit 
die Fähigkeit, sich abstrakt vor dem Tod zu fürchten. Zu begründen wäre 
dies damit, dass nur Lebewesen mit dieser Fähigkeit ein explizites Interesse 
haben, einer abstrakten Regel zuzustimmen, die das Töten von Wesen ihrer 
Art verbietet. Das Fehlen einer solchen Regel würde sie schon zu Lebzeiten 
belasten, ohne dass eine konkrete Gefahr besteht, getötet zu werden. Allein 
die abstrakte Angst vor der Möglichkeit, getötet zu werden, würde einen 
Lebensschutzanspruch begründen, der mit einem Tötungsverbot umzuset­
zen wäre. Denn ein Tötungsverbot kann diese Angst verringern, da es die 
Wahrscheinlichkeit, getötet zu werden, von der diese Angst massgeblich 
abhängt, verringert. Grund und Bedingung für den Lebensschutz wäre also 
nicht der effektive Verlust durch den tatsächlich eintretenden Tod, sondern 
die lebzeitige Furcht vor diesem Verlust, und zwar nur diese. Denn wenn 
es auch auf den effektiven Verlust selbst ankäme, würde bereits dieser allein 
einen gewissen Lebensschutzanspruch begründen, womit alle Lebewesen 
zu schützen wären, die positive Empfindungen zu verlieren haben, d.h. alle 
empfindungsfähigen Wesen. Sollten aber nur Lebewesen mit abstrakter To­

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

326

624

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


desangst geschützt werden, käme dem Verlust als solchem nur die indirekte 
Bedeutung zu, dass die lebzeitige Todesfurcht – und damit das Lebensinter­
esse – umso grösser wäre, je grösser der Verlust an positiven Empfindungen 
im Fall des Sterbens wäre. Direkte Bedeutung hätte mit anderen Worten 
nur die Angst vor dem Tod, nicht aber der Tod selbst, der den Grund 
und den Gegenstand dieser Angst bildet. Eine solche Begründung mutet 
ausgesprochen seltsam an.814 Warum sollte die Angst vor etwas moralisch 
bedeutsam sein, wenn dieses etwas nicht selbst moralisch bedeutsam ist? 
Wenn der Tod selbst moralisch unproblematisch wäre, mit welcher Grund­
lage liesse sich denn die Angst vor ihm moralisch problematisieren? Kann 
es wirklich sein, dass der Tod nur ein Unwert ist, weil man ihn fürchtet, 
oder ist es doch umgekehrt so, dass man ihn fürchtet, weil er ein Unwert 
ist?815

Nach dem, was weiter vorne zur ethischen Relevanz von Empfindungen 
ausgeführt wurde, muss die Antwort auf die letzte Frage lauten, dass bei­
des zutrifft. Empfindungen sind in der Ethik nicht nur durch sich selbst, 
sondern auch durch ihre biologische Lebenserhaltungsfunktion bedeutsam 
und beide Bedeutungsarten, die selbständige wie die abgeleitete, sind zu 
berücksichtigen.816 Auf die abstrakte Todesangst angewendet bedeutet dies, 
dass diese Angst einerseits selbständige Bedeutung als unmittelbar spürbare 
negative Empfindung hat, die es soweit möglich zu vermeiden gilt. Ein 
Mittel zu dieser Vermeidung sind Tötungsverbote. Insofern ist der Tod 
(bzw. die Erlaubtheit des Tötens) ein Unwert, weil er gefürchtet wird. An­
dererseits hat abstrakte Todesangst die abgeleitete Bedeutung, dass sie den 
Lebewesen, welche diese Angst haben, dabei hilft, am Leben zu bleiben. 
Der Tod soll also mithilfe der Todesangst vermieden werden. Insofern 
wird der Tod gefürchtet, weil er ein Unwert ist – etwas, das vermieden 
werden soll. Aus dem Gebot, sowohl die selbständige als auch die abgelei­
tete Bedeutung von Empfindungen zu berücksichtigen, folgt, dass es zur 
Begründung von Tötungsverboten nicht nur auf Todesangst allein, sondern 
auch auf den Grund der Todesangst, den Unwert des Todes, ankommen 
muss. Eine normative Ordnung, die das Töten prinzipiell erlaubt, ist also 
nicht nur insoweit abzulehnen, als sie Todesangst fördert, sondern auch 
insoweit, als sie Tötungen fördert, die an sich falsch sind. Auf die Frage, 
welche Tötungen an sich, d.h. unabhängig von Todesangst, falsch sind, 

814 So auch Ladwig, Tiere essen (Fn. 392), S. 13.
815 Zu dieser Frage auch J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 76.
816 Vorne Rz. 556, 566, 571.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

327

625

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wurde bereits eine begründete Antwort vorgelegt. Es sind – Ausnahmen 
vorbehalten – alle Tötungen, die sich gegen empfindungsfähige Lebewesen 
richten. Denn alle empfindungsfähigen Lebewesen haben durch die lebens­
erhaltende Funktion ihrer Empfindungen ein Interesse am Weiterleben und 
der Tod ist für sie nachteilig, weil er ihnen die Möglichkeit nimmt, auch 
in Zukunft positive Empfindungen zu erleben. Die so begründete Relevanz 
der blossen Empfindungsfähigkeit in der Tötungsfrage konnte bisher nicht 
überzeugend widerlegt werden. Wenn Empfindungsfähigkeit also bereits 
ein Lebensinteresse begründet, können strengere Kriterien dafür keine Be­
dingung sein.
Somit ergibt sich, dass die Fähigkeiten, zukunftsbezogene Interessen oder 
abstrakte Todesangst zu bilden, keine Bedingung für den Lebensschutzan­
spruch sind, sondern allenfalls ein Verstärkungsgrund.
Damit wurde gezeigt, dass die Auffassung, zukunftsbezogene Interessen 
oder abstrakte Todesangst seien eine notwendige Bedingung des Lebens­
schutzes, bereits auf konzeptioneller Ebene abzulehnen ist. Ein weiterer 
Ablehnungsgrund könnten ihre praktischen Konsequenzen sein. Um die 
Konsequenzen, die sich aus den einzelnen Positionen zur Frage der Lebens­
schutzbedingungen ergeben, geht es in der folgenden Gegenüberstellung.

e) Empfindungsfähigkeit oder strengere Kriterien: Folgen- und 
Gesamtvergleich

Würde Empfindungsfähigkeit als Bedingung eines prinzipiellen Lebens­
schutzes genügen, dürften alle empfindungsfähigen Lebewesen nur noch 
in begründeten Ausnahmefällen getötet werden. Dies betrifft nach dem ak­
tuellen Wissens- und Anerkennungsstand alle Wirbeltiere und einige Arten 
der wirbellosen Tiere (z.B. Oktopusse und Hummer).817 Alle Tiere, die nach 
dem gegenwärtigen Tierschutzrecht in der Schweiz bisher vor Leiden (und 
mutwilligen Tötungen) geschützt werden, müssten auch vor allen leidfreien 
Tötungen geschützt werden, soweit sich diese nicht durch Ausnahmegrün­
de rechtfertigen lassen. Es ist klar, dass damit die im derzeitigen Recht 
geltende Freiheit, solche Tiere zu töten, eingeschränkt werden müsste, auch 
wenn die Frage, welche Ausnahmen vom Lebensschutz zulässig wären, 

817 Dazu Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 22, 24; zum Stand der Anerkennung 
im geltenden Recht vorne Rz. 9, 90.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

328

626

627

628

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


noch nicht diskutiert wurde. Diese Einschränkung der „Tiertötungsfreiheit“ 
kann von einigen Menschen als nachteilig empfunden werden.
Was den eigenen Lebensschutz der Menschen betrifft, würde sich gegen­
über dem derzeitigen Rechtszustand hingegen nichts Wesentliches ändern. 
Empfindungsfähigkeit ist, im Unterschied etwa zur Vernunftfähigkeit, eine 
Eigenschaft, die so gut wie alle Menschen haben. Sie wird vor der Ge­
burt erworben und bleibt bis zum Lebensende erhalten, und zwar auch 
dann, wenn höhere kognitive Fähigkeiten z.B. wegen einer Hirnschädigung 
verloren gehen. Sie kann zwar in speziellen Situationen wie unter Vollnar­
kose oder bei komatöser Bewusstlosigkeit inaktiv sein. Am Lebensschutz­
anspruch ändert das aber nichts, solange die Aussicht besteht, dass die 
Empfindungsfähigkeit zurückerlangt wird und mit ihr die Möglichkeit, 
weiterhin positive Empfindungen zu erleben. Da also alle lebenden Men­
schen in Normalsituationen empfindungsfähig sind, hätten sie alle einen 
Anspruch auf Schutz ihres Lebens, wie es dem geltenden Recht entspricht. 
Auch in Bezug auf noch ungeborene, aber bereits gezeugte Menschen 
ergäbe sich eine Regelung, die dem geltenden Recht im Wesentlichen ent­
spricht. Abtreibungen wären bis zu einem bestimmten Zeitpunkt während 
der Schwangerschaft ohne besondere Rechtfertigung zulässig, nämlich bis 
der Fötus die Empfindungsfähigkeit erlangt und damit einen eigenen di­
rekten Lebensschutzanspruch erwirbt. Nach einer vorsichtigen Schätzung 
dürfte das frühestens in der 20. Schwangerschaftswoche der Fall sein.818 Im 
geltenden schweizerischen Strafrecht sind Schwangerschaftsabbrüche mit 
dem Willen der schwangeren Frau ebenfalls während einer bestimmten 
Zeitspanne ohne besondere materielle Voraussetzungen erlaubt, nämlich 
bis zum Ablauf von zwölf Wochen seit Beginn der letzten Periode (Art. 119 
Abs. 2 StGB).819 Nach dieser Frist ist ein Abbruch nur noch mit besonderer 
Rechtfertigung zulässig, nämlich wenn er nach ärztlichem Urteil nötig ist, 
um die Gefahr einer schweren körperlichen Schädigung oder seelischen 
Notlage für die Frau abzuwenden (Art. 119 Abs. 1 StGB). Die gesetzliche 
Frist von zwölf Wochen ist zwar kürzer als die Zeit, nach der die Empfin­
dungsfähigkeit tatsächlich erlangt wird (mindestens 20 Wochen). Immer­
hin besteht aber Übereinstimmung darin, dass ein eigentlicher Schutz 
des menschlichen Lebens, auf dessen Grundlage eine Tötung bzw. ein 
Schwangerschaftsabbruch nur noch mit besonderer Rechtfertigung erlaubt 

818 Vgl. vorne Rz. 588.
819 Warum die Frist gerade zwölf Wochen beträgt, ist der Norm nicht zu entnehmen 

und soll hier auch nicht geklärt werden.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

329

629

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist, nicht schon mit der Zeugung und nicht erst mit der Geburt, sondern 
während der Schwangerschaft beginnt. Der Erwerb der Empfindungsfähig­
keit bedeutet wohlverstanden den Beginn eines direkten Lebensschutzes, 
der im Interesse des werdenden Menschen selbst liegt.820 Davon unberührt 
bleibt die Möglichkeit, einen früher (z.B. mit der Zeugung) beginnenden 
Lebensschutz indirekt zu begründen, etwa mit den Interessen beider wer­
denden Eltern oder mit Allgemeininteressen (z.B. Schutz vor ausufernden 
Gesundheitskosten durch massenhafte Abtreibungen oder vor moralischer 
Verrohung durch missbräuchliche Zeugung und Verwendung von Embryo­
nen als Folge einer zu weiten Abtreibungsfreiheit). Insgesamt führt das 
Kriterium der Empfindungsfähigkeit für Menschen jedenfalls zu einem 
Lebensschutz, welcher der heutigen Rechtsregelung sehr weit entspricht.
Was aus der Festlegung dieses Kriteriums als Lebensschutzbedingung nicht 
folgt, ist dass alle empfindungsfähigen Wesen einen gleichen Anspruch auf 
Lebensschutz haben. Es steht noch die Möglichkeit offen, dass Lebewesen 
mit weiteren Eigenschaften wie zukunftsbezogenen Interessen, abstrakter 
Todesangst oder der Fähigkeit, komplexe Wünsche und langfristige Pläne 
zu entwickeln, einen stärkeren Lebensschutzanspruch erhalten sollen als 
solche, die bloss empfindungsfähig sind. Dies könnte auch bedeuten, dass 
es bereits unter Menschen unterschiedlich starke Lebensschutzansprüche 
gibt, da nicht alle Menschen die gleichen Fähigkeiten haben.821 Sicher 
wäre aber, dass alle empfindungsfähigen Lebewesen, und damit auch alle 
Menschen, jedenfalls einen Grundanspruch auf Lebensschutz hätten, aus 
dem zumindest folgte, dass das Töten dieser Wesen nur mit einer rechtfer­
tigenden Begründung erlaubt wäre. Mit diesem Grundanspruch für alle 
Menschen führt das Kriterium der Empfindungsfähigkeit auch zu einem 
Lebensschutz, der den gesellschaftlichen Erwartungen an einen (möglichst) 
umfassenden Schutz des menschlichen Lebens gerecht wird oder zumin­
dest sehr nahekommt.
Würde der Grundanspruch auf Lebensschutz hingegen davon abhängig 
gemacht, ob ein Wesen zukunftsbezogene Interessen hat, sich auf zukünfti­
ge Ereignisse freuen oder sich abstrakt vor dem Tod fürchten kann, wäre 
der Kreis der zu schützenden Lebewesen deutlich enger. Je nachdem, wie 
die Voraussetzungen genau festgelegt würden, wären ausser Menschen viel­
leicht noch einige Arten von Tieren mit hochentwickelten Fähigkeiten wie 

820 J.-C. Wolf, Beraubungsargument (Fn. 348), S. 11.
821 Vgl. McMahan, Killing (Fn. 499), S. 234 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

330

630

631

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschenaffen, Wale, Elefanten und einige Vogelarten dabei.822 Vor allem 
aber wären nicht einmal alle Menschen vor Tötung zu schützen, da der 
Lebensschutz individuell ist und nicht jedes menschliche Individuum die 
strengen Voraussetzungen erfüllen würde. Die Fähigkeiten, die notwendig 
sind, um künftige Ereignisse vorauszusehen, sich darauf zu freuen oder sich 
davor zu fürchten, oder um die eigene Sterblichkeit und die Bedeutung 
des Sterbens zu kennen, sind nicht bei allen Menschen gleichermassen 
vorhanden. Bei einigen fehlen sie sogar ganz. Neben den selteneren Fällen 
von Menschen, welche diese Fähigkeiten hatten, aber wieder komplett 
verloren haben (z.B. durch schwere Hirnschädigungen als Folge von Un­
fällen oder Krankheiten), gibt es vor allem viele Menschen, welche diese 
Fähigkeiten noch gar nicht erworben haben: alle Ungeborenen, Neugebo­
renen und Kleinkinder bis zu einem gewissen Alter. Sie alle wären vom 
direkten Lebensschutz ausgeschlossen.823 Das ist ein deutlicher Unterschied 
zum Kriterium der Empfindungsfähigkeit: Während jenes alle Menschen 
einschliesst ausser die ungeborenen in einer ersten Phase der Schwanger­
schaft, schliessen diese strengeren Kriterien auch viele Menschen aus, die 
bereits geboren wurden. Der bekannte Einwand der marginalen Menschen, 
der sich gegen das allgemeine ratiozentrische Vernunftkriterium richtet,824 

trifft also sinngemäss auch gegen die spezifischen Lebensschutzkriterien 
der zukunftsbezogenen Interessen und der abstrakten Todesangstfähigkeit
zu. Die Kriterien sind zu streng, weil sie einigen Lebewesen (Menschen) 
einen Lebensschutzanspruch verweigern, obwohl ihnen nach allgemeiner 
gesellschaftlicher Ansicht und moralischer Intuition ein solcher Anspruch 
gewährt werden muss.825 Ohne diesen Anspruch könnten sie nur aus indi­
rekten Gründen vor Tötung geschützt werden, z.B. weil die Eltern wollen, 
dass ihr Kind weiterlebt. Das beträfe wohlgemerkt jeden Menschen in 
der Anfangsphase seines Lebens. Jedes Kind müsste zuerst ein gewisses 
Alter bzw. einen gewissen Entwicklungsstand erreichen, um einen eigenen 
Anspruch auf Leben zu erlangen. Vorher wäre es dem Willen seiner Eltern 
unterworfen, die auch entscheiden könnten, dass ihr (gesundes) Kind ster­
ben soll. Und selbst wenn man auf das Potenzialitätsargument826 zurück­

822 Vgl. Rippe, Lebensschutz (Fn. 36), S. 113.
823 Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 73.
824 Dazu vorne Rz. 421–426.
825 Vgl. Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 68 f.; Francione, Introduction 

(Fn. 723), S. 142; Regan, CFAR (Fn. 381), S. 102.
826 Dazu vorne Rz. 440–443.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

331

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


greift, um Säuglinge und Kleinkinder in den Schutzbereich einzuschliessen, 
blieben immer noch viele Menschen ausgeschlossen, weil sie nicht einmal 
das Potenzial für die geforderten Eigenschaften haben (geistig schwer Be­
hinderte, Demenzkranke etc.). Eine solche Regelung würde wohl von kaum 
einer menschlichen Gesellschaft akzeptiert und sie wäre auch intuitiv klar 
abzulehnen. Ein bloss indirekter Lebensschutz für bereits geborene empfin­
dungsfähige Menschen wäre viel zu schwach. Eine solche Regelung wäre 
aber die notwendige Folge dieser strengen Lebensschutzkriterien. Um sie 
zu vermeiden, muss man als Bedingung des direkten Lebensschutzes ein 
weniger strenges Kriterium genügen lassen, das alle Menschen einschliesst 
– mit der Konsequenz, dass sich der Lebensschutz auch auf alle nicht­
menschlichen Lebewesen erstreckt, welche dieses Kriterium erfüllen.827 

Dieses Kriterium ist die Empfindungsfähigkeit.
Darüber hinaus ist selbst bei gesunden erwachsenen Menschen mit voll 
entwickelten Fähigkeiten nicht klar, ob sie in allen Normalsituationen (d.h. 
ausser bei Notwehr, Notstand etc.) vor Tötung geschützt wären, wenn als 
Bedingung des direkten Lebensschutzes die Fähigkeit zu abstrakter Todes­
angst verlangt würde. Denn wie zuvor dargelegt wurde, müsste eine Posi­
tion, die nur Lebewesen mit dieser Fähigkeit einen Lebensschutzanspruch 
zuspricht, auf der Annahme basieren, dass das Lebensinteresse nur von 
der lebzeitigen Angst vor dem Sterben abhängt, und nicht auch davon, 
dass der Tod effektiv künftige positive Empfindungen vereitelt (sonst müss­
te bereits Empfindungsfähigkeit einen Lebensschutzanspruch begründen). 
Dies müsste konsequenterweise für alle Arten von Lebewesen gelten. Auch 
gesunde erwachsene Menschen wären dann also nur aus dem Grund vor 
Tötung zu schützen, dass sie sich vor dem Sterben fürchten können, und 
nicht auch deshalb, weil ihnen der Tod tatsächlich die Möglichkeit nimmt, 
in Zukunft Freude zu erleben, sich Wünsche zu erfüllen oder Projekte zu 
verwirklichen. Nun sind aber Fälle von Tötungen denkbar, vor denen sich 
Menschen kaum je (abstrakt oder konkret) fürchten, obwohl sie grundsätz­
lich dazu fähig wären. Es könnte z.B. vorkommen, dass in einem Spital, das 
nach aussen einen absolut vertrauenswürdigen Eindruck macht, hin und 
wieder Menschen getötet werden, die für eine Operation vorgesehen sind, 
indem ihnen ohne ihr Wissen absichtlich eine tödliche Dosis Narkosemittel 
verabreicht wird. Sie würden dabei weder Schmerzen noch konkrete Angst 
verspüren und auch sonst würden sie nichts von ihrer Tötung mitbekom­
men. Den Angehörigen und der Öffentlichkeit würde jeweils glaubhaft 

827 Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 69, 71.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

332

632

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vorgelogen, die Menschen seien an einer Infektion oder an einer erst 
bei der Operation entdeckten, bereits zu weit fortgeschrittenen tödlichen 
Krankheit gestorben. Ausser dem verschwiegenen Spitalpersonal würde 
niemand jemals erfahren, dass an diesem Ort absichtlich Menschen getötet 
werden. Es steht ausser Frage, dass auch solche Tötungen moralisch falsch 
und zu verbieten sind. Fraglich ist aber, ob das Verbot solcher Tötungen al­
lein mit der abstrakten Todesangst der Menschen begründet werden kann. 
Zwar gibt es Menschen, die sich ohne konkreten Anlass Gedanken und 
Vorstellungen darüber machen, dass solche heimlichen Tötungen möglich 
sind. Es könnte aber ebenso viele Menschen geben, die sich über Derartiges 
kaum Gedanken machen. Und von denen, die sich Gedanken machen, 
dürften sich längst nicht alle ernsthaft davor fürchten, weil viele es für 
höchst unwahrscheinlich halten, dass sie selbst oder Angehörige von ihnen 
jemals auf so eine Weise getötet werden könnten. Es wären zudem noch 
absurdere Fälle denkbar, an die noch weniger gedacht wird. Wenn sich 
vor einer bestimmten Sache niemand oder kaum jemand fürchtet, ist es 
nun aber nicht sehr überzeugend, diese Sache mit der Begründung zu ver­
bieten, dass man sich davor fürchten kann. Das Kriterium der abstrakten 
Todesangst als Lebensschutzbedingung hätte also zur Folge, dass sich ge­
wisse Menschentötungsverbote, über deren Richtigkeit und Notwendigkeit 
Einigkeit besteht, nicht oder nur wenig überzeugend begründen lassen. Viel 
einfacher und plausibler lässt sich ein Verbot von heimlichen Tötungen wie 
jenen im Spitalbeispiel damit begründen, dass diese Tötungen unabhängig 
von jeder Angst deshalb falsch sind, weil sie den getöteten Menschen die 
Möglichkeit nimmt, künftige positive Empfindungen (Freude, Wunscher­
füllungen etc.) zu erleben. Das heisst ebenfalls, dass Empfindungsfähigkeit 
als Lebensschutzbedingung genügen muss.
Der Vergleich der Folgen spricht schon aus rein menschbezogener Perspek­
tive klar dafür, die Empfindungsfähigkeit als Lebensschutzbedingung ge­
genüber den strengeren Kriterien (zukunftsbezogenen Interessen, abstrak­
ter Todesangst) vorzuziehen. Um die Argumente nochmals zusammenzu­
fassen, wären im Falle der strengeren Kriterien viele Menschen (Kleinkin­
der, Behinderte) vom direkten Lebensschutz ausgeschlossen. Sie könnten 
nur durch indirekt (z.B. mit Angehörigeninteressen) begründete, instabi­
le Verbote vor Tötung geschützt werden. Zudem wäre der Lebensschutz 
im Fall der abstrakten Todesangst als Bedingung sogar für Menschen 
mit voll entwickelten, uneingeschränkten Fähigkeiten lückenhaft, wie das 
Spitalbeispiel gezeigt hat. Ein solider Lebensschutz darf nicht bloss auf 

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

333

633

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Begründung beruhen, der Tod sei ein Unwert, weil der Gedanke an 
ihn Angst macht. Er muss sich auch darauf stützen, dass der Tod wegen 
seiner tatsächlichen Wirkung, der Vereitelung künftiger positiver Empfin­
dungen, ein Unwert ist (und deshalb Angst macht). Es ergibt sich somit, 
dass das Beraubungsargument, das auf diese tatsächliche Wirkung abstellt 
und nur Empfindungsfähigkeit verlangt, auch für den Lebensschutz der 
Menschen entscheidend ist.828 Würde als Grundbedingung mehr als nur 
Empfindungsfähigkeit verlangt, hätte dies mit dem instabilen und unvoll­
ständigen Lebensschutz eine Folge, die für Menschen derart nachteilig 
wäre, dass sie nicht akzeptiert werden könnte.
Demgegenüber wären die Folgen, die sich ergäben, wenn Empfindungsfä­
higkeit als Lebensschutzbedingung genügte, für Menschen gut annehmbar. 
Was den Schutz menschlichen Lebens betrifft, entsprächen sie weitestge­
hend dem, was nach der schweizerischen Rechtsordnung gegenwärtig gilt, 
nämlich dass alle geborenen Menschen solid vor Tötung geschützt werden. 
Der Schutz des ungeborenen Lebens würde vielleicht einige Wochen später 
einsetzen als nach dem geltenden Recht. Das wäre aber nur eine unwesent­
liche Abweichung im Vergleich zu den Folgen, die sich bei den strengeren 
Kriterien ergeben würde: gar kein (direkter) Lebensschutz für ungeborene 
Menschen und nicht einmal für alle geborenen. Mit der Empfindungsfähig­
keit als Bedingung wären Menschen insgesamt wesentlich besser vor Tö­
tung geschützt als mit den strengeren Kriterien. Tendenziell nachteilig wäre 
für einige Menschen die Einschränkung der Freiheit, empfindungsfähige 
Tiere zu töten, die sich als weitere Folge gegenüber dem bisherigen Recht 
ergäbe. Wie diese Beschränkung zu bewerten ist, wird die noch folgende 
Untersuchung zur Einschränkung des tierlichen Lebensschutzes durch Aus­
nahmegründe zeigen. Schon hier lässt sich aber als vorläufige Einschätzung 
und aus grundsätzlichen Überlegungen erkennen, dass diese Freiheitsbe­
schränkung für Menschen eine sehr geringfügige Benachteiligung wäre. 
Sie wäre jedenfalls geringfügiger als der schwache eigene Lebensschutz, 
den sie im Falle der strengeren Kriterien hätten. Denn Tiere zu töten, ist 
nicht etwas, das für Menschen generell vorteilhaft ist, sondern etwas, das 
unter bestimmten Umständen vorteilhaft sein kann, etwa wenn es dem 
eigenen Schutz dient. Dagegen ist es für Menschen generell vorteilhaft, 
umfassend und zuverlässig vor Tötung geschützt zu werden. Die Folgen 
der Empfindungsfähigkeit als Lebensschutzbedingung sind für Menschen 
somit insgesamt besser als jene der strengeren Kriterien.

828 Zu dieser Frage vorne Rz. 589.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

334

634

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von den Menschen abgesehen kommt hinzu, dass die Empfindungsfähig­
keit als Lebensschutzbedingung für die grosse Mehrheit der empfindungs­
fähigen Tiere bessere Folgen hätte als die strengeren Kriterien. All jene 
empfindungsfähigen Tiere, die nicht zusätzlich über zukunftsbezogene 
Interessen oder abstrakte Todesangst verfügen, wären nämlich nur dann 
überhaupt vor Tötung geschützt. Dass dies in ihrem Interesse läge, wurde 
ebenso gezeigt, wie dass die Interessen aller empfindungsfähigen Tiere – 
und nicht nur jene der Menschen – im Rahmen einer nichtspeziesistischen
Ethik berücksichtigt werden müssen. Damit führt der Folgenvergleich zum 
Ergebnis, dass es insgesamt besser ist, einen Grundanspruch auf Lebens­
schutz allen empfindungsfähigen Wesen zu gewähren, als ihn nur jenen 
zu gewähren, die zukunftsbezogene Interessen oder abstrakte Todesangst 
haben können.
Von den Folgen abgesehen können die einzelnen Lebensschutzkriterien 
namentlich darin verglichen werden, wie gut bzw. leicht sich ihre morali­
sche Relevanz für das Lebensinteresse begründen lässt. In dieser Hinsicht 
liegen die Vorteile eher bei den strengeren Kriterien. Dass ein Lebewesen 
dem eigenen (schmerzlosen) Tod abgeneigt ist, lässt sich am leichtesten 
nachvollziehen, wenn dieses Lebewesen fähig ist, zukünftige Ereignisse 
in seinem Leben vorauszusehen und vorauszuempfinden, und überdies 
die Bedeutung des Todes sowie seine eigene Sterblichkeit kennt. Denn so 
weiss es, dass es die künftigen Ereignisse, zu denen es in der Regel eine 
überwiegend positive Einstellung hat – sich also darauf „freut“ oder sie 
erleben „will“ –, nur erleben kann, solange es nicht stirbt. Bei Wesen, die 
kein solches Todesbewusstsein haben, aber künftige Erlebnisse voraussehen 
und vorausempfinden können, lässt sich immerhin relativ leicht nachvoll­
ziehen, dass sie diese künftigen Erlebnisse bewusst positiv bewerten, sie 
also „wollen“ oder „sich darauf freuen“ können. Weil diese ihr Weiterleben 
voraussetzen, haben sie insofern ein explizites Interesse am Weiterleben, 
auch wenn sie nicht wissen, dass der Tod dieses Weiterleben beenden 
würde. Bei Lebewesen, die bloss (gegenwartsbezogen) empfindungsfähig 
sind, ist die Begründung des Lebensinteresses umständlicher. Aus der bio­
logischen Lebenserhaltungsfunktion von Empfindungen lässt sich zwar ein 
Lebensinteresse aller empfindungsfähigen Wesen ableiten, allerdings nicht 
eines, das sie direkt oder explizit als Interesse am Weiterleben wahrneh­
men, sondern eines, das lediglich auf der instrumentellen Verknüpfung 
von Empfinden und Leben beruht. Um zu zeigen, dass der angst- und 
schmerzfreie Tod für empfindungsfähige Wesen nachteilig ist, braucht es 
zusätzlich das Beraubungsargument. Dieses stellt nicht auf reale, aktuelle 

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

335

635

636

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Empfindungen ab, sondern auf hypothetische, potenzielle – auf das, was 
ein Wesen empfinden würde, wenn es weiterlebte, ohne es voraussehen 
zu können. Im Falle der Empfindungsfähigkeit ist die Begründung des 
Lebensinteresses also aufwendiger und weniger leicht nachzuvollziehen als 
im Falle der strengeren Kriterien.
Damit steht dem Vorteil, den die Empfindungsfähigkeit gegenüber den 
strengeren Kriterien in Bezug auf die Folgen hat, ein gewisser Nachteil bei 
der Begründung des Lebensinteresses gegenüber. Dieser Nachteil ist aller­
dings nicht als derart bedeutend zu bewerten, dass er nicht hinnehmbar 
wäre. Die Begründung des Lebensschutzes aufgrund der Empfindungsfä­
higkeit ist zwar nicht besonders einfach, sie ist aber dennoch schlüssig und 
plausibel. Und sie ist alternativlos für einen Lebensschutz, der so umfas­
send ist, dass er nicht auch einen Teil der Menschen ausschliesst. Denn ein 
solcher Ausschluss würde wie gezeigt resultieren, wenn als Lebensschutzbe­
dingung die strengeren Kriterien erfüllt sein müssten, was wie gesagt nicht 
hinnehmbar wäre. Für den Gesamtvergleich sind die Folgen der einzelnen 
Kriterien somit weit bedeutender als die Einfachheit der Begründung ihrer 
Relevanz. Damit bleibt es dabei, dass die Empfindungsfähigkeit als Lebens­
schutzbedingung den strengeren Kriterien klar vorzuziehen ist.
Zusätzlich gibt es zwei praktische Argumente zugunsten der Empfindungs­
fähigkeit. Das eine nimmt darauf Rücksicht, dass es in der praktischen 
Realität oft nicht gelingt, Tiere so zu töten, dass es ihnen keinerlei Schmer­
zen, Angst oder sonstiges Leiden bereitet.829 Namentlich beim Schlachten
und beim Jagen kommt es neben der ohnehin kaum vermeidbaren Angst 
auch oft zu Schmerzen, etwa weil die Betäubung versagt oder die Tiere 
durch den Schuss nicht tödlich getroffen, sondern nur verletzt werden. 
Mit der Empfindungsfähigkeit als Lebensschutzbedingung würde dieses 
Angst- und Schmerzleiden weitgehend vermieden. Denn soweit Tiere, die 
Angst und Schmerzen empfinden können, überhaupt nicht getötet werden 
dürfen und soweit dieses Verbot eingehalten wird, bleiben sie auch von den 
Nebeneffekten des Tötens verschont.
Das andere Argument betrifft die Umsetzung des Lebensschutzes durch 
Festlegung der zu schützenden Tiere. Dazu muss für jede Tierart festgestellt 
werden, ob die Tiere die entscheidende Eigenschaft tatsächlich aufweisen 
oder nicht. Obwohl dies bei jeder Eigenschaft mit gewissen Schwierigkeiten 
und Unsicherheiten verbunden ist, dürfte doch die Feststellung, ob Tiere 

829 Dazu auch Ladwig, Tiere essen (Fn. 392), S. 10 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

336

637

638

639

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer bestimmten Art empfindungsfähig sind, wesentlich leichter und si­
cherer sein als die Feststellung, ob sie sie zukunftsbezogene Interessen oder 
abstrakte Todesangst haben.830 Ein Lebensschutz, der auf Empfindungsfä­
higkeit basiert, wäre damit auch einfacher umzusetzen als einer, der auf 
strengeren Kriterien basiert.
Damit hat auch der Gesamtvergleich gezeigt, dass es weit bessere Gründe 
dafür gibt, als Bedingung eines Grundanspruchs auf Lebensschutz die 
Empfindungsfähigkeit genügen zu lassen, als dafür, diesen Anspruch von 
strengeren Kriterien abhängig zu machen.

f ) Ergebnis: Lebensschutz für alle empfindungsfähigen Lebewesen

Es ergibt sich somit, dass alle Lebewesen, die empfinden können, einen 
moralischen Grundanspruch auf Lebensschutz haben. Das bedeutet, dass 
das Töten solcher Lebewesen prima facie, d.h. unter Vorbehalt von Ausnah­
men, ungerecht ist. Es ist so lange ungerecht, als es nicht im Einzelfall 
durch konkrete Gründe ausnahmsweise gerechtfertigt werden kann. Dieser 
Lebensschutz gründet einerseits darauf, dass Empfindungen funktional der 
Lebenserhaltung dienen, und andererseits darauf, dass der Tod für empfin­
dungsfähige Wesen nachteilig ist, weil er ihnen alle künftigen positiven 
Empfindungen verunmöglicht. Dass Empfindungsfähigkeit für den Grund­
anspruch genügt, bedeutet nicht, dass weitergehende Eigenschaften wie 
vielfältige, zukunftsbezogene Interessen, langfristige Wünsche und Projekte 
oder die Fähigkeit, sich ohne konkrete Lebensgefahr vor dem Sterben zu 
fürchten, für den Lebensschutz gar keine Bedeutung hätten. Es ist denkbar, 
dass solche Eigenschaften den Lebensschutz verstärken, sodass Lebewesen 
mit diesen Eigenschaften besser vor Tötung zu schützen sind als solche, die 
bloss empfindungsfähig sind. Ob eine solche Verstärkung richtig wäre, ist 
im Folgenden zu klären.

830 Zur Feststellung der Empfindungsfähigkeit hinten Rz. 654 ff.; vgl. zum ganzen Ar­
gument auch Rippe, Lebensschutz (Fn. 36), S. 113; zur Schwierigkeit der Feststellung 
zukunftsbezogener Interessen Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 228.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

337

640

641

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Stärkerer Lebensschutz durch abstrakte Todesangst und höheres 
Verlustpotenzial

In der Diskussion der Frage, ob eine normative Abstufung zwischen 
Grundlebensschutz und verstärktem Lebensschutz richtig wäre, ist auch 
darauf zu achten, welche praktische Bedeutung sie überhaupt hätte. Des­
halb ist vorab zu fragen, wie sich ein verstärkter Lebensschutzanspruch 
vom Grundanspruch, den alle empfindungsfähigen Wesen haben, über­
haupt praktisch unterscheiden könnte. Da beide Arten von Lebensschutz 
das Töten grundsätzlich verbieten, es also nur in begründeten Ausnah­
mefällen erlauben, könnte der Unterschied nicht beim Grundsatz des Le­
bensschutzes liegen, sondern nur bei den Ausnahmen, genauer bei den 
Voraussetzungen der Zulässigkeit von Ausnahmetötungen. Sie wären beim 
verstärkten Lebensschutz stets in irgendeiner Weise strenger als beim 
Grundlebensschutz. Eine Möglichkeit wäre, die Ausnahmegründe beim 
Grundanspruch sehr weit zuzulassen (z.B. auch Töten als Ausdruck von 
Kunstfreiheit) und beim verstärkten Lebensschutzanspruch nur sehr eng 
(z.B. nur zur Selbstverteidigung).831 Damit hätte die Abstufung eine grosse 
praktische Bedeutung, da die schwächer geschützten Lebewesen viel häufi­
ger getötet werden dürften als die stärker geschützten. Es wäre aber auch 
möglich, die praktische Bedeutung der Abstufung sehr gering zu halten, 
indem die Unterscheidung zwischen Grundlebensschutz und verstärktem 
Lebensschutz nur in ganz speziellen Fällen zum Tragen kommen dürfte. 
Solche Fälle sind Situationen, die weiter vorne mit dem Begriff der Konkur­
renz beschrieben wurden.832 Es sind Fälle, in denen die Leben von zwei 
oder mehreren Wesen zueinander in Konkurrenz stehen und mindestens 
ein Leben geopfert werden muss, damit eines oder mehrere andere erhalten 
werden können. Beispielsweise liegt so ein Fall vor, wenn sich in einem 
brennenden Gebäude ein Mensch und ein Kaiman befinden und nur einer 
von beiden vor den Flammen gerettet werden kann, wenn ein mit Men­
schen und Hunden überladenes Rettungsboot in einer stürmischen Flut zu 
sinken droht, falls nicht wenigstens ein Insasse über Bord geworfen wird, 
oder wenn in einem überlasteten Spital nur ein Teil der lebensbedrohlich 
verletzten Patienten rechtzeitig behandelt werden kann. Solche Fälle wer­
den fortan als zwingende Konkurrenzfälle bezeichnet, da sie zwingend eine 
Entscheidung zwischen mehreren Leben verlangen. Die Verstärkung des 

831 Vgl. als Beispiel einer so gearteten Abstufung Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), S. 207 f.
832 Vorne Rz. 374 (Regan, Rettungsboot), 453 (Midgley, brennendes Haus).

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

338

642

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lebensschutzes könnte in zwingenden Konkurrenzfällen darin zum Tragen 
kommen, dass Wesen mit verstärktem Lebensschutzanspruch gegenüber 
solchen mit einem blossen Grundanspruch Vorrang haben. Sofern die 
praktische Relevanz des verstärkten Lebensschutzes auf diese seltenen Fälle 
zwingender Konkurrenz beschränkt bliebe, wäre sie insgesamt nur sehr 
gering. Eine Abstufung des Lebensschutzes kann also je nach dem, wie 
weit oder restriktiv sie angewendet wird, eine grössere oder geringere Be­
deutung haben. Wie gross ihre Bedeutung sein soll, falls sie sich überhaupt 
begründen lässt, hängt auch davon ab, wie gut sie sich begründen lässt.
Die Gründe für eine Abstufung des Lebensschutzes wurden im Wesentli­
chen bereits genannt.833 Lebewesen, die zukunftsbezogene Interessen und 
abstrakte Todesangst haben, können auf zwei Arten stärker durch den Tod 
betroffen sein als Lebewesen, die bloss empfindungsfähig sind. Erstens 
sind sie, soweit sie sich abstrakt vor dem Tod fürchten können, schon 
zur Lebenszeit negativ betroffen, weil diese Furcht vor dem Tod und dem 
damit verbundenen Verlust künftigen Erlebens eine negative Empfindung 
ist. Diese nachteilige Wirkung geht nicht vom Tod selbst aus, sondern von 
der Vorstellung davon, dem Gedanken daran. Zweitens ist bei Lebewesen 
mit diesen Eigenschaften die nachteilige Wirkung, die vom Tod selbst 
ausgeht, der Verlust künftiger Empfindungen und Erlebnisse, stärker als 
bei bloss empfindungsfähigen Lebewesen. Da sie höhere oder komplexere 
kognitive und emotionale Fähigkeiten haben, verfügen sie über ein breite­
res Spektrum an verschiedenen Empfindungs- und Erlebensmöglichkeiten 
(Gefühle, Interessen, Wünsche, Pläne). Damit haben sie durch den Tod 
mehr zu verlieren, ein höheres Verlustpotenzial. Diese zweite Art der stär­
keren Betroffenheit trifft (in etwas geringerem Mass) auch auf Lebewesen 
zu, die nicht zu abstrakter Todesangst fähig sind, jedoch zukunftsbezogene 
Interessen haben. Beide Arten der stärkeren Betroffenheit sind ein Grund, 
den Tod von Lebewesen mit diesen höheren Eigenschaften als schwerwie­
gender zu bewerten und ihnen deshalb in zwingenden Konkurrenzsitua­
tionen den Vorrang vor bloss empfindungsfähigen Wesen zu gewähren. 
Diese Ungleichbewertung wäre mit dem Gleichheitssatz vereinbar, da die 
stärkere Betroffenheit ein tatsächlicher Unterschied ist, der die normative 
Unterscheidung rechtfertigt.834

833 Zum Folgenden vorne Rz. 619–621.
834 Zum Gleichheitssatz vorne Rz. 340; vgl. auch vorne Rz. 417–420 (Bedingungen 

einer zulässigen Ungleichbehandlung).

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

339

643

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein ähnliches Argument, das hier als Ergänzung angefügt werden kann, 
ist dasjenige der Gradualität. Alle Eigenschaften, die für das Lebensinter­
esse relevant sind, die allgemeine Empfindungsfähigkeit ebenso wie die 
Fähigkeiten, die zukunftsbezogene Interessen und abstrakte Todesangst er­
möglichen, sind in tatsächlicher Hinsicht graduell.835 Es sind also nicht 
Eigenschaften, die entweder (mit einem konstanten Wert) vorhanden oder 
nicht vorhanden sind, sondern solche, die in unterschiedlichem Ausmass 
vorhanden sein können. Man kann beispielsweise stärker oder weniger 
stark selbstbewusst sein.836 Auch lassen sich die normalerweise einzeln 
betrachteten Eigenschaften der Empfindungsfähigkeit, der zukunftsbezoge­
nen Interessen und der abstrakten Todesangstfähigkeit unter sich als gra­
duell abgestuft betrachten. Sie sind also selbst Stufen einer allgemeineren 
Eigenschaft, die vielleicht am ehesten als Kognition beschrieben werden 
kann. Mit Gradualität ist deshalb nicht gemeint, dass sich die Eigenschaf­
ten nur quantitativ und nicht auch qualitativ voneinander unterscheiden. 
Gemeint ist, dass sie fliessend ineinander übergehen, dass zwischen ihnen 
eine Kontinuität besteht. Das Argument der Gradualität lautet nun, dass 
ein gradueller tatsächlicher Unterschied auch normativ zu einer graduel­
len Ungleichbehandlung führen muss.837 Weil Lebewesen mit abstrakter 
Todesangst in höherem Grad über die für das Lebensinteresse relevanten 
Fähigkeiten verfügen als bloss empfindungsfähige Lebewesen, sollen sie 
auch einen stärkeren Lebensschutzanspruch haben als jene.
Bevor auf die eigentlichen Einwände eingegangen wird, die sich gegen 
die Richtigkeit einer normativen Abstufung des Lebensschutzes richten, ist 
ein eher praktischer Vorbehalt zu erwähnen, der die Umsetzbarkeit dieser 
Abstufung betrifft. Er besagt, dass Rechte und moralische Ansprüche nicht 
graduierbar seien, sondern nur ganz oder gar nicht erteilt werden können. 
Man könne z.B. nicht „ein bisschen Menschenrechte“ vergeben.838

Zweifellos sind Rechte und moralische Ansprüche nicht etwas, das sich 
in Zahlenwerten, Prozentsätzen oder Masseinheiten wie Kilogramm den­
ken, beschreiben und quantifizieren lässt. Sie können daher nicht linear 

835 Zur Gradualität einzelner solcher Eigenschaften J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), 
S. 56 (Empfindungsfähigkeit); Selter, Planning (Fn. 502), S. 97–99, 215 (Antizipa­
tions- und Planungsfähigkeit); Birnbacher, Tötung (Fn. 627), S. 228 f. (Selbstbe­
wusstsein, Todesbewusstsein).

836 Vorne Rz. 389.
837 Vgl. Singer, PE (Fn. 303), S. 171, 191; J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 55; Bode, 

Einführung (Fn. 334), S. 132 f.
838 Brensing, Persönlichkeitsrechte (Fn. 394), S. 202.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

340

644

645

646

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


abgestuft und proportional zum vorhandenen Mass ihrer tatsächlichen 
Voraussetzungen vergeben werden (z.B. 38 Prozent Lebensschutz für Lebe­
wesen, die 38 Prozent des maximal möglichen Lebensinteresses erreichen). 
Möglich ist aber, solche Ansprüche basierend auf qualitativen Beschreibun­
gen und Abgrenzungen nach Kategorien abzustufen. Beispielsweise kann 
zwischen Kategorien wie schwachem, mittlerem und starkem Lebensschutz 
unterschieden werden, die nach qualitativen Kriterien voneinander abge­
grenzt werden. Eine solche Abgrenzung kann durch unterschiedlich strenge 
Tötungsvoraussetzungen erfolgen (nur Selbstverteidigung oder auch Nut­
zung) oder durch Vorrangregeln für zwingende Konkurrenzfälle (Rang 1 
für stark geschützte, Rang 2 für mittel geschützte und Rang 3 für schwach 
geschützte Lebewesen). Ebenso können die Voraussetzungen, die ein Lebe­
wesen erfüllen muss, um einer der drei Kategorien zugeteilt zu werden, 
mit qualitativ unterscheidbaren Kriterien in Form bestimmter Eigenschaf­
ten (Empfindungsfähigkeit etc.) beschrieben werden. Auf diese Weise sind 
Rechte und moralische Ansprüche in einem gewissen Rahmen graduier­
bar. Zwar ist diese Art der Abstufung eine Vereinfachung gegenüber der 
Wirklichkeit, in der die tatsächlichen Eigenschaften der Lebewesen viel 
feiner abgestuft sind. Das ist aber kein Grund, sie nicht anzuwenden, wenn 
tatsächliche Unterschiede eine normative Differenzierung gebieten. Eine 
grobe Abstufung ist in solchen Fällen immer noch besser als gar keine. Die 
normative Graduierung des Lebensschutzes ist somit zwar nur beschränkt 
möglich, aber sie ist möglich.
Ein erster Einwand gegen die Richtigkeit einer normativen Abstufung des 
Lebensschutzes betrifft das Problem der subjektiven Bewertung von Le­
bensinteressen. Er richtet sich gegen das Argument, dass Lebewesen mit 
höheren Fähigkeiten ein stärkeres Lebensinteresse haben bzw. durch den 
Tod stärker betroffen seien als Lebewesen mit geringeren Fähigkeiten. Dass 
man diesen Lebewesen ein höheres Verlustpotenzial oder eine grössere 
Sorge um ihr Weiterleben zuschreibt als jenen, sei für den Wert der einzel­
nen Lebensinteressen in Wirklichkeit irrelevant.839 Denn eine Bewertung 
des Lebensinteresses sei immer nur aus der subjektiven Perspektive des be­
treffenden Lebewesens möglich. Und jedes empfindungsfähige Lebewesen 
würde sein Leben nur nach Kriterien bewerten, die für es selbst relevant 
sind. Für ein Schwein sei es z.B. relevant, im Stroh zu wühlen, hingegen 

839 Hierzu und zum Folgenden Neumeyer, Tierrecht (Fn. 736), S. 644 f.; Cavalieri, 
Tierfrage (Fn. 361), S. 127; Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 70.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

341

647

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


könne ein Schwein nichts mit Dichtung anfangen.840 Ob es andere Wesen 
gibt, die Gedichte lesen und schreiben können (Menschen), habe daher 
keinen Einfluss darauf, wie ein Schwein sein eigenes Leben bewertet. Dass 
Fähigkeiten wie Schreiben, Lesen oder Kochen als wesentliche Faktoren 
für ein hochwertiges Leben angesehen werden, sei durch die menschliche 
Bewertungsperspektive bedingt und nicht auf andere Lebewesen übertrag­
bar.841 Was für Schweine, Hunde und Eisbären wertvoll ist, lasse sich aus 
einer menschlichen oder irgendeiner gedachten neutralen Perspektive nicht 
zuverlässig bewerten und vergleichen. Und aus der subjektiven Perspektive 
der betroffenen Wesen, auf die es allein ankomme, spiele der Vergleich mit 
anderen Leben keine Rolle. Jedes empfindungsfähige Lebewesen würde mit 
dem Tod alles verlieren, was ihm etwas bedeutet. Insofern hat für jedes 
empfindungsfähige Lebewesen das eigene Leben den höchsten Wert.
Der Einwand erscheint auf den ersten Blick nicht unplausibel. Zutreffend 
ist sicher, dass ein Wertvergleich zwischen den Lebensinteressen zweier 
verschiedener Wesen nicht möglich ist, wenn nur die subjektiven Perspekti­
ven der beiden Wesen eingenommen werden können. Diese Perspektiven 
führen zu je unterschiedlichen Ergebnissen bzw. ermöglichen je nur eine 
Bewertung des eigenen Lebens und nicht auch eine des anderen. Denn es 
dürfte, jedenfalls in der Regel, ebenfalls zutreffen, dass jedes Lebewesen 
sein eigenes Leben am höchsten (oder überhaupt nur dieses) bewertet. 
Muss das aber heissen, dass eine vergleichende Bewertung verschiedener 
Lebensinteressen überhaupt nicht möglich ist? Ist es wirklich auch unmög­
lich, wie sinngemäss behauptet wird, einen solchen Vergleich aus der Per­
spektive eines unbeteiligten Dritten vorzunehmen? Diese Fragen sollten 
nicht leichtfertig bejaht werden, wenn man bedenkt, welche Konsequenzen 
das hätte. Es würde bedeuten, dass es in zwingenden Konkurrenzfällen 
kein Kriterium für die Entscheidung gäbe, welches Leben vor dem anderen 
Vorrang haben soll.842 Das könnte z.B. bedeuten, dass es gerechtfertigt 
wäre, einen bewusstlosen Menschen in einem brennenden Haus liegen zu 
lassen und seinen Tod in Kauf zu nehmen, um anstelle dieses Menschen 
ein Terrarium mit einer Eidechse heraustragen zu können. Denn wenn sich 
nicht sagen lässt, ob das Leben des Menschen für ihn wertvoller ist als 

840 Beispiel bei Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 95 f.
841 Hierzu und zum Folgenden Selter, Planning (Fn. 502), S. 23 f.; Korsgaard, Tiere 

(Fn. 360), S. 102; Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 128; vgl. Carruthers, Issue 
(Fn. 736), S. 89; Francione, Introduction (Fn. 723), S. 140 f.; Johnson, Leben 
(Fn. 642), S. 209.

842 Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 128.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

342

648

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Leben der Eidechse für sie, da beide jedenfalls empfindungsfähig sind, 
dann ist es unter diesem Gesichtspunkt gleichermassen richtig, entweder 
den Menschen oder die Eidechse zu retten. Die Intuition spricht jedoch 
dafür, dass in so einem Fall der Mensch bevorzugt werden muss. Und 
es wäre zu einfach, diese Intuition mit menschlichem Artegoismus, Spezies­
solidarität oder einer speziesistischen Grundhaltung aller Menschen zu 
erklären. Denn die Entscheidung würde wohl in den meisten Fällen auch 
zulasten der Eidechse ausfallen, wenn anstelle des Menschen ein Pavian, ein 
Hund oder eine Katze zu retten wäre. Eine plausiblere Erklärung ist, dass 
wir einigen Tieren ein stärkeres Interesse am eigenen Leben zuschreiben 
als anderen, weil wir annehmen, dass sie durch den Tod mehr verlieren 
würden als jene. Wenn das so ist, heisst das, dass wir als aussenstehen­
der Dritter eine vergleichende Bewertung der Lebensinteressen dieser ver­
schiedenen Tiere vornehmen. Aus einer solchen Drittperspektive ist nicht 
entscheidend, dass für jedes empfindungsfähige Lebewesen das eigene Le­
ben „alles“ bedeutet. Denn dieses „alles“ muss nicht bei jedem Lebewesen 
(subjektiv) gleich gross sein. Es ist möglich, dass einige Lebewesen einen 
höheren Gesamtwert an positiven Empfindungen erreichen können als 
andere. Gesamtwert bedeutet dabei, dass alle Arten von Empfindungen, 
zu denen ein Wesen fähig ist, berücksichtigt werden. Wenn z.B. Menschen 
in Bezug auf Geruchserlebnisse einen deutlich geringeren Wert erzielen 
als Bären und Hunde, ist es dennoch möglich, dass Menschen insgesamt, 
wenn auch all ihre Fähigkeiten zu komplexem Denken, Lesen, Schreiben, 
Musizieren, Forschen etc. berücksichtigt werden, einen höheren Gesamt­
wert erreichen können als Bären und Hunde. Damit ist nicht gemeint, dass 
diese Gesamtpotenziale an Empfindungen und Erlebnissen nur aus der 
Aussenperspektive unterschiedlich bewertet werden können, sondern dass 
sich die unterschiedlichen Werte auch in der subjektiven Wahrnehmung 
der einzelnen Wesen widerspiegeln. Ein direkter Vergleich ist zwar nicht 
möglich, da sich ein Delfin nicht in eine Haselmaus versetzen und deren 
Innenleben nachempfinden kann und umgekehrt. Trotzdem ist es denkbar, 
dass ein Delfin sein Leben „in absoluten Zahlen“ als höherwertig empfindet 
als die Haselmaus das ihre. Das kann sich darin äussern, dass er insgesamt 
intensiver, komplexer und abwechslungsreicher erleben kann als die Hasel­
maus, was sich vielleicht teilweise sogar anhand von Hormonspiegeln oder 
Hirnaktivitäten messen lässt.
Fraglich ist nun, ob es mit menschlichem Denk- und Vorstellungsvermögen 
möglich ist, durch Einnahme einer Drittperspektive die Lebensinteressen 
verschiedenartiger Lebewesen mit genügender Zuverlässigkeit vergleichend 

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

343

649

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu bewerten. Klar ist, dass die Ergebnisse solcher Bewertungen keine sehr 
hohe Präzision und Fehlerlosigkeit beanspruchen können. Weder gibt es 
ein einheitliches Mass, mit der sich Lebensinteressen exakt bewerten lassen, 
noch können sich Menschen derart in andere Wesen hineinversetzen, dass 
sie deren Gefühle und Gedanken genau nachempfinden können. Wegen 
dieser geringen Genauigkeit ist es sicher richtig, eine allgemeine, weit an­
wendbare Hierarchisierung von Lebewesen abzulehnen, die es z.B. erlauben 
würde, gewisse Tiere ohne jede Notwendigkeit zu töten, nur weil man 
ihnen ein schwächeres Lebensinteresse zuschreibt als anderen. Anders sieht 
es dagegen aus, wenn die Privilegierung von Wesen mit einem stärkeren 
Lebensinteresse gegenüber solchen mit einem schwächeren nur sehr re­
striktiv angewendet wird. Kommt sie nur in zwingenden Konkurrenzfällen 
zum Tragen, d.h. wenn eine Entscheidung sowieso unumgänglich ist, darf 
sie sich auch auf relativ unsichere Wertungen stützen. Denn es ist besser, 
eine Entscheidung gestützt auf einen zwar unsicheren, aber doch einiger­
massen wahrscheinlichen Befund zu treffen, als auf jegliche Entscheidungs­
kriterien zu verzichten und die Entscheidung dem Zufall oder einem Los zu 
überlassen. Die vorgeschlagene Grobabstufung zwischen drei Kategorien 
des Lebensinteresses ist als Grundlage für solche Vorrangentscheidungen 
geeignet. Es ist daher begründet, in zwingenden Konkurrenzfällen den 
Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen (die sich auf die Zukunft 
freuen können) einen stärkeren Lebensschutzanspruch zu gewähren als 
den bloss (gegenwartsbezogen) empfindungsfähigen und denjenigen, die 
sich abstrakt vor dem Tod fürchten können, einen noch stärkeren.
Nebst diesen qualitativen Unterschieden ist als quantitativer Unterschied 
auch eine längere verbleibende Lebenserwartung zu berücksichtigen. Lebe­
wesen, die voraussichtlich noch länger leben, erhalten also den Vorrang 
vor jenen mit voraussichtlich kürzerer Restlebenszeit, da sie durch den 
Tod mehr Lebenszeit zu verlieren, sprich ein höheres Verlustpotenzial 
haben. Dadurch erhalten empfindungsfähige Tiere mit einer allgemein 
hohen Lebenserwartung (Grönlandhaie, Schildkröten) tendenziell einen 
stärkeren Lebensschutz als empfindungsfähige Tiere mit einer allgemein 
kurzen Lebenserwartung (Rotkehlchen, Hausmäuse). Allerdings sollte es 
auf die Lebenserwartung erst in zweiter Linie ankommen, da sie stärker 
von unvorhersehbaren Ereignissen wie Krankheit oder Unfalltod abhängt 
und damit weniger sicher ist als die qualitative Unterscheidung nach be­
stimmten Fähigkeiten.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

344

650

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein zweiter möglicher Einwand gegen die Abstufung des Lebensschutzes 
betrifft die Konsequenzen, die sie in Bezug auf Menschen hätte. Graduelle 
Unterschiede bei den Eigenschaften, die für das Lebensinteresse relevant 
sind, gibt es nicht nur zwischen verschiedenen Arten, sondern auch zwi­
schen Einzelwesen innerhalb derselben Art.843 So sind auch nicht alle 
Menschen im gleichen Mass fähig, sich um ihre Zukunft zu sorgen, sich 
auf sie zu freuen oder sich vor dem Tod zu fürchten. Zudem haben die 
einzelnen Menschen, vor allem quantitativ aufgrund der Lebenserwartung, 
unterschiedlich hohe Verlustpotenziale. Wenn solche Unterschiede für die 
Stärke des Lebensschutzes entscheidend sein sollen, bedeutet das in der 
Konsequenz, dass Menschen, welche die Kriterien in stärkerem Masse er­
füllen (z.B. junge Erwachsene ohne Beeinträchtigung), besser vor Tötung 
zu schützen sind als Menschen, die sie in geringerem Mass erfüllen (z.B. 
Kleinkinder ohne entwickeltes Zukunftsbewusstsein, Alte oder Schwer­
kranke mit kurzer Restlebenserwartung). Dieser bessere Schutz kann sich 
zwar darauf beschränken, dass die einen Menschen nur in zwingenden 
Konkurrenzfällen Vorrang vor den anderen haben. Er bedingt aber in je­
dem Fall eine gewisse Ungleichbewertung von Menschenleben. Dieser Un­
gleichbewertung von Menschenleben steht ein grundlegendes moralisches 
Prinzip gegenüber, nämlich das der Gleichbehandlung aller Menschen und 
speziell aller Menschenleben. Es scheint unter Menschen eine weit verbrei­
tete allgemeine Werthaltung zu geben, wonach alle Menschen einen glei­
chen Anspruch auf Lebensschutz haben, der nicht von graduellen Unter­
schieden in bestimmten Fähigkeiten oder der Lebenserwartung abhängig 
gemacht werden darf.844 Dieses Prinzip liegt beispielsweise dem Argument 
der marginalen Menschen zugrunde, wonach Tiere nicht wegen fehlender 
Vernunftfähigkeit vom Lebensschutz ausgeschlossen werden dürfen, da 
man sonst auch Menschen, denen diese Fähigkeit fehlt, ausschliessen müss­
te.845 Der Ausschluss marginaler Menschen wird abgelehnt, weil er dem 
Prinzip der gleichen Schutzwürdigkeit aller Menschenleben widerspräche. 
Dieses Prinzip kommt auch im geltenden Verfassungsrecht zum Ausdruck, 
das zum einen allen Menschen ein (gleiches) Recht auf Leben gewährt 
(Art. 10 Abs. 1 BV), zum anderen generell die gleiche rechtliche Behandlung 
aller Menschen vorschreibt und Diskriminierungen, namentlich aufgrund 

843 McMahan, Killing (Fn. 499), S. 234 f.; Bode, Einführung (Fn. 334), S. 132; vgl. 
J.-C. Wolf, Tierethik (Fn. 348), S. 30.

844 Dazu McMahan, Killing (Fn. 499), S. 235.
845 Dazu vorne Rz. 421 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

345

651

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Alters oder einer Behinderung, verbietet (Art. 8 Abs. 1 und Abs. 2 BV). 
Gegen die Abstufung des Lebensschutzes aufgrund gradueller Unterschie­
de beim Lebensinteresse könnte daher eingewendet werden, dass sie das 
Prinzip der Gleichbehandlung aller Menschenleben verletze und deshalb 
ungerecht sei. Für ein solches Urteil könnte auch sprechen, dass die Fakto­
ren der Stärke eines Lebensinteresses (Grad der relevanten Fähigkeiten, 
Lebenserwartung) zu einem grossen Teil von zufälligen Ereignissen und 
Gegebenheiten wie Unfällen, Krankheiten oder genetischer Veranlagung 
abhängen, welche die Betroffenen selbst nicht beeinflussen können.846 Da 
solche Zufallsfaktoren jeden Menschen treffen können, macht dies den 
Lebensschutzanspruch für jeden Menschen entsprechend unsicher.847

Die Priorisierung von Leben nach der Stärke des Lebensinteresses steht 
zweifellos in einem Spannungsverhältnis zum Prinzip der Gleichbehand­
lung von Menschenleben. Denn sie ist konsequenterweise auch zwischen 
Menschen anzuwenden und es steht ausser Frage, dass sich Menschen in 
den Kriterien des Lebensinteresses graduell voneinander unterscheiden. 
Das muss aber nicht heissen, dass sie dieses Gleichbehandlungsprinzip in 
jedem Fall verletzt, dass sie mit ihm generell unvereinbar wäre. Denn dieses 
Prinzip ist keine harte Regel, die keine Ausnahmen zulässt. Vielmehr ist 
es durch andere Prinzipien einschränkbar, wenn diese nach den Umstän­
den den Vorrang verdienen. Zu diesen Umständen gehört auch die Frage, 
ob und wie gut sich Gleichbehandlung im Anwendungsfall überhaupt ver­
wirklichen lässt. Das Spannungsverhältnis zwischen Gleichbehandlungs- 
und Gradualisierungsprinzip ist deshalb so zu lösen, dass im Normalfall 
das Gleichbehandlungsprinzip vorgeht, in zwingenden Konkurrenzfällen 
jedoch das Gradualisierungsprinzip zur Anwendung gelangt. Im Normal­
fall, d.h. wenn kein Leben geopfert werden muss, um andere Leben erhal­
ten zu können, sind alle empfindungsfähigen Wesen – und damit auch 
alle Menschen – gleichermassen vor Tötung zu schützen. Denn sie alle 
erfüllen die Grundvoraussetzung des Lebensschutzanspruchs und dieser 
Anspruch kann bei allen verwirklicht werden. Es gibt somit keinen Anlass 
für eine Differenzierung. Für diese Gleichbehandlung spricht bei der Um­
setzung auf rechtlicher Ebene zudem das Bedürfnis nach Rechtssicherheit. 
Der Lebensschutz soll für alle Anspruchsberechtigten sicher und stabil 
sein, er soll nicht davon abhängen, ob es andere Wesen gibt, welche die 

846 So Cavalieri, Tierfrage (Fn. 361), S. 131.
847 Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 66 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

346

652

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Voraussetzungen noch besser erfüllen. Wenn es hingegen um zwingende 
Konkurrenzfälle geht, in denen sowieso nur ein Teil der gefährdeten Leben 
erhalten werden kann, eine Entscheidung zugunsten von Leben auf Kosten 
anderen Lebens also unvermeidbar ist, darf nach der individuellen Stärke 
des Lebensinteresses differenziert werden.848 Im Interesse der Rechtssicher­
heit muss sich die Differenzierung auf genügend fassbare Kriterien stüt­
zen. Diese Anforderung wird erfüllt, wenn der Vorrangentscheid darauf 
gründet, dass das eine empfindungsfähige Lebewesen im Unterschied zum 
anderen zusätzlich fähig ist, zukunftsbezogene Interessen oder abstrakte 
Todesangst zu bilden, oder damit, dass es eine deutlich höhere verbleibende 
Lebenserwartung hat als das andere. Unter diesen Voraussetzungen sind 
auch Differenzierungen zwischen Menschenleben zuzulassen, beispielswei­
se wenn auf der Intensivstation eines Spitals die nötigen Ressourcen feh­
len, um allen Patienten eine notwendige lebensrettende Behandlung zu 
gewähren. In so einem Fall erscheint eine Triage gerecht, die nebst den 
individuellen Erfolgsaussichten der Behandlung auch die genannten Krite­
rien berücksichtigt. Diese achten darauf, wer durch den Tod in qualitati­
ver und quantitativer Hinsicht wieviel verlieren würde. Da sich Verluste 
ohnehin nicht vermeiden lassen, geht es darum, die individuellen Verluste 
so gering wie möglich zu halten. Das Prinzip der Gleichbehandlung von 
Menschenleben vermag eine Abstufung des Lebensschutzes also nicht ganz 
auszuschliessen, es ist aber ein weiteres wichtiges Argument dafür, diese 
Abstufung möglichst restriktiv, d.h. nur in zwingenden Konkurrenzfällen 
anzuwenden.
Somit ergibt sich, dass graduelle Unterschiede in der Stärke des Lebensin­
teresses nicht zu einer allgemeinen Hierarchie zwischen empfindungsfähi­
gen Lebewesen führen dürfen, nach der z.B. Affen nur zur Selbstverteidi­
gung getötet werden dürften, Schildkröten jedoch auch, um ihre Panzer zu 
Waschschüsseln zu verarbeiten, oder nach der z.B. Menschen alle anders­
artigen Tiere mit schwächerem Lebensinteresse aus beliebigen Gründen 
töten dürften. Jedoch können solche Unterschiede zwischen und innerhalb 
von Arten (auch zwischen Menschen) entscheidend sein, wenn in zwin­
genden Konkurrenzsituationen Lebewesen sterben müssen, damit andere 
überleben können. In solchen Fällen haben Lebewesen mit einem stärkeren 
Lebensinteresse Vorrang vor solchen mit einem schwächeren. Dabei ist 
das Lebensinteresse, ausgehend von der Empfindungsfähigkeit als Grund­

848 Ähnlich Selter, Planning (Fn. 502), S. 196 f.; vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 284.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

347

653

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bedingung, an drei verstärkenden Faktoren zu messen: an der Fähigkeit zu 
abstrakter Todesangst, mit der ein Lebewesen durch den Tod schon zur 
gewöhnlichen Lebenszeit nachteilig betroffen wird; an der Fähigkeit, zu­
kunftsbezogene Interessen zu haben, welche das qualitative Verlustpotenzial 
eines Lebewesens entscheidend erhöht; und an der verbleibenden Lebens­
erwartung, die für das quantitative Verlustpotenzial entscheidend ist. Mit 
dieser interessenbasierten Abstufung lassen sich Vorrangentscheidungen in 
Konkurrenzfällen plausibel begründen, ohne dass dafür auf die Argumen­
tation des Gemeinschaftshierarchismus zurückgegriffen werden muss.849

3. Feststellung und Vermutung des Lebensinteresses

Zur Verwirklichung des Lebensschutzes ist spätestens auf rechtlicher Ebene 
zu bestimmen, welche Tiere individuell vor Tötung zu schützen sind und 
welcher Rangkategorie sie für allfällige Konkurrenzentscheidungen zuzu­
ordnen sind. Praktischerweise geschieht dies pro Art, da sich die (voll ent­
wickelten) Einzeltiere jeder Art in der Regel nur unwesentlich voneinander 
unterscheiden, was die für das Lebensinteresse relevanten Eigenschaften 
betrifft. Es ist also, wie schon einmal erwähnt, für jede Tierart festzustellen, 
welche Lebensschutzkriterien die Tiere dieser Art im Normalfall tatsächlich 
erfüllen. Auf die naturwissenschaftliche Methodik dieser Feststellung soll 
hier nicht näher eingegangen werden. Es rechtfertigt sich aber ein kurzer 
exemplarischer Hinweis zur Feststellung der Empfindungsfähigkeit, die als 
Grundbedingung das wichtigste Kriterium des Lebensschutzes bildet.
Da Empfindungen als subjektive Erscheinungen nur vom empfindenden 
Wesen selbst im eigentlichen Sinn wahrnehmbar sind, lassen sie sich 
von aussen nie mit völliger Sicherheit feststellen.850 Es ist aber möglich, 
aus bestimmten Merkmalen zu schliessen, dass ein Tier mit sehr hoher 
Wahrscheinlichkeit empfindungsfähig ist. Ein solches Merkmal ist das Ver­
halten.851 Wird bei einem Tier ein Reiz gesetzt, der nach menschlicher 
Erfahrung schmerzhaft ist (z.B. ein Nadelstich), kann seine Reaktion Auf­
schluss über sein Schmerzempfinden geben. Zeigt es typische Schmerzre­
aktionen, wie wir sie auch von Menschen kennen (Schreien, Gesichtver­

849 Zu dieser Frage vorne Rz. 458.
850 J. Smith, A Question of Pain in Invertebrates, ILAR 33/1–2 (1991), S. 25 (27).
851 Hierzu und zum Folgenden Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 21; Smith, Pain 

(Fn. 850), S. 27; vgl. de Waal, Mensch (Fn. 311), S. 199.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

348

654

655

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zerren, Flucht), empfindet es sehr wahrscheinlich Schmerzen. Wenn es 
hingegen nicht erkennbar reagiert und stattdessen sein gewöhnliches Ver­
halten fortsetzt, z.B. mit dem Fressen fortfährt, während es selbst von 
einem anderen Tier gefressen wird, wie es bei einigen Insekten beobachtet 
wurde,852 spricht dies gegen die Annahme, dass das Tier empfindungsfähig 
ist. Ein weiteres Merkmal ist das Nervensystem.853 Um ein Bewusstsein 
zu haben und Empfindungen wie Schmerzen erleben zu können, ist ein 
Nervensystem mit einer gewissen Komplexität erforderlich. Wenn Tiere ein 
ähnlich strukturiertes Nervensystem haben wie Menschen, von denen wir 
aus eigener Erfahrung wissen, dass sie empfinden können, spricht das für 
die Annahme, dass auch diese Tiere empfinden können. Die Methode des 
Vergleichens von Nervensystemen scheint für die praktische Unterschei­
dung zwischen empfindungsfähigen und empfindungslosen Tieren beson­
ders bedeutsam zu sein. Denn diese Unterscheidung erfolgt gemeinhin 
durch eine Grenzziehung zwischen dem Taxon der Wirbeltiere, die als ge­
meinsames Merkmal ein komplexes zentrales Nervensystem besitzen, und 
den als Wirbellose bezeichneten übrigen Tieren, die kein Nervensystem 
haben, das sich in Struktur und Komplexität mit jenem der Wirbeltiere 
vergleichen lässt.854 Bei Wirbeltieren wird Empfindungsfähigkeit generell 
angenommen, bei Wirbellosen grundsätzlich nicht. Es gibt jedoch ein paar 
Arten von wirbellosen Tieren, bei denen gewisse Anzeichen, vor allem 
im Verhalten, darauf hindeuten, dass auch sie Empfindungen wie Schmer­
zen erleben können. Dazu gehören Kopffüsser (z.B. Oktopusse) und Kreb­
se (z.B. Hummer). Diesem Erkenntnisstand hat sich offenbar auch das 
Tierschutzrecht angeschlossen, das an die Empfindungsfähigkeit anknüpft 
und nebst allen Wirbeltieren auch Kopffüsser und Panzerkrebse in seinen 
Schutzbereich aufgenommen hat (vgl. Art. 2 Abs. 1 TSchG; Art. 1 TSchV).855

Normativ stellt sich im Zusammenhang mit der Feststellung des Lebensin­
teresses die Frage, wie mit Tieren umzugehen ist, bei denen unklar ist, ob 
sie die gefragten Lebensschutzkriterien erfüllen, weil die Indizien nur mit 
einer mässigen Wahrscheinlichkeit darauf hindeuten, die auch Raum für 

852 Smith, Pain (Fn. 850), S. 27; Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 23 f.
853 Hierzu und zum Folgenden Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 21 f.; Smith, 

Pain (Fn. 850), S. 27 f.; Searle, Geist (Fn. 433), S. 145, 149; ferner Brensing, Myste­
rium (Fn. 312), S. 233.

854 Hierzu und zum Folgenden Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 22, 24; Smith, 
Pain (Fn. 850), S. 25 f., 28.

855 Dazu bereits vorne Rz. 9, 90.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

349

656

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweifel lässt. Dazu gibt es einige Stimmen, die sich dafür aussprechen, in 
solchen Fällen davon auszugehen, dass ein Tier über die betreffende Eigen­
schaft verfügt.856 Die Entscheidung soll also im Zweifelsfall zugunsten des 
Tieres, zugunsten des Schutzes ausfallen. Das Lebensinteresse ist danach 
mit anderen Worten zu vermuten, wenn es zweifelhaft, aber möglich (nicht 
völlig unwahrscheinlich) ist. Den Tieren ist der entsprechende Anspruch zu 
gewähren, solange nicht zuverlässig gezeigt wird, dass sie die Voraussetzun­
gen dafür nicht erfüllen.
Dieser Auffassung ist prinzipiell zuzustimmen. Sie lässt sich damit be­
gründen, dass es besser ist, einige Wesen unnötig in den Schutzbereich 
eines Anspruchs einzuschliessen, als einige Wesen zu Unrecht davon aus­
zuschliessen.857 Wenn nicht klar ist, ob ein Tier ein Lebensinteresse hat 
und deshalb durch den Ausschluss vom Lebensschutz benachteiligt würde, 
geht man mit dem Ausschluss dieses Tieres jedenfalls das Risiko ein, dass 
es benachteiligt werden könnte.858 Demgegenüber begründet die Entschei­
dung für den Schutz im Zweifelsfall kein Risiko einer Benachteiligung der 
betroffenen Wesen. Wenn z.B. vorsorglich das Töten von Schnecken und 
Spinnen verboten wird und sich dann herausstellt, dass die Tötung ihnen 
gar nichts ausmacht, dann wurden die Schnecken und Spinnen durch den 
Lebensschutz zwar nicht bevorteilt, aber auch nicht benachteiligt. Für die 
Tiere, deren Lebensschutz in Frage steht, ist ein unnötiger Einschluss also 
vorteilhafter als ein unbegründeter Ausschluss. Das spricht für die Regel, 
im Zweifelsfall für den Schutzanspruch zu entscheiden.
Was gegen diese Entscheidungsregel sprechen könnte, sind die Interessen 
der Menschen, denen die Tötung von Tieren Vorteile bringen kann. Es 
könnte eingewendet werden, die Regel sei falsch, weil ein unnötiger Ein­
schluss von Tieren in den Schutzbereich des Tötungsverbots die Menschen 
in ihrer Freiheit, Tiere zu töten, unnötig einschränke. Soweit es um Interes­
sen an der Nutzung der Tiere geht, spricht zweierlei gegen diesen Einwand. 
Erstens darf, unter Vorbehalt einer eingehenderen Interessenabwägung,859 

davon ausgegangen werden, dass die Lebensinteressen der Tiere im Nor­

856 So z.B. Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 323; Jedelhauser, Tier (Fn. 33), S. 84; 
Pluhar, Recht (Fn. 647), S. 311, 313; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 187 f., 288; ders., 
Lebensschutz (Fn. 524), S. 111 f.; Singer, PE (Fn. 303), S. 189; vgl. Birnbacher, 
Tötung (Fn. 627), S. 229 f.

857 Dazu Rippe, Lebensschutz (Fn. 36), S. 111 f.
858 Vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 188.
859 Dazu hinten Rz. 668 ff., 722 ff.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

350

657

658

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


malfall höher zu bewerten sind als die menschliche Nutzungsinteressen,860 

zumal Tiernutzung für Menschen in der Regel nicht lebensnotwendig ist. 
Zweitens sind diejenigen Tiere, die von Menschen hauptsächlich genutzt 
werden (Schweine, Hühner, Ratten, Affen etc.), typischerweise keine Zwei­
felsfälle, sondern Tiere, bei denen zumindest die Empfindungsfähigkeit 
unbestritten ist und nicht ernsthaft bezweifelt werden kann.861 Auf sie wür­
de die Zweifelsfallregel also gar keine Anwendung finden. Soweit es um 
lebenswichtige menschliche Interessen geht wie das Recht zur Selbstvertei­
digung gegen angreifende Tiere, ist der Einwand ohnehin unbeachtlich, 
weil diese Interessen vom Lebensschutzanspruch der Tiere unberührt blei­
ben. Auch wenn das Töten von Bären grundsätzlich zu verbieten ist, muss 
es erlaubt bleiben, sich gegen sie zu verteidigen, wenn sie einen angreifen, 
und sie dazu nötigenfalls zu töten. Dies erlaubt das geltende Recht auch 
in Bezug auf angreifende Menschen (vgl. Art. 15 StGB).862 Zwischen Tier­
nutzung und Selbstverteidigung kann das Töten von Tieren auch menschli­
chen Interessen dienen, die nicht unmittelbar lebensrettend, aber mittelbar 
überlebenswichtig und deshalb hoch zu bewerten sind. Ein Beispiel ist 
der Anbau von Getreide und anderen wichtigen Nahrungspflanzen. Für 
die Sicherung einer genügenden Ernte kann eine strenge Handhabung der 
Zweifelsfallregel zum Problem werden, wenn sie etwa auch Käferlarven 
Empfindungsfähigkeit zuschreibt, die anders als durch Tötung kaum davon 
abzuhalten sind, die Wurzeln solcher Pflanzen zu fressen. In solchen Fällen 
erscheint es richtig, die Voraussetzungen des Tötens bei Tieren, die nur mit 
relativ geringer Wahrscheinlichkeit ein Lebensinteresse haben, wesentlich 
tiefer anzusetzen als bei Tieren, deren Lebensinteresse unzweifelhaft ist. So 
ist das Töten von Käferlarven zur Sicherung von Ernten viel eher zu recht­
fertigen als das Töten von Wildschweinen, die ebenfalls gerne Mais von 
den Feldern fressen. Dieser Vorbehalt betrifft aber nicht den Grundsatz des 
Lebensschutzes, sondern seine Einschränkung durch Gegeninteressen. Für 
die Begründung eines grundsätzlichen (einschränkbaren) Lebensschutzan­
spruchs ist die Zweifelsfallregel richtig.
Damit ist die Zweifelsfallregel unter Vorbehalt der Einschränkbarkeit des 
Lebensschutzes begründet. Im Zweifelsfall ist somit zu vermuten, dass ein 
Lebewesen die Eigenschaften, die seinen Lebensschutzanspruch begründen 
oder verstärken, im erforderlichen Grad besitzt.

860 Vgl. Pluhar, Recht (Fn. 647), S. 311.
861 Vgl. Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 77 f.
862 Dazu bereits vorne Rz. 137 ff.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

351

659

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


III. Ergebnisse zu den Voraussetzungen des individuellen Lebensschutzes

Bei der Frage nach den Voraussetzungen eines individuellen Lebensschutz­
anspruchs wurde davon ausgegangen, dass moralische Ansprüche mit 
dem Grundprinzip der Rücksichtnahme auf Interessen herzuleiten sind. 
Ansprüche können somit alle Wesen haben, die fähig sind, Interessen zu 
haben. Das sind alle Wesen, die subjektiv (bewusst) erleben können, ob et­
was für sie positiv oder negativ ist, d.h. alle empfindungsfähigen Wesen. Sie 
haben unbestrittenermassen einen Anspruch, vor Leiden geschützt zu wer­
den. Strittig und zu klären war, ob sie einen individuellen Lebensschutzan­
spruch haben, der sie auch vor leidfreier Tötung schützt. Dazu müssen sie 
über eine Eigenschaft verfügen, die den Tod für sie subjektiv zu einem Un­
wert macht. Nach der einen Grundansicht besteht diese Eigenschaft bereits 
in der Empfindungsfähigkeit, nach der anderen müssen dafür zusätzlich 
strengere Kriterien erfüllt sein.
Zur ersten Grundansicht, wonach Empfindungsfähigkeit genügt, wurden 
drei Argumente geprüft. Das erste besagt, dass Empfindungen die bio­
logische Funktion haben, den Organismus am Leben zu erhalten. Weil 
Empfindungen und Lebenserhaltung derart verknüpft sind, bedeutet Emp­
findungsfähigkeit immer auch ein Interesse am Weiterleben. Quasi umge­
kehrt besagt das zweite Argument, dass das Weiterleben die Funktion hat, 
einem Wesen Empfindungen und die Verwirklichung von Interessen zu 
ermöglichen. Weil empfindungsfähige Wesen an positiven Empfindungen 
interessiert sind und ihr Weiterleben dafür erforderlich ist, haben sie auch 
ein Interesse, weiterzuleben. In diesem Zusammenhang wurde gezeigt, dass 
beide Argumente ihre Berechtigung haben und dass sowohl Weiterleben 
als auch Empfinden einerseits Selbstzweck und andererseits Mittel zum 
Zweck des jeweils anderen sind. Mit dem dritten Argument, dem Berau­
bungsargument wurde dargelegt, dass empfindungsfähige Tiere ihren Tod 
auch in einem gewissen Sinn negativ erleben können. Da sie im Normal­
fall mehr positive als negative Empfindungen, d.h. eine insgesamt positive 
Empfindungsbilanz haben, bewirkt der Tod für sie einen Nachteil, indem 
er alle Empfindungen beendet und damit eine neutrale Empfindungsbilanz 
schafft, die schlechter ist als eine positive. Erleben können sie diesen Nach­
teil zwar nicht in einem positiven, wirklichen Sinn, jedoch in einem negati­
ven, hypothetischen: durch das Nichterleben der positiven Empfindungen, 
die sie im Fall des Weiterlebens erlebt hätten.
Zur zweiten Grundansicht wurden drei Lebensschutzkriterien geprüft, die 
strenger sind als die Empfindungsfähigkeit. Das kontraktualistische Kriteri­

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

352

660

661

662

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


um der Vertragsfähigkeit ist als Lebensschutzbedingung abzulehnen, weil 
es innerhalb der Vertragstheorie gar keine Bedingung darstellt, um einen 
Lebensschutzanspruch zu erhalten, und weil der Kontraktualismus als rein 
prozedurale Theorie nicht zu zeigen vermag, welche Wesen (aus welchen 
materiellen Gründen) überhaupt als Anwärter auf einen solchen Anspruch 
in Frage kommen. Todesangstfähigkeit ist für das Lebensinteresse ein rele­
vantes Kriterium, das über die Empfindungsfähigkeit hinausgeht, sofern sie 
einem Lebewesen ermöglicht, sich auch abstrakt, d.h. ausserhalb konkreter 
Lebensgefahren, vor dem Tod zu fürchten. Mit dieser Fähigkeit ist ein 
Wesen schon zur gewöhnlichen Lebenszeit durch den (vorgestellten) Tod 
negativ betroffen und würde einer Regel zustimmen, die auch das heim­
liche, unbemerkbare Töten verbietet. Auch zukunftsbezogene Interessen, 
die mit einer zeitübergreifenden Identität verknüpft sind, haben für das 
Lebensinteresse eine Bedeutung, die über jene der Empfindungsfähigkeit 
hinausgeht. Erstens können sie einem Wesen ermöglichen, sich auf die 
Zukunft zu freuen, womit es ein direkteres, expliziteres Interesse am Wei­
terleben hat. Zweitens erhöhen sie die Menge und Vielfalt an potenziellen 
Empfindungen und Interessen, womit ein Wesen durch den Tod mehr zu 
verlieren hat.
Zukunftsbezogene Interessen und abstrakte Todesangst führen demnach 
zu einer stärkeren Betroffenheit durch den Tod, was ein möglicher Grund 
ist, Lebewesen mit diesen Eigenschaften beim Lebensschutz anders zu be­
handeln als die bloss empfindungsfähigen. Zu prüfen war, welche Anders­
behandlung sich damit rechtfertigen lässt: ob nur Lebewesen mit diesen 
höheren Eigenschaften überhaupt vor Tötung zu schützen sind und die 
bloss empfindungsfähigen gar nicht oder ob beide zu schützen sind und 
jene mit den höheren Eigenschaften allenfalls stärker als die bloss empfin­
dungsfähigen. Aus mehreren Gründen ist es abzulehnen, zukunftsbezogene 
Interessen oder abstrakte Todesangst als notwendige Bedingung eines Le­
bensschutzanspruchs zu behandeln. Soweit es um den Verlust künftiger 
positiver Empfindungen geht, sind Lebewesen mit diesen Eigenschaften 
nur quantitativ, durch das höhere Verlustpotenzial, stärker betroffen als 
die bloss empfindungsfähigen. Dies rechtfertigt es nicht, die bloss empfin­
dungsfähigen ganz vom Lebensschutz auszuschliessen, da sie bloss schwä­
cher, aber qualitativ gleichartig durch den Tod betroffen sind. Qualitativ 
anders betroffen sind nur Lebewesen mit der Fähigkeit zu abstrakter Todes­
angst, da diese eine bereits lebzeitige Betroffenheit durch den Tod bzw. den 
Gedanken an ihn bewirkt. Wenn diese Fähigkeit Bedingung wäre, müsste 
die Todesangst aber der einzige Grund für ein Tötungsverbot sein, was 

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

353

663

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht überzeugt. Namentlich würde damit der Zweck der Todesangst, die 
Erhaltung des Lebens, ignoriert, obwohl sie ethisch ebenso zu berücksichti­
gen ist wie die Angst (als Empfindung) selbst. Bereits aus diesen Gründen 
sind zukunftsbezogene Interessen und abstrakte Todesangst nicht als Be­
dingung, sondern allenfalls als Verstärkungsgrund des Lebensschutzes zu 
behandeln.
In einer Gegenüberstellung der beiden Grundansichten wurden deren 
praktischen Folgen verglichen. Im Falle der Empfindungsfähigkeit als Le­
bensschutzbedingung wären Menschen gleich gut vor Tötung geschützt 
wie nach geltendem Recht. Empfindungsfähige Tiere wären wesentlich bes­
ser geschützt. Menschen, die am Tiertöten interessiert sind, wären durch 
Tiertötungsverbote in einem noch zu untersuchenden, aber voraussichtlich 
nur geringen Mass in ihrer Freiheit eingeschränkt. Im Falle der strenge­
ren Kriterien als Lebensschutzbedingung würde sich für empfindungsfähi­
ge Tiere im Vergleich zur heutigen Regelung nicht viel ändern, da nur 
einige hochentwickelte Arten in den Schutzbereich aufzunehmen wären. 
Menschen hingegen wären wesentlich schlechter vor Tötung geschützt. 
Insbesondere wären einige vom direkten Lebensschutz ausgeschlossen, weil 
sie die Voraussetzungen nicht erfüllen (Kleinkinder, Geistigbehinderte, De­
menzkranke etc.). Damit spricht auch der Folgenvergleich klar dafür, die 
Empfindungsfähigkeit als Lebensschutzbedingung genügen zu lassen. Der 
Vorteil der strengeren Kriterien, dass sie den Lebensschutzanspruch etwas 
einfacher begründen können als die Empfindungsfähigkeit, ändert daran 
nichts.
Somit hat sich ergeben, dass Empfindungsfähigkeit als Bedingung des in­
dividuellen Lebensschutzes genügt. Alle empfindungsfähigen Tiere haben 
einen prinzipiellen Anspruch, nicht getötet zu werden.
Zu klären blieb, ob die höheren Fähigkeiten, welche zukunftsbezogene 
Interessen oder abstrakte Todesangst ermöglichen, den Lebensschutzan­
spruch verstärken sollen und was dies praktisch bedeuten würde. Für eine 
Abstufung zwischen Grundlebensschutz und verstärktem Lebensschutz 
spricht, dass Lebewesen mit diesen Eigenschaften durch den Tod stär­
ker betroffen sind als die bloss empfindungsfähigen. Dagegen wurden 
zwei Einwände geprüft, nämlich erstens die Schwierigkeit und Unsicher­
heit einer vergleichenden Bewertung von (subjektiven) Lebensinteressen 
zwischen verschiedenartigen Lebewesen sowie zweitens das Prinzip der 
Gleichbewertung von Menschenleben. Beide Einwände vermögen die Ab­
stufung des Lebensschutzes nicht auszuschliessen, sie verlangen jedoch, 

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

354

664

665

666

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diese möglichst restriktiv anzuwenden, d.h. nur in zwingenden Konkur­
renzsituationen, wo zwischen mehreren Leben entschieden werden muss.
Schliesslich wurde auf die Bedeutung und die Methodik der tatsächlichen 
Feststellung von Lebensschutzkriterien hingewiesen. Hier hat die Regel 
zu gelten, dass Eigenschaften, die einen Lebensschutzanspruch begründen 
oder verstärken, im Zweifelsfall zu vermuten sind.

C. Einschränkung des Lebensschutzes

I. Interessenabwägung

1. Einschränkbarkeit des Lebensschutzanspruchs durch Gegeninteressen

a) Lebensschutz als einschränkbarer Prima-facie-Anspruch

Der Lebensschutzanspruch, der soeben für empfindungsfähige Tiere be­
gründet wurde, ist wie schon mehrfach angekündigt kein absoluter (aus­
nahmsloser) Anspruch, sondern ein Grundsatz, von dem in begründeten 
Fällen abgewichen werden kann. Er gilt nur prima facie (auf den ersten 
Blick),863 d.h. solange nicht Gründe vorliegen, die im jeweiligen Fall ein 
Abweichen davon rechtfertigen. Wenn das nicht so wäre, ginge dieser 
Lebensschutz weiter als der im Recht bereits geltende Lebensschutz der 
Menschen. Denn nach dem geltenden Recht dürfen auch Menschen in 
Ausnahmefällen getötet werden, wenn sie durch ihr Handeln eine direkte 
und ernsthafte Gefahr für das Leben anderer Menschen schaffen, die nicht 
anders als durch Tötung abgewehrt werden kann.864 Dass der Lebensschutz 
in gewissen Fällen eingeschränkt werden kann, ist zudem eine Folge des 
Interessenprinzips, nach dem alle moralischen Ansprüche – so auch der 
Lebensschutzanspruch – aus dem Gebot der Rücksichtnahme auf Interes­
sen hervorgehen.865 Dieses Gebot beinhaltet auch, dass bei der Geltendma­
chung von Ansprüchen die Interessen anderer Wesen mitberücksichtigt 
werden müssen, was unter Umständen bedeuten kann, dass eigene Ansprü­
che durch Interessen anderer verdrängt werden und so ihre Berechtigung 

863 Zum Begriff des Prima-facie-Anspruchs Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 45; 
Regan, CFAR (Fn. 381), S. 287; vgl. Rippe, Lebensschutz (Fn. 36), S. 91.

864 Vorne Rz. 290.
865 Dazu vorne Rz. 536.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

355

667

668

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


im konkreten Fall verlieren.866 Auf der anderen Seite heisst dies, dass nicht 
jede Beeinträchtigung von Interessen falsch ist, denn die entsprechende 
Handlung kann dadurch gerechtfertigt sein, dass sie den Interessen des 
handelnden Wesens dient, die jene des beeinträchtigten Wesens verdrän­
gen.867

Die aus Interessen hervorgehenden Prima-facie-Ansprüche können dem­
nach durch andere Interessen bzw. durch andere Prima-facie-Ansprüche 
eingeschränkt werden. Welcher Anspruch vor dem anderen Vorrang hat, 
wird im konkreten Fall durch eine Abwägung der Interessen bestimmt, 
die den sich gegenüberstehenden Ansprüchen zugrunde liegen.868 Der An­
spruch, der sich als Ergebnis dieser Interessenabwägung gegen den oder 
die anderen durchsetzt und so seine Geltung im konkreten Fall behält, 
kann als konkreter Anspruch bezeichnet werden. Konkrete Ansprüche sind 
im Gegensatz zu Prima-facie-Ansprüchen nicht mehr einschränkbar, da sie 
sich gegen alle Gegeninteressen bereits behauptet haben.869

Damit empfindungsfähige Tiere effektiv vor Tötung geschützt sind, muss 
sich ihr Lebensinteresse also im Fall einer Konfrontation mit Gegeninter­
essen (z.B. Tiernutzung durch Menschen) gegen diese durchsetzen. Umge­
kehrt ist jede Tötung eines empfindungsfähigen Tieres nur dann gerechtfer­
tigt, wenn gezeigt werden kann, dass mindestens ein Gegeninteresse im 
konkreten Fall dem Lebensinteresse dieses Tieres vorgeht. Mit anderen 
Worten bedeutet der Prima-facie-Lebensschutzanspruch, dass jede Tötung 
begründet werden muss, damit sie ethisch zulässig ist.870 Damit scheidet je­
des grundlose Töten, das überhaupt keinem Interesse dient, von vornherein 
aus. Darüber hinaus sind alle Tötungen zu verbieten, die sich nur auf solche 
Interessen stützen lassen, die gegenüber dem Lebensinteresse nachrangig 
sind.

866 Nelson, SdE (Fn. 350), § 44, S. 116; vgl. Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 42.
867 Feinberg, Harm (Fn. 679), S. 35; vgl. Singer, PE (Fn. 303), S. 151.
868 Hierzu und zum Folgenden Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 43, 45.
869 Vgl. dazu aus der Grundrechtslehre die Unterscheidung zwischen Schutzbereich und 

effektivem Garantiebereich bei G. Lübbe-Wolff, Die Grundrechte als Eingriffsab­
wehrrechte, 1988, S. 25 f.

870 Regan, CFAR (Fn. 381), S. 287; vgl. Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 68.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

356

669

670

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


b) Vorrang des überwiegenden Interesses

Damit ein Interesse in der Abwägung den Vorrang erhält und in einen 
konkreten (durchsetzbaren) Anspruch münden kann, muss es die konkur­
rierenden Interessen überwiegen.871 Dabei kommt es in erster Linie auf den 
Wert der Interessen an. Höherwertige Interessen haben Vorrang vor gerin­
gerwertigen, weil sie diese wertmässig überwiegen. Ist beispielsweise das 
Interesse an körperlicher Unversehrtheit höherwertig als das Interesse, sich 
künstlerisch auszudrücken, dann vermag die Berufung auf Kunstfreiheit 
es nicht zu rechtfertigen, jemandem gegen seinen Willen ein Muster in 
die Haut zu ritzen. Eine Interessenabwägung setzt also eine vergleichende 
Bewertung der Interessen voraus. Auf die Modalitäten dieser Bewertung 
wird noch eingegangen.
Neben dem Wert der Interessen hängt das Überwiegen von der Wahr­
scheinlichkeit einer Interessenbeeinträchtigung bzw. -wahrung ab.872 Ein 
Interesse A. darf zur Wahrung eines Interesses B. durch eine Handlung 
X. nur beeinträchtigt werden, wenn ohne die Handlung X. das Interesse 
B. selbst mit einem gewissen Mass an Wahrscheinlichkeit beeinträchtigt 
würde. Die blosse (theoretische) Möglichkeit dazu genügt nicht. Wenn 
beispielsweise in einer bestimmten Region Tiere leben, die physisch in der 
Lage sind, Menschen zu töten (Löwen, Tiger, Bären), besteht damit die 
Möglichkeit, dass wegen der Präsenz dieser Tiere Menschen in der Region 
zu Tode kommen. Wenn die Tiere aber abseits des Siedlungsraums leben 
und keine Anstalten machen, ihn zu betreten, und die Menschen über ihre 
Präsenz informiert sind, sich also von ihnen fernhalten können, dann ist 
es nicht gerechtfertigt, zum Schutz der Menschen alle Löwen, Tiger oder 
Bären in der Region (vorsorglich) zu töten. Dazu fehlt eine genügend hohe 
Wahrscheinlichkeit, dass diese Tiere dort tatsächlich jemals Menschen tö­
ten. Würde die blosse Möglichkeit dazu genügen, könnte man jede Tötung 
oder Verletzung von Wesen, die eine potenzielle Gefahr für andere sind, da­
mit rechtfertigen, dass man so andere Wesen präventiv vor diesen schützt. 
Das würde auch ein massenhaftes Töten von Menschen ohne besonderen 
Grund erlauben, da Menschen in der Regel das Potenzial haben, andere zu 
töten oder schwer zu verletzen. Andererseits dürfen die Anforderungen an 
die Wahrscheinlichkeit im Falle einer Gefährdung auch nicht zu hoch sein, 

871 Nelson, SdE (Fn. 350), § 53, S. 134; U. Wolf, Mensch-Tier-Beziehung (Fn. 361), 
S. 190; Regan, CFAR (Fn. 381), S. 287.

872 Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 317.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

357

671

672

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weil ansonsten keine reale Abwehrmöglichkeit besteht. Wenn z.B. Person C. 
eine Pistole auf Person D. richtet und nicht offensichtlich von einem Scherz 
auszugehen ist, darf ein Abschuss von C. zur Rettung von D. (Notwehr, 
Notwehrhilfe) nicht mit der Begründung abgelehnt werden, es sei nicht 
ausgeschlossen, dass die echt aussehende Pistole von C. nur eine Attrappe 
ist.
Während die genannten Beispiele primär nach der Wahrscheinlichkeit 
einer Interessenbeeinträchtigung im Falle des Untätigbleibens zu beurteilen 
waren, kommt es in anderen Fällen vor allem auf die Wahrscheinlichkeit 
an, mit der ein Interesse durch Vornahme der fraglichen Handlung gewahrt 
werden kann. Ein Beispiel ist der Fall, dass zwei Menschen gleichzeitig um 
medizinische Behandlung wegen einer akuten schweren Erkrankung ersu­
chen, an der sie unbehandelt in kurzer Zeit sterben würden, wobei wegen 
Ressourcenknappheit nur einer von beiden rechtzeitig behandelt werden 
kann. Da das Lebensinteresse bei beiden im Falle des Nichtbehandelns mit 
Sicherheit beeinträchtigt würde, kann die Entscheidung, welcher der zwei 
Menschen behandelt wird, davon abhängig gemacht werden, bei welchem 
die Wahrscheinlichkeit einer erfolgreichen medizinischen Behandlung (ab­
hängig von physischer Veranlagung, Vorerkrankungen etc.) grösser ist.
Eine weitere Art von Bedeutung, die der Wahrscheinlichkeit in einer In­
teressenabwägung zukommen kann, betrifft die Frage, ob ein Wesen das 
gefragte Interesse, das von der Handlung betroffen wäre, überhaupt hat. 
Wie bereits ausgeführt wurde, ist nicht bei allen Tieren klar, ob sie ein 
Lebensinteresse haben oder nicht, weshalb die Voraussetzungen für das 
(ausnahmsweise) Töten bei Tieren, deren Lebensinteresse so gut wie sicher 
ist (z.B. Wildschweinen), wesentlich strenger sein müssen als bei Tieren, 
deren Lebensinteresse nur mit geringer Wahrscheinlichkeit anzunehmen ist 
(z.B. Käferlarven).873 Mit anderen Worten ist bei wenig wahrscheinlichen 
Interessen viel eher vom Überwiegen der Gegeninteressen auszugehen als 
bei sehr wahrscheinlichen oder sicheren Interessen.
Eine Interessenabwägung hat also den Zweck, unter zwei konkurrierenden 
Interessen dasjenige als das vorrangige zu bestimmen, welches das andere 
nach Wert oder Wahrscheinlichkeit (oder nach beidem) überwiegt. Es 
kann jedoch Fälle geben, wo eine solche Abwägung zu keinem Überwiegen 
führt, weil sich die Interessen nach Wert und Wahrscheinlichkeit die Waage 
halten. In so einem Fall können je nach Konstellation weitere Abwägungs­

873 Vorne Rz. 658.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

358

673

674

675

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kriterien einen Vorrang begründen oder es kann die Pflicht bestehen, von 
den konkurrierenden Interessen wahlweise wenigstens eines zu wahren.874

c) Begrenzung der Einschränkbarkeit

Die Stärke eines Anspruchs hängt entscheidend davon ab, wie weit er 
durch Gegeninteressen eingeschränkt werden darf.875 Ein Lebensschutz, 
der ständig anderen Interessen weichen muss, ist kein wirksamer Lebens­
schutz. Die Gründe, die das Töten im Sinne von Ausnahmen erlauben, 
dürfen also nicht so weit gehen, dass der Lebensschutz ausgehöhlt wird. 
In diesem Zusammenhang kann exemplarisch auf das deutsche Tierschutz­
gesetz verwiesen werden, welches im Unterschied zum schweizerischen 
das (schmerzlose) Töten von Wirbeltieren nur erlaubt, wenn es aus einem 
„vernünftigen Grund“ erfolgt (§ 17 Ziff. 1 TierSchG-D). Das Erfordernis 
eines „vernünftigen Grundes“ für das Töten ist zwar an sich als Prima-facie-
Lebensschutz zu verstehen. Praktisch gesehen dürften aber Wirbeltiere in 
Deutschland kaum wirksamer vor Tötung geschützt sein als in der Schweiz, 
da alle praktisch relevanten Tötungsgründe, namentlich das Schlachten zur 
Fleischproduktion, im deutschen Recht als „vernünftige“ Gründe behandelt 
werden.876 Damit der Lebensschutz nicht wie in diesem Beispiel ausgehöhlt 
wird, muss die Einschränkbarkeit durch Gegeninteressen (Ausnahmegrün­
de) also wirksam begrenzt werden.
Eine mögliche Art, die Einschränkbarkeit zu begrenzen, besteht darin, bei 
jedem Anspruch einen Kernbereich festzulegen, der jeder Einschränkung 
durch Gegeninteressen entzogen ist. Nur was ausserhalb dieses Kernbe­
reichs liegt, darf im Konkurrenzfall einer Abwägung unterzogen werden. 
Die rechtliche Parallele dazu bildet der Kerngehalt von Grundrechten, 
der „unantastbar“ ist, d.h. nicht wie der übrige Gehalt eines Grundrechts 
durch öffentliche Interessen oder den Schutz von Grundrechten Dritter 
eingeschränkt werden darf (Art. 36 Abs. 2 und Abs. 4 BV). In der Ethik
wird zum Teil der Begriff des (moralischen) „Rechts“ speziell für solche 

874 Zu Letzterem Nelson, SdE (Fn. 350), § 58, S. 144 f.; vgl. vorne Rz. 456.
875 Hierzu und zum Folgenden Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 44.
876 Vgl. dazu im Kontext der Fleischproduktion R. Binder/R. Winkelmayer, Fleisch­

produktion – ein „vernünftiger Grund“ für die Tötung von Tieren?, TIERethik H 16 
(2018), S. 111 (121 f.); Caspar, Tierschutz (Fn. 375), S. 368 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

359

676

677

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kernansprüche verwendet.877 Moralische Rechte werden demnach als An­
sprüche verstanden, die dem Rechtsträger einen festen Schutz vor Eingrif­
fen durch andere garantieren sollen.878 Sie sind deshalb – in Abgrenzung zu 
Prima-facie-Ansprüchen – nicht durch Ansprüche anderer einschränkbar 
und daher auch keiner Interessenabwägung zugänglich.
Diese Begriffsverwendung ist insoweit abzulehnen, als sie auf der Annah­
me beruht, die Begründung solcher Ansprüche würde überhaupt keine 
Interessenabwägung erfordern. Dieser Annahme ist nicht zu folgen. Denn 
es bedarf einer Begründung, warum ein bestimmter Anspruch bzw. Kern­
teil eines Anspruchs (z.B. das Recht, nicht gefoltert zu werden) nicht ein­
schränkbar sein, sprich vor allen denkbaren Gegeninteressen (z.B. auch 
vor dem Lebensinteresse anderer Menschen) Vorrang haben soll. Und 
eine Begründung, die alle beteiligten Interessen ernst nimmt, muss lauten, 
dass dieser Anspruch so gewichtig ist, dass er andere Interessen immer 
überwiegt oder jedenfalls nie von ihnen überwogen wird. Demnach ist 
ein solcher Anspruch nicht als frei von jeder Abwägung zu betrachten, 
sondern als das Ergebnis einer Abwägung, die abstrakt bereits vorgenom­
men wurde. Jede weitere Abwägung im konkreten Einzelfall ist entbehrlich, 
weil sie am Vorrang dieses Anspruchs nichts ändern würde. In entsprechen­
der Weise können die Kerngehalte der Grundrechte als Ergebnis einer 
Interessenabwägung verstanden werden, die bereits auf der abstrakten Ebe­
ne der Verfassungsgebung vorgenommen wurde.879 Insofern sind die sog. 
uneinschränkbaren Ansprüche lediglich der konkreten Abwägung im An­
wendungsfall entzogen. Die Festsetzung eines nicht mehr einschränkbaren 
Kernanspruchs ist demnach nicht als Methode zu betrachten, wie auf eine 
Interessenabwägung verzichtet werden kann, sondern als Ergebnis einer 
Interessenabwägung, die abstrakt bereits stattgefunden hat.
Eine Interessenabwägung, ob abstrakt oder konkret, braucht es somit ohne­
hin, um zu bestimmen, wie weit sich ein Interesse gegen andere durchsetzt. 
Zur Begrenzung der Einschränkbarkeit eines Anspruchs ist deshalb bei der 
Interessenabwägung selbst anzusetzen. Diese hat nach solchen Regeln zu 

877 Hierzu und zum Folgenden G. Francione, Xenotransplantationen und Tierrechte 
(Xenografts and Animal Rights, 1990), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte (Fn. 307), S. 282 
(285 f.); ähnlich Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 327 f., 334 f.; vgl. Cochrane, Animal 
Rights (Fn. 504), S. 44.

878 Vgl. dazu den grundrechtsdogmatischen Parallelbegriff des effektiven Garantiebe­
reichs bei Lübbe-Wolff, Eingriffsabwehrrechte (Fn. 869), S. 26.

879 So M. Schefer, Die Kerngehalte von Grundrechten, 2001, S. 81 („kristallisierte 
Güterabwägungen“).

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

360

678

679

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erfolgen, dass sie nicht dazu führen kann, dass ein begründeter Anspruch 
wegen anderen Interessen ausgehöhlt wird, d.h. seine Wirksamkeit im Kern 
verliert. Um dies zu erreichen, muss verhindert werden, dass ein Interesse 
den Vorrang vor anderen aus unsachlichen Gründen erhält. Dazu muss die 
Bewertung der Interessen so weit wie möglich nach sachlichen Kriterien 
erfolgen, d.h. nach dem Inhalt eines Interesses und nicht nach der Person 
seines Trägers. Um diese Kriterien der sachlichen Interessenbewertung geht 
es im Folgenden.

2. Bewertung von Interessen

a) Prinzip der gleichen Interessenabwägung

Eine Interessenabwägung setzt wie erwähnt eine Interessenbewertung vor­
aus, da das Überwiegen eines Interesses primär nach seinem Wert zu be­
stimmen ist. Damit diese Bewertung sachlich erfolgt und keine unbegrün­
deten Privilegierungen bzw. Diskriminierungen bewirkt, ist sie nach dem 
an früherer Stelle bereits erwähnten Prinzip der gleichen Interessenabwä­
gung880 vorzunehmen. Gleich (und damit gerecht) ist eine Abwägung nach 
diesem Prinzip, wenn sie keine Rücksicht darauf nimmt, wessen Interessen 
auf dem Spiel stehen, namentlich nicht, ob es um Interessen von Menschen 
oder um Interessen von Tieren geht.881 Die Bewertung darf nur davon 
abhängig gemacht werden, um was für ein Interesse es sich handelt, d.h. 
vom Interesseninhalt, unabhängig davon, wer bzw. was für ein Wesen das 
Interesse trägt. Gleich bedeutet in diesem Zusammenhang also so viel wie 
unparteiisch, neutral oder – speziell im Verhältnis zwischen Mensch und 
Tier – speziesneutral.
Damit diese Gleichheit erreicht wird, muss die Bewertung aus einer mög­
lichst neutralen Perspektive erfolgen, z.B. aus einer Perspektive, welche die 
Identität oder Spezies des jeweiligen Interessenträgers so weit wie möglich 
ausblendet. Für eine Person, die abwägt, ob sie eine Handlung vornehmen 
soll oder nicht, bedeutet dies in den Worten von Nelson, dass sie so 
abzuwägen hat, wie wenn die Interessen der von der Handlung betroffenen 

880 Dazu vorne Rz. 371 (Singer).
881 Hierzu und zum Folgenden Singer, PE (Fn. 303), S. 52 f.; Cochrane, Ownership 

(Fn. 496), S. 434, 441; Nelson, SdE (Fn. 350), §§ 53, 67, S. 134 f., 169.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

361

680

681

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wesen auch ihre eigenen Interessen wären.882 Auf das Töten von Tieren 
bezogen ist dies so zu lesen, dass man entsprechende Regeln nur dann 
befürworten soll, wenn sie auch auf das Töten von Menschen anwendbar 
wären. Das kann jedoch nicht absolut gelten, da die spezifischen Unter­
schiede zwischen Menschen und Tieren der betreffenden Spezies eine un­
gleiche Beurteilung rechtfertigen können, soweit sie ungleiche Interessen 
oder eine ungleiche Betroffenheit begründen.883 Wenn z.B. Seesterne kein 
Lebensinteresse haben, rechtfertigt dies eine Regelung, die das Töten von 
Seesternen erlaubt, ohne dass sie gleichzeitig das Töten von Menschen 
erlauben muss. Oder wenn lebensbedrohliche Angriffe durch bestimmte 
Haie in der Regel nur dadurch erfolgreich abgewehrt werden können, dass 
man den angreifenden Hai tötet, während bei angreifenden Menschen 
gewisse Abschreckungsmassnahmen genügen, rechtfertigt dies eine Regel, 
die das Töten dieser Haie in einer Angriffssituation eher erlaubt als das 
Töten von Menschen. Dasselbe gilt sinngemäss in Bezug auf Unterschiede 
zwischen verschiedenen Tierarten (z.B. zwischen Haien und Schwänen). 
Dass solche Unterschiede berücksichtigt werden müssen, steht nicht im 
Widerspruch zum Prinzip der gleichen Interessenabwägung. Denn es wird 
nicht die Identität oder Art der Wesen als solche berücksichtigt, sondern 
die damit verbundenen Eigenschaften, aus denen sich arttypische (oder 
individuelle) Unterschiede in Bezug auf die vorhandenen Interessen oder 
die Betroffenheit in diesen Interessen ergeben.
Um diese spezifischen Eigenschaften des jeweils betroffenen Wesens ange­
messen zu berücksichtigen, bietet sich die Methode an, dass die Person, die 
eine Tötungsregel beurteilt, ihre eigene Identität – wie bei Rawls’ Schleier 
des Nichtwissens884 – ausblendet bzw. sich gedanklich in die Perspektive 
des Wesens, dessen Interessen zu bewerten sind, so weit wie möglich hin­
einversetzt. Dies setzt ein gewisses Mass an Wissen über die arttypischen 
Interessen der jeweiligen Tiere und über deren Verletzlichkeit voraus. Eine 
Regel über das Töten von Blässhühnern hat man z.B. nach bestem Wissen 
und Gewissen so zu beurteilen, wie man sie beurteilen würde, wenn man 
selbst ein Blässhuhn wäre. Die Kriterien der Bewertung sind dabei die 
Inhalte der Interessen von Blässhühnern, die durch die Regel (potenziell) 
betroffen sind, sowie die Inhalte der potenziellen Gegeninteressen (die 

882 Nelson, SdE (Fn. 350), §§ 53, 58, S. 134 f., 143.
883 Vorne Rz. 416, 418, 534.
884 Dazu vorne Rz. 333.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

362

682

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihrerseits mit einer entsprechenden Perspektiveneinnahme zu bewerten 
sind).

b) Materielle Kriterien zur qualitativen Interessenbewertung

Die sachliche Interessenbewertung richtet sich in erster Linie nach der Art 
(Qualität) eines Interesses, die sich aus seinem Gegenstand ergibt. Manche 
Interessen sind nach ihrem Gegenstand höher zu bewerten als andere. So 
ist das Interesse, von schweren Krankheiten oder Verletzungen verschont 
zu bleiben, höher zu bewerten als das Interesse, von anstrengender Arbeit 
verschont zu werden, da schwere Krankheiten oder Verletzungen in der Re­
gel als wesentlich schlimmer empfunden werden als anstrengende Arbeit. 
Neben dieser qualitativen Bewertung können Interessen zudem nach ihrer 
Stärke (Quantität) bewertet werden. Beispielsweise hat eine Person ein 
stärkeres Interesse, zu essen, als eine andere, wenn sie stärkeren Hunger 
empfindet als diese.
Qualitativ werden üblicherweise solche Interessen als hoch bewertet, die 
überlebenswichtig sind, d.h. deren Erfüllung eine Bedingung dafür ist, dass 
das Wesen, das die Interessen trägt, nicht in mehr oder weniger kurzer 
Zeit stirbt. Für dieses Bewertungskriterium gibt es gute Gründe. Denn 
Interessen basieren auf Empfindungen und Empfindungen haben, wie aus­
geführt wurde, die Funktion, das Leben des Organismus zu erhalten.885 Wie 
bei Empfindungen ist deshalb auch bei Interessen davon auszugehen, dass 
sie biologisch den Zweck haben, ein Lebewesen zu demjenigen Verhalten 
zu verleiten, das seinem Weiterleben längerfristig dient. Dass sie diesem 
Zweck tatsächlich dienen, mag zwar nicht ausnahmslos zutreffen (einige 
Menschen sind an ungesunder Ernährung oder an gefährlichen Freizeitak­
tivitäten interessiert), zumindest aber in der Regel, sofern das Lebewesen 
einigermassen gesund ist und in diesem Sinne normal funktioniert. Je nach 
Komplexität eines Lebewesens kann die Vielfalt seiner Interessen sehr gross 
sein und nicht jede Art von Interesse trägt in gleichem Mass zu seinem 
Überleben bei. Dies bildet die Ausgangslage für die unterschiedliche quali­
tative Bewertung. Aufgrund der allgemeinen Lebenserhaltungsfunktion von 
Interessen bildet die Wichtigkeit eines Interesses für die Lebenserhaltung 
nun ein sachlich begründetes Kriterium zur qualitativen Bewertung der 

885 Vorne Rz. 556, 558 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

363

683

684

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einzelnen Interessen. Ein Interesse ist umso höher zu bewerten, je wichtiger 
es für das Weiterleben des Wesens ist, das dieses Interesse trägt.
Methodisch könnte eine Bewertung nach diesem Kriterium z.B. so erfol­
gen, dass jedes Interesse einen Zahlenwert (z.B. Prozentsatz) erhält, der 
den Grad seiner Wichtigkeit für das Weiterleben ausdrückt. Das Interes­
se mit dem höchsten Wert wäre dabei das Lebensinteresse selbst. Oder 
es könnte eine Rangordnung von Interessen, geordnet nach Lebenswich­
tigkeit, erstellt werden, auf der zuoberst das Lebensinteresse selbst steht. 
Beide Methoden wären aber sehr aufwendig und wohl doch nicht immer 
zuverlässig, da der genaue Wert bzw. Rang eines Interesses auch stark 
von den Umständen des konkreten Falles abhängen kann. Eine einfachere 
Methode, die für die hier verfolgten Untersuchungsziele genügt, ist die 
zweiteilige Unterscheidung zwischen vitalen (lebenswichtigen) und nichtvi­
talen Interessen.886 Ein Interesse ist als vital zu bewerten, wenn es erfüllt 
werden muss, damit das entsprechende Lebewesen ein Leben von normaler 
Dauer und der dafür nötigen Qualität führen kann. Es ist mit anderen 
Worten vital, wenn seine Nichterfüllung in einer, gemessen an der üblichen 
Lebenserwartung, ungewöhnlich kurzen Zeit zum Tod des Interessenträ­
gers oder zu einer Beeinträchtigung seiner Gesundheit führen würde, die 
kurz- oder mittelfristig ebenfalls mit einem verfrühten Tod endet. Vital 
sind nebst dem Lebensinteresse selbst z.B. das Interesse, von schweren, 
lebensgefährlichen Verletzungen verschont zu bleiben, oder das Interesse 
an Nahrung in einer Menge und Zusammensetzung, die für ein gesundes 
Leben notwendig ist.887 Nichtvital sind z.B. das Interesse an Luxusgütern 
wie Yachten oder reinen Schönheitsoperationen, das Interesse an blossem 
Genuss oder das Interesse, sein Leben nach allen bisherigen Gewohnhei­
ten exakt gleich weiterzuführen. Dazwischen gibt es Interessen, die als 
bedingt vital einzustufen sind, weil ihre Nichterfüllung in der Regel nicht 
direkt zum kurz- oder mittelfristigen Tod führt, jedoch ab einem gewissen 
Ausmass lebensgefährlich werden kann. Hierzu gehören z.B. das Interesse 
an Umweltschutz einschliesslich Arten- bzw. Biodiversitätsschutz888 oder 
das Interesse an präventiven Sicherheitsmassnahmen zum Schutz der kör­
perlichen Integrität (Polizei- und Spitalversorgung). Für Menschen, die in 

886 Zu dieser Unterscheidung Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 6 f.
887 Siehe hierzu und zum Folgenden auch die Beispiele bei Rowlands, Animal Rights 

(Fn. 63), S. 6 f., und Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 42.
888 Zur Bedeutung des Arten- und Biodiversitätsschutzes für Menschen und empfin­

dungsfähige Tiere vorne Rz. 485–488.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

364

685

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den heute üblichen Zivilisationen leben, kann unter Umständen auch das 
Interesse an Geld in einem beschränkten Umfang vital sein, nämlich soweit 
eigenes Geld zur Erfüllung der eigentlich vitalen Interessen unabdingbar 
ist. Das trifft z.B. nicht zu, soweit diese Interessen mittels Unterstützung 
durch andere (Sozialhilfe, Spenden etc.) erfüllt werden können.
Ist ein vitales Interesse gegen ein nichtvitales abzuwägen, überwiegt das 
vitale nach dem inhaltlichen Wert immer. Ein vitales Interesse hat deshalb 
vor jedem nichtvitalen Vorrang, solange das betreffende Lebewesen sein 
vitales Interesse wahren will, d.h. nicht darauf verzichtet (ein Mensch 
könnte z.B. auf das Weiterleben verzichten wollen, weil er lieber sterben als 
versklavt oder gedemütigt werden will).889 Eine Handlung, die ein vitales 
Interesse beeinträchtigt, kann deshalb (unter Vorbehalt des Interessensver­
zichts) nur mit der Wahrung eines ebenfalls vitalen Gegeninteresses ge­
rechtfertigt werden.890 Stützt sie sich allein auf nichtvitale Gegeninteressen, 
ist sie ungerecht.
Damit mag die zweiteilige Unterscheidung zwischen übergeordneten vita­
len und untergeordneten nichtvitalen Interessen in der Theorie ganz ein­
fach klingen. Ihre Anwendung ist jedoch in manchen Fällen schwierig, da 
sich nicht alle Interessen ganz klar als vital oder nichtvital einstufen lassen. 
Schwierig einzustufen sind vor allem die Interessen an Massnahmen zum 
Schutz der körperlichen Gesundheit, die nicht unmittelbar überlebensnot­
wendig, aber für die Lebensqualität von wesentlicher Bedeutung sind. In­
nerhalb dieser Kategorie gibt es ein breites Spektrum an Interessen, die für 
die Lebensqualität eine je unterschiedliche Bedeutung haben. Beispielswei­
se ist das Interesse, von einer Erblindung oder einer Querschnittlähmung 
verschont zu bleiben, in dieser Hinsicht tendenziell höher zu bewerten als 
das Interesse, vom Verlust eines einzelnen Zehs oder Fingers verschont zu 
bleiben. Und dieses ist wiederum tendenziell höher zu bewerten als das In­
teresse, von einer Bisswunde verschont zu bleiben, die nur vorübergehend 
schmerzt und dann vollständig verheilt, jedoch sichtbare Narben zurück­
lässt. Es ist sehr schwierig, wenn nicht unmöglich, in diesem Spektrum 
eine klare Grenze zwischen vital und nichtvital zu setzen. Die Übergänge 
sind fliessend. Praktische Schwierigkeiten bereiten deshalb die Fälle, in 
denen zwischen einem Lebensinteresse auf der einen Seite und einem 
Interesse am Schutz der Gesundheit auf der anderen Seite abzuwägen ist. 
Ein Beispiel ist der Fall, dass ein Mensch von einem eher kleineren Hund 

889 Zum Interessensverzicht im Übrigen hinten Rz. 705 f.
890 Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 8, 11.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

365

686

687

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


angegriffen wird, von dem keine Gefahr einer Krankheitsübertragung (z.B. 
Tollwut) ausgeht, der jedoch sehr aggressiv und stur ist und sich nicht 
durch Einschüchterung (z.B. Anschreien, Schlagen) vertreiben lässt. Die 
Frage, unter welchen Umständen der Mensch zum Schutz seiner eigenen 
Gesundheit den Hund töten darf (ob z.B. der Verlust eines Fingers drohen 
muss oder ob die Gefahr eines schmerzhaften Bisses in das Bein genügt) 
und wann er es erdulden muss, gebissen zu werden, ist nicht leicht zu 
beantworten.
Trotz dieser Schwierigkeiten in gewissen Fällen ist die zweistufige Unter­
scheidung zwischen vitalen und nichtvitalen Interessen insgesamt ein sinn­
volles Instrument zur qualitativen Interessenbewertung. Denn sie eignet 
sich gut, um die klar gerechtfertigten Fälle des Tötens (die einem klar 
vitalen Interesse dienen) von den klar ungerechtfertigten Fällen (die einem 
klar nichtvitalen Interesse dienen) zu unterscheiden. Und wie sich zeigen 
wird, lassen sich die Interessen, aus denen Tiere tatsächlich getötet wer­
den und nach geltendem Recht getötet werden dürfen, in der Mehrheit 
eindeutig als vital oder nichtvital einstufen. Um diese Einordnung der klar 
gerechtfertigten und der klar ungerechtfertigten Fälle wird es im weiteren 
Verlauf der Untersuchung hauptsächlich gehen. Schwierige Fälle werden 
nicht abschliessend entschieden.

c) Nachrangige Bedeutung der quantitativen Interessensstärke

Die quantitative Stärke eines Interesses kann entweder nur temporär sein, 
wenn sie sich wie im vorherigen Beispiel mit der Stärke des Hungers aus 
einem momentanen physischen Zustand ergibt. Sie kann aber auch dauer­
haft sein, wenn sie durch die allgemeine Veranlagung eines Lebewesens, 
namentlich durch bestimmte Fähigkeiten, bedingt ist. So wurde gezeigt, 
dass Lebewesen, die zukunftsbezogene Interessen haben und zu abstrakter 
Todesangst fähig sind (Menschen), allgemein ein stärkeres Lebensinteresse 
haben als Lebewesen, die bloss empfindungsfähig sind oder nur ganz kurz­
fristige zukunftsbezogene Interessen haben (wohl Fische, Molche und viele 
weitere Tiere).891 Die quantitative Interessensstärke hat in der Abwägung 
ebenfalls Bedeutung, jedoch bloss nachrangige. Sie dient lediglich der Fein­
abstufung, wenn sich zwei qualitativ gleiche (z.B. zwei Lebensinteressen) 

891 Vorne Rz. 643 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

366

688

689

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder gleichwertige (zwei vitale) Interessen gegenüberstehen, wenn es also 
qualitativ ein Unentschieden gibt. Wenn das nicht so wäre, die quantitati­
ve Stärke also dem qualitativen Wert gleichgestellt oder gar übergeordnet 
wäre, könnte unter Umständen ein aussergewöhnlich starkes Interesse an 
künstlerischer oder kulinarischer Freiheit ein durchschnittliches menschli­
ches Lebensinteresse überwiegen, sodass es erlaubt wäre, Menschen zu 
töten, um daraus ein Kunstwerk anzufertigen oder um sie zu kochen. Um 
solches zu verhindern, darf es auf die quantitative Interessensstärke erst 
ankommen, wenn zwischen qualitativ gleichwertigen Interessen entschie­
den werden muss. Diese Bedingung entspricht dem, was im Zusammen­
hang mit der Stärke des Lebensinteresses als zwingender Konkurrenzfall
beschrieben wurde.892

3. Weitere Abwägungskriterien

a) Zahl der Betroffenen

Ein weiteres Kriterium, das für die Interessenabwägung geltend gemacht 
werden könnte, ist die Zahl der Wesen (Tiere, Menschen), die von einer 
zu beurteilenden Handlung betroffen sind oder sein können. Die Zahl 
der Betroffenen ist typischerweise entscheidend im Utilitarismus, nach 
dem eine Handlung umso gerechter (bzw. ungerechter) ist, je grösser ihr 
Nutzen (Schaden) für die Gesamtheit der Betroffenen ist. Dabei kommt es 
nicht auf die Grösse der individuellen Nutzen (Schäden) für Einzelne an, 
sondern nur auf die Grösse der Summe aller Einzelnutzen (-schäden).893 

Würde man dieser utilitaristischen Gerechtigkeitskonzeption folgen, hätte 
dies zur Folge, dass die Bedeutung des qualitativen Werts und der quantita­
tiven Stärke eines einzelnen Interesses in der Abwägung je nach Fall viel 
geringer wäre, als sie vorhin beschrieben wurde. Das einzelne Interesse wä­
re nur in dem Masse relevant, wie seine Erfüllung (bzw. Beeinträchtigung) 
zum Gesamtnutzen (-schaden) einer Handlung beiträgt. Der Gesamtnut­
zen hinge aber viel stärker von der Zahl der betroffenen Interessenträger ab 
als vom Wert und der Stärke eines einzelnen Interesses. Dementsprechend 
könnte die Zahl der Betroffenen die Abwägung derart beeinflussen, dass 
eine grössere Zahl von geringerwertigen (nichtvitalen) Interessen eine klei­

892 Vorne Rz. 642.
893 Zum Utilitarismus vorne Rz. 331 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

367

690

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nere Zahl von höherwertigen (vitalen) Interessen überwiegt. Das könnte 
beispielsweise heissen, dass man ein Wesen mit einem Prima-facie-Lebens­
schutzanspruch töten dürfte, wenn man danach aus seiner Haut mehrere 
Ledertaschen herstellen könnte. Denn obwohl das (vitale) Lebensinteresse 
höherwertig ist als das (nichtvitale) Interesse, eine Ledertasche zu haben, 
könnte der Gesamtnutzen der Tötung grösser sein als ihr Gesamtschaden, 
weil die Zahl der Interessen an einer Ledertasche, die damit befriedigt 
werden könnten, grösser ist als die Zahl der dafür zu opfernden Lebens­
interessen. Und konsequenterweise wäre damit nicht nur das Töten von 
Krokodilen und Schlangen für diesen Zweck zu rechtfertigen, sondern auch 
das Töten von Menschen, da sich Ledertaschen auch aus Menschenhaut 
herstellen liessen.
Eine solche Bedeutungszumessung an die Zahl der betroffenen Interessen 
wird hier entschieden abgelehnt. Wie bereits in der Kritik an Singers 
Ersetzbarkeitsargument ausgeführt wurde, ist eine Gesamtsumme an Nut­
zen oder Schaden nichts, das selbst Werte erfahren kann, weil sie kein 
empfindungsfähiges Wesen ist (Prinzip der Subjektivität von Werten).894 

Ein allfälliger Mehrwert, der durch eine Erhöhung des Gesamtnutzens 
bzw. der Anzahl betroffener Interessenträger entstehen soll, kann also nicht 
durch diese Summe selbst erfahren werden, sondern höchstens durch die 
Betroffenen einzeln. Für diese ist jedoch nur das von Wert, was sie selbst 
irgendwie empfinden können, und nicht das, was andere empfinden oder 
was insgesamt empfunden wird (was andere empfinden ist für sie nur 
insoweit von Wert, als sie es selbst mitempfinden können). Der (positive 
oder negative) Wert einer Handlung richtet sich für die Einzelnen also 
danach, wie stark sie davon selbst in ihren Interessen betroffen sind, und 
damit in erster Linie nach dem Wert (der Qualität) der Interessen, in 
denen sie davon betroffen sind. Ein Krokodil und ein Mensch empfinden 
ihre Tötung nicht als weniger schlimm, wenn ihre Körper danach zu Leder­
taschen verarbeitet werden, als sie sie sonst empfinden würden. Auf der 
anderen Seite empfinden diejenigen, die eine Ledertasche erhalten, nur ihre 
eigene Freude an der Tasche und diese wird nicht grösser, wenn andere 
ebenfalls eine solche Tasche erhalten. Die Zahl der einzelnen Betroffenen 
spielt also für die Betroffenheit der Einzelnen keine Rolle. Hingegen spielt 
der individuelle Wert des Interesses, in dem sie betroffen sind, für sie eine 
entscheidende Rolle. Weil der Wert (oder Unwert) einer Handlung nach 
der Betroffenheit der Einzelnen und nicht nach einer Gesamtsumme an 

894 Vgl. hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 523.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

368

691

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nutzen oder Schaden zu bewerten ist, vermag die Zahl der Betroffenen in 
einer Interessenabwägung nichts am Ergebnis zu ändern, dass ein Interes­
se ein anderes wegen seinem individuellen Wert überwiegt. Mit anderen 
Worten überwiegen vitale Interessen die nichtvitalen auch dann, wenn die 
Zahl der nichtvitalen grösser ist als jene der vitalen. Der Wert der einzelnen 
Interessen hat Vorrang vor der Zahl der Interessen.
Der Vorrang des Werts vor der Zahl bedeutet aber nicht, dass die Zahl 
der Betroffenen in einer Interessenabwägung überhaupt keine Bedeutung 
haben kann. Wenn sich Interessen gegenüberstehen, die qualitativ und 
quantitativ gleich zu bewerten sind (z.B. je gleich starke Lebensinteressen), 
kann die Zahl den Ausschlag geben, sodass jene Seite überwiegt, auf der die 
Zahl der Interessenträger (Lebewesen) grösser ist. Ein Beispiel, in dem es 
auf die Zahl ankommen kann, ist der Fall, dass zwei Seilbahnkabinen, von 
denen die eine drei und die andere zwölf Menschen transportiert, gleichzei­
tig stark zu brennen beginnen, wobei voraussichtlich nur eine rechtzeitig 
gelöscht und evakuiert werden kann, weil dafür nur ein Helikopter zur 
Verfügung steht. Da es auf beiden Seiten um gleichwertige und gleich starke 
Interessen (Menschenleben) geht, bleibt als Entscheidungskriterium die 
Zahl der Betroffenen, weshalb der Rettungshelikopter zuerst die Kabine mit 
den zwölf Passieren anfliegen wird.
Dass die Zahl überhaupt je – und deshalb wenigstens in solchen Fällen 
– eine Rolle spielt, entspricht wohl einer verbreiteten Intuition und lässt 
sich auch weiter begründen. Eine einfache Begründung könnte lauten, dass 
eine grössere Zahl an Interessenbeeinträchtigungen moralisch schlechter 
ist als eine kleinere, weil Moral (oder Gerechtigkeit) gerade den Zweck 
hat, möglichst alle Interessen zu schützen. Jede einzelne Beeinträchtigung 
eines Interesses bedeutet daher einen je eigenen Fall, in dem die Moral 
gewissermassen versagt hat. Ungeachtet des Werts der Interessen spielt 
daher schon allein die Zahl der Interessenbeeinträchtigungen eine Rolle. 
Eine weitere mögliche Begründung wäre, dass interessensfähige, d.h. emp­
findungsfähige Wesen in der Regel auch zum Mitempfinden fähig sind 
und wenigstens in einem minimalen Sinn ein gemeinschaftliches Leben 
führen, sei es nur mit Familienangehörigen, mit allen Artgenossen oder 
sogar zusätzlich mit artfremden Wesen. Jedes Leid oder jeder Tod eines 
Einzelwesens löst daher in der Regel eine Mitbetroffenheit bei anderen 
Wesen aus. Diese Mitbetroffenheit wird (auch individuell) umso grösser, je 
mehr Einzelwesen der jeweiligen Gemeinschaft sterben oder anderweitig 
in ihren Interessen beeinträchtigt werden. Beide Begründungen sprechen 
dafür, der Zahl der Betroffenen eine moralische Bedeutung zuzumessen, 

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

369

692

693

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ohne dass diese dem Wert der einzelnen Interessen übergeordnet oder 
gleichgestellt sein muss. Die Zahl der Betroffenen ist also von Bedeutung, 
jedoch nur von untergeordneter. Sie wird nur relevant, wenn nicht bereits 
die Bewertung der einzelnen konkurrierenden Interessen ein Überwiegen 
begründet.

b) Eigene Betroffenheit

aa) Selbstverteidigung

In den bisherigen Ausführungen wurde die Interessenabwägung jeweils 
aus der Perspektive einer unbeteiligten Drittperson oder eines neutralen 
Gesetzgebers dargestellt. Es gibt jedoch konkrete Fälle, in denen eine Per­
son (soweit sie dazu fähig ist) ihre eigenen Interessen gegen jene eines 
anderen Interessenträgers abwägt. In manchen Fällen hat die eigene Be­
troffenheit keinen Einfluss auf die Abwägung. Wer sich z.B. überlegt, das 
Wohnhaus einer anderen Person eigenmächtig in die Luft zu sprengen, um 
an der entsprechenden Stelle für sich einen Blumengarten zu errichten, 
wird (unabhängig vom rechtlichen Verbot) normalerweise zum Ergebnis 
kommen, dass das Interesse der anderen Person am Erhalt des Wohnhauses 
– und des Lebens, falls sie sich gerade im Haus befindet – das eigene 
Interesse an der Errichtung des Blumengartens überwiegt. Wenn jedoch 
besonders wichtige (vitale) eigene Interessen auf dem Spiel stehen, kann die 
Interessenabwägung aufgrund der eigenen Betroffenheit unter Umständen 
anders ausfallen, als sie aus einer neutralen Perspektive ausfallen würde. 
Ein Beispiel dafür ist der Fall, dass man physisch angegriffen wird und 
sich verteidigen muss. Wenn der Angriff lebensgefährlich ist oder eine 
schwere Verletzung verursachen kann, die zu einem unnatürlich frühen 
Tod führt, dient die Selbstverteidigung dem Schutz eigener vitaler Interes­
sen. Da zur Verteidigung unter Umständen Handlungen nötig sind, die das 
angreifende Wesen ebenfalls töten oder lebensgefährlich verletzen können, 
geht es jedoch auf beiden Seiten um vitale Interessen. Obwohl es somit (aus 
einer neutralen Perspektive) wertmässig Unentschieden steht, muss es dem 
angegriffenen Wesen erlaubt sein, seine eigenen vitalen Interessen höher 
zu gewichten als die vitalen Interessen des angreifenden Wesens. Es muss 
diese so stark beeinträchtigen dürfen, wie es zur Verteidigung der eigenen 
nötig ist. Konkret muss es erlaubt sein, einen Angreifer zu töten, wenn 

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

370

694

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dies nötig ist, um sein eigenes Leben vor dem Angriff zu retten. Das ist 
damit zu begründen, dass es keinem Lebewesen, das ein Lebensinteresse
hat, zumutbar ist, zugunsten anderer Wesen auf das eigene Leben zu ver­
zichten.895 Lebewesen sind nach ihrer Veranlagung darauf ausgerichtet, ihr 
Leben bis zum natürlichen (biologisch vorbestimmten) Tod zu erhalten.896 

Empfindungsfähige (interessensfähige) Lebewesen empfinden diesen Le­
benserhaltungsimpuls bewusst als Lebensinteresse. Ihre Empfindungen und 
Interessen dienen dem Zweck der Lebenserhaltung und gleichzeitig ist die 
Erhaltung des Lebens Bedingung dafür, dass sie weiterhin ihre Empfindun­
gen erleben und ihre Interessen ausüben können. Normativ ist das so zu 
würdigen, dass jedes interessensfähige Lebewesen für sich die Erhaltung 
seines eigenen Lebens als den höchsten Zweck, als das Interesse mit dem 
höchsten Wert beanspruchen darf.897 Deshalb darf und kann von einem 
interessensfähigen Lebewesen nicht verlangt werden, dass es sich selbst 
gegen das eigene Leben entscheidet. Somit darf ein Wesen, das in seinen 
vitalen Interessen angegriffen wird, zur Selbstverteidigung die vitalen Inter­
essen des angreifenden Wesens beeinträchtigen, obwohl diese aus neutraler 
Perspektive den eigenen vitalen Interessen wertmässig gleichgestellt sind. 
Die eigene Betroffenheit rechtfertigt also bei sachlicher Wertgleichheit eine 
Entscheidung zugunsten der eigenen Interessen.
Trotz dem legitimen Anspruch auf Wahrung der eigenen vitalen Interessen 
entbindet die eigene Betroffenheit ein angegriffenes Wesen nicht davon, 
bei der Selbstverteidigung die Interessen des angreifenden Wesens so weit 
wie möglich zu schonen. Dies ergibt sich aus dem allgemeinen Interessen­
prinzip, das u.a. das Gebot beinhaltet, bei jeder Handlung auf die von ihr 
betroffenen Interessen Rücksicht zu nehmen.898 Eine Tötung zur Selbstver­
teidigung ist deshalb nur erlaubt, wenn sie dazu auch wirklich erforderlich 
ist. Wenn der Angriff auf andere Weise abgewendet werden kann, etwa 
durch eine abschreckende Drohung (z.B. Warnschuss) oder durch ein phy­
sisches Hindernis (z.B. Absperrung), ist die Tötung verboten.

895 Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 86; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 333.
896 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 558, 684.
897 Vgl. Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 38, 212.
898 Dazu vorne Rz. 536.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

371

695

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bb) Selbsthilfe

Eine Betroffenheit in eigenen vitalen Interessen ist auch ohne Angriff durch 
ein anderes Wesen möglich. Ein typisches Beispiel ist der Fall, dass jemand 
wegen fehlender Nahrung kurz vor dem Verhungern steht. In so einem Fall 
kann das Töten und Essen eines anderen Lebewesens mit Lebensinteresse 
ein geeignetes Mittel sein, um den eigenen Hungertod zu verhindern. Wie 
im vorherigen Fall der Selbstverteidigung stehen sich auch hier zwei vitale 
Interessen (Leben und Leben) gegenüber. Der Unterschied besteht nur 
darin, dass man nicht angegriffen wird, sondern umgekehrt selbst angreift. 
Die Frage ist deshalb, ob dieser Unterschied zu einem anderen Ergebnis in 
der Interessenabwägung führt. Intuitiv scheint die Tötung zur Selbsthilfe 
weniger klar gerechtfertigt zu sein als die Tötung zur Selbstverteidigung. 
Möglicherweise trifft das aber nur zu, wenn man im rein menschlichen 
Kontext denkt. Dass ein Mensch einen anderen Menschen tötet, um sich 
vor dessen lebensbedrohlichem Angriff zu schützen, wird viel eher als 
gerecht empfunden, als dass ein Mensch einen anderen Menschen tötet, 
um ihn zu essen. Wenn hingegen ein Jaguar einen Tapir tötet, um ihn zu 
essen, wird dies wohl als etwa gleich gerecht empfunden, wie wenn er einen 
anderen Jaguar, der ihn angegriffen hat, zur Selbstverteidigung tötet. Dieser 
Unterschied in der intuitiven Beurteilung könnte dadurch zu erklären sein, 
dass Menschen nur extrem selten in eine Situation geraten, in der sie 
sich nur durch Tötung anderer Menschen vor dem eigenen Hungertod 
retten können, während für fleischfressende wildlebende Tiere das Töten 
anderer Tiere regelmässig unverzichtbar ist. Wenn man sich aber einen 
entsprechenden Fall mit ausschliesslich menschlicher Beteiligung konkret 
vorstellt, etwa dass ein paar Menschen nach einem Schiffbruch auf einer 
unbewohnten, nur aus Steinmasse bestehenden Insel gestrandet sind und 
keine technische Möglichkeit haben, von Menschen ausserhalb dieser Insel 
Hilfe anzufordern, und zufällige Hilfe in absehbarer Zeit nicht zu erwarten 
ist, scheint die Intuition schon viel eher für die Rechtfertigung einer Selbst­
hilfetötung zu sprechen. Denn ein Verbot, andere Menschen zu töten, wäre 
in diesem speziellen Fall gleichbedeutend mit einer Pflicht, auf das eigene 
Weiterleben zu verzichten. Es gibt daher – trotz einem allfälligen intuitiven 
Restzweifel – keinen Grund, diesen Fall wesentlich anders zu beurteilen 
als den Fall der Selbstverteidigung. Auch hier ist es nicht zumutbar, auf 
das eigene Überleben zu verzichten, weshalb die eigene Betroffenheit es 
rechtfertigt, die eigenen vitalen Interessen höher zu gewichten als jene der 
anderen. Das Töten ist deshalb auch zur Selbsthilfe gerechtfertigt, wenn 

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

372

696

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es zur Wahrung der eigenen vitalen Interessen keine anderen Mittel gibt, 
welche die Interessen des getöteten Wesens besser schonen.
Ein gewisser Unterschied zur Selbstverteidigung ist bei den Anforderungen 
an die Wahrscheinlichkeit zu machen, dass man bei Untätigbleiben selbst 
stirbt oder lebensgefährlich verletzt wird. Sie muss bei der Selbsthilfe hö­
her sein als bei der Selbstverteidigung, weil sie bei der Selbsthilfe besser 
einschätzbar ist. Um ein anderes Wesen zur Selbsthilfe zu töten, muss 
man sicher sein, dass man sonst selbst sterben würde, während es für das 
Töten zur Selbstverteidigung genügen kann, dass man den eigenen Tod bei 
Verzicht auf die Selbstverteidigungstötung für wahrscheinlich hält.

cc) Soziale Näheverhältnisse

In einem weiteren Sinn liegt eine (indirekte) eigene Betroffenheit auch 
vor, wenn die Interessen von Personen oder Wesen abzuwägen sind, zu de­
nen man in einem nahen Verhältnis steht (Kinder, Eltern, Freunde, Haus­
tiere etc.). Das Näheverhältnis kann durch Emotionen, aber auch durch 
eine besondere Verantwortungspflicht (Fürsorge-, Obhuts-, Schutzpflicht) 
begründet sein. Entsprechend kann die eigene Betroffenheit bei der Interes­
senabwägung emotional, pflichtbezogen oder beides sein. Zur emotionalen 
Nähe ist auch die allfällige gefühlte Solidarität mit allen Angehörigen der 
eigenen Spezies zu zählen.899

Der indirekten Betroffenheit durch die Interessen Nahestehender ist im 
Grundsatz die gleiche Bedeutung zuzumessen wie der direkten Betroffen­
heit in eigenen Interessen: Sie rechtfertigt bei sachlicher Gleichwertigkeit 
der Interessen (Leben gegen Leben, vitale gegen vitale Interessen) eine Ent­
scheidung zugunsten der Interessen des Nahestehenden. Auch hier kann es 
der entscheidenden Person unzumutbar sein, sich anders zu entscheiden, 
weil sie sich dadurch starken negativen Emotionen (z.B. Trauer über den 
Verlust des eigenen Kindes) aussetzen oder der Verletzung einer wichtigen 
Verantwortungspflicht schuldig machen würde. In manchen Fällen mag 
zwar die indirekte Betroffenheit wesentlich schwächer sein, als wenn man 
selbst in vitalen Interessen betroffen wäre (etwa wenn ein reines Pflicht­
verhältnis ohne emotionale Nähe besteht). Wenn aber die rein sachliche 
Abwägung ein Unentschieden ergibt, genügt auch eine leichte eigene Be­
troffenheit, um die Waage in die eine Richtung zu bewegen.

899 Dazu vorne Rz. 452–461.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

373

697

698

699

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein typischer Anwendungsbereich des Nähekriteriums ist die Verteidigung 
von Angehörigen gegen Angriffe durch Dritte (Notwehrhilfe).900 Dazu 
kann je nach Art der Beziehung nicht nur ein Recht bestehen, sondern 
sogar eine Pflicht, namentlich die Schutzpflicht menschlicher Eltern ge­
genüber ihren Kindern. Eine solche Schutzpflicht besteht für Menschen 
auch gegenüber den Tieren, die sie halten und versorgen. So ist man z.B. 
verpflichtet, den eigenen Dackel zu schützen, wenn er auf einem Waldspa­
ziergang von einem Luchs angegriffen wird.
Schwieriger sind Fälle zu beurteilen, in denen das Nähekriterium mit dem 
Kriterium der Interessensstärke konkurriert. Eine Frage ist z.B., ob man 
aus einem brennenden Haus zuerst das Pferd retten darf, zu dem man 
eine persönliche Beziehung hat, wenn in diesem brennenden Haus auch 
ein unbekannter Mensch Hilfe benötigt. Bei der Diskussion der zwischen 
Menschen allenfalls bestehenden Speziessolidarität wurde die Frage dahin­
gehend beantwortet, dass diese Speziessolidarität keine Pflicht begründet, 
auf Kosten des eigenen Pferdes zuerst den unbekannten Menschen zu 
retten, weil die persönliche Beziehung zum Pferd stärker wirkt als die 
unpersönliche Beziehung zum unbekannten Menschen. Vorbehalten wurde 
dabei die Möglichkeit, dass eine Pflicht zugunsten des Menschen aus einem 
anderen Grund besteht.901 Ein solcher anderer Grund könnte die quantita­
tive Stärke des Lebensinteresses sein, die bei Menschen in der Regel grösser 
ist als bei Tieren (z.B. Pferden), da Menschen zu abstrakter Todesangst 
fähig sind und wegen der Vielfalt an zukunftsbezogenen Interessen ein 
höheres Verlustpotenzial haben.902 Damit stellt sich erstens die Frage, ob 
dieses stärkere Lebensinteresse der Menschen so gewichtig ist, dass es über­
haupt eine Pflicht (und nicht nur ein Recht) begründet, im Konkurrenzfall 
für den Menschen und gegen das Tier zu entscheiden. Und zweitens stellt 
sich die Frage, ob diese Pflicht, falls sie besteht, auch gelten würde, wenn 
die Person, die zu entscheiden hat, mit dem Tier in einer persönlichen 
Beziehung steht und mit dem Menschen nicht.
Bereits die erste Frage ist nicht in jedem Fall klar mit ja zu beantworten. 
Klar begründbar erscheint eine Pflicht zur Bevorzugung des Menschen, 
wenn auf der anderen Seite ein Tier mit einem (vermutlich) relativ schwa­
chen Lebensinteresse steht, z.B. eine Blindschleiche oder ein Karpfen. 

900 Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 337 f.
901 Vorne Rz. 457 f.
902 Vorne Rz. 643, 653.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

374

700

701

702

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wenn jedoch zwischen einem Menschen und einem Bonobo entschieden 
werden muss, ist der Fall weit weniger klar, da auch der Bonobo ein 
sehr starkes Lebensinteresse hat, das sich von jenem des Menschen nicht 
eindeutig erheblich unterscheidet. Die Unterschiede erscheinen zu gering, 
um eine Pflicht zur Bevorzugung des Menschenlebens gegenüber dem Bo­
noboleben zu begründen, ohne dem Speziesismus903 zu verfallen. (Dies 
gilt umso mehr, als für den Schutz des Bonobolebens noch Artenschutz­
gründe sprechen.) Eine allgemeine Antwort gibt es also nicht. Ob eine 
Pflicht besteht, im Konkurrenzfall für den Menschen und gegen das Tier zu 
entscheiden, hängt davon ab, wie gross der Unterschied in der Stärke des 
Lebensinteresses zwischen dem Tier und dem Menschen ist.
Von diesem Faktor hängt auch die Antwort auf die zweite Frage ab: wie 
im Falle einer persönlichen Beziehung zwischen dem entscheidenden Men­
schen und dem Tier zu urteilen ist. In so einem Fall ist jedoch auf der 
Seite des Tierlebens zusätzlich die Enge dieser persönlichen Beziehung zu 
berücksichtigen. Steht dem Menschen im brennenden Haus eine Eidechse 
oder ein Goldfisch gegenüber, dürfte die Nähebeziehung zum Tier nicht 
ausreichen, um eine Pflicht zur Rettung des Menschen aufzuheben, da 
Beziehungen zu solchen Tieren typischerweise nicht besonders eng sind 
und ausserdem der Unterschied in der Interessensstärke zum Menschen 
zu gross ist. Im Falle eines Pferdes könnte eine solche Pflicht aber zu weit 
gehen. Es könnte für den Menschen, der zum Pferd eine enge persönliche 
Beziehung pflegt, unzumutbar sein, dieses zu opfern, um einen ihm völlig 
unbekannten Menschen zu retten. Richtiger erscheint als Lösung in einem 
solchen Fall die Freistellung, welche der konkurrierenden Rettungspflich­
ten erfüllt wird, wobei aber wenigstens eine erfüllt werden muss.
Das Verhältnis zwischen Nähebeziehung und Interessensstärke hängt also 
von den Umständen des einzelnen Falles ab. Wegen der geringen prakti­
schen Relevanz wird auf diese Thematik nicht weiter eingegangen.

c) Interessensverzicht und eigenverantwortliche Selbstgefährdung

Wer einen Prima-facie-Anspruch auf Schutz eines bestimmten Interesses 
hat, ist deswegen nicht verpflichtet, von diesem Schutz Gebrauch zu ma­
chen. Das betroffene Wesen darf (wenn es dazu fähig ist) auf diesen Schutz 
auch verzichten, vorausgesetzt dass dieser Verzicht auf einer freien, nicht 

903 Dazu vorne Rz. 410.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

375

703

704

705

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von äusserem Zwang oder Druck beeinflussten Entscheidung beruht. Im 
Zusammenhang mit dem Lebensschutz betrifft dies den Verzicht auf das 
eigene Weiterleben bzw. den Wunsch, zu sterben. Beispielsweise kann ein 
Mensch nach reiflicher, aufgeklärter Überlegung und aus freier Entschei­
dung den Wunsch haben, zu sterben, weil er an einer fortschreitenden, 
unheilbaren Krankheit schwer leidet. In so einem Fall darf er nicht am Ster­
ben gehindert und zum Weiterleben gezwungen werden. Der Sterbewunsch 
bzw. der Verzicht auf das Weiterleben (Lebensverzicht) hat zur Folge, dass 
gewisse Massnahmen zur Lebenserhaltung (vor allem medizinische), die 
aufgrund des Lebensschutzanspruchs ansonsten geboten wären, nicht mehr 
getätigt werden dürfen. Unter Umständen kann auch eine Hilfeleistung 
beim Sterben geboten sein, wenn ein Lebewesen sterben will, aber dazu 
nicht ohne Hilfe in der Lage ist. Der Verzicht auf ein Interesse bedeutet 
zudem, dass dieses Interesse in einer Abwägung mit anderen Interessen 
nicht mehr zu berücksichtigen ist. Beispielsweise kann ein Kuchen in 
drei statt in vier Stücke aufgeteilt werden, wenn eine von vier Personen 
keinen Kuchen essen will. Im Zusammenhang mit dem Lebensinteresse 
kann das bedeuten, dass knapp verfügbare lebensrettende Medikamente für 
jene kranken Personen eingesetzt werden können, die weiterleben wollen, 
ohne dass eine Abwägung mit den Interessen derer notwendig wäre, die 
selbstbestimmt sterben wollen.
Die Verzichtbarkeit von Interessensschutzansprüchen bedeutet ebenso, 
dass man seine Interessen bewusst und gewollt einem erheblichen Verlet­
zungsrisiko aussetzen darf, ohne jedoch auf das Interesse verzichten zu 
wollen. Wer z.B. eine Risikosportart wie Base-Jumping betreibt, will in der 
Regel nicht sterben, nimmt aber das hohe Risiko dazu bewusst in Kauf. 
Die eigenverantwortliche Selbstgefährdung ist insofern eine Vorstufe des 
Lebensverzichts. Dementsprechend ist ihr eine gleichartige, wenn auch 
schwächere Auswirkung auf die Interessenabwägung zuzuerkennen. Die 
eigenverantwortliche Selbstgefährdung kann einen grundsätzlich bestehen­
den Schutzanspruch abschwächen, von zusätzlichen Bedingungen abhän­
gig machen oder gar aufheben. Das kann beispielsweise bedeuten, dass 
jemand, der sich aus purem Spass einem hohen Sterbensrisiko aussetzt, 
einen Anspruch auf Rettung verliert, wenn die Rettungsaktion für die Ret­
tungskräfte ebenfalls ein hohes Sterbensrisiko bedeuten würde.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

376

706

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


II. Töten im Interesse von Menschen

1. Schutz der Menschen vor Tieren

Die eben zusammengetragenen Regeln der Interessenabwägung werden 
nun auf die einzelnen Fallgruppen des Tiertötens angewendet, um zu 
beurteilen, wann und unter welchen Voraussetzungen Tiere mit einem 
Prima-facie-Lebensschutzanspruch ausnahmsweise getötet werden dürfen. 
Im Folgenden geht es zunächst um Fälle, in denen die Tötung eines Tieres 
dem Schutz von menschlichen Interessen dient, weil vom Tier eine Gefahr 
für diese Interessen ausgeht. Dies kann dadurch geschehen, dass sich das 
Tier selbst gefährlich verhält (angreift), oder dadurch, dass eine Gefahren­
quelle fest mit seinem Körper verbunden ist (z.B. Mikroorganismen als 
Krankheitserreger).

a) Schutz vor Angriffen durch Tiere

aa) Selbstverteidigung gegen angreifende Tiere

Mit Angreifen ist an dieser Stelle ein Verhalten gemeint, mit dem ein 
Tier das Leben oder in lebensbedrohlicher Weise die Gesundheit eines 
Menschen unmittelbar gefährdet. Beispiele sind kräftiges Beissen (Hyänen, 
Flusspferde), Aufspiessen (Nashörner, Büffel) oder Beissen mit Gifteinsatz 
(Schlangen, Warane). Nicht gemeint sind (leichte) Einwirkungen auf die 
Gesundheit, die das Leben nicht gefährden, wie etwa der Biss einer Spitz­
maus oder das Kratzen durch eine Hauskatze. Angriffe durch Tiere richten 
sich nach dem hier verwendeten Begriff also gegen vitale menschliche 
Interessen, die für das Überleben notwendig sind. Zur Verteidigung gegen 
solche Angriffe ist deshalb nötigenfalls auch das Töten des Tieres erlaubt.904 

Das lässt sich oft schon allein mit einer neutralen Interessenbewertung 
begründen, da die Interessen auf beiden Seiten zwar qualitativ gleichwertig 
sind (Leben gegen Leben), das Lebensinteresse des Menschen jedoch regel­
mässig quantitativ stärker ist als das des angreifenden Tieres. Vor allem 
aber rechtfertigt die eigene Betroffenheit in vitalen Interessen die Tötung 
zur Selbstverteidigung. Auch einem Menschen ist es nicht zumutbar, auf 

904 Campagna, Tierrechte (Fn. 524), S. 520; Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 385; 
Rippe, Einwanderer (Fn. 140), S. 61.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

377

707

708

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das eigene Leben zu verzichten, weshalb er zu seinem Schutz das angrei­
fende Tier töten darf. Die Tötung muss allerdings notwendig sein, d.h. 
das mildeste Mittel, mit dem der lebensbedrohliche Angriff abgewendet 
werden kann. Wenn man das Tier durch Einschüchterung vertreiben oder 
dem Angriff durch Ausweichen oder Flucht entgehen kann, ist die Tötung 
nicht notwendig und damit nicht gerechtfertigt. Abgesehen davon, dass 
Angriffe durch Tiere auf Menschen ohnehin selten sind, dürften die Fälle, 
in denen eine Tötung zur Abwehr wirklich notwendig ist und der angegrif­
fene Mensch zudem über ein geeignetes Mittel verfügt (z.B. per Zufall ein 
Gewehr mit sich trägt), besonders selten sein. Die praktische Relevanz 
dieses Tötungsgrundes ist deshalb sehr gering.

bb) Hilfe zur Verteidigung gegen angreifende Tiere

Wird ein Mensch von einem Tier lebensbedrohlich angegriffen, stellt sich 
die Frage, ob ausser ihm auch andere Menschen (z.B. Begleitpersonen) das 
Tier töten dürfen, um den Angriff abzuwehren. Die Frage ist zu bejahen, 
und zwar unabhängig davon, ob der Mensch, der das Tier tötet, mit dem 
angegriffenen in einer besonderen (persönlichen) Nähebeziehung steht. 
Auch wer den angegriffenen Menschen überhaupt nicht kennt und insofern 
nicht (indirekt) selbst betroffen ist, darf diesem Hilfe zur Verteidigung 
leisten und dazu das Tier töten, wenn der Angriff nicht anders abwendbar 
ist. Denn die betroffenen Interessen des angegriffenen Menschen sind qua­
litativ gleichwertig wie jene des angreifenden Tieres (Leben gegen Leben) 
und quantitativ in der Regel stärker als diese. Auch aus einer neutralen 
Perspektive führt die Abwägung also in der Regel zu einem Überwiegen des 
menschlichen Lebensinteresses. Und selbst wenn einmal der Fall eintritt, 
dass das Lebensinteresse des Tieres stärker ist als jenes des Menschen, z.B. 
wenn ein menschlicher Säugling in einem Zoo versehentlich in ein Goril­
la-Gehege fällt und von einem Gorilla lebensbedrohlich angegriffen wird, 
führt dies nicht zu einem anderen Ergebnis. Neutral betrachtet überwiegt 
zwar in so einem Fall das Lebensinteresse des Tieres. Einem Menschen, 
der den Säugling retten will, könnte es aber unzumutbar sein, würde man 
ihm dies verbieten. Das gilt nicht nur für Menschen, die dem Säugling 
persönlich nahestehen (z.B. die Eltern), sondern auch für beliebige Men­
schen, sofern sie sich darauf berufen, dass sie sich mit Menschen generell 
stärker verbunden fühlen als mit Gorillas oder sonstigen Tieren und dass 
ihr Gewissen es ihnen nicht erlaubt, einen Menschen, der von einem Tier 

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

378

709

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


angegriffen wird, sterben zu lassen. Wenn also eine menschliche Speziesso­
lidarität905 geltend gemacht wird, wirkt diese in so einem Fall genügend 
stark, um eine unterlegene Quantität des Lebensinteresses beim Menschen 
aufzuwiegen, sodass dem Menschen dennoch der Vorrang erteilt werden 
darf.
Schwieriger zu beurteilen ist die Frage, ob Menschen auch eine Pflicht 
(nicht nur ein Recht) haben sollen, anderen Menschen bei der Verteidigung 
gegen angreifende Tiere zu helfen. Zunächst setzt eine solche Pflicht ganz 
allgemein voraus, dass es dem betreffenden Menschen zumutbar ist, Hilfe 
zu leisten.906 Unzumutbar ist die Hilfeleistung, wenn sich der helfende 
Mensch dadurch selbst einem hohen Sterbensrisiko aussetzen müsste. Ge­
gen einen ausgewachsenen Bären z.B. ist die Verteidigungshilfe in dieser 
Hinsicht viel eher zumutbar, wenn man dazu eine Schusswaffe einsetzen 
kann, als wenn man mit einem Stock oder mit blossen Händen gegen 
den Bären kämpfen müsste. Das Erfordernis der Zumutbarkeit folgt da­
raus, dass niemand verpflichtet werden darf, sich selbst gegen das eigene 
Weiterleben zu entscheiden.907 Auch die Entscheidung zu einem hohen 
Sterbensrisiko darf deshalb in einer solchen Situation keine Pflicht sein. 
Das gilt selbst für Personen, die gegenüber dem angegriffenen Menschen 
eine besondere Fürsorge- oder Schutzpflicht haben (z.B. die Eltern), wobei 
von diesen eine deutlich höhere Bereitschaft zur Selbstgefährdung verlangt 
werden darf als von sonstigen Personen.
Die Zumutbarkeit allein macht die Hilfeleistung noch nicht zur Pflicht. 
Für eine Hilfspflicht bedarf es einer weiteren Grundlage. Eine solche ergibt 
sich für einige Personen individuell aus der besonderen Beziehung, in der 
sie zum angegriffenen Menschen (Eltern, Lehrerin, Leibwächter) oder zum 
angreifenden Tier (Hundehalterin, Zoowärter) stehen. Für alle übrigen 
Menschen bräuchte es eine allgemeine Verpflichtungsgrundlage. Und dazu 
kommt von den untersuchten Abwägungskriterien einzig die quantitative 
Stärke des Lebensinteresses in Frage, die beim Menschen in der Regel 
höher ist als beim angreifenden Tier. Speziessolidarität bildet keine Grund­
lage für eine allgemeine Hilfspflicht, weil sie eine Frage des persönlichen 
Empfindens und vermutlich nicht bei allen Menschen vorhanden ist.908 Die 
Hilfspflicht müsste also mit einer allgemeinen prinzipiellen Pflicht begrün­

905 Dazu vorne Rz. 452–461.
906 Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 332 f.
907 Dazu vorne Rz. 694.
908 Dazu vorne Rz. 454.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

379

710

711

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


det werden, sich im Fall einer Konkurrenz zwischen Interessen jeweils für 
die Wahrung des überwiegenden (hier: stärkeren) Interesses einzusetzen, 
soweit dies möglich und – unter dem Gesichtspunkt der eigenen Betroffen­
heit – zumutbar ist. Eine derart allgemeine Pflicht würde aber für den 
praktischen Einzelfall nicht viel bedeuten. Denn wie bereits ausgeführt 
wurde, lässt sich die Frage, ob allein die Stärke des Lebensinteresses eine 
Pflicht begründet, sich im Konkurrenzfall für den Menschen und gegen das 
Tier zu entscheiden, nicht allgemein beantworten.909 Sie hängt einerseits 
davon ab, wie gross der Unterschied in der Stärke des Lebensinteresses 
zwischen Mensch und Tier ist, und andererseits davon, ob zwischen dem 
Menschen, dessen Hilfspflicht in Frage steht, und dem angreifenden Tier 
eine persönliche Beziehung besteht und wie eng diese ist. Beides sind gra­
duell variable Faktoren, die im Einzelfall zu unterschiedlichen Ergebnissen 
führen können. Die Frage, wann genau eine Pflicht bestehen soll, einem 
Menschen bei der Verteidigung gegen ein angreifendes Tier zu helfen und 
das Tier nötigenfalls zu töten, wäre deshalb nur mit sehr viel Aufwand zu 
beantworten. Da sie nur von sehr geringer praktischer Relevanz ist, wird 
darauf verzichtet.
Ein Faktor, der das Recht zur Hilfe bei der Verteidigung gegen Tierangriffe 
einschränken kann, ist die allfällige eigenverantwortliche Selbstgefährdung 
des angegriffenen Menschen. Zu denken ist hier an Fälle, in denen Men­
schen sich absichtlich, freiwillig und in vollem Bewusstsein über die mögli­
chen Folgen in ein Zoogehege begeben, in dem sich Tiere befinden, die sie 
töten können (z.B. Eisbären). Es liegt zwar nahe, anzunehmen, dass Men­
schen, die so etwas tun, sich nie ganz freiwillig und voll bewusst dazu ent­
schieden haben, sondern immer unter dem Einfluss von äusserem Druck 
oder einer psychischen oder geistigen Störung standen. Allerdings ist auch 
vorstellbar, dass ein Mensch sich tatsächlich in voller Eigenverantwortung 
zu einer solchen Aktion entscheidet, weil er sich davon erstens irgendein 
positives Erlebnis verspricht (Adrenalinkick) und zweitens darauf vertraut, 
dass irgendjemand ihn rechtzeitig retten wird. Ein solches Verhalten führt 
aber zum Verlust des Anspruchs, gerettet zu werden. Denn wer sich so 
verhält, missbraucht erstens das Solidaritätsempfinden seiner Mitmenschen 
und nimmt zweitens in Kauf, dass ein Tier, das ein Lebensinteresse hat, 
wegen eines qualitativ minderwertigen Interesses (Adrenalinkick) getötet 
wird. Wenn also jemand tatsächlich in voller Eigenverantwortung und in 
der missbräuchlichen Erwartung, gerettet zu werden, in ein Eisbärengehe­

909 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 701–704.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

380

712

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ge springt, darf der Eisbär, der ihn angreift, nicht getötet werden, um 
den Menschen zu retten. Dieser Fall dürfte aber vorwiegend theoretische 
Bedeutung haben, da in der Praxis wohl mangels besseren Wissens fast 
immer angenommen wird, dass der Mensch sich nicht eigenverantwortlich 
entschieden hat. Ist die Selbstgefährdung nicht eigenverantwortlich, bleibt 
das Recht zur Hilfe bestehen.

cc) Präventives Töten von gefährlichen Tieren

Das Sicherheitsbedürfnis von Menschen kann die Forderung hervorrufen, 
ein potenziell gefährliches Tier bereits töten zu dürfen, wenn es noch 
nicht angegriffen hat, aber angreifen könnte. Anwendungsbeispiele sind 
das präventive Töten von tollwütigen Hunden und von Bären, die sich 
(zur Nahrungssuche) in die Nähe eines Siedlungsgebiets von Menschen 
begeben haben. Rein wertmässig ändert sich in der Interessenabwägung 
gegenüber dem Fall der Selbstverteidigung nichts. Auch hier geht es um 
den Schutz des Lebens bzw. von vitalen menschlichen Interessen. Ein Un­
terschied zur Selbstverteidigung besteht aber in der Wahrscheinlichkeit der 
Interessenbeeinträchtigung. Wenn ein Bär sich bloss am Rand eines Sied­
lungsraumes aufhält und keine Anstalten macht, jemanden anzugreifen, 
ist die Wahrscheinlichkeit, dass er einen Menschen tötet, als deutlich gerin­
ger einzuschätzen, als wenn er bereits einen Menschen angegriffen hat. 
Es ist nicht generell auszuschliessen, dass die Tötung eines Tieres bereits 
gerechtfertigt sein kann, bevor es angegriffen oder unmittelbar zu einem 
Angriff angesetzt hat. Weil aber die Tötung ein schwerster Interessenein­
griff und zudem endgültig ist, muss dafür vorausgesetzt werden, dass ein 
lebensgefährlicher Angriff durch das Tier, der nur durch Tötung abgewehrt 
werden könnte, mit einer sehr hohen Wahrscheinlichkeit zu erwarten ist. 
Diese Erwartung kann sich aus einer bestimmten Krankheit des Tieres (z.B. 
Tollwut) oder aus seinem bisherigen Verhalten ergeben, z.B. wenn es bereits 
Menschen tödlich angegriffen hat.910 Auch in solchen Fällen muss aber 
geprüft werden, ob der zu erwartende Angriff nicht mit anderen Mitteln als 
durch präventive Tötung verhindert werden kann (z.B. Unterbringung des 
Tieres in ein sicheres Gehege, Errichtung von Schutzzäunen, Ausstattung 
der Menschen mit Abwehrwaffen).

910 Vgl. Regan, CFAR (Fn. 381), S. 353.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

381

713

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was als Tötungsgrund sicher nicht genügt, ist die Ableitung der Gefahr 
eines Angriffs allein aus der Fähigkeit des Tieres, einen Menschen zu töten, 
und aus seiner räumlichen Nähe zu Menschen.911 Erst recht darf ein Tier 
nicht präventiv getötet werden, wenn es die räumliche Nähe zu Menschen 
nicht selbst herstellt, sondern die Menschen sich ihm freiwillig annähern. 
So wurde aber in Norwegen ein Walross aus Sorge um die Sicherheit von 
Menschen eingeschläfert, weil sich Menschen – offenbar aus Schaulust – 
trotz behördlicher Warnung, Abstand zu halten, unnötigerweise in seine 
Nähe begeben haben.912 Dass dieses Walross, hätte man es am Leben gelas­
sen, mit hoher Wahrscheinlichkeit einen Menschen angegriffen hätte, ist 
stark zu bezweifeln. Ausserdem ist anzunehmen, dass die Behörde bei der 
Entscheidung, das Walross zu töten, die eigenverantwortliche Selbstgefähr­
dung der Menschen, die sich ihm angenähert haben, ungerechterweise gar 
nicht berücksichtigt hat.

b) Krankheitsbekämpfung

Eine Gefahr für das Leben von Menschen kann auch von einem Tier 
ausgehen, das nicht selbst gefährlich ist, aber eine Krankheit auf sich 
trägt, die auf Menschen übertragbar ist und für sie tödlich sein kann. Die 
Vermeidung von potenziell tödlichen Krankheiten ist ein vitales Interesse, 
weshalb dazu auch die Tötung eines infizierten Tieres erlaubt sein kann. 
Vorausgesetzt ist aber jeweils, dass die Übertragung der Krankheit nicht 
durch andere Massnahmen, die das Tier am Leben lassen, namentlich 
durch Isolation und Heilung, verhindert werden kann. Es dürfen zudem 
nur Tiere getötet werden, welche die Krankheit wirklich weiterverbreiten 
können, d.h. solche, die den Krankheitserreger selbst auf sich tragen. Nicht 
zu rechtfertigen ist die Tötung einer ganzen Gruppe (eines „Bestandes“) 
von Tieren, unter denen sich einzelne infizierte befinden, ohne dass geprüft 
wird, welche Tiere angesteckt sind und welche nicht. Denn eine solche 
Tötungsaktion nimmt keine Rücksicht auf die Individualität der Lebensin­
teressen und behandelt die einzelnen Tiere so, als wären sie Organe eines 
einzigen kranken Organismus. Jede Tötung eines empfindungsfähigen We­
sens betrifft aber ein einzelnes Moralsubjekt, einen einzelnen Interessenträ­

911 Vgl. Rippe, Einwanderer (Fn. 140), S. 61.
912 Norwegische Fischereidirektion (Fiskeridirektoratet), Mitteilung vom 14.8.2022: 

„Hvalrossen i Oslofjorden er avlivet“, https://www.fiskeridir.no/Yrkesfiske/Nyhe
ter/2022/hvalrossen-i-oslofjorden-er-avlivet.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

382

714

715

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fiskeridir.no/Yrkesfiske/Nyheter/2022/hvalrossen-i-oslofjorden-er-avlivet
https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.fiskeridir.no/Yrkesfiske/Nyheter/2022/hvalrossen-i-oslofjorden-er-avlivet


ger, und muss deshalb einzeln gerechtfertigt werden. Und die Tötung eines 
gesunden Tieres ist nicht zu rechtfertigen, weil sie gar kein taugliches Mittel 
ist, um eine Krankheitsübertragung zu verhindern. Denn wo keine Krank­
heit ist, gibt es keine Krankheit zu übertragen und somit keine Übertragung 
zu verhindern.
Das individuelle Testen kann zwar ebenso wie das Separieren von kranken 
und gesunden Tieren einer Gruppe mit sehr viel Aufwand verbunden sein. 
Die Minimierung von Aufwand ist aber kein vitales Interesse, das die Le­
bensinteressen der Tiere überwiegen könnte. Soll der individuelle Lebens­
schutz ernst genommen werden, sind die Tötungsvoraussetzungen auch 
bei hohem Aufwand für jedes Tier einzeln zu prüfen. In diesem Zusam­
menhang ist darauf hinzuweisen, dass die Bekämpfung einer ansteckenden 
Krankheit auch sehr viel Aufwand bedeuten kann, wenn die Träger des 
Erregers Menschen sind. Zur Bewältigung der COVID-19-Pandemie hat 
zu Recht niemand gefordert, dass Menschen, die infiziert sein könnten, 
getötet werden müssen, weil es zu aufwendig wäre, sie einzeln zu testen und 
die positiv getesteten zu isolieren. Das wäre zweifellos falsch gewesen, weil 
das Lebensinteresse der Menschen das Interesse an der Geringhaltung von 
Aufwand klar überwiegt. Ganz anders als mit Menschen wurde dagegen 
in Dänemark mit Nerzen verfahren. Im November 2020 hat die dänische 
Regierung angeordnet, dass alle Nerze im Land getötet werden müssen, 
nachdem man bei einigen eine auf Menschen übertragbare Variante des 
Coronavirus entdeckt hatte, die eine Gefahr für die Wirksamkeit der da­
mals noch zu entwickelnden Impfstoffe hätte werden können.913

Auch wenn das Lebensinteresse von empfindungsfähigen Tieren, anders 
als im letzten Beispiel, ernst genommen wird, ist bei der Bekämpfung 
übertragbarer Krankheiten eine Ungleichbehandlung zwischen Menschen 
und Tieren begründbar. Der im geltenden Recht bestehende Unterschied, 
dass Tiere zur Krankheitsbekämpfung überhaupt getötet,914 Menschen da­
gegen nur überwacht, in Quarantäne gestellt, abgesondert oder zu einer 
medizinischen Behandlung verpflichtet werden dürfen (Art. 34–37 EpG), 
lässt sich aufgrund der unterschiedlichen Fähigkeiten von Menschen und 
Tieren rechtfertigen. Menschen können Informationen und Anweisungen 

913 Dänisches Ministerium für Ernährung, Landwirtschaft und Fischerei (Ministeriet 
for Fødevarer, Landbrug og Fiskeri), Mitteilung vom 5.11.2020: „COVID-19: All 
mink in Denmark must be culled“, https://en.fvm.dk/news/news/nyhed/covid-19-all
-mink-in-denmark-must-be-culled.

914 Dazu vorne Rz. 66, 223–228.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

383

716

717

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.fvm.dk/news/news/nyhed/covid-19-all-mink-in-denmark-must-be-culled
https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://en.fvm.dk/news/news/nyhed/covid-19-all-mink-in-denmark-must-be-culled


in menschlicher Sprache verstehen und befolgen. Man kann ihnen sagen, 
dass sie eine Krankheit auf sich tragen, mit der sie andere anstecken kön­
nen, und man kann sie zu einem Verhalten verpflichten, das zur Verhinde­
rung der Ausbreitung beiträgt (Quarantäne, Abstand, Hygiene). Gegenüber 
Tieren sind diese sprachgebundenen Massnahmen nicht geeignet, weil Tie­
re sie nicht verstehen und damit nicht befolgen können. Die Zahl der in 
Frage kommenden nichttödlichen Mittel ist bei Tieren somit wesentlich 
kleiner als bei Menschen. Deshalb kann es Fälle geben, in denen bei Tieren 
alle nichttödlichen Mittel versagen, sodass die Tötung das einzig geeignete 
Mittel ist, um die Ausbreitung einer lebensgefährlichen Krankheit zu ver­
hindern. Das kann etwa der Fall sein, wenn eine Krankheit unheilbar ist 
und eine Isolation der angesteckten Tiere technisch nicht möglich oder den 
Tieren nicht zumutbar ist, weil sie gewöhnlich sozial leben und unter der 
Isolation stark leiden würden. Gegenüber Menschen stehen in diesen Fäl­
len immer noch die sprachlichen Mittel des Informierens und Verpflichtens 
zur Verfügung. Dieser Unterschied rechtfertigt die Ungleichbehandlung, 
dass das Töten als Mittel zur Krankheitsbekämpfung bei Tieren überhaupt 
in Frage kommt und bei Menschen nicht.

c) Schutz von Eigentum

Die typischen Eigentumsobjekte, zu deren Schutz das geltende Recht Tier­
tötungen vorsieht, sind vor allem selbst Tiere: Schafe, Ziegen, Rinder oder 
Pferde, die es vor Wölfen, Luchsen und Bären zu schützen gilt, indem man 
diese Raubtiere abschiesst.915 In diesem ethischen Teil der Arbeit wird das 
Töten zum Schutz von Tieren, die ihrerseits ein Lebensinteresse haben, 
nicht als Töten zum Schutz von Eigentum behandelt, sondern als Töten 
zum Schutz von Tieren. Als Tötungen zum Schutz von Eigentum verbleiben 
hauptsächlich die Fälle, in denen landwirtschaftliche und gartenbauliche 
Objekte sowie Wälder geschützt werden sollen. Beispiele sind das Abschies­
sen von Wildschweinen, die Mais aus Feldern fressen, von Rehen, die 
junge Bäume im Wald zerbeissen, oder von Vögeln, die sich in Obstgärten 
bedienen.
Der Schutz dieser Eigentumsobjekte ist in aller Regel kein vitales Interesse, 
das eine Tötung der Tiere rechtfertigen könnte. Das Lebensinteresse der 

915 Dazu vorne Rz. 195 ff.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

384

718

719

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tiere überwiegt. Erst wenn das Ausmass von Ernteverlusten so gross wird, 
dass die Ernährungsgrundlage von Menschen gefährdet ist, besteht am 
Schutz von Ernteerträgen ein vitales menschliches Interesse. Da es in so 
einem Fall letztlich um das eigene Überleben von Menschen geht, ist die 
Tötung von Tieren als zulässiges Mittel dafür nicht auszuschliessen. Sie darf 
jedoch nur angewendet werden, wenn der Schutz des für die Ernährung 
notwendigen Ernteertrags wirklich nicht anders zu erreichen ist. In der Re­
gel bieten sich dazu aber alternative Mittel an wie das Fernhalten der Tiere 
durch Zäune oder andere physische Hindernisse (Baumschutzhüllen).916

Da das Ausmass des Ernteverlustes wesentlich von der Zahl der am Ort 
lebenden Tiere abhängt, ist auch die Verringerung des Tierbestandes durch 
nichttödliche Methoden als Alternative zu prüfen. Dazu wird mitunter 
vorgeschlagen, den Tieren über das Futter ein Verhütungsmittel zu verab­
reichen, um sie an der Vermehrung zu hindern.917 Es sei dahingestellt, wie 
diese Methode unter anderen tierethischen Gesichtspunkten zu beurteilen 
ist. Was das Lebensinteresse betrifft, ist sie jedenfalls eine wesentlich gerin­
gere Beeinträchtigung der Tiere als die Tötung. Solange die für die eigene 
Ernährung der Menschen notwendige Erntemenge durch solche nichttöd­
lichen Mittel geschützt werden kann, dürfen empfindungsfähige Tiere zu 
diesem Zweck nicht getötet werden.
Abgesehen davon, dass das Töten in der Regel nicht erforderlich ist, um 
Fressschäden durch Tiere zu verhindern, ist bereits fraglich, wie weit es 
dazu überhaupt ein geeignetes Mittel ist. Die Eignung dürfte jedenfalls 
in manchen Fällen fehlen. So weist Josef Reichholf darauf hin, dass 
das Abschiessen der Tiere deren Scheu erhöht.918 Wenn sie scheuer sind, 
müssen die Tiere mehr fressen, weil sie öfter flüchten und dafür mehr 
Energie benötigen. Vögel z.B. müssen umso öfter fliegen, je öfter auf sie 
geschossen wird, und der Flug kostet sie bis zum Zehnfachen des Grund­
umsatzes an Energie. Ausserdem richten Tiere, die durch Jagddruck scheu 
geworden sind, speziell im Wald mehr Verbissschaden an, weil sie statt im 
offenen Gelände vermehrt im Wald fressen, der ihnen Sichtschutz bietet. 
Das Abschiessen der Tiere kann also auch kontraproduktiv sein und zu 
mehr Eigentumsschaden führen.

916 J. Tuider/U. Wolf, Gibt es eine ethische Rechtfertigung der Jagd?, TIERethik H 7 
(2013), S. 33 (39).

917 Bossert, Hirschkühe (Fn. 372), S. 78; vgl. Selter, Planning (Fn. 502), S. 198.
918 Hierzu und zum Folgenden J. Reichholf, Warum Jagd?, TIERethik H 7 (2013), 

S. 12 (15, 27, 31).

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

385

720

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Insgesamt bildet der Schutz von Eigentum somit grundsätzlich keinen 
Rechtfertigungsgrund für das Töten empfindungsfähiger Tiere. Nur in äus­
serst seltenen, eher theoretischen Ausnahmefällen, wenn es um den Schutz 
von Ernten geht, die zur Ernährung der Menschen unverzichtbar sind, 
kommt die Tötung in Frage. Sie muss dann aber zum Schutz dieser Ernten 
geeignet und überdies erforderlich, d.h. das einzige wirksame Mittel sein.

2. Nutzung von Tieren

Während die Tötung zum Schutz vor einem Tier den Zweck hat, einen 
Nachteil zu verhindern, der einzutreten droht, wenn das Tier am Leben 
bleibt, geht es bei der Tötung zur Nutzung eines Tieres darum, einen 
Vorteil zu erlangen, der realisiert wird, wenn das Tier tot ist, oder der die 
Tötung des Tieres zur Folge hat.

a) Fleischkonsum

Der praktisch mit Abstand häufigste Zweck des Tötens zur Nutzung – 
und des Tiertötens überhaupt – ist die Produktion von Fleisch, die wie­
derum dem Konsum von Fleisch dient.919 Tötungen zu diesem Zweck 
erfolgen vor allem durch das industrielle Schlachten in Schlachtanlagen, 
aber auch durch Jagd und Fischerei, soweit diese Aktivitäten nicht aus 
anderen Gründen als zur Fleischgewinnung ausgeübt werden. Aufgrund 
seiner überragenden praktischen Bedeutung könnte man vermuten, das 
Töten zur Fleischproduktion sei ethisch ohne grosse Schwierigkeiten zu 
rechtfertigen. Tatsächlich ist das Töten zur Fleischproduktion, im Vergleich 
zu einigen anderen Fällen des Tiertötens, ethisch relativ leicht und klar zu 
beurteilen – allerdings ablehnend. Das liegt daran, dass der Konsum von 
Fleisch für Menschen kein vitales Interesse ist. Daraus folgt, dass das (vita­
le) Lebensinteresse von Tieren das menschliche Interesse an Fleischkonsum 
überwiegt, womit das Töten zu diesem Zweck falsch ist.920

919 Zur quantitativen Bedeutung des Fleischkonsums als Tötungsgrund z.B. Binder/
Winkelmayer, Fleischproduktion (Fn. 876), S. 116 f.

920 Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 383 f.; Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 41, 
49, 74.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

386

721

722

723

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aa) Fleischkonsum als nichtvitales Interesse

Dass Fleischkonsum kein vitales Interesse ist, bedarf einer Erläuterung. 
Denn immerhin ist Fleisch ein geeignetes Nahrungsmittel, da es den 
Organismus mit lebenswichtigen Nährstoffen wie Proteinen versorgt.921 

Damit könnte argumentiert werden, Fleischkonsum sei vital, weil er der 
Ernährung diene und Ernährung ein vitales Interesse sei. Zweifellos ist 
Ernährung insgesamt ein vitales Interesse. Daraus kann aber nicht gefolgert 
werden, dass auch jedes einzelne geeignete Nahrungsmittel vital ist. Auch 
die heute verbreitete zuckerhaltige Schokolade eignet sich als Nahrungsmit­
tel, weil sie den Körper mit lebenswichtigen Nährstoffen (Kohlenhydraten) 
versorgt. Sie ist aber sicher nicht vital, denn Menschen haben bereits eine 
lange Zeit gelebt, bevor es diese Schokolade gab. Das vitale Interesse an 
Ernährung begründet keinen Anspruch auf jedes beliebige Nahrungsmittel, 
sondern einen Anspruch auf ausreichende Nahrung. Ausreichend ist die 
Nahrung, wenn sie in Quantität und Zusammensetzung genügt, um sowohl 
akuten Hunger als auch chronische Unterernährung zu vermeiden.922 Da­
mit das Essen von Fleisch ein vitales Interesse sein könnte, müsste es 
für eine ausreichende Ernährung also unverzichtbar sein. Teilweise wird 
versucht, eine Unverzichtbarkeit des Fleischessens daraus abzuleiten, dass 
Fleisch „schon immer“ ein Bestandteil der menschlichen Ernährung gewe­
sen und Fleischkonsum daher „natürlich“ sei (oder: Menschen natürliche 
„Allesfresser“ seien).923 Doch allein aus der Tatsache, dass etwas schon 
lange gemacht wurde, kann ebenso wenig geschlossen werden, dass es 
notwendig oder besonders wichtig sei, wie daraus geschlossen werden 
kann, dass es moralisch richtig sei (Sein-Sollen-Fehlschluss).924 Um die 
Unverzichtbarkeit des Fleischessens zu begründen, müsste vielmehr gezeigt 
werden, dass eine fleischhaltige Ernährung (heute) der einzige Weg ist, 
um den Organismus ausreichend mit Proteinen und anderen wichtigen 

921 Regan, CFAR (Fn. 381), S. 337.
922 J.-C. Wolf, Tötung (Fn. 662), S. 221.
923 Vgl. die kritischen Schilderungen bei Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 120; 

Goetschel, Tierklagen (Fn. 633), S. 232 f.; Campagna, Tierrechte (Fn. 524), S. 519.
924 Vgl. Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 120 f.; Goetschel, Tierklagen (Fn. 633), 

S. 233; Varner, Interests (Fn. 363), S. 119 f.; zum Sein-Sollen-Fehlschluss vorne 
Rz. 455.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

387

724

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nährstoffen zu versorgen.925 Das ist sie klarerweise nicht.926 Es ist heute 
nicht mehr zu bezweifeln, dass Fleisch – in allen Phasen des menschlichen 
Lebens – für eine ausreichende und gesunde Ernährung nicht notwendig 
ist. Das belegen nicht nur Studien, sondern auch die Erfahrung der zahlrei­
chen Menschen, die sich seit Jahren oder Jahrzehnten fleischlos ernähren 
(weltweit sollen über eine Milliarde Menschen vegetarisch oder vegan le­
ben)927. Fleisch ist für eine gesunde Ernährung aber nicht nur unnötig. 
Es weist sogar vieles darauf hin, dass eine fleischlose Ernährung gesünder 
ist als eine fleischhaltige und dass jedenfalls ein hoher Fleischkonsum der 
Gesundheit schaden kann.928 Konkret führt ein hoher Fleischkonsum zu 
einem höheren Risiko für Krebs, Herz-Kreislauf-Erkrankungen, Bluthoch­
druck, Diabetes und Gicht.929 Da diese Krankheiten teilweise in einem 
verfrühten Tod enden, besteht ein ernährungsbezogenes vitales Interesse 
also sinnvollerweise nicht am Verzehr von Fleisch, sondern am Verzicht auf 
Fleisch.930

Neben diesen direkt gesundheitsschädlichen Wirkungen des Fleischkon­
sums hat die Fleischproduktion auch Folgen, die sich indirekt negativ 
auf die Gesundheit von Menschen auswirken können. Eine solche Folge 
verursacht der in der Tiermast weit verbreitete Einsatz von Antibiotika, 
die (prophylaktisch) auch an gesunde Tiere verabreicht werden.931 Dadurch 
entwickeln viele Bakterien eine Resistenz gegen diese Antibiotika, weil sie 
in grosser Menge mit ihnen in Berührung kommen, sei es im Körper der 
Tiere oder über deren Ausscheidungen im Wasser und im Boden. Dies 
gefährdet mittelbar nicht nur die Gesundheit der Menschen, die das Fleisch 

925 Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 42; Regan, CFAR (Fn. 381), S. 337.
926 Hierzu und zum Folgenden Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 43; Campagna, 

Tierrechte (Fn. 524), S. 520; Precht, Tiere (Fn. 367), S. 365; Cochrane, Animal 
Rights (Fn. 504), S. 85; Singer, PE (Fn. 303), S. 107.

927 S. Stoll-Kleemann, Ökologische und soziale Probleme des überhöhten Fleisch­
konsums: Überblick und Ansätze für Wege aus der Krise, TIERethik H 16 (2018), 
S. 27 (35).

928 Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 43; vgl. Francione, Empfindungsfähigkeit 
(Fn. 496), S. 159.

929 Stoll-Kleemann, Fleischkonsum (Fn. 927), S. 35; Binder/Winkelmayer, Fleisch­
produktion (Fn. 876), S. 120, 126; Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 43 f.; 
speziell zur Erhöhung des Krebsrisikos IARC (Hrsg.), IARC Monographs Evaluate 
Consumption of Red Meat and Processed Meat – Press Release Nr. 240, 26.10.2015.

930 Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 44.
931 Hierzu und zum Folgenden Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 44 f.; M. Post 

et al., Scientific, Sustainability and Regulatory Challenges of Cultured Meat, Nature 
Food 2020/7, S. 403 (403).

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

388

725

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der gemästeten Tiere essen, sondern auch jene der Menschen, die resistente 
Bakterien über Gemüse, Obst und Trinkwasser aufnehmen. Ausserdem 
wirkt sich die Fleischproduktion in mehrfacher Hinsicht schädlich auf die 
ökologische Umwelt der Menschen aus. So wird ein grosser Anteil der 
Treibhausgase, welche die globale Klimaerwärmung vorantreiben, durch 
die industrielle Haltung von Tieren verursacht, die anschliessend für die 
Fleischproduktion geschlachtet werden, namentlich durch Rinder, die bei 
der Verdauung Methan ausstossen.932 Die Klimaerwärmung erhöht das 
Risiko für Hitzetode und kann weitere Gefahren für das Leben oder die 
Gesundheit schaffen wie Extremwetterereignisse oder Wasserknappheit.933 

Dieselbe Tierhaltung trägt massiv zum Verlust an Biodiversität bei, vor 
allem weil sie wichtige Lebensräume (Ökosysteme) zerstört, indem z.B. für 
den Anbau von Futtermitteln (Mais, Soja) grossflächig Wälder gerodet wer­
den, aber auch wegen dem Einsatz von Pestiziden und dem Anbau in Mo­
nokulturen.934 Auf die Wichtigkeit der Biodiversität für das Leben und die 
Gesundheit von Menschen wurde bereits hingewiesen.935 Ausserdem verur­
sacht die Fleischproduktion eine starke Verschmutzung von Trinkwasser 
(Gülle, Pestizide, Antibiotika, Hormone) und sie erfordert riesige Mengen 
an Wasser und Getreide, die viel effizienter genutzt werden könnten, wenn 
sie direkt als Nahrung für Menschen eingesetzt würden statt als Tiernah­
rung, die zu Fleisch „veredelt“ wird.936 Die effizientere direkte Verwendung 
könnte den Hunger in der Welt reduzieren. All diese indirekten Wirkungen 
auf die Gesundheit – auch auf die von Menschen, die kein Fleisch essen – 
stützen das Ergebnis, dass unter dem Gesichtspunkt der Gesundheit nicht 
der Konsum von Fleisch ein vitales Interesse ist, sondern der Verzicht auf 
Fleisch.
Gegen diese Argumentation könnte eingewendet werden, dass Menschen 
als eigenverantwortliche, vernunftbegabte Wesen einen Anspruch haben 

932 Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 283; Stoll-Kleemann, Fleischkonsum (Fn. 927), 
S. 32; Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 46 f.; Binder/Winkelmayer, Fleisch­
produktion (Fn. 876), S. 119.

933 Vgl. Stoll-Kleemann, Fleischkonsum (Fn. 927), S. 32.
934 Stoll-Kleemann, Fleischkonsum (Fn. 927), S. 30 f.; Korsgaard, Tiere (Fn. 360), 

S. 269; vgl. Binder/Winkelmayer, Fleischproduktion (Fn. 876), S. 118; Rowlands, 
Animal Rights (Fn. 63), S. 49.

935 Vorne Rz. 485 f.
936 Stoll-Kleemann, Fleischkonsum (Fn. 927), S. 31 f.; Rowlands, Animal Rights 

(Fn. 63), S. 47 f.; Binder/ Winkelmayer, Fleischproduktion (Fn. 876), S. 117; Kors­
gaard, Tiere (Fn. 360), S. 268.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

389

726

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sollen, selbst zu entscheiden, wie sie sich ernähren.937 Sie sollten sich auch 
dafür entscheiden dürfen, sich ungesund zu ernähren, solange ihnen die 
Konsequenzen davon bewusst sind. Dieser Anspruch auf Selbstbestimmung 
über die Ernährungsweise würde es ihnen auch erlauben, Fleisch zu essen 
und dafür Tiere zu töten.
Im Grundsatz soll den Menschen ein Anspruch auf Selbstbestimmung über 
ihre Ernährungsweise nicht versagt sein. Es soll ihnen auch erlaubt sein, 
sich bewusst ungesund zu ernähren (z.B. viel zu viel Zucker zu essen), 
solange sie damit nur sich und nicht auch andere nennenswert schädigen. 
Allerdings besteht ein Anspruch auf freie Wahl der Nahrungsmittel – wie 
jeder Prima-facie-Anspruch – nur in einem Rahmen, der nicht in überwie­
gende Interessen anderer Wesen eingreift. Dem Töten von Tieren zum 
Fleischkonsum stehen die vitalen Lebensinteressen dieser Tiere gegenüber. 
Um einen Anspruch auf das Tiertöten aus dem Anspruch auf eine selbst­
bestimmte, freie Nahrungswahl ableiten zu können, müsste das Interesse 
an einer selbstbestimmten, freien Nahrungswahl selbst ein vitales Interesse 
sein, da andernfalls das Lebensinteresse der Tiere überwiegt.938 Dieses 
Interesse ist aber nicht vital. Man kann auch ohne uneingeschränkte Wahl­
freiheit in der Ernährungsweise sehr gut leben, solange man quantitativ 
und qualitativ mit den nötigen Nährstoffen versorgt wird. Das Interesse 
an Selbstbestimmung ist an sich inhaltsleer – es kann mit beliebigen Inhal­
ten gefüllt werden (z.B. Selbstbestimmung in der Wahl der Sockenfarbe). 
Die Wichtigkeit (Vitalität) eines Interesses beurteilt sich aber nach inhalt­
lichen Kriterien. Ein Selbstbestimmungsinteresse kann deshalb nur vital 
sein, wenn es sich auf einen vitalen Inhalt bezieht (z.B. selbstbestimmte 
Entscheidung, überhaupt etwas zu essen, oder selbstbestimmte Entschei­
dung, nicht gefährlich nah vor einem fahrenden Zug über das Gleis zu 
springen). Da eine freie Wahl der Ernährungsweise kein vitales Interesse ist, 
macht auch der Anspruch auf Selbstbestimmung den Fleischkonsum nicht 
zu einem vitalen Interesse.
Ein anderer Versuch, das Schlachten von Tieren zu rechtfertigen, zielt 
darauf ab, nicht den Fleischkonsum, sondern die Fleischproduktion als 
vitales Interesse darzustellen. Das Argument lautet, dass ein Verbot des 
Tiertötens zur Fleischerzeugung den Menschen, die mit einer Tätigkeit 
in der Fleischindustrie ihren Lebensunterhalt verdienen (Viehbauern, Tier­

937 Vgl. die kritische Schilderung bei Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 84.
938 Hierzu und zum Folgenden Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 84.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

390

727

728

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


futterproduzentinnen, Schlachthofangestellte, Metzger), die finanzielle Le­
bensgrundlage entziehen würde.939 Auch diese Menschen wären durch ein 
Schlachtverbot jedoch nicht in vitalen, sondern nur in nichtvitalen Interes­
sen betroffen. Es handelt sich um finanzielle Interessen, die an sich nicht 
vital sind.940 Ein Geldeinkommen kann zwar unter Umständen in einem 
begrenzten Mass vital sein, nämlich wenn es die einzige Möglichkeit ist, 
um lebensnotwendige Interessen wie Ernährung und eine grundlegende 
Gesundheitsversorgung zu decken. Dann aber besteht das vitale Interesse 
nur darin, überhaupt ein Geldeinkommen in der nötigen Höhe zu haben, 
und nicht in der freien Wahl, wie dieses Geld erzielt werden soll. Eine 
uneingeschränkt freie Wahl des Berufes oder der Art der Lebensfinanzie­
rung ist kein vitales Interesse. Sonst könnte auch der Sklavenhandel, mit 
dem früher Geld verdient wurde, auf diese Weise gerechtfertigt werden.941 

Die in der Fleischindustrie tätigen Menschen haben die Möglichkeit, ihren 
Lebensunterhalt auch durch eine andere Tätigkeit zu erzielen. Das kann in 
der Umsetzung gewisse Schwierigkeiten bereiten, weshalb die bisherige Ab­
hängigkeit dieser Menschen von der Fleischindustrie allenfalls ein Grund 
sein kann, ihnen einen Anspruch auf Unterstützung bei der Umstellung zu­
zusprechen (z.B. bezahlte Umschulung, finanzielle Überbrückungshilfe).942 

Sie ist aber kein Grund, das Töten von empfindungsfähigen Tieren zur 
Fleischproduktion nicht zu verbieten.
Damit bleibt als Mittel, um das Töten zum Fleischkonsum zu rechtferti­
gen, hauptsächlich noch das Argument, dass Fleisch vielen Menschen gut 
schmeckt. Das menschliche Interesse besteht demnach am Genuss, den 
der Konsum von Fleisch auslöst. Nebst dem reinen Geschmackserlebnis 
kann Fleischgenuss in einem weiteren Sinn auch im Erleben von Kultur 
oder Kreativität bestehen (z.B. Freude an der Zubereitung von Fleischmahl­
zeiten).943 Beide Arten des Fleischgenusses sind eindeutig nichtvitale Inter­

939 Kritische Schilderungen bei Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 85; Rowlands, 
Animal Rights (Fn. 63), S. 122; Ladwig, Tiere essen (Fn. 392), S. 23; Regan, CFAR 
(Fn. 381), S. 334.

940 Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 122.
941 Vgl. Ladwig, Tiere essen (Fn. 392), S. 23; Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 122; 

Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 85.
942 Ladwig, Tiere essen (Fn. 392), S. 23.
943 Kritische Schilderung bei Regan, CFAR (Fn. 381), S. 334.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

391

729

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


essen, denn sie sind für das eigene Überleben klarerweise verzichtbar.944 

Das Lebensinteresse der Tiere, das schon vom Begriff her vital ist, hat 
deshalb Vorrang vor dem menschlichen Interesse an Fleischgenuss. Fleisch­
konsum ist somit kein genügender Grund, um das Töten von Tieren, die 
ein Lebensinteresse haben, zu rechtfertigen.
Daran ändert auch der Umstand nichts, dass das Lebensinteresse der Tiere 
schwächer ist als jenes der Menschen. Denn das Lebensinteresse der Men­
schen ist gar nicht betroffen, wenn es um Fleischgenuss geht. Da sich zwei 
qualitativ ungleichwertige Interessen gegenüberstehen (vitales Lebensinter­
esse und nichtvitales Genussinteresse), kommt es auf die quantitative Inter­
essensstärke nicht an.945 Das Lebensinteresse der Tiere mag (quantitativ) 
schwächer sein als das Lebensinteresse der Menschen, aber es ist stärker 
(weil qualitativ höherwertig) als das Genussinteresse der Menschen, auf 
das es hier ankommt. Die gegenteilige Bewertung wäre mit dem Prinzip der 
gleichen Interessenabwägung946 nicht vereinbar (kein Mensch würde einer 
Regel zustimmen, nach der man ihn töten dürfte, nur um das Verspeisen 
seines Leichnams geniessen zu können). Das gilt umso mehr, als die Tiere, 
die zur Fleischproduktion hauptsächlich geschlachtet werden (Schweine, 
Rinder, Hühner etc.), typischerweise zu den komplexeren Tieren gehören, 
die ein relativ starkes Lebensinteresse haben.
Ebenso wenig ändert sich mit dem Argument, dass die Schlachtung von 
nur einem Rind oder Schwein es ermöglicht, nicht nur einen Menschen, 
sondern sehr viele Menschen mit Fleisch zu versorgen.947 Auch die Zahl 
der Betroffenen spielt nur eine Rolle, wenn sich qualitativ gleichwertige 
Interessen gegenüberstehen.948 Da aber das Lebensinteresse der Tiere hö­
herwertig ist als das Genussinteresse der Menschen, kommt es nicht darauf 
an, wie viele Menschen von der Schlachtung eines Tieres profitieren. Sonst 
liesse sich mit diesem Argument ebenso das Schlachten von Menschen 
rechtfertigen.
Es ergibt sich somit, dass am Konsum von Fleisch kein vitales menschliches 
Interesse besteht. Fleischkonsum ist weder lebensnotwendig noch gesund, 
er dient lediglich dem geschmacklichen oder kulturellen Genuss. Sowohl 

944 Hierzu und zum Folgenden Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 42; Ladwig, Tie­
re essen (Fn. 392), S. 24; Precht, Tiere (Fn. 367), S. 258; Regan, CFAR (Fn. 381), 
S. 335; vgl. Nelson, SdE (Fn. 350), § 67, S. 169.

945 Vorne Rz. 689.
946 Dazu vorne Rz. 680–682.
947 Kritische Schilderung bei Regan, CFAR (Fn. 381), S. 336.
948 Vorne Rz. 690–693.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

392

730

731

732

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Interesse an diesem Genuss als auch das wirtschaftliche Interesse der 
Menschen, die an der Fleischproduktion Geld verdienen, sind dem vitalen 
Lebensinteresse von empfindungsfähigen Tieren wertmässig untergeord­
net. Das Töten dieser Tiere, sei es in Schlachtbetrieben oder auf der Jagd, ist 
deshalb mit dem Zweck des Fleischkonsums nicht zu rechtfertigen.

bb) Möglichkeit der tötungsfreien Fleischherstellung (In-vitro-Fleisch)

Aufgrund des überwiegenden Lebensinteresses von Tieren ist es ethisch 
geboten, das Töten zum Fleischkonsum zu verbieten, und es ist gerechtfer­
tigt, wenn den Menschen dadurch der Genuss von Fleisch versagt bleibt. 
Tatsächlich dürfte aber der Verzicht auf Fleischgenuss in naher Zukunft gar 
keine notwendige Folge eines Tiertötungsverbots mehr sein. Denn abgese­
hen davon, dass es bereits viele pflanzenbasierte Fleischersatzprodukte gibt, 
die dem Original geschmacklich und auch optisch sehr nahe kommen, ist 
es inzwischen sogar technisch möglich, „echtes“, also tierisches Fleisch her­
zustellen, ohne dass dafür Tiere getötet werden müssen. Das so hergestellte 
Fleisch ist vor allem unter dem Namen In-vitro-Fleisch bekannt; andere 
Bezeichnungen sind kultiviertes Fleisch, Laborfleisch oder Clean Meat.949

Die Herstellung erfolgt dadurch, dass Muskel- und Fettzellen eines Tieres 
ausserhalb seines Organismus – in vitro (lat., „im Glas“) – vermehrt und 
zu einem Gewebe entwickelt werden, das dem Fleisch dieses Tieres in 
Optik, Geschmack, Geruch und Nährwert weitestgehend gleichkommt.950 

Dazu werden einem lebenden Tier zuerst mit einem chirurgischen Eingriff 
(Biopsie) entsprechende Stammzellen entnommen. Diese werden dann in 
einem Nährmedium zu einer grossen Zahl von Zellen vermehrt (Prolife­
ration). Durch Stimulation werden sie anschliessend zu Muskel- und Fett­
zellen ausdifferenziert. Darauf folgt die Weiterentwicklung zu Fasern und 
schliesslich die Ausbildung von Gewebe.
Zurzeit ist In-vitro-Fleisch noch kaum auf dem Markt erhältlich und es 
scheint noch gewisse Schwierigkeiten zu geben, die es zu überwinden 
gilt.951 Nebst dem hohen technischen Aufwand, der nötig ist, um komple­

949 A. Ferrari, Ethische und soziale Aspekte von In-vitro-Fleisch, TIERethik H 16 
(2018), S. 143 (148); Post et al., Cultured Meat (Fn. 931), S. 403.

950 Hierzu und zum Folgenden Post et al., Cultured Meat (Fn. 931), S. 403; Ferrari, 
In-vitro-Fleisch (Fn. 949), S. 144.

951 Hierzu und zum Folgenden Post et al., Cultured Meat (Fn. 931), S. 405 f., 408, 412; 
Ferrari, In-vitro-Fleisch (Fn. 949), S. 146 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

393

733

734

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


xes, aus Muskeln und Fett bestehendes Gewebe zu entwickeln, das auch 
die gewünschte Struktur und Dicke aufweist, ist vor allem der Einsatz eines 
geeigneten und kostengünstigen Nährmediums eine Herausforderung. Das 
Nährmedium ist nicht nur für die Effektivität der Produktion ein wichti­
ger Faktor, sondern auch für die Nährstoffzusammensetzung des Fleischs 
(z.B. für den Vitamingehalt). Bisher wurde als Nährwert noch vorwiegend 
fetales Kälberserum verwendet. Dieses wird aus den schlagenden Herzen 
ungeborener Kälber gewonnen, was den Kälbern nachweislich Leiden ver­
ursachen soll. Es gibt Ansätze für alternative Nährmedien, die z.B. aus 
Algen, Pilzen, Hefezellen oder bestimmten Bakterien hergestellt werden 
können. Sie sollen aber noch sehr teuer und energieaufwändig sein. Trotz 
dieser Schwierigkeiten gibt es technologische Fortschritte und Investition 
und es ist zu erwarten, dass In-vitro-Fleisch in naher Zukunft ein marktfä­
higes Lebensmittel sein wird.952

Abgesehen davon, dass es das Töten zur Fleischerzeugung unnötig macht, 
soll In-vitro-Fleisch noch weitere Vorteile gegenüber dem konventionell 
hergestellten Fleisch mit sich bringen. Es soll gesünder sein, weil erwar­
tet wird, dass es ohne den Einsatz von Antibiotika hergestellt werden 
kann.953 Ausserdem ist zu erwarten, dass es die Umwelt weniger belastet 
als herkömmliches Fleisch, weil die Produktion weniger Land und Wasser 
benötigt, eine geringere Belastung mit Nitrat und Phosphat bewirkt sowie 
weniger Treibhausgas ausstösst.954

Die Möglichkeit von In-vitro-Fleisch und seine Vorteile, vor allem die 
Verzichtbarkeit des Tötens zur Fleischproduktion, sind ethisch wie gesagt 
nicht erforderlich, um das Töten von Tieren zum Fleischkonsum verbieten 
zu dürfen. Sie sind aber ein zusätzlicher Grund dafür, dass das Töten 
zu diesem Zweck verboten werden muss. Denn mit der Möglichkeit der 
tötungsfreien Fleischerzeugung lässt sich nicht einmal mehr das nichtvitale 
Interesse am Genuss von Fleisch als Argument gegen ein Tötungsverbot 
vorbringen. Dass Fleisch ohne Tötung produziert werden kann, bedeutet 
zudem, dass das Töten für Fleisch selbst dann verboten werden dürfte, 
wenn Fleischkonsum ein vitales Interesse wäre. Denn das Töten ist zur 
Erfüllung dieses Interesses ja nicht erforderlich.

952 Post et al., Cultured Meat (Fn. 931), S. 412.
953 Ferrari, In-vitro-Fleisch (Fn. 949), S. 151 f.; Post et al., Cultured Meat (Fn. 931), 

S. 403.
954 Ferrari, In-vitro-Fleisch (Fn. 949), S. 151; Post et al., Cultured Meat (Fn. 931), 

S. 403.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

394

735

736

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


cc) Rechtfertigung des Tötens in vitalen Ausnahmefällen

Es kann Fälle geben, in denen das Essen von Tierfleisch ausnahmsweise 
einem vitalen Interesse dient und deshalb das Töten von Tieren rechtfertigt. 
Das trifft dann zu, wenn die lebensnotwendige Ernährung nicht anders 
als mit Fleisch sichergestellt werden kann. Ein Beispiel ist der Fall, dass 
jemand nach einem Schiffbruch oder Flugzeugabsturz auf einer unbewohn­
ten Insel oder einem sonstigen Ort landet, der von jeder menschlichen 
Zivilisation abgeschnitten ist und technisch keine Möglichkeit bietet, Hilfe 
anzufordern. Wenn dieser Mensch nicht anders überleben kann, darf er zur 
Selbsthilfe Tiere (wie auch Menschen)955 töten, um sie zu essen.
Von solch klaren situationsbedingten Einzelfällen abgesehen stellt sich die 
Frage, ob eine Notwendigkeit des Tötens zum Fleischessen auch generell 
für Völker besteht, deren Ernährungs- und Lebensweise essenziell auf Jagd
oder Fischfang beruht. Als Beispiel werden oft indigene Völker in der 
Arktis (Inuit, Eskimo) genannt, die von der Jagd auf Wale, Robben und 
Fische leben.956 Dabei wird die Lebensnotwendigkeit des Tötens für diese 
Menschen und damit seine Rechtfertigung zum Teil erstaunlich unkritisch 
anerkannt.957 Vereinzelt wird dies mit dem Hinweis verbunden, dass im ho­
hen Norden keine nahrungstauglichen Pflanzen wachsen,958 oder mit dem 
Hinweis, dass die Jagd der traditionellen Lebensweise dieser Menschen 
entspricht.959 Zum Teil wird die Forderung, solchen Völkern das Tiertöten 
zum Fleischkonsum zu erlauben, aber auch kritisch betrachtet. So wird 
darauf hingewiesen, dass der Fall der indigenen Völker nicht vergleichbar 
ist mit dem Fall der Selbsthilfe, wo die konkrete Situation das Töten zum 
eigenen Überleben absolut notwendig macht.960 Für die Inuit ist das Töten 
nur relativ „notwendig“, bedingt durch die Lebensweise, die sie führen, 
oder den Ort, an dem sie leben. Sie hätten jedoch die Möglichkeit, ihre 
Lebensweise zu ändern oder an einem anderen Ort zu leben, der einen bes­
seren Zugang zu alternativen Nahrungsmitteln bietet. Ein anderer wichtiger 

955 Vorne Rz. 696.
956 So bei Selter, Planning (Fn. 502), S. 192; Ladwig, Tiere essen (Fn. 392), S. 24; 

Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 74; Cohen, Defense (Fn. 521), S. 231; Singer, 
PE (Fn. 303), S. 107; Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 86.

957 Nebst den Folgenden etwa Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 74.
958 Cohen, Defense (Fn. 521), S. 231.
959 Singer, PE (Fn. 303), S. 107; ähnlich Ladwig, Tiere essen (Fn. 392), S. 24.
960 Hierzu und zum Folgenden Selter, Planning (Fn. 502), S. 192 f., die es jedoch 

ablehnt, Inuit zum Umzug in andere Regionen zu zwingen.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

395

737

738

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kritikpunkt ist, dass die meisten indigenen Gruppen heute gar nicht mehr 
isoliert leben, sondern von der Zivilisation erreicht sind und Zugang zu 
alternativen Nahrungsquellen haben.961

Die Frage eines Tiertötungsrechts für indigene Völker wie die Inuit ist 
differenziert und kritisch zu beurteilen. Zunächst ist nicht klar, ob diesen 
Menschen ein Ortswechsel als notwendige Folge eines Tiertötungsverbots 
nicht zumutbar wäre. Immerhin gibt es andere Orte auf der Erde, die 
für Menschen schlicht unbewohnbar sind und auf deren Bewohnbarkeit 
kein Anspruch besteht (z.B. die Tiefen des Meeres oder das Innere eines 
Vulkans). Wenn aber vorausgesetzt wird, dass ein Ortswechsel unzumut­
bar ist, kommt es darauf an, ob die geografische Lage und die örtlichen 
Verhältnisse es tatsächlich verunmöglichen, sich anders als mit Fleisch von 
getöteten Tieren zu ernähren. Das würde voraussetzen, dass fleischlose Le­
bensmittel, die eine ausreichende Ernährung ermöglichen, an diesem Ort 
weder aus eigenem Anbau hergestellt noch zu vertretbaren Kosten (unter 
Berücksichtigung der ökologischen Auswirkungen) von anderen Orten ein­
geführt werden können. Wenn das in einem Fall zutrifft – was heute sehr 
zu bezweifeln ist –, dann ist das Töten für das Überleben der Menschen 
an diesem Ort notwendig und insoweit an diesem Ort gerechtfertigt. Wenn 
das Töten jedoch nur insofern „notwendig“ ist, als es einen (essenziellen) 
Teil der traditionellen Lebensweise des jeweiligen Volkes bildet, die ihrer­
seits keine notwendige Folge der örtlichen Verhältnisse ist, dann ist es 
damit nicht zu rechtfertigen. Tradition ist kein vitales Interesse, auch wenn 
sie identitätsstiftend ist. Erst recht ist das Töten durch Indigene nicht zu 
rechtfertigen, wenn das Argument der Subsistenz oder der Lebensweise 
nur vorgeschoben wird und es in Wirklichkeit um kommerzielle Interessen 
geht.962

Soweit die genannten Ausnahmegründe das Töten zum Fleischkonsum 
rechtfertigen, tun sie dies nicht, weil sie den Konsum von Fleisch zu einem 
vitalen Interesse machen, sondern weil das vitale Interesse an einer ausrei­
chenden Ernährung in diesen Fällen nur durch Fleischkonsum erfüllt wer­
den kann. Der spezifische Konsum von Fleisch ist wie dargelegt kein vitales 
Interesse und deshalb, von diesen sehr seltenen Ausnahmefällen abgesehen, 
kein Rechtfertigungsgrund für das Töten von empfindungsfähigen Tieren.

961 Tuider/Wolf, Rechtfertigung (Fn. 916), S. 37 f.
962 Vgl. dazu Tuider/Wolf, Rechtfertigung (Fn. 916), S. 38.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

396

739

740

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


b) Pelz, Jagdtrophäen und sonstige Tierprodukte

Was zum Fleischkonsum ausgeführt wurde, gilt erst recht für das Töten zur 
Erlangung von nicht essbaren materiellen Gütern wie Pelz-, Elfenbein- und 
Lederwaren oder Jagdtrophäen (z.B. ausgestopften Rehköpfen). Die Inter­
essen an solchen Produkten sind noch deutlicher nichtvital als der Fleisch­
konsum, da sie in der Regel nicht einmal geeignet sind, einem vitalen 
Interesse (wie der Ernährung) zu dienen. Zum Teil haben sie nicht einmal 
eine nennenswerte technisch-funktionale Bedeutung (Jagdtrophäen). Das 
Töten von Tieren mit einem Lebensinteresse ist für die Erlangung solcher 
Produkte nie zu rechtfertigen.

c) Tierversuche

Das Töten im Rahmen von Tierversuchen ist differenziert zu beurteilen. 
Zunächst ist bei jedem Tierversuch zu fragen, ob die Tötung des Tieres, 
mit dem der Versuch durchgeführt wird, zum Zweck dieses Versuchs oder 
als Folge davon nötig ist. Praktisch werden zwar so gut wie alle Tiere 
nach dem Versuch getötet.963 Da aber solche Versuche typischerweise an 
lebenden und nicht an toten Tieren durchgeführt werden, ist eine Tötung 
für den Zweck des Versuchs typischerweise nicht erforderlich. Sie kann 
jedoch als Folge eines Versuchs, der das Tier körperlich stark verändert 
oder gesundheitlich stark beeinträchtigt hat, insofern notwendig sein, als 
das Tier sonst unter sehr starkem Leiden weiterleben würde, das für dieses 
Tier mutmasslich schlimmer ist als der Tod. Das trifft aber sicher nicht 
auf jeden Versuch zu. Wenn z.B. die Testung einer Hautcreme bei einem 
Tier nur einen leichten Juckreiz auslöst, der sich auch wieder zurückbildet, 
ist sicher nicht von einem derartigen Leiden auszugehen. In so einem Fall 
kann der Versuch die Tötung schon deshalb nicht rechtfertigen, weil er die 
Tötung nicht erforderlich macht.
Wenn aber ein Versuch die Tötung des Tieres im beschriebenen Sinn als 
Folge notwendig macht, kommt es für die Rechtfertigung darauf an, ob 
der Zweck des Versuchs einem Interesse dient, welches das Lebensinteresse 
des Tieres überwiegt. Dazu kommen von vornherein nur vitale Interessen 
in Frage, d.h. Interessen, deren Erfüllung für ein Leben von normaler 

963 Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 54.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

397

741

742

743

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dauer und der dafür nötigen Qualität unabdingbar ist. Konkret ist eine 
Rechtfertigung des Tötens also für Versuche möglich, die der Entwicklung 
von Medikamenten gegen Krankheiten dienen, die ohne Behandlung mit 
diesen Medikamenten mit hoher Wahrscheinlichkeit tödlich verlaufen bzw. 
das Leben wesentlich verkürzen.964 Demgegenüber sind Versuche, die nur 
das Testen von neuen Haarwaschmitteln oder Kosmetika bezwecken, von 
vornherein keine zulässigen Gründe, um das Töten von Tieren zu rechtfer­
tigen.965 Solche Produkte sind nicht lebensnotwendig und ausserdem gibt 
es bereits genug davon, sodass keine neuen mehr entwickelt werden müs­
sen. Sie dienen keinem vitalen Interesse, weshalb das Lebensinteresse der 
Tiere das Interesse an solchen Versuchen überwiegt. Das Töten für solche 
Versuchszwecke ist auch nicht mit der Berufung auf Forschungsfreiheit zu 
rechtfertigen. Forschungsfreiheit ist kein vitales Interesse,966 soweit nicht 
der Gegenstand der Forschung einem spezifischen vitalen Interesse wie der 
Heilung von tödlichen Krankheiten dient (was auf Haarwaschmittel und 
Kosmetika nicht zutrifft). Zwischen den beiden Fallgruppen (Medikamente 
gegen tödliche Krankheiten und Produkte wie Haarwaschmittel oder Kos­
metika) kann es medizinische Zwecke geben, deren Einstufung als vitales 
oder nichtvitales Interesse schwieriger ist (z.B. Entwicklung von Ohren­
tropfen, mit denen sich schwere Hörbehinderungen verhindern lassen). Die 
Rechtfertigung des Tötens ist in diesem Bereich entsprechend schwieriger 
zu beurteilen.967

Dient das Forschungsziel einem klar vitalen Interesse, namentlich der Ent­
wicklung von Medikamenten, die Leben retten bzw. wesentlich verlängern 
können, ist zu fragen, in welchem Mass und mit welcher Wahrscheinlich­
keit ein Tierversuch zur Erreichung dieses Ziels beiträgt. Dient der Versuch 
bloss der Grundlagenforschung, die den Zweck hat, mehr oder weniger ab­
straktes Wissen zu erlangen, ohne dass bereits eine konkrete medizinische 
Anwendung vorgesehen ist, dann ist es zwar möglich, dass die Erkenntnisse 
dieses Versuchs irgendwann – in Verbindung mit noch folgenden weiteren 
Versuchen – zur Behandlung von tödlichen Krankheiten beitragen können. 

964 Francione, Empfindungsfähigkeit (Fn. 496), S. 159; Rowlands, Animal Rights 
(Fn. 63), S. 52; vgl. Binder/Winkelmayer, Fleischproduktion (Fn. 876), S. 125; 
ferner Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 292 f.

965 Hierzu und zum Folgenden Singer, PE (Fn. 303), S. 232 f.; Rowlands, Animal 
Rights (Fn. 63), S. 53.

966 Vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 328.
967 Dazu vorne Rz. 687.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

398

744

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eine solch abstrakte Möglichkeit darf aber nicht als Wahrscheinlichkeit 
gewertet werden, die hoch genug ist, um mit solcher Grundlagenforschung 
das Töten von Tieren zu rechtfertigen. Denn dieser blossen Möglichkeit 
steht auf der anderen Seite die Gewissheit gegenüber, dass die betroffe­
nen Tiere für den Versuch getötet werden. Die Wahrscheinlichkeit, dass 
der Versuch den Tieren schadet (sie tötet), ist also viel höher als die 
Wahrscheinlichkeit, dass er den Menschen (in Form eines Medikamentes) 
nützt.968 Deshalb überwiegt das Interesse der Tiere am Ausbleiben dieses 
für sie tödlichen Versuchs dasjenige der Menschen an dessen Durchfüh­
rung deutlich. Zwar geht es in der Sache auch bei den Menschen insofern 
um vitale Interessen, als der Versuch im Hinblick auf eine mögliche spätere 
Verwendung zur Lebenserhaltung durchgeführt werden soll. Weil aber die 
Bestimmung zu einer konkreten, unmittelbaren und erfolgsversprechenden 
medizinischen Verwendung fehlt, ist das menschliche Interesse an der 
Grundlagenforschung nicht als vital zu qualifizieren. Die Wahrscheinlich­
keit, dass diese Forschung effektiv Leben rettet, ist dafür zu gering bzw. zu 
wenig bestimmbar.969

Anders sieht es aus, wenn ein Versuch Erkenntnisse verspricht, die sich 
konkret verwenden lassen, um mit hoher Wahrscheinlichkeit Leben retten 
bzw. verlängern zu können, namentlich zur Entwicklung eines Medika­
ments, das eine tödliche Krankheit mit hoher Erfolgsquote heilt. In so 
einem Fall ist der lebenserhaltende Nutzen des Versuchs so konkret und 
wahrscheinlich, dass das menschliche Interesse an diesem Versuch vital ist. 
Es ist somit qualitativ gleichwertig wie das Lebensinteresse der Tiere, die 
für den Versuch getötet werden. Mit zwei weiteren Argumenten lässt sich 
auch ein Überwiegen des menschlichen Interesses an der Durchführung 
des Versuchs begründen: zum einen mit der quantitativen Stärke des Le­
bensinteresses, die bei Menschen meistens (aber nicht immer)970 grösser 
ist als bei den im Versuch verwendeten Tieren (z.B. Mäusen, Ratten), und 
zum anderen mit der eigenen Betroffenheit in vitalen Interessen. Da jeder 
Mensch das Potenzial hat, an einer tödlichen Krankheit zu erkranken, hat 

968 Vgl. zu dieser Abwägung Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 296.
969 Vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 321; Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 55.
970 Zum Vergleich des Lebensinteresses von schwer geschädigten Menschen mit dem 

Lebensinteresse von Versuchstieren R. Frey, Die Ethik der Suche nach dem Nutzen 
– Tierversuche in der Medizin (The Ethics of the Search for Benefits – Animal 
Experimentation in Medicine, 1993), in: U. Wolf (Hrsg.), Texte (Fn. 307), S. 236 
(245).

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

399

745

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch jeder Mensch ein Interesse daran, dass gegen solche Krankheiten 
wirksame Medikamente entwickelt werden. Es handelt sich somit um eine 
Entscheidung zur Selbsthilfe zugunsten eigener vitaler Interessen, die inso­
fern nicht zu beanstanden ist, als ein Zwang zum Verzicht auf das eigene 
Leben niemandem zumutbar ist.971

Nach der Interessenabwägung ist es somit möglich, Tierversuche zu recht­
fertigen, die dem vitalen Interesse der Heilung tödlicher Krankheiten effek­
tiv dienen. Auch bei solchen Tierversuchen ist aber in jedem Fall kritisch 
zu prüfen, ob sie zur Erreichung dieses Ziels das ethisch beste Mittel 
sind. Das beinhaltet vor allem die Frage, ob es andere Mittel gibt, die 
dafür besser geeignet (effektiver, effizienter) sind, und die Frage, ob andere 
geeignete Mittel milder sind, d.h. eine weniger schwere Beeinträchtigung 
von Interessen mit sich ziehen. Oft sind Tierversuche für die angestrebten 
Forschungszwecke nicht gut geeignet, insofern sie keine genauen und zu­
verlässigen Ergebnisse liefern.972 Eine naheliegende Alternative ist daher, 
die entsprechenden Versuche an Menschen durchzuführen. Dass dadurch 
die Ergebnisse wesentlich genauer und zuverlässiger werden, ist belegt973 

und auch ohne Weiteres einleuchtend. Denn die Versuche sollen ja letztlich 
zeigen, wie die Medikamente im Organismus eines Menschen wirken, und 
nicht, wie sie im Organismus einer Ratte wirken. An Menschenversuchen 
lässt sich dies direkt und unverfälscht beobachten, während der indirekte 
Weg über Tierversuche und Analogieschlüsse mit Fehlannahmen und Un­
genauigkeiten behaftet ist. Denn der menschliche Organismus funktioniert 
nicht in jeder Hinsicht gleich wie der einer Ratte oder eines sonstigen 
Tieres. Die viel höhere Fehlerquote bedeutet auch, dass ein Tierversuch für 
ein annähernd zuverlässiges Ergebnis viel öfter durchgeführt werden muss 
als ein entsprechender Menschenversuch. Durch das Testen an Menschen 
kann also die Zahl der benötigten Individuen reduziert werden. Von der 
Eignung her sind Menschenversuche somit das klar bessere Mittel als Tier­
versuche.
Dagegen liesse sich vorbringen, dass Tierversuche aber ein milderes Mittel 
seien als Menschenversuche, weil die betroffenen Interessen bei Menschen 
quantitativ stärker seien als bei Tieren, weshalb die Interessenbeeinträchti­
gung im Falle von Menschenversuchen schwerer wiege als im Falle von 

971 Dazu vorne Rz. 696.
972 Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 56 f., 63.
973 Frey, Nutzen (Fn. 970), S. 241.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

400

746

747

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tierversuchen. Eine solche Vergleichswertung würde aber voraussetzen, 
dass in beiden Fällen, bei Menschen- wie bei Tierversuchen, qualitativ 
gleiche Interessen betroffen sind. Da Tiere nach einem Versuch standard­
mässig getötet werden, könnten Tierversuche also nur dann sinnvoll als 
milder eingestuft werden, wenn auch Menschen nach einem entsprechen­
den Versuch getötet würden, denn nur dann ginge es auf beiden Seiten 
um das Lebensinteresse. Es ist jedoch unvorstellbar, dass eine menschliche 
Gesellschaft eine Regel beschliessen würde, die es erlaubt, Menschen für 
wissenschaftliche Versuche (gegen ihren Willen) zu töten. Im geltenden 
Recht scheint die Regel, dass Forschung kein Rechtfertigungsgrund für 
das Töten von Menschen ist, so selbstverständlich zu sein, dass das Human­
forschungsgesetz sie gar nicht ausdrücklich nennt (vgl. in diesem Zusam­
menhang Art. 4 und Art. 7 HFG). Dass Tiere (Mäuse, Ratten, aber auch 
Katzen und Affen974) nach einem Versuch getötet werden, ist hingegen wie 
erwähnt Standard. Mit Rücksicht auf diesen faktischen Unterschied sind 
unter dem Gesichtspunkt des Lebensinteresses somit nicht Tierversuche, 
sondern Menschenversuche das mildere Mittel.
Menschenversuche sind zur Entwicklung und Testung von lebensschützen­
den Humanmedikamenten also einerseits besser geeignet und andererseits, 
da die Menschen nicht getötet werden, auch das mildere Mittel. Das macht 
es schwer begründbar, warum solche Versuche nicht generell an Menschen 
statt an Tieren durchgeführt werden sollen. Eine Erklärung, warum dies 
faktisch nicht so gemacht wird, ist darin zu vermuten, dass die Forschungs­
zwecke am einfachsten mit Versuchen zu erreichen sind, in die Menschen 
typischerweise nicht bereit sind, einzuwilligen, weil diese Versuche ein Ri­
siko für die Gesundheit oder das Leben darstellen. Für solche Zwecke wer­
den Tiere verwendet, die nicht wie Menschen dagegen protestieren können. 
Diese faktische Erklärung ist keine normative Rechtfertigung dafür, solche 
Versuche nur an Tieren und nicht auch an Menschen durchzuführen. Es 
gibt jedoch zwei andere Argumente, die für eine normative Rechtfertigung 
in Frage kommen: (1.) die Speziessolidarität zwischen Menschen und (2.) 
die stärkere Betroffenheit von Menschen im Vergleich zu Tieren.
Die menschliche Speziessolidarität, d.h. die Neigung zur Bevorzugung von 
Menschen gegenüber andersartigen Lebewesen (Kaninchen, Tauben etc.), 
beruht auf einer gefühlten Verbundenheit mit Menschen als Artgenossen, 

974 Dazu beispielhaft BGE 135 II 384 Sachverhalt Ziff. A S. 385 (Ratten, Katzen, Rhesus­
affen).

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

401

748

749

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die als stärker empfunden wird als die Verbundenheit mit Nichtartgenos­
sen.975 Diese Empfindung ist allerdings individuell unterschiedlich und es 
ist anzunehmen, dass sie bei einigen Menschen gar nicht vorhanden ist. Sie 
ist somit keine allgemeinmenschliche Eigenschaft, die als Grundlage einer 
für alle Menschen verbindlichen Pflicht relevant wäre. Sie eignet sich als 
Entscheidungsgrundlage für einen einzelnen Menschen, der in einer kon­
kreten Situation (z.B. wenn ein anderer Mensch von einem Leistenkrokodil 
angegriffen wird) selbst zu entscheiden hat, ob er den Menschen gegenüber 
dem Tier bevorzugen will. Er muss, wenn er Speziessolidarität empfindet, 
das Recht haben, den Menschen zu bevorzugen (und das Leistenkrokodil 
nötigenfalls zu töten, um den Menschen zu retten).976 In der hier diskutier­
ten Frage geht es aber nicht um eine individuell-konkrete Entscheidung, 
sondern um eine generell-abstrakte Regel: Die Frage ist, ob es generell 
erlaubt sein soll, Forschungsversuche, denen sich Menschen nicht freiwillig 
unterziehen wollen, an Tieren durchzuführen und als allenfalls nötige Folge 
des Versuchs die Tiere zu töten. Eine solch allgemeine Regel ist auf der 
Basis einer individuellen, nicht bei allen Menschen vorhandenen Empfin­
dung wie der Speziessolidarität nicht gerechtfertigt. Die Speziessolidarität 
scheidet deshalb als Grund für die Privilegierung von Menschen in der 
Versuchsfrage aus.
Somit ist für die Rechtfertigung – unter Beachtung des Prinzips der glei­
chen Interessenabwägung – vorauszusetzen, dass Menschen durch die Ver­
suche wesentlich stärker negativ betroffen wären, als die verwendeten Tiere 
es sind (weil ihre Interessen quantitativ stärker sind als jene der Tiere). 
Das bedeutet aber, dass Versuche, zu denen Menschen nicht bereit sind, 
nur an solchen Tieren durchgeführt werden dürfen, bei denen klar ist, 
dass sie wesentlich schwächer betroffen sind, als Menschen es wären. Tiere, 
bei denen diese schwächere Betroffenheit nicht so klar ist, d.h. hoch entwi­
ckelte Tiere mit starken Lebens- und Integritätsinteressen (Menschenaffen, 
Wale, Elefanten und wohl einige mehr), sind von Versuchen, die zu starken 
gesundheitlichen Schäden oder zum Tod führen können, zu verschonen. 
Solche Versuche sind an diesen Tieren aus Gleichbehandlungsgründen 
ganz zu verbieten, wenn nicht die Bereitschaft besteht, sie auch (nötigen­
falls zwangsweise) an Menschen durchzuführen.977 Um dieses Dilemma zu 
vermeiden, besteht die beste Lösung in der Entwicklung von alternativen 

975 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 452–454, 711.
976 Vorne Rz. 709.
977 Vgl. Frey, Nutzen (Fn. 970), S. 246.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

402

750

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Forschungsmethoden, die ganz ohne Töten und ohne schädigende Verwen­
dung lebender Tiere oder Menschen auskommen.978

Die Rechtfertigung des Tötens für Tierversuche ist also nicht generell aus­
zuschliessen, sie ist aber an eine Reihe von Voraussetzungen geknüpft. 
Erstens muss die Tötung zum Zweck oder als Folge des jeweiligen Versuchs 
notwendig sein. Das ist sie, wenn der Versuch nur mit einem toten Tier 
möglich ist oder wenn er im Tier ein Leiden auslöst, das dauerhaft und so 
stark ist, dass das Weiterleben für das Tier mutmasslich schlimmer wäre 
als der Tod. Zweitens muss der Versuch einem vitalen Interesse dienen. 
Ein solches besteht an der Entwicklung von Medikamenten gegen Krank­
heiten, die zu einem wesentlich verfrühten Tod führen, nicht hingegen an 
der Testung von Kosmetikprodukten. Drittens muss der Versuch für eine 
konkrete Anwendung vorgesehen sein, die zur Wahrung des vitalen Inter­
esses mit hoher Wahrscheinlichkeit wirksam beiträgt. Blosse Grundlagen­
forschung genügt dieser Anforderung nicht. Viertens darf zur Erreichung 
des Versuchsziels kein anderes Mittel zur Verfügung stehen, das milder 
ist, d.h. eine geringere Interessenbeeinträchtigung bewirkt. Als Alternative 
sind namentlich Menschenversuche zu prüfen, die in der Humanmedizin 
besser geeignet sind. Fünftens schliesslich muss mit hoher Wahrscheinlich­
keit angenommen werden können, dass das Tier, das verwendet werden 
soll, durch den Versuch wesentlich schwächer betroffen ist, als ein Mensch 
es wäre. Nur so lässt sich die Ungleichbehandlung gegenüber Menschen 
rechtfertigen, die von solchen Versuchen verschont bleiben, weil sie sich 
dazu nicht freiwillig zur Verfügung stellen.

d) Xenotransplantation

Tiertötungen zum Zweck der Xenotransplantation, also der Transplantation 
von tierischen Körperteilen (Organen, Gewebe, Zellen) auf Menschen, 
sind im Grunde gleich zu beurteilen wie Tötungen für Tierversuche. Die 
Rechtfertigung einer Tötung ist möglich, wenn die Xenotransplantation 
nicht ohne die Tötung möglich sowie zur Wahrung eines vitalen Interesses 
notwendig und effektiv ist.979 Ein vitales Interesse ist etwa die Behandlung 
einer lebensgefährlichen Herzerkrankung, die darin bestehen kann, dass 

978 Frey, Nutzen (Fn. 970), S. 247 f.; vgl. Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 296.
979 Vgl. die Schilderung bei Francione, Xenotransplantation (Fn. 877), S. 282 f., der 

das Töten empfindungsfähiger Tiere zwecks Xenotransplantation jedoch ablehnt.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

403

751

752

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine defekte menschliche Herzklappe mit einer gesunden Herzlappe eines 
Schweins ersetzt wird.980 Wie bei Tierversuchen muss jedoch begründet 
werden, warum Organtransplantation ein Rechtfertigungsgrund für das 
Töten von Tieren sein soll, nicht jedoch für das Töten von Menschen. Denn 
es ist auch hier nicht vorstellbar, dass Menschen bereit sind, sich töten zu 
lassen, damit andere Menschen mit ihren Organen weiterleben können.
Dass es nicht erlaubt sein soll, Menschen zu töten, um ihre lebenswichti­
gen Organe für andere Menschen zu verwenden, lässt sich begründen. 
Denn obwohl sich hier zwei gleichwertige Interessen (Leben und Leben) 
gegenüberstehen, ist die Notwendigkeit einer Transplantation für das eine 
Leben kein Fall der Selbsthilfe, der das Töten anderer Menschen notfalls 
erlaubt.981 Im Unterschied zur Selbsthilfe, in der die lebensgefährdete Per­
son selbst entscheidet, einen Menschen zu töten, um sich selbst zu retten, 
wäre diese Entscheidung bzw. die Durchführung der Tötung im Fall der 
Organtransplantation einer neutralen Stelle (Arzt, Spital) auferlegt. Damit 
fehlt das Kriterium der eigenen Betroffenheit, das die Privilegierung eigener 
Interessen gegenüber gleichwertigen Interessen anderer erlauben würde. 
Die Ärztin hat keine Grundlage, das Leben ihres herzkranken Patienten 
gegenüber dem eines gesunden Menschen, dessen Herz als Ersatz dienen 
könnte, zu bevorzugen. Insofern gibt es kein überwiegendes Interesse an 
der Tötung des gesunden Menschen. Hingegen gibt es Argumente dafür, 
dass das Lebensinteresse des gesunden Menschen überwiegt, wenn sonstige 
Kriterien (z.B. Alter, verbleibende Lebenserwartung) ausgeklammert wer­
den. So lässt sich etwa sagen, es sei moralisch schlimmer, einen Menschen 
(den gesunden) aktiv zu töten, als einen Menschen (den herzkranken) 
passiv sterben zu lassen, weil man nur für die aktive Tötung voll verant­
wortlich sei.982 Ein anderes mögliches Argument wäre, dass der gesunde 
Mensch nichts dafürkann, dass der andere an einem Herzdefekt erkrankt 
ist, weshalb er für diesen Zufall auch nicht mit dem Tod benachteiligt 
werden darf. Beide Argumente erscheinen in diesem Zusammenhang ganz 
plausibel, auch wenn sie sich nicht gut in das hier verwendete Schema 
der Interessenabwägung einfügen lassen. Ein weiteres Argument, das in 
dieses Schema gut passt, ist der Unterschied in der Wahrscheinlichkeit 
der Interessenwahrung. Da eine Organtransplantation immer mit einem 

980 Siehe im Übrigen zu den nicht klar als vital oder nichtvital einzuordnenden Interes­
sen im Bereich des Gesundheitsschutzes vorne Rz. 687, 743.

981 Zur Selbsthilfe vorne Rz. 696 f.
982 Vgl. Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 224, 324; ferner Bossert, Hirschkühe (Fn. 372), S. 61 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

404

753

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Risiko des Misserfolgs verbunden ist und oft nur eine Verbesserung von 
beschränkter Dauer bewirkt, ist die Wahrscheinlichkeit, dass der kranke 
Mensch nach der Transplantation (lange) weiterlebt, wesentlich geringer 
als die Wahrscheinlichkeit, dass der gesunde Mensch weiterlebt, wenn die 
Transplantation unterbleibt, er also nicht getötet wird. Damit überwiegt das 
Lebensinteresse des gesunden Menschen.
Wenn das Töten von Menschen zur Transplantation ihrer Körperteile auf 
andere Menschen also verboten sein soll, darf auch das Töten von Tieren zu 
diesem Zweck nur erlaubt sein, soweit sich die Tiere von Menschen derart 
unterscheiden, dass eine Ungleichbehandlung gerechtfertigt ist. Menschli­
che Speziessolidarität ist wie bei Tierversuchen wiederum kein Rechtfer­
tigungsgrund dafür, da sie eine individuelle Empfindung ist, die keine 
Grundlage für eine allgemeine Regel (Erlaubnis oder Verbot der Xenotrans­
plantation) sein kann. Der Grund für die Ungleichbehandlung gegenüber 
Menschen muss somit die geringere Betroffenheit der Tiere sein. Somit 
dürfen zum Zweck der Xenotransplantation nur Tiere getötet werden, bei 
denen klar ist, dass ihr Lebensinteresse deutlich schwächer ist als das von 
Menschen. Ob das z.B. auf Schweine zutrifft, darf zumindest hinterfragt 
werden. Auch mit solchen Tieren darf eine tödliche Xenotransplantation 
aber nur erlaubt sein, wenn der lebensrettende medizinische Eingriff nicht 
mit anderen Mitteln (z.B. mit Organen verstorbener Menschen) möglich 
ist. Soweit es noch keine alternativen Implantate gibt, die ohne Tiertötung 
herstellbar sind (z.B. durch Zellkultivierung oder aus anorganischem Mate­
rial), können solche entwickelt werden, sodass die Xenotransplantation mit 
empfindungsfähigen Tieren künftig ganz abgeschafft werden kann. Sollte 
diese Option nicht genutzt werden, obwohl es möglich wäre, käme dies 
einer Verweigerung der Prüfung von potenziellen milderen Mitteln gleich. 
Das Töten zwecks Xenotransplantation wäre dann nicht verhältnismässig 
und damit nicht gerechtfertigt.

e) Unterhaltung und Kultur

aa) Jagd

Für das Töten wildlebender Tiere, das üblicherweise durch Abschuss er­
folgt, gibt es verschiedene Beweggründe. Bereits beurteilt wurden die Jagd 
zur Erlangung von Fleisch und die Jagd zur Erlangung von nicht essbaren 

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

405

754

755

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


materiellen Gütern (Pelz, Jagdtrophäen). Beides betrifft die Nutzung wild­
lebender Tiere, die hier als Motiv der Jagd im eigentlichen Sinn verstanden 
wird.983 In einem weiteren Sinn, der nicht die Nutzung betrifft, kann der 
Jagdbegriff auch das ebenfalls schon beurteilte Töten wildlebender Tiere 
zum Schutz von Eigentum (Getreidefeldern, Obstgärten, Wald) umfassen 
sowie das noch zu beurteilende Töten zum Schutz von Tieren (Schafen, 
Ziegen) und zu Artenschutzzwecken. An dieser Stelle geht es um die Jagd 
zur Befriedigung von nichtmateriellen Bedürfnissen (Spass, Unterhaltung), 
die ebenfalls zur Nutzung der Tiere zu zählen ist (Hobbyjagd).
Die genauen Beweggründe der Hobbyjagd werden unterschiedlich be­
schrieben, etwa als Naturerlebnis, als (triebhafte) Lust am Töten, als Freu­
de am Prozess des Jagens, der aber mit der Tötung enden muss, damit 
die Jagd „echt“ ist, oder als Wunsch, das Phänomen des Todes bzw. die 
Endlichkeit des Lebens durch das Töten eines Tieres zu erfahren, um die 
eigene Angst vor dem Tod zu bewältigen.984 Was auch immer das genaue 
Motiv im konkreten Fall sein mag, klar ist, dass es sich bei all diesen 
Beschreibungen um nichtvitale Interessen handelt, die mit der Hobbyjagd 
verfolgt werden.985 Und soweit die Interessen dennoch wichtig sind (Na­
turerlebnis), können sie auch auf viele andere Arten als durch das Töten 
von Tieren befriedigt werden. Dementsprechend ist klar, dass die Jagd zu 
Hobbyzwecken das Töten von empfindungsfähigen Tieren nie rechtfertigen 
kann. Das Lebensinteresse der Tiere überwiegt immer. Das gilt auch für die 
Jagd (z.B. auf Wale) durch indigene Völker, soweit sie aus Gründen der Kul­
tur ausgeübt wird. Wie schon im Zusammenhang mit dem Fleischkonsum 
erwähnt wurde, sind kulturelle Interessen wie Traditionspflege nicht vital, 
auch wenn eine bestimmte Tradition für die Kultur eines Volkes noch so 
wichtig ist. Sie sind den vitalen Interessen, nicht getötet, nicht gequält und 
nicht stark in der Gesundheit geschädigt zu werden, stets untergeordnet. 
Schliesslich wäre es moralisch auch nicht zu akzeptieren, dass eine indigene 
Gemeinschaft Mädchen verstümmelt und dies damit begründet, dass diese 

983 Vorne Rz. 162.
984 P. Mayr, Just for Fun oder Angst vor dem Tod – Erklärungsversuche für das 

Jagdbedürfnis von Freizeitjägern, TIERethik H 7 (2013), S. 71 (74 f., 76–79); Regan, 
CFAR (Fn. 381), S. 353 f.; J. Ortega y Gasset, Meditationen über die Jagd (Prólogo 
a un tratado de montería, 1944), 1966, S. 68 f.

985 Hierzu und zum Folgenden Francione, Empfindungsfähigkeit (Fn. 496), S. 158 f.; 
Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 83; Regan, CFAR (Fn. 381), S. 354; Stucki, 
Grundrechte (Fn. 36), S. 383 f.; Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), S. 208 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

406

756

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Praxis ein wichtiger Bestandteil ihrer Kultur sei.986 Ebenso wenig ist das 
Töten empfindungsfähiger Tiere zu Unterhaltungs- oder Kulturzwecken zu 
rechtfertigen.
Als weiteres Argument kommt hinzu, dass die Menschen, denen die Hob­
byjagd Vergnügen bereitet, die Jäger, nur einen sehr kleinen Teil der Ge­
sellschaft ausmachen.987 Bei anderen Menschen, die deutlich zahlreicher 
sein dürften, bewirkt die Jagd keinen Gewinn, sondern einen Verlust an 
Freude. Viele Menschen haben nämlich Freude daran, wenn sie in der Na­
tur wilde Tiere beobachten können, und zwar vorzugsweise aus der Nähe. 
Die Jagd macht diese Tiere aber scheu, sodass es in Gebieten, wo gejagt 
wird, wesentlich schwieriger ist, sie zu beobachten. Für all die Menschen, 
denen die Begegnung mit Wildtieren Freude bereitet – und womöglich 
ihre psychische Gesundheit fördert –, bedeutet die Jagd somit eine erhebli­
che Beeinträchtigung ihrer Lebensqualität. Da ihr Interesse an solchen Be­
gegnungen und Beobachtungen qualitativ mindestens gleichwertig ist wie 
das Interesse der Jäger an der Hobbyjagd, ist für die Interessenabwägung 
auch entscheidend, dass diese Menschen deutlich zahlreicher sind als die 
Jäger. Denn wenn sich gleichwertige Interessen gegenüberstehen, kommt 
das nachrangige Kriterium der Zahl zur Anwendung, sodass die Seite mit 
der höheren Zahl an Betroffenen überwiegt.988 Auch aus diesem Grund ist 
die Jagd zu Hobbyzwecken vollständig zu verbieten.

bb) Tierkämpfe

Ebenfalls kein vitales Interesse besteht an den Tötungen im Rahmen von 
Tierkämpfen, die Menschen zur Unterhaltung oder zur Traditionspflege 
veranstalten. Dazu gehören Kämpfe zwischen Tier und Mensch (z.B. Stier­
kampf ) sowie Kämpfe zwischen Tier und Tier (z.B. Hahnenkampf ), die 
durch Menschen veranlasst werden. Dass im letzteren Fall das Tier nicht 
eigenhändig durch einen Menschen, sondern durch ein anderes Tier getötet 
wird, ändert nichts daran, dass die Menschen, die den tödlichen Kampf 
veranlasst haben, für die Tötung die volle Verantwortung tragen. Zur Töd­
lichkeit kommt hinzu, dass diese Kämpfe den Tieren schweres Leiden in 
Form von Schmerzen, Angst, Stress und Schädigung der Körperfunktionen 

986 Tuider/Wolf, Rechtfertigung (Fn. 916), S. 38.
987 Hierzu und zum Folgenden Reichholf, Jagd (Fn. 918), S. 15 f.
988 Vorne Rz. 692 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

407

757

758

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zufügen. Auch dadurch werden vitale Interessen verletzt, die das Interesse 
an Unterhaltung oder Kultur klar überwiegen. Solche Tierkämpfe sowie die 
Tötungen zu diesem Zweck sind in keinem Fall zu rechtfertigen.989

cc) Weitere kulturbedingte Tötungsmotive

Weitere Tiertötungen, die aus kulturbedingten Gründen erfolgen, sind ritu­
elle Opferungen (z.B. das Verbrennen junger Lamas als Zeichen der Dank­
barkeit an irgendwelche Götter oder Geister) oder Tötungen zur Verwen­
dung tierischer Körperteile (Tigerhoden, Bärengalle, Nashornpulver) für 
„traditionelle“, nicht wissenschaftsbasierte Heilzwecke (z.B. als Potenzmit­
tel). Die Interessen an solchen Tiertötungen beruhen jeweils auf irgendei­
nem Glaubensinhalt (Okkultismus, Religion, Aberglaube), weshalb manche 
Menschen vielleicht glauben, dass diese Tötungen einem vitalen Interesse 
dienen. Tatsächlich dienen sie aber keinem vitalen Interesse. Es handelt 
sich durchwegs um nichtvitale Interessen, und noch dazu um solche, die 
besonders irrational begründet sind. Tötungen zu solchen Zwecken sind 
nie zu rechtfertigen. Ebenso wenig wie das Töten überhaupt können Glau­
bensinhalte eine tierschutzwidrige Tötungsmethode wie das betäubungslo­
se Schlachten (Schächten) rechtfertigen. Das Lebensinteresse empfindungs­
fähiger Tiere sowie ihr Interesse, nicht gequält zu werden, überwiegen das 
nichtvitale menschliche Interesse an solchen Praktiken. Sie haben einen 
umfassenden Vorrang vor Religion und sonstigen Glaubenssystemen.

3. Entsorgung und Beseitigung von Tieren

Die letzte Kategorie der menschlichen Tiertötungsinteressen bilden die In­
teressen, die darauf gerichtet sind, Tiere loszuwerden. Das kann den Grund 
haben, dass an der Haltung der Tiere kein Interesse mehr besteht, z.B. weil 
man sie für einen bestimmten Zweck für nicht mehr „verwendbar“ hält, 
und die Fortsetzung der Haltung zudem mit lästigem Aufwand (Kosten, 
Arbeit, Zeit) verbunden wäre. In so einen Fall dient die Tötung der Entsor­
gung der Tiere. Ein anderer möglicher Grund ist, dass Tiere an einem 
bestimmten Ort ein Hindernis für ein menschliches Vorhaben darstellen 
(z.B. Fische und Amphibien in einem Teich, an dessen Stelle ein Gebäude 

989 Vgl. zum Ganzen auch Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 84 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

408

759

760

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


errichtet werden soll). In diesem Fall bezweckt das Töten die Beseitigung 
der Tiere, um das Vorhaben realisieren zu können. In beiden Fällen geht 
weder eine Gefahr von den Tieren aus, vor der man sich oder andere 
schützen muss, noch bringt die Tötung einen direkten Nutzen. Sie bringt 
lediglich einen indirekten Nutzen, der meistens negativ ist (Wegfall von 
Aufwand für Haltung und Pflege der Tiere). Deshalb sind diese Tötungen 
weder dem Schutz vor Tieren noch der Nutzung von Tieren zuzuordnen, 
sondern einer eigenen Kategorie.
Die Entsorgung dürfte praktisch der weit häufigere Tötungszweck sein als 
die Beseitigung. Beispiele für das Töten zur Entsorgung sind das Vergasen 
von frisch geschlüpften männlichen Küken, die sich wirtschaftlich weder 
zur Eier- noch zur Fleischproduktion eignen („Eintagsküken“), das Ein­
schläfern von bereits „verbrauchten“ Versuchstieren nach einem Versuch, 
der das Töten (aus Tierschutzgründen) eigentlich nicht notwendig macht 
(z.B. Testung von harmlosen Augentropfen an Kaninchen), sowie das Töten 
von „ausgedienten“ Rennpferden, Milchkühen oder Legehennen und von 
„überzähligen“ (für die Zucht nicht benötigten) Zootieren.990 Ein weiteres, 
wohl selteneres Beispiel ist das Tötenlassen von nicht mehr erwünschten 
Heimtieren. Das Motiv dafür kann nebst dem Sparen von Kosten auch 
blosse Bequemlichkeit sein, z.B. wenn jemand, der in die Ferien verreisen 
will, den Aufwand scheut, für diese Zeit eine stellvertretende Betreuungs­
person für seine Katze zu finden, und deshalb die Katze von einem Tierarzt 
einschläfern lässt.991

In all diesen Fällen dient das Töten ökonomischen Interessen (Sparen von 
Aufwand für Unterbringung, Fütterung, Pflege etc.), die teilweise indirekt 
auch tierschutzrelevant sein können. Das zeigt sich beispielhaft darin, wie 
für das Töten von „überzähligen“ Zootieren argumentiert wird. Dabei han­
delt es sich um Tiere, die für Zuchtprogramme, welche z.B. für Auswilde­
rungsprojekte durchgeführt werden, als ungeeignet oder unnötig eingestuft 
werden.992 Gründe für die Nichteignung können Krankheiten, Sterilität, 
Partnerunverträglichkeiten oder das Nichterfüllen der genetischen Selekti­

990 Vgl. die Beispiele bei Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 384.
991 Beispiel bei Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 68.
992 Hierzu und zum Folgenden G. Hildebrandt et al., Fortpflanzungsmanagement im 

Zoo, TIERethik H 9 (2014), S. 13 (14, 24 f.); kritisch dazu R. Binder, Kein Platz 
auf der Arche: Zur Tötung „überzähliger“ Zootiere, TIERethik H 9 (2014), S. 124 
(124 f.); J. Brückner/T. Schmidt, Grenzen der Zootierhaltung, TIERethik H 9 
(2014), S. 44 (45, 52).

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

409

761

762

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


onskriterien sein (z.B. dass ein Sibirischer Tiger und seine Nachkommen 
einen gewissen Anteil Sumatratigerblut in sich tragen)993. Wegen diesen 
meist unvorhersehbaren Risikofaktoren wird zur Sicherung des Zuchtpro­
gramms ein gewisser Vorrat an Tieren produziert, die dann, wenn sie trotz 
Eignung nicht benötigt werden, ebenfalls „überzählig“ sind. Das Töten 
dieser Tiere wird dann damit begründet, dass es für sie keinen Platz im 
Zoo gibt und dass sie trotz Vermittlungsversuchen an keinem anderen 
geeigneten Ort untergebracht werden können. Zusätzlich wird geltend ge­
macht, dass Alternativen zum Töten wie Kastration oder Umplatzierung 
tierschutzwidrig sein können. So könne eine kontrazeptive Hormonbe­
handlung zu einem erhöhten Krebs- und Infektionsrisiko sowie dauerhafter 
Unfruchtbarkeit führen, die Eingliederung eines Tieres in eine neue Grup­
pe könne die Gruppenharmonie erheblich stören und die Handaufzucht 
von Jungtieren, die von der Mutter nicht angenommen wurden, könne zu 
Fehlprägungen und anderen Verhaltensstörungen führen.994

Bevor zu dieser Argumentation Stellung bezogen wird, ist darauf hinzuwei­
sen, dass das Töten von („überzähligen“) Zootieren zum Teil auch damit 
begründet wird, dass diese Tiere an andere Tiere verfüttert werden.995 

Dieses Argument betrifft jedoch das Töten im Interesse anderer Tiere und 
liegt damit ganz ausserhalb des Tötungsgrunds der Entsorgung. Es wird 
später an entsprechender Stelle separat beurteilt.
Das Argument der fehlenden Unterbringungsmöglichkeit widerspiegelt 
letztlich nur das ökonomische Interesse am Sparen von Aufwand. Denn 
abgesehen vielleicht von seltenen Ausnahmefällen ist eine Unterbringung 
nie wirklich unmöglich, sondern allenfalls sehr aufwendig. Zunächst liegt 
die Vermutung nahe, dass die Abgabe von Tieren, für die es in einem Zoo 
keinen Platz gibt, meistens daran scheitert, dass andere Zoos zur Übernah­
me aus wirtschaftlichen Gründen nicht bereit sind, z.B. weil sie ebenfalls 
nur an Tieren interessiert sind, die sich nach gleichen oder ähnlichen Krite­
rien für eigene Zuchtprogramme eignen. Doch selbst wenn gar niemand 
zur Übernahme bereit wäre, bestünde immer noch die Möglichkeit, den 
Platz im eigenen Zoo auszubauen bzw. die Zahl der Tiere durch eine 
Reduktion der Vermehrungsrate tiefer zu halten. Zudem könnten spezielle 

993 Zu diesem Fall vor einem deutschen Gericht Hildebrandt et al., Fortpflanzungs­
management (Fn. 992), S. 16 f. („Fall Taskan“).

994 Hildebrandt et al., Fortpflanzungsmanagement (Fn. 992), S. 19, 21.
995 Dazu Hildebrandt et al., Fortpflanzungsmanagement (Fn. 992), S. 14, 21 f.; vgl. 

Brückner/Schmidt, Grenzen (Fn. 992), S. 52.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

410

763

764

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auffangeinrichtungen für Tiere geschaffen werden, die bei gewöhnlichen 
Zoos in diesem Sinne unerwünscht sind.996 Stattdessen werden aber die 
Tierbestände in Zoos offenbar standardmässig so geplant, dass der verfüg­
bare Platz von Anfang an nicht ausreicht, um alle Tiere unterzubringen, die 
durch menschengesteuerte Vermehrung erzeugt werden. Es wird bewusst 
auf Vorrat vermehrt, um für eine zeiteffiziente Erreichung der Zuchtziele 
eine genügende „Reserve“ an Tieren zu haben, die voraussehbar nicht alle 
verwendet werden. Die Tötungen zur Entsorgung sind somit eingeplant. 
Der Hauptgrund für dieses Vorgehen sowie für den Verzicht auf nichttöd­
liche Alternativen (Umplatzierung, Platzausbau, Geburtenreduktion) ist 
allem Anschein nach die Wirtschaftlichkeit. Dasselbe gilt sinngemäss für 
die übrigen Fälle des Tötens zur Entsorgung („Eintagsküken“, „verbrauchte“ 
Versuchstiere etc.). Wirtschaftlichkeit ist aber kein vitales Interesse, solan­
ge es nicht um die Sicherung von Mitteln geht, die zur Verwirklichung 
von eigentlichen vitalen Interessen (Leben, Gesundheit, Ernährung) unver­
zichtbar sind. Dies trifft in allen genannten Fällen nicht zu. Die Tötungen 
dienen somit keinem vitalen Interesse und sind insoweit nicht zu rechtferti­
gen.
Die vorgebrachten Tierschutzargumente (Krankheitsrisiken oder Verhal­
tensstörungen bei Alternativen zur Tötung) betreffen eigentlich nicht den 
Tötungsgrund der Entsorgung, sondern das Töten im Interesse der betrof­
fenen Tiere selbst. Sie hängen jedoch insofern damit zusammen, als eine 
Tierschutzwidrigkeit die Folge des Verzichts auf die Tötung (zur Entsor­
gung) sein könnte. Deshalb wird bereits an dieser Stelle darauf eingegan­
gen. Damit die genannten Beeinträchtigungen das Töten der davon betrof­
fenen Tiere rechtfertigen könnten, müssten sie für die Tiere schlimmer sein 
als der Tod. Denn nur so würde der Tod – im Sinne des Tierschutzes 
– für die Tiere eine Verbesserung bewirken. Das trifft jedoch auf keine 
dieser Beeinträchtigungen zu. Weder ein erhöhtes Krebs- oder Infektionsri­
siko noch eine gestörte Gruppenharmonie noch eine Fehlprägung durch 
Flaschenaufzucht wiegen so schwer wie der Tod997 – ganz abgesehen da­
von, dass diese Risiken nicht zwingend sind, sondern von der gewählten 
Methode abhängen. Die Argumentation beruht wohl auf der Annahme, 
dass der Schutz des Lebens selbst kein Anliegen des Tierschutzes sei. In 
dieser Arbeit wurde jedoch eingehend dargelegt, dass empfindungsfähige 

996 Zu diesen und weiteren Alternativen zur Tötung Brückner/Schmidt, Grenzen 
(Fn. 992), S. 52 f.; Binder, Arche (Fn. 992), S. 126.

997 Vgl. in Bezug auf die Fortpflanzungsverhütung Binder, Arche (Fn. 992), S. 126.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

411

765

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tiere, auf die der Tierschutz seinem Zweck nach ausgerichtet ist, nicht 
nur ein Interesse am Schutz vor Leiden (z.B. in Form von Krankheiten 
oder Verhaltensstörungen) haben, sondern auch ein leidensunabhängiges 
Interesse am Schutz vor Tötung.998 Dieses Lebensinteresse überwiegt die 
hier vorgebrachten Interessen an der Verhinderung von Krankheitsrisiken 
oder Verhaltensstörungen, weshalb sich aus ihnen nichts zugunsten der 
Tötung ableiten lässt.
Damit bleibt es dabei, dass für den Umgang mit hohen Tierbeständen 
nichttödliche Alternativen wie Umplatzierung oder Geburtenreduktion 
möglich sind, das Töten somit nicht erforderlich ist. Der einzige Vorteil 
des Tötens gegenüber diesen Alternativen ist die Wirtschaftlichkeit, die 
jedoch kein vitales Interesse ist. Das Töten von empfindungsfähigen Tieren 
ist deshalb zum Zweck der Entsorgung allein (unter Vorbehalt anderer 
Gründe wie der Verfütterung) nicht zu rechtfertigen.
Der Tötungsgrund der Beseitigung ist weitgehend gleich zu beurteilen. Zwar 
ist es im Unterschied zur Entsorgung denkbar, dass die Beseitigung in 
seltenen Fällen tatsächlich einem vitalen menschlichen Interesse dient. Das 
kann der Fall sein, wenn Tiere sich an einem Ort befinden, an dem ein 
Spital gebaut werden soll, das für die lebensnotwendige Gesundheitsver­
sorgung benötigt wird und für das kein anderer Standort in erreichbarer 
Nähe zur Verfügung steht. Allerdings heisst das nicht, dass das Töten zur 
Verwirklichung dieses vitalen Interesses dann auch erforderlich ist. Es sind 
kaum Fälle vorstellbar, in denen nicht mildere Mittel wie die Umplatzie­
rung der Tiere möglich sind. Das ökonomische Argument, dass die Um­
siedlung von Fischen in einen anderen Teich aufwendiger ist, rechtfertigt 
das Töten nicht, da das Sparen von Aufwand im Gegensatz zum Leben der 
Fische kein vitales Interesse ist. Ebenso wenig ändert sich mit dem Argu­
ment, dass der Transport sowieso für einige Tiere tödlich wäre. Trotz dem 
Risiko, dass einige Tiere sterben können, ist eine sorgfältig geplante und 
durchgeführte Umsiedlung – zumindest in Bezug auf das Lebensinteresse 
– das mildere Mittel als eine absichtliche Tötung aller Tiere am jeweiligen 
Ort. Zudem ist manchmal gar keine Umsiedlung nötig, um das Töten zu 
vermeiden. So gab es den Fall, dass ein Wäldchen als Nistgebiet für etwa 
8000 Paare von Kuhreihern diente.999 Während der kurzen Nistzeit der 
Vögel wurde das Gelände bebaut und die Vögel massenhaft getötet. Hätte 
man mit dem Baubeginn zwei Wochen gewartet, wäre die Nistaktivität 

998 Siehe insbesondere vorne Rz. 550 ff.
999 Zu diesem Fall Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 542.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

412

766

767

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


abgeschlossen gewesen, die Reiher hätten das Wäldchen verlassen gehabt 
und das Töten hätte nicht stattgefunden.

III. Töten im Interesse von Tieren

1. Tötung zum Schutz anderer Tiere

Wie Menschen können auch Tiere von anderen Tieren lebensgefährlich 
angegriffen werden (z.B. Schafe von Wölfen, Fische von Reihern). Das 
Töten der angreifenden Tiere zur Rettung der angegriffenen liegt primär 
im Interesse der angegriffenen Tiere. Zwar können auch Menschen ein 
eigenes Interesse an solchen Tötungen haben, z.B. wenn sie Schafe halten, 
an deren Weiterleben sie wirtschaftlich oder emotional interessiert sind. 
Das Lebensinteresse der Tiere ist diesen menschlichen Interessen jedoch 
wertmässig übergeordnet und deshalb in der Interessenabwägung in erster 
Linie massgebend. Anstelle des Lebensinteresses kann in gewissen Fällen 
auch nur das Interesse an der nicht unmittelbar lebensnotwendigen Ge­
sundheit eines Tieres betroffen sein. Es ist z.B. denkbar, dass ein Falke 
Schafe angreift und ihnen dadurch lediglich Verletzungen zufügen kann, 
die nicht tödlich oder lebensgefährlich sind, aber doch eine erhebliche 
Gesundheitsbeeinträchtigung darstellen (schmerzhafte, blutende Wunden, 
die eine mehrtätige Heilungszeit beanspruchen). Ob es in so einem Fall ge­
rechtfertigt ist, den Falken zu töten, wenn er sich nicht anders (z.B. mittels 
Einschüchterung durch anwesende Menschen) von den Angriffen abhalten 
lässt, ist schwierig zu beurteilen.1000 Im Folgenden geht es aber um Fälle, 
in denen das angreifende Tier das angegriffene töten will und kann, um 
es zu fressen, und ein anwesender Mensch vor der Frage steht, ob er dem 
angegriffenen Tier helfen soll. Dabei wird für die Beurteilung des mensch­
lichen Verhaltens (Helfen oder Nichthelfen) vorausgesetzt, dass das Töten 
und Fressen des angegriffenen Tieres für die ausreichende Ernährung des 
angreifenden notwendig ist.
Die Hauptinteressen, die sich gegenüberstehen, sind somit das Lebensinter­
esse des angegriffenen Tieres und das Lebensinteresse des angreifenden 
Tieres, das sich vom angegriffenen ernähren will. Sie sind qualitativ gleich­
wertig und oft sind klare Unterschiede in der quantitativen Interessensstär­

1000 Zur Schwierigkeit solcher und ähnlicher Fälle vorne Rz. 687.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

413

768

769

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ke nicht zu erkennen. Für die Abwägung sind deshalb weitere Kriterien zu 
prüfen. In der tierethischen Literatur wird die Frage, ob es gerechtfertigt 
ist, ein angreifendes Tier zu töten, um das angegriffene zu retten, von der 
Lebensweise des angegriffenen Tieres bzw. seiner Beziehung zum rettenden 
Menschen abhängig gemacht. Zur Rettung eines Tieres, gegenüber dem 
der Mensch ein Haltungs- oder ähnliches Obhutsverhältnis hat (Heimtiere, 
Nutztiere), wird eine Befugnis zur Tötung des angreifenden Tieres als letz­
tes Mittel befürwortet.1001 Einem Bauer soll es somit erlaubt sein, einen 
Wolf, der seine Schafe angreift, zu töten, wenn dies zur Rettung der Schafe 
die einzige Möglichkeit ist. Eine Erlaubnis des Tötens zur Rettung von 
wildlebenden Tieren, zu denen man keine besondere Beziehung hat, wird 
hingegen abgelehnt. Es soll demnach nicht erlaubt sein, einen Reiher zu 
töten, um die Fische zu retten, die er frisst.
Diese Differenzierung zwischen gehaltenen und wildlebenden Tieren ist 
begründet. Die Beziehung, in der ein Mensch zu einem Tier steht, das in 
seiner Obhut lebt, begründet für diesen Menschen im Falle eines Angriffs 
auf das Tier eine eigene Betroffenheit, sodass seine Perspektive nicht neu­
tral, sondern auf die Entscheidung zugunsten „seines“ Tieres ausgerichtet 
ist.1002 Je nach Art der Beziehung kann die eigene Betroffenheit in einer 
expliziten Pflicht zur Hilfe oder in einer emotionalen Verbundenheit zum 
angegriffenen Tier bestehen, die es ihm unzumutbar macht, diesem nicht 
zu helfen. Da sowohl das angegriffene als auch das angreifende Tier in 
vitalen Interessen betroffen sind und es insoweit Unentschieden steht, ist es 
gerechtfertigt, aufgrund der eigenen Betroffenheit zugunsten des angegriffe­
nen Tieres zu entscheiden. Losgelöst von der Perspektive des betroffenen 
Menschen spricht zudem für die Rettung von Tieren, die in menschlicher 
Obhut leben, dass diese Tiere in der Regel stark von Menschen abhängig 
sind.1003 Sie sind oft eingesperrt, angebunden oder so platziert, dass sie sich 
nicht vor dem angreifenden Tier verstecken oder vor ihm flüchten können. 
Zudem kann die jahrtausendelange Domestikation dazu geführt haben, 
dass sie ihre natürlichen Fähigkeiten und Verhaltensweisen zum Schutz 
vor Fressfeinden verloren haben. Sie haben in Bezug auf den Selbstschutz 
vor Fressfeinden somit einen Nachteil gegenüber wildlebenden Tieren, den 

1001 Hierzu und zum Folgenden Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 338; Rowlands, Animal 
Rights (Fn. 63), S. 112; Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 295; vgl. 
Bossert, Hirschkühe (Fn. 372), S. 65; Palmer, Animal Ethics (Fn. 554), S. 86, 89.

1002 Zu dieser Art der eigenen Betroffenheit vorne Rz. 698–700.
1003 Zur weiteren Bedeutung dieser Abhängigkeit für Hilfspflichten Bossert, Hirsch­

kühe (Fn. 372), S. 65 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

414

770

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Menschen durch die Haltung und die Domestikation zu verantworten 
haben. Auf dieser Grundlage lässt sich eine Hilfspflicht zugunsten dieser 
Tiere als Ausgleich für diesen Nachteil begründen.
Wird ein wildlebendes Tier angegriffen, besteht weder eine eigene Betrof­
fenheit von Menschen im beschriebenen Sinn noch eine menschlich verur­
sachte besondere Verletzlichkeit des angegriffenen Tieres.1004 Damit fehlen 
die besonderen Gründe für eine Entscheidung zugunsten des angegriffenen 
Tieres und es stehen sich zwei vitale Interessen gegenüber. Würde ein 
Mensch also eine Eule davon abhalten, eine Maus zu töten, um die vitalen 
Interessen der Maus zu wahren, würde er damit vitale Interessen der Eule 
beeinträchtigen, weil er ihr die für sie lebensnotwendige Ernährung verun­
möglichte.1005 Insofern könnte argumentiert werden, wegen der Gleichwer­
tigkeit der Optionen (Helfen oder Nichthelfen) müsse es einem Menschen 
freigestellt sein, ob er dem angegriffenen Tier helfen will oder nicht. Es 
gibt jedoch ein gewichtiges Argument, das gegen diese Freistellung und 
für ein Verbot des Eingreifens spricht. Wenn wildlebende beutegreifende 
Tiere davon abgehalten werden, ihre natürlichen Beutetiere zu töten und 
zu fressen, oder wenn sie sogar ganz aus einem Gebiet entfernt werden, 
hat dies in der Regel zahlreiche Folgen für das jeweilige Ökosystem.1006 

Diese Folgen sind oft unvorhersehbar und können kaskadenhaft weitere 
Folgen auslösen. Beispielsweise kann das Verschwinden einer Raubtierart 
R. aus einem Gebiet G. einerseits dazu führen, dass die Zahl der typischen 
Beutetiere B. dieser Raubtierart stark zunimmt, und andererseits dazu, 
dass eine andere karnivore Art A., die sich vom Aas der Beutetiere B. 
ernährt, ebenfalls reduziert wird, weil weniger durch R. getötete Tiere der 
Art B. in G. herumliegen. Die Reduktion der Art A. kann wiederum eine 
Zunahme einer anderen Beutetierart auslösen, die von A. selbst bejagt wird. 
Die Zunahme der Beutetiere kann dazu führen, dass eine andere Art, die 
mit ihnen um Nahrung oder Lebensraum konkurriert, verdrängt wird. 
Dies kann wiederum bewirken, dass eine weitere Raubtierart, die sich von 
dieser Konkurrenzart ernährt, reduziert wird. Zudem kann die Zunahme 
einer pflanzenfressenden Beutetierart dazu führen, dass bestimmte Pflan­

1004 Palmer, Animal Ethics (Fn. 554), S. 86, 89; Bossert, Hirschkühe (Fn. 372), S. 66.
1005 Bossert, Hirschkühe (Fn. 372), S. 69; Gorke, Artenschutz (Fn. 366), S. 33; Coch­

rane, Animal Rights (Fn. 504), S. 94; vgl. Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), S. 200 f.
1006 Hierzu und zum Folgenden Selter, Planning (Fn. 502), S. 195 f.; Gorke, Arten­

schutz (Fn. 366), S. 33; vgl. Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 93; Stenmark, 
Überblick (Fn. 363), S. 110.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

415

771

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zenarten stark reduziert werden, was wiederum einen Nahrungsmangel 
für andere pflanzenfressende Arten verursache kann. Um solche ökologi­
schen Auswirkungen zu vermeiden, wird im Sinne eines „Prinzips des 
Nicht-Einmischens“1007 gefordert, dass menschliche Eingriffe in das Jagd- 
und Tötungsverhalten wildlebender Tiere generell zu unterbleiben haben. 
Das Argument der ökologischen Auswirkungen scheint zwar vorwiegend 
im Rahmen einer holistischen bzw. ökozentrischen Ethik Verwendung 
zu finden,1008 die hier nicht vertreten wird. Es ist aber ebenso gültig in 
einer individualistischen (sentientistischen) Ethik, da die Auswirkungen 
nicht nur das Ökosystem als Gesamtheit beeinflussen, sondern auch für 
die davon abhängigen empfindungsfähigen Einzeltiere, einschliesslich der 
Menschen, spürbar sind.1009 Es trifft auch nicht zu, dass diese ökologischen 
Auswirkungen nur dadurch relevant sind, dass sie eine grosse Zahl von 
Einzelwesen betreffen, dass sie also – im Sinne des Utilitarismus – nur für 
die Gesamtheit der Betroffenen gewichtig sind und für jedes Wesen einzeln 
betrachtet nur untergeordnete Bedeutung haben.1010 Denn wie bereits dar­
gelegt wurde, sind Arten, Biodiversität und Ökosysteme für (empfindungs­
fähige) Lebewesen einschliesslich Menschen zum Teil von lebenswichtiger 
Bedeutung.1011 Die Störung von Ökosystemen und ihre Folgen für die Bio­
diversität können daher längerfristig, ab einem gewissen Mass, vitale Inter­
essen wie Ernährung, physische Sicherheit, medizinische Versorgung oder 
Krankheitsprävention ernsthaft gefährden. Zwar ist die Gefahr klarerweise 
weniger unmittelbar und die Interessenbeeinträchtigung weniger gewiss, als 
wenn ein Wesen direkt getötet wird. Angesichts der Komplexität von Öko­
systemen und der Unvorhersehbarkeit der Folgen ihrer Beeinträchtigungen 
ist diese Gefahr aber genügend ernst, um den Schutz von Ökosystemen 
als vitales Interesse eines einzelnen empfindungsfähigen Wesens zu behan­
deln.1012 Zum Schutz von Ökosystemen ist es deshalb gerechtfertigt, das 
Töten wildlebender Tiere zwecks Rettung der Beutetiere, die sie angreifen, 
zu verbieten.
An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass ein solches Verbot nicht 
bedeutet, dass das Töten von wildlebenden Tieren auch dann untersagt 

1007 Bezeichnung nach Gorke, Artenschutz (Fn. 366), S. 33.
1008 So bei Gorke, Artenschutz (Fn. 366), S. 33; Stenmark, Überblick (Fn. 363), S. 110.
1009 Dazu vorne Rz. 485–488.
1010 So aber offenbar Cochrane, Animal Rights (Fn. 504), S. 93.
1011 Vorne Rz. 494–501.
1012 Vgl. Selter, Planning (Fn. 502), S. 195.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

416

772

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sein muss, wenn sie Menschen lebensgefährlich angreifen. Das Töten zur 
Rettung von Menschen ist auch zu rechtfertigen, wenn der angegriffene 
Mensch zum rettenden Menschen nicht in einer besonderen Beziehung 
steht, sondern diesem unbekannt ist.1013 Weiter vorne wurde dies damit 
begründet, dass zumindest manche Menschen sich mit anderen Menschen 
allein durch die gemeinsame Spezieszugehörigkeit solidarisch verbunden 
fühlen, sodass sie bei einem Angriff eines Menschen durch ein andersar­
tiges Lebewesen gewissermassen selbst betroffen sind.1014 Es wäre ihnen 
unzumutbar, würde man ihnen die Rettung eines Menschen, z.B. vor einem 
Komodowaran, verbieten. Zur Rechtfertigung der Ungleichbehandlung ge­
genüber wildlebenden Tieren, die vor Angriffen durch andere wildlebende 
Tiere nicht gerettet werden dürfen, gibt es neben dieser menschlichen 
Speziessolidarität zwei weitere Gründe: Erstens haben Menschen in der 
Regel ein quantitativ stärkeres Lebensinteresse als wildlebende Tiere. Und 
zweitens sind Angriffe von wildlebenden Tieren auf Menschen viel seltener 
als Angriffe auf andere wildlebende Tiere. Sie sind so selten, dass die öko­
logischen Auswirkungen einer Tötung des angreifenden Tieres, sollte sie 
denn zur Rettung des Menschen wirklich nötig sein, in der Regel leicht zu 
verkraften sind.
Tiertötungen lassen sich also rechtfertigen zur Rettung von gehaltenen Tie­
ren, zu denen die rettende Person eine besondere Beziehung hat (und zur 
Rettung beliebiger Menschen), nicht aber zur Rettung von wildlebenden 
Tieren, zu denen sie keine besondere Beziehung hat. Doch auch wenn 
dieses Erfordernis der Beziehung erfüllt ist, darf eine Tötung nur erfolgen, 
wenn die Rettung des angegriffenen Tieres wirklich nicht anders (z.B. 
mit Warnschüssen oder abschreckendem Schreien) zu erreichen ist. Zum 
Schutz von Schafen, Ziegen, Rindern etc. bieten sich zudem präventive 
Schutzmassnahmen wie sichere Zäune, Herdenschutzhunde oder die Be­
wachung der Tiere durch Menschen an. Werden diese Massnahmen konse­
quent verfolgt, dürften Fälle, in denen eine Tötung wirklich das einzige 
geeignete Schutzmittel ist, extrem selten sein. Ein präventives Töten poten­
ziell gefährlicher Tiere, von denen noch keine konkrete Gefahr ausgeht, ist 
nicht zu rechtfertigen.1015 Dieser strenge Massstab ist umso mehr begrün­
det, als die Raubtiere, die zur Gefahr für gehaltene Tiere werden können 
(Bären, Wölfe, Luchse), typischerweise einer bedrohten Art angehören, 

1013 Gl.M. mit anderer Begründung Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 109, 112.
1014 Vorne Rz. 709.
1015 Rippe, Einwanderer (Fn. 140), S. 61.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

417

773

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


deren Fortbestehen im entsprechenden Gebiet schon durch den Abschuss 
von wenigen Tieren erheblich gefährdet werden kann.1016 Nebst ihrem indi­
viduellen Lebensinteresse ist also auch der Artenschutz ein wesentlicher 
Grund gegen die Tötung.

2. Tötung zur Ernährung anderer Tiere

Wie Menschen haben auch Tiere ein vitales Interesse an einer ausreichen­
den Ernährung. Tiere, die in menschlicher Obhut gehalten werden, müssen 
dementsprechend gefüttert werden. Zur Ernährung von Tieren, die sich 
natürlicherweise (auch) von Fleisch ernähren, werden deshalb andere Tiere 
getötet. Beispiele sind das Töten von Zootieren (Giraffen) zur Verfütterung 
an andere Zootiere (Löwen) und das Töten von Rindern, Kaninchen oder 
Hühnern zur Herstellung von Futter, das an Heimtiere (Hunde, Katzen) 
verfüttert wird. Es ist davon auszugehen, dass einige Tiere (z.B. Krokodile, 
Eulen) im Gegensatz zu Menschen für ihre ausreichende Ernährung auf 
Fleisch angewiesen sind.1017 Soweit es zur Ernährung dieser Tiere notwen­
dig ist, besteht deshalb am Töten anderer Tiere ein vitales Interesse. Für 
diese Notwendigkeit genügt es jedoch nicht, dass sich die Tiere natürlicher­
weise von Fleisch ernähren und in freier Wildbahn dafür selbst töten wür­
den. Vielmehr gilt derselbe Massstab wie bei Menschen: Das Töten muss 
für eine ausreichende Ernährung, die nach Menge und Zusammensetzung 
genügt, um akuten Hunger und chronische Unterernährung zu vermeiden, 
unverzichtbar sein.1018 Soweit diese Ernährung ohne Töten möglich ist, 
sei es durch fleischlose (vor allem pflanzliche) Futtermittel oder mit In-
vitro-Fleisch, dürfen andere empfindungsfähige Tiere zu diesem Zweck 
nicht getötet werden.1019 Wenn die Notwendigkeit aber besteht, weil die 
zu fütternden Tiere ohne Fleisch an einer Mangelernährung zu erkranken 
und zu sterben drohen oder weil sie fleischlose Nahrung trotz bemühten 
Fütterungsversuchen strikt verweigern, dann ist das Interesse dieser Tiere 
am Töten vital. Da auch das Lebensinteresse der zu verfütternden Tiere 
vital ist, stehen sich zwei gleichwertige Interessen gegenüber. Dies kann 

1016 Dazu Reichholf, Jagd (Fn. 918), S. 20 f.
1017 Dazu vorne Rz. 525.
1018 Vorne Rz. 724.
1019 Donaldson/Kymlicka, Zoopolis (Fn. 387), S. 330 f., mit Hinweis auf die Möglich­

keit, Hunde und Katzen vegan zu ernähren.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

418

774

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zur Rechtfertigung bereits genügen, wenn man auf das Argument zurück­
greift, dass von zwei gleichwertigen Pflichten (Füttern des einen Tieres 
oder Lebenlassen des anderen) eine gewählt werden kann.1020 Darüber 
hinaus spricht für die Rechtfertigung zum einen, dass das zu verfütternde 
Tier auf eine möglichst angst- und schmerzfreie Art getötet werden kann, 
während das andere Tier qualvoll verhungern würde, wenn man es nicht 
fütterte. Zum anderen kann dafür das menschliche Interesse an der Tier­
haltung sprechen, das die Tötung anderer Tiere notwendig macht. Dieses 
zusätzliche Interesse muss selbst nicht vital sein, da sich im Übrigen zwei 
gleichwertige vitale Interessen gegenüberstehen. Unter welchen Bedingun­
gen und in welchem Ausmass die Tierhaltung überhaupt gerecht ist, soll 
hier nicht beurteilt werden. Soweit sie aber gerecht ist und erlaubt sein soll, 
kann sie das Töten anderer Tiere rechtfertigen, wenn es zur ausreichenden 
Ernährung der gehaltenen Tiere unverzichtbar ist.
Dagegen könnte allenfalls eingewendet werden, dass zur Fütterung eines 
gehaltenen Tieres über längere Zeit eine hohe Zahl von Futtertieren benö­
tigt wird und deshalb das nachrangige Kriterium der Betroffenenzahl1021 

gegen das Töten spricht. Dem ist zu entgegnen, dass die Menschen, die 
zur Fütterung eines gehaltenen Tieres andere Tiere töten, damit nicht mehr 
tun, als dieses gehaltene Tier selbst tun dürfte. Ein freilebender Puma dürfte 
beispielsweise aus eigener Betroffenheit in seinen vitalen Interessen so viele 
Hirsche töten, wie er zu seiner ausreichenden Ernährung benötigt.1022 Das 
Kriterium der eigenen Betroffenheit geht jenem der Betroffenenzahl vor 
(sonst hätten karnivore wildlebende Tiere keine Möglichkeit, sich ausrei­
chend zu ernähren). Wird der Puma von Menschen in einem Tierpark 
gehalten, müssen diese Menschen seine vitalen Interessen wahren. Sie han­
deln damit stellvertretend für den Puma aus dessen eigener Betroffenheit, 
wenn sie zu seiner Fütterung andere Tiere töten. Damit bleibt es dabei, dass 
die ausreichende Ernährung gehaltener Tiere (soweit die Haltung selbst ge­
rechtfertigt ist) das Töten anderer Tiere, auch in grosser Zahl, rechtfertigen 
kann, soweit es zu diesem Zweck notwendig ist.
Nicht zu rechtfertigen ist dagegen das Töten zur Fütterung wildlebender 
Tiere, die sich ohne menschliche Hilfe selbst ernähren können (z.B. das Tö­
ten von Mäusen zur Fütterung von Raben, die man gelegentlich im Garten 
antrifft). Zum einen fehlt hier eine haltungsbedingte Pflicht zur Fütterung 

1020 Dazu vorne Rz. 456, 675, 703.
1021 Dazu vorne Rz. 690–693.
1022 Zum Kriterium der eigenen Betroffenheit vorne Rz. 694 ff.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

419

775

776

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bzw. eine besondere Beziehung, die eine Bevorzugung der Interessen des 
einen Tieres (Rabe) zulasten des anderen (Maus) rechtfertigen würde. Zum 
anderen können solche Eingriffe in natürliche Jäger-Beute-Beziehungen 
zwischen wildlebenden Tieren schädliche Auswirkungen auf das Ökosys­
tem haben. Das vorher erläuterte Prinzip des Nicht-Einmischens, das ein 
Eingreifen zur Rettung des Beutetiers verbietet, gilt auch umgekehrt, d.h. 
Eingriffe zugunsten des jagenden Tieres sind ebenfalls zu unterlassen.

3. Tötung von stark und unheilbar leidenden Tieren

Ein ganz andersartiger Tötungsgrund, der ebenfalls in die Sphäre der tierli­
chen Interessen gehört, ist das Beenden von Leiden. Der wohl bekannteste 
Anwendungsfall ist das tierärztliche Töten von Tieren, die an Krankheiten 
oder Verletzungen leiden, durch Injektion eines hochdosierten Schlafmit­
tels (Euthanasie, Einschläferung). Bei wildlebenden Tieren (z.B. Füchsen, 
die von Autos angefahren wurden) kann die Tötung auch mittels Abschus­
ses durch Wildhutorgane erfolgen. Ein weiterer Anwendungsfall ist das 
Töten von Versuchstieren, soweit es nicht aus dem menschlichen Interesse 
der Entsorgung erfolgt, sondern aus dem Grund, dass die Tiere an den 
Folgen des Versuchs leiden und in ihrem eigenen Interesse davon erlöst 
werden sollen. Die Besonderheit dieses Tötungsgrunds liegt also darin, 
dass das Tier, das getötet wird, selbst Träger des Interesses ist, das mit 
der Tötung gewahrt werden soll. Deshalb gibt es im Unterschied zu den 
übrigen Tötungsgründen keine Abwägung zwischen dem Lebensinteresse 
dieses Tieres und einem Interesse eines anderen Wesens. Stattdessen beruht 
die Rechtfertigung einer solchen Tötung auf einem Interessensverzicht,1023 

nämlich auf dem Verzicht, weiterzuleben, sprich das Lebensinteresse wei­
terhin auszuüben. Die Grundlage dafür ist das Interesse des leidenden 
Tieres, nicht mehr zu leiden.1024 Dieses Interesse muss im jeweiligen Fall so 
stark sein, dass es das Lebensinteresse desselben Tieres verdrängt, weil es 
von ihm als stärker oder wichtiger empfunden wird als das Lebensinteresse. 
Trifft das zu, ist von einem Verzicht auf das Weiterleben auszugehen. Nebst 
diesem Verzicht ist vorauszusetzen, dass das Tier nicht fähig ist, sich selbst 
zu töten, um sich vom Leiden zu erlösen, und deshalb der Hilfe durch Men­

1023 Dazu vorne Rz. 705.
1024 Hierzu und zum Folgenden Regan, CFAR (Fn. 381), S. 113 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

420

777

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen bedarf. Insofern geht es um Sterbehilfe an Tiere, die (mutmasslich) 
sterben „wollen“, es aber nicht selbst können.
Da ein Tier nicht wie ein Mensch sprachlich ausdrücken kann, ob es lieber 
sterben oder weiterleben will, sein tatsächlicher Wille also nicht sicher 
feststellbar ist, muss der mutmassliche Wille des Tieres so gut wie möglich 
ermittelt werden. Der Sterbewille ist anzunehmen, wenn der Tod für das 
leidende Tier, soweit und so gut dessen Perspektive eingenommen werden 
kann, als vorteilhaft erscheint. Dafür muss das Leiden mutmasslich so stark 
sein, dass das Tier eine negative Empfindungsbilanz, d.h. insgesamt mehr 
negative als positive Empfindungen hat, sodass der Tod, der alle Empfin­
dungen auflöst und damit eine neutrale Empfindungsbilanz schafft, eine 
Verbesserung bedeutet.1025 Zusätzlich muss anzunehmen sein, dass dieser 
Zustand des überwiegenden Leides dauerhaft ist und durch medizinische 
Massnahmen nicht bzw. nur mit sehr geringer Wahrscheinlichkeit behoben 
werden kann.1026 Wenn also eine gute Aussicht auf vollständige Heilung 
besteht, ist eine Tötung auch bei zeitweilig starkem Leiden nicht gerecht­
fertigt. Anders ist zu urteilen, wenn die medizinische Behandlung eine 
positive Empfindungsbilanz nicht (dauerhaft) wiederherstellen kann, wenn 
das Tier also trotz Behandlung nur unter gleichbleibenden oder sich ver­
schlimmernden schweren Leiden weiterleben könnte, die es mutmasslich 
als unerträglich empfindet. Bei der Beurteilung der Heilungsaussicht kann 
neben der Art und Schwere der Krankheit oder Verletzung auch das Alter 
des Tieres eine Rolle spielen. Sie dürfte bei sehr alten Tieren oft schlechter 
sein als bei jungen.

IV. Töten zum Schutz von Arten, Ökosystemen und Biodiversität

Die Tötungen, mit denen Ziele des Artenschutzes verwirklicht werden 
sollen, werden hier gesondert aufgeführt. Das soll nicht den Eindruck 
erwecken, dass Arten, Ökosysteme oder Biodiversität, die Objekte des Ar­
tenschutzes, als selbständige Träger von eigenen Interessen zu betrachten 

1025 Vorne Rz. 576 f.
1026 Zu dieser Voraussetzung Stucki, Grundrechte (Fn. 36), S. 285 („unheilbar“); 

Nussbaum, Jenseits (Fn. 310), S. 208 („unbehandelbaren Schmerzen“); Regan, 
CFAR (Fn. 381), S. 113 („untreatable suffering“).

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

421

778

779

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wären.1027 Der Grund dafür ist vielmehr, dass sie sowohl Interessen von 
Menschen als auch Interessen von empfindungsfähigen Tieren betreffen 
und daher beiden Kategorien gleichermassen zugeordnet werden könnten. 
Ausserdem unterscheiden sich diese Tötungen von den bisher behandel­
ten dadurch, dass ihre allfällige positive Wirkung auf die Interessen von 
Menschen oder Tieren nur mittelbar ist und wesentlich von der Quantität 
abhängt. Sie tritt nicht schon mit dem einzelnen Fall ein, sondern erst mit 
einer Vielzahl von Tötungen, die über einen längeren Zeitraum erfolgen.

1. Interessenabwägung zwischen Tierschutz und Artenschutz

Sollen empfindungsfähige Tiere aus Artenschutzgründen getötet werden, 
etwa weil ihre Art in einem bestimmten Gebiet eine andere Art zu ver­
drängen droht, wenn ihr Bestand nicht verkleinert wird, dann besteht 
ein Zielkonflikt zwischen Tierschutz und Artenschutz. Dem Anliegen des 
Artenschutzes, das für die Tötung spricht, steht das individuelle Lebensin­
teresse des empfindungsfähigen Tieres gegenüber, das gegen die Tötung 
spricht. Dieser Konflikt ist wie die übrigen Interessenkonflikte durch eine 
Interessenabwägung zu lösen. In der sentientistischen Ethik scheint es eine 
Tendenz zu geben, den Tierschutz höher zu bewerten als den Artenschutz 
und deshalb das Töten empfindungsfähiger Tiere allein aus Artenschutz­
gründen generell abzulehnen.1028 Dabei zeigt sich in den Begründungen, 
dass der Artenschutz jeweils holistisch oder anthropozentrisch, nicht je­
doch sentientistisch betrachtet wird. Die Höherbewertung des Tierschut­
zes wird dementsprechend darauf zurückgeführt, dass empfindungsfähige 
Tiere ein individuelles Lebensinteresse haben, Arten hingegen nicht (holis­
tische Artenschutzbetrachtung), oder darauf, dass der Artenschutz bloss 
trivialen menschlichen Interessen wie Ästhetik, Kultur oder wissenschaftli­
cher Neugier dient, die dem Lebensinteresse der Tiere untergeordnet sind 
(anthropozentrische Artenschutzbetrachtung).
Die Tendenz zur Höherbewertung des individuellen Lebensschutzes gegen­
über dem Artenschutz erscheint auf den ersten Blick nachvollziehbar. Als 
Grund dafür genügt zwar weder die (zutreffende) Aussage, dass Arten 

1027 Zu den Objekten des Artenschutzes und ihrer moralphilosophischen Behandlung 
vorne Rz. 477–479, 483.

1028 Siehe Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 221; Regan, CFAR (Fn. 381), S. 359 f.; vgl. Binder, 
Arche (Fn. 992), S. 126.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

422

780

781

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


selbst keine Interessen haben, noch die (unzutreffende) Aussage, dass Ar­
tenschutz nur unwichtigen individuellen (menschlichen) Interessen dient. 
Denn Artenschutz ist individualethisch insofern sehr bedeutsam, als das 
Aussterben von Arten bzw. die Abnahme von Biodiversität verschiedene, 
teils gravierende Auswirkungen auf wichtige individuelle Interessen von 
empfindungsfähigen Tieren inklusive Menschen haben kann.1029 Was aber 
dennoch für diese Tendenz spricht, ist der Umstand, dass Artenschutz­
massnahmen den Interessen von empfindungsfähigen Wesen nur mittel­
bar und längerfristig dienen, während das einzelne Tier, das dafür getö­
tet wird, in seinem Lebensinteresse unmittelbar und sofort betroffen ist. 
Das Tierschutzanliegen des individuellen Lebensschutzes erscheint daher 
durch eine einzelne Tötung viel akuter gefährdet als die langfristigen Ar­
tenschutzziele durch das Unterbleiben einer einzelnen Tötung. Trotzdem 
führt die Interessenabwägung bei genauem Hinsehen nicht zu einem ge­
nerellen Überwiegen des individuellen Tierlebens gegenüber dem Arten­
schutz. Denn die Bedeutungen, die Arten, Ökosysteme und Biodiversität 
für empfindungsfähige Lebewesen haben, sind zum Teil lebenswichtig 
(Nahrung, Sicherheit etc.) und ihre Funktionen sind derart komplex mit­
einander verwoben, dass die Folgen ihrer Beeinträchtigung regelmässig un­
berechenbar sind. Deshalb ist Artenschutz gesamthaft als vitales Interesse 
zu behandeln. Dass die Massnahmen nur mittelbar und, einzeln betrachtet, 
nur geringfügig wirken, ist dafür nicht entscheidend. Denn wenn es auf 
diese Einzelwirkung ankäme, müsste jede Massnahme mit der Begründung 
abgelehnt werden, dass ihre Wirkung einzeln betrachtet vernachlässigbar 
sei. Dadurch würde Artenschutz, soweit er mit Tierschutz konfligiert, ganz 
verunmöglicht. Um dies zu verhindern, muss das Interesse an jeder einzel­
nen Artenschutzmassnahme als vitales Interesse behandelt werden. Damit 
stehen solche Massnahmen in der Interessenabwägung wertmässig auf der­
selben Ebene wie das einzelne Tierleben.1030 Zusätzlich spricht für den 
Artenschutz, dass er den vitalen Interessen einer Vielzahl von Einzelwesen 
dient, die regelmässig höher ist als die Zahl der Tiere, die dafür getötet 
werden.
Eine Rechtfertigung des Tötens von empfindungsfähigen Tieren durch Ar­
tenschutzzwecke ist demnach nicht generell auszuschliessen. Vorausgesetzt 
ist jedoch immer, dass es für die verfolgten Ziele tatsächlich geeignet und 
erforderlich ist. Im Folgenden geht es um die Frage, ob diese Vorausset­

1029 Vorne Rz. 485–488, 496–499.
1030 Vgl. Bossert, Hirschkühe (Fn. 372), S. 78.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

423

782

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zungen auf die Artenschutztötungen zutreffen, die tatsächlich praktiziert 
werden.

2. Anwendungsbereiche

a) Bekämpfung invasiver fremder Tierarten

Fremde Tierarten (auch: Neozoen) wurden definiert als Tierarten, die 
nach dem Jahr 1492 durch Menschen in ein Gebiet eingebracht wurden, 
in dem sie vorher natürlicherweise nicht vorkamen, sei es mit Absicht 
(„eingeführt“) oder ohne Absicht („eingeschleppt“).1031 Als invasiv gelten 
solche Arten, wenn sie sich in einem Gebiet ausbreiten und verschiedene 
negativ bewertete („schädliche“, „unerwünschte“) Auswirkungen auf die 
einheimische Biodiversität, auf Menschen oder auf Tiere haben können 
(z.B. Gesundheitsgefährdung, Ernteschäden).1032 An dieser Stelle interessie­
ren nur die ökologischen Auswirkungen, die von fremden Tierarten ausge­
hen können. Dazu gehört das Verdrängen von einheimischen Arten (durch 
Nahrungskonkurrenz, Prädation oder Übertragung von Krankheiten auf 
diese), das Verändern der Funktion oder Zusammensetzung von Ökosyste­
men sowie die Verminderung der (einheimischen) biologischen Vielfalt.1033 

Ein oft genanntes Beispiel einer invasiven fremden Tierart sind Kaninchen 
in Australien.1034 In Europa gelten z.B. Waschbären und Bisamratten als 
fremd.
Gegen das Töten von empfindungsfähigen Neozoen aus Artenschutzgrün­
den gibt es verschiedene Einwände. Reichholf kritisiert etwa die Defi­
nition der fremden Arten durch die Festsetzung der Zeitgrenze auf das 
Jahr 1492 und ihre nicht konsequente Einhaltung.1035 Einerseits seien be­
reits vor diesem Jahr Tiere, die nicht ursprünglich heimisch waren, unter 
menschlichem Einfluss (Ackerbau, Viehzucht) nach Europa gekommen, so 
etwa Haussperlinge, Rauch- und Mehlschwalben oder Weissstörche. Ande­

1031 Vorne Rz. 189.
1032 Vorne Rz. 193 (Art. 3 Abs. 1 lit. h FrSV); Gorke, „Invasive Arten“ (Fn. 363), S. 8; 

Rippe, Einwanderer (Fn. 140), S. 52; Baur, Biodiversität (Fn. 140), S. 91.
1033 Gorke, „Invasive Arten“ (Fn. 363), S. 11; Rippe, Einwanderer (Fn. 140), S. 52; Baur, 

Biodiversität (Fn. 140), S. 91.
1034 So bei Precht, Tiere (Fn. 367), S. 438; Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 199; Varner, 

Interests (Fn. 363), S. 111.
1035 Hierzu und zum Folgenden Reichholf, Fremde Arten (Fn. 140), S. 20 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

424

783

784

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rerseits würden Veränderungen der Artenvielfalt in der Naturschutzpraxis 
fast immer erst auf das 19. Jahrhundert bezogen bewertet, weil damals die 
Erfassung des vorhandenen Artenspektrums stattgefunden habe. Tatsäch­
lich seien klare räumliche und zeitliche Abgrenzungen zur Unterscheidung 
zwischen heimischen und fremden Arten aber auch gar nicht möglich.1036 

Im Zusammenhang mit dieser Definition ist zu erwähnen, dass rechtlich 
auch verwilderte Haustiere (Katzen, Hunde) wie fremde Arten behandelt 
werden,1037 obwohl sie bereits lange vor 1492 in Europa verbreitet waren. 
Begriffliche Kritik gibt es zudem in Bezug auf die ökologischen Schäden, 
die von fremden Arten verursacht werden sollen. Die in der Naturschutz­
praxis gängigen Beschreibungen wie „Faunenverfälschung“, Veränderungen 
des „Naturhaushalts“ oder Störung des „Gleichgewichts der Natur“ würden 
fälschlicherweise davon ausgehen, dass es einen festen natürlichen Zustand 
gebe, der ökologisch richtig sei und an dem sich Einwirkungen eindeutig 
als ökologisch schädlich oder nichtschädlich messen liessen.1038 Tatsächlich 
gebe es in der Natur aber keine statischen Zustände der Richtigkeit. Die 
Natur sei etwas Dynamisches, in dem Veränderungen wie das Einwandern, 
Ausbreiten, Seltenwerden und Verschwinden von Arten zur Normalität 
gehörten. Ausserdem würden in der Kulturlandschaft ökologische Zustände 
fern von dem gehalten, was sich ohne menschliches Einwirken einstellen 
würde. Insofern gebe es dort ohnehin keinen Zustand, der natürlicherweise 
„in Ordnung“ wäre.
Demnach werden sowohl die (angeblich) schädlichen Arten („fremde“) als 
auch die (angeblich) von ihnen ausgehenden Schäden (z.B. „Veränderung 
des Naturhaushalts“) in Recht und Naturschutzpraxis durch ungenaue Be­
griffe festgelegt, die den tatsächlichen ökologischen Verhältnissen nicht 
gerecht werden. Als Folge davon werden vielen Arten Schäden zugeschrie­
ben, die sie gar nicht verursachen oder die es konkret gar nicht gibt.1039 

Die Zuschreibung der ökologischen Schädlichkeit erfolgt allein durch die 
abstrakte Einstufung als (invasive) fremde Art. Von den Auswirkungen, die 
solche Arten konkret haben können, lässt sich wohl einzig die Verdrängung 
oder Gefährdung anderer Arten mit genügender Klarheit als ökologischer 

1036 Reichholf, Fremde Arten (Fn. 140), S. 23.
1037 Vorne Rz. 189.
1038 Hierzu und zum Folgenden Gorke, „Invasive Arten“ (Fn. 363), S. 8 f.; Reichholf, 

Fremde Arten (Fn. 140), S. 27 ff.
1039 Vgl. Reichholf, Fremde Arten (Fn. 140), S. 28.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

425

785

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schaden bewerten, der ein Vorgehen gegen Neozoen rechtfertigt.1040 Doch 
längst nicht für alle Arten, die als Neozoen eingestuft sind, lässt sich eine 
Verdrängung anderer (einheimischer) Arten nachweisen.1041 Zudem kön­
nen fremde Arten auch eine positive Wirkung auf einheimische Arten oder 
auf Ökosysteme haben. Beispielsweise können Eurasische Fischotter (Lutra 
lutra) in einigen fischarmen Gewässern nur überleben, weil sie dort die ur­
sprünglich nordamerikanischen Bisamratten (Ondatra zibethicus) erbeuten 
können.1042 Dass eine Art in einem Gebiet „fremd“ ist, d.h. nach 1492 einge­
bracht wurde, bedeutet also keineswegs automatisch, dass sie ökologisch 
schädlich ist. Gerade das ist im rechtspraktischen Umgang mit diesen Arten 
aber die Annahme. Ihnen wird eine zumindest potenzielle Schädlichkeit 
allein aufgrund der Fremdheit unterstellt. Das zeigt sich auch darin, dass 
fremde Arten gegenüber vergleichbaren einheimischen Arten unter sonst 
gleichen Voraussetzungen grundlegend anders behandelt werden.1043 Bei­
spielsweise ist von den drei Hirscharten Reh, Rothirsch und Muntjak nur 
der aus Ostasien stammende Muntjak in der „Schwarzen Liste“ der EU1044

aufgeführt, obwohl Reh und Rothirsch ebenso Jungbäume verbeissen und 
wegen ihrem häufigeren Vorkommen als „Forstschädlinge“ viel bedeutsa­
mer sind als der Muntjak.1045 Neben der Fremdheit wird offenbar auch 
die Häufigkeit einer Art als Indikator für ihre (ökologische) Schädlichkeit 
gehandhabt. Es scheint die stille Regel zu gelten, dass eine „gute“ Art selten 
zu sein hat – wird sie zu häufig, ist sie verdächtig.1046 Die Häufigkeit ist 
jedoch ebenso wenig wie die Fremdheit ein sachlich begründetes Kriterium 
für die ökologische Bedeutung einer Art.
Ein weiterer Einwand wird schliesslich im Verdacht geäussert, dass die 
Festlegung der angeblich schädlichen Arten in Wahrheit oft gar nicht nach 
ökologischen Kriterien erfolgt, sondern aufgrund von anderen, hauptsäch­
lich wirtschaftlichen Interessen wie Jagd, Angelsport, Land- und Forstwirt­

1040 Vgl. Gorke, „Invasive Arten“ (Fn. 363), S. 8; ferner Rippe, Einwanderer (Fn. 140), 
S. 62.

1041 Gemäss Reichholf, Fremde Arten (Fn. 140), S. 26, ist für keine der in der 
„Schwarzen Liste“ der EU (Fn. 1044) aufgeführten Arten eine Verdrängung heimi­
scher Arten nachgewiesen.

1042 Rippe, Einwanderer (Fn. 140), S. 49.
1043 Rippe, Einwanderer (Fn. 140), S. 53 f., 56.
1044 Liste invasiver gebietsfremder Arten von unionsweiter Bedeutung, Anhang der 

Durchführungsverordnung (EU) 2016/1141 der Kommission vom 13.7.2016.
1045 Reichholf, Fremde Arten (Fn. 140), S. 25.
1046 Reichholf, Fremde Arten (Fn. 140), S. 23.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

426

786

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schaft.1047 Dafür spricht, dass Arten, deren Vorkommen für eine dieser 
Tätigkeiten erwünscht ist, in den entsprechenden Listen nicht auftreten, 
obwohl sie nach der geltenden Definition fremd sind. Ein Beispiel ist 
der aus Asien stammende Fasan (Phasianus colchicus), der ausschliesslich 
zum Jagdvergnügen nach Europa eingeführt wurde und zu diesem Zweck 
massenhaft künstlich vermehrt und jeweils direkt vor der Jagd ausgesetzt 
wird. Um die Fasanenbestände in einem bejagbaren Mass zu halten, sind 
heimische Greifvögel, Marder und Füchse zeitweise bis zur regionalen Aus­
rottung getötet worden. Weitere Beispiele sind die Regenbogenforelle (On­
corhynchus mykiss) und der Bachsaibling (Salvelinus fontinalis), die beide 
aus Nordamerika stammen und im Interesse der Fischerei nach Europa 
eingeführt wurden. Offenbar wird die Fremdheit einer Art also überhaupt 
nicht als ökologisches Problem betrachtet, sobald es ein wirtschaftliches 
Interesse an ihrem Vorkommen gibt. Dies bestätigt, dass die Fremdheit kein 
seriöses Kriterium für die ökologische Bedeutung einer Art ist.
Ausgehend von der eben geschilderten Kritik ist das Töten von Tieren 
einer fremden Art als Artenschutzmassnahme wie folgt zu beurteilen: Zu­
nächst muss in jedem Fall geprüft werden, ob an der Tötung wirklich ein 
(vitales) ökologisches Interesse besteht, d.h. ob von den Tieren nachweisbar 
eine klar und konkret umschriebene Gefahr für andere Arten, Ökosyste­
me oder die biologische Vielfalt ausgeht. Die Einstufung der betreffenden 
Art als fremd genügt dafür nicht, weil die Fremdheit allein nichts über 
die ökologische Bedeutung der Art aussagt. Lässt sich eine solche Gefahr 
nicht nachweisen, ist das Töten kein geeignetes Mittel, um ökologische 
Interessen zu wahren, da es keine ökologische Verbesserung bewirken wür­
de. Es ist somit nicht zu rechtfertigen, da es im Ergebnis keinem vitalen 
Interesse dient. Lässt sich hingegen ein ökologisches Interesse nachweisen, 
was denkbar ist, wenn eine sich ausbreitende (fremde oder einheimische) 
Art durch ihre Bestandsgrösse und ihr Verhalten eine andere Art (z.B. 
durch Nahrungskonkurrenz) zu verdrängen oder (durch Prädation) „aus­
zurotten“ droht, dann ist eine Rechtfertigung des Tötens von Tieren dieser 
Art nicht auszuschliessen. Denn das Töten verkleinert den Bestand dieser 
Art und ist insofern ein geeignetes Mittel zur Wahrung des Interesses an 
der Erhaltung der anderen Art, die ansonsten von dieser verdrängt würde. 
Damit aber das ökologische Interesse an der Tötung das Lebensinteresse 
des betreffenden Tieres überwiegen oder zumindest aufwiegen kann, muss 

1047 Hierzu und zum Folgenden Reichholf, Fremde Arten (Fn. 140), S. 32.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

427

787

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der drohende Schaden eine gewisse Grösse und sein Eintritt eine hohe 
Wahrscheinlichkeit haben. Der Schaden ist umso grösser, je stärker die zu 
schützende Art bereits vom Aussterben bedroht ist, je grossflächiger diese 
Bedrohung ist (nicht nur lokal, sondern überregional oder global) und je 
wahrscheinlicher es ist, dass ihr Verschwinden (viele) weitere Arten gefähr­
den würde.1048 Doch auch wenn das ökologische Interesse nach Grösse 
und Wahrscheinlichkeit des drohenden Schadens so gewichtig ist, dass es 
das individuelle Lebensinteresse eines Tieres der sich ausbreitenden Art 
überwiegt, heisst das noch nicht, dass das Töten dieses Tieres gerechtfertigt 
ist. In so einem Fall ist immer noch zu fragen, ob das Töten wirklich 
erforderlich ist oder ob sich das Ziel, die gefährdete Art zu erhalten, auch 
auf eine andere, nichttödliche Weise erreichen lässt. In der Regel dürfte es 
möglich sein, den Bestand der sich ausbreitenden Art durch Unterbindung 
der Fortpflanzung zu reduzieren. Mögliche Methoden sind das Ausbringen 
von Mitteln zur Empfängnisverhütung über Futter, das Austauschen von 
Eiern durch Ei-Attrappen oder allenfalls der Einsatz gentechnisch verän­
derter Viren, die unfruchtbar machen.1049 Solche Alternativen sind auch 
dann anstelle des Tötens anzuwenden, wenn sie wirtschaftlich aufwendiger 
sind als das Töten, da die Minimierung von Aufwand kein vitales Interesse 
ist.1050 Wenn es überhaupt Fälle gibt, in denen das Töten wirklich die einzi­
ge Möglichkeit zur Bestandsreduzierung ist, dürften sie äusserst selten sein. 
Damit ist das Töten von empfindungsfähigen Neozoen zu Artenschutzzwe­
cken in aller Regel nicht zu rechtfertigen.

b) Jagdliche Regulierung von Tierbeständen

Ein Argument, das zum Teil vorgebracht wird, um das Abschiessen wildle­
bender Tiere durch Jägerinnen und Jäger zu rechtfertigen, lautet, dass diese 
Tätigkeit die Tierbestände reguliert und dass diese Regulierung ökologisch 
notwendig sei (unabhängig davon, ob es sich um einheimische oder fremde 
Tierarten handelt).1051 Damit ist die – im weiten Sinn verstandene – ge­

1048 Vgl. Gorke, Artenschutz (Fn. 366), S. 42.
1049 Bossert, Hirschkühe (Fn. 372), S. 78; Varner, Interests (Fn. 363), S. 111.
1050 Vgl. Selter, Planning (Fn. 502), S. 198.
1051 Vgl. dazu Bundesrat (Hrsg.), Botsch. JSG (Fn. 44), S. 1202 („Jagd als angewandter 

Naturschutz“; „Bejagen der Wildbestände […] als Notwendigkeit“); kritische Schil­
derung bei Tuider/Wolf, Rechtfertigung (Fn. 916), S. 43.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

428

788

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wöhnliche „Jagd“, soweit sie zu diesem Zweck und nicht zur Nutzung oder 
zur Verhütung wirtschaftlicher Schäden erfolgt,1052 neben der Neozoenbe­
kämpfung der zweite wichtige Anwendungsbereich des Tötens aus ökologi­
schen Gründen. Genauer gesagt geht es dabei zwar nicht um eigentliche 
Jagd, unter der hier nur das Töten zur Nutzung verstanden wird, immerhin 
aber um einen Fall der Anwendung jagdlicher Tötungsmethoden, nämlich 
des Abschusses durch Jagdberechtigte.
Für die Rechtfertigung solcher Tötungen gelten dieselben Voraussetzungen 
wie für die Bekämpfung fremder Tierarten. Denn die beiden Anwendungs­
bereiche unterscheiden sich nur in der Frage, ob eine Art als fremd einge­
stuft ist oder nicht. Wie sich gezeigt hat, ist diese Einstufung aber für die 
ökologische Bedeutung einer Art bzw. ihrer Bestandsgrösse gerade nicht 
relevant. Auch bei der Bestandsregulierung durch die Jägerschaft ist somit 
insbesondere zu fragen, ob sie für die Wahrung der vorgebrachten ökologi­
schen Interessen geeignet und erforderlich ist.
Was die Eignung betrifft, ist zunächst festzustellen, dass die ökologischen 
Ziele dieser Regulierung bzw. die Schäden, die damit verhindert werden 
sollten, tendenziell noch weniger klar zu erkennen sind als bei der Be­
kämpfung fremder Arten. Während dort immerhin das Verdrängen anderer 
(heimischer) Arten als typische und relativ konkrete Gefahr zu sehen ist, 
scheint es bei der allgemeinen jagdlichen Regulierung eher darum zu ge­
hen, die Bestände in einem „Gleichgewicht“ zu halten oder dafür zu sorgen, 
dass sie nicht „zu gross“ werden.1053 Doch gibt es in der Natur weder ein 
starres Gleichgewicht – Bestandsschwankungen sind normal – noch bedeu­
tet ein hoher Bestand automatisch einen ökologischen Schaden, geschweige 
denn eine (mittelbare) Gefahr für vitale Interessen von Menschen und 
empfindungsfähigen Tieren. Die Eignung des Tötens zur Bestandsregulie­
rung ist also schon insofern höchst fraglich, als kaum ersichtlich ist, wozu 
genau es überhaupt geeignet sein sollte.
Ausserdem gibt es starke Hinweise darauf, dass ökologische Interessen 
regelmässig nicht der wirkliche Grund für solche Tötungen sind, sondern 
bloss vorgeschoben werden, um damit wirtschaftliche, kulturelle oder sons­
tige nichtvitale Interessen verfolgen zu können (Wildfleisch, Trophäen, 
Holzwirtschaft, Tötungslust, Vergnügen an der Jagd als Tradition). Ein 
solcher Hinweis ist das am Beispiel des Fasans bereits genannte Züchten 

1052 Zu den verschiedenen Motiven der Jagd im weiteren Sinn vorne Rz. 755.
1053 Vgl. Bundesrat (Hrsg.), Botsch. JSG (Fn. 44), S. 1199, 1209 f.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

429

789

790

791

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Aussetzen von Tieren, um sie anschliessend zu bejagen.1054 Dieses 
Vorgehen wäre völlig unsinnig, wenn es darum ginge, die Bestände aus 
ökologischen Gründen zu verringern. Denn durch das Aussetzen werden 
die Bestände ja (kurzfristig) erhöht, was völlig widersprüchlich wäre, wenn 
sie von Natur aus bereits „zu gross“ wären. Offensichtlich dient das Ausset­
zen dazu, das massenhafte Bejagen dieser Tiere zu ermöglichen, das aus 
ganz anderen als ökologischen Motiven erfolgt. Dass solche Aussetzungen 
aber regelmässig praktiziert werden, ist auch deshalb anzunehmen, weil das 
Recht sie ausdrücklich erlaubt und es sogar zulässt, dass Tiere aus dem 
Ausland importiert und anschliessend zwecks Bejagung ausgesetzt werden 
(Art. 6 Abs. 1 JSG; Art. 19 VCITES).1055 Ein weiterer Hinweis besteht darin, 
dass jagdbare Tiere gefüttert werden, damit sie nicht wegen Nahrungsman­
gel für die Bejagung zu selten werden und damit sie an jene Orte gebun­
den werden, an denen sie bejagt werden sollen.1056 Auch diese Fütterung 
dient augenscheinlich dazu, die Bestände in einer Grösse zu erhalten, die 
es ermöglicht, die Tiere aus nichtökologischen Gründen zu bejagen. Ein 
dritter Hinweis ist schliesslich das ebenfalls praktizierte Verhindern der 
natürlichen „Bestandsregulierung“, die durch tierliche Fressfeinde erfolgen 
würde. Beispielsweise wären die Bestände der Rehe wesentlich geringer, 
wenn natürliche Feinde des Rehs wie Luchs, Wolf und Bär zugelassen wür­
den.1057 Dadurch liessen sich auch die sog. Verbissschäden durch Rehe an 
Waldbäumen – und eine allfällige Gefährdung des Waldes als Ökosystem – 
entsprechend reduzieren. Wenn es der Jägerschaft also um eine ökologisch 
notwendige Reduktion der Rehbestände ginge, müsste sie die Anwesenheit 
von Luchs, Wolf, Bär etc. begrüssen und diese natürliche Regulierung zu­
lassen. Stattdessen bekämpft sie die Anwesenheit und Ausbreitung dieser 
Prädatoren, um Rehe, Rothirsche, Hasen und ihre sonstigen Beutetiere – 
aus nichtökologischen Motiven – selbst jagen zu können. Beutegreifende 
Tiere werden als Konkurrenten betrachtet, die den Jagdertrag schmälern 
könnten und deshalb „kurzgehalten“ werden sollen. All diese Hinweise 
deuten stark darauf hin, dass die Organisation und Methodik der Jagd da­
rauf ausgerichtet ist, jährlich wiederkehrend einen möglichst hohen Ertrag 

1054 Dazu Reichholf, Fremde Arten (Fn. 140), S. 32; ders., Jagd (Fn. 918), S. 24.
1055 Siehe bereits vorne Rz. 165.
1056 Dazu Tuider/Wolf, Rechtfertigung (Fn. 916), S. 43; Reichholf, Jagd (Fn. 918), 

S. 25, 30.
1057 Hierzu und zum Folgenden Reichholf, Jagd (Fn. 918), S. 18, 30 f.; Rowlands, 

Animal Rights (Fn. 63), S. 76 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

430

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu erzielen.1058 Mit Ökologie (Artenschutz, Naturschutz) hat dieses Ziel 
nichts zu tun. Entsprechend ist diese Praxis zur Verfolgung ökologischer 
Interessen ungeeignet.
Werden wildlebende Tiere einmal doch ernsthaft mit dem Ziel einer ökolo­
gischen Bestandsregulierung getötet, stellt sich in zweifacher Hinsicht die 
Frage der Erforderlichkeit: Erstens ist zu fragen, ob eine Bestandsregulie­
rung durch Menschen, sei es mittels Tötung oder auf andere Weise, über­
haupt erforderlich ist, um vitale ökologische Interessen zu wahren. Falls 
dies bejaht wird, ist zweitens in jedem konkreten Fall zu fragen, ob diese 
Regulierung das Töten erfordert oder ob sie durch andere Mittel erreicht 
werden kann. Zur ersten Frage gibt es die Ansicht, dass ein menschliches 
Eingreifen ökologisch nicht erforderlich ist, weil sich die Bestände auf na­
türliche Weise selbst regulieren bzw. durch die Mechanismen des jeweiligen 
Ökosystems reguliert werden.1059 Erklärt wird dies damit, dass die Grösse, 
die eine Tierpopulation erreichen kann, durch die Umweltbedingungen 
am jeweiligen Ort begrenzt ist. Dazu gehören etwa Nahrung, Lebensraum, 
die Möglichkeit zur Fortpflanzung und sichere Plätze für die Aufzucht 
der Jungen. Durch jede Vergrösserung des Tierbestandes werden diese Res­
sourcen knapper, womit sich die Überlebenschancen der Tiere verringern, 
die Sterberate somit steigt und die Wachstumsrate des Bestandes abnimmt. 
Dementsprechend hat jede Population eine natürliche Kapazitätsgrenze 
(Umweltkapazität), um die der Bestand bei gleichbleibenden Umweltbedin­
gungen und ohne Bejagung mehr oder weniger schwanken wird. Durch das 
Bejagen wird die Zahl der Tiere unter die Umweltkapazität gesenkt, was 
die Menge der Ressourcen für das einzelne Tiere erhöht und seine Überle­
benschancen verbessert. Je nach Grösse des Restbestandes1060 verbessern 
sich dadurch auch die Vermehrungschancen und die Wachstumsrate des 
Bestandes nimmt wieder zu (wodurch kurzfristig der Eindruck entstehen 
kann, dass sich die Art stark ausbreitet). Würden weniger oder keine Tiere 
abgeschossen, würde das Wachstum mit der Annäherung an die Umwelt­
kapazität allmählich abnehmen, bis sich die maximal mögliche Bestands­
grösse einstellt. Für das Funktionieren dieser natürlichen Selbstregulierung 
spricht die Erfahrung in (naturfernen) Siedlungsräumen einerseits und in 
(naturnahen) Naturschutzgebieten wie dem Schweizerischen Nationalpark 

1058 Vgl. Rowlands, Animal Rights (Fn. 63), S. 75; Regan, CFAR (Fn. 381), S. 355.
1059 Hierzu und zum Folgenden Reichholf, Jagd (Fn. 918), S. 17, 19.
1060 Gemäss Reichholf, Jagd (Fn. 918), S. 19, 21, sind Tierbestände am produktivsten, 

wenn sie etwa die Hälfte der Umweltkapazität erreicht haben.

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

431

792

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


andererseits, wo jeweils keine jagdliche Regulierung der Wildbestände be­
trieben wird und eine solche auch nicht erforderlich ist.1061

Die Schilderung der natürlichen Selbstregulierung ist plausibel und lässt 
annehmen, dass ein Eingreifen in Wildtierbestände durch Menschen aus 
ökologischer Sicht jedenfalls im Normalfall nicht erforderlich ist. Dennoch 
ist wohl nicht auszuschliessen, dass gewisse Massnahmen in Ausnahme­
fällen begründet sein können, etwa wenn sich in einem Gebiet die Um­
weltbedingungen (z.B. durch menschlichen Einfluss) wesentlich ändern 
und dadurch eine häufige Art noch häufiger wird und eine seltene Art 
zu verdrängen droht. Wie schon bei der Neozoenbekämpfung ausgeführt 
wurde, ist jedoch anzunehmen, dass in so einem Fall in der Regel keine 
Tötung von Tieren der häufigen Art erforderlich ist. Eine Bestandsverringe­
rung kann durch Verhinderung der Fortpflanzung erreicht werden oder 
dadurch, dass natürliche Fressfeinde der betreffenden Art im Gebiet zuge­
lassen werden. Zudem kann auf der anderen Seite die Vermehrung der 
seltenen Arten gefördert werden, etwa durch gezieltes Füttern, Schaffung 
von günstigen Lebensräumen und Rückzugseinrichtungen zum Schutz vor 
Fressfeinden oder durch Vermehrung und Aufzucht in menschlicher Obhut 
mit anschliessender Aussetzung.1062

Zusammenfassend ist damit das jagdliche Töten von empfindungsfähigen 
wildlebenden Tieren, soweit es ernsthaft zur Wahrung von vitalen ökologi­
schen Interessen betrieben wird und sich dazu eignet, in aller Regel nicht 
erforderlich, um die verfolgten Ziele zu erreichen. Es ist deshalb zu Arten­
schutzzwecken höchstens in sehr seltenen (hauptsächlich theoretischen) 
Ausnahmefällen zu rechtfertigen.

c) Ergebnisse zur Anwendung der ökologischen Tiertötungsgründe

Obwohl das Töten zum Schutz von Arten, Ökosystemen oder der Biodi­
versität theoretisch einer Rechtfertigung zugänglich ist, insoweit es vitalen 
Interessen dient, ist es in der gegenwärtig praktizierten Anwendung kaum 
je gerechtfertigt. Das liegt zum einen daran, dass diese Anwendung mit 
einem Mangel an Sachlichkeit und Ernsthaftigkeit betrieben wird, der 
eine zuverlässige Interessenabwägung sehr schwierig macht. Weder für die 
Neozoenbekämpfung noch für die jagdliche Bestandsregulierung gibt es 

1061 Reichholf, Jagd (Fn. 918), S. 22 f., 31.
1062 Zu Letzterem Rippe, Ethik (Fn. 338), S. 222.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

432

793

794

795

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine klare, weitgehend konkretisierbare Bestimmung der Tötungszwecke 
bzw. der ökologischen Schäden, die mit dem Töten abgewendet werden 
sollen. Stattdessen wird den Tieren abstrakt eine Schädlichkeit unterstellt, 
die entweder darauf basiert, dass ihre Spezies am Ort fremd ist (nach 
1492 eingebracht wurde), oder darauf, dass ihr Bestand „zu gross“ wird. 
Weder die Fremdheit noch die Häufigkeit sind sachlich begründete Krite­
rien dafür, dass eine Art (vitale) ökologische Interessen gefährdet. Das 
Kriterium der Fremdheit wird zudem nur inkonsequent eingehalten, denn 
einzelne definitionsgemäss fremde Arten wie der Fasan sind von der Klas­
sierung als Fremdlinge ausgenommen, weil sie aus nichtökologischen Inter­
essen (Jagd) erwünscht sind. Diese Inkonsequenz und weitere Hinweise 
(Förderung grosser Tierbestände durch Fütterung, Zucht und Aussetzung 
sowie Bekämpfung der natürlichen Fressfeinde) begründen den starken 
Verdacht, dass das wahre Motiv des Tötens nicht ökologische Interessen 
sind, sondern die Nutzung der Tiere und das Jagdvergnügen. Aus diesen 
Gründen ist den Tötungen die Eignung zur Wahrung ökologischer Interes­
sen abzusprechen, soweit sie sich überhaupt beurteilen lässt. Zum anderen 
sind Tötungen zur Reduzierung von Tierbeständen in der Regel nicht er­
forderlich, um ökologische Interessen zu schützen. Wegen der natürlichen 
Selbstregulierung in Ökosystemen ist ein Eingreifen in Wildtierbestände 
normalerweise sowieso nicht nötig. Soweit es ausnahmsweise doch nötig 
ist, etwa um das Verschwinden seltener Arten zu verhindern, sind dafür in 
der Regel keine Tötungen nötig, da es andere Mittel zur Bestandskontrolle 
gibt (namentlich Geburtenverhinderung).

3. Begründung der Ungleichbehandlung zwischen Tieren und Menschen

Auch wenn die praktische Bedeutung des Tiertötens zu Artenschutzzwe­
cken gering ist bzw. gering sein soll, ist abschliessend auf die Frage einzu­
gehen, ob und wie sich diesbezüglich eine Ungleichbehandlung zwischen 
empfindungsfähigen Tieren und Menschen begründen lässt. Denn die 
Gründe, die dazu das Töten von Tieren (theoretisch) rechtfertigen, können 
ebenso in Bezug auf Menschen vorgebracht werden. Auch der Mensch, und 
ganz besonders der Mensch, lässt sich nämlich als „invasive“ Art bezeich­

§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie

433

796

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nen, die andere Arten verdrängt, gefährdet und sogar ausrottet.1063 Eine 
Erlaubnis oder gar eine Pflicht, Menschen zu töten, um Arten, Ökosysteme 
oder die Biodiversität zu schützen, würde aber so gut wie jeder Mensch 
vernünftigerweise aus eigenem Interesse ablehnen. Zwar ist jeder Mensch 
vernünftigerweise auch an Artenschutzmassnahmen interessiert, die län­
gerfristig für die Wahrung seiner vitalen Interessen (Ernährung, Sicherheit, 
Gesundheit etc.) nötig sind. Dieses Interesse verliert jedoch seinen Sinn, 
wenn die Massnahmen auf Kosten des eigenen Lebens gehen. Die Möglich­
keit, selbst in einer Artenschutzmassnahme sofort getötet zu werden, ist 
viel bedrohlicher als die Gefahr einer allmählichen Verschlechterung der 
Lebensbedingungen durch eine Abnahme der Biodiversität. Deshalb ist das 
Töten von Menschen zu Artenschutzzwecken in einer menschengemachten 
Rechtsordnung keine Option.
Das Töten von Menschen ist für die Wahrung ökologischer Interessen 
aber auch nicht erforderlich. Und es gibt Gründe für eine Regelung, die 
zu Artenschutzzwecken das Töten von Menschen absolut verbietet, jedoch 
das Töten von empfindungsfähigen Tieren – das in der Regel ebenfalls 
nicht erforderlich ist – für Ausnahmefälle offen behält. Menschen sind 
aufgrund ihrer Fähigkeiten normalerweise in der Lage, sprachlich vermit­
telte Informationen und Anweisungen zu erfassen und zu befolgen.1064 Ih­
nen können die Zusammenhänge zwischen ihrem Verhalten (Ausbreitung, 
Zersiedelung, Gewässerverschmutzung etc.) und den eintretenden ökolo­
gischen Schäden (Artensterben, Verlust von Biodiversität) sowie deren Be­
deutung für ihre eigenen vitalen Interessen erklärt werden. Sie können zu 
ökologischerem Verhalten (Reduktion der Vermehrung, Unberührtlassen 
von Naturräumen etc.) motiviert und verpflichtet werden. Und diejenigen 
Menschen, die das nicht oder noch nicht selbständig können (Kinder, 
geistig Beeinträchtigte) haben in der Regel Angehörige, die dafür sorgen 
können, dass sie sich entsprechend verhalten.
Tiere können dagegen nicht durch menschliche Sprache verpflichtet wer­
den, sodass sie die entsprechenden Pflichten auch befolgen könnten. Zwar 
können gewisse Tiere in beschränktem Mass durch Kommunikation zum 
gewünschten Verhalten motiviert werden. Das sind aber hauptsächlich Tie­
re, die mit Menschen in Gemeinschaft leben (z.B. Hunde). Bei wildleben­

1063 Vgl. Korsgaard, Tiere (Fn. 360), S. 271 f.; eingehend zur Auswirkung des Men­
schen auf Arten, Ökosysteme und Biodiversität Baur, Biodiversität (Fn. 140), 
S. 81–98.

1064 Hierzu und zum Folgenden Varner, Interests (Fn. 363), S. 115.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

434

797

798

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Tieren, um die es bei ökologischen Massnahmen hauptsächlich geht, 
ist dies meistens schon aufgrund ihrer räumlichen Unerreichbarkeit nicht 
möglich. Die Mittel, sie davon abzuhalten, andere Arten zu verdrängen bzw. 
sich „invasiv“ auszubreiten, sind deshalb viel begrenzter als bei Menschen. 
Dieser tatsächliche Unterschied bildet eine Grundlage, wildlebende Tiere 
auch normativ anders zu behandeln als Menschen und die Voraussetzun­
gen für das Töten zu Artenschutzzwecken bei ihnen weniger streng anzu­
setzen. Während die sprachlichen und rechtlichen Mittel bei Menschen 
– zumindest theoretisch – immer möglich sind, kann bei wildlebenden 
Tieren nicht ganz ausgeschlossen werden, dass es einzelne Fälle gibt, in 
denen das Töten die einzige Möglichkeit ist, sie am Ausbreiten zu hindern. 
Dies rechtfertigt es, das Töten von Menschen zu Artenschutzzwecken ganz 
zu verbieten und das Töten von wildlebenden Tieren als letztes Mittel für 
Ausnahmefälle offenzuhalten.
Das soll allerdings nicht heissen, dass die Mittel, die gegenwärtig angewen­
det werden, um Menschen von artenschutzwidrigem Verhalten abzuhalten, 
bereits genügen würden und dass der Mensch gegenwärtig nicht die wohl 
mit Abstand invasivste Art von allen ist.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

A. Schutz des tierlichen Lebens

I. Rechtsphilosophische Grundlagen zur Beurteilung des Tiertötens

Die Auseinandersetzung mit der Frage, wann das Töten von Tieren ge­
recht (richtig, moralisch) und wann es ungerecht (falsch, unmoralisch) 
ist, beginnt mit der Grundfrage, wie, d.h. nach welchen Kriterien oder 
Massstäben, ein Verhalten überhaupt als gerecht oder ungerecht beurteilt 
werden kann. In der Ethik, der Wissenschaft des gerechten Verhaltens, 
stellen sich (mindestens) zwei grundlegende Teilfragen.1065 Die erste lautet, 
wer oder was überhaupt gerecht oder ungerecht behandelt werden kann, 
d.h. welche Eigenschaften jemand oder etwas haben muss, um gerecht oder 
ungerecht behandelt werden zu können (Frage der moralisch relevanten 
Eigenschaften). Ein Wesen, das die nötigen Eigenschaften aufweist, kann 

1065 Vgl. hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 327–329, 335, 340, 347.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

435

799

800

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einen Anspruch erheben, gerecht behandelt zu werden, und ist in diesem 
Sinn Teil der Moralgemeinschaft, ein Moralsubjekt. Die zweite Teilfrage 
lautet, wann und wie weit mehrere Wesen, die Teil der Moralgemeinschaft 
sind, gleich behandelt werden müssen bzw. ungleich behandelt werden 
dürfen (Frage der Gleichbehandlung). Für die folgende Beantwortung dieser 
Fragen sind zwei Wesensmerkmale der Ethik ausschlaggebend. Erstens ist 
die Ethik eine normative Disziplin (Sollens-Disziplin). Anders als reine 
Tatsachen-Disziplinen (Seins-Disziplinen) wie z.B. die Physik ist die Ethik 
deshalb eine wertende Disziplin.1066 Zweitens ist die Ethik eine Disziplin 
mit Sozialbezug.1067 Die Frage, welches Verhalten richtig und welches falsch 
ist, hat ihre praktische Bedeutung in Gesellschaften, d.h. dort, wo mehrere 
moralisch relevante Wesen aufeinandertreffen und irgendwie miteinander 
interagieren. Gerecht ist in dieser Hinsicht dasjenige Verhalten, das in 
Bezug auf das Zusammenleben in der Gesellschaft gut oder richtig ist.
In der Frage der moralisch relevanten Eigenschaften ist vor allem entschei­
dend, dass die Ethik als normative Disziplin mit Werten operiert. Was 
gerecht und was ungerecht ist, wird nicht gemessen oder errechnet, son­
dern gewertet. Werte sind als Ergebnisse von subjektiven Wertungen zu 
betrachten (subjektiver Wertbegriff).1068 Die Gegenansicht, dass Werte un­
abhängig von jeder Wertung objektiv bestehen (objektiver Wertbegriff ), 
ist abzulehnen. Denn als solche rein objektiven Gegebenheiten sind Werte 
nicht erfahrbar. Sie könnten daher beliebig behauptet werden, ohne dass 
sie sich empirisch überprüfen liessen. Der subjektive Wertbegriff setzt hin­
gegen die Erfahrbarkeit von Werten voraus. Denn eine subjektive Wertung 
kann nur von einem Wesen ausgehen, das wenigstens in einem minimalen 
Sinn fähig ist, subjektiv zu werten. Dies setzt wiederum eine (minimale) 
Fähigkeit zu subjektivem Empfinden (z.B. Schmerzerleben) voraus, was 
eine einfache Form des Erfahrens ist. Deshalb sind Werte nach diesem 
Begriff insofern erfahrbar, als sie immer aus subjektiven Erfahrungen her­
vorgehen. In der Frage der moralisch relevanten Eigenschaften impliziert 
dieses Prinzip der Subjektivität von Werten, dass ein Anspruch auf gerechte 
Behandlung (moralischer Eigenwert, Einbezug in die Moralgemeinschaft) 
nur denjenigen Wesen zuzuerkennen ist, die wenigstens in einem minima­
len Sinn fähig sind, subjektiv zu bewerten, d.h. etwas als positiv (gut, 

1066 Vgl. vorne Rz. 330, 338.
1067 Hierzu und zum Folgenden Tschentscher, Gerechtigkeit (Fn. 290), S. 55 f.; vgl. 

vorne Rz. 404–406 (Gerechtigkeitssinn von sozial lebenden Tieren).
1068 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 361.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

436

801

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


angenehm, erwünscht) oder negativ (schlecht, unangenehm unerwünscht) 
zu empfinden. Denn nur bei ihnen ist denkbar, dass sie etwas, das ihnen 
angetan wird, als gerecht (positiv) oder ungerecht (negativ) erfahren kön­
nen. Ein Anspruch auf gerechte Behandlung ist mit anderen Worten nur 
solchen Entitäten zuzuerkennen, die fähig sind, zu erfahren, ob sie gerecht 
oder ungerecht behandelt werden. Ein lebloser Gegenstand wie ein Schrau­
benzieher, der zu keinerlei subjektivem Empfinden fähig ist, kann kein Un­
recht erfahren und daher auch nicht ungerecht behandelt werden. Ethische 
Positionen, die einen moralischen Eigenwert auch Entitäten zuschreiben 
wollen, die nicht subjektiv empfinden können, sind deshalb nicht überzeu­
gend.1069 Abzulehnen ist daher zum einen der Biozentrismus, der allen 
einzelnen Lebewesen (Tieren, Pflanzen, Pilzen, Bakterien), also auch den 
nichtempfindungsfähigen, einen moralischen Eigenwert zusprechen will. 
Zum anderen sind holistische Konzeptionen wie der Ökozentrismus abzu­
lehnen, die einen solchen Eigenwert sogar nichtlebenden Gesamtheiten wie 
Arten, Ökosystemen oder der gesamten Natur zuschreiben wollen.
Grundpositionen, die mit dem Prinzip der Subjektivität von Werten ver­
einbar sind und insofern als Grundlage zur Bestimmung der moralisch 
relevanten Eigenschaften in Frage kommen, sind der Sentientismus (auch: 
Pathozentrismus), der alle empfindungsfähigen Wesen als moralisch rele­
vant erachtet, und der Ratiozentrismus (bzw. Anthropozentrismus), der 
alle vernunftfähigen Wesen (bzw. alle Menschen) in die Moralgemeinschaft 
einschliesst.1070 Sie beide sehen einen Anspruch auf gerechte Behandlung 
nur für Wesen vor, die irgendwie subjektiv empfinden und werten können, 
sei es in einem einfachen Sinn (Sentientismus) oder in einem anspruchs­
volleren (Ratiozentrismus). Welche Eigenschaft (Empfindungsfähigkeit, 
Vernunftfähigkeit) als Mindestvoraussetzung für einen Anspruch auf ge­
rechte Behandlung insgesamt am meisten überzeugt, hängt auch von der 
Frage der Gleichbehandlung ab.
Für die Frage der Gleichbehandlung spielt zusätzlich der Sozialbezug der 
Ethik eine entscheidende Rolle. Regeln des richtigen (gerechten, morali­
schen) Verhaltens dienen dem geordneten Zusammenleben in einer Gesell­
schaft, indem sie die verschiedenen Interessen der Einzelwesen koordiniert 
berücksichtigen. Dadurch schaffen sie für alle Beteiligten ein Mass an Zu­
friedenheit und Sicherheit, das nötig ist, um grössere Konflikte zwischen 

1069 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 361, 365, 483.
1070 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 367 f.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

437

802

803

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einzelwesen zu vermeiden oder zu minimieren. Solche sozialen Regeln 
wurden – jedenfalls zwischen Menschen – zum Teil durch bewusste politi­
sche Prozesse geschaffen. Zum Teil sind sie aber auch unbewusst entstan­
den, indem Lebewesen durch die biologische Evolution ihr Sozialverhalten 
entsprechend entwickelt haben. Einige Tiere haben dabei ein spezifisches 
Gefühl oder einen Sinn für Gerechtigkeit entwickelt – eine Fähigkeit, die 
weit über das (grossenteils eigennützige) Empfinden von gut (angenehm) 
und schlecht (schmerzhaft, beängstigend) hinausgeht.1071 Sie sind fähig, 
ungerechtes Verhalten im sozialen Kontext als solches zu erkennen, zu be­
werten und dagegen zu protestieren. Neben Menschen ist das besonders bei 
verschiedenen Affen (z.B. Kapuzineraffen, Schimpansen) zu beobachten. 
Sie wehren sich in Experimenten dagegen, dass sie für das Lösen derselben 
Aufgabe nicht dieselbe Belohnung wie ihre Artgenossen erhalten, sondern 
eine, die sie als weniger wertvoll empfinden. Einige Tiere (Schimpansen) 
protestieren sogar, wenn sie selbst unbegründeterweise eine bessere Beloh­
nung als andere bekommen. Sie zeigen also eine altruistische Abneigung ge­
gen unbegründete Ungleichbehandlungen (Ungleichheitsaversion). Darin 
zeigt sich die grundlegende Bedeutung der Gleichheit für die Gerechtigkeit. 
Ungleichheiten (ungleiche Behandlung, ungleiche Verteilung von Gütern) 
werden als ungerecht empfunden, wenn sie nicht sachlich begründet sind. 
Das ist nicht nur im Verhalten von Affen zu erkennen, sondern auch in der 
von Menschen betriebenen Gerechtigkeitsphilosophie (Ethik), in der ein 
allgemeiner Gleichheitssatz als elementares Prinzip der Gerechtigkeit aner­
kannt ist.1072 Danach sind gleiche Entitäten nach Massgabe ihrer Gleichheit 
gleich zu behandeln. Jede normative Ungleichbehandlung zweier moralisch 
relevanter Wesen muss durch sachlich relevante tatsächliche Unterschie­
de zwischen ihnen gerechtfertigt sein. Auf das Töten angewendet heisst 
dies, dass die im geltenden Recht bestehende normative Ungleichheit, dass 
Menschen grundsätzlich nicht getötet werden dürfen und Tiere grundsätz­
lich schon, aus ethischer Sicht einer Rechtfertigung durch eine relevante 
tatsächliche Ungleichheit zwischen Menschen und Tieren bedarf.1073 Los­
gelöst vom spezifischen Fall des Tötens wird in der Tierethik auch die 
allgemeine Frage diskutiert, ob Menschen und Tiere – aufgrund tatsächli­
cher Gleichheit bzw. Ungleichheit – grundsätzlich gleich oder ungleich zu 
behandeln sind. Positionen, die einen Grundsatz der Gleichbehandlung 

1071 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 404–406.
1072 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 340; ferner vorne Rz. 378, 410.
1073 Vorne Rz. 342.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

438

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwischen Menschen und Tieren befürworten, werden egalitär genannt und 
Positionen, die eine Besserbehandlung der Menschen im Grundsatz für 
gerecht halten, heissen hierarchisch.1074

Der tierethische Egalitarismus begründet die Forderung nach einer grund­
sätzlichen moralischen Gleichbehandlung mit der Annahme, dass Men­
schen und Tiere in tatsächlicher Hinsicht nicht grundsätzlich verschieden, 
sondern weitgehend gleich sind.1075 Diese Annahme hat sich in dem Sinne 
als zutreffend erwiesen, als in tatsächlicher Hinsicht keine klaren (qualita­
tiven) Unterschiede zwischen Menschen und allen (nichtmenschlichen) 
Tieren zu erkennen sind.1076 Alle Eigenschaften, die in der entsprechenden 
Diskussion als moralisch relevante menschliche Alleinstellungsmerkmale 
vorgebracht werden (Vernunftfähigkeit, Sprachfähigkeit, Selbstbewusstsein 
etc.), treten in einem gewissen Mass auch bei einigen Tieren auf. Menschen 
unterschieden sich von ihnen nur graduell (quantitativ) durch eine stär­
kere Ausprägung oder eine „höhere“ Entwicklungsstufe dieser Eigenschaf­
ten. Damit ist die egalitäre Forderung nach einem Prima-facie-Anspruch 
auf Gleichbehandlung jedenfalls insoweit begründet, als eine generelle Un­
gleichbehandlung zwischen Menschen und Tieren, die z.B. im vollständi­
gen Ausschluss aller nichtmenschlichen Lebewesen aus der Moral besteht, 
mangels einer klaren tatsächlichen Unterscheidbarkeit nicht zu rechtferti­
gen ist. Andererseits lassen die tatsächlichen Verhältnisse auch keine (um­
fassende) Gleichbehandlung zwischen Menschen und allen Tieren begrün­
den und ebenso wenig eine solche zwischen all den verschiedenen Arten 
von Tieren.1077 In dieser Hinsicht ist dem Egalitarismus entgegenzuhalten, 
dass er bei der Forderung nach Gleichbehandlung wohl nur jene sog. höhe­
ren Tiere im Fokus hat, die dem Menschen tatsächlich besonders ähnlich 
sind (z.B. alle oder einige Säugetiere). Tatsächlich ist das Reich der Tiere 
jedoch äusserst vielfältig und es ist davon auszugehen, dass alle Eigenschaf­
ten, die irgendwie moralisch relevant sind, bei manchen Arten von Tieren 
stärker, bei manchen schwächer und bei manchen gar nicht vorhanden 
sind. So fehlt bei vielen wirbellosen Tieren (z.B. Schwämmen, Quallen) 
auch die Grundvoraussetzung für einen Anspruch auf gerechte Behand­
lung, die Empfindungsfähigkeit, während sie bei allen Wirbeltieren (ein­
schliesslich der Menschen) und einigen Wirbellosen anerkanntermassen 

1074 Vorne Rz. 369, 427.
1075 Vorne Rz. 378, 381.
1076 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 408, 472.
1077 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 416.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

439

804

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vorhanden ist. Derartige Unterschiede können eine normative Ungleichbe­
handlung rechtfertigen und auch gebieten. Massgeblich für die normative 
Bedeutung ist ihre spezifische Relevanz für die jeweilige Art der Behand­
lung.1078 In Bezug auf das Töten sind z.B. diejenigen Unterschiede relevant, 
die das Vorhandensein und Fehlen von Eigenschaften betreffen, welche 
einen spezifischen Anspruch auf Schutz vor Tötung begründen. Eine Eigen­
schaft, die für keine Art von Behandlung einen relevanten Unterschied 
macht, ist die Zugehörigkeit zu einer bestimmten Spezies (z.B. Homo 
sapiens), da sie für sich genommen keinen Einfluss darauf hat, wie ein 
Wesen durch eine Handlung betroffen wird (Speziesismus-Einwand).1079 

Die blosse Spezieszugehörigkeit ist deshalb – was auch hierarchische Posi­
tionen kaum zu bestreiten scheinen – generell keine moralisch relevante 
Eigenschaft.
Der tierethische Hierarchismus versucht, einen moralischen Vorrang der 
Menschen vor Tieren zu begründen, der je nach Ausgestaltung mehr oder 
weniger umfassend ist.1080 Zumindest nach dem Spezieshierarchismus soll 
dieser Vorrang in zweifacher Hinsicht (möglichst) allgemein gelten: Zum 
einen soll sich der Vorrang auf jede Art von Behandlung bzw. Anspruch er­
strecken, sodass die Ansprüche der Menschen jenen der Tiere unabhängig 
vom konkreten Inhalt (Leben, Essen, Unterhaltung etc.) generell vorgehen. 
Danach soll z.B. auch ein menschliches Interesse, zum blossen Vergnügen 
unterhalten zu werden, einem tierlichen Interesse am Weiterleben vorge­
hen. Zum anderen sollen alle Menschen vor allen Tieren Vorrang haben. 
Einen solch umfassenden Vorrang aufgrund eines speziesneutralen Unter­
scheidungsmerkmals zu begründen, ist deshalb besonders schwierig, weil 
es kein speziesneutrales Merkmal gibt, das bei allen Menschen vorkommt 
und bei allen Tieren fehlt.1081 Würde z.B. der Grundanspruch auf gerech­
te Behandlung von einer anspruchsvollen Form von Vernunftfähigkeit ab­
hängig gemacht, um alle Nichtmenschen davon auszuschliessen, wären 
auch einige Menschen wie Kleinkinder oder Demenzkranke davon ausge­
schlossen, weil ihnen diese Vernunftfähigkeit ebenfalls fehlt (Argument der 
marginalen Menschen). Bei derart strengen Anforderungen müsste also 
wegen des Gleichheitssatzes begründet werden, warum diese Menschen im 
Gegensatz zu Tieren in die Moral eingeschlossen werden sollen, obwohl 

1078 Vorne Rz. 419.
1079 Vorne Rz. 415.
1080 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 427 f.
1081 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 422, 428.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

440

805

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sie die Anforderungen ebenfalls nicht erfüllen. Ergeben hat sich, dass es 
keinem der verschiedenen Ansätze (Spezies-, Gemeinschafts- und Inter­
essenhierarchismus) gelingt, in überzeugender Weise einen umfassenden 
moralischen Vorrang der Menschen vor Tieren zu begründen.1082 Einige 
der geltend gemachten Unterschiede können zwar eine spezifische Privile­
gierung von Menschen gegenüber Tieren rechtfertigen. So kann ein Solida­
ritätsempfinden, das gegenüber anderen Menschen stärker ist als gegenüber 
Tieren, einen Menschen darin rechtfertigen, aus einer Gefahrensituation 
wie einem brennenden Haus zuerst die Menschen zu retten und sich 
erst danach um die Tiere zu kümmern (gemeinschaftsbezogene Privilegie­
rung). Und der Unterschied, dass Menschen ein Interesse am Schutz des 
Briefgeheimnisses haben und Katzen nicht (weil sie keine Briefe erhalten), 
rechtfertigt es, einen entsprechenden Schutzanspruch nur Menschen und 
nicht auch Katzen zu gewähren (interessenbezogene Privilegierung). Eine 
allgemeine, undifferenzierte Besserstellung der Menschen im Sinne einer 
Hierarchie lässt sich mit solchen Unterschieden jedoch nicht überzeugend 
begründen. Es bleibt somit beim Ergebnis, dass jede Ungleichbehandlung 
zwischen Menschen und Tieren spezifisch begründet werden muss, d.h. 
pro Tier oder Tierart einzeln und bezogen auf einen bestimmten Anspruch 
(z.B. Schutz vor Tötung).
Die Auseinandersetzung mit der Gleichbehandlungsfrage liefert Antworten 
auf zuvor offen gebliebene Frage zu den moralisch relevanten Eigenschaf­
ten: Ein eigentlicher Anthropozentrismus, der nur Menschen überhaupt 
moralisch berücksichtigen will, ist schon deshalb abzulehnen, weil er an 
die Spezieszugehörigkeit anknüpft, die generell kein relevantes Unterschei­
dungsmerkmal ist. Ein Ratiozentrismus, der Vernunftfähigkeit für einen 
Grundanspruch auf moralische Berücksichtigung (gerechte Behandlung) 
voraussetzt, ist abzulehnen, weil er auch einen Teil der Menschen aus­
schliessen würde, da nicht alle Menschen vernunftfähig sind.1083 Die über­
zeugendste Grundposition ist damit der Sentientismus, der allen Wesen 
moralische Relevanz zumisst, die wenigstens in einem minimalen Sinn 
positiv oder negativ empfinden können. Sie alle kommen als Träger von 
spezifischen Ansprüchen (z.B. Schutz des Lebens) in Frage, müssen jedoch 
die spezifischen Voraussetzungen dafür erfüllen.

1082 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 461, 464, 473.
1083 Vgl. vorne Rz. 475.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

441

806

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neben der individuenbezogenen Tierethik hat auch die Artenschutzethik 
für das Thema Tiertöten eine wesentliche Bedeutung. So ist im geltenden 
Recht, das keinen individuellen Lebensschutz für Tiere kennt, die Erhal­
tung von gefährdeten Tierarten der wichtigste Grund, warum einige Tiere 
überhaupt nicht, also auch nicht schmerz- und angstfrei, getötet werden 
dürfen.1084 Für die Fragen, die sich im Zusammenhang mit dem Töten 
stellen, interessiert vor allem die ethische Begründung, warum Arten zu 
erhalten sind, welche Interessen damit geschützt werden sollen. Da Arten 
und andere ökologische Gesamtheiten (Ökosysteme, Biodiversität) keine 
empfindungsfähigen Wesen sind, die etwas als positiv oder negativ erleben 
können, haben sie nach dem Prinzip der Subjektivität von Werten keinen 
eigenen Anspruch auf gerechte Behandlung.1085 Holistische Ansätze wie 
der Ökozentrismus, die den Arten selbst einen solchen Anspruch (mora­
lischen Eigenwert) zuschreiben, sind deshalb abzulehnen. Stattdessen ist 
der Artenschutz individualistisch zu begründen, d.h. mit den subjektiven 
Interessen von empfindungsfähigen Einzelwesen (Menschen, Säugetieren, 
Vögeln etc.). Solche Einzelwesen sind am Artenschutz interessiert, weil sie 
durch ihre Eingebundenheit in Ökosysteme in vielfacher Hinsicht von an­
deren Arten oder von einer hohen Artenvielfalt abhängig sind. Arten bilden 
namentlich die Grundlage ihrer Ernährung (z.B. Gräserarten für Hirsche, 
Fischarten für Fischotter), sie ermöglichen Wohn- und Schutzräume (z.B. 
Baumarten als Baustoffquelle für Menschen, Biber und Vögel) und schaffen 
insgesamt die Bedingungen für (gesundes) Leben (z.B. Luft- und Wasserfil­
terung, Humusbildung, Fotosynthese, Bestäubung). Arten und ihre Vielfalt 
sind also deshalb zu erhalten, weil sie für empfindungsfähige Einzelwesen 
verschiedene, zum Teil lebenswichtige instrumentelle Werte haben. Wie für 
die Tierethik ist auch für die Artenschutzethik die überzeugendste Grund­
lage der Sentientismus, der die Interessen aller empfindungsfähigen Wesen 
berücksichtigt (nicht nur jene der vernunftfähigen oder der Menschen). 
Der Sentientismus eignet sich auch zur Begründung eines umfassenden 
Artenschutzes, der grundsätzlich alle Arten einschliesst.1086

1084 Vgl. vorne Rz. 283.
1085 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 483 f., 490, 502.
1086 Vorne Rz. 494–501.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

442

807

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


II. Lebensschutzbegründung

In Recht und Ethik besteht Einigkeit darüber, dass Tieren, die empfin­
dungsfähig sind und damit namentlich an Schmerzen und Angst leiden
können, kein unnötiges Leiden zugefügt werden darf (Leidensfrage).1087 

Dieser Anspruch auf Schutz des Wohlergehens bedeutet auch, dass sie nicht 
qualvoll getötet werden dürfen. Die Tierethik befasst sich darüber hinaus 
mit der reinen Tötungsfrage, d.h. mit der Frage, unter welchen Vorausset­
zungen Tiere einen Anspruch auf Schutz des Lebens haben, sodass sie 
prinzipiell überhaupt nicht getötet werden dürfen, d.h. auch nicht auf eine 
Weise, die kein Leiden verursacht (z.B. unter Betäubung).
Ein solcher Lebensschutz kann direkt oder indirekt begründet werden.1088 

Beim direkten Schutz ist das Leben des einzelnen Tieres das eigentliche 
Schutzobjekt und die Erhaltung dieses Lebens der eigentliche Zweck. Der 
direkte Lebensschutz ist individuell, weil er jedes Tierleben einzeln erfasst. 
Beim indirekten Lebensschutz ist das einzelne Leben nicht das eigentli­
che Schutzobjekt und seine Erhaltung nicht der eigentliche Zweck. Die 
Tötungsverbote und sonstigen Massnahmen (z.B. Bewilligungspflichten) 
schützen das Leben bloss als Nebeneffekt bzw. als Mittel zur Erreichung 
eines anderen Zwecks. Ein solcher anderer Zweck kann z.B. die Erhal­
tung bedrohter Tierarten sein (Artenschutz), der Schutz von Eigentum 
(im Recht: Verbot der Sachbeschädigung an fremden Heim- oder Nutztie­
ren)1089 oder der Schutz der Gefühle von tierlichen und menschlichen 
Angehörigen des jeweiligen Tieres (Mutterkuh, Katzenhalter etc.).
Damit gibt es verschiedene Gründe, das Töten von Tieren zu verbieten, 
die voneinander ganz unabhängig sein können. So hängt ein Tötungsver­
bot zum Schutz einer bedrohten Tierart nicht davon ab, ob die Tiere 
der betreffenden Art einzeln die Voraussetzungen für einen Anspruch auf 
direkten Lebensschutz erfüllen – was eine Frage der individuellen Tierethik 
ist. Zu Artenschutzzwecken lassen sich auch Tötungsverbote in Bezug 
auf Tiere begründen, die nicht empfindungsfähig sind und damit keinen 
moralischen Eigenwert als Einzelwesen haben (dasselbe gilt in Bezug auf 
andere Lebewesen wie Pflanzen, Pilze oder Bakterien).1090 Insofern ist der 

1087 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 506 f.
1088 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 509 f.
1089 Dazu vorne Rz. 132.
1090 Vorne Rz. 505.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

443

808

809

810

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


artenschutzethisch begründete indirekte Lebensschutz komplementär zum 
tierethisch zu begründenden direkten Lebensschutz.
Was die Wirksamkeit mit Blick auf das Einzeltier betrifft, sind diese Al­
ternativen jedoch nicht gleichwertig.1091 Ein indirekter Lebensschutz steht 
immer unter der Bedingung, dass die Wahrung des eigentlichen Schutzob­
jekts (Arten, Eigentum, Gefühle von Angehörigen) ein Tiertötungsverbot 
oder eine sonstige Massnahme erfordert, die indirekt auch das Tierleben 
schützt. Da diese Bedingung in vielen Fällen fehlt (nicht alle Arten sind 
gefährdet) oder jederzeit entfallen kann (z.B. wenn ein Eigentümer sein 
Tier plötzlich einschläfern lassen will), sind all diese Formen des indirekten 
Lebensschutzes nur beschränkt wirksam bzw. instabil. Einen umfassenden 
und stabilen Schutz vor Tötung bietet nur der individuelle Anspruch auf 
direkten Lebensschutz.
Bevor die Frage geklärt wurde, welche Voraussetzungen ein Wesen erfül­
len muss, um einen individuellen Anspruch auf direkten Lebensschutz zu 
haben, wurden verschiedene grundsätzliche Einwände gegen den Schutz 
des individuellen Tierlebens geprüft. Sie bestreiten einen Lebensschutzan­
spruch für Tiere unabhängig davon, ob ein Tier die dafür notwendigen 
Eigenschaften (Lebensinteresse) aufweist oder nicht. Einer dieser Einwän­
de ist das Epikur-Argument, das besagt, dass der (leidfreie) Tod gar kein 
Unwert sei, weil jeder Unwert auf einer (negativen) Empfindung beruhe 
und der Tod das Empfinden beende.1092 Dieses Argument überzeugt vorab 
deshalb nicht, weil es sich ebenso gut gegen ein Verbot des Tötens von 
Menschen vorbringen liesse. Würde man es gelten lassen, müsste man also 
nach dem Gleichheitsprinzip konsequenterweise auch das leidfreie Töten 
von Menschen erlauben. Wird das Argument verworfen – wozu es, wie 
sich später gezeigt hat, gute Gründe gibt –, darf es weder dem Schutz 
von Menschenleben noch dem Schutz von Tierleben entgegengehalten 
werden. Auch die weiteren Argumente, die gegen einen grundsätzlichen Le­
bensschutzanspruch für (einige) Tiere vorgebracht werden (Existenzzweck-
Argument, Ersetzbarkeitsargument, Raubtierargument), erwiesen sich als 
nicht überzeugend und sind abzulehnen.1093 Der Anspruch auf direkten 
Lebensschutz blieb deshalb noch davon abhängig zu machen, ob ein Tier 
die individuellen Voraussetzungen dafür erfüllt, d.h. ob es die dafür not­
wendigen Eigenschaften – ein Lebensinteresse – aufweist.

1091 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 510.
1092 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 515–517.
1093 Vorne Rz. 519 f., 523, 525–530.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

444

811

812

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


III. Individueller Lebensschutz für Tiere mit Lebensinteresse

Die tatsächliche Grundlage moralischer Ansprüche bilden Interessen (In­
teressenprinzip).1094 Das bedeutet zum einen, dass die allgemeine Fähigkeit, 
Interessen zu haben, die Grundvoraussetzung ist, um überhaupt moralische 
Ansprüche haben zu können. Über diese Fähigkeit verfügen alle empfin­
dungsfähigen Wesen, d.h. alle Wesen, die etwas subjektiv als positiv oder 
negativ empfinden können. Zum anderen impliziert das Interessenprinzip, 
dass spezifische Ansprüche (z.B. ein Anspruch auf Wasser) ein entspre­
chendes spezifisches Interesse (Interesse an Wasser) voraussetzen. Nach 
dem hier verwendeten Interessenbegriff hat ein empfindungsfähiges Wesen 
ein Interesse an einem Ereignis oder Gegenstand X., wenn der Eintritt bzw. 
Erhalt von X. bei ihm gegenwärtig oder zukünftig irgendeine positive Emp­
findung (Freude, Genuss etc.) auslöst, verstärkt oder beibehält oder wenn 
der Nichteintritt bzw. Nichterhalt oder Verlust von X. bei ihm gegenwärtig 
oder zukünftig irgendeine negative Empfindung (Schmerz, Hunger etc.) 
auslöst, verstärkt oder aufrechterhält.1095 Die tatsächliche Voraussetzung 
eines spezifischen Anspruchs auf Lebensschutz ist das Lebensinteresse eines 
einzelnen Tieres.
Bereits der Begriff des Interesses macht klar, dass für ein Lebensinteresse 
mindestens Empfindungsfähigkeit erforderlich ist, da nur empfindungsfä­
hige Wesen überhaupt Interessen haben können. Zu klären blieb, ob das 
Lebensinteresse darüber hinaus weitere Eigenschaften voraussetzt und, 
wenn ja, welche. Zu dieser Frage gibt es die eine Grundansicht, dass 
Empfindungsfähigkeit auch die genügende Voraussetzung für das Lebens­
interesses ist, dass es dafür also keiner weiteren Eigenschaft bedarf (Grund­
ansicht pro Empfindungsfähigkeit).1096 Ihr steht die andere Grundansicht 
gegenüber, wonach ein Lebensinteresse mehr als blosse Empfindungsfähig­
keit voraussetzt (Grundansicht pro strengere Kriterien). Dabei wird als zu­
sätzliche Eigenschaft je nach Standpunkt und Argumentation entweder Ver­
tragsfähigkeit, Todesangstfähigkeit oder die Fähigkeit verlangt, zukunftsbe­
zogene Interessen in Verbindung mit einer zeitübergreifenden Identität zu 
haben.

1094 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 533–535, 537, 548 f.
1095 Vorne Rz. 547.
1096 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 552.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

445

813

814

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Für die Grundansicht pro Empfindungsfähigkeit ist die Tatsache entschei­
dend, dass es bei empfindungsfähigen Lebewesen eine natürliche Verknüp­
fung zwischen Empfinden und Leben gibt, die darin besteht, dass Emp­
finden und Leben sich gegenseitig ermöglichen oder begünstigen.1097 Emp­
findungen haben biologisch die Funktion, den Organismus am Leben zu 
erhalten, indem sie lebenserhaltendes Verhalten fördern und lebensgefähr­
dendes Verhalten verhindern. Beispielsweise motiviert das Empfinden von 
Hunger zum Essen, Angst motiviert dazu, vor einer Gefahr (z.B. einem 
Fressfeind) zu flüchten oder sich von ihr fernzuhalten, und Schmerzen 
halten ein verletztes Lebewesen von Belastungen seines Körpers (z.B. 
Bewegungen) ab, welche die Heilung behindern würden. Umgekehrt ist 
das Weiterleben Voraussetzung dafür, dass ein empfindungsfähiges Wesen 
in Zukunft weiterhin empfinden kann. Ethisch sind Empfindungen in 
(mindestens) zweifacher Hinsicht relevant: Zum einen ist ihre biologische 
Funktion der Lebenserhaltung auch in der Ethik zu berücksichtigen, da 
Ethik ganz wesentlich das Verhalten von und zwischen Lebewesen (vor 
allem Menschen) zum Gegenstand hat. Zum anderen haben Empfindun­
gen unabhängig von dieser Funktion eine selbständige Bedeutung dadurch, 
dass das Lebewesen, bei dem sie auftreten, ihnen einen Wert zuschreibt. 
Schmerz z.B. wird negativ bewertet, weshalb Schmerzzufügung prinzipiell 
falsch ist, auch wenn sie das Leben nicht gefährdet. Beide Bedeutungen 
bilden die Grundlage für je ein Argument zur Begründung eines Lebensin­
teresses aller empfindungsfähigen Tiere.
Auf der Lebenserhaltungsfunktion der Empfindungen basiert das erste Ar­
gument, wonach sich ein Lebensinteresse durch die Verbindung aus Über­
lebensimpuls und Bewusstsein ergibt.1098 Alle Lebewesen (auch Pflanzen 
etc.) verfügen über einen natürlichen Überlebensimpuls im Sinne eines 
Selbsterhaltungstriebes. Empfindungen – die begrifflich mit Bewusstsein 
einhergehen – machen diesen Überlebensimpuls zu einem bewusst erleb­
baren Lebensinteresse. Zu empfinden, bedeutet daher, bewusst zu leben, 
am Leben bewusst interessiert zu sein. Wegen dieser funktionalen Verknüp­
fung sind Eingriffe in das Wohlbefindensinteresse (Körperverletzungen) 
immer auch als indirekte oder potenzielle Eingriffe in das Lebensinteresse 
zu deuten. Eine Tötung, ob schmerzhaft oder schmerzlos, greift in dieses 
Lebensinteresse direkt ein.

1097 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 556, 566, 571.
1098 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 560–562, 567.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

446

815

816

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Für das zweite Argument, das Beraubungsargument, ist die selbständige 
Funktion der Empfindungen entscheidend. Genau genommen kommt es 
nur auf den Wert an, der positiven Empfindungen (Lust, Freude etc.) an­
haftet. Das Argument besagt, dass die Tötung eines empfindungsfähigen 
Wesens falsch ist, weil sie ihm künftige positive Empfindungen wegnimmt, 
die es im Falle des Weiterlebens gehabt hätte.1099 Das Lebensinteresse eines 
empfindungsfähigen Tieres besteht also in seinem fortdauernden Interesse, 
positive Empfindungen zu erleben. Wie bei Menschen im Besonderen ist 
bei empfindungsfähigen Tieren im Allgemeinen davon auszugehen, dass 
sie im Normalfall, d.h. wenn sie nicht aus speziellen Gründen wie einer 
schweren Krankheit oder Verletzung dauerhaft stark leiden, insgesamt mehr 
positive als negative Empfindungen, also eine positive Empfindungsbilanz, 
haben. (Bei Menschen zeigt sich diese positive Empfindungsbilanz darin, 
dass sie im Normalfall explizit lieber weiterleben als sterben wollen.) Der 
Tod bewirkt daher für empfindungsfähige Wesen im Normalfall eine Ver­
schlechterung, indem er alle Empfindungen aufhebt und dadurch eine 
neutrale Empfindungsbilanz schafft, die wertmässig schlechter ist als eine 
positive (bei negativer Empfindungsbilanz bewirkt er hingegen eine Ver­
besserung). Diese Verschlechterung ist für das Lebewesen, das getötet wird, 
auch in einem gewissen Sinn subjektiv erlebbar, nämlich in einem negati­
ven Sinn: durch das Nichterleben der (überwiegend) positiven Empfindun­
gen, die es im hypothetischen Fall des Weiterlebens erlebt hätte. Damit 
ist der Tod trotz Aufhebens aller Empfindungen ein subjektiv erlebbarer 
Unwert, auch wenn er nicht direkt (in einem positiven Sinn) erlebbar ist.
Unter der Grundansicht pro strengere Kriterien wurde zunächst die Eigen­
schaft der Vertragsfähigkeit als Bedingung eines Lebensschutzanspruchs 
ausgeschieden. Dieses Kriterium würde je nach Handhabung entweder 
auch Menschen, die nicht vertragsfähig sind (z.B. Kleinkinder), aus dem 
Lebensschutz ausschliessen und wäre schon deshalb abzulehnen.1100 Oder 
es würde – wenn eine Vertragsteilnahme mittels Stellvertretung genügte – 
einen Lebensschutz begründen, der neben nichtvertragsfähigen Menschen 
auch alle empfindungsfähigen Tiere einschliessen könnte. In diesem Fall 
würde die Vertragsfähigkeit im Ergebnis gar nicht über die Empfindungsfä­
higkeit hinausgehen.

1099 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 575, 577, 581, 661.
1100 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 591 f.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

447

817

818

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bei der Todesangstfähigkeit hat sich ergeben, dass für die reine (leidensun­
abhängige) Tötungsfrage nur eine bestimmte Art von Todesangst relevant 
ist, nämlich die abstrakte Todesangst, die unabhängig von einer konkreten 
Gefahrensituation auftreten kann.1101 Nur durch diese abstrakte Angst ist 
ein Lebewesen schon zur gewöhnlichen Lebenszeit von der abstrakten 
Möglichkeit, getötet zu werden, in einer negativ empfindbaren Weise be­
troffen. Konkrete Todesängste, die nur in einer Situation auftreten, die 
tatsächlich tödlich oder lebensgefährlich ist (z.B. unmittelbar vor dem Ge­
schlachtetwerden), sind demgegenüber eine Begleiterscheinung einer be­
stimmten angstauslösenden Art des Tötens bzw. eine Beeinträchtigung des 
Wohlergehens. Sie betreffen nicht das reine Lebensinteresse, sondern das 
Interesse, nicht zu leiden. Nur die abstrakte Todesangst begründet daher 
ein explizites Interesse an einer Regelung, die auch das schmerzlose heim­
liche, vom Opfer ganz unbemerkte Töten (z.B. während dessen Schlaf ) 
verbietet. Dieser Unterschied in der Betroffenheit rechtfertigt es, Lebewe­
sen mit der Fähigkeit zu abstrakter Todesangst in der Tötungsfrage anders 
zu behandeln, sie irgendwie besser zu schützen, als empfindungsfähige 
Lebewesen ohne diese Fähigkeit. Jedoch ist damit noch nicht gesagt, ob 
abstrakte Todesangstfähigkeit eine Lebensschutzbedingung sein soll, sodass 
alle empfindungsfähigen Wesen ohne diese Fähigkeit gar nicht vor Tötung 
geschützt wären, oder ob sie bloss ein Lebensschutzverstärkungsgrund sein 
soll, sodass alle empfindungsfähigen Wesen einen gewissen Lebensschutz 
erhalten, diejenigen mit abstrakter Todesangst jedoch einen stärkeren als 
jene ohne abstrakte Todesangst.1102

Auch die Fähigkeit, zukunftsbezogene Interessen in Verbindung mit einer 
zeitübergreifenden Identität zu haben, bewirkt eine Betroffenheit durch den 
Tod, die über jene der bloss empfindungsfähigen Wesen hinausgeht.1103 

Zum einen haben Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen eine stär­
kere psychologische Verbindung mit ihren künftigen positiven Empfindun­
gen, weil sie sich auf künftige Ereignisse freuen können. Zum anderen 
haben sie Interessen, die – bedingt durch ihre höher entwickelten kogniti­
ven Fähigkeiten – vielfältiger und komplexer sind als jene der Lebewesen 
mit bloss gegenwartsbezogenen Empfindungen. Beides hat zur Folge, dass 
Lebewesen mit zukunftsbezogenen Interessen, was ihre künftigen positiven 
Empfindungen betrifft, durch den Tod mehr zu verlieren (ein höheres Ver­

1101 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 596, 601, 603.
1102 Vorne Rz. 604.
1103 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 611, 617, 662.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

448

819

820

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lustpotenzial) haben als Lebewesen mit bloss gegenwartsbezogenen Emp­
findungen. Dies ist wiederum ein Grund für eine Andersbehandlung in 
der Tötungsfrage. Auch bei der Fähigkeit zu zukunftsbezogenen Interessen 
kann jedoch eingewendet werden, dass sie keine Bedingung, sondern bloss 
ein Verstärkungsgrund für den Lebensschutzanspruch sei.1104

Zu entscheiden blieb also, ob abstrakte Todesangstfähigkeit oder zukunfts­
bezogene Interessen für den Lebensschutzanspruch eine Bedingung oder 
bloss ein Verstärkungsgrund sein sollen. In dieser Frage kommt es darauf 
an, welchen Einfluss die jeweilige Eigenschaft darauf hat, wie ein Lebewe­
sen durch eine Tötung bzw. durch die Möglichkeit, getötet zu werden, 
betroffen wird.1105

Zukunftsbezogene Interessen wirken sich auf diese Betroffenheit (soweit sie 
nicht mit abstrakter Todesangst einhergehen) nur quantitativ aus, indem 
sie das Verlustpotenzial erhöhen.1106 Lebewesen mit zukunftsbezogenen In­
teressen werden durch den Tod stärker betroffen als Lebewesen, die bloss 
gegenwartsbezogen empfinden können, weil sie durch den Tod mehr zu 
verlieren haben. Sie verlieren z.B. auch die Möglichkeit, sich in Zukunft 
über die Erfüllung von gegenwärtig unerfüllten Wünschen zu freuen. Dem­
gegenüber verlieren Wesen, die nur gegenwartsbezogen empfinden können, 
lediglich einfachere Empfindungen wie die Lust beim Essen, die ihnen 
gegenwärtig unbekannt sind. Gleichwohl haben auch diese Wesen ein Ver­
lustpotenzial, weshalb der Unterschied in der tatsächlichen Betroffenheit 
nur quantitativ ist. Das spricht logisch dafür, dass zukunftsbezogene Inter­
essen auch normativ nur einen quantitativen und nicht einen qualitativen 
Unterschied bewirken sollen, sprich dass sie den Lebensschutzanspruch 
nicht erst begründen, sondern lediglich verstärken sollen.1107 Sie sind dem­
nach bloss ein Verstärkungsgrund und als Bedingung des Lebensschutzes 
genügt die einfache Empfindungsfähigkeit.
Die Fähigkeit zu abstrakter Todesangst wirkt sich hingegen auch qualitativ 
aus, indem sie die Möglichkeit schafft, dass ein Lebewesen sich ohne kon­
kreten Anlass davor fürchten kann, getötet zu werden, und so schon wäh­
rend der gewöhnlichen Lebenszeit durch den unangenehmen Gedanken 
der Todesangst betroffen ist.1108 Diese lebzeitige Betroffenheit unterscheidet 

1104 Vorne Rz. 615.
1105 Vorne Rz. 619.
1106 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 619 f.
1107 Vorne Rz. 623.
1108 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 620.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

449

821

822

823

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich qualitativ vom Verlust künftiger Empfindungen, der erst mit dem 
effektiven Tod eintritt. Lebewesen mit abstrakter Todesangst sind jedoch 
immer auf beide Arten betroffen, d.h. sowohl durch die lebzeitige Angst 
als auch durch den Verlust, der mit dem tatsächlichen Tod eintritt. Würde 
die Fähigkeit zu abstrakter Todesangst für ihren Lebensschutzanspruch zur 
Bedingung erklärt, hiesse dies also, diese Todesangst als die einzige Grund­
lage des Lebensinteresses zu behandeln und die andere Betroffenheit, die 
Verlustwirkung des tatsächlichen Todes, für den Lebensschutzanspruch 
ganz unberücksichtigt zu lassen. Mit anderen Worten würde man das Töten 
nur deshalb verbieten, weil es Angst macht, und nicht auch weil es schon 
an sich, unabhängig von dieser Angst, falsch ist.1109 Das überzeugt nicht. 
Zum einen würde damit nur die selbständige Bedeutung der Angst als 
negative Empfindung berücksichtigt und ihre biologische Funktion der 
Lebenserhaltung ignoriert. Zum anderen wäre ein solcher Lebensschutz 
(auch für Menschen) lückenhaft, weil es Fälle des Tötens geben kann, 
die mit überhaupt keiner, auch nicht mit abstrakter Angst verbunden 
sind (heimliche Tötungen, an deren Möglichkeit kaum jemand denkt). 
Sie müssten bei einem rein angstbasierten Lebensschutz konsequenterweise 
erlaubt bleiben. Aus diesen Gründen ist auch die abstrakte Todesangstfä­
higkeit keine Bedingung für den Lebensschutzanspruch, sondern nur ein 
Verstärkungsgrund.
Darüber hinaus ist eine Lebensschutzkonzeption, die abstrakte Todesangst­
fähigkeit oder zukunftsbezogene Interessen als Bedingung voraussetzt, 
auch deshalb abzulehnen, weil sie bei einer konsequenten Umsetzung nicht 
nur die meisten empfindungsfähigen Tiere, sondern auch einen wesentli­
chen Teil der Menschen ausschliessen würde.1110 Nebst einigen Menschen 
mit schwerer kognitiver Beeinträchtigung wären auch alle Neugeborenen 
und Kleinkinder bis zu einer gewissen Entwicklungsstufe nicht direkt 
vor Tötung geschützt, weil sie weder zu abstrakter Todesangst fähig sind 
noch zukunftsbezogene Interessen mit einer zeitübergreifenden Identität 
haben. Dies wäre eine deutliche Schwächung gegenüber dem Schutz des 
menschlichen Lebens im geltenden Recht und eine aus Sicht der Menschen 
nicht annehmbare Folge dieser strengen Lebensschutzkriterien. Demgegen­
über führt ein Lebensschutzanspruch, der lediglich Empfindungsfähigkeit 
voraussetzt, für Menschen zu einem Schutz vor Tötung, der mit jenem 
des geltenden Rechts weitestgehend übereinstimmt. Damit sprechen auch 

1109 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 624, 632.
1110 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 629, 631, 664.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

450

824

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Konsequenzen für den Lebensschutz der Menschen klar dafür, abstrak­
te Todesangstfähigkeit und zukunftsbezogene Interessen nicht als Lebens­
schutzbedingung, sondern nur als Lebensschutzverstärkungsgrund zu be­
handeln.
Als Bedingung eines individuellen Grundanspruchs auf direkten Lebens­
schutz – der durch weitere Eigenschaften verstärkt werden kann – genügt 
somit die Empfindungsfähigkeit. Sie ist im Zweifelsfall, d.h. wenn sie 
sich nicht eindeutig feststellen lässt, jedoch Anzeichen dafür bestehen, zu 
vermuten.1111 Alle Tiere, die (mutmasslich) empfindungsfähig sind, haben 
demnach einen prinzipiellen Lebensschutzanspruch, der es verbietet, sie 
ohne besondere Rechtfertigung (mit oder ohne Leiden) zu töten.1112

B. Gründe zur Rechtfertigung des Tiertötens

I. Grundlegendes zur Einschränkung des Lebensschutzes

Der Lebensschutzanspruch empfindungsfähiger Tiere ist einschränkbar. 
Das bedeutet, dass das Töten dieser Tiere zwar prima facie ungerecht und 
deshalb grundsätzlich zu verbieten ist, jedoch aus bestimmten Gründen 
gerechtfertigt sein kann. Soweit solche Gründe vorliegen, ist das Töten im 
Sinne einer Ausnahme vom Grundsatz zu erlauben. Die Einschränkbarkeit 
des Lebensschutzanspruchs ist wie der Anspruch selbst eine Folge des 
Interessenprinzips.1113 Dieses gebietet die Rücksichtnahme auf alle Interes­
sen, also auch auf jene, die dem Lebensschutzanspruch entgegenstehen. 
Eine Tötung ist dann gerechtfertigt, wenn eine Abwägung der sich entge­
genstehenden Interessen zum Ergebnis führt, dass ein anderes Interesse 
das Lebensinteresse überwiegt. Es gibt verschiedene Gründe, aus denen ein 
Interesse ein anderes überwiegen kann, etwa dass es qualitativ höherwertig 
ist, dass es quantitativ stärker ist oder dass es mit einer höheren Wahr­
scheinlichkeit gewahrt werden kann als das andere. Das Interessenprinzip 
impliziert also, dass jede Tötung eines Tieres mit einem Lebensinteresse, 
d.h. eines empfindungsfähigen Tieres, durch ein überwiegendes Gegenin­
teresse begründet sein muss.1114 Umgekehrt ist das Töten eines Tieres ohne 
Lebensinteresse, d.h. eines nichtempfindungsfähigen Tieres, nach diesem 

1111 Vorne Rz. 659, 667.
1112 Vorne Rz. 641.
1113 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 668 f., 671–674, 689.
1114 Vorne Rz. 670.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

451

825

826

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Prinzip auch ohne besondere Begründung zulässig, soweit nicht sonstige 
Interessen (z.B. Artenschutz) dagegen sprechen.
Eine weitere Implikation des Interessenprinzips betrifft die Art des Tötens. 
Ist die Tötung eines empfindungsfähigen Tieres aufgrund eines überwie­
genden Interesses gerechtfertigt, darf sie dennoch nur so ausgeführt wer­
den, dass sie dem Tier so wenig Leiden (Schmerzen, Angst) wie möglich 
bereitet. Denn neben dem Lebensinteresse haben empfindungsfähige Tiere 
ein davon unabhängiges Interesse, nicht zu leiden, das auch im Rahmen 
einer an sich gerechtfertigten Tötung zu berücksichtigen ist.1115
Aus dem Gleichheitssatz folgt das Prinzip der gleichen Interessenabwägung. 
Danach sind bei einer Interessenabwägung alle interessentragenden Wesen 
(Tiere, Menschen) insofern gleich zu behandeln, als ihre Interessen nur 
nach sachlichen (neutralen) Kriterien gegeneinander abgewogen werden 
dürfen und nicht nach der Identität oder Art des Interessenträgers.1116 Es 
wäre z.B. unzulässig, dem einen Interesse nur deshalb den Vorrang vor 
dem anderen zu geben, weil das eine ein menschliches Interesse und das 
andere ein Interesse eines Warzenschweins ist. Hingegen darf dem einen 
Interesse der Vorrang gewährt werden, wenn es das andere unabhängig von 
der Trägerschaft allein nach sachlichen Kriterien überwiegt.
Das vorrangige sachliche Kriterium für das Überwiegen ist der qualitative 
Wert eines Interesses, der sich nach seinem Inhalt bestimmt. Ausschlag­
gebend für die Bewertung ist die Bedeutung, die ein Interesse für die 
Erhaltung des Lebens hat.1117 Danach ist zu unterscheiden zwischen vita­
len Interessen, die lebensnotwendig sind, und nichtvitalen Interessen, die 
für die Lebenserhaltung entbehrlich sind. Bei gewissen Interessen, nament­
lich im Bereich des Gesundheitsschutzes, ist die Einstufung als vital oder 
nichtvital schwierig. In der Mehrheit der zu beurteilenden Fälle ist jedoch 
eine klare Zuordnung möglich, weshalb die zweistufige Unterscheidung 
zwischen vital und nichtvital insgesamt ein sinnvolles Instrument zur Inter­
essenbewertung ist. Vitale Interessen wie das Interesse an einer ausreichen­
den Ernährung oder das Lebensinteresse selbst sind stets höherwertig als 
nichtvitale Interessen wie das Interesse an Luxusgütern (z.B. Autos) oder 
an kulturellen Bräuchen (z.B. Volksfesten). Da das Lebensinteresse eines 
Wesens selbst ein vitales Interesse ist, kann es somit nur von anderen vi­
talen Interessen überwogen werden. Nichtvitale Gegeninteressen genügen 

1115 Vgl. vorne Rz. 507, 549.
1116 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 680–682.
1117 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 684–688.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

452

827

828

829

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als Rechtfertigungsgrund für die Tötung eines Tieres mit Lebensinteresse 
nicht, weil sie dem Lebensinteresse wertmässig untergeordnet sind.
Neben dem Wert des Interesses gibt es andere Abwägungskriterien, die 
jedoch bloss nachrangige Bedeutung haben. Sie kommen nur dann zur 
Anwendung, wenn sich zwei gleichwertige Interessen (z.B. zwei Lebensin­
teressen) gegenüberstehen, wenn es also wertmässig Unentschieden steht. 
In so einem Fall kann einmal die (quantitative) Stärke des Interesses 
entscheidend sein, sodass von zwei Lebewesen, die gleichzeitig in einer 
lebensbedrohenden Situation Hilfe benötigen, zuerst demjenigen zu helfen 
ist, das ein stärkeres Lebensinteresse hat als das andere.1118 Beispielsweise 
ist aus einem brennenden Haus der Mensch vor der Schlange zu retten, 
weil er zusätzlich zur Empfindungsfähigkeit über zukunftsbezogene Inter­
essen und abstrakte Todesangstfähigkeit verfügt und deshalb ein stärkeres 
Lebensinteresse hat als die Schlange, die nur gegenwartsbezogene Empfin­
dungen oder allenfalls kurzzeitig in die Zukunft reichende Interessen hat, 
die jedenfalls deutlich weniger komplex und vielfältig sind als diejenigen 
des Menschen. Hingegen muss die Schlange zuerst gerettet werden, wenn 
ihr anstelle eines Menschen ein lebloser Gegenstand wie z.B. eine teure Va­
se gegenübersteht. Denn das Lebensinteresse der Schlange ist höherwertig 
als das nichtvitale (menschliche) Interesse am Erhalt der Vase, auch wenn 
die Vase einen besonders hohen finanziellen Wert hat.
Ebenfalls nachrangige Bedeutung hat die Zahl der betroffenen Interessen­
träger. Das kann z.B. bedeuten, dass von zwei brennenden Häusern, in 
denen sich je Menschen befinden, aber unterschiedlich viele, zuerst dasje­
nige zu evakuieren ist, in dem sich mehr Menschen befinden.1119 Denn 
auf beiden Seiten geht es um Menschenleben und damit um qualitativ 
je gleichwertige Interessen. Hingegen muss ein Haus mit bloss einem Men­
schen oder einem empfindungsfähigen Tier zuerst evakuiert werden, wenn 
sich im anderen lediglich Gegenstände wie Kleider oder Bücher befinden, 
auch wenn diese Gegenstände einer hohen Zahl von Menschen gehören. 
In diesem Fall steht das eine Lebensinteresse einer Vielzahl von nichtvitale 
Interessen gegenüber, die es wertmässig überwiegt. Auf die Zahl dieser 
nichtvitalen Gegeninteressen kommt es dann nicht an.
Wer in einer Abwägung nicht nur zwischen Interessen von anderen, son­
dern auch über eigene Interessen zu entscheiden hat, darf aus eigener 

1118 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 689.
1119 Vorne Rz. 691 f.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

453

830

831

832

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Betroffenheit seine Interessen den anderen überordnen, soweit sie vital 
sind.1120 Dies betrifft zum einen die Fälle der Selbstverteidigung, in denen 
das angegriffene Wesen zum Schutz seines eigenen Lebens das angreifende 
Wesen nötigenfalls töten darf. Zum anderen darf ein Wesen auch selbst 
andere Wesen proaktiv angreifen (z.B. um sie zu essen), wenn dies für das 
eigene Überleben unabdingbar ist (Selbsthilfe). Darüber hinaus liegt eine 
eigene Betroffenheit auch dann vor, wenn nicht eigene vitale Interessen 
(direkt) auf dem Spiel stehen, sondern vitale Interessen von sozial Naheste­
henden (eigenen Kindern, Eltern, Freunden etc.). Auch den Interessen die­
ser Nahestehenden darf der Vorrang vor den Interessen Fremder gegeben 
werden, wenn die Interessen qualitativ gleichwertig sind (z.B. Leben gegen 
Leben).
Neben der Einschränkung des Schutzanspruchs durch Gegeninteressen 
kann ein Tötungsverbot auch durch Verzicht auf den Lebensschutz aufge­
hoben werden.1121 Der eigentliche Lebensverzicht betrifft hauptsächlich die 
Fälle, in denen ein Lebewesen wegen einer Krankheit oder Verletzung so 
stark leidet, dass es lieber sterben als mit diesem Leiden weiterleben will. 
Ein autonomer Lebensverzicht, der sich als ausdrücklicher Sterbewunsch 
oder (bei sprachunfähigen Wesen) auf eine andere Weise unzweifelhaft 
feststellen lässt, führt zunächst dazu, dass das betreffende Lebewesen nicht 
am Sterben gehindert werden darf. Je nach Umständen ist zudem eine 
aktive Hilfe beim Sterben oder eine eigentliche Tötung erlaubt oder sogar 
geboten. Damit bildet der Lebensverzicht einen möglichen Tötungsgrund, 
dessen Besonderheit darin besteht, dass er allein von den Interessen des 
zu tötenden Wesens selbst abhängt. Dieses hebt sein Lebensinteresse mit 
dem autonomen Verzicht bzw. mit einem überwiegenden eigenen Gegen­
interesse (dem Interesse, nicht mehr zu leiden) selbst auf. Auf die Interes­
sen anderer Wesen, die diesem Lebensinteresse entgegenstehen könnten, 
kommt es nicht an. Dementsprechend ist im Falle des Lebensverzichts auch 
keine Abwägung mit solchen Gegeninteressen vorzunehmen. Die Frage des 
Lebensverzichts ist der Interessenabwägung vorgelagert. Liegt ein Verzicht 
vor, so entfällt die Abwägung.
Eine Vorstufe des eigentlichen Lebensverzichts bildet die eigenverantwort­
liche Selbstgefährdung, bei der sich jemand, ohne tatsächlich sterben zu 
wollen, bewusst und freiwillig, ohne Notwendigkeit oder äusseren Zwang, 

1120 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 694, 696, 698–700.
1121 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 705, 777 f.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

454

833

834

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in Lebensgefahr begibt (z.B. zum reinen Freizeitvergnügen eine sehr steile 
Bergwand besteigt). Sie führt nicht zu einem vollständigen Verlust, jedoch 
zu einer Verringerung des Lebensschutzanspruchs, sodass z.B. ein Mensch, 
der sich autonom in Lebensgefahr bringt, seinen Anspruch verliert, von 
Rettungskräften, die sich dazu selbst in Lebensgefahr bringen müssten, 
gerettet zu werden.1122

II. Töten zur Erlösung des leidenden Tieres

Das Töten zur Beendigung des Leidens wird hier als Erstes aufgeführt, weil 
die Beendigung des Leidens der einzige Tötungsrechtfertigungsgrund ist, 
der nicht auf einer Interessenabwägung, sondern auf einem Interessensver­
zicht (Lebensverzicht) beruht. Anders als bei einem Menschen lässt sich 
bei einem Tier, das nicht sprechen kann, nicht direkt feststellen, ob es 
tatsächlich sterben will.1123 Feststellbar ist nur die Schwere der Krankheit 
oder Verletzung eines Tieres, aus der geschlossen werden kann, wie stark es 
leidet. Es ist aber davon auszugehen, dass empfindungsfähige Tiere gleich 
oder ähnlich wie Menschen ab einer gewissen Schwere und Unheilbarkeit 
des Leidens den Tod dem Weiterleben vorziehen. So lässt sich aufgrund der 
Schwere des Leidens immerhin erschliessen, ob ein Tier mutmasslich ster­
ben oder weiterleben will. Damit ein mutmasslicher Sterbewille angenom­
men werden kann, muss die Krankheit oder Verletzung des Tieres auf ein 
Leiden hindeuten, das so schwer ist, dass das Tier insgesamt mehr negative 
als positive Empfindungen hat. Zudem muss die Aussicht auf eine Heilung 
fehlen, mit der eine positive oder zumindest neutrale Empfindungsbilanz
hergestellt werden könnte. In so einem Fall ist anzunehmen, dass sein 
Interesse, nicht mehr zu leiden, sein Lebensinteresse überwiegt. Die Tötung 
des Tieres ist dann in seinem mutmasslichen Eigeninteresse gerechtfertigt.

III. Töten zum Schutz vor dem Tier

Einige Tiere können unter Umständen eine Gefahr für Menschen darstel­
len. Wird ein Mensch von einem Tier lebensgefährlich angegriffen, darf 
er es töten, wenn dies zum Schutz seines eigenen Lebens notwendig ist, 

1122 Vorne Rz. 706.
1123 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 777 f.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

455

835

836

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


d.h. wenn es dazu keine anderen wirksamen Mittel (Flucht, Warnschuss) 
gibt.1124 Denn das Lebensinteresse des Menschen ist qualitativ gleichwertig 
wie das Lebensinteresse des angreifenden Tieres und in der Regel quantita­
tiv stärker als dieses. Zudem ist der Mensch in eigenen vitalen Interessen 
betroffen, deren Preisgabe ihm nicht zumutbar ist. Nach demselben Mass­
stab der Notwendigkeit dürfen neben dem angegriffenen auch alle anderen 
Menschen das Tier töten, um den angegriffenen zu retten.1125 Nicht zulässig 
ist die Tötung des Tieres hingegen, wenn ein Mensch sich freiwillig, ohne 
Not und in vollem Bewusstsein über die Folgen in seine Nähe begibt (z.B. 
im Zoo in ein Eisbärengehege springt) und sich so eigenverantwortlich 
selbst in Lebensgefahr begibt.1126 Die eigenverantwortliche Selbstgefähr­
dung verringert den Lebensschutzanspruch des Menschen, konkret den 
Anspruch, gerettet zu werden, sodass im Ergebnis das Lebensinteresse des 
Tieres überwiegt. Ist jedoch an der Eigenverantwortlichkeit zu zweifeln, 
z.B. weil der Mensch aufgrund einer psychischen Erkrankung ein vermin­
dertes Urteilsvermögen haben könnte, bleibt die Hilfe zur Selbstverteidi­
gung und dazu nötigenfalls die Tötung des Tieres zulässig. Eine präventive 
Tötung eines potenziell gefährlichen Tieres (Tiger, Bär etc.), das noch nicht 
zu einem Angriff angesetzt hat, ist nur zulässig, wenn aufgrund von konkre­
ten Anzeichen wie z.B. seinem bisherigen Verhalten ein lebensgefährlicher 
Angriff durch dieses Tier mit einer sehr hohen Wahrscheinlichkeit zu er­
warten ist. Zudem muss mit einer sehr hohen Wahrscheinlichkeit anzuneh­
men sein, dass dieser Angriff nicht anders als durch Tötung abgewehrt bzw. 
verhindert werden könnte.1127

Ausser durch Angriffe können Tiere das Leben oder die lebenswichtige 
Gesundheit von Menschen auch dadurch gefährden, dass sie gefährliche 
Krankheiten (Seuchen) auf sie übertragen. Da es wiederum um den Schutz 
von vitalen menschlichen Interessen geht, dürfen empfindungsfähige Tiere 
auch zur Verhinderung von Ansteckungen mit solchen Krankheiten getötet 
werden, wenn dies das einzige wirksame Mittel dazu ist.1128 Es dürfen 
jedoch nur solche Tiere getötet werden, von denen effektiv eine Gefahr 

1124 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 708; zu den schwieriger zu beurteilenden 
Fällen der nicht lebensgefährlichen, aber erheblich gesundheitsgefährdenden An­
griffe vorne Rz. 687.

1125 Vorne Rz. 709.
1126 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 712.
1127 Vorne Rz. 672, 713.
1128 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 715–717.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

456

837

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ausgeht, weil sie die Krankheit auf sich tragen. Unzulässig ist die pauschale 
Tötung einer ganzen Gruppe, in der nur einzelne Tiere angesteckt sind.
Der Schutz von Eigentum an Sachgütern (Kleidern, Lebensmitteln etc.) 
ist in aller Regel kein vitales Interesse, das eine Tötung von empfindungs­
fähigen Tieren rechtfertigen könnte.1129 Nur in ganz seltenen, vorwiegend 
theoretischen Ausnahmefällen sind vitale Interessen betroffen, sodass eine 
Tötung von Tieren als Schutzmassnahme überhaupt in Frage kommt. Das 
kann der Fall sein, wenn Lebensmittel in so einem Ausmass gefährdet sind, 
dass eine lebenswichtige Ernährung von Menschen verunmöglicht werden 
könnte (z.B. ganze Getreideernten). Es genügt also nicht irgendein Verlust 
von Lebensmitteln (z.B. dass Ratten ein bisschen Korn fressen), sondern 
nur ein solcher, der die Gefahr des Verhungerns oder einer schweren 
Unterernährung mit sich bringt. Unterhalb dieser Schwelle sind Verluste 
hinzunehmen, wenn sie sich nicht ohne Tötung vermeiden lassen. Und 
auch wenn das vitale Ausmass erreicht ist, sind Tötungen nur gerechtfertigt, 
wenn keine nichttödlichen Alternativen wie Einzäunung oder Verringerung 
des Tierbestandes durch Fortpflanzungsverhütung zur Verfügung stehen.
Ausser Menschen können auch andere empfindungsfähige Tiere des Schut­
zes vor lebensgefährlichen Angriffen durch Tiere bedürfen. Auch in so 
einem Fall ist zwischen zwei gleichwertigen vitalen Interessen zu entschei­
den, nämlich zwischen dem Lebensinteresse des angegriffenen Tieres und 
dem Lebensinteresse des angreifenden Tieres.1130 Das Töten des angreifen­
den Tieres ist jedoch – soweit notwendig – nur zulässig, um Tiere zu retten, 
die in menschlicher Obhut leben (Schafe, Kaninchen etc.).1131 In so einem 
Fall lässt sich die Entscheidung zugunsten des angegriffenen Tieres einer­
seits damit rechtfertigen, dass der eingreifende Mensch durch eine beson­
dere Beziehung zu diesem Tier (emotionale Bindung, Obhutspflicht) selbst 
betroffen ist, und andererseits damit, dass solche Tiere generell in einer 
Abhängigkeit von Menschen leben, die durch Menschen verursacht wurde 
(Domestikation, Entwöhnung vom selbständigen Leben). Zum Schutz von 
wildlebenden Tieren (z.B. Rehen) dürfen angreifende Tiere nicht getötet 
werden. Denn zum einen stehen wildlebende Tiere weder in einer beson­
deren Beziehung zu Menschen noch wurden sie generell von Menschen 
abhängig gemacht. Zum anderen sprechen ökologische Gründe dagegen, 

1129 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 719, 721.
1130 Zu den schwieriger zu beurteilenden Fällen der nicht lebensgefährlichen, aber 

erheblich gesundheitsgefährdenden Angriffe auf andere Tiere vorne Rz. 768.
1131 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 769–771.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

457

838

839

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


da wildlebende Tiere andere wildlebende Tiere in der Regel angreifen, 
um sie zu fressen, weil sie für ihre Ernährung darauf angewiesen sind. 
Ein regelmässiges Eingreifen in solche Jäger-Beute-Beziehungen könnte 
unvorhersehbare, schwere Auswirkungen auf Ökosysteme und mittelbar auf 
individuelle vitale Interessen von Menschen und Tieren haben.
Schliesslich können Tiere unter Umständen eine Gefahr für Arten, Ökosys­
teme oder die Biodiversität darstellen. Diese ökologischen Einheiten haben 
zwar mangels Empfindungsfähigkeit keine eigenen Interessen und sind 
daher nicht um ihrer selbst willen zu schützen. Sie sind jedoch im Interes­
se aller interessensfähigen (empfindungsfähigen) Einzelwesen (Menschen, 
Säugetiere, Vögel etc.) zu schützen, da sie für diese die Lebensgrundlage 
bilden. Nahrung, Sauerstoff, Hygiene und weitere für diese Wesen lebens­
notwendige Dinge wären ohne diese ökologischen Einheiten nicht möglich. 
Deshalb ist der Schutz von Arten, Ökosystemen und Biodiversität (kurz: 
Artenschutz) für empfindungsfähige Wesen ein vitales Interesse.1132 Dieses 
vitale Interesse am Artenschutz steht dem vitalen Lebensinteresse einzelner 
Tiere entgegen, wenn diese Tiere zum Zweck des Artenschutzes getötet 
werden sollen, weil sie durch ihr Verhalten und die Grösse ihrer Population 
die ökologische Lebensgrundlage von (allen oder vielen) anderen Wesen 
gefährden. Zwar wirkt sich ein schädliches Einwirken auf Arten oder 
Ökosysteme (z.B. die Verringerung des Bestandes einer bereits seltenen 
Pflanzen- oder Insektenart) oft nur mittelbar und längerfristig auf vitale 
Interessen aus, während die Tötung des Tieres, von dem diese Einwirkung 
ausgeht, dessen Lebensinteresse direkt und sofort trifft. Dieser Unterschied 
bedeutet aber nicht, dass das Lebensinteresse des Tieres, von dem die 
Gefahr ausgeht, dem Artenschutz in jedem Fall vorgeht. Denn sonst würde 
der Artenschutz, soweit er das Töten empfindungsfähiger Tiere erfordert, 
letztlich ganz verunmöglicht, und die von ihm abhängigen vitalen Inter­
essen blieben unberücksichtigt. Deshalb kommt Artenschutz zumindest 
theoretisch als Rechtfertigungsgrund für die Tötung empfindungsfähiger 
Tiere in Frage. In den bisher praktizieren Anwendungsbereichen, nämlich 
der Bekämpfung fremder Tierarten (Neozoen) und der allgemeinen jagdli­
chen Bestandsregulierung, sind solche Tötungen zu ökologischen Zwecken 
jedoch kaum je gerechtfertigt.1133 Zum einen sind sie dazu oft gar nicht 
geeignet oder ihre Eignung lässt sich nicht feststellen, weil die Zwecke zu 
unklar bestimmt sind oder die Ökologie als Grund nur vorgeschoben wird 

1132 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 780–782.
1133 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 785–787, 790–793, 795.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

458

840

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und die Tötungen in Wahrheit anderen, vor allem wirtschaftlichen, Moti­
ven folgen. Zum anderen sind Tötungen, soweit sie sich eignen, für den 
Artenschutz in der Regel nicht erforderlich, weil sich die Tierbestände na­
türlicherweise selbst regulieren, sofern störende Einflüsse durch Menschen 
(z.B. Bejagung von Beutegreifern als Jagdkonkurrenten) unterbleiben. Falls 
ein Eingreifen dennoch nötig ist, können die Bestände alternativ mit nicht­
tödlichen Mitteln (Fortpflanzungsunterbindung) reduziert werden.

IV. Töten zur Nutzung des Tieres

Der häufigste Tötungsgrund zur Nutzung von Tieren durch Menschen ist 
der Konsum von Fleisch. Obwohl Fleischkonsum der Ernährung dient, ist 
er für Menschen kein vitales Interesse.1134 Zwar ist Ernährung insgesamt 
lebensnotwendig. Das heisst aber nicht, dass an jedem einzelnen Nahrungs­
mittel ein vitales Interesse geltend gemacht werden kann. Vital ist nur das 
Interesse an einer insgesamt ausreichenden Ernährung. Für eine solche ist 
Fleisch nicht erforderlich. Eine fleischlose Ernährung ist für Menschen 
nicht nur ausreichend, sondern auch gesünder als eine fleischhaltige. Das 
gilt umso mehr, wenn neben dem Konsum auch die weiteren Auswirkun­
gen der herkömmlichen Fleischproduktion berücksichtigt werden (Anti­
biotikaresistenz von Bakterien, Klimaerwärmung, Entwaldung, Pestizidein­
satz, Wasserverunreinigung). Fleisch ist also weder für eine ausreichende 
noch für eine gesunde Ernährung erforderlich. Der Wert des Interesses am 
Fleischkonsum beschränkt sich auf den Genuss, den der Konsum auslösen 
kann, und auf die Freiheit in der Wahl der Ernährungsweise, als deren Aus­
druck er betrachtet werden kann. Beides sind nichtvitale Interessen. Weil 
Fleischkonsum somit kein vitales Interesse ist, vermag er das Töten von 
empfindungsfähigen Tieren nicht zu rechtfertigen. Erst recht ist das Töten 
zum Fleischkonsum zu verbieten, wenn dieses Verbot in naher Zukunft gar 
keinen Verzicht auf den Konsum von echtem (tierischem) Fleisch mehr be­
deuten wird, da sich solches Fleisch inzwischen auch ohne Tötung herstel­
len lässt (In-vitro-Fleisch).1135 Vom Tötungsverbot zwecks Fleischkonsums 
darf in Situationen abgewichen werden, in denen die lebensnotwendige 
Ernährung ausnahmsweise nicht ohne das Essen von getöteten Tieren mög­

1134 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 723–732.
1135 Vorne Rz. 733–736.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

459

841

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lich ist (z.B. bei Strandung auf einer zivilisationsfreien Insel nach einem 
Schiffbruch).1136

Neben der Ernährung von Menschen werden empfindungsfähige Tiere 
auch zur Ernährung anderer Tiere getötet (z.B. Tötung von Fischen zur 
Fütterung von Seehunden im Zoo). Für diese Tötungen gilt derselbe 
Beurteilungsmassstab wie für die Tötungen zum Fleischkonsum durch 
Menschen.1137 Eine Rechtfertigung setzt voraus, dass das Töten für eine 
ausreichende Ernährung der zu fütternden Tiere notwendig ist. Obwohl 
einige Tiere, die typischerweise mit Fleisch gefüttert werden, auch mit 
einer fleischlosen Ernährung leben könnten (Haushunde, vielleicht sogar 
Hauskatzen), ist davon auszugehen, dass es Tiere gibt, die im Unterschied 
zu Menschen für eine ausreichende Ernährung auf Fleisch angewiesen sind 
(z.B. Schlangen, Robben). Werden solche Tiere von Menschen gehalten 
und ist diese Haltung an sich gerecht, dann ist auch das Töten anderer 
Tiere zur Fütterung gerechtfertigt, soweit es für die Ernährung dieser Tiere 
notwendig ist. Die Frage, in welchen Fällen Tierhaltung überhaupt gerecht 
ist (Haltung einer einzelnen Katze, gewerbsmässige Schlangenzucht etc.), 
gehört nicht zum Gegenstand dieser Untersuchung und wurde deshalb 
offengelassen.
Tierversuche zur Forschung und zur Entwicklung von Medikamenten oder 
sonstigen Produkten (Kosmetik) enden regelmässig mit der Tötung der 
verwendeten Tiere.1138 Es ist davon auszugehen, dass einige dieser Tötungen 
aus rein wirtschaftlichen Motiven erfolgen, um den Aufwand der Tierhal­
tung nach dem Versuch zu sparen. Andere Tötungen mögen tierschutze­
thisch dadurch indiziert sein, dass der Versuch die Tiere gesundheitlich 
derart beeinträchtigt hat, dass sie nur noch unter dauerhaftem, schwerem 
Leiden weiterleben könnten, von dem sie mit der Tötung erlöst werden 
sollen. Das rein wirtschaftlich motivierte Töten von empfindungsfähigen 
Tieren ist nie gerechtfertigt, weil das Sparen von Aufwand klarerweise 
ein nichtvitales Interesse ist. Bei den Tötungen, die infolge des Versuchs 
tierschutzethisch indiziert und insofern für den Versuch notwendig sind, 
kommt es darauf an, ob der betreffende Versuch einem vitalen Interesse 
dient. Nicht alle medizinischen Interessen lassen sich mühelos als vital oder 
nichtvital einstufen. Klar vital ist z.B. das Interesse an der Entwicklung 
von Medikamenten, die lebensgefährliche Krankheiten heilen und damit 

1136 Vorne Rz. 737–740.
1137 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 774 f.
1138 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 742–751.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

460

842

843

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leben retten können. Dieser Versuchszweck kommt deshalb als Rechtferti­
gungsgrund für das Töten nach Tierversuchen in Frage. Damit eine Tötung 
insgesamt gerechtfertigt ist, muss der Versuch jedoch für eine konkrete 
Anwendung vorgesehen sein, die zur Verwirklichung des vitalen Zwecks 
(Lebensrettung) mit hoher Wahrscheinlichkeit wirksam beitragen wird 
(keine blosse Grundlagenforschung). Die Tötung ist zudem unzulässig, 
wenn der Versuch zur Erreichung des Forschungsziels nicht notwendig 
ist, weil es dazu eine nichttödliche Alternativmethode gibt. Schliesslich dür­
fen tödliche Versuche nur an Tieren durchgeführt werden, die mit hoher 
Wahrscheinlichkeit ein wesentlich schwächeres Lebensinteresse haben als 
Menschen.
Die Transplantation tierischer Körperteile auf Menschen (Xenotransplanta­
tion) ist ein weiterer Tötungsgrund zur medizinischen Nutzung von Tieren. 
Sie kann die Tötung eines empfindungsfähigen Tieres rechtfertigen, wenn 
sie zur Wahrung eines vitalen Interesses notwendig und ohne diese Tötung 
nicht möglich ist.1139 Ein vitales Interesse ist etwa die Erhaltung eines 
Menschenlebens durch Ersatz eines stark beschädigten lebenswichtigen Or­
gans bzw. Organteils (z.B. einer Herzklappe) beim betreffenden Menschen. 
An der Notwendigkeit des Tötens fehlt es immer dann, wenn der medizi­
nische Zweck auch mit nichttödlichen Mitteln erreichbar ist, z.B. durch 
Implantation eines künstlich hergestellten Organs oder eines Organs, das 
einem aus anderen Gründen bereits toten Menschen oder Tier entnommen 
wird. Zur Vermeidung einer unbegründeten Ungleichbehandlung dürfen 
auch für Xenotransplantationen nur Tiere getötet werden, die mit hoher 
Wahrscheinlichkeit ein deutlich schwächeres Lebensinteresse haben als 
Menschen (solange das Töten von Menschen zu diesem Zweck verboten 
bleiben soll).
Schliesslich werden zu Nutzungszwecken Tiertötungen praktiziert, die sich 
nie rechtfertigen lassen, weil sie nie einem vitalen Interesse dienen. Dazu 
gehört zum einen das Töten zur Erlangung von nicht essbaren materiellen 
Gütern wie Pelzmänteln, Ledertaschen oder Hirschschädeln mit Geweih als 
Wandschmuck.1140 Zum anderen gehören dazu Tötungen zu nichtmateriel­
len Zwecken, die sich als Unterhaltung und Kultur zusammenfassen lassen, 
etwa die Bejagung wildlebender Tiere als Freizeitvergnügen, die Veranstal­

1139 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 752–754.
1140 Dazu vorne Rz. 741.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

461

844

845

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tung von tödlichen Tierkämpfen (z.B. Stierkampf ) oder rituelle Opferun­
gen (z.B. Verbrennen junger Lamas aus abergläubischen Motiven).1141

V. Töten zur Wegschaffung des Tieres

Gewisse Tötungen dienen weder dem Schutz vor noch der Nutzung von 
Tieren, sondern dazu, die Tiere wegzuschaffen. Bei der ersten Fallgruppe, 
dem Töten zur Entsorgung, besteht das Motiv in der Einsparung von Auf­
wand, den die Haltung des betreffenden Tieres verursacht.1142 Dies betrifft 
Tiere, an deren Haltung kein Interesse (mehr) besteht, z.B. „ausgediente“ 
Rennpferde, „verbrauchte“ Laborratten, unverwertbare „Eintagsküken“ oder 
„überzählige“ (für die Zucht nicht benötigte) Zoo-Nashörner. Da die Ein­
sparung von Aufwand kein vitales Interesse ist, sind solche Tötungen ge­
nerell nicht zu rechtfertigen. Bei der zweiten Fallgruppe, dem Töten zur 
Beseitigung, besteht das Motiv in der Realisierung eines Vorhabens, für 
das die Anwesenheit von Tieren ein Hindernis darstellt.1143 Beispielsweise 
werden Fischteiche oder Wäldchen mit Vogelnestern beseitigt, um an der 
betreffenden Stelle ein Gebäude zu errichten. Abgesehen vielleicht von 
wenigen Ausnahmen (Bau eines Spitals am einzig möglichen Standort) 
besteht auch an solchen Beseitigungen kein vitales Interesse. Deshalb ist 
das Töten empfindungsfähiger Tiere auch zu diesem Zweck in aller Regel 
nicht gerechtfertigt, zumal es meist Alternativen wie die Umplatzierung der 
Tiere gibt.

C. Kriterien der Ungleichbehandlung

I. Voraussetzungen der Begründetheit einer Ungleichbehandlung

Da das geltende Recht im Bereich des Tiertötens viele Ungleichbehandlun­
gen vorsieht,1144 war in diesem rechtsphilosophischen Teil auch zu unter­
suchen, welche Voraussetzungen eine Ungleichbehandlung erfüllen muss, 
um ethisch begründet (gerecht) zu sein. Nach dem allgemeinen ethischen 

1141 Dazu vorne Rz. 739, 756–759.
1142 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 764–766.
1143 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 767.
1144 Vorne Rz. 315–323.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

462

846

847

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gleichheitssatz muss eine normative Ungleichbehandlung zweier Wesen 
A. und B. durch einen relevanten tatsächlichen Unterschied zwischen A. 
und B. gerechtfertigt sein.1145 Relevant ist ein Unterschied, wenn er sich 
darauf auswirkt, wie ein Wesen durch eine Handlung (oder eine Norm, 
die diese Handlung regelt) betroffen wird, namentlich ob und in welchem 
Mass es die Handlung als positiv oder negativ empfindet. Die Relevanz 
eines Unterschieds ist also immer spezifisch für eine bestimmte Handlung 
(Füttern, Schlagen, Töten etc.) zu beurteilen. So ist ein Unterschied bzgl. 
der Fähigkeit, Schmerzen zu empfinden, dadurch relevant, dass ein Wesen 
mit dieser Fähigkeit (z.B. ein Maulwurf ) einen Stich mit einem spitzen 
Gegenstand als schmerzhaft (negativ) empfindet, wogegen ein Wesen ohne 
diese Fähigkeit (z.B. eine Mohnblume) diesen Stich nicht als schmerzhaft 
empfindet. Dieser tatsächliche Unterschied rechtfertigt deshalb eine nor­
mative Ungleichbehandlung in Bezug auf das Stechen mit spitzen Gegen­
ständen, nämlich eine Regelung, die das Stechen von Maulwürfen verbietet 
und das Stechen von Mohnblumen erlaubt. Kein relevanter Unterschied 
ist hingegen eine unterschiedliche Spezieszugehörigkeit, da die Spezieszu­
gehörigkeit für sich genommen keinen Einfluss darauf hat, wie ein Wesen 
durch eine Handlung betroffen wird.1146 Allein daraus, dass ein Mensch ein 
Mensch und ein Elch ein Elch ist, ergibt sich keine Rechtfertigung dafür, 
einen bestimmten Anspruch (z.B. nicht geschlagen zu werden) nur dem 
Menschen zu gewähren und ihn dem Elch zu verweigern (auch der Elch 
empfindet Schläge als schmerzhaft).

II. Unterschiedliche natürliche Eigenschaften

Die grundlegendste natürliche Eigenschaft, die in Bezug auf das Töten 
normative Unterscheidungen rechtfertigt, ist die Empfindungsfähigkeit. Sie 
ist nicht nur entscheidend dafür, dass ein Tier, das getötet wird, dabei vor 
Leiden (Schmerzen, Angst) geschützt werden muss, sondern auch dafür, 
dass es ohne Rechtfertigungsgrund überhaupt nicht getötet werden darf. 
Denn Empfindungsfähigkeit begründet auch ein leidensunabhängiges Le­
bensinteresse.1147 Der Unterschied, dass z.B. Tauben empfindungsfähig sind 
und Quallen nicht, rechtfertigt somit eine Regelung, die das Töten von 

1145 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 340, 342, 417–420.
1146 Vorne Rz. 415.
1147 Vorne Rz. 641.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

463

848

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tauben grundsätzlich verbietet und das Töten von Quallen grundsätzlich 
erlaubt.
Zwischen den verschiedenen Lebewesen, die mindestens empfindungsfähig 
sind und damit ein Lebensinteresse haben, gibt es Unterschiede hinsicht­
lich der Stärke des Lebensinteresses. So ist das Lebensinteresse stärker, wenn 
ein Wesen nicht nur (einfache) gegenwärtige Empfindungen als positiv 
oder negativ bewerten, sondern auch (komplexere) zukünftige Empfindun­
gen voraussehen und bewerten (sich darauf freuen) kann; und noch stärker 
ist sein Lebensinteresse, wenn es sich abstrakt (ausserhalb einer konkreten 
Gefahr) vor dem Sterben fürchten kann.1148 Menschen und Tiere mit einem 
stärkeren Lebensinteresse sind durch den Tod bzw. die Möglichkeit, zu 
sterben, stärker negativ betroffen als Tiere mit einem schwächeren Lebens­
interesse, weil sie einerseits durch den Tod mehr zu verlieren haben als jene 
und weil sie andererseits zum Teil schon zur Lebenszeit von der negativen 
Empfindung der Todesangst erfasst werden. Diese stärkere Betroffenheit 
begründet einen stärkeren Anspruch auf Schutz vor Tötung. Jedoch soll 
die Stärke des Lebensinteresses als Unterscheidungskriterium nur sehr re­
striktiv angewendet werden, weil sie sich erstens nur relativ schwer und 
unsicher feststellen lässt und weil zweitens eine weite Anwendung zu Un­
gleichheiten zwischen Menschen führen würde, die von Menschen abge­
lehnt werden. Die Bedeutung dieses Kriteriums beschränkt sich deshalb 
darauf, dass im Konkurrenzfall, wenn zwischen zwei Leben entschieden 
werden muss, das stärkere Lebensinteresse vor dem schwächeren Vorrang 
hat.
Konkret ist das Kriterium anwendbar zur Rechtfertigung von tödlich en­
denden Tierversuchen. Da angenommen werden muss, dass diese Versu­
che regelmässig genauere und zuverlässigere Ergebnisse einbrächten, wenn 
sie an Menschen durchgeführt würden, bedarf es einer normativen Be­
gründung, warum stattdessen Ratten oder sonstige Tiere dafür verwendet 
und getötet werden.1149 Hierzu kann argumentiert werden, dass Menschen 
aufgrund ihres wesentlich stärkeren Lebensinteresses durch den Versuch 
wesentlich stärker als Ratten oder sonstige Tiere negativ betroffen wären 
(indem sie infolge des Versuchs selbst sterben oder jedenfalls in vitalen 
Gesundheitsinteressen stark beeinträchtigt werden könnten). Damit dieses 
Argument plausibel bleibt, dürfen Tierversuche mit Tötungsfolge jedoch 

1148 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 621, 653, 666.
1149 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 746, 748, 750.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

464

849

850

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– soweit sie im Übrigen gerechtfertigt sind – nur an Tieren durchgeführt 
werden, die ein wesentlich schwächeres Lebensinteresse haben als Men­
schen. Dasselbe gilt sinngemäss für Tötungen zwecks Xenotransplantation. 
Auch sie sind nur an Tieren zulässig, die ein wesentlich schwächeres Le­
bensinteresse als Menschen haben.1150

Eine unterscheidungsrelevante natürliche Eigenschaft ist auch die Ernäh­
rungsphysiologie. Lebewesen, die für eine ausreichende Ernährung Fleisch 
benötigen (z.B. Königspythons), haben ein vitales Interesse, für ihre Ernäh­
rung andere Tiere zu töten bzw. mit getöteten Tieren gefüttert zu werden.1151 

Demgegenüber haben Lebewesen, die für eine ausreichende Ernährung 
kein Fleisch benötigen, darunter Menschen, dieses vitale Interesse nicht. 
Dies rechtfertigt die normative Unterscheidung, dass das Töten empfin­
dungsfähiger Tiere zur Ernährung von Menschen verboten wird, während 
es zur Ernährung von strikt karnivoren Tieren erlaubt bleibt. Letzteres 
bedeutet einerseits, dass Menschen solche Tiere in freier Wildbahn nicht 
davon abhalten müssen (und dürfen), andere Tiere zum Fressen zu töten, 
und andererseits, dass sie zur Ernährung solcher Tiere, die sie in ihrer 
Obhut halten (Zoo), nötigenfalls andere Tiere töten dürfen (und müssen).
In mehrfacher Hinsicht bedeutsam ist die Fähigkeit, Pflichten zu befolgen, 
die im hier relevanten Sinn nur Menschen haben. Ein erster Bedeutungsbe­
reich betrifft wiederum die Unterscheidung zwischen dem Tiertöten durch 
Menschen und dem Tiertöten durch andere Tiere. Der Unterschied, dass 
Menschen pflichtbefolgungsfähig sind und wildlebende Karnivoren wie 
Hyänen, Adler und Hechte nicht, hat zur Folge, dass Menschen durch 
Pflichten (Verbote) vom Töten abgehalten werden können und die wildle­
benden Karnivoren nicht. Dies rechtfertigt es, das Töten empfindungsfähi­
ger Tiere nur Menschen rechtlich zu verbieten und den pflichtbefolgungs­
unfähigen Tieren nicht, da Letzteres praktisch gesehen unsinnig wäre, 
selbst wenn die Tiere moralisch ebenfalls zur Unterlassung verpflichtet wä­
ren.1152 Sodann ist die Pflichtbefolgungsfähigkeit ein relevantes Unterschei­
dungskriterium im Bereich der Bekämpfung übertragbarer Krankheiten. 
Menschen, die eine gefährliche ansteckende Krankheit auf sich tragen, kön­
nen verpflichtet werden, sich so zu verhalten, dass sie möglichst niemanden 
anstecken (z.B. Quarantänepflicht), weshalb ein Töten von Menschen zur 

1150 Vorne Rz. 754.
1151 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 525, 774.
1152 Vorne Rz. 528–530.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

465

851

852

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verhinderung der Ausbreitung nie erforderlich ist.1153 Tiere könnten solche 
Pflichten hingegen nicht befolgen, weshalb bei ihnen nicht auszuschlies­
sen ist, dass Tötungen in gewissen Fällen doch erforderlich sind, um die 
Krankheit wirksam zu bekämpfen. Daher ist es begründet, das Töten von 
Tieren zur Krankheitsbekämpfung für solche Fälle als letztes Mittel offen zu 
behalten, das Töten von Menschen dazu jedoch ganz zu verbieten. Analoge 
Bedeutung hat die Pflichtbefolgungsfähigkeit ausserdem im Artenschutz. 
Menschen können verpflichtet werden, sich so zu verhalten, dass sie andere 
Arten und Ökosysteme möglichst nicht beeinträchtigen. Tiere könnten ent­
sprechende Pflichten nicht befolgen. Deshalb ist es auch in diesem Bereich 
begründet, das Töten von Tieren als letztes Mittel für seltene – eher theore­
tische – Ausnahmefälle offen zu behalten (z.B. für den Fall, dass eine sich 
stark ausbreitende Tierart andere Arten „auszurotten“ droht), das Töten von 
Menschen zu Artenschutzzwecken jedoch ganz zu verbieten.1154

Spezifisch auf den Lebensverzicht bezogen hat schliesslich die Fähigkeit 
zur sprachlichen Willensäusserung eine gewisse Unterscheidungsrelevanz. 
Menschen, die sterben wollen (weil sie dauerhaft und unheilbar stark 
leiden), können ihren Sterbewunsch im Normalfall sprachlich und damit 
für andere Menschen klar verständlich sowie im Idealfall ganz zweifelsfrei 
äussern.1155 Tiere, denen die dazu nötigen sprachlichen Fähigkeiten fehlen, 
können das nicht. Bei ihnen kann lediglich aufgrund der Schwere des 
Leidens, die nach objektiv feststellbaren Kriterien zu bestimmen ist, auf 
einen mutmasslichen Sterbewillen geschlossen werden. Dieser Unterschied 
rechtfertigt es, die Unterstützung beim Sterben (Sterbehilfe, Euthanasie) im 
Falle von Menschen wenn immer möglich vom tatsächlichen (geäusserten) 
Sterbewillen abhängig zu machen und auf den mutmasslichen Willen nur 
abzustellen, wenn der tatsächliche nicht einholbar ist (z.B. bei Bewusstlo­
sigkeit), während bei Tieren von vornherein nach dem mutmasslichen 
Willen zu urteilen ist.

III. Sonstige Unterschiede in der Betroffenheit

In welcher Art oder Intensität ein empfindungsfähiges Wesen durch eine 
Handlung betroffen wird, hängt neben seinen fest mit dem Körper verbun­

1153 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 717.
1154 Vorne Rz. 797 f.
1155 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 778.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

466

853

854

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


denen natürlichen Eigenschaften in manchen Fällen auch von sonstigen, 
äusseren und zum Teil bloss situativen, Faktoren ab.
Dazu gehören zum einen die sozialen Beziehungen der Menschen zu Tie­
ren und zu anderen Menschen. Sie können persönlich oder unpersönlich 
sein. Eine persönliche Beziehung zu einem gehaltenen Tier ist namentlich 
bedeutsam, wenn dieses Tier von einem anderen (wildlebenden oder frem­
den) Tier lebensgefährlich angegriffen wird. Wird z.B. ein Hund beim 
Baden im Fluss von einem Alligator angegriffen, darf der Mensch, der den 
Hund hält und eine persönliche Beziehung zu ihm pflegt, das Lebensinter­
esse seines Hundes jenem des Alligators überordnen und den Alligator 
nötigenfalls töten, um den Hund zu retten.1156 Der Grund für diese Über­
ordnung ist nicht eine besondere Betroffenheit des angegriffenen Hundes 
– auch der Alligator kann in vitalen Interessen betroffen sein, wenn er den 
Hund als Nahrung benötigt –, sondern die eigene Betroffenheit des Men­
schen, der entscheidet, ob er eingreift oder nicht. Der Unterschied, dass 
dieser Mensch zu seinem Hund eine persönliche Beziehung hat und zum 
Alligator nicht, begründet also einerseits diese Ungleichbehandlung bzw. 
Ungleichgewichtung zwischen dem Lebensinteresse des Hundes und dem 
vitalen Ernährungsinteresse des Alligators. Darüber hinaus ist er ein Grund 
für eine Ungleichbehandlung zwischen dem Hund und einem anderen 
möglichen Beutetier des Alligators, zu dem der Mensch keine persönliche 
Beziehung hat. Wird anstelle des Hundes z.B. ein wildlebender Vogel vom 
Alligator angegriffen, darf der Mensch den Alligator nicht töten, um den 
Vogel zu retten, was nebst anderen Gründen (Ökologie, keine domestikati­
onsbedingte Abhängigkeit) daran liegt, dass er zum Vogel keine persönliche 
Beziehung pflegt.
Eine unpersönliche Beziehung, die eine gewisse Unterscheidungsrelevanz 
hat, ist die von einigen Menschen empfundene allgemeine Verbundenheit 
mit anderen Menschen als Angehörigen derselben Art (Speziessolidarität). 
Soweit Menschen sich mit anderen Menschen allgemein stärker verbunden 
fühlen als mit Tieren (unter Vorbehalt einzelner Tiere, zu denen sie eine 
persönliche Beziehung pflegen), kann dies für sie den Ausschlag geben, 
wenn sie in einem zwingenden Konkurrenzfall zwischen dem Leben eines 
Menschen und dem eines Tieres entscheiden müssen (z.B. wenn sie aus 
einem brennenden Haus entweder nur einen Menschen oder nur einen 

1156 Hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 769–771.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

467

855

856

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hund retten können).1157 Aus diesem Grund dürfen Menschen einen ande­
ren Menschen vor einem lebensgefährlichen Angriff durch ein Tier auch 
dann retten (und das Tier nötigenfalls töten), wenn sie zu diesem Men­
schen keine persönliche Beziehung haben, und dies selbst dann, wenn 
das Lebensinteresse des angreifenden Tieres stärker ist als jenes des Men­
schen (z.B. wenn ein ausgewachsener Gorilla einen menschlichen Säugling 
angreift).1158 Die Speziessolidarität ist jedoch nur moralisch relevant, weil 
und soweit sie als solche empfunden wird, d.h. auf Emotionen basiert. Eine 
rein biologische Verwandtschaft, die nur objektiv besteht, ist unbeachtlich, 
weil sie keinen Einfluss auf die Betroffenheit des entscheidenden Menschen 
hat. Es wäre daher falsch, Schimpansen nur deshalb besser vor Tötung zu 
schützen als Leguane, weil sie dem Menschen biologisch näher sind als 
Leguane.
Die Betroffenheit durch eine Handlung kann zum anderen von der Wahr­
scheinlichkeit abhängen, mit der ein Interesse beeinträchtigt oder gewahrt 
wird, wenn die Handlung erfolgt bzw. unterbleibt. Dieses Kriterium ist 
allgemein relevant im Zusammenhang mit artenschutzethischen Begrün­
dungen. Je stärker eine Tierart bereits gefährdet ist, desto eher führt die 
Tötung von Tieren dieser Art zu ökologischen Schäden (Aussterben die­
ser und weiterer Arten, Störung von Ökosystemen) und als längerfristige 
Folge dieser Schäden zu einer Beeinträchtigung von vitalen Interessen (Er­
nährung etc.) der Menschen und anderer empfindungsfähiger Tiere. Die 
Beeinträchtigung solcher Interessen ist also wahrscheinlicher, wenn Tiere 
einer stark gefährdeten Art getötet werden, als wenn Tiere einer weniger 
stark gefährdeten Art getötet werden. Dieser Unterschied rechtfertigt es, 
Tiere von (stärker) gefährdeten Arten im Rahmen des Artenschutzes – also 
ohne Einfluss auf den allfälligen direkten Lebensschutz – stärker vor Tö­
tung zu schützen als Tiere von nicht (oder schwächer) gefährdeten Arten.
Mit dieser Überlegung lässt sich auch begründen, warum es nicht erlaubt 
sein soll, beutegreifende Wildtiere davon abzuhalten, andere wildlebende 
Tiere zum Fressen zu töten.1159 Da solche Jäger-Beute-Beziehungen zum na­
türlichen Bestand von Ökosystemen gehören, würden solche Eingriffe mit 
zunehmender Häufigkeit die Wahrscheinlichkeit von ökologischen Folgen 
erhöhen, die wiederum zu einer Beeinträchtigung vitaler Individualinteres­
sen führen können. Die Wahrscheinlichkeit solcher Folgen ist längerfristig 

1157 Vorne Rz. 456.
1158 Vorne Rz. 709.
1159 Vgl. hierzu und zum Folgenden vorne Rz. 771.

Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie

468

857

858

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geringer, wenn man das angegriffene Tier sterben lässt, als wenn man 
das angreifende tötet. Deshalb ist im Ergebnis dem Ernährungsinteresse 
des jagenden Tieres der Vorrang vor dem Lebensinteresse des gejagten zu 
erteilen.
Keine erhöhte Wahrscheinlichkeit für ökologische Schäden besteht hinge­
gen allein dadurch, dass eine Tierart am Ort, an dem sie vorkommt, nicht 
zur ursprünglichen natürlichen Fauna gehört (und deshalb rechtlich als 
„fremd“ eingestuft wird).1160 Dieses Kriterium der Fremdheit rechtfertigt 
deshalb allein keine Andersbehandlung gegenüber einheimischen Tierar­
ten.

1160 Vorne Rz. 785 f.

§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens

469

859

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748947462-157 - am 13.01.2026, 03:27:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Teil 2: Tiertötung in der Rechtsphilosophie
	§ 4 Tiere in der Rechtsphilosophie
	A. Rechtsphilosophie
	I. Recht und Gerechtigkeit
	II. Begründung von Gerechtigkeit
	1. Gerechtigkeitstheorien
	2. Intuition und Überzeugung
	3. Gleichheit

	III. Bedeutung der Ethik für das Recht

	B. Tierethik
	I. Tierethik als Teil der Tierphilosophie
	II. Frage der moralisch relevanten Eigenschaften
	1. Anthropozentrische und ratiozentrische Perspektive
	2. Sentientistische (pathozentrische) Perspektive
	3. Biozentrische Perspektive
	4. Ökozentrische Perspektive
	5. Ergebnisse zu den moralisch relevanten Eigenschaften

	III. Frage der Gleichbehandlung
	1. Egalitäre Positionen
	a) Begriff und Varianten des Egalitarismus
	b) Tatsächliche Gleichheit als Grundlage
	c) Was Tiere tatsächlich können
	aa) Lern- und Denkfähigkeit, Kultur
	bb) Selbstbewusstsein, Fremdbewusstsein, Todesbewusstsein
	cc) Sprachfähigkeit
	dd) Vernunftfähigkeit
	ee) Gerechtigkeitssinn
	ff) Ergebnisse zu den tatsächlichen Fähigkeiten von Tieren

	d) Egalitäre Anforderungen an die Ungleichbehandlung (Speziesismus-Einwand)
	aa) Warum die Spezieszugehörigkeit nicht relevant ist
	bb) Begründete speziesneutrale Unterscheidungen
	cc) Bedingungen einer zulässigen Ungleichbehandlung

	e) Argument der marginalen Menschen

	2. Hierarchische Positionen
	a) Spezieshierarchismus
	aa) Berufung auf Speziesmerkmale
	bb) Fairness für marginale Menschen
	cc) Potenzialität von marginalen Menschen
	dd) Soziale Stabilität
	ee) Schutz vor Verrohung

	b) Gemeinschaftshierarchismus
	c) Interessenhierarchismus

	3. Ergebnisse zur Gleichbehandlungsfrage


	C. Artenschutzethik
	I. Gegenstand und Bedeutung der Artenschutzethik
	II. Artenschutzbegründung
	1. Holistischer Ansatz: Eigenwert von Arten
	2. Individualistischer Ansatz: Indirekter Wert von Arten
	3. Welche Arten zu schützen sind
	4. Sentientistische Begründung eines umfassenden Artenschutzes
	5. Ergebnisse zur Artenschutzbegründung

	III. Verhältnis zwischen Artenschutz und Tierschutz


	§ 5 Lebensschutz für Tiere in der Rechtsphilosophie
	A. Begründung eines individuellen Lebensschutzes
	I. Zur Tötungsfrage in der Tierethik
	II. Direkte und indirekte Gründe gegen das Töten
	III. Einwände gegen den Grundsatz des Lebensschutzes
	1. Der Tod sei für Tiere kein Unwert
	2. Das Töten von Tieren sei kompensierbar
	a) Kompensation durch das vorausgegangene Leben des getöteten Tieres (Existenzzweckargument)
	b) Kompensation durch das Leben eines anderen Tieres (Ersetzbarkeitsargument)

	3. Wenn Tiere einander töten, dürften Menschen sie auch töten („Raubtierargument“)


	B. Voraussetzungen des individuellen Lebensschutzes
	I. Interessen als Grundvoraussetzung für moralische Ansprüche
	1. Interessenbasierte Begründung moralischer Ansprüche
	2. Begriff des Interesses
	a) Interessen aus subjektiver und aus objektiver Perspektive
	b) Interessen im schwachen und im starken Sinn
	c) Ergebnisse zum Interessenbegriff

	3. Bewusstes Empfinden als Bedingung für Interessen

	II. Kriterien des Lebensinteresses
	1. Genügt Empfindungsfähigkeit als Lebensschutzbedingung?
	a) Zurück zur Frage nach dem Unwert des leidfreien Todes
	b) Argumente für die Empfindungsfähigkeit als genügende Lebensschutzbedingung
	aa) Empfindungen als Mittel zur Lebenserhaltung
	bb) Leben als Mittel zur Wahrnehmung von Interessen
	cc) Tötung als Vereitelung künftiger positiver Empfindungen (Beraubungsargument)

	c) Argumente für strengere Kriterien als Lebensschutzbedingung
	aa) Vertragsfähigkeit
	bb) Todesangstfähigkeit
	cc) Zukunftsbezogene Interessen und zeitübergreifende Identität

	d) Diskussion der Bedeutung von Zukunftsinteressen und abstrakter Todesangst für den Lebensschutz
	aa) Einwand 1: Empfindungsfähige Tiere sind keine reinen „Gegenwartswesen“
	bb) Einwand 2: Keine Bedingung für den Lebensschutz, sondern nur Verstärkungsgrund
	cc) Argumentation gegen die Bedeutung als Lebensschutzbedingung

	e) Empfindungsfähigkeit oder strengere Kriterien: Folgen- und Gesamtvergleich
	f) Ergebnis: Lebensschutz für alle empfindungsfähigen Lebewesen

	2. Stärkerer Lebensschutz durch abstrakte Todesangst und höheres Verlustpotenzial
	3. Feststellung und Vermutung des Lebensinteresses

	III. Ergebnisse zu den Voraussetzungen des individuellen Lebensschutzes

	C. Einschränkung des Lebensschutzes
	I. Interessenabwägung
	1. Einschränkbarkeit des Lebensschutzanspruchs durch Gegeninteressen
	a) Lebensschutz als einschränkbarer Prima-facie-Anspruch
	b) Vorrang des überwiegenden Interesses
	c) Begrenzung der Einschränkbarkeit

	2. Bewertung von Interessen
	a) Prinzip der gleichen Interessenabwägung
	b) Materielle Kriterien zur qualitativen Interessenbewertung
	c) Nachrangige Bedeutung der quantitativen Interessensstärke

	3. Weitere Abwägungskriterien
	a) Zahl der Betroffenen
	b) Eigene Betroffenheit
	aa) Selbstverteidigung
	bb) Selbsthilfe
	cc) Soziale Näheverhältnisse

	c) Interessensverzicht und eigenverantwortliche Selbstgefährdung


	II. Töten im Interesse von Menschen
	1. Schutz der Menschen vor Tieren
	a) Schutz vor Angriffen durch Tiere
	aa) Selbstverteidigung gegen angreifende Tiere
	bb) Hilfe zur Verteidigung gegen angreifende Tiere
	cc) Präventives Töten von gefährlichen Tieren

	b) Krankheitsbekämpfung
	c) Schutz von Eigentum

	2. Nutzung von Tieren
	a) Fleischkonsum
	aa) Fleischkonsum als nichtvitales Interesse
	bb) Möglichkeit der tötungsfreien Fleischherstellung (In-vitro-Fleisch)
	cc) Rechtfertigung des Tötens in vitalen Ausnahmefällen

	b) Pelz, Jagdtrophäen und sonstige Tierprodukte
	c) Tierversuche
	d) Xenotransplantation
	e) Unterhaltung und Kultur
	aa) Jagd
	bb) Tierkämpfe
	cc) Weitere kulturbedingte Tötungsmotive


	3. Entsorgung und Beseitigung von Tieren

	III. Töten im Interesse von Tieren
	1. Tötung zum Schutz anderer Tiere
	2. Tötung zur Ernährung anderer Tiere
	3. Tötung von stark und unheilbar leidenden Tieren

	IV. Töten zum Schutz von Arten, Ökosystemen und Biodiversität
	1. Interessenabwägung zwischen Tierschutz und Artenschutz
	2. Anwendungsbereiche
	a) Bekämpfung invasiver fremder Tierarten
	b) Jagdliche Regulierung von Tierbeständen
	c) Ergebnisse zur Anwendung der ökologischen Tiertötungsgründe

	3. Begründung der Ungleichbehandlung zwischen Tieren und Menschen



	§ 6 Wichtigste Erkenntnisse zur Ethik des Tiertötens
	A. Schutz des tierlichen Lebens
	I. Rechtsphilosophische Grundlagen zur Beurteilung des Tiertötens
	II. Lebensschutzbegründung
	III. Individueller Lebensschutz für Tiere mit Lebensinteresse

	B. Gründe zur Rechtfertigung des Tiertötens
	I. Grundlegendes zur Einschränkung des Lebensschutzes
	II. Töten zur Erlösung des leidenden Tieres
	III. Töten zum Schutz vor dem Tier
	IV. Töten zur Nutzung des Tieres
	V. Töten zur Wegschaffung des Tieres

	C. Kriterien der Ungleichbehandlung
	I. Voraussetzungen der Begründetheit einer Ungleichbehandlung
	II. Unterschiedliche natürliche Eigenschaften
	III. Sonstige Unterschiede in der Betroffenheit




