Die Madonna, ihre Hautfarbe und ihr Kleid. Zur
Markierung von Differenzlinien innerhalb der

haitianischen Mission Montreals

HEIKE DROTBOHM
Einleitung

Wir befinden uns in Montreal, Kanada, in einer haitianischen katholischen
Mission. Diese ist seit den 1980er Jahren in eine Québecer Katholikenge-
meinde integriert, wo haitianische Migranten einige Rdume angemietet ha-
ben.' Ein Mal in der Woche?, nimlich jeden Sonntagnachmittag, haben hai-
tianische Frauen, Ménner, Jugendliche und Kinder an diesem Ort die Gele-
genheit, »ihren< Katholizismus zu leben und die katholischen Riten auf eine
haitianische Art und Weise durchzufiihren. Diese Mission ist der einzige Ort
in Montreal, wo dies moglich ist, denn in den anderen katholischen Gemein-

1 Der folgende Beitrag basiert auf einer ethnologischen Feldforschung, die in den
Jahren 2000, 2002 und 2003 in Haiti und in Montreal, Kanada, durchgefiihrt
wurde. Die Forschung befasste sich mit den Transformationen des haitianischen
Geisterglaubens im Migrationsprozess (Drotbohm 2005) und wurde durch ein
Promotionsstipendium des Landes Hessen und durch die Université de Montreal
gefordert. Aufgrund der Tatsache, dass die haitianische katholische Mission in
Montreal einen zentralen rdumlichen Bezugspunkt darstellt und der Vodou in
enger Anlehnung an den Katholizismus praktiziert wird, wurden in der Mission
regelméBig teilnehmende Beobachtungen und Interviews sowie informelle Ge-
sprache durchgefiihrt. An dieser Stelle méchte ich den Mitgliedern der haitiani-
schen Mission Montreals und insbesondere dem Priester fiir ihre Gastfreund-
schaft und ihre Bereitwilligkeit, mich in die Hintergriinde ihrer Diskussionen
einzuweihen, danken.

2 Neben der sonntiglichen Messe finden auch noch weitere haitianische Messen
in der Kirche St. Edouard statt, allerdings weniger regelméafig.

105

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEIKE DROTBOHM

den sind HaitianerInnen gemeinsam mit anderen kulturellen Minderheiten® in
die Gesamtgemeinschaft der Québecer Katholiken integriert.

Sonntagnachmittags erlebt diese Québecer Kirche eine kurzfristige Ver-
wandlung, die bis zum frithen Abend anhélt. Das Hauptschiff des Anfang des
zwanzigsten Jahrhunderts im barocken Stil erbauten Kirchengebdudes mit
seinen pastellfarbenen Decken und goldverzierten Engeln bekommt einige op-
tische Elemente hinzugefiigt, die dazu beitragen, den Québecer Kirchenraum
zu einem haitianischen werden lassen. Der Altar wird mit farbenreichen Blu-
mengestecken dekoriert und in einer hinteren Ecke werden drei grofle Trom-
meln aufgebaut. Vor den Altarraum, zwischen Kanzel und Banken, werden
die haitianische Flagge und ein etwa 1m x 1,50m groBes Olgemilde gestellt.

Auf dem Gemilde sehen wir Notredam Dayiti, (dtsch. unsere Jungfrau
aus Haiti). Die dunkelhdutige Frau ist mit einem bodenlangen blauen Kleid
bekleidet, auf dem das Motiv einer Insel, eines kleinen Hauses und einer auf-
gehenden Sonne wiederkehrt. Das Kleid ist in der Taille mit einer groben
weillen Kordel geschniirt. Um ihren Kopf ist ein weiles Tuch gebunden, an
ihren Fiiflen trégt sie einfache blaue Sandalen, wie man sie in den landlichen
Gebieten Haitis tragt. Um ihre Schulter liegt ein blaues Tuch, das ihr bis liber
die Hiiften reicht. Im Hintergrund des Bildes sehen wir eine felsige Hiigel-
landschaft, links der Jungfrau fillt ein Wasserfall in Kaskaden, rechts von ihr
sehen wir Pflanzen die Felsen umranken und in ein Wasserbecken flie3en.
Die Jungfrau wendet sich dem Betrachter mit direktem Blick und einer offe-
nen Korperhaltung zu, ihr Kopf kaum merklich nach vorne geneigt, ihre Han-
de leicht vom Korper abgespreizt mit gedffneten Handfldchen. Schultern und
Kopf sind gerahmt von einem heiligenscheinartigen leuchtenden Spruchband,
auf dem zu lesen ist: »Notredam Dayiti — Nou Nan Min Ou«, (dtsch. >unsere
Jungfrau aus Haiti, wir sind in deinen Handen).

Dieses Gemalde erinnert den Betrachtenden an eine nach wie vor inner-
halb der Mission andauernde Kontroverse, die sich um die Bedeutung dieser
Madonna als haitianische Identifikationsfigur und um die Art ihrer Darstel-
lung auf dem Bild rankt. Wir erkennen hier typisch haitianische Motive, die
der Erinnerung der haitianischen Heimat in der Diaspora dienen.

3 Im Prozess der kanadischen Multikulturalismus-Politik verdnderten sich die
staatlichen Bezeichnungen fiir Zugewanderte bzw. fiir deren Nachkommen.
Wihrend man noch in den 1970ern von >groupes ethniques< sprach, sind heute
die Termini »minorités culturels< oder »minorités visibles« die politisch korrekte-
ren.

106

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE MADONNA, IHRE HAUTFARBE UND IHR KLEID

Abbildung 1: Notredam Dayiti

(Foto: Drotbohm 2003)

107

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEIKE DROTBOHM

Die Inseln auf dem Kleid der Jungfrau, das kleine Haus und die aufgehende
Sonne und auch die Kleidung der Jungfrau, die mit Sandalen, blauem Kleid
und Kopftuch einer haitianischen Béduerin entspricht, evozieren im Auge des
Betrachters das Bild der haitianischen Bauernkultur, die in der Gegeniiberstel-
lung von Moderne und Tradition mit haitianischer Authentizitédt, Familienver-
bundenheit und einem Gefiihl von Heimat assoziiert wird. Auch die Elemente
im Hintergrund des Bildes, die Hiigel und der Wasserfall, dienen als Hinweise
auf die haitianische Nation, da sie sowohl auf die haitianische Bauernkultur
als auch auf die zum Zeitpunkt der Anfertigung des Bildes aktuelle Staatspoli-
tik anspielen.*

Flankiert von der haitianischen Flagge ist der Bezug der Madonna zur hai-
tianischen Nation eigentlich mehr als deutlich und dennoch liefert dieses Ge-
milde regelmifig Anlass fiir Kontroversen in der haitianischen Mission. Der
Streit bezieht sich auf zwei Elemente des Bildes: Die Hautfarbe der Madonna
und ihre Kleidung. Einige Mitglieder beschweren sich, die Madonna sei nicht
dunkel genug. Als Reprisentantin des lédndlichen Haitis miisse sie eine tief-
schwarze Hautfarbe haben, die keine Verwechslungen zuliele. Anderen wie-
derum ist sie nicht hell genug. Notre Dame du Perpétuel Secours, die Landes-
patronin Haitis, sei eindeutig eine weile Madonna, keine schwarze, wie Notre
Dame du Mount Carmel oder Notre Dame du Czestochowa. Aullerdem habe
sie einen Heiligenschein, der ihre Haut ja in jedem Fall heller erscheinen las-
sen miisse. Diese beiden Fraktionen schlieen sich zusammen, wenn es um
die Beurteilung der Kleidung geht. Das blaue Kleid und insbesondere das
Kopftuch seien von dem Kiinstler gewéhlt worden, um eine bestimmte Frak-
tion der liandlichen Bevolkerung anzusprechen, nimlich die Vodougliubigen®,
und dies sei nicht zuldssig.

Das folgende Kapitel wird diese Debatte nutzen, um iiber migrationsspe-
zifische Abgrenzungsdynamiken und Integrationsmuster, wie sie sich aus der
Perspektive haitianischer Einwanderer in Kanada darstellen, zu reflektieren.
Ethnologische Migrationsforschungen (z.B. in Bezug auf den nordamerikani-
schen Kontext: Brown 2001; Carnes/Karpathakis 2001; Palmié 1991; Schmidt
2002; Warner/Wittner 1998) haben sich in der Vergangenheit priméar mit der
Verianderung oder der Anpassung von mit gebrachten, so genannten indigenen
Religionen befasst, die im Zuge von Wanderungsbewegungen modifiziert

4 Hiigel sind ein Kennzeichen des ldndlichen Haiti, dessen traditioneller Name,
Ayiti, in der Sprache der Arawak hiigeliges Land hie8. Der Wasserfall ist ein
politisches Symbol, das besonders von Seiten der Regierung Jean-Bertrand Aris-
tides eingesetzt wurde. Seine politische Partei, Lafanmi Lavalas, wird durch den
Wasserfall symbolisiert.

5 Vodougldubige Personen bezeichnen sich selbst als »pratikan< oder »vodouis-
sant( und betonen damit die im Vodou im Vordergrund stehende religiose Pra-
xis, wie das Durchfiihren von Zeremonien und den Unterhalt eines Hausaltares.
Diese Eigenbezeichnung wird im Weiteren bevorzugt verwendet.

108

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE MADONNA, IHRE HAUTFARBE UND IHR KLEID

werden. Dabei blieben jedoch die Umgestaltungen der Glaubenssysteme der
Aufnahmegesellschaften weitgehend unbeachtet, obwohl sich auch globale
Religionen wie Christentum, Islam, Buddhismus oder Hinduismus durch die
Begegnung und Integration von zugewanderten Glaubigen kontinuierlich ver-
indern.®

Anders als bei vielen anderen wandernden Religionen, die im Migrations-
prozess eine stirkere Synkretisierung als in der Heimat erfahren, wurde im
Falle der haitianischen Religion das Zusammenspiel von Katholizismus und
Geisterverehrung schon aus der Heimat mitgebracht, denn auch in Haiti wer-
den beide Religionen parallel und in gegenseitiger Durchdringung gelebt. Es
stellt sich daher die Frage, inwieweit der haitianische Synkretismus’ in Kana-
da durch die Auseinandersetzung mit einem plurireligiosen, gleichwohl ka-
tholisch dominierten Umfeld anders und neu gelebt wird als in der Heimat.
Welche zentralen Verhandlungslinien und Abgrenzungsdynamiken lassen
sich in der haitianischen Mission erkennen und wer sind ihre Adressaten?

Nach einem kurzen Uberblick iiber die Besonderheiten haitianischer Mig-
ration nach Kanada werde ich die Verinderungen der haitianischen Volksreli-
gion im Zuge der Einwanderung nach Kanada beschreiben, indem ich bei-
spielhaft auf subjektive Bewertungen religioser Zugehorigkeiten im Migra-
tionskontext eingehe. AnschlieBend wird ein Blick hinter die Kulissen der
haitianischen Mission Montreals deutlich machen, dass die oben angerissene
Debatte im Zusammenhang von Differenzlinien interpretiert werden muss, die
sowohl mit der spezifisch haitianischen Gestaltung des Katholizismus als
auch mit der Praxis des Vodou, der in Kanada eher im privaten Raum ausge-
ibt wird, zusammen héngen.

Haitianischer Transnationalismus und soziale
Klassenbeziehungen in Montreal

Vereinfachend kann die haitianische Wanderung nach Kanada in zwei Migra-
tionswellen unterteilt werden. Die erste nennenswerte Phase begann im Jahre
1957 mit der Machtergreifung Frangois Duvaliers und dem damit einsetzen-
den unterdriickerischen Regime. Bis Ende der 1960er Jahre verlieBen ange-
sichts der aussichtslosen politischen Situation in Haiti groBtenteils Vertreter

6 Nina Glick Schiller et al. (2006) zeigen in einem kiirzlich erschienenen Aufsatz,
dass religiose Strukturen fiir die Inkorporation von Migrantlnnen bedeutender
sein koénnen als die Zugehdrigkeit zu einer ethnischen Gruppe.

7 Der Begriff Synkretismus wird hier nicht im Sinne einer qualitativen Unter-
scheidung in »synkretistische« und >reine< Religionen verwendet, sondern indi-
ziert die besondere Bedeutung von historischen Begegnungs-, Mischungs- und
Anpassungsprozessen, die grundsétzlich sdmtlichen Religionen inhédrent sind.
Siehe hierzu Shaw/Stewart (1994).

109

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEIKE DROTBOHM

der haitianischen Oberschicht, Intellektuelle, Universititsmitarbeiter, Arzte
und Anwilte ebenso wie die gesamte politische Linke das Land. Auch in den
Folgejahren, als zunehmend Angehorige der Bauern- und Arbeiterklasse
emigrierten, galt unter Haitianern die frankophone kanadische Provinz Qué-
bec noch als ein Favorit unter den moglichen Ziellindern, da man hier als
Franko-Kreolophone im Unterschied zu anderen Einwanderungsgruppen eini-
ge Privilegien hinsichtlich der Arbeitssuche und des Kontaktes mit der kana-
dischen Verwaltung genoss (Dejean 1990; Labelle et al. 1983) .

Die gegenwirtige Selbstwahrnehmung der ersten haitianischen Migran-
tengeneration ist stark davon geprégt, dass Haiti, als drmstes Land der westli-
chen Hemisphire, im Verlauf des vergangenen Jahrhunderts einen kontinuier-
lichen Niedergang erlebt hat und heute in politischer, 6kologischer und 6ko-
nomischer Hinsicht vollkommen zerriittet ist. Und ebenso wie ihre Heimat bei
den umliegenden Staaten den zweifelhaften Ruf geniel3t, eine Quelle von Ge-
walt, Drogen und des HIV/Aids-Virus zu sein, hat auch die haitianische
Communauté® in Montreal mit zahlreichen Stereotypen zu kiimpfen (Richman
1992: 192; Stepick 1998:35).

Ein weiteres zentrales Merkmal der haitianischen Gemeinschaft ist eine
stark ausgeprdgte Wahrnehmung von Rassen- und Klassenmerkmalen, die im
Zusammenhang mit der historischen Genese der kreolischen haitianischen
Gesellschaft verstanden werden miissen: Wihrend die gebildete, frankophone,
mulattische Oberschicht von den europdischen Kolonisatoren abstammt, ist
die bauerliche Bevolkerung des haitianischen Hinterlandes afrikanischer Ab-
stammung, kreolisch sprechend und schwarzer Hautfarbe (Labelle 1978).
Auch in der Diaspora wird diese Differenz wahrgenommen und in den 6ffent-
lichen Diskurs aufgenommen. Teile der intellektuellen Elite der haitianischen
Gemeinschaft Montreals empfinden sich als der franzosischen Bourgeoisie
nahe und aufgrund ihrer franzdsischen Muttersprache gegeniiber anderen eth-
nischen Minderheiten in Québec als hoher stehend. Daher distanzieren sie
sich zum Teil auch von jenen Haitianern, die dem sozio6konomisch benach-
teiligten Arbeitermilieu zugeordnet werden koénnen. Bei diesen wiederum
fithrten die negativen Fremdzuschreibungen zu einem Misstrauen gegeniiber
Angehorigen anderer ethnischer Minderheiten ebenso wie gegentiber der Elite
der eigenen Gruppe, das sich sowohl in einer duflerst konservativen und ange-
passten Lebensfithrung unter Beriicksichtung der Werte, Normen und Tradi-
tionen der kanadischen Gesellschaft als auch in einem Abgrenzungsverhalten

8 Die haitianische Migrantengemeinschaft wird im vorliegenden Text entspre-
chend ihrer Selbstbezeichnung auch >Communauté« genannt. Im Montrealer
Kontext bezieht sich dieser Begriff weniger auf das gemeinsame Territorium ur-
baner Nachbarschaften, sondern auf einen politischen, sozialen und kulturellen
Zusammenhang, der raumliche Zuordnungen transzendiert.

110

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE MADONNA, IHRE HAUTFARBE UND IHR KLEID

gegeniiber anderen ethnischen Minderheiten &uBlern kann (Potvin 1999,
2000).

Die Identititengestaltung der haitianischen Gemeinschaft in Montreal ist
deutlich auf diese innere Zweiteilung hin ausgerichtet. Wie die folgenden
Ausfithrungen zeigen werden, steht auch die Debatte um die Hautfarbe und
das Kleid der Jungfrau in engem Zusammenhang mit den Aushandlungen der
beiden sozialen Klassen, die iiber die religiésen Symbole unterschiedliche Ei-
genschaften der eigenen Religion versinnbildlicht sehen wollen.

Haitianischer Katholizismus und Vodou in Québec

Das an der oben beschriebenen Debatte um die Mariendarstellung deutlich
werdende Ringen um die Markierung der Grenze zwischen Katholizismus
und Vodou entspringt der Tatsache, dass Katholizismus und Vodou seit der
Ankunft der aus Afrika verschleppten Menschen in der Neuen Welt und den
damit einsetzenden Missionsbemiithungen der europidischen Kolonialisten
gleichzeitig praktiziert und in dem synkretistischen Feld der haitianischen
Volksreligion miteinander verwoben werden (Mintz/Trouillot 1995; Hurbon
2002:101 ff.). Die Parallelitit von Katholizismus und Vodou tritt beispiels-
weise im Rahmen der oben angerissenen Debatte an die Oberflache, denn die
Abbildungen katholischer Heiliger werden im haitianischen Vodou, ebenso
wie in anderen afroamerikanischen Religionen wie der kubanischen Santéria
oder dem brasilianischen Candomblé, als Visualisierungen der jeweiligen
Gotter oder Geister’ eingesetzt. Auch in Montreal werden die Lithographien
katholischer Heiligendarstellungen in private Hausaltdre integriert, um tiber
die materialisierte Asthetik den Geistern des Vodou eine ortsgebundene Hei-
mat anzubieten.

Hinsichtlich dieser Verschmelzung des Vodou mit dem Katholizismus
gibt es unterschiedliche Erkldrungsansitze. Einige Forscher argumentieren,
dass die afrikanischen Sklaven ihren eigenen Glauben einfach unter der Mas-
ke der katholischen Heiligen, der Prozessionen und der Sakramente verbargen
(Desmangles 1992; Hurbon 2002:77; Leiris 1981). Somit wire beispielsweise
die Identifikation der Geister des Vodou, so genannter Lwas, mit bestimmten
katholischen Heiligen eine rein visuelle. Andere Religionsforscher wiederum
beschreiben die Verwendung katholischer Elemente als einen Akt der Nach-
ahmung, der den Versuch darstellt, sich in das Fremde, in diesem Fall die Ko-
lonialherren, hineinzuversetzen und sich dadurch eine Moglichkeit zu ver-

9  Geister oder Gottheiten werden im haitianischen Vodou Lwas genannt. [hre Po-
sition und Bedeutung im Vodou wurde ausfiihrlich erforscht, siche z.B. Métraux
(1958); Deren (1992 [1953]); Desmangles (1992); Hurbon (1995); Schmidt
(2003); fiir eine ausfiihrliche Erlduterung des haitianischen Geisterkonzeptes in
Montreal siche Drotbohm (2005:227-240).

111

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEIKE DROTBOHM

schaffen, es zu verstehen (z.B. Dayan 1998 oder Rey 1999). Mit dem Mime-
sis-Konzept Homi Bhabhas (1994) kénnte man daher sagen, dass die Paralle-
litdt von Katholizismus und Vodou auch dazu dient, sich unterschiedliche
Machtformen im rituellen Rahmen anzueignen und ihren Geschmack zu tes-
ten.

Der Vodou, ehemals mit den Sklaven von den Kiisten Westafrikas in die
Neue Welt transportiert, hat im Zuge der erneuten Wanderung nach Kanada
weitere Modifikationen erfahren. Wie verhilt sich nun die synkretistische hai-
tianische Volksreligion, die Katholizismus und Geisterglauben untrennbar mit
einander verwoben hat, im Moment der Begegnung und der Einverleibung ei-
nes multikulturellen Umfeldes, das von vielen weiteren religiésen Feldern ge-
kennzeichnet ist? Haitianische Gldubige sehen sich in Kanada, ebenso wie
samtliche anderen Einwanderungsgruppen, einer Gesellschaft gegeniiber, die
einer grofen Vielfalt an Religionsgruppen eine Heimat bietet, welche um die
Integration sowie um die spirituelle und finanzielle Beteiligung von Migran-
ten buhlen. In Montreal findet sich neben unzéhligen spirituellen Gruppierun-
gen, die zum Teil nur ein geringes Mal} an Organisiertheit und Vernetztheit
aufweisen, eine Vielzahl christlicher, islamischer, buddhistischer und hinduis-
tischer Glaubenskongregationen, die von unterschiedlichen Einwanderungs-
gruppen frequentiert werden, ohne notwendigerweise exklusiv einer ethni-
schen Gruppe zugeordnet zu werden. Dennoch bedingt hdufig der hohe Anteil
einer bestimmten Gruppe in einem Stadtteil, dass manche Kirchen von einer
Gruppe dominiert werden oder aber dass einzelne Migrantengemeinschaften
sich eigene Kultrdume schaffen. Beispielsweise konnte sich in Montreal die
finanziell verhiltnisméBig gut ausgestattete italienische katholische Gemeinde
schon in den 1960er Jahren ein eigenes Kirchengebdude bauen; ein Genuss, in
den die haitianische Mission zu ihrem groen Bedauern in Ermangelung der
entsprechenden finanziellen Mittel bislang nicht gekommen ist. Vielerorts
sind dhnliche Tendenzen zu beobachten, da die Beziehungen unter Gléubigen,
die gleicher Religionszugehorigkeit, jedoch unterschiedlicher kultureller Ab-
stammung sind, auch starke Spannungen hervorbringen konnen. Diese kénnen
eine Segmentierung bzw. Fragmentierung der grolen Weltreligionen zur Fol-
ge haben."

Im Hinblick auf die haitianische Communauté l4sst sich keine einheitliche
Beschreibung formulieren. Wihrend die einen sich nach ihrer Einreise nach
Nordamerika ausschlielich dem Katholizismus zuwenden und diese Religion
im transnationalen Feld, das Kanada mit Haiti verbindet, pflegen (Glick Schil-
ler/Fouron 2001), konvertieren andere zu protestantischen, evangelikalen,
muslimischen oder anderen Religionen.

10 Siehe z.B. Warner (1998:19); Wellmeier (1998).

112

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE MADONNA, IHRE HAUTFARBE UND IHR KLEID

»Ich bin jetzt 23 Jahre alt. Im Verlauf meines Lebens wurde ich mindestens fiinf
Mal getauft. Am Anfang war ich natiirlich katholisch und habe auch den Vodou
praktiziert, wegen meiner Mutter. Ich hatte muslimische Freunde, also habe ich spi-
ter deren Religion angenommen. Und seit kurzem bin ich bei den Zeugen Jehovas,
aber vorher war ich auch bei den Baptisten.« (Interview, Montreal 2002)

Diese Beschreibung von Vanessa'', die als Dreijéhrige gemeinsam mit ihren
Eltern nach Montreal kam, ist sicherlich nicht typisch, aber sie vermittelt ei-
nen Eindruck von Spontaneitdt und Unverbindlichkeit, die insbesondere bei
jungen Glaubigen hdufig anzutreffen sind. Ebenso wie andere junge Kana-
dierInnen haitianischer Abstammung erlduterte mir Vanessa, dass sie primér
an den religiosen Festen interessiert sei, und dies erklérte sie mir wie folgt:
»Singen, tanzen, die Zeit gemeinsam verbringen, das ist es, was ich in der
Kirche suche.«

Fiir diejenigen, die sich nach wie vor, oder moglicherweise mehr denn je,
als Anhédnger des Vodou empfinden, gehort die gleichzeitige und parallele
Praktizierung von Katholizismus und Vodou auch in der Migration zur ord-
nungsgemélen religiosen Praxis. Daher beteiligen sie sich am Katholizismus
der Aufnahmegesellschaft und wenden sich Zuhause, in ihren privaten Réu-
men, den Geistern des Vodou zu. Ob in Haiti oder in der Diaspora: Uberein-
stimmend bestétigten simtliche von mir befragten Vodou-Praktizierende die
Notwendigkeit einer gleichzeitigen Praktizierung beider Religionen: »pou se-
vi Iwa yo se pou’w bon katolik«, was tibersetzt heiit: »Um den Geistern zu
dienen musst du ein guter Katholik sein«, denn die beiden Religionen ergin-
zen sich komplementir und der Vodou sei ohne die katholischen Symbole
und ohne das Aufsuchen der katholischen R&umlichkeiten nicht praktizierbar.

Rosemonde, eine etwa fiinfzig Jahre alte Dame, die schon seit mehr als 20
Jahren in Montreal lebt, den Vodou offen ausiibt und gleichzeitig jeden Sonn-
tag die katholische Messe besucht, beschrieb ihre religiése Zugehorigkeit in
den folgenden Worten:

»Seit ich mein Land verlassen habe, sind beide Religionen fiir mich wirklich wichtig
geworden. Anfangs habe ich hier den Vodou nicht praktiziert, aber ich bin immer
zur katholischen Messe in die Mission gegangen. Hier erinnere ich mich an meine
Heimat, wo wir wirklich sehr katholisch sind. Unser Priester ist auch Haitianer, er
kennt uns, in seiner Predigt bezieht er sich auf die Ereignisse, die sich in unserem
Land ereignen und am Ende der Messe verbringen wir manchmal noch einige Zeit
mit einander. Spéter, als ich einige Jahre hier war, erlebte ich einige Krisen in mei-
nem Leben und ich spiirte, dass die Geister mich riefen. Das eine geht nicht ohne

11 Samtliche Namen von befragten Personen wurden von der Autorin anonymi-
siert. Die Zitate stammen aus Befragungen im Jahre 2002 und wurden fiir die
vorliegende Publikation aus dem Franzosischen ins Deutsche tibersetzt.

113

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEIKE DROTBOHM

das andere, weiflt du? Daher mache ich jetzt wieder beides, Vodou und Katholizis-
mus, so wie es sich fiir uns gehort.« (Montreal 2002)

Diese Schilderung spricht fiir die bei vielen Migranten verbreitete Tendenz,
sich in den ersten Jahren nach der Einwanderung zunichst stiarker der Religi-
on der Aufnahmegesellschaft zuzuwenden. Die (Wieder-)Aufnahme der mit-
gebrachten Religion, in diesem Fall des Vodou, erfolgt hdufig erst spiter,
wenn die daflir notwendigen Ressourcen und Strukturen ausfindig gemacht
werden konnten und die Glaubigen die Notwendigkeit erkannten, den Geis-
tern auch in der Ferne zu huldigen.

An dieser Stelle sei auf eine weitere Verdnderung im Migrationskontext
hingewiesen: Wéhrend die Literatur (Rey 1999) zum Vodou in Haiti be-
schreibt, dass der Katholizismus in den Stddten stirker sei und die Geisterver-
ehrung eher im liandlichen Raum dominiere, dndert sich dies in der Migration.
Zwar wird auch hier im offentlichen Diskurs der Vodou den léndlichen Be-
volkerungsanteilen zugeordnet und damit jenen sozialen Gruppen, die 6ko-
nomisch drmer, weniger gebildet und dunkelhdutiger sind. In der religiosen
Praxis der Migranten setzte sich diese Aufteilung allerdings nur in Ansétzen
fort. Zum einen gelingt zahlreichen Haitianern der soziookonomische Auf-
stieg und zum anderen wenden sich in der Migration auch wohlhabendere, In-
tellektuelle, Akademiker und andere den Vodou-Priestern zu und beginnen
den Dialog mit den Geistern. Gleichwohl besteht die diskursive Zuordnung
der dunkelhiutigen, drmeren Bevolkerungsanteile zum Vodou und der hell-
hautigeren Elite zum Katholizismus auch in der Migration fort.

Des Weiteren gilt es zu beachten, dass der Katholizismus eine bedeutende
Identititsmarkierung der franko-kanadischen Provinz Québec darstellt, im
Gegensatz zum restlichen Nordamerika, wo der Protestantismus dominiert.
Als ich sie fragte, warum sie den Katholizismus nicht auf die Québecer Art
praktizierte, antwortete mir eine Teilnehmerin an der katholischen Messe:

»Natiirlich sind wir Teil von Québec. Wir sind gut integriert, schon seit vielen Gene-
rationen, unsere Kinder sind hier geboren und sprechen Québecois! Haitianer betei-
ligen sich auch an der Politik hier in Québec. Aber trotz allem, es gibt ein starkes
Bediirfnis die katholischen Riten auf eine haitianische Art und Weise durchzufiihren.
Wir machen die Dinge anders, so ist das halt, auf eine hiibschere Weise, mit mehr
Musik und mehr Farben.« (Interview, Montreal 2002)

Dieses Zitat beleuchtet die Ambivalenz zwischen dem Bemiihen, am Katholi-
zismus der Aufnahmegesellschaft teilzunehmen oder dem Wunsch nach ei-
nem Riickzug in einen ethnisierten Religionsraum. Viele Einwanderer neigen
dazu, sich gegeniiber Québec, der einzigen frankophonen Provinz Kanadas,
zu solidarisieren und viele unterstiitzen auch die Separationstendenzen. Die in

114

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE MADONNA, IHRE HAUTFARBE UND IHR KLEID

die Québecer Katholikengemeinde integrierte haitianische Mission bietet den
Migranten daher eine Art Kompromiss, da sie die katholische Religionsaus-
iibung anpassen, also ethnisieren konnen und sich gleichwohl innerhalb der
Québecer Raumlichkeiten aufhalten. Die Debatte dariiber, inwieweit der Kir-
chenraum, die Messe und ihre Litaneien, die Lieder oder die Musik abge&n-
dert werden diirfen, erhitzt daher immer wieder neu die Gemiiter. Und anders
als im Heimatland erhélt hier, in Kanada, die Einigung dartiber, ob Anzeichen
einer Vermischung bzw., wie manche Aktivisten der Mission es nennen wiir-
den, einer Unterwanderung des Katholizismus durch Praktiken des Vodou
auszumachen sein kdnnten, eine besondere Relevanz.

Grenzmarkierungen der haitianischen Mission

Waihrend meiner Feldforschung in Montreal war es mir zur Gewohnheit ge-
worden, jeden Sonntag Nachmittag an der Messe der haitianischen Mission
teilzunehmen und mich anschlieBend zum Kreise der freiwilligen Helferinnen
zu gesellen, die gemeinsam mit dem haitianischen Priester noch einige Stun-
den lang zusammen saflen, Organisatorisches zu besprechen hatten oder die
neusten Ereignisse der haitianischen Communauté austauschten. Besonders
die Diskussionen mit dem Priester, die ich zeitweise mit ihm alleine fortfiihr-
te, halfen mir, die Bedeutung der haitianischen Mission fiir die Gestaltung
haitianischer Identitét in Montreal zu begreifen.

Einer der in der Mission diskutierten Streitpunkte ist beispielsweise die
Verwendung des haitianischen Kreolisch als Kultsprache. Der Priester halt
nicht nur seine gesamte Messe in haitianischem Kreolisch, sondern hat in sei-
nen Anfangsjahren seiner Tatigkeit auch dafiir gesorgt, dass zahlreiche Lieder
und Litaneien aus dem Lateinischen oder dem Franzosischen ins Kreolische
tibersetzt wurden. Dies trug ithm die Missgunst der bourgeoisen Mitglieder der
haitianischen Gemeinschaft ein, da diese sich, wie oben geschildert, dem ge-
bildeten frankophonen Teil der haitianischen Kultur zuordnen und das Kreo-
lisch als Signifikant fiir die verarmte illiterate Bauernkultur ansehen. Eine an-
dere Kritik an der Haitianisierung der katholischen Messe beklagt die dariiber
vollzogene Exklusion anderer kultureller Minderheiten, wie beispielsweise
anglophoner Antillaner, Afrikaner oder Lateinamerikaner, die den Inhalten
der Messe in haitianischem Kreolisch nicht folgen kénnen. Aus diesen Griin-
den wird die Teilnahme an der Messe innerhalb der haitianischen Communau-
té als eine Identitdtsmarkierung empfunden, die durchaus politische Implika-
tionen beinhaltet.'?

12 Zu der in der Diaspora stattfindenden Auseinandersetzung um den Einsatz des
haitianischen Kreolisch als Differenz artikulierendes Instrument und als Identi-
tatsmarkierung der biirgerlichen Klasse siehe z.B. Basch et al. (1994:197-199);
Buchanan (1979); Stepick (1998:80-85). Auch in New York bewirkte die Ein-

115

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEIKE DROTBOHM

Doch nicht nur die innerhalb der Mission stattfindende sprachliche Ethnisie-
rung, sondern auch die Verwendung von Trommeln und Rasseln sowie litur-
gischen Elementen, die nicht dem orthodoxen Katholizismus entspringen, 16s-
ten in den 1980er Jahren eine Kontroverse innerhalb der haitianischen Ge-
meinschaft aus, die bis heute anhilt. Beispielsweise begriiit der Priester die
Gemeinde zu Beginn einer jeden Messe mit »Ay Bobo — oné« (Ehre), worauf
die Gemeinde mit »respe« (Respekt) antwortet. Dies ist eine Begriifungs-
form, die der haitianischen Bauernkultur entspringt. In der wissenschaftlichen
Literatur finden sich auch Hinweise zu den Urspriingen des »Ay Bobo« im
Vodou, allerdings ist eine eindeutige Trennung des Vodou von der haitiani-
schen Bauernkultur ohnehin nicht moglich.

Weitere Uberlegungen zur Haitianisierung des katholischen Raumes be-
schrieb der Priester wie folgt:

»Das Dekor, das wir hier haben, wir versuchen immer, einige Elemente hinzuzufii-
gen, um uns mit dem Raum zu identifizieren. Trotzdem hétten wir gerne einen Ort
fur uns, fur unsere Farben, die Gemilde, die Zeichnungen [...]. Wenn ich die Er-
laubnis hétte, wiirde ich sdmtliche Statuen, die hier sind, entfernen. Dann wiirde ich
lebendigere Farben einsetzen. Was noch? Die Binke, ich wiirde sie im Kreis um den
Altar bauen. Aber dariiber denke ich nicht mehr nach. Friiher, als ich jiinger war,
gab es einige Konflikte zwischen den Eigentiimern und uns. Sie verstanden uns
nicht. Sie kennen Haiti nicht, und da unser Land vielfarbig ist, liecben wir ihre Art
nicht so sehr.« (Interview, Montreal 2002)

In diesen Aussagen des Priesters tiber die Gestaltung der Kirchenrdume spie-
geln sich zwei Ebenen der Auseinandersetzung wider: Nach innen erlebt die
Mission tagtiglich die Auseinandersetzung darum, wie eine Haitianisierung
des Katholizismus aussehen konnte und welche Elemente einer >authenti-
schenc haitianischen Tradition in der Fremde fortgefiihrt werden konnten. Die
Kontroverse zwischen HaitianerInnen, die sich selbst unterschiedlichen sozia-
len Klassen zuordnen, orientiert sich im Moment an der Auseinandersetzung
innerhalb der Mission entlang essentialistisch interpretierbarer Symbole. Nach
auflen wiederum wird das Bediirfnis der Migranten und Migrantinnen nach
Abgrenzung gegeniiber der multiethnischen Umgebung deutlich. Zudem fin-
det die Auseinandersetzung mit der Aufnahmegesellschaft in einem zusitzli-
chen Spannungsfeld statt: Dem Bemiihen, sich einen eigenen ethnischen Reli-
gionsraum zu schaffen, steht das Bediirfnis entgegen, integraler Teil der Auf-

fuhrung des Kreolisch in die katholische Liturgie die Spaltung der katholischen
Gemeinde, da dies von Seiten der biirgerlichen Klasse als eine Degradierung der
haitianischen Kultur, als eine Wegbereitung fiir den Vodou und als eine Isolie-
rung der haitianischen Gemeinde innerhalb des plurikulturellen Umfeldes ver-
standen wurde Stepick (1998:82).

116

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE MADONNA, IHRE HAUTFARBE UND IHR KLEID

nahmegesellschaft zu werden und sich tiber die >unauffillige« Teilnahme an
der religiosen Praxis in die Aufnahmegesellschaft einzufligen.

Die Furcht mancher Haitianer, »ihr¢ Katholizismus konnte von Aullenste-
henden als unchristlich bewertet werden, muss auflerdem vor dem Hinter-
grund der Tatsache eingeordnet werden, dass der haitianische Katholizismus
von Seiten des Vatikans in Rom genaue Observation erfihrt. Jean-Bertrand
Aristide, noch bis Ende Februar 2004 haitianischer Président, begann seine
politische Laufbahn als Priester des katholischen Salesianer-Ordens, der in
den Jahren nach dem Sturz Jean-Claude Duvaliers die Ideologien der Be-
freiungstheologie aufgriff und auf diese Weise die Massen fiir seine Ziele zu
begeistern wusste. Die Politisierung bzw. der Missbrauch seines priesterlichen
Amtes wurden letzten Endes im Jahre 1994 von Seiten des Vatikans mit sei-
ner Exkommunizierung geahndet. Méglicherweise ist dies der Grund dafiir,
dass nicht nur in Montreal, sondern auch an anderen Orten der haitianischen
Diaspora haitianische Frauen und Ménner als besonders fromme und pietit-
volle Katholiken gelten, deren Gebete von anderen ethnischen Gruppen als
inbriinstiger und deren Huldigungen demiitiger zu sein scheinen als die ande-
rer Katholiken (McAlister 1998).

Aufgrund der Tatsache, dass die Parallelitit von Vodou und Katholizis-
mus jedem Haitianer vertraut ist, stellte sich mir die Frage, wie diese Kontro-
versen und das Bemiihen um die Markierung der Grenzen zwischen den Reli-
gionen von dem Priester der Mission, selbst Haitianer, interpretiert wiirde. In
den Gesprichen mit den Gemeindemitgliedern und dem Priester wurde deut-
lich, dass ihnen die Parallelitit der beiden Religionen Katholizismus und Vo-
dou durchaus geldufig ist und sich insbesondere der Priester in seiner alltigli-
chen Arbeit damit auseinander setzen muss. Er wird haufig von Vodouissants
aufgesucht, die ihn, haufig angesichts gravierender gesundheitlicher Proble-
me, um Hilfe bitten. Aus der Perspektive der Vodougldubigen kommen ihm
als Geistlichen die exorzistischen Féhigkeiten zu, derer es zur effizienten
Austreibung der bosen Geister bedarf. Manche Vodouissants sehen ihn als
dem Vodoupriester ibergeordnete, manche als die nachgeordnete Instanz an.
Der Priester der haitianischen Mission erzihlte mir in amiisiertem Tonfall ei-
ne Reihe von Anekdoten, in denen er von den Vodouissants seiner Gemeinde
aufgesucht wurde und die unterschiedlichsten Probleme 16sen sollte, die er als
»Aberglaube« bezeichnete. Er steht diesen Verwicklungen gelassen gegenii-
ber, war er doch mehr als zwanzig Jahre lang im haitianischen Hinterland té-
tig, wo er, so erklirte er mir, die heilende Kunst der Vodoupriester schitzen
gelernt habe und den Vodou als eine Religion verstiinde, die wie auch der Ka-
tholizismus gute und schlechte Seiten in sich vereine.

117

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEIKE DROTBOHM

Jungfrau Maria oder Geist der Verfiihrung?

Nicht zu Letzt ist die Debatte um die Farbe von Haut und Kleid der Madonna
im Zusammenhang mit der haitianischen Volksreligion zu interpretieren, die,
wie oben erldutert, die katholischen Zeichen in den eigenen Kontext iiberfiihr-
te und mit vodouesken Inhalten versah. Notre Dame du Perpétuel Secours, die
auf der Abbildung zu sehen war, findet sich also nicht allein dort vor dem ka-
tholischen Altar, sondern auch in den privaten Rdumen, héiufig in den Schlaf-
zimmern oder den Kellerraumen der Gldubigen, integriert in Hausaltire zur
Ehrung der Geister des Vodou. Dort représentiert das Bild, das ehemals der
Abbildung der katholischen Heiligen diente, Erzulie, den Geist der Liebe, der
Mutterschaft und der Verfithrung. Dieser Lwa erscheint in Montreal in zwei
Varianten: als Erzulie Freda und Erzulie Dantor, die sich voneinander stark
unterscheiden.

Erzulie Freda wird als Verkérperung der Weiblichkeit und Fruchtbarkeit
beschrieben, die sanftmiitig und liebevoll mit ihren Anhdngern umgeht, fiir
Verfiihrung und Romantik zusténdig ist und sich gerne mit Statussymbolen
umgibt. Sie hat einen sehr hellen Hautton, trigt ihre Kleidung in zartrosa oder
hellblau, isst am liebsten Huhn mit Ananas und Reis und flirtet gerne mit ih-
ren ménnlichen Anhédngern. In der Wissenschaft wird Erzulie Freda u.a. als
Verkorperung unstillbarer menschlicher Wunschtraume gedeutet, die dafiir
zustdndig sei, die Sehnsiichte der Glaubigen zu visualisieren und dadurch
gleichzeitig das Vermdgen der Menschen zu trdumen, zu unterstiitzen (Deren
1992:160). Andere wiederum, wie beispielsweise Terry Rey, beschreiben sie
in politischer Hinsicht als ein Abbild menschlichen Begehrens, das dem Wil-
len der ldndlichen Massen gegeniiber der luxuriosen Lebensweise der weillen
Herren ein Gesicht zu geben vermag. Er analysiert den Lwa im Kontext des
die Nation dominierenden Klassenkampfes und deutet die auch in der Ge-
genwart andauernde Huldigung des Lwas als Ausdruck der andauernden so-
zio6konomischen Ausgrenzung (Rey 1999).

Erzulie Dantor dagegen ist eine schwarzhéutige, eine dickleibige, bur-
schikose, fast grobschldchtig wirkende Frau, die furchtbar wiitend und jih-
zornig werden kann. Dantors Lieblingsfarben sind rot und dunkelblau und am
liebsten isst sie frittiertes Schweinefleisch mit roten Bohnen und trinkt Un-
mengen von Rum. Dantor, die innerhalb Haitis weit weniger populdr ist, er-
fahrt in der Diaspora eine Aufwertung (Drotbohm 2005:276-279). Die beiden
wichtigsten ikonographischen Details ihrer Darstellung, das Kind in ihrem
Arm und die Narben in ihrem Gesicht, verweisen auf die Assoziationen der
Glaubigen mit diesem Geist: Mutterschaft und Kémpfernatur. Dantor wird als
eine jener Frauen beschrieben, die einen deutlichen Beitrag zur Haitianischen
Revolution leisteten und die im Kampf um ihr Kind ihre Sprache verlor
(Dayan 1998). Thre Kampfernatur, ihr Gerechtigkeitssinn und ihre bedin-

118

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE MADONNA, IHRE HAUTFARBE UND IHR KLEID

gungslose Hinwendung zu ihren Kindern machen Dantor heute bei den meis-
ten von mir befragten Vodougldaubigen in Montreal zu einem der Favoriten
unter den Lwas.

Die vorliegende Abbildung, Notredam Dayiti, soll (eigentlich) Notre Da-
me du Perpetuel Secours darstellen, die Landespatronin (des Landes), um die
sich ein besonderer Mythos rankt. Haiti wurde im Winter der Jahre 1881/82
von einer Pockenepidemie heimgesucht, der bis zum Mirz 1882 schon
100.000 HaitianerInnen zum Opfer fielen. Ein landesweit gesprochenes neun-
tagiges Gebet, eine Novene zu Ehren von Notre Dame du Perpétuel Secours,
fiihrte schlieBlich, so sagt es die Legende, zu starken Regenfillen, die als eine
Reinigung der Insel verstanden wurden und die Pockenplage beendeten (Rey
1999:162-175).

An der Bandbreite von sehr unterschiedlichen Frauengestalten wird deut-
lich, dass vodougldaubige Haitianer angesichts der auf dem Gemailde abgebil-
deten Madonna nicht nur die Frage der sozialen Klasse, sondern auch rassen-
spezifische Interpretationen diskutieren. Ebenso wie in Haiti wird Freda, die
Hellhautige, der stddtischen Elite zugeordnet und Dantor, die Dunkelhautige,
reprasentiert die d&rmere Bevolkerung aus Haitis Hinterland. Angesichts der
nicht wirklich hellhdutigen und nicht wirklich dunkelhdutigen Madonna ha-
ben wir es also bei dieser in Montreal stattfindenden Debatte mit der Vermi-
schung unterschiedlicher Marien- und Geisterdarstellungen zu tun, die aus
historischen und kulturellen Griinden nur schwer auseinander zu dividieren
sind, auch wenn das die haitianischen Katholiken in Montreal gerne hétten.

Fazit: Vom Synkretismus zur Markierung
interner Differenzlinien

Die innerhalb der haitianischen Mission stattfindende Debatte um die Haut-
farbe und die Kleidung der auf dem Gemilde abgebildeten Jungfrau Maria
beleuchtet unterschiedliche Perspektiven, mit denen sich haitianische Migran-
tinnen und Migranten in Montreal religiosen Symbolen und Rdumen anné-
hern. Wihrend die Markierung der Grenze zwischen Katholizismus und Vo-
dou im Heimatland Haiti weniger notwendig war, sondern die religiosen Sys-
teme neben einander existieren und sich gegenseitig ergénzen konnten,
wichst in der Diaspora das kollektive Bediirfnis nach einer genaueren Mar-
kierung der Grenzen zwischen den einzelnen religiésen Bezugsfeldern, ob-
wohl gleichzeitig eine groBle Kontinuitit zwischen den Praktiken in der Hei-
mat und der Diaspora festzustellen ist. Auch in der Diaspora suchen Vodou-
glaubige die katholischen Rdume auf und leben Katholizismus und Vodou in
enger Anlehnung, und zugleich wissen haitianische Katholiken um die paral-
lele Praktizierung des Vodou und um die Vermischung religioser Inhalte.

119

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEIKE DROTBOHM

Meine Beobachtungen in der haitianischen Mission Montreals haben sich auf
drei Verhandlungsebenen konzentriert: Erstens die interne Unterscheidung
der haitianischen Katholikengemeinde entlang Klassen- (und Bil-
dungs)zugehorigkeit, zweitens die Abgrenzung gegeniiber der christlichen
Mehrheitsgesellschaft und somit auch gegeniiber einem mehr oder weniger
yorthodoxen« Katholizismus, und drittens die Abgrenzung gegeniiber anderen
Einwanderergruppen, welche die gleichen Kultraume aufsuchen und Zeugen
der haitianischen Religionsausiibung sind.

Vor dem Hintergrund der Einwanderungsgeschichte und der Position hai-
tianischer Migranten innerhalb der kanadischen Gesellschaft wurde deutlich,
dass klassenspezifische Betrachtungsweisen in der Diaspora an Gewicht ge-
wonnen haben und die Frage, ob man sich moglichst unauffillig in den Qué-
becer Katholizismus integrieren oder die eigene Religion stirker ethnisieren
sollte, innerhalb der haitianischen Mission einen groen Raum einnimmt. Der
katholische Priester wirkte in diesem Zusammenhang als eine Art Vermittler,
der um die unterschiedlichen Positionen und Abgrenzungsbediirfnisse weil,
selbst aber weniger an einer deutlichen Distinktion, denn an der Integration
von Christen jedweder Couleur sowie an der Solidarisierung mit dem Heimat-
land Haiti interessiert ist.

Der Bezug zu den Geistern des Vodou, den Erzulies, vergroBerte das
Fenster zu den Vodou praktizierenden Katholiken, die im Zuge ihrer rdumli-
chen Mobilitdt innerhalb der Stadt verschiedene religiose Systeme aufsuchen
und auf diese Weise die Huldigung an eine Vielzahl von Géttern und Geistern
leben konnen." Das bipolare Kontinuum kreolischer Religiositit, das jeweils
zwischen den Polen Stadt und Land, weiler Bildungselite und schwarzer
Landbevolkerung, Katholizismus und Vodou, Jungfrauen und Geistern chan-
giert, setzt sich im multikulturellen urbanen Miteinander modernen GroB3-
stadtlebens fort, wenngleich unter verdnderten Vorzeichen. Von beiden Polen
aus betrachtet, wirkt Religion als eine bedeutende Ressource fiir die Artikula-
tion von kultureller sowie sozialer und klassenspezifischer Differenz, wobei
die Grenzlinie zwischen den religiésen Symbolen und Riten stindig verwisch-
en und daher immer wieder neu gezogen werden miissen.

13 Im vorliegenden Artikel standen die Auseinandersetzungen innerhalb der haitia-
nischen Mission im Vordergrund und die Perspektive der Vodoupraktizierenden
wurde nur am Rande aufgegriffen. Zur Rolle des Vodou in Montreal, die Durch-
fuhrung von Konsultationen und Zeremonien sowie die Transformation der
Geisterimaginationen siche Drotbohm (2005).

120

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE MADONNA, IHRE HAUTFARBE UND IHR KLEID

Literatur

Basch, Linda/Glick Schiller, Nina/Szanton Blanc, Christina (1994): Nations
Unbound. Transnational Projects, postcolonial predicaments and deterri-
torialized Nation-States. Amsterdam: OPA (Overseas Publishers Associa-
tion).

Berkin, Helmuth (Hg.) (2006): Die Macht des Lokalen in einer Welt ohne
Grenzen. Frankfurt a. M., New York: Campus.

Bhabha, Homi (1994): The Location of Culture. London: Routledge.

Brown, Karen McCarthy (2001 [1991]): Mama Lola: a Vodou priestess in
Brooklyn. Updated and Expanded Edition. (Comparative Studies in Reli-
gion and Society, 4). Berkeley/Los Angeles: University of California
Press.

Buchanan, Susan Huelsebusch (1979): Language and identity: Haitians in
New York City. In: International Migration Review (Staten Island, NY),
13 (2), S.298-313.

Carnes, Tony/Karpathakis, Anna (Hg.) (2001): New York Glory. Religions in
the City. New York, London: New York University Press.

Cosentino, Donald J. (Hg.) (1995): Sacred Arts of Haitian Vodou. (UCLA
Fowler Museum of Cultural History). Los Angeles: University of Califor-
nia Press.

Dayan, Joan (1998 [1995]): Haiti, history, and the gods. Berkeley, Los Ange-
les: University of California Press.

Dejean, Paul (1990 [1978]): D 'Haiti au Québec. Montréal: Cidihca.

Deren, Maya (1992 [1953]): Der Tanz des Himmels mit der Erde. Die Gotter
des haitianischen Vodou. Wien: Promedia.

Desmangles, Leslie G. (1992): The Faces of the Gods. Vodou and Roman Ca-
tholicism in Haiti. New York: University of North Carolina.

Drotbohm, Heike (2005): Geister in der Diaspora. Haitianische Diskurse
tiber Geschlechter, Jugend und Macht in Montreal, Kanada. Marburg:
Curupira.

Gagnon, Julie E./Germain, Annick (2001): Espace urbain et religion: es-
quisse d’une géographie des lieux de culte minoritaire de la région de
Montréal. Unverodffentlichte Studie des INRS-Urbanisation, Culture et
Société. Université de Montreal.

Glick Schiller, Nina/Fouron, Georges Eugene (2001): Georges Woke Up
Laughing. Long-distance nationalism and the search for home. Dur-
ham/London: Duke University Press.

Glick Schiller, Nina/Caglar, Ayse/Guldbransen Thaddeus C. (2006): Jenseits
der »ethnischen Gruppe« als Objekt des Wissens: Lokalitit, Globalitit und
Inkorporationsmuster von Migranten. In: Berkin (Hg.): Die Macht des Lo-

121

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEIKE DROTBOHM

kalen in einer Welt ohne Grenzen. Frankfurt a. M., New York: Campus, S.
105-144.

Hurbon, Laénnec (1995): Voodoo. Search for the Spirit. Paris: Gallimard.

Hurbon, Laénnec (2002): Dieu dans le vodou haitien (Nouv.édit). Paris: Mai-
sonneuve & Larose.

Labelle, Micheline/Larose, Serge/Piché, Victor (1983): Emigration et immi-
gration: les Haitiens au Québec. In: Sociologie et Sociétés, Vol. 15 (2), S.
73-88.

Labelle, Micheline (1978): Idéologie de Couleur et Classes Sociales en Haiti.
Montréal: Les Presses de L’Université de Montreal.

Leiris, Michel (1981 [1978]): Das Auge des Ethnographen. Ethnologische
Schriften II. Frankfurt a. M.: Syndikat.

McAlister, Elisabeth (1998): The Madonna of 115" Street revisited: Vodou
and Haitian Catholizism in the age of transnationalism. In: Stephen War-
ner/Judith G. Wittner (Hg.): Gatherings in Diaspora: religious communi-
ties and the new immigration. Philadelphia: Temple University Press, S.
123-160.

Métraux, Alfred (1958): Le vaudou haitien. Préface de Michel Leiris. Paris:
Gallimard.

Mintz, Sidney/Trouillot, Michel-Rolph (1995): The Social History of Haitian
Vodou. In: Donald J. Cosentino (Hg.): Sacred Arts of Haitian Vodou.
(UCLA Fowler Museum of Cultural History). Los Angeles: University of
California Press, S. 123-147.

Orsi, Robert Anthony (Hg.) (1999): Gods of the City. Religion and the Ameri-
can Urban Landscape. Bloomington/Indianapolis: Indiana University
Press.

Palmié, Stephan (1991): Das Exil der Gétter. Geschichte und Vorstellungs-
kraft einer afrokubanischen Religion. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Potvin, Maryse/Fournier, Bernard (Hg.) (2000): L individu et le citoyen dans
la société moderne. Montréal: Presses de ’université de Montréal.

Potvin, Maryse (1999): Second Generation Haitian Youth in Québec: Be-
tween the >Real< community and the >Represented< Community. In:
Etudes Ethniques au Canada 31 (1), S. 43-72.

Potvin, Maryse (2000): Racisme et citoyenneté chez les jeunes Québécois de
la deuxiéme génération haitienne. In: Maryse Potvin/Bernard Fournier
(Hg.): L’individu et le citoyen dans la société moderne. Montréal: Presses
de I"université de Montréal, S. 185-225.

Rey, Terry (1999): Our lady of class struggle: the cult of the Virgin Mary in
Haiti. Asmara: Africa World Press.

Richman, Karen (1992): »A Lavalas at Home/A Lavalas for Home«: Inflec-
tions of Transnationalism in the Discourse of Haitian President Aristide.
In: Nina Glick Schiller/Linda Basch/Christina Blanc Szanton (Hg.): To-

122

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE MADONNA, IHRE HAUTFARBE UND IHR KLEID

wards a transnational Perspective on Migration: Race, Class, Ethnicity,
and Transnationalism reconsidered. New York: Academy, S. 189-200.

Schmidt, Bettina E. (2002): Karibische Diaspora in New York. Vom »Wilden
Denken« zur »Polyphonen Kultur«. Berlin: Reimer.

Schmidt, Bettina E. (2003): The Presence of Vodou in New York City. The
Impact of a Caribbean Religion on the Creolization of a Metropolis. In:
Gorden Collier/Ulrich Fleischmann (Hg.): A Pepper-Pot of Cultures. As-
pects of Creolization in the Caribbean, Matatu 27-28, Amsterdam/New
York: Ed. Rodopi, S. 213-234.

Shaw, Rosalind/Stewart, Charles (1994): Introduction: problematizing syn-
cretism. In: Dies. (Hg.): Syncretism, Anti-Syncretism: The politics of reli-
gious synthesis. London, Routledge, S. 1-26.

Stepick, Alex (1998): Pride against Prejudice. Haitians in the United States.
Boston, London: Allyn & Bacon.

Stewart, Charles/Shaw Rosalind (Hg.) (1994): Syncretism, Anti-Syncretism:
The politics of religious synthesis. London, Routledge.

Warner, Stephen/Wittner, Judith G. (Hg.) (1998): Gatherings in Diaspora: re-
ligious communities and the new immigration. Philadelphia: Temple Uni-
versity Press.

Wellmeier, Nancy J. (1998): Santa Eulalia’s People in Exile: Maya Religion,
Culture, and Identity in Los Angeles. In: Stephen Warner/Judith G. Witt-
ner (Hg.): Gatherings in Diaspora: religious communities and the new
immigration. Philadelphia: Temple University Press, S. 97-121.

123

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839409404-004 - am 14.02.2026, 12:48:41.



https://doi.org/10.14361/9783839409404-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

