
5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 229

scher Ideen in den Fragmenten der 1930er Jahre einer modifizierten Literarisierungs-
strategie in Bezug auf den Weltanschauungsdiskurs verdankt. Diese Strategie nimmt
die ironisierende Tendenz der kanonischen Romane zugunsten einer mimetischeren
und dadurch empathischeren und ‹positiveren› Herangehensweise zurück.

An der modellhaften Weltabbildung, die im Weltanschauungsdiskurs und -roman
mittels einfacher Bildspender stattfindet, partizipieren die Texte mit einer modellhaf-
tenWeltabbildung, die sich auf moderne Mythen- und Mystikrezeption stützt. Unmit-
telbar fällt bei der Lektüre der Fragmente auf, wie viel Textanteil die entsprechenden
Passagen erhalten; diesem Material und seiner Funktion für die literarischen Figuren
werden gewichtige Partien der Fragmente gewidmet – tendenziell je weiter die Bear-
beitung voranschreitet, desto mehr.109 Zugleich bewahren die Texte aber auf der Ebene
der Narration einen kritischen Zugang, indem sie die Rolle des Individuums dabei fo-
kussieren und problematisieren. Im literarischen Instrument des beispielhaften Indi-
viduums, das imWeltanschauungslaboratoriummythisch odermystisch affiziert wird,
kommtbeides zusammen: zumeinender hoheAbstraktionsgrad einer literarischenAn-
thropologie, die Kulturkrise und Nationalsozialismus aus derselben Quelle einer welt-
anschaulich zersplittertenWelt erklärenwollte, und zumanderen eine literarische Ima-
gination,die dieVerführbarkeit von Individuen auf der SuchenachAntworten auf letzte
Fragen vergegenwärtigenwollte.Genau solche Individuen sind es denn auch, die in den
fragmentarischenWerken der 1930er ausführlich zuWort kommen.

Neu und radikal ist daran die Justierung zweier genuin literarischer ‹Stellschrau-
ben›, an denenMusil undBroch in den 1930er Jahrendrehen:DieVerkleinerungundmi-
krokosmischeModellierungder erzähltenWelt erlaubt es,partizipierend andieBedürf-
nisse und Versprechungen des Weltanschauungsdiskurses anzuschließen, sie auszu-
breiten und ihren Reiz zu vergegenwärtigen. Und die narratologischen Kategorien von
Stimme und Modus erlauben es, diesen Diskursanschluss mit den Mitteln der Fiktion
als dieErfahrungen fehlbarer Subjekte zugestalten.Die experimentierfreudigeNeujus-
tierungdieser Elemente prägtMusils undBrochs poetische Schwellenüberschreitung in
den Fragmenten der 1930er Jahre.

5.2 Welt Verkleinern: Mikrokosmos und Modell

5.2.1 Weltanschauung in der Provinz

NachdemMusil imMai 1933 ausBerlin,woHitler rapide seineMacht konsolidierte,nach
Österreich zurückgekehrt war, fanden sich nun beide Schriftsteller in der Wiener Ter-
rorwelle des Sommers 1933 wieder, die in Bürgerkrieg und Austrofaschismus führte.110

In der Zeit bis zum «Anschluss» erlebten sie inWien Straßenkämpfe, Attentate, Brand-,
Säure-,Handgranatenanschläge, vonNazibomben gesprengte Infrastrukturwie Kabel-

109 Dies ist der zweiten Fassung der Verzauberung von 1936 ebenso leicht abzulesen wie den Fortsetzungs-
reihen des Mann ohne Eigenschaften zur selben Zeit.

110 Vgl. Gerhard Botz: Gewalt in der Politik. Attentate, Zusammenstöße, Putschversuche, Unruhen in Österreich
1918 bis 1938. 2. Aufl. München: Fink, 1983, 215f.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

leitungen und Telefonzellen, den Juliputsch, nationalsozialistische Massendemonstra-
tionen sowie den ideologisch ausgeschlachtetenMord anMoritz Schlick.111Musilmach-
te sich trotz Sympathien für Dollfuß (über dessen Ermordung er dann aber trotzdem
kein Wort verlor) keine Illusionen darüber, dass auch in Österreich die Nationalsozia-
listen an die Macht kommen würden,112 und verachtete die damit einhergehende «Kul-
turpolitikskultur», die reaktionäre Künstler in einflussreiche Positionen hob (vgl. TB II,
1242). Nicht nur die Rezensenten erwarteten von den Romanciers vor diesem Hinter-
grund nun etwas Positives, das nicht mehr nur Kritik wäre – auch die poetologischen
Konzepte, die für die Darstellung einer nun historischen Zeitdiagnose entwickelt wa-
ren, bedurften angesichts dieser Zustände einer Aktualisierung.

Angesichts der Großstadtpanoramen der kanonischen Hauptwerke mag es zu-
nächst überraschen, dass sich beide in der Folge (auf unterschiedliche Weise) beim
Provinzroman bedienten. Sie konnten dabei jedoch auf eine literaturgeschichtliche
Tendenzmit hohemWiedererkennungswert bei ihrer Leserschaft bauen:

Ab Mitte der 1920er Jahre lässt sich aus der Entwicklungsgeschichte des Mann ohne Eigen-
schaften ablesen, wie die Satire der Verhältnisse in Vorkriegsösterreich langsam zurück-
zuweichen beginnt vor verklärender Ironie – Kakanien wird geboren. Der Zusammenfall
mit einer literarhistorischen Zäsur, die man 1927–1930 ansetzt, wo die Abkehr vom Groß-
stadtroman und die Hinwendung zur Provinz und zum habsburgischen Mythos in der ös-
terreichischen Literatur eine Rolle zu spielen beginnen, ist zumindest zu registrieren und
gewiss kein Zufall.113

Dass sich weder Broch noch Musil dem Provinzroman oder gar der Blut-und-Boden-
Literatur zuschlagen lassen wollten, muss nach den bisherigen Ausführungen kaum
noch einmal betont werden.Wenn sie nun selbst Mitte der 1930er Jahre eine Wendung
in kleine, isolierte Erzählräume nahmen, dann sicher nicht, weil sie auf die Dividenden
einer modischen Textgattung spekulierten, sondern weil Anleihen bei dieser Gattung
ein bislang ungenutztes Potential ihrer Poetologien zu aktualisieren versprachen: den
modellhaften Experimentalraum, an dem sich weltumspannende Phänomene im Klei-
nen durchspielen ließen.Auf diesen funktionalenGrund spielt Broch direkt an,wenn er
bekundet, «den Schauplatz in ein einsames Gebirgsdorf verlegt [zu haben], dessen Ab-
geschiedenheit es erlaubt, einfachsteGestaltungslinien zuziehen» (KW3,384).Zugleich
versprach Provinzialisierung der erzählten Welt auch Annäherungsmöglichkeiten in
Gattungsfragen. Solange Musil und Broch in ihren Meta-Weltanschauungsromanen
die Zerrissenheitsdiagnose ihrer Zeitgenossen in Großstadtszenarien durchgespielt
hatten, war damit im Grunde bereits ein impliziter Gattungsbruch verbunden. Wenn
eine Gattung aber die für den Weltanschauungsroman konstitutive «charakteristi-
sche Abgeschlossenheit, Abgeschiedenheit und panoramatische Überschaubarkeit»114

111 Vgl. die Chronik bei Botz, Gewalt in der Politik, 360ff. Vgl. auch Gerhard Tomkowitz und Dieter Wagner:
Ein Volk, ein Reich, ein Führer. Der «Anschluss» Österreichs 1938. 2. Aufl. München, Zürich: Piper, 1988. Zu
Schlick vgl. bereits oben Abschnitt 3.3.

112 Corino, Biographie, 1146ff.
113 Fanta, Krieg. Wahn. Sex. Liebe, 128.
114 Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 269.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 231

des Schauplatzes paradigmatisch aufbieten konnte, so war das der Provinzroman,
insbesondere als Vorläufer der Blut-und-Boden-Literatur im Rahmen der Heimat-
kunst. Der Heimatkunstroman erscheint deshalb bei Brasch als frühes Musterbeispiel
weltanschaulich-kulturkritischen Erzählens.115 Die Romane formulieren entlang ihrer
antimodernen Basisdichotomie Stadt/Land dieModerne «als Verlust von Ganzheitlich-
keit und Sinnhaftigkeit, sozial als Übergang von Gemeinschaft in Gesellschaft sowie
ökonomisch als Untergang des Wirtschaftsmodells des ‹ganzen Hauses› am Übergang
zur kapitalistischen Wirtschaftsform»116. Daran schließen sie das Heilsmodell ihrer
Helden an, die einsam auf dem Land, das vormoderne Sinnhaftigkeit vermittelt,117 zu
einer ‹gesunden› LebensformundWeltanschauung zurückfinden.DiesesGattungsspiel
konnten undwolltenDie Schlafwandler undDerMann ohne Eigenschaften als Großstadtro-
mane von vornherein nicht mitspielen, obwohl sie dasselbe Problemfeld bearbeiteten:
Ihre urbanen Schauplätze boten sich zwar für die Ausgestaltung der Entfremdungsdia-
gnose an, nicht aber für die Versuche, Entfremdung in Provinz undNatureinsamkeit zu
heilen.DieseVersuchefindennur als Referenzen statt. Sowerden etwa inMusils Roman
Meingasts nach Nietzsche stilisierte einsame Berggipfel nur referenziert, ebenso wie
Dr. Strastils Bergurlaub nur als Gespräch im urbanen Setting der Straßenbahn statt-
findet oderWalters Naturverbundenheit nur in schmutzigen Schuhen dargestellt wird.
Gleichermaßen beschränkt sich in Brochs Roman Lohbergs lebensreformerische Ener-
gie auf das, was er seinen Zeitschriften aus der Schweiz entnimmt, nie jedochmacht er
sich selbst aus Mannheim in die Schweiz und zum Monte Verità auf. Die Darstellung
von Provinz bot somit für beide Romanciers ein ungenutztes Potential zur weiteren
Annäherung an die populären Äußerungsformen desWeltanschauungsdiskurses.

Zu diesen Äußerungsformen hatten Broch undMusil kein unkompliziertes Verhält-
nis. Im «Weltbild des Romans» sortiert Broch die «Dichter der […] Heimaterde», wie
Ganghofer, nicht bei der wahren Romankunst ein, sondern bei der «Reportage», die am
«starren und dogmatischen Realitätsvokabular» klebe (KW 9/2, 105). Musil wurde noch
deutlicher.

Heimatkunst: das ist das Vereinsbanner der Leute, die das Wimmerl im eignen Gesicht
erhabener dünkt als der Monte Rosa auf Schweizer Gebiet. Es gibt sie bei allen Nationen;
ich fühle nicht mit ihnen, was sie aber nicht gehindert hat, sich wie ein Ausschlag in sämt-
lichen Landesfarben zu verbreiten. (GW II, 663)

AuchdenKreisHansSepps imMannohneEigenschaften verortet er viaUlrich imgeistigen
Umfeld der Heimatkunst:

[V]erträglich vereint mit dieser abstrakten Absicht [des Expressionismus], ohne viel äu-
ßere Umstände unmittelbar eine «Wesenschau» des Geistes und der Welt hinzubildern,
fand sich aber auch die konkreteste und beschränkteste vor, nämlich die der Heimat-
kunst, wozu diese jungen Leute sich durch ihre deutschen Seelen und deren dienende
Ehrfurcht verpflichtet glaubten […]. (GW I, 553)

115 Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 222f.
116 Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 222.
117 Vgl. Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 226.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Wie angemerkt, bringt Ulrich aber gerade für Hans Sepp und seine Freunde ein uncha-
rakteristisch weitgehendes Verständnis auf. Entsprechend differenziert stellt sich auch
Musils eigener Umgangmit demHeimatroman dar. Er hat ihm den zweiten Teil seines
Essays «Bücher und Literatur» gewidmet. Terminologisch baut er auf einem polemi-
schen Geniebegriff auf, der sich aus dem weltanschaulichen Partikularismus der zeit-
genössischen Publizistik speist:

Noch mehr als einzelne Kritiker sind ganze Kreise hermetisch gegen einander abgedich-
tet. Sie werden gebildet von bestimmten Typen von Verlagen, zu denen bestimmte Typen
von Autoren, Kritikern, Lesern, Genies und Erfolgen gehören. Denn das Bezeichnende ist,
daß man in jeder dieser Gruppen ein Genie werden kann, wenn man eine bestimmte Auf-
lagenhöhe erreicht, ohne daß die anderen Gruppen davon etwas merken. (GW II, 1163)

WieBrochnennt er dabeiGanghofer als zuUnrecht auf den literarischenOlympderZeit
Gelangten, widmet sich dann aber ausführlich dem Grimmingtor von Paula Grogger. Er
schießt dabei, aus derDiagnose sozialenPartikularismus kommend,zielstrebig auf den
mythologischen Totalitätsanspruch dieses «Bauernromans» los.

Dem Dichter bieten [die Bauernfamilien] das herkömmliche Bild breit gegründeten Da-
seins; das sind noch Familienbäume, unter deren Ästen man Chroniken schreiben kann,
während darüber Sonne, Mond und Sterne ihren stillen, unbegreiflichen Gang gehen!
(GW II, 1171)

Von diesem Punkt ausgehend versuchtMusil seine in denDeckmantel der Literaturkri-
tik gehüllten ästhetischen Begriffe als Desiderate der Gegenwartskultur zu entfalten.
Dabei treten zwei zentrale Begriffe hervor, die, auf Literatur angewandt, gegensätzli-
che Ergebnisse zeitigen: Weltanschauung und Kritik. Groggers Roman ist ihm Expo-
nent eines zunächst einmal legitimen Bedürfnisses einer von Entfremdungsgefühlen
bedrückten literarischen Öffentlichkeit:

Seine Aufgabe ist die bekannte: stark zu sein, herrisch zu sein, schweigsam zu sein, in Ein-
klang zu sein; letzteres mit sich, mit der ihn umgebenden Natur, mit dem, was über uns
schwebt. Das ist nachgerade ein Mythus geworden; ein Sommerfrischlermythus und Un-
schuldstraum der in den Städten Billard spielenden Bauernenkel, welche dort Kaufleute
oder Beamte sind und auf den Unsegen der Großstadt schimpfen. Es hat schon viele Dich-
ter angezogen, uns dieses verlorene Innenparadies zu beschreiben. Und man kann nicht
sagen, daß wir diesen Naturverkündern abgeneigt waren. Weit eher sind wir überbereit,
in jedem Augenblick die Schwelle des zwanzigsten Jahrhunderts zu überschreiten, und
sei es auch rückwärts: es wäre wunderschön, statt zwischen Logarithmen, Börsenkursen
und schlechten Theaterstücken zu leben, die Schwalben um den Kirchturm fliegen zu se-
hen. (GW II, 1171)

Allerdings,unddawird dieKritik zurKritik, siehtMusil inGroggersRoman,den er aus-
führlich zitiert, eine unzulässige Reduktion bei der literarischen Behandlung sozialer
Bedürfnisse amWerk.Die Ambition, einewahre Lebensalternative derModerne zu ent-
werfen, sieht er zurechtgestutzt auf die «Kleinkrämerei» der Weltanschauung. Damit

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 233

ist der weltanschauliche «Trost in der Moderne»118 angesprochen und als ungenügend
verworfen.Musil sucht imHeimatroman «greifliche Erhärtung» und findet stattdessen
Klischees und «hergebrachte[] Vorstellungen» (GW II, 1173). Der weltanschauliche Hei-
matroman, so wie Grogger ihn gestaltet, ist für Musil, statt ein Teil der Lösung, ein Teil
der heteronomen Übernahme der Literatur durch die gesellschaftlichen Partikularis-
men, die er im ersten Teil seines Essays beschrieben hat:

Kritik – nicht als Begriff, wohl aber in jedem einzelnen Versuch der Ausführung – gerät
dabei an eine Grenze. Jedes Buch von Rang enthält eine Weltanschauung (nicht intellek-
tuell herauspräpariert, eher wie das Widerspiel von Feuer an Wänden), und diese bildet
einen großen Teil seines Werts; Kritik von Weltanschauungen ist aber eine ganz ande-
re Aufgabe als Kritik von Dichtungen und jedenfalls eine viel zu große, als daß man sich
jedesmal nebenbei mit ihr einlassen könnte. Es ist unserem Zeitalter vorbehalten gewe-
sen, diese Schwierigkeit zu offenbaren, man hatte früher wenig Gelegenheit, sie zu be-
merken; jedoch heute gibt es in Deutschland eine katholische, eine völkische, eine sozia-
listische, eine kommunistische Dichtung […]. (GW II, 1176)

AnMusils Kritik fällt bei aller beißenden Ironie auf, dass er denHeimatroman zwar un-
nachgiebig auf seine Mängel untersucht, ihn prinzipiell aber als satisfaktionsfähig be-
handelt. Früh fälltwieder das Signalwort vom ‹Positiven›, das sich beiGrogger, soMusil,
durchaus andeute und den Appetit wecke:

Da man beim Lesen des «Grimmingtors» bald etwas von einer Begabung merkt, die kei-
neswegs nur aus romantischer Verneinung des städtischen Selbst besteht, sondern po-
sitiv mit erlebter Kenntnis schaltet, stellt sich das nüchtern-leidenschaftliche Verlangen
nach genauer Rede und Antwort ein. (GW II, 1171)

Somit verwirftMusilGroggersGrimmingtor keineswegspauschal.DerRoman liefert ihm
ausreichend Ansätze, das «nüchtern-leidenschaftliche Verlangen» überhaupt einmal zu
wecken. Dass es letztlich unbefriedigt bleibt, ist der zentrale Mangel und Ergebnis ei-
nes auf die Literatur übergegriffenen weltanschaulichen Partikularismus. Seine Kritik
richtet sich nicht gegen die literarische Provinz an sich, sondern dagegen, dass sie im
Weltanschauungsroman heteronom funktionalisiert wird und ihr Potential zu ‹positi-
ver› Kunst nicht verwirklicht.Zu sehr klebe sie an einseitigenBegriffen von «Leben» und
«wahrhaft Lebendige[m]» (GWII, 1178f.), statt sich eines kritischenund «geistigen»Ver-
fahrens zu bedienen. So kann er denHeimatroman und den Impressionismus, von dem
er ihn historisch herleitet, unter derselben fundamentalen Kritik zusammenfassen.119

Gegenmittel ist eine Metaebene, nämlich die «Kritik» als Medium des «Geistes».
Hier macht sich Musils schriftstellerischer Habitus mit Macht geltend: Es ist die kriti-
sche Kunst eines poeta doctus, die geeignet wäre, «denWeltanschauungswucherungen

118 Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 237.
119 Vgl. hier abermals die doppelten Frontstellungen, die Musil im literarischen Feld einnimmt: Norbert

Christian Wolf: Salto rückwärts in den Mythos? Ein Plädoyer für das «Taghelle» in Musils profaner Mys-
tik. In: Profane Mystik? Andacht und Ekstase in Literatur und Philosophie des 20. Jahrhunderts. Hrsg. von
Wiebke Amthor. Berlin: Weidler, 2002, 255–268, hier 265; Wolf, Zwischen Diesseitsglauben und Welt-
abgewandtheit, 227ff.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Kräfte zu entziehen, die sie ihnen bisher sorglos gewährt hat» (GW II, 1177). Die Rück-
führung des «Geistes» in die Kunst auf diesem Wege könnte, so darf man Musil lesen,
weltanschaulichem Reduktionismus selbst in der literarischen Provinz Einhalt gebie-
ten. Freilich, so ist ebenfalls zu konstatieren, formuliert Musil sein Rezept nicht aus,
sondern belässt es bei der Andeutung einer «verwickelte[n] Frage des Ineinander», die
an die Stelle fertigerWeltanschauung gesetzt werdenmüsse (GW II, 1180).Wie das «In-
einander» von Kritik und «Leben» in der literarischen Provinz aussehen konnte, zeigen
bei Broch undMusil erst die Fragmente der 1930er Jahre.

Auf die großen Gesellschaftspanoramen von 1932 folgt in der Verzauberung also das
Bergdorf, im apokryphenMann ohne Eigenschaften die Zweisamkeit der Geschwister im
privaten Garten. Die Perspektiven verengen sich auf kleinere Räume, zugleich werden
Ansprüche auf überzeitlich und überpersönlich gültige Totalitätsdarstellung, wie sie
der Weltanschauungsdiskurs stellt, kritisch aktualisiert. Welche Funktionen erfüllen
dieneuenRaummodelle?NachwelchenKonzeptenwerden siemodelliert,umgeeignete
Bedeutungsträger für den universalen Geltungsanspruch abzugeben? Wie reflektieren
die Texte selbst das Verfahren, über die Reduktion auf der Ebene der Signifikanten –
Vereinfachung der Erzählsituationen – zu größerer Allgemeinheit auf der Ebene der
Signifikate – allgemeinerer Geltung – zu gelangen, ein Verfahren, dessen ungenügen-
de Ergebnisse sie in ihrer Weltanschauungskritik bereits bloßgestellt hatten? Diesen
Fragen widmen sich die folgenden Abschnitte. Nach dem einleitenden Blick auf Musils
Behandlung des Heimatromans ist dabei zunächst zu klären, wie sich auch Broch in
der direkten Vorbereitung der Verzauberungmit der literarischen Provinz aus nächster
Nähe auseinanderzusetzen begann –wofür er den Umweg über denMythos wählte.

5.2.2 Stadtflucht in der Verzauberung: Mythische Modelle

Mythos und Provinz

Was sich in Musils Kritik an Paula Grogger andeutet, findet sich in anderer Form auch
bei Broch wieder: Ein Projekt, weltanschaulich fixierte Heimatkunst aus dem eigenen
schriftstellerischen Habitus heraus zu überbieten.

In einem langen Brief an Daniel Brody hat Broch im Oktober 1934 die Grundsät-
ze festgehalten, aus denen das Bergroman-Projekt entstehen sollte. Als dessen «Auf-
gabe» bezeichnet er die «Darstellung der innern und äußern mythischen Vorgänge des
Menschen»,und als dessenEntstehungsgrundlage die «völlige Abriegelungder äußeren
Welt», das heißt den Aufenthalt des Autors auf dem Land.120 Broch wird diese Bedin-
gung seines Schreibens schrittweise erst in Laxenburg (Anfang 1935) und dann, wie er
Brody schon hier ankündigt, im «tirolische[n] Gebirge»121, d.h. imDorfMösern (Herbst
1935) schaffen. Als Gewinn daraus verspricht er sich den Fortschritt seiner «Dichtung»:
«Sicher ist nur, daß es noch tiefer als die Schlafwandler in die Ur-Erinnerung und in die

120 Broch und Brody, Briefwechsel 1930-1951, 585f.
121 Broch und Brody, Briefwechsel 1930-1951, 586.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 235

Ur-Sphäre dringen wird, und daß darin das liegt, was man dichterische Entwicklung
nennt.»122

Broch hat seine Entscheidung für die Szenerie eines Bergdorfs mit Selbstkommen-
taren begleitet, und auch seine Essays und Briefe dokumentieren, wie er sich für die
Verzauberung – die ja nicht umsonst auch den Arbeitstitel «Bergroman» trug –mit dem
zeitgenössisch angesagten Provinzsujet befasste. Er streift in diesen Reflexionen zum
Teil kritisch, zumTeil affirmativ die literarischenGenres, die konstitutiv auf Agrarideo-
logie und/oder Provinzialität beruhen: Heimat- und Blut-und-Boden-Romane. Von ih-
nen grenzt er sich ab, aus ihnen bezieht er aber auch Anregungen und Maßstäbe. Leit-
idee hinter dieser Beschäftigungmit Landliteratur ist die Vorstellung literarischer Sim-
plizität. Damit befindet er sich im Einklang mit literarischen Strömungen seiner Zeit;
die Referenz ist Goethe: «Indem Goethe eine kleine Welt ‹groß›, homerisch, mit klassi-
schem Anspruch darstellt, liefert er den deutschen Dichtern des 19. Jahrhunderts den
Beweis, daß es nicht auf stoffliche Fülle, auf die komplizierteren Verhältnisse der mo-
dernen Gesellschaft oder auf die ‹große Welt› der Höfe und Hauptstädte, sondern auf
einfache Urverhältnisse ankommt. Eben das einfache Leben läßt sich mit edler Einfalt
und damit episch, damit klassisch darstellen.»123 Bezugspunkt solcher Verhältnisse in
der Literatur ist für Broch in jener Zeit aber keine Klassik, sondern der ‹Mythos›. Auf
diesen Begriff steuern in seinen Augen die antiurbanistischen Texte der Zeit auf dem
Weg der Simplizität und Reduktion zu.

‹Mythos› ist für Broch ein intellektueller Kampfbegriff, der (wie viele seiner Begrif-
fe) assoziativ mit Bedeutung aufgeladen wird. Broch kannte die zeitgenössischen Defi-
nitionsversuche in Religionswissenschaft, Psychologie, Politik und Literatur.124 In sei-
nem eigenen Sprachgebrauch bleibt der Begriff aber ambivalent. Zunächst dient der
‹Mythos› Broch in den 1930er Jahren als zentrale Kategorie, um die Leistungen bewun-
derter (manchmal beneideter) Romanciers zu würdigen, insbesondere diejenigen von
Thomas Mann und James Joyce. ‹Mythos› tritt in diesem Fall in der Funktion einer an-
thropologischen Konstante auf, die dieMenschheit zur Literatur disponiert, und an de-
ren Kern Mann und Joyce mit der Josephstetralogie und dem Ulysses rühren (wohlge-
merkt ohne mit ihren Romanen selbst einen neuen Mythos zu verwirklichen).125 Der
Begriffsgebrauch bleibt raunend, Brochs ‹Mythos› wird nur über die ihm zugeordneten
Attribute erkennbar: Ewigkeit, Zeitlosigkeit,Ursprünglichkeit, Totalität,Unwandelbar-
keit sind seine in Wortwolken ausgedrückten Eigenschaften. Deutlich wird dieser Be-
griffsgebrauch schon 1934 im Aufsatz Geist und Zeitgeist.126 Hier ist ‹Mythos› der in der

122 Broch an Brody am 27. Juni 1935, Broch und Brody, Briefwechsel 1930-1951, 659.
123 Friedrich Sengle: Wunschbild Land und Schreckbild Stadt: Zu einem zentralen Thema der neuen deut-

schen Literatur. In: Studium Generale 16 (1963), 619–631, hier 623.
124 Vgl. Friedrich Vollhardt: Hermann Broch und der religiöse Diskurs in den Kulturzeitschriften seiner

Zeit (Summa, Hochland, Eranos). In: Hermann Broch: Religion, Mythos, Utopie – zur ethischen Perspektive
seines Werks. Hrsg. von Paul Michael Lützeler und Christine Maillard. Straßburg: Université Marc Bloch,
2008, 37–52.

125 Vgl. «Geist und Zeitgeist», KW 9/2, 177–201.
126 An diesem Aufsatz schrieb Broch Anfang 1935 parallel zur Verzauberung weiter: «Ich schreibe also mo-

mentan zwei Bücher, Vormittags Philosophie, Nachts den Roman (Nachmittags schlafe ich)» (Broch an

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Moderne verlorene, nicht ausdifferenzierte Sinn, ein undefiniertes Sehnsuchtsziel der
Einfachheit, das als deckungsgleich mit einer ursprünglichen Menschennatur gedacht
wird, kurz: das in vielfältigen terminologischen Ansätzen umkreiste Gegenstück zur als
entfremdet wahrgenommenen urbanen Existenz des modernen Subjekts. ‹Mythos› als
Bezugspunkt und Antiurbanismus als Darstellungsprämisse haben also eine Ambition
gemeinsam: Die Formgebung eines integralen ‹Ganzen› durch Simplizität. Um einem
literarischen Text all jene Eigenschaften verleihen zu können, mit denen bei Broch der
‹Mythos› umschrieben wird,muss dieser Text zunächst formal die konstitutive Simpli-
zität aufweisen.

Nun führt dasUnterfangen, fürmythischeTotalitätsdarstellungdie ländlicheSchol-
le zu beschwören, in die bereits erwähnte prekäre Gesellschaft.Wie weit sich Broch da-
für auf die (oder mit der) Heimat- und der Blut-und-Boden-Literatur tatsächlich ein-
lässt, ist umstritten. ImAngesicht derMonopolisierung des für ihn so bedeutsamenBe-
griffs durch die Nationalsozialisten macht sich Broch eine Argumentationsstrategie zu
eigen, die er bei Thomas Mann und dessen Josephstetralogie beobachtet: die Idee, den
NazisdenMythosausderHandund ihnendamit auchdieDefinitionshoheit zunehmen;
d.h. den Begriff mit eigenen Konzepten in Konkurrenz zur Naziideologie zu besetzen.
Nach Brochs ersten BegegnungenmitManns Josephsromanenwerden diese für ihn der
Maßstab für die «Neuentdeckung des Mythischen in der Gegenwartsliteratur»127. Ver-
bindlich wurde damit auch Manns Programm der Umfunktionierung des Mythos.128

Darin stecken zwei Aufgaben. Zum einen die Aufklärungsarbeit, «die Ausbeutung reli-
giöserGedanken, tradierterMythologemeundLiturgiendurchnazistischeAutorenund
Zeremonienmeister als Priestertrug aufzudecken»129. Zumanderen der Versuch, den so
ausgebeuteten Mythos anders zu nutzen. In Koebners Deutung stellt Brochs Verzaube-
rung in dieser Hinsicht einen Versuch dar, Thomas Mann und seinen erfolgreichen Jo-
sephsroman zu überbieten:130 Den zur Massenmobilisierung instrumentalisierten My-
then der «politischen Religion»131 stünden dann in der Verzauberung die Versuche mit
mystischer Sprache und nach Transzendenz strebender Naturschilderung des Arztes
gegenüber. In den Worten Koebners: «Der radikale Animismus des Mystikers verzich-
tet schrittweise auf die Anschaulichkeit, die sonstmythischer Erzählung eignet […].Die
Sprache–nicht nur desErzählers, auchdie etlicher Bauern–zeigtmit Ausnahmeweni-

Daniel Brody, 23. Januar 1935). Brody ermahnte ihn daraufhin in dem spielerischen Tonfall, der auch
die verlegerischen Angelegenheiten zwischen beiden prägte, darauf zu achten, dass «die philosophi-
schen Gedankengänge den Roman nicht allzu sehr affizieren» (Brody an Broch, 28. Januar 1935). Broch
und Brody, Briefwechsel 1930-1951, 616ff.

127 Paul Michael Lützeler: Freundschaft im Exil. Thomas Mann und Hermann Broch. Frankfurt am Main: Klos-
termann, 2004, 12.

128 «Man muß dem intellektuellen Faszismus den Mythos wegnehmen und ihn ins Humane umfunktio-
nieren. Ich tue längst nichts anderes mehr.» Mann an Karl Kerény, 7. September 1941 (Thomas Mann
und Károly Kerényi: Gespräch in Briefen. Zürich: Rhein-Verlag, 1960, 107).

129 Koebner, Mythenrekonstruktion und Mythenskepsis, 284.
130 Koebner, Mythos und Zeitgeist, 183.
131 Christian Schwaabe: Die deutsche Modernitätskrise. Politische Kultur und Mentalität von der Reichsgründung

bis zur Wiedervereinigung. München: Fink, 2005, 376ff.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 237

ger Genreszenen im Gasthaus oder auf der Straße, in denMonologen und Dialogen oft
das Entrückte mystischen Stammelns, ‹durchkreuzt› also immer wieder die Regelnmi-
lieutypischerMundart und Phraseologie.»132 Das heißt: Sowohl die Genrekonventionen
als auch die um 1935 damit verbundenen Ideologisierungen werden unterlaufen.

Monika Ritzer fokussiert die Normabweichungen in Brochs Text etwas anders und
sieht in ihnen die Differenz zwischen ‹mythischer› und ‹mythologischer› Literatur ver-
wirklicht: «ImGegensatz zu Joyce undMannbetritt Brochmit derMythisierung derNa-
tur gefährliches, weil durch die völkische Symbolik vermintes Terrain; er kommt dem
Zeitgeist damit aber zweifelsohne näher als die mythologische Literatur.»133 Ritzer und
Koebner vermeiden hier den stilkritischen Ansatz Norbert Mecklenburgs, der die ein-
schlägigenPassagen inBrochsText zuKitsch erklärt,134 undversuchen interpretatorisch
darüber hinauszugelangen.Wennes in derVerzauberung also darumgeht,denNational-
sozialisten die mythologischeWaffe aus der Hand zu schlagen, so muss für Broch auch
das Inventar der ideologisch eingesetzten Heimat- und Blut-und-Boden-Literatur ein
taugliches Mittel darstellen, um seine Gegner zu überbieten. Dass Die Verzauberung auf
dem Feld (bzw. «Boden») der Blut-und-Boden-Ideologie operiere, diese aber im meta-
physischenGehaltübertreffe,scheintBrochnoch 1940 für einegeeigneteWerbestrategie
zu halten. So betont er gegenüber Benno Huebsch den Kern seines Romanprojekts mit
den Worten: «[E]s ist wichtig, daß in der ‹Verzauberung› ein metaphysisches Verhält-
nis gefunden werden konnte, an das kein ‹Blut-und-Boden›-Vorhaben der Nazi heran-
reicht» (Brief vom 7. August 1940; KW 13/2, 221). Hier wird eine gewisse Nähe zu Mu-
sils Kritik an Paula Grogger spürbar, der ebenfalls nicht die Grundannahmen von deren
Heimatliteratur verwarf, sondern lediglich vorschlug,wieman deren Durchführung zu
übertreffen habe: indem man sie mit einem neuen «Ineinander» von «Geist» und «Le-
ben» zu wahrer Literatur erhebe.Was Broch seinerseits hier als Sieg durch Übertrump-
fung der faschistischen Ideologie verkauft, kann eine nachgeborene Leserschaft irritie-
ren.AufdieseEinwändewurdeweiter obenbereits eingegangen: «ImBergromanerwies
sich der regionale Roman, obwohl von dem ‹Modernen› Broch mit hoher ästhetischer
und philosophischer Komplexität ausgestattet, als teilweise aus den Quellen gerade der
Literatur schöpfend, gegen die er gerichtet war, der Blut-und-Boden-Literatur. Er war
verdeckt antimodern»135, heißt es 1983 bei Norbert Mecklenburg. Dieses Argument fin-
det seine größte Zuspitzung in W.G. Sebalds bereits zitierter Polemik gegen den von
der Germanistik hochgejazzten «derivativenMythologismus» des Bergromans.136

In Brochs eigenenWorten sind durchaus negative undpositive Aspektemit demBe-
griff ‹Mythos› angesprochen; deshalb auch schwankt seine Bewertung des mythischen
Gehalts der Verzauberung. Auf engstem Raum stehen in seiner Synopse von 1940 affir-
mative und distanzierende Verwendungen des Begriffs nebeneinander. Zunächst heißt
es zum Erfolg Marius Rattis bei den Dorfbewohnern:

132 Koebner, Mythos und Zeitgeist, 175.
133 Ritzer, Mythisches Erzählen im Faschismus, 164.
134 Mecklenburg, Erzählte Provinz, 173.
135 Mecklenburg, Heimatsuche, 596f.
136 Sebald, Una montagna bruna, 127. Vgl. oben auf Seite 201.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

[I]nnerhalb des Massenpsychischen ist der Einzelmensch ohneweiters bereit, die plumps-
ten Lügen als Wahrheit zu nehmen, sind Männer von großer Nüchternheit und Selbst-
kritik für die phantastischesten Unternehmungen zu gewinnen, brechen archaische
Tendenzen auf, die man längst in dem Abgrund der Zeit gedacht hat, hebt ein mythi-
sches Denken innerhalb aller Rationalität an. (KW 3, 383)

[D]as Unglaubwürdigste wird geglaubt, heidnische und mythologische Vorstellungen
brechen auf, alle sadistischen Triebe werden freigemacht. (KW 3, 384)

Es ist bemerkenswert, dass in dieser Passage derMythos nur der Ratti-Seite der Erzäh-
lung zugeordnet wird. Broch spricht hier den Mechanismus der Massenüberwältigung
an, um den es ihm gehe; die «mythologischen Vorstellungen» sind dabei eine Station
auf demWegdes sukzessivenZivilisationsverlusts,der zumkollektivenMord führt,und
sindmit Lügen, Sadismus und Triebhaftigkeit assoziiert.

In einem anderen Ton fährt Broch dann fort, wenn es darum geht, den «mythologi-
schen Vorstellungen» im Text noch eine weitere Rolle zuzuweisen:

Es gehört zum Wesen einer jeden Dichtung, welche zwischen zwei Kulturepochen steht,
daß sie an der Religionssuche beteiligt ist; es ist dies vielleicht ihr schönstes Vorrecht.
Überall, wo Dichtung sich dem Religiösen nähert, greift sie mythologische Vorstellungen
auf; dies ist nicht Absicht, sondern ergibt sich ungezwungen. Es lassen sich hierfür ge-
nügend Beispiele für die heutige Zeit anführen, so die biblische Mythologie Manns, die
griechische im Joyceschen Ulysses, die heidnische bei Giono; das ist kein zufälliges Zu-
sammentreffen, sondern Notwendigkeit. Und ebenso notwendig, von natürlicher Not-
wendigkeit war auch in diesem Buche die Wendung zum Mythologischen. (KW 3, 385)

Hier ist nun offenkundig nicht mehr die Rede davon, im Romantext «plumpste Lügen»
offenzulegen oder zumindest darzustellen, sondern davon, auf dem Weg über mytho-
logische Vorstellungen sich an religiöser «Suche» zu beteiligen. Die an dieser Stelle an-
gerufenen VorbilderMann und Joyce haben im Joseph und imUlysses jeweils explizit den
Versuch unternommen, antike Mythen zu aktualisieren und dabei zu ironisieren; die-
serdurchVersetzungdesStoffs in einemoderne «OdysseederTrivialität»137, jenerdurch
einen Erzähler, der den Geltungsanspruch seines biblischen Stoffes stets systematisch
unterläuft, ja parodiert, und seine Genese einer psychologischen Analyse unterzieht. In
der Selbstauslegung der Verzauberung ist der Fall deshalb weniger eindeutig, weil Broch
den ‹Mythos› zugleich als Analyseobjekt und als Ausdrucksmittel interpretieren will. Er
spielt daher sowohl die strenge Systematik als auch die Ironie der von ihmzitiertenmo-
dernenMythographien herunter, um sie als Bezugstexte reklamieren zu können. Somit
beruft er sich zwar auf sie, vergröbert jedoch den Blick auf den jeweiligen konstitutiven
Mythenbezug, bis er nur als pauschaler religiöser Ausfluss einer kulturellen Krisensi-
tuation «zwischen zwei Kulturepochen» erscheint. Damit ist nun auch der von Moni-
ka Ritzer benannte Unterschied zwischen ‹mythologischer› und ‹mythischer› Literatur
eingeebnet.Dass Broch seinemRoman beide Funktionen zuschreibt, ohne sie termino-
logisch zu differenzieren, erfordert besondere Vorsicht im Umgang mit seinen Selbst-
auslegungen. Die Differenzierungenmüssen am Text selbst vorgenommen werden.

137 Hans Blumenberg: Arbeit am Mythos. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1979, 92.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 239

Der ins Transzendente, Entgrenzte strebenden Naturdarstellung des Romantextes
korrespondiert Brochs terminologische Engführung von ‹Natur› und ‹Mythos›. So heißt
es am Ende der Synopse von 1940:

Und achtet man auf dieses Ineinanderspiel, das wohl bei jedem Menschen mehr oder we-
niger deutlich stattfindet, so entdeckt man sehr bald, wie aufbruchsbereit die mythologi-
schen Vorstellungen in der Seele liegen. Weil dem aber zweifelsohne so ist, darf ebenso
zweifelsohne in dieser ständigen Natur- und Mythosbereitschaft mit einer der Gründe
gesehen werden, welche diese Zeit so aufnahmsfähig für massenpsychische Bewegun-
gen machen. (KW 3, 385)

Und im Rückblick von 1941:

[I]n diesem Roman habe ich versucht, das deutsche Geschehen mit all seinen magischen
und mystischen Hintergründen, mit seinen massenwahnartigen Trieben, mit seiner
«nüchternen Blindheit und nüchternen Berauschtheit» in seinen Wurzeln aufzudecken,
d. h. nicht abzukonterfeien, sondern es auf eine dichterisch einfachste Formel zu brin-
gen, um solcherart das eigentlich Menschliche, wie es aus den Tiefen der Seele und ihrer
Naturverbundenheit aufsteigt, zum Ausdruck zu bringen. (KW 3, 387)

Die «ständigeNatur- undMythosbereitschaft» von 1940 korrespondiert in ihrer Seman-
tikmit den «Tiefen der Seele und ihrerNaturverbundenheit» von 1941; beide bezeichnen
eine als anthropologisch gegeben gedachte Suggestibilität für irrationale Botschaften,
aus der sich die Romanhandlung entwickelt. Aus den Formulierungen dieser Passagen
spricht derWunsch nach kritischer Distanzierung, nach Verbannung von ‹Mythos› und
‹Natur› auf die Ebene der histoire und des kritisch analysierten «Massenwahns». Auf der
Ebene des discours hingegen erhalten die narrativen Verfahren der strukturellen Verein-
fachung («dichterisch einfachste Formel») und der Naturschilderung die Funktion, an
solche ‹ursprünglichen› Grunddispositionen anzuknüpfen und sie für das literarische
Publikum erfahrbar zu machen. Diese Funktion der Mythisierung ist es, die im Auge
der Brochkritiker «seiner Zeitkritik immer wieder in die Quere kommt»138, und diese
Funktion scheint Broch auch selbst anzusprechen, wenn er rückblickend am 10. April
1943 an Friedrich Torberg berichtet:

Als ich meinen Bergroman schrieb, bemerkte ich den Hang zum Mythos, entdeckte ihn
sozusagen sukzessive und entdeckte damit auch die Unzulänglichkeit meines Begin-
nens, so daß ich das Buch einfach stehen ließ, um so mehr, als mir die Bemäntelung
der Unzulänglichkeit durch die Romanform schlechterdings unerträglich geworden war.
(KW 13/2, 320)

Unabhängig vomGelingen oder Scheitern der Autorintention auf der ästhetischen oder
politischenEbene ist derText zunächst genauer zubefragen,wiediemythologischeMo-
dellbildung für die Narration eingesetzt wird.

138 Richard Faber: Erbschaft jener Zeit. Zu Ernst Bloch und Hermann Broch. Würzburg: Königshausen & Neu-
mann, 1989, 41.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

DennBrochs hier knapp entfalteterMythosbegriff trifft in derVerzauberung auf zwei
im Vergleich zu den Schlafwandlern einschneidende Änderungen der narrativen Form,
die die (Genetteschen) Kategorien von Stimme und Modus betreffen. Die Stimme, in-
dem er seinen Erzähler in die Diegese hineinnimmt und ihn sich selbst als Figur dar-
stellen lässt (als intradiegetisch homodiegetischen bzw. «autodiegetischen»139 Erzähler
also), und denModus, indem er, im Unterschied zu den Schlafwandlern, den ganzen Ro-
mantext auf diese Figur fokalisiert.Broch fusioniert Erzählerrede undFigurenrede.Der
relativierende Effekt ist die programmatische und explizite Aufhebung der oben bereits
anhand der Figur Bertrand Müllers problematisierten ideologischen Funktion der Er-
zählung.140

Während sich Kapitel 5.3 genauer demModus widmenwird, ist der Fokus zunächst
aufdieModellfunktionder erzähltenWelt sowie aufdie Stimmezu legen,die sie vermit-
telt. Das bedeutet im Kontext der Untersuchungsanordnung genauer: Zunächst ist der
Befundzuerheben,wieBroch–aufBasis seinerhier entfaltetenVorstellungenvom‹My-
thos› – in der Verzauberung an den weltanschaulichen Anspruch von «Totalität der Ge-
sellschaftsrepräsentation, Abgeschlossenheit und Totalität der Schauplätze und Totali-
tät der Zeitdarstellung»141 anschließt und damit auch an ein zentrales formales Element
weltanschaulicher Heimatromane.142 Als nächstes aber ist die Stimme in den Blick zu
nehmen, von der diese Totalitäten artikuliert werden. Denn über die Person des erzäh-
lenden Landarztes ist die Darstellung von Totalität im Bergdorf verknüpftmit einer an-
deren–inderVergangenheit der erzähltenZeit begründeten–FormvonTotalität,näm-
lichmit der in der Barbara-Analepse entfaltetenEpiphanie. In der analytischenEngfüh-
rung von erzählter Welt und Erzählstimme sind deshalb zwei Bedeutungsschichten an
derModellbildung derVerzauberung parallel zu ihrenErzählebenen zu unterscheiden.143

Zum einen die modellhaft-mythische Darstellung der Figuren und ihrer Beziehungen
durch den Erzähler, also inwiefern die vom Erzähler in seinen Aufzeichnungen nieder-
gelegte Dorfgesellschaft überhaupt eine Modellgesellschaft mit Totalitätsanspruch ist.
Zum anderen modellhaft-weltanschauliche Wahrnehmungsmechanismen des Erzäh-
lers, die in der Barbara-Analepse fokussiert werden. So können die mythographischen
Modellbildungsverfahren des Erzählers als von der Figur erworbeneWeltanschauungs-
praktiken sichtbar werden, die der Erzähler im Akt des Tagebuchschreibens auf Kup-
pron als seinen Lebens- und Erlebnisraum anwendet.

139 Genette, Die Erzählung, 159.
140 Vgl. oben auf Seite 181.
141 Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 270.
142 Das freilich, wie alle Anschlüsse an weltanschauliche Gattungen, in kritischer Brechung, vgl.

Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung, 138. Vgl. auch oben 3.4 auf Seite 104.
143 Als erste, diegetische Erzählebene kann man das «Vorwort» auffassen, in dem der Erzähler Auskunft

über sein Tagebuchvorhaben gibt, auf der zweiten, intradiegetischen Erzählebene fänden dann die
von ihm rückblickend geschilderten Vorgänge im Bergdorf statt, in denen er selbst vorkommt.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 241

Modellbildung I: Das Bergdorf als soziales und mythisches Modell

Das Dorf Kuppron und seine Bewohner stehen in den Augen des Erzählers der Verzau-
berung nicht für sich. So viel wird klar, sobald das erste Kapitel und damit nach dem
«Vorwort» die eigentliche Beschreibung des Dorfes anhebt.144 Schon das Wirtshaus, in
das sich der Erzähler am ersten Tag seines Berichts begibt und das dem Text neben den
diversen Gottesdienst- und dann Ritualschauplätzen als zentraler Knotenpunkt dient,
um sein Personal zur Synopsis zusammenzuführen,145 verbreitet in derNase des Erzäh-
lers nicht Wirtshausgerüche, sondern einen «Ritter- und Landsknechtgeruch». Es ver-
weist also sofort auf eineModelleigenschaft derDorfbewohner: nicht einfach Landwirte
des20. Jahrhunderts zusein,sondernmetaphorischauchVertreter einer vorzivilisatori-
schen Kriegerkaste, die der Erzählgegenwart des 20. Jahrhunderts vorausgegangen ist,
«immer noch bereit, hervorzubrechen» (KW 3, 17f.). In der Gruppenansicht des Wirts-
hauses stehen diese Bauern modellhaft für eine epochale Entwicklungsstufe der Welt.
Auf die geschichtsphilosophischen Kontextualisierungen des Erzählers wird genauer
einzugehen sein. Zunächst ist von Interesse, wie die Schilderung des Dorfes im Einzel-
nen das Versprechen einlöst, das der Erzähler mit seinem Schnuppern an historischen
Großepochen hier abgibt: Die Anlage des Romans verwirklicht fast mustergültig die
vomWeltanschauungsroman verlangte dreifache poetische Totalität der Gesellschafts-,
Raum- und Zeitdarstellung.146

Betrachtet man das Dorf der Verzauberung als Ganzes, fällt – besonders mit verglei-
chendem Seitenblick auf die Schlafwandler und MusilsMann ohne Eigenschaften – sofort
auf, wie unmittelbar Broch die Verengung des Raumes einsetzt. Das Dorf ist ein veri-
tabler Mikrokosmos, ein geschlossenes Sozialgefüge, das von seinem aus der Stadt ge-
flohenenHelden vollständig überblickt und sogar zu Fuß abgeschrittenwerden kann.147

Von dieser Möglichkeit, die in den Großromanen von 1932 schon prinzipiell nicht gege-
ben war, macht Broch ausgiebig Gebrauch. Der einleitende Gang ins Wirtshaus ist nur
ein erstes Beispiel dafür. Brochs Überleitungen zwischen Kapiteln oder zwischen ein-
zelnen Handlungspassagen innerhalb der Kapitel bestehen oft einfach darin, dass der
Landarzt ohne äußeren Anlass beschließt, eine bestimmte Figur mal wieder aufzusu-
chen, umdenÜberblick über die Dorfgemeinde zu behalten.DasWandern, die Höhen-
metaphorik und der Panoramablick ermöglichen Broch, das Schema desWeltanschau-
ungsromans gutwiedererkennbar aufzurufen.Dieswird im 7.Kapitel unübersehbar, in
demderErzählerwieder einmalwanderndaufgebrochen ist unddasunter ihm liegende
Dorf – geographisch und als Soziotop – von oben betrachten kann:

Unten liegt nun das Dorf vor mir im dunklen Brunnen seines Gartengrüns. […] [R]ingsher-

144 Kapitelangaben beziehen sich im Folgenden auf Brochs erste und einzig vollständige Fassung des Tex-
tes. Angaben, die sich auf spätere Textstufen beziehen, werden entsprechend nach BR ausgewiesen.

145 Auch im Weltanschauungsroman ist für «die Abbildung der Gesamtheit der Dorfgesellschaft […] wei-
terhin der Gasthof von Bedeutung» (Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 268).

146 Vgl. 3.4 auf Seite 104.
147 Ein erster Einsatz des topischen «Wanderns» zur Weltanschauung, zu dem später noch der «Wande-

rer» Ratti hinzukommt. Vgl. Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 246f. «Der Wanderer» soll auch
einer der von Broch erwogenen Titel gewesen sein; vgl. BR 4, 17.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

um aber sind die Berge, der Wald, der in der Ferne zu einem großen flachen Polster wird,
sind die gemähten Wiesen, die hellgrünen Kornflächen, der beinahe schwärzliche Klee
und, steifer in seiner Farbe, der Hafer, während vor mir das Dorf liegt, gerade vor mir die
Kirche mit dem Totenacker und, beinahe schon in die Felder hineingebaut, die Schule. Es
ist das Dorf, das den Marius beherbergt. (KW 3, 118)

Die Synopsis von Sozialstruktur, geographischer Einbettung und zentraler Problemlage
(Präsenz des AufwieglersMarius) in den Augen eines nicht auktorialen Erzählers ist nur
über die modellhafte Einschränkung des Raumsmöglich; der Bruch zum Großstadtro-
man Die Schlafwandler, der zudem noch von Schauplatz zu Schauplatz gesprungen war,
könnte kaum radikaler sein. In der buchstäblich erhöhten Beobachterposition befindet
sich der homodiegetische Erzähler, der aufgebrochen ist, um sich auf dem beschränk-
ten Raum des Dorfes zu Fuß und im Gespräch einen Überblick über den Wandel zu
verschaffen, der mit Marius Ratti in dieses «ringsherum» von Bergen begrenzte Sozi-
algefüge einfährt. Auf diesem Weg trifft er im 7. Kapitel unter anderem «Waldemar-
Schuster», Karolin, Agathes Vater Strüm, den Schmied, den Gesellen sowie die Familie
Wetchy,die imGesprächmit dem«Doctor» allesamt exemplarischeHaltungenüber den
Neuankömmling zum Besten geben.148

DerFunktion solcherPassagen,die in einerArtDemoskopiedieTotalitätsansprüche
des Soziotops Kuppron geltendmachen, entspricht die Typenhaftigkeit des Figurenen-
sembles. Nun ist Typisierung freilich im Vergleichmit den Schlafwandlern und auchmit
Musils Roman nicht neu; auch Pasenow, Esch, Lohberg und BertrandMüller, auch Dio-
tima, Arnheim, Meingast, Fischel und Hans Sepp tragen kompositorisch aufeinander
abgestimmte,exemplarischeZüge. Jedoch,wie obengezeigtwerdenkonnte,besteht das
Typenhafte an ihnen in der Wahl vorgefertigter weltanschaulicher Orientierungssyste-
me, Entscheidungen, die selbst wiederum aus den Problemdispositionen eines genuin
modern gedachten individuellen Habitus motiviert sind. Eine solche Zwischenschicht
lässt Broch im Projekt der Verzauberung weg. Die Konsequenz, mit der Broch die Figu-
ren hiermit narrativ funktionstragendenEpitheta ausstattet unddafür auf Figurenpsy-
chologie und -habitus oft und weitgehend verzichtet, ist neu. Er ersetzt sie, indem er
die Figuren in den Rahmen einermehrfachenModellbildung einbindet: DasModell des
Bergdorf-Soziotops, das die Figuren in funktionale soziale Beziehungen und Konflikte
setzt, ihnen relativ eindeutig Beruf, Alter, Status und Affiliationen zuweist und damit
gesellschaftliche Totalität abbildet, überblendet ermit jenemdoppelten (bis dreifachen)
mythographischenModell, das Barbara Mahlmann-Bauer erforscht hat.149

148 Eine ähnliche Runde dreht der Landarzt auch schon im 4. und später noch einmal im 11. Kapitel.
149 Gemeint ist die Überkreuzung des Demeter- mit dem Dionysos-Mythos in der Nachfolge von Erwin

Rohde, Otto Kern und Martin Nilsson: Barbara Mahlmann-Bauer: Euripides’ «Bakchen», ein Prätext
für Brochs Bergroman «Die Verzauberung». In: Hermann Broch: Religion, Mythos, Utopie – zur ethischen
Perspektive seines Werks. Hrsg. von Paul Michael Lützeler und Christine Maillard. Strasbourg: Univer-
sité Marc Bloch, 2008, 75–118; Barbara Mahlmann-Bauer: Literarische Mythographien des Dionysos
seit Friedrich Nietzsche. In: Mythographie in der Neuzeit. Modelle und Methoden in Literatur, Kunst und Wis-
senschaft. Hrsg. von Ralph Häfner. Heidelberg: Universitätsverlag Winter, 2016, 233–276; Mahlmann-
Bauer, Die Verzauberung, hier 142–165.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 243

Als Folge dieses Verfahrens sind die Typisierungen nicht nur pro Figur vervielfacht,
sondern die Typisierungen übernehmen auch eine größere Menge narrativer Funktio-
nen. Von Sabest heißt es sofort, «daß er zum Typus der magern Metzger gehört, ja,
manmöchte beinahe sagen, zum Typus der magern Henker». Sabest ist – darüber hin-
aus – schon bei seiner Einführung «dieser brutale und leidenschaftliche Mann», aus
dem «die Finsternis des Ur-Gestrüppes» und «die düstere Flamme» einer vorzivilisa-
torischen Barbarei jederzeit wieder hervorbrechen können (KW 3, 20f.). Die auf eine
viel spätere Stelle der Fabel vorausweisende Charakterisierung ist instruktiv für Brochs
allgemeines Verfahren in der Verzauberung. Sabest ist hier gerade erst vom Bock in die
Erzählung gesprungen und hat weiter noch nichts getan oder gesagt; sämtliche Epi-
theta und Charaktermerkmale sind Wertungen des tagebuchschreibenden Erzählers.
Weitere Anhaltspunkte in Beschreibungen oder Redeinhalten bekommt die Leserschaft
nicht. Die Epitheta sind ökonomisch auf den Fortgang der Fabel hin kalkuliert, denn
natürlich wird es später in der Tat Sabest sein, der den Mord mit seinemMetzgermes-
ser wie ein von der Dorfgemeinschaft beauftragter Henker vollzieht. Broch dreht sein
Verfahren aus den Schlafwandlern also um.Wo es dort am Ende des Pasenow-Teils noch
hieß, «[n]ach den gelieferten Materialien zum Charakteraufbau» könne sich die Leser-
schaftdenEndzustandderFigur «auchalleinausdenken» (KW1,179),werdenhier solche
«Materialien» gar nicht mehr geliefert. Ein «Charakteraufbau», wie er in Pasenows und
Eschs vielen Erlösungsversuchen und Irrwegen vorliegt, findet überhaupt nicht statt.
Stattdessen liefert der Erzähler aus seiner Rückschau den Befund vorweg und schreibt
die spätere Rolle der Figur gleich zu Beginn als «Typus» fest.150 Das gilt sowohl für Sa-
bests Funktion im Soziotop als auch für seine Rolle in Brochs Dionysos-Mythographie.
Die Kette der typologischen Zuweisungen deckt beide Bereiche ab.

Das Verfahren bleibt für viele der Figuren gleich.Der BauerMilandwird sofort nach
dem erstenGrußwort vomArzt als nicht irgendein Bauer, sondern als Bauerntypus ein-
geführt, der als solcher und ausdrücklich nicht als Individuum «immer praktisch denkt
und nur sichtbare Ursachen der Geschehnisse gelten läßt» (KW 3, 27). Auch ein zweites
MerkmalMilands, nurwenige Zeilen später, läuft als typologische Vorwegnahme späte-
rer Ereignisse der EinführungSabests parallel.DennMiland–der später repräsentative
Mitläufer nach der ‹Machtergreifung› – ist der FigurMarius Ratti schon hier durch phy-
siologische Ähnlichkeit bis ins Südländerklischee hinein zugeordnet: «Mir fiel plötzlich
einemerkwürdige Ähnlichkeit zwischen demMiland und seinem neuenHausgenossen
auf. Die Bauern hier haben manchmal etwas Südliches an sich, dunkelhaarig, sehnig
undmit scharfenAdlerprofilen, Jägertypen.Auch ihmhingderdunkle Schnurrbart über
den Mundwinkel» (KW 3, 27). Dass er später gegenüber dem Arzt ausdrücklich für die

150 Auch schon den Sohn, Peter Sabest, schaut der Landarzt hier überpersönlich an und prophezeit des-
sen physiologische Weiterentwicklung, als stünde sie fest, womit er auch über den Horizont des Ta-
gebuchschreibers hinausgreift: «In wenigen Jahren wird er dies [Erröten] freilich nicht mehr zustande
bringen; da wird seine Haut ein weißliches, weißes Leder sein, über eine Fettschicht gespannt, die kein
Erröten zuläßt» (KW 3, 16). Anschließend taucht Peter Sabest trotz seiner wichtigen Rolle als Kindsva-
ter, und obwohl andere Figuren viel über ihn sprechen, als handelnde Figur nicht mehr auf. Es genügt
dem Erzähler, einmal zu Beginn festzuhalten, dass die Figur jenseits aller individuellen Motivation
qua Typus und Herkunft determiniert ist.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Verheißungen vonMarius Ratti eintreten wird, ist hier durch sein Aussehen in den Au-
gen des Erzählers ebenso vorherbestimmt wie Sabests «Henker»-Rolle amMesser.

Man sieht, wie der Erzähler an Sabest und Miland seine Typenzuweisungen – süd-
ländischer Bauer,magererMetzger –mit den Systemstellen, auf die seineNarration ei-
nes «Massenwahns»angewiesen ist–einMitläufer,einTäter–,zurDeckungbringt.Das
ökonomische und gerade darin mit Totalitätsanspruch auftretende Stellvertreterprin-
zip ist in der ganzen Verzauberung amWerk. Das Soziotop Kuppron kennt keine Redun-
danzen: In Suck stellt Broch den beiden genau einenWiderständler entgegen, imDorf-
pfarrer genau einen Vertreter einer buchstäblich impotent gewordenen Kirche, im nur
kurz gestreiften Lehrer einen marginalisierten Vertreter der «Einfalt» des Erziehungs-
systems (KW 3, 50f.) und schließlich in Wetchy ein exemplarisches Opfer von Ausgren-
zung und Pogromen.Die vier wichtigen Frauen der Erzählung sind kaumals handelnde
Figuren in die Fabel eingebunden, sondern fungieren in unterschiedlichem Maß alle-
gorisierend und weitgehend passiv als vier abgestufte Varianten von Weiblichkeit. In
diesem Verfahren werden die Binnenkonflikte im Dorf sehr leicht als Verweise auf viel
größere gesellschaftlicheVerwerfungen lesbar,die vonderBrochforschung auch bereits
aufgegriffen wurden.151Wie radikal der Text zugunsten seiner Modellfunktionen ande-
re, komplexe narrative Verfahren zurückstellt, die in den Schlafwandlern und im Mann
ohne Eigenschaften noch konstitutiv waren –wieMotivierung,Mimesis, Figurensprache,
Milieuschilderung und Habituszeichnung –, wird in den Gesprächen deutlich, die der
Held und Erzähler führt. Besonders an der Figur der Agathe Strüm kristallisiert sich
die Besonderheit der Darstellung, sobald das mythographische Modell dominiert. Die-
se Figur hat ihren großen Auftritt im 5. Kapitel der ersten Fassung. Agathe ist von den
Vorgängen imDorf als eine der ersten unmittelbar negativ betroffen, da der Vater ihres
ungeborenen Kindes, Peter Sabest, unter den EinflüsterungenMarius Rattis die Bezie-
hung zu ihr abgebrochen hat. Dies bildet auch den Anlass für die Passage zwischen ihr
und dem Landarzt: «Denn während des Scherens war in mir der Entschluß gereift, der
unglücklichen blondenWirtin zuliebe bei der AgatheNachschau zu halten,wie die Din-
ge mit ihr und mit dem Peter und mit Marius eigentlich stünden» (KW 3, 66f.). Um so
auffälliger ist,wie in der Folge die hiermit geweckte Leseerwartung, über den Stand der
Dinge Aufschluss zu erhalten, enttäuscht wird. Sobald der Landarzt Agathe wirklich zu
Gesicht bekommt,wird an denwertendenEinwürfen des Erzählers schnell klar, dass sie
(zumindest in seinen Augen) keine Person ist, die über spezielle Verhältnisse Auskunft
geben könnte, denn im Gespräch ist sie «aufgescheucht», «verwirrt», «viel zu schüch-
tern, umantworten zu können» (KW3, 67f.). Ihre für den Erzähler interessanteQualität
liegt anderswo:

[D]ort sitzt sie, hält die Nase auf die Arbeit gesenkt und näht mit den langsamen run-
den Bewegungen, die zur frühesten Würde der Frau gehören, die dem Mädchen wie der
Ahnin in gleicher Weise eigentümlich sind, die eine wie die andere in das Gewebe der Zeit
verflechtend, gleichgültig ob eine, wie Agathe knapp sechzehn, oder wie Mutter Gisson
weit über siebzig ist. (KW 3, 67)

151 Wichtige Beispiele sind Lützeler, Faschismuskritik und Exilroman; Amann, Hermann Brochs Ausein-
andersetzung mit dem Faschismus; Meister, Sehnsucht nach dem Anschluß.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 245

Worauf der Erzähler bei Agathe wirklich achtet, ist ihr Geschlecht. Dies genügt, um
sie auf derselben Skala wie die Figur der «Mutter Gisson» zu plazieren. Darin mani-
festiert sich die für die ganze Verzauberung absolut zentrale Basisdichotomie ihres Er-
zählers: männlich/weiblich. Ausgehend von dieser einen Basisunterscheidung gelangt
der Erzähler im Laufe seiner Tagebuchniederschrift zu einer ganzen Reihe von Zu-
schreibungen – unter anderem fundiert sie überhaupt erst die doppelte Mythographie,
die mit Dionysos- und Demeter-Mythos als Auseinandersetzung zwischenmännlichen
und weiblichenMythen konzipiert ist. Erzählstrukturell ist sie von größter Bedeutung,
weil sie im Rahmen der Barbara-Episode ausführlich als weltanschaulicher Rahmen
der vom Landarzt erzählten Welt eingeführt wird.152 Anhand der Figur Agathes führt
Broch die Zuschreibungsmechanik seines Erzählers auf der Basis einer grundlegenden
Geschlechterdichotomie exemplarisch vor.

Insbesondere die Schwangerschaft, die aus Agathe eine zukünftige Mutter macht,
ist determinierend. Sie ist «halb selber noch Zopfmädel, halb schon künftige Mutter
künftiger Zopfmädel» (ebd.). Mit dieser Funktion geht eine De-Individualisierung der
Figureinher,diederErzählermit keineranderenFigurganzsoweit treibt;AgatheStrüm
will er, wie oben angeführt, nicht einmal eigene Sprachmächtigkeit zugestehen. Das
«Mädchen» (KW 3, 69) mit dem «weichenMund» (KW 3, 73) legt eine Sprachlosigkeit an
den Tag, deren Leerstellen der Erzähler vorerst selbstmit Inhalten einer von ihm imagi-
niertenUrweiblichkeit füllt.Diese verwirklicht sich inHaushaltstätigkeiten: «[S]ie kann
es nicht denken, weil das Gedachte nicht darin liegt, sondern in dem runden weichen
Schwung der Nadel, an der der Faden hängt, im Knistern des Herdfeuers […], ein un-
ablässiges ungeformtes unformbares Gebet zu den großen Mächten, deren Teil es ist»
(KW 3, 68). In exakt dieser Sprachlosigkeit und Fremdbestimmung wird Agathe sogar
mit demHaushund verglichen: «Ja, der Trapp stand da, auch er in seinemTraumbefan-
gen, […] einwedelndesGebet zu denMächten, vondenen er ein Teil ist» (KW3, 68).153 Als
Agathe durch diesen ihr offenbar wesensverwandten Hund doch noch zur Sprache ge-
langt, geschieht das nicht als Figurmit einemHabitus, sondern als passivesMedium.Es
ist die Idee einer mythisch verstandenen Mutterschaft, die der Erzähler durch sie hin-
durch zur Sprache bringt. Ähnlicheswird Broch später amdesigniertenOpfer Irmgard,
der Spiegelfigur Agathes, durchspielen.Damit werden die Frauen derVerzauberungpas-
send gemacht, um als Exponenten des BachofenschenMutterrechts in Opposition zum
dionysisch verstandenenRatti gebrachtwerdenzukönnen.154 AgathesRededurchbricht

152 Vgl. unten 5.2.2 auf Seite 257ff.
153 Diesen unschmeichelhaften, aber, wie man argumentieren könnte, aufgrund seiner geringen Spezifi-

tät im Prinzip universal einsetzbaren Vergleich wendet der Landarzt übrigens nur auf Agathe, nie auf
männliche Figuren oder gar sich selbst an. Er hat darin einen Vorgänger im auch sonst für sein Weltbild
einschlägigen Weininger: «Zwar stehen die Frauen sicherlich in ihrem Unbewußten der Natur näher
als der Mann. Die Blumen sind ihre Schwestern, und daß sie von den Tieren minder weit entfernt sind
als der Mann, dafür zeugt, daß sie zur Sodomie sicherlich mehr Neigung haben als er (Pasiphae- und
Leda-Mythus. Auch das Verhältnis zum Schoßhündchen ist wahrscheinlich ein noch weit sinnlicheres,
als man gewöhnlich es sich ausmalt […])» (Weininger, Geschlecht und Charakter, 384f.).

154 Vgl. Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung, 143ff. Als ideengeschichtlichen Zwischenschritt hat die For-
schung auch Ludwig Klages ausgemacht, vgl. Edelmann, Literaturtherapie, 72; wie überhaupt Klages

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

den dialektal gefärbten bäuerlichen Ton, um den sich Broch an anderen Figuren be-
müht. In einer musterhaften «Durchkreuzung» der bäuerlichen Phraseologie155 spricht
sie eine lyrisierende, stellenweisemetrische Rede vollermythisierender Bezüge zu ihrer
Schwangerschaft, in deren Verlauf sie ähnlich in Trance gerät wie später Irmgard (je-
weils narrativ ausgewiesen durch Unansprechbarkeit und geistesabwesende gestische
Untermalung ihres Vortrags): «Sie hörte mich nicht. Aber sie legte die Hände unter ih-
re kleinen runden Brüste, als böte sie sie jemandem dar» (KW 3, 71). In diesem Modus
bringt sie amEnde doch noch zur Sprache,was «mit ihr undmit demPeter undmitMa-
rius» vorgefallen ist: «Du aber bist davongegangen / Weil der Schwache dich rief, der, /
Welcher einen kaumhütet. / Da hat ermichHexe genannt» (KW 3, 71). Programmatisch
folgt diesem entrückten Vortrag eine Deutung des Erzählers: Agathe, der der Gelieb-
te genommen worden ist, klage nicht diesen Umstand spezifisch an, sondern spreche
vielmehr allgemein «eine Klage, die gegen alles Leben gerichtet war, weil es sie allein
gelassen hat in den Mondgewittern» (KW 3, 72). Diese Deutung schließt sich bezeich-
nenderweise an ihre,wörtlich verstanden, durchaus nicht «gegen alles Leben», sondern
konkret gegen den Landarzt gerichtete Anklage an: «Oh, Herr Doctor, […] warum habt
Ihr es zugelassen?» (Ebd.).Die InterpretationdesErzählers hat alsonicht nur apologeti-
sche Funktion («Eswar kein Vorwurf gegenmich»), sie offenbart auch den Fluchtpunkt,
auf den hin die Agathe-Figur aus seiner Perspektive schlechthin gezeichnet ist. Die ge-
sellschaftlichen Kämpfe im Dorf erscheinen selbst in ihren persönlichsten Ausprägun-
gen – hier das Zerbrechen des einzigen jungen Paares im Dorf – im Medium einer auf
Typen («Mutter» Agathe vs. «Wanderer» Ratti) hochgradig reduzierten Mythologie und
Geschlechterordnung.Wo in den Schlafwandlern nochdieMechanismen und biographi-
schen Motivationen im Vordergrund standen, nach denen individuelle Personen sich
typenhaftem Verhalten anschließen, steht in der Verzauberung der Typus für die Person
ein. Damit einher geht für den Erzähler der Verzauberung auch die Festlegung auf eine
«geschlechterontologische Substanz»156, die man bei Musil fast nur als Parodie vorfin-
det.

DasModellierungsverfahren ist neben demAnschluss an denDemeter-Mythos, den
es hier leistet, auch narrativ nicht ohne Funktion: Einer spezifischen, persönlichen Be-
deutung ist die Figur der Agathe und ihr Schicksal nun weitestgehend entleert. In der
Auflösung der persönlichen Bedeutung liegt für den Erzähler auch die Auflösung seiner
Beunruhigung und ein Grund dafür, dass er für sich selbst jede persönliche Verantwor-
tung ablehnen kann: Entsprechend löst sich ihm die ganze Szene, die ihren Anfangmit
seinerWissbegier genommenhatte,wie sich die sozialenUmbrüche imDorf auf Agathe
auswirken, prompt in eine Idylle auf, deren kennzeichnendesMerkmal gerade die Abs-
traktion von konkreten handelnden Personen ist. Nach dem lyrisierten Vortrag Agathes
und nachdem er ihren Vorwurf an seine Untätigkeit abgetan hat, wird dem Landarzt

das sehr erfolgreiche Bindeglied zwischen Bachofenscher Mythenauffassung und modernem «Erlö-
sungs»-Fundamentalismus darstellt (vgl. Stefan Breuer: Moderner Fundamentalismus. Berlin, Wien: Phi-
lo, 2002, 148ff.).

155 Vgl. Koebner, Mythos und Zeitgeist, 176.
156 Boss, Männlichkeit als Eigenschaft, 1.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 247

im Zusammensein mit dem «Mädchen» auf dem «Hof, der wie alle Bauernhöfe war»
(KW 3, 73), alles «weich»: «frühlingshaft weich»,mit «weiche[m] leisen Klang» erscheint
die Welt dem Erzähler, der dazu im gegebenen sozialen Kontext wenig Anlass hätte,
mit Blick auf die Natur. Mehrfach betont er die angesichts der instabilen Lage im Dorf
und des konkreten Unglücks einer vom Kindsvater zurückgelassenen, noch kindlichen
Schwangeren, bemerkenswerte Formel: «[D]ies alles war gut» (ebd.).

Dies ist für Broch kein erzählerischer Unfall. Die Passage macht sichtbar, worin
Broch die Modellfunktion der Verzauberung, und damit die Leistung des mythischen
statt mythologischen Romans sehen wollte,157 nämlich darin, dass sie sich nicht auf
die Darstellung eines modellhaften Soziotops beschränkt, sondern integral in der Ver-
schränkung mit ebenso modellhafter (Neo-)Mythologie besteht. Die Mythographie
realisiert Broch dabei formal in erster Linie als eine atavistische Figurenrede, die das
Einfallstor archaischer Weltanschauungskonzepte in die zivilisatorische Moderne sei-
nes Romans bildet. Wenn das nahezu stumme Bauernmädchen Agathe in metrischer
Rede zu sprechen beginnt, scheint das mimetisch abgebildete Soziotop des Bergdorfs
temporär aufgehoben. Dahingehende Leseerwartungen werden ebenso gezielt un-
terlaufen, wie plötzlich die Mimesis milieuspezifischer Provinzsprache zugunsten
mythisierender Monologe aufbricht. Broch gestaltet ein narratives Wechselspiel von
Modellerzählungen, von denen nur noch eine auf mimetischer Schilderung des sozia-
len Milieus beruht.158

Die Figur der Agathe, ebenso wie «die Milandin», Irmgard und «Mutter Gisson»
partizipieren dabei weitgehend nur ammythographischenModellcharakter der Verzau-
berung, und zwar auf Basis der fundamentalen Geschlechterdichotomie des Erzählers,
die die Zuschreibung zum Mythos überhaupt erst grundiert. Frauen erhalten vom Er-
zähler kaum nennenswerte soziale Funktionen zugeschrieben und ihre Handlungen
und Redebeiträge lassen sich selten aus einem figuralen Habitus erklären, sondern
fast ausschließlich daraus, dass sie als Frauen vom Erzähler automatisch als Mütter,
und als Mütter wiederum für die Demeter-Seite des mythischen Demeter-Dionysos-
Konflikts beansprucht werden. Eine Binnendifferenzierung findet insofern statt, als
die Frauen untereinander noch in Mütter, werdende Mütter und Nicht-Mütter ge-
schieden werden. «In den demetrischen Weihen behauptet das Mutterthum seinen
Prinzipat in ungeschmälerter Fülle […]; in den dionysischen dagegen ist der männliche
Gott zu der höchsten Lichtentwicklung emporgestiegen», lautet die Basisdichotomie
bei Bachofen.159 Auch bei Broch kann der Arzt von seiner Müttertypologie aus den An-
schluss zum antiken Mythos herstellen. Während nun die Männer der Erzählung oft
eine Doppelrolle als soziale und mythologische Typen spielen, sind die Frauen auf die

157 Vgl. Ritzer, Mythisches Erzählen im Faschismus, 164.
158 Mecklenburg hat darin ein «Prinzip der ‹Ausweitung›» erkannt, ohne explizit einen Zusammenhang

zur Person des Erzählers herzustellen: «Die Welt der dörflichen Alltäglichkeit liefert zwar Rahmen und
Hauptmaterial des Erzählten, doch dieses gruppiert sich immer wieder um außergewöhnliche, das
Alltagsleben verfremdende Ereignisse und Motive, die gelegentlich durch ihre Darbietung bis an die
Grenze des Wunderbaren und Übernatürlichen geführt werden» (Mecklenburg, Erzählte Provinz, 137).

159 Johann Jakob Bachofen: Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten Welt nach ih-
rer religiösen und rechtlichen Natur. Stuttgart: Krais & Hoffmann, 1861, 375.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Teilhabe oderNicht-Teilhabe am «Mutterthum» und ihre entsprechende Positionierung
zum «Dionysos» Ratti beschränkt. Für die Herleitung der Erzählervorstellungen von
ontologischer ‹Weiblichkeit› wird dieser Umstand im Folgenden noch von Interesse
sein.

Neben einigen Figuren, wie Suck oder dem Pfarrer, die weitgehend nur als soziale
Typen ausgearbeitet werden und bruchlos an die im Roman entwickelte Faschismuspa-
rabel anschließen,gibt es auchÜberschneidungenundMischformen:DerBauerMiland
etwa beginnt als misstrauischer, schweigsamer Landwirt und wird dann im Gespräch
als Exponent einer Entfremdungskrise erkennbar, der das «Gemeinsame», normative
Grundlagen sozialen Kontakts, sucht (KW 3, 225), in denWorten des Landarztes «gerne
fromm sein» will (KW 3, 226), undmit diesen Lebensproblemen bei Ratti Anschluss fin-
det («er spricht nur aus,waswir denken»; ebd.). Somotiviert sich schließlich sein Über-
gang in die Eschatologie einer mythischen «Wiedergeburt», die er «von einer dunklen
Flamme durchleuchtet» und in einer Sprache vorträgt, die vonMimesis des Bauernmi-
lieus ähnlich weit entfernt ist wie die metrische, mütterliche Mondkalb-Rede Agathes
(KW 3, 229).

Doppelten Modellcharakter haben auch die rituellen Handlungen des «Massen-
wahns»: Das «Opfer» am «kalten Stein», das sich aus dem Hin und Her zwischen der
«Herde» der Dorfbewohner und den sie aufwiegelnden «Geistern» (KW 3, 263) schließ-
lich ergibt, verweist zwar auf den archaischen «Irrationalismus», den Broch bei seinen
Zeitgenossen am Werk sah, wird aber nicht im Modus der bäuerlichen Milieuschilde-
rung wiedergegeben, sondern als buchstäbliche Manifestation des Dionysos-Mythos.
Der Erzähler gestaltet die Mordpassage nicht analog zum «Schlafwandeln» des Vor-
gängerromans mit Seitenblicken auf psychologische Plausibilität und Motivierung.
Stattdessen wechselt die Narration wieder von einer mimetischen Milieuerzählung in
etwas völlig anderes. Das Dionysos-Dispositiv als «Schreckensszenario»160 wird weder
als allegorische Bedeutungsebene latent gehalten noch psychologisiert, sondern vom
Erzähler, der ja eine nur wenig ältere Version des handelnden Helden ist, als unmittel-
bare Präsenz des Archaischen gedeutet. Dem entspricht die direkte Rede, in der er die
Dorfbewohner als Kultgemeinde sprechen lässt. Das bedeutet: Dasmythologisch inspi-
rierte Modell – bislang manifest in Figurenreden wie derjenigen Agathes – wird nun
zum Medium des Erzählerberichts selbst. Der Vergleich mit einer anderen modernen
Dionysos-Mythographie macht die Technik deutlich: Wo beispielsweise der Erzähler in
Thomas Manns Mario und der Zauberer großen Wert darauf legt, neben dem Typus des
Gauklers/Hypnotiseurs Cipolla auch dessen Handwerk minutiös festzuhalten, das die
– vomErzähler genau beobachtete –Dynamik imRaum, die Beziehung Cipollas zu den
verschiedenen Gruppen des Publikums verschiebt, bis der erst harmlose Zauberabend
sukzessive eskaliert, verzichtet Brochs Erzähler vollständig auf derlei kritisches Er-

160 Mahlmann-Bauer, Literarische Mythographien des Dionysos seit Friedrich Nietzsche, 262.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 249

zählhandwerk, das eine ideologische Erzählfunktion nach Genette etablieren könnte.161

Das «Funktionieren einer diktatorischen Beziehung zwischen einem Führer und einer
Masse», das Manns «bürgerlich-rational denkender Erzähler»162 wiedergibt, interes-
siert den Erzähler der Verzauberung nicht. Der Erzähler, der eigentlich nur «ein bißchen
Mummenschanz» (KW 3, 250) erwartet hat, gelangt als Figur umgehend selbst in einen
Zustand «behext vom Tanze, behext von meinem Blute, in dem ich Geburt und Tod
fühlte» (KW 3, 255), ohne dass vom Funktionieren dieses Vorgangs die Rede wäre. Die
analytische Stringenz vonManns Beobachter-Erzähler ist dem Landarzt als umgehend
Verzaubertem überhaupt nicht zugänglich.

Dem entspricht auf der formalen Ebene, dass die literale Bedeutungsebene eines
Dorftanzes sofort aufgegeben wird. Sie wird überlagert von demmythisch inspirierten
Massenwahngeschehen, das der Erzähler in den Vorgängen sieht. Somit ist diemimeti-
sche Funktion der Figurenrede charakteristischerweise aufgehoben:WennMiland vom
Tanz mit den Worten spricht: «Es geschieht ohne Freiheit» (KW 3, 257), so heißt das,
dass die Figur nicht den Tanz der literalen Bedeutungsebene kommentiert, sondernmit
ihrer Rede selbst die Bedeutungsebene des «Massenwahns» artikuliert, die ihm der Er-
zähler unterlegt. AuchGissons Figurenrede in dieser Passage liegt auf derselben Ebene,
sie warnt apokalyptisch «es ruft» und «die Geister kommen» (KW3, 259).DieMythogra-
phieüberschreibt hier dasTanzbild,dasBroch fürden«Massenwahn»wählt.Was sich in
Manns Novelle nur sukzessive und unter genauer Beobachtung derWirkmechanismen
entfaltet, eine Eskalation von Behexung, Enthemmung und massenhaftem Tumult, in
derCipolla sichnachundnachalsHypnotiseurunddasPublikumsichalswillenloseMa-
nipuliermasse erweist, ist in Brochs Verzauberung bereits von der Sprache des Erzählers
vorgegeben, die sich aus der Vorstellung speist, die Dorfgemeinde verwandle sich nach
demModell eines Dionysoskults. Die Brochforschung hat darin einenWiderspruch ge-
sehen, der auch nie gelöst, «sondern durch die Kind-Erlöser Utopie und die mystische
VerklärungMutter Gissons überdeckt»163 werde.Hierwird bereits in Andeutungen klar,
welche Rolle die Fokalisierung, von der später ausführlich die Rede sein wird, für den
Einsatz modellhafter Darstellungen in der Verzauberung spielen kann.

Alles andere wäre Broch bei seiner Arbeit am «mythischen Roman» aber auch als
unangemessene «Rationalisierung» erschienen. Hier hilft wieder das Beispiel Thomas
Manns: In die Pause der zunehmend unheilvollen Vorstellung Cipollas hinein stellt
Manns Erzähler die Frage, warum sein jüngeres Ich und das Publikum sie nicht ver-
lassen habe, und gibt die psychologisierende Antwort selbst: weil es zu spannend war.
Die Frage und die Antwort verknüpfen das Szenario der Parabel mit dem historischen
Faschismus, auf den sie verweist, und zeigen einen Weg zur psychologischen Analy-
se beider auf. Der Erzähler, obwohl er sich Cipollas unheilvoller Wirkung nicht ganz
entziehen kann, vermag sich in der analytischen Erzählung doch zu emanzipieren.Mit

161 Zum Vergleich der Mythographien von Mann und Broch neben Mahlmann-Bauer, Literarische Mytho-
graphien des Dionysos seit Friedrich Nietzsche; Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung auch Roberto
Rizzo: Mythengestaltung bei Broch und Mann. In: Moderne und Mythos. Hrsg. von Silvio Vietta. Mün-
chen: Fink, 2006, 169–192.

162 Federmair, Musils langer Schatten, 107.
163 Winkler, Die Funktion der Erzählungen in Hermann Brochs «Bergroman», 269.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

solcher analytischer Einbettung der Psychologie desMythos verweist die 1930 publizier-
te Novelle Manns eher auf die Poetik der Schlafwandler als auf die der Verzauberung.164

Ein Zauberabend endet, wenn die Zuschauer wegbleiben, und ein Tanzabend endet,
wenn die Tanzenden nach Hause gehen. Diesen Regeln zu folgen und den klimakti-
schen Tanz auch formal als Teil der Faschismusparabel darzustellen, wäre Broch 1935
als rationale «Bagatellisierung»165 erschienen. Sein Erzähler hatte sich für die Zwecke
derVerzauberung viel tiefer zu verstricken alsManns amEnde doch souverän die Zusam-
menhänge durchschauender Intellektueller. Als es Brochs Erzähler am «kalten Stein»
mulmig wird, fragt er im Unterschied zu Manns Erzähler also nicht, warum niemand
den Tanz verlässt – er fragt stattdessen:

Wie lange konnte dieses Treiben noch weitergehen? Bei aller Ausdauer, die Bauern bei
Lustbarkeiten – doch war es noch eine? – aufbringen, es mußte doch ein Ende gefunden
werden, es mußte eine Lösung kommen, das fühlte nicht nur ich, sondern alle, die hier
standen, warteten sicherlich ebenso darauf, ja, sogar die Tanzenden mußten es wohl tun.
(KW 3, 261)

Liegt hier nun eine «Lustbarkeit[]» unter Bauern vor oder ein schicksalhaft mythischer
Vorgang in einer Kultgemeinde, der einer «Lösung» bedarf? Das Romanfragment steckt
voller solcher Beispiele, in denen dasmythographischeModell imDiskurs des Erzählers
und in Figurenreden unmittelbar wirksamwird,wobei es dasModell der Gesellschafts-
abbildung im Bergdorf mal erweitert, mal atavistisch überschreibt. Der Erzähler baut
seine Welt nicht auf einem auktorialen Blick, wie ihn z.B. der Musilsche Erzähler hat,
auf – und auch nicht auf dem immerhin nachträglich abgeklärten Blick des Erzählers
von Manns Novelle; er bleibt noch im Erzählen im Bann seiner mythologischen Bild-
spender. Eine formalästhetische Methode, die die kritische Brochforschung dem «my-
thischen Roman» aberkannt hat,166 dürfte Broch gerade in diesem Verfahren gesehen
haben, mit dem er sich von Mannscher Psychologisierung und Musilscher «Rationali-
sierung» abzuheben gedachte.167

Verwiesen sei hinsichtlich dieses Verfahrens noch auf die schon angedeuteten
Frauenfiguren: das Hypnosegespräch zwischen Irmgard und Ratti einerseits, das als

164 Gleiches gilt für Manns Psychologisierungs- und Verfremdungstechniken in der Josephstetralogie.
Obwohl sich Broch von diesem Projekt maßgeblich zu seinem mythischen ‹turn› inspirieren ließ
(vgl. Lützeler, Freundschaft im Exil, 12), genügten die narrativen Techniken Brochs Stilverständnis nicht
mehr; vgl. Thomas Koebner: Polemik gegen das Dritte Reich. Deklassierung und Dämonisierung. In:
Unbehauste. Zur deutschen Literatur in der Weimarer Republik, im Exil und in der Nachkriegszeit. Hrsg. von
Thomas Koebner. München: Text + Kritik, 1992, 220–236, hier 227; Kyora, Eine Poetik der Moderne, 268.

165 Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung, 135.
166 Vgl. Gottwald, Der Mythosbegriff bei Hermann Broch, 154.
167 In einem jüngeren Interpretationsvorschlag hat Mark-Georg Dehrmann in der Verzauberung zwar

nicht psychologische Durchdringung, aber eine Art literarische Archäologie der religionsgeschichtli-
chen Entwicklung plausibel gemacht, die zwischen höherer, spiritualisierter Stufe und niederer, buch-
stäblicher Stufe unterscheidet (vgl. Dehrmann, «Hört ihr den Regen?», 328). Dies entspricht struktu-
rell dem hier identifizierten doppelten Mythenmodell, mit dem Broch den dörflichen Mikrokosmos
überschreibt.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 251

Nietzsche- bzw. Dionysos-Parodie gelesen worden ist,168 und auf die Rolle der Mutter
Gisson andererseits. Diese Figur beeindruckt den Erzähler offenbar wie keine ande-
re. Ihre Sprache ist dem bäuerlichen Milieu nicht nur über weite Strecken vollständig
entrückt, der Erzähler schreibt ihr überdies die Gabe zu, modellhafte Vorgänge, wie
den bachofischen Kampf zwischen matriarchalem Demetermythos und patriarcha-
lem Dionysosmythos, mit dieser Sprache in performativen Sprechakten unmittelbar
im Rahmen der Kernfamilie zu vollziehen. So kann sie gegen Schluss den Handlungs-
strang der Familie Miland abschließen, indem sie im Sprechen die Geschlechterrollen
imHaus – «derMann keinMannmehr, und die Frau nichtmehr Frau, da rufen sie nach
dem Erlöser, der ihre Finsternis ausspricht und sie heiligt» – in ihrem Sinne wieder
geraderückt und «die Herzen dieses Ehepaars wieder ins Hausväterliche und Haus-
mütterliche» zurückleitet, und zwar unmittelbar im Sprechakt: Mit dem Ende ihrer
Ansprache ist auch die matriarchale Ordnung zumindest für den verbliebenen Teil der
Familie Miland triumphal wiederhergestellt (KW 3, 307ff.).

Von entscheidender textstruktureller Bedeutung für diese Modellkonstellationen
der Verzauberung ist Brochs Konzeption der Erzählerfigur, die auf formal andere Weise
als bei Musil undMann dem Text eine kontextualisierende Bedeutungsebene eröffnet.

Modellbildung II: Der Erzähler als Weltanschauer

Woherkommendiemythologischen,geschlechterontologischenund sozialenZuschrei-
bungen des Landarztes?Woher nimmt er seine Vorstellungen von «Unendlichkeit», von
«Weiblichkeit», von «Wanderern», kurz diejenigen Kategorien, die seine Darstellung
prägen? Sie gelten, dasmacht die Narration klar, in der Verzauberung nicht absolut, son-
dern haben zumindest zum großen Teil einen Ursprung innerhalb der Fabel. Ihre Ent-
stehung ist Teil der erzählten Welt. «Was gilt, hängt auf elementare Weise davon ab,
welcher Erzählanfang gesetzt wird.»169 Dieser narratologische Grundsatz wird an der
Verzauberung besonders einsichtig. Deren eigene Textsubstanz ist, genauso wie ein gro-
ßerTeil der auf ihr basierendenForschung,mitderFragebefasst,was eigentlich ‹gilt›, so
dass sichamEndeLesartengegenüberstehen,nachdenendieVerzauberung entweder ein
antifaschistischer oder kryptofaschistischer, mythologischer oder aufklärerischer Text
ist. Der komplexe und teilweise durchaus zweifelhafte Modellcharakter der erzählten
Welt trägt zu dieser Situation bei. Ein Blick auf den Erzählanfang mag wiederum zur
Klärung beitragen.

Zu Beginn des Textes etabliert Broch die narrative Instanz der Erzählung, also ge-
mäßGenette die ‹Stimme›: die Person (der Landarzt),dieZeit undEbenenderNarration
(gleichzeitigeNarrationaufderdiegetischenEbene,wennderLandarzt imPräsensüber
seine Gegenwart beim Verfassen des Tagebuchs spricht, spätere Narration auf der me-
tadiegetischen Ebene, auf der im Präteritum die Geschichte des vergangenen Jahres er-
zählt wird). Dieser Anfang stellt sofort etwas über die Bedeutung dermetadiegetischen

168 Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung, 155ff.
169 Albrecht Koschorke: Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer allgemeinen Erzähltheorie. Frankfurt am

Main: S. Fischer, 2012, 62.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

für die diegetische Ebene klar: Die ganze Erzählung des vergangenen Jahres hat für den
Erzähler Projektcharakter, er will in seiner Erzählgegenwart etwas damit erreichen:

Hier sitze ich, ein alternder Mann, ein alter Landarzt, und will etwas aufschreiben, das
mir zugestoßen ist, und als könnte ich damit des Wissens und des Vergessens habhaft
werden, durch das unser Leben hindurchläuft, auftauchend und wieder einsinkend und
manchmal zur Gänze verschwindend, aufgesaugt von der Zeit und im Nichts verloren.
(KW 3, 9)

Für den Tagebuchschreiber hat die Erzählung des Tagebuchs also die Funktion, sich
über die Bedeutung des Erzählten Rechenschaft abzulegen und die zahlreichen Fra-
gen zu beantworten, die er im Vorwort an sich selbst richtet.170 Sie wird damit zum
Musterbeispiel einer narratologischen Konstellation, die Genette als Aufwertung des
«narrativen Diskurses» konzeptualisiert hat:

Im heterodiegetischen Bericht […] mag das Präsens durchaus […] Zeitlosigkeitsbedeu-
tung haben, aber im homodiegetischen […] rückt die Gleichzeitigkeitsbedeutung in den
Vordergrund, die Erzählung tritt hinter der Erzählrede, dem narrativen Diskurs zurück
und scheint jeden Moment in den ‹inneren Monolog› umzuschlagen.171

Das ist in der Verzauberung der Fall. Brochs Erzähler berichtet über die Ereignisse im
Dorfnicht allwissendoderauchnur souveränüber seinMaterial verfügend,sondernmit
der Stimme eines homodiegetischenErzählers, derwährenddes Erzählens noch immer
den angemessenen narrativen Diskurs sucht. Im Tagebuch ringt er umWorte, und ge-
nau dieser Prozess stellt die ‹Handlung› der diegetischen Ebene dar. Dargestellt ist auf
dieser Ebene ein Versuch der Sinnstiftung.Davon hängt auch ab,wie Koschorke formu-
liert, «was gilt». Folgtman Koschorkes narratologischen Überlegungen zur «Rahmung»
etwasweiter,gilt auchdiemythisierendeUnendlichkeits-undEwigkeits-Sprache, inder
der Landarzt sich ausdrückt, und für die Modellhaftigkeit, die er seiner Lebenswelt zu-
schreibt,dassdiese auf «Unendlichkeit» zielendenDenkfiguren selbst ebengeradenicht
zur «ungeordnetenPrähistorie»derNarrationzählen,alsonicht absolut gelten, sondern
ihre Bedeutung aus der Erzählung beziehen.172Wenndie erzählteWelt derVerzauberung
in dreifacher Totalität der Gesellschafts-, Zeit- und Raumabbildung nach dem weltan-
schaulichen ‹Blick aufs Ganze› gestaltet ist, so ist dies zunächst als Teil der Geschichte
ihres Erzählers zu verstehen, der eine prekäre Sehnsuchtsbeziehung zu eben diesem
‹Blick aufs Ganze› pflegt. Dieser Schritt, die Erklärung des Erzählerdiskurses aus der
Erzählerfigur, muss jedenfalls vor der Anrechnung der entsprechenden Textpassagen
auf das Konto der neomythischen Ambitionen des Autors erfolgen.

Dies stellt der Text vielfach aus. Der Erzähler-Landarzt beobachtet den Prota-
gonisten-Landarzt dabei, immer mehr dem Denken in mythisch-weltanschaulichen

170 Dieses Konzept bleibt auch noch in der radikal gekürzten dritten Fassung grundsätzlich intakt, die der
Erzähler mit den Worten einleitet: «An jenem Märztag, der mir jetzt so sehr Erinnerung geworden ist,
daß ich ihn aufschreiben muß» (BR 3, 1).

171 Genette, Die Erzählung, 222.
172 Vgl. Koschorke, Wahrheit und Erfindung, 62f.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 253

Kategorien zu verfallen – nicht zuletzt unter dem Einfluss Gissons, aber auch Marius
Rattis.173 Tatsächlich schreibt er sich auch mehr oder weniger selbstkritisch Befangen-
heit im Blick auf das Dorf zu, indem er ein Sinndefizit gesteht, von dem er dort zu
genesen trachtet. Sein im Vorwort skizziertes Vorhaben, gegen das Vergessen anzu-
schreiben und im Text das Vorgefallene festzuhalten, ist nur ein zweitrangiges; erst-
rangig versucht er, sich von einer Modernitätskrise zu heilen. Er hat sich vor dem Ein-
setzen der Handlung an diesen Ort begeben, um einer gewissen Idee von Dörflichkeit
nachzuleben, die nicht wenig Ähnlichkeit mit den lebensphilosophisch angehauchten
Aussteigerkonzepten aufweist, die sich nach der Jahrhundertwende aus dem Weltan-
schauungsdiskurs geschält hatten174 (und in esoterischen Szenen virulent geblieben
sind).175 Dieses Vorhaben des Erzählers geht dem Jahr in Kuppron voraus, und in der
Motivation zu diesem Vorhaben findet sich der Schlüssel zum Denken des Erzählers,
dessen Stimme die Erzählung wiedergibt. Systematisch entfaltet wird das in der gro-
ßen Analepse des Romans, die neben der Ellipse am Erzählschluss den auffälligsten
strukturellen Einschnitt der ersten Fassung darstellt. In einer in den Schlafwandlern
erprobten Technik durchziehen die Motive dieser Analepse sowohl die vorangehenden
als auch die folgenden Romankapitel und perspektivieren sie, was die vom Erzähler
explizit ausgesprochene Bedeutung dieser Episode noch einmal strukturell beglaubigt.

Die Stadtflucht, die der Kupproner Handlung vorausgeht, wird in einzelnen Kom-
mentaren des erzählenden Ichs, im Vorwort und in der Analepse näher auf ihre Hinter-
gründe beleuchtet. Sie istmit einer ganzen Reihe von Konnotationen verknüpft,welche
die Erzählung des Tagebuchs vorstrukturieren. Vieles davon ist als Diskursfigur des
weltanschaulich-kulturkritischen Bauernromans, insbesondere aus der Variante des
Konversionsromans, gut bekannt, an dessen Programmatik der Landarzt anschließt:
vor allem der Vorsatz, «wieder zu sich selbst zu finden, wieder ein ganzer, harmoni-
scher,gesunderMenschzuwerden,einMensch,der vomoberflächlichenRationalismus
der Wissenschaften ebenso befreit ist wie vom geschäftlichen Kalkül des bürgerlichen
Erwerbslebens»176. Der Erzähler greift in der Beschreibung seiner Stadtflucht diese
Diskursfiguren auf. So weist er implizit die intellektuellen und diskursiven Bedingun-
gen aus, unter denen er spricht. Der spätere Einsatz der Barbara-Analepse, der diese
Bedingungen genauer erklärt, ist für den Erzähler Broch dann auch ein Rückgriff auf

173 Vor dem Hintergrund der im Text behaupteten Anziehungskraft Rattis wird Brochs etwas apodikti-
sche Selbstinterpretation fragwürdig, dieser wirke «abstoßend und lächerlich, besonders, da er sich
sehr bald als schrullenhafter Besessener erweist, der geradezu querulierend für seine mystischen oder
richtiger pseudo-mystischen Ideen von der Heiligkeit der Erde, von der Bezwingung des Berges u.s.w.
wirkt und damit die Leute belästigt» (KW 3, 384).

174 Vgl. oben die Ausführungen zur Lebensreform, 3.2 auf Seite 72f.
175 Wenn heute die niedergelassenen Ärzte in beschaulichen oberbayerischen Seegemeinden, die vom

Sommerfrischlergeld wohlhabender und urbanitätsmüder Städter gedeihen, auf ihren Praxisschil-
dern an erster Stelle Zertifikate in «chinesischer Medizin» und «Anthroposophie», dann erst den Fach-
arzt anführen, betreiben sie damit nichts anderes als die moderne Kapitalisierung jener Ideen, die
auch Brochs Landarzt in sein Tiroler Dorf gelockt haben.

176 Peter Zimmermann: Der Bauernroman. Antifeudalismus, Konservativismus, Faschismus. Stuttgart: Metzler,
1975, 97.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Erzähltechniken der Schlafwandler, die ihre diversen Weltanschauungen stets an den
Bedingungen ihrer subjektiven Genese gemessen und in die Aporie geführt haben.
Neu ist die Anwendung dieser Technik auf einen den ganzen Romantext erzählen-
den homodiegetischen Ich-Erzähler. Diesem sind die subjektiven Bedingungen seiner
Wahrnehmung nur zu einem gewissen Grad selbst bewusst. Eng verzahnt er selbst das
Anliegen des «Tagebuchs», festzuhalten, «was mir zugestoßen ist, […] als könnte ich
damit des Wissens und Vergessens habhaft werden» (KW 3, 9) mit seiner vorausgegan-
gen Stadtflucht: «War dies nicht auch der Grund gewesen, der mich vor Jahren aus der
Stadt herausgetrieben hat»? (Ebd.)

Die Konsequenzen der Fokalisierung für die Figur des Landarztes werden im Ab-
schnitt 5.3.2 genauer diskutiert, vorab interessiert aber besonders jener Katalog vonBe-
deutungen, den der Erzähler seiner Stadtflucht und seiner Präsenz im Dorf zuweist.
Hier kommt die Stimme des Erzählers konkret ins Spiel. Rahmen-Narrativ, Analepse
und Dorf-Narrativ sind über seine Person verknüpft; die Ereignisse der Vorgeschichte
werden daher abgleichbar mit den Denkfiguren, die er seiner späteren Erzählung auf-
prägt.

Zu diesen basalen Denkfiguren zählt im Rahmen-Narrativ zunächst die Flucht aus
dem «wissenschaftlichen» Betrieb «um eines anderen Wissens willen» (ebd.). Im «Vor-
wort» nimmtderErzähler eine solchePositionsbestimmungzur «Wissenschaft» vor,die
auch der Autor Broch im Dialog mit Daniel Brody seinem Romanprojekt zugrunde ge-
legt hatte, und setzt sie in eins mit dem Umzug von der Stadt in das Bergdorf. Der Text
artikuliert hier eine ästhetische Funktion der neuen narrativen Disposition, umgesetzt
indiefiktivepsychologischeundhabituelleDisposition seinerHauptfigur.WeitereKon-
notationen der Bewegung Stadt-Land zählt der Erzähler in einer Assoziationskette auf,
in der er sich Rechenschaft über Sinn und Zweck seiner Lebensentscheidung ablegt.
Diese Konnotationen einer Stadtflucht lassen sich mutatis mutandis auch aus Brochs
poetologischenÜberlegungen über die «dichterische Entwicklung» von den Schlafwand-
lern zur Verzauberung übertragen: Der Weggang aus der «städtischen Ordnung» impli-
ziert für den Landarzt den Weggang von der «Unendlichkeit», als die er den wissen-
schaftlichen Erkenntnisprozess betrachtet, als Weggang vom «Systematischen der Er-
kenntnis» oder vom «Erkennen» allgemein, als Weggang von «Pünktlichkeit», «Gesetz-
lichkeit»,«Maschinerie»und (wieder) einerbelastenden«Unendlichkeit»,die ihngleich-
wohl auf eine beklemmend feste «Bahn» eingeengt habe. SeinWeg in die Landarztpra-
xis habe ihn von diesem negativ konnotierten «Erkennen» zum «Wissen» und von «Zu-
kunft» zur «Vergangenheit» führen sollen. Hier setzt das «Lebens»-Vokabular ein, das
für Musils und Brochs Fragmente so wichtig ist. Die positive Assoziationen sind das
«Leben undMitleben und hie und da vielleicht Hilfe», die «Unordnung des Unmittelba-
ren», in der sich «Vielfalt des Lebens» ausdrückt und die letztlich eine Existenz «erfüllt»
von endgültigem «Sinn» ermöglichen soll – im Gegensatz zum vorläufig gültigen Sinn
nie abschließbarer wissenschaftlicher Praxis (KW 3, 10f.). Der Erzähler selbst stellt im
Anschluss an diese Aufzählung von Erwartungen an das Landleben die Frage: «Hat sich
solche Hoffnung erfüllt?» (KW 3, 11)

Die Antwort erfolgt zwar in einempositiven Ton, jedoch auch in jenem sprachlichen
Mediumwortreicher Ratlosigkeit, das in der Verzauberung charakteristisch aus paratak-
tischen Oxymora und Tautologien entsteht:

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 255

Jahr um Jahr ist vergangen, seitdem ich mich hierher geflüchtet habe, voll Ungeduld, die
letzte Zeitspanne auszunützen, geflüchtet vor der schrittweisen Erkenntnis der geduldi-
gen Forschungsarbeit wissenschaftlichen Lebens, zurückgegeben meinem eigenen Le-
ben, glücklos, dennoch glückhaft, da ich mein Wissen wachsen fühlte, Vergangenes und
Zukünftiges zusammenwuchs, dennoch so unerfaßbar, daß es nur wie ein Ahnen war, ein
Gewinnen und Verlieren zugleich. Und da ich es jetzt niederschreiben will, das Unver-
geßliche im Vergessenen, da ich es nachzeichnen will, das Unsichtbare im Sichtbaren, so
tue ich es mit aller Hoffnung des jungen und aller Hoffnungslosigkeit des altgewordnen
Menschen, den Sinn des Geschehenen und noch zu Geschehenden zu erhaschen, ehe es
zu spät ist. (KW 3, 11f.)

In diesemkurzenAbschnitt findet sich zugleich die Zielvorgabe, die der Erzähler seinen
Aufzeichnungenmacht –nämlich «den Sinn des Geschehenen und noch zuGeschehen-
den» zu erfassen – und auch die Disposition und Vorgehensweise dieses Erzählers: Er
«fühlt» einen positiven Effekt seiner Stadtflucht, bringt diesen Effekt aber weder ter-
minologisch noch metaphorisch zur Darstellung. An die Stelle einer solchen Darstel-
lung tritt hier die Darstellung des «old Germanic taste for picturing the unpictureable,
defining the indefinable, uttering the unutterable»177 –also die charakteristischenOxy-
mora: «glücklos, dennoch glückhaft», «Wissen […] unerfaßbar», «Gewinnen und Verlie-
ren», «das Unvergeßliche im Vergessenen» usw. Broch, der sich schon vor Publikation
der Schlafwandler mit Musil in Konkurrenz über die Darstellung von Sagbarkeitsgren-
zen in Literatur befunden hatte,178 radikalisiert hier von den ersten Zeilen an die Tech-
nik, literarisch auf Unaussprechbares zu verweisen, um damit seinen um Begriffe rin-
genden Tagebuchschreiber zu charakterisieren.Was die Darstellung ‹äußerer› Vorgän-
ge angeht, also die Handlung im engeren Sinne, von welcher der Landarzt hier Zeugnis
ablegenwill und der er einen Sinn zuschreibenwill, findet sich ebenfalls eine Art erzäh-
lerisches Programm bereits in diesem Rahmen-Narrativ niedergelegt. Denn nicht zu-
fällig wird im letzten Absatz das, was der Erzähler «aufschreiben möchte», symbolisch
durchdienatürlichenStrukturenundMuster von Jahreszeiten-undTag/Nacht-Wechsel
repräsentiert:

Und eigentlich möchte ich bloß aufschreiben, als könnte ich es sonst vergessen, daß hier
nicht immer Schnee gelegen hat, sondern daß vielerlei in diesem Jahr vonstatten gegan-
gen ist, Blüte und Frucht und der Harzduft des Waldes, Wasser, das über das Gestein der
Kuppronwand tropfte und rieselte, Wind, der von ferne kam und wieder davonzog, Licht,
das brannte und wieder erlosch, und Himmel, der Tag war und wieder Nacht. (KW 3, 12)

Auch der Bezug zum Tagebuchschreiber selbst wird gleich hergestellt:

Denn dies alles geschah, während mein Herz klopfte, es geschahen Wind, Sonne und
Wolken, und sie flossen durch mein Herz und meine Hände. (Ebd.)

177 D. J. Enright: Uttering the Unutterable. In: The New York Review of Books (6. Jan. 1966). url: http://www.
nybooks.com/articles/1966/01/06/uttering-the-unutterable/ (besucht am 26. 12. 2017).

178 Vgl. oben die Abschnitte 2.1 und 2.2 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.nybooks.com/articles/1966/01/06/uttering-the-unutterable/
http://www.nybooks.com/articles/1966/01/06/uttering-the-unutterable/
https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.nybooks.com/articles/1966/01/06/uttering-the-unutterable/
http://www.nybooks.com/articles/1966/01/06/uttering-the-unutterable/


256 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Die Geschehnisse, um die es dem Tagebuchschreiber im Folgenden gehenwird, so kön-
nen wir diesem Programm entnehmen, verhalten sich zu seiner Person wie die Struk-
turen der alpinen Natur zu seinem Körper.

Auf engem Raum konzentriert das «Vorwort» hier drei Grundprinzipien, nach de-
nen Broch das Denken seines Erzählers strukturiert:

1. Das Gegensatzpaar Stadt/Land, dem parallele Gegensatzpaare wie männ-
lich/weiblich, Zukunft/Vergangenheit, Wissenschaft/Wissen und Maschine-
rie/Leben als Paraphrasen entsprechen.

2. Sprachlicher Gefühlsausdruck imMedium von Oxymora und Tautologien.
3. Repräsentation menschlicher Ordnungen durch Umweltstrukturen in Allego-

rien und Vergleichen.

Zusammen nehmen sie die Struktur vorweg, die der vom homodiegetischen Erzähler
beobachtete Stoff im zeugnishaften Bericht erhalten wird. Der Erzähler weist dem
Dorf Kuppron als seinem selbstgewählten neuen Lebensraum die Bedeutung zu, mo-
dellhaft sowohl, erstens, den von ihm gefühlten Stadt-Land-Gegensatz abzubilden, als
auch, zweitens, die Handlung, die «in diesem Jahr vonstatten gegangen ist», in den
natürlichen Strukturen der alpinen Landschaft abzubilden, die keiner historischen,
sondern der geologischen Zeitskala unterliegt und damit – als nach seinen Maßstä-
ben zeitlos – als weltanschaulicher Bildspender geeignet ist. Dieser Befund gilt für die
vollständige Fassung der Verzauberung von 1935 ebenso wie vollumfänglich auch für die
demselben Konzept folgende 2. Fassung von 1936, weswegen sich der textgenetische
Vergleich in dieser Hinsicht erübrigt: Die 2. Fassung greift die Modellbildung des Er-
zählers auf und vertieft sie.179 Dem Text der Verzauberung von 1935/36 insgesamt wird
die weltanschaulich-kulturkritische Modellbildung schon anhand der Disposition der
Erzählerfigur eingeschrieben. Darin besteht die zentrale poetologische Botschaft ih-
res «Vorworts», mit dem Broch seinen Aufbruch von den Schlafwandlern und auch vom
«rationalen»Mann ohne Eigenschaftenmarkiert.

Die erzähltechnische Neuerung wird für Broch und seinen Text zum Substrat der
Innovation. Sie ermöglicht es, in der Verzauberung die Erzählstimme selbst mit einer je-
nerWeltanschauungsbiographien180 zukontextualisieren,die indenSchlafwandlernund
imMannohneEigenschaften auf das vergleichsweise distanziert abgehandelte Figurenen-
semble verteilt werden. In der Verzauberung jedoch ist nun die Erzählerrede selbst kri-
tisch in den Weltanschauungsdiskurs eingeschrieben. In der Vorgeschichte des Land-
arztes wird sie als Funktion eines ethischen Orientierungsverlusts mit anschließender

179 Die neu hinzugekommenen Reflexionen des Erzählers verdeutlichen dies. Bemerkenswert ist z.B. die
Hinzufügung einer Gewitterbeschreibung, in der das Gegenteil vom dem passiert, was Musil mit sei-
nem ersten Romankapitel vorgeführt hatte: Das meteorologische Phänomen wird vom Landarzt in-
tensiv allegorisiert und zum Abbild seiner Problemdisposition gemacht: «Denn in keinem der Na-
turereignisse sind Entfesselung und Beruhigung, sind Aufbruch des Unterirdischen und Rückkehr zur
ewigen Humanität, sind die Erlösung zum Nichts und die Erlösung zum Gleichgewicht des Lebens so
enge benachbart wie im Gigantenkampf des Gewitters» (BR 2, 297).

180 Vgl. den oben auf Seite 103 angeführten Merkmalskatalog für Biographien im Weltanschauungsdis-
kurs.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 257

Weltanschauungssuche ausgewiesen:WieMusils Arnheim erhält auch Brochs Landarzt
rückblickend eine Ursprungsgeschichte und eine biographisch-psychologischeMotiva-
tion fürdieKrise,der er sich ausgesetzt sieht.DasDenkgebäude,das er sich alsReaktion
auf seine Identitätskrise errichtet hat,wird, indemderErzähler inderZeit hin-undher-
springt, als subjektives Denkgebäude überhaupt erst sichtbar gemacht. Das entspricht
– nimmt man das Scheitern dieses Denkgebäudes hier schon einmal vorweg – den Er-
zählstrategien,mit denen imMannohneEigenschaftendie diversen «Systeme desGlücks»
und indenSchlafwandlerndiediversen «Erlösungen»auf ihre aporetischeGrundstruktur
hin transparent gemacht wurden.Mit dem bedeutenden narratologischen Unterschied
freilich, dass es sich beim Landarzt nicht um eine Ensemblefigurwie Arnheim, sondern
umden Erzähler der Geschichte handelt.Das «Vorwort» zeigt die Eckpfeiler seiner Ent-
wicklung an und deutet auf sein Scheitern voraus, doch erst die biographische Analepse
des 10. Kapitels verleiht dieser Entwicklung das ganze Gewicht, das ihr für die Bewer-
tung der Tagebuchfiktion und letztlich der Zuverlässigkeit des Erzählers zukommt.

Die Barbara-Analepse

Wie die Protagonisten der Schlafwandler befindet sich auch der Landarzt der Verzaube-
rung in einer Identitätskrise, die er selbst auf eine Epochenkrise projiziert. Allerdings
werden die Hintergründe der persönlichen Krise in der Verzauberung konkreter gestal-
tet als diejenigen Pasenows und Eschs (Dr. Bertrand Müller deutet die zugrunde lie-
gende traumatisierende Erfahrung des Weltkriegs an, beschreibt sie aber nicht): Das
Trauma des Landarztes ist vordergründig eine Liebesgeschichte. Die Barbara-Episode
bildet, wie der Erzähler selbst angibt, den «Untergrund» seiner «Erinnerung» (KW 3,
187), und die Struktur der Erinnerung wiederum hatte ja das Vorwort als Substrat der
ganzen Erzählung ausgegeben. Die Episode ist also zentral für den Schreibanlass des
Tagebuchs. Die Bezüge, die der Erzähler in der Folge zwischen dem «Untergrund» und
dem restlichen Text des «Tagebuchs» anbietet, sind reichhaltig.

Im narrativen Mittel der Barbara-Analepse drückt der Erzähler seine erst im Fort-
schreiten des Tagebuchs erlangte Erkenntnis aus, dass in dieser katastrophalen Liebes-
geschichte sein gegenwärtiges Erleben, «Leid wie Freude […] verankert» liege. Im «Leid
um den Tod der Suck Anna» und in der «Freude über die Errettung desWetchy-Buben»
sei das Gedächtnisbild Barbaras «nun wieder zur Gegenwart geworden, und nicht nur
als verschwimmender Untergrund, sondern hart und plastisch steht es im Raume des
Gedächtnisses» (KW 3, 187). Die Metaphorik von Härte und Plastizität verwirklicht sich
als motivische Kontinuität zwischen den Textabschnitten. Tatsächlich legt die Barbara-
Analepse das weltanschauliche Substrat der Verzauberung bloß. Sie erzählt nur implizit
jene Vorgeschichte,wie der Arzt von seiner Spitaltätigkeit in der Stadt zur Landarztpra-
xis auf demDorf gelangt ist (diese eigentliche Flucht bleibt Ellipse). IhreHauptfunktion
ist, die weltanschauliche Vorgeschichte dieser Flucht zur Darstellung zu bringen. Sie
erzählt, wie der Arzt durch eine Liebesepiphanie angestoßen wird, eine an Otto Wei-
ningers Weltanschauungsschrift Geschlecht und Charakter anklingende Weltdeutung zu
entwickeln und umzusetzen. Am entscheidenden Punkt wird ihm die ganzeWelt buch-
stäblich zum Abbild der strukturierenden Dichotomiemännlich/weiblich, eine – selbst
wenn man den erschöpfenden Bezug auf Weininger einmal beiseitelässt – klassische

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Figur weltanschaulichen Erzählens.181 In der Folge wendet er diese strukturierende Di-
chotomie auf sein Leben, insbesondere auf sein Liebesleben an. Weiningers Konzept
der «absoluten Mutter»182 wird zum maßgeblichen Orientierungsmodell seiner «Lie-
be» zu Barbara, die eigentlich, auch dies eine Parallele zuWeininger, ein weltanschauli-
ches Erlösungsprojekt wie diejenigen der Schlafwandler ist. Wie schon im Pasenow-Teil
überblendet Broch hier noch einmal Liebessemantik und Weltanschauungssuche, je-
doch nun ganz ohne die Ironiesignale eines auktorialen Erzählers. Die Liebesgeschich-
te scheitert nicht in Komik, sondern in der Katastrophe, in deren Folge der Arzt zum
Landarzt wird und seine Weltanschauung mit einer neuen sinnstiftenden «absoluten
Mutter» in Kuppron wieder instandzusetzen versucht. Dies wird im Folgenden im De-
tail entfaltet.

Schonder erste Blick auf die Figur der ÄrztinBarbara ist auf zwei Ebenen instruktiv.
Er etabliert zumeinen den natürlichen Jahresrhythmusmit den dazugehörigenWetter-
erscheinungen, den der Landarzt im «Vorwort» für die Vorgänge im Bergdorf einsetzt
(s.o.); hier findet man ihn vorgeprägt, als der Erzähler Barbara «zum ersten Male sah»:
«Es war an einem ersten Frühlingstag nach einem schweren grauen Winter gewesen.»
Derselbe Abschnitt richtet zum anderen auch bereits den Blick auf die Bedeutung von
Weiblichkeit, wenn der Erzähler an ihr «lange[], etwas schwingende[], beinahe unweib-
liche[] Schritte[]» feststellt.Über diese «Unweiblichkeit» scheint der nächste Absatz auf-
klären zu wollen: «Ich hatte sie damals für eine der Mütter gehalten, die ihre Kinder
besuchen; bald natürlich stellt es sich heraus, daß sie eine neuaufgenommene Ärztin
war» (KW 3, 187). Als solche hat sie andere Qualitäten als «Weiblichkeit». Sie ist, wie der
Erzähler bald feststellt, «wissensreich, entschlußfähig und von einer fast zornigen Au-
torität» (KW 3, 188), hat also Attribute, die für den Erzähler später im Bergdorf seine
verschämt eingestandene Attraktion zu Marius Ratti ausmachen werden.183 Vor allem
aber ist sie «hellseherisch sicher in der Diagnose», eine Eigenschaft, die der Landarzt
später als diagnostisches und buchstäbliches Hellsehen in «Mutter Gisson» wiederfin-
den wird; eine solche Textstelle findet sich z.B. schon vor der Analepse in Kapitel 3 (KW
3, 39f.). Der Arzt betrachtet die Beziehung aufgrund ihrer Professionalität zunächst als
«gute männliche Beziehung» (KW 3, 188), die von gegenseitigem Respekt imWettstreit
zwischen ihrem «Autoritätswillen» und seiner Funktion als Interims-Anstaltsleiter ge-
prägt ist. Jedoch im «Frühsommer» mit seiner «Blüte» und «Pracht» überkommt den
Erzähler über einer Geste Barbaras, dem Glattstreichen der Haare, eine Assoziation zu
seiner Mutter, in deren Folge er Barbara nunmehr im Gegensatz zu seinem ersten Ein-
druckalsweiblich,«so sehrweiblich»quasi ‹erkennt›: «[S]eitdemmirmeineMutterüber
dieHaaregestrichenhatte,war esdie erstewahrhaftweiblicheHand,die ichwieder sah,
und dieser Eindruck ist mir seitdem geblieben» (KW 3, 189). In der Beziehung zu «Doc-
tor Barbara», die an diesem Punkt von Kollegialität in Liebe umschlagen kann, ist die

181 Vgl. oben 3.4 auf Seite 103.
182 Vgl. das Kapitel 2/X in Geschlecht und Charakter; hier: Weininger, Geschlecht und Charakter, 280.
183 Auf Parallelen zwischen Barbara und Ratti hat schon Ernestine Schlant hingewiesen: Ernestine

Schlant: Die Barbara-Episode in Hermann Brochs Roman «Die Verzauberung». In: Brochs «Verzaube-
rung». Materialien. Hrsg. von Paul Michael Lützeler. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1983, 209–225, hier
212f.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 259

Identifikation von «Weiblichkeit»mitMütterlichkeit ebenso verankert wie die Irritatio-
nen, denen dieses Konzept ausgesetzt wird.

In der nun folgenden Liebesgeschichte des Spitalarztes werden die in Kuppron zum
Einsatz gebrachtenBeschreibungskategorien des späteren Landarztes ebenso ausgebil-
detwie seine folgenreicheKrise.Nicht nur folgt die Episode,wie später dasDorfgesche-
hen, dem Rhythmus der Jahreszeiten, sondern in der Gefühlsdarstellung seiner «Lie-
be» ist für den Erzähler auch erstmals jene Landschaftsbeseelung präfiguriert, die für
die Verzauberung dominant sein wird: Er sieht Barbara und ihre «unendliche weibliche
Hand» im «Dächermeer» der Stadt, was er ausdrücklich als Epiphanie wertet: «Es war
keine Vision, es war eine zweiteWirklichkeit, die plötzlich in das Sichtbare eingezogen
war» (KW 3, 189). Die Folge ist für den Erzähler eine profunde Identitätskrise.Die Kate-
gorien vonWeiblichkeit undMännlichkeit geraten inKonkurrenz zur «Vorstellungswelt
des Arztes» und scheinenmit dieser fundamental unvereinbar: «[S]ie ist Doctor Barba-
ra, und es war ein Irrtum, sie als Frau gesehen zu haben» (KW 3, 189f.). Die erschüt-
terndeErfahrung ‹echter›Weiblichkeit durchdieAssoziationBarbarasmitder (eigenen)
MuttermachtdemArztdie Identifikationmitder ‹Männlichkeit› deswissenschaftlichen
Berufs fortan unmöglich. In einem Urlaub versucht er diese Krise zu überwinden und
sich von seiner «zweiten Wirklichkeit» zu befreien.184 Dass er diesen «Kampf» verliert,
schreibt er dem «südlichen Meer» zu, einer «unmännlichen Landschaft», in der er, an-
ders als Musils von einer ähnlichen Krise geschüttelter Herr von Ketten in der Portugie-
sin, sich nicht an einem Berg «die Seele aus dem Leib» klettern kann. Aus dieser Nie-
derlage und der daraus folgenden Kapitulation an den inneren Vorgang resultiert nicht
nur seine «Liebe» zu Barbara als Externalisierung der Identitätskrise, sondern auch die
inKuppron folgenreiche Engführung vonGeschlechtsdichotomie,Natur und Transzen-
denzerwartung:

[K]einem Vorher, keinem Nachher angehörig erhob sich die neue Wirklichkeit, die Mit-
te des Lebens, erstarrend in Großartigkeit. Es war kaum Sehnsucht nach jener Frau, denn
sie war ja vorhanden, vielfältiger, unbedingter, unerhörter als in ihrer leiblichen Gestalt,
es war die Natur so sehr zu ihrem Gleichnis geworden, sie aber zum Gleichnis der Natur,
Gleichnis des Gleichnisses, daß die Sehnsucht nach der Frau und die Sehnsucht, einzuge-
hen in das Gleichnis der Einheit und der Einfalt, zu einer einzigen Sehnsucht geworden
war. (KW 3, 190)

Die Passage folgt mit der Abfolge von Absonderung, Naturerfahrung und schließlich
Welthaltigkeit der Natur genauestens dem Narrativ des Weltanschauungsromans.185

Sie liest sich mit der Kombination aus «Urlaub», demWunsch, die Krise übers Klettern
zu überwinden und schließlich der Liebeserfahrung als Transzendenzerfahrung auch
wie eine dreifache Referenz aufMusils Helden: «Urlaub vom Leben»,Herrn von Kettens

184 Broch spiegelt hier nahezu eine Schilderung, die Musil fast gleichzeitig seinem Helden Ulrich zu-
schreibt: «[I]ch war tausend Kilometer von der Geliebten fort geflohen […] und als ich mich sicher jeder
Möglichkeit ihrer wirklichen Umarmung fühlte, heulte ich sie an wie der Hund den Mond!» (GA 3, 162).
Vgl. 5.3.3 auf Seite 317.

185 Vgl. Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 245–256.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

fieberhaftes Klettern undUlrichs transzendente Liebe zur «FrauMajor» klingen an.Die
Referenz wird zum Seitenhieb, wenn Broch seinenHelden nun aber ganz imGegensatz
zuMusils immer noch hochreflektiertem Ulrich zur vollen Affirmation seiner «neuen»,
irrationalen Wirklichkeit übergehen lässt. Der einsame Urlaub in der Mittelmeerland-
schaft wird zum Substrat, aus dem sich der Keim des neuen Denkens für den Erzähler
voll zu einem Denksystem entfaltet. Die auf den «Urlaub» folgende Liebeserklärung
erfolgt bereits im erzählerischen Modus dieses Denksystems: im «überpersönlichen»,
mythischen Duktus.

Am darauffolgenden Abend sagte ich ihr kurz und bündig, daß ich von ihr ergriffen sei,
und zwar in einer geradezu schicksalsmäßigen Weise ergriffen, in einer, die über die
Hochschätzung ihrer ärztlichen, menschlichen und fraulichen Qualität weit hinausgehe,
unerklärlich, oder kaum erklärlich, wie es eben jedes Schicksal ist. «Ja», sagte sie stirn-
runzelnd, «ich weiß es.» – «Gewiß müssen Sie es wissen», sagte ich, «denn erstens weiß
jede Frau um solche Dinge, und zweitens glaube ich nicht an einseitige Bindungen von
solcher Vehemenz… da gehen Dinge vor sich, die unpersönlich oder überpersönlich sind
[…]». (KW 3, 191f.)

Dieser, imMittelmeerurlaub epiphanieartig entstandenenGewißheit und ihrer basalen
Geschlechterdichotomie folgend, entwickelt sich in der Erzählung die Liebesbeziehung
und deren Scheitern.

Barbara artikuliert als nächstes einenKinderwunsch–«Ichwill nicht bloß Liebe, ich
will ein Kind» (KW 3, 192) –und passt sich damit zunächst den vonWeininger inspirier-
ten Vorstellungen des Arztes ideal ein, der sie sogleich als inbegriffliche Frau «unsäglich
weiblich[…]» findet (KW 3, 192).186 Es tritt jedoch ein störendes Element hinzu: Barbara
ist politisch als Kommunistin aktiv.DerWeiblichkeitwirdBarbaras Engagement entge-
gengesetzt – oberflächlich bleibt ihr keine Zeit für ein Kind, vor allem aber wird das po-
litische Engagement der Frau vom Erzähler als «etwas Unnatürliches» gekennzeichnet
(KW 3, 193),mit demBarbara ihren ‹natürlichen›Wunsch nachMutterschaft gefährdet.
Politisches (oder auch wissenschaftliches) Engagement einer potentiellen Mutter passt
nicht in die rigide Geschlechterdichotomie, die der Arzt inzwischen an alle Verhältnis-
se anlegt. Sein «überpersönlich[es]» Weltbild wird hier erstmals von der Person Barba-
ra herausgefordert. Das Barbaras politischer Haltung zugrunde liegende Pflichtgefühl
wird pathologisiert, Barbara als «besessen» von Gerechtigkeit beschrieben. Gerechtig-
keitssinn als ethisch verantwortungsvolle Haltung hingegen wird in der Erzählung des
Landarztes zukeinemZeitpunkt erwogen.Auch inBarbarasdirekterRedegehtdasGan-
ze lediglich auf eine traumatische kindliche Kränkung zurück: «[E]s mag sein, daß es
daran liegt, daß ich als Kind eines ungeliebtenMannes geborenwurde» (ebd.). Der per-
sönliche Anteil an BarbarasHabitus ist damit zumDefizit erklärt. Auf dieser Basis kann
sich der Arzt mit seinem Ansinnen vorübergehend durchsetzen: Sein Beharren auf der
Liebeserklärung kanndie als «mütterlich»markiertenAspekte Barbaras vorübergehend

186 Auch bei Weininger ist entscheidend, dass bei der «absoluten Mutter» das Kind Priorität vor dem
Mann genießt: «Die absolute Mutter, der es allein auf das Kind ankommt, wird Mutter durch jeden
Mann» (Weininger, Geschlecht und Charakter, 280).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 261

über ihre politischen undwissenschaftlichen Ambitionen triumphieren lassen, sie wird
«weich und bittend»187 und rekreiert die Erinnerung des Arztes an seine Mutter, indem
sie ihm durchs Haar streicht (KW 3, 194). Damit ist der Weg geebnet, der für den Er-
zähler in die «Liebe» und damit in den inneren Raum der «Unendlichkeit» führt, der
untrennbar mit der Geschlechterdichotomie verbunden ist: «[D]as Leben, das sie mir
eröffnet hatte, war die Unendlichkeit» (ebd.). Der emotionale Diskurs aus Paradoxien
und Tautologien erhält hier sein Fundament.

Das persönliche Glück in der «Unendlichkeit» wird im Fortgang der Episode bis
an den Rand der Vollendung geführt, dabei aber geschlechtsspezifischen Irritationen
ausgesetzt, die der Erzähler als Verletzung der binären Weltordnung auffasst. So stellt
die politische Operation – ein geheimes Paket wird übergeben – eine direkte Konkur-
renz zur Liebessemantik dar: «Einen Herzschlag lang durchzuckte mich, schneidend
und bitter, der Argwohn, es könnte ihre Zuneigung ein bloßes Manöver gewesen sein»
(KW 3, 196). Jede Aktivität Barbaras, die der Arzt nicht anhand seiner Vorstellung von
Weiblichkeit und Männlichkeit auf ihre «Mütterlichkeit» zurückführen kann, bewirkt
fundamentale Erschütterungen. Dementsprechend erzählt der Arzt nun an ihr eine
Dekadenz- und Entfremdungsgeschichte: Barbara wird Opfer des Konflikts zwischen
ihren ‹unnatürlichen› politischen und wissenschaftlichen Ambitionen und ihrer ‹na-
türlichen› Mutterrolle. Zuerst wird ihre hellseherische Sicherheit mit Zweifeln belastet,
sie empfindet sich ihrer eigenen Fähigkeit entfremdet: «Ich bin bereits eine schlech-
te Kommunistin… und vielleicht auch eine schlechte Ärztin geworden» (ebd.). Dieses
Szenario bewahrheitet sich in der Sorge um ein krankes Kind, bei dem Barbara korrekt
«einen Hirndruck» vermutet, aufgrund neu entwickelter Selbstzweifel aber nicht da-
nach handelt: «Meine Zuverlässigkeit ist dahin… ich habe keinen Blick mehr, nur noch
Ahnungen» (KW 3, 197).Die Folge ist der Tod des Kindes.Diesen Verlust, den die ‹Ärztin
Barbara› verantwortet, überblendet der Erzähler mit der Zeugung eines Kindes durch
den Arzt mit der ‹Mutter Barbara›. Der Arzt selbst erlebt dabei den Höhepunkt seines
‹überpersönlichen› Glücks mit der ‹mütterlichen› Barbara: «Ein unsäglicher mütterli-
cher Friede, tiefverschleiert, erntereif, erinnerungsgroß, kam über mich, als ich ihre
Arme um meinen Nacken fühlte» (KW 3, 199). Indem die Welt in Gestalt von Barbara
«dem Schema sich bequem einordnet» (Weininger),188 kann der Arzt vorübergehend
Erfüllung finden: Das Versagen in der ärztlichen Profession, das Nachgeben an das
Liebesdrängen des Arztes und die beginnende Mutterschaft werden triumphal orches-
triert. Ein von Weiningers Weltanschauungsschrift unmittelbar vorgebildetes Ideal
scheint sich für den Arzt zu verwirklichen, indem Barbara sich im Scheitern als Ärztin
und in der Hingabe an den Zeugungsakt der «absolutenMutter» annähert:

Mütterliche Frauen nämlich sind schon als Mädchen dem Manne gegenüber, den sie lie-
ben, selbst gegen jenen Mann, der später Vater ihres Kindes wird, Mütter; er ist selbst
schon in gewissem Sinne ihr Kind. In diesem Mutter und liebender Frau Gemeinsamen

187 Nach ihrem ersten «unweiblichen» Auftritt in der Rolle der Ärztin hat sie damit dem virulenten Wei-
ningerismus gemäß die «Weichheit, Rundung, Unentschiedenheit in der echten weiblichen Gestalt
und Physiognomie» erlangt (Weininger, Geschlecht und Charakter, 123).

188 Weininger, Geschlecht und Charakter, 275.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

offenbart sich uns das tiefste Wesen dieses Weibestypus: es ist der fortlaufende Wurzel-
stock der Gattung, den die Mütter bilden, das nie endende, mit dem Boden verwachsene
Rhizom, von dem sich der einzelne Mann als Individuum abhebt und dem gegenüber
er seiner Vergänglichkeit inne wird. Dieser Gedanke ist es, mehr oder weniger bewußt,
welcher den Mann selbst das mütterliche Einzelwesen, auch schon als Mädchen, in einer
gewissen Ewigkeit erblicken läßt, der das schwangere Weib zu einer großen Idee macht
[…].189

Mit der Schwangerschaft Barbaras beginnt für den Erzähler erst recht der Einstieg in
denErlösungsdiskurs.Wie beiWeiningerweitet sich auch ihmangesichts der künftigen
Mutter der Blick in eine trostreiche «Ewigkeit»:

[D]a war meine Zukunftssicherheit zu einem großen Trost erblüht, und ich sah die Land-
schaft und das Gleichnis und den Tod und die irdische Ewigkeit in unserem kurzen Da-
sein, und die Welt war um uns versunken, um in uns zur Ganzheit zu werden (KW 3, 201).

Barbara aber verweigert sich dieser Erlösungshoffnung, was zum Bruch führt. Der Er-
zähler, der ihr als Frau inzwischen vollends den Anspruch auf wissenschaftliche Betä-
tigung abspricht und auch eine «heftige Abneigung gegen jegliches politische Gesche-
hen» bekundet, deutet ihre Verweigerung als «Selbstbetäubung» ihrerwahrenWünsche
und findet sie nunmehr «durchaus unfraulich» (KW 3, 201). Der Suizid Barbaras voll-
zieht sich daher knappund imweltanschaulichen Schema folgerichtig als Folge des ‹un-
natürlichen› politischen Engagements: Die Politik nimmt Barbara das ‹Frauliche› der
Mutterschaft und damit auch ihr Leben in der Erzählung, dasMittel entnimmt sie dem
wissenschaftlichen Bereich: «Das Zyankali, das sie verwendet hatte, stammte aus dem
Laboratorium» (KW 3, 202). Die Einmischung der komplexen Systeme Politik undWis-
senschaft indeneinfachenGeschlechterschematismus lassenBarbara, indenAugendes
Erzählers, ihre ‹natürliche› Weiblichkeit und ihr Leben verlieren – und ihn seinen per-
sönlichen Trost in der Moderne.Was in Kuppron folgt, ist Kompensation.

Die Bedeutung dieser Episode für das Romanfragment ist oft betont worden,wobei
die Bewertung schwankt. Insbesondere Ernestine Schlant hat das narrative Gewicht
betont, weil nur durch die Rückblenden eine «Dynamik der Entwicklung» in die sonst
nur als «Anhäufung von Eigenschaften» existierenden Figuren komme.190 Indem sie
«Brochs aus dualisierten Begriffspaaren zusammengesetztes Ganzheitsdenken» an der
Barbara-Episode nachzeichnen will,191 bewertet sie die Episode letztlich als Scheitern
des Autors an seinen Ansprüchen:

Anstatt den Roman als Hilfe zur Überwindung einer vom Faschismus «besessenen» Welt
verstehen zu können, muß die im Roman gezeichnete Utopie vielmehr als Symptom
der Ausweglosigkeit und Ratlosigkeit gesehen werden, die dem virulenten Faschismus
nichts anderes entgegenzusetzen hatte als einen Rückzug ins Reich der Liebe und in

189 Weininger, Geschlecht und Charakter, 285.
190 Schlant, Die Barbara-Episode, 216.
191 Schlant, Die Barbara-Episode, 210.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 263

ein glückliches Familienleben, das sich unbeeinflußt von äußeren Umständen in einem
Vakuum zu etablieren und zu halten hätte.192

In einer jüngerenDeutung geht JuliaMansour einen anderenWeg und interpretiert die
Episode alsGrundlegungder «erweiterten» epistemischenKategorienderVerzauberung:

[D]iejenige Überzeugung, die nach vorliegenden Standards gerechtfertigt war, erweist
sich als falsch: Das Kind hatte keine Gehirnerschütterung. Implizit in Frage gestellt
werden in der Barbara-Episode damit die bestehenden Standards dafür, was als Recht-
fertiger für medizinisches Wissen gelten kann. Allerdings wird nicht die grundsätzliche
Geltung intersubjektivierbarer, propositionaler Rechtfertiger bestritten; nahe gelegt
wird vielmehr die Ergänzung dieses Rechtfertigungsmodells durch eines, das auch nicht-
propositionale Rechtfertiger wie Intuitionen bzw. Ahnungen und Befürchtungen zulässt.
Korreliert ist in der Verzauberung der ausschließliche Gültigkeitsbereich propositionaler
Rechtfertiger für medizinisches Wissen mit dem Raum ‹Stadt›. Sobald der Erzähler die-
sen Raum verlässt und sich dem Raum ‹Land› zuordnet, betritt er eine Zone der erweiter-
ten epistemischen Standards: Wie Barbara verfügt Mutter Gisson über Überzeugungen,
die sich als wahr erweisen, aber auf Intuitionen, Ahnungen und Befürchtungen beruhen,
die nicht in propositionale, intersubjektivierbare Überzeugungen überführbar sind.193

Vermittelbar werden diese Interpretationen, indem man erstens an der Regel festhält,
den Erzähler vomAutor zu trennen, und zweitens den spezifischen Erzähler derVerzau-
berung als homodiegetische Figur des Textes ernst nimmt. Die begrifflichen Dichoto-
mien des Textes mögen sich mit solchen überschneiden, die der Autor in anderen Kon-
texten einsetzt, hier aber werden sie als epistemische Dichotomien einer fiktiven Figur
aus einer individuellen Lebenskrise dieser Figur entwickelt. Das zumal im Rahmen ei-
ner fiktivenBiographie,diemancheMerkmale derweltanschaulichenBildung aufweist:
Krise, Gang in die Einsamkeit, Epiphanie, Ganzheitserfahrungen, eine einfache Basis-
dichotomie, an der dieWelt anschaulich wird. DemGehalt nach ordnet er sich dieWelt
«nach dem letzten Wesen des Geschlechtsgegensatzes», das auch Weiningers «Frage»
ist.194 Entscheidend ist aber, dass sich die Weiningerismen der Barbara-Analepse nicht
nur im Gehalt der ubiquitären Geschlechterzuschreibungen entladen, also im eigent-
lichen Welt-Modell der Verzauberung, sondern dass das Weltanschauungsschema auch
das Erleben des Arztes qualifiziert. Was Weininger zum epistemologischen Status sei-
ner weltanschaulichen Postulate verkündet, gilt ebenso für den homodiegetischen Er-
zähler der Verzauberung:

Die Notwendigkeit gerade dieser Gegenüberstellung läßt sich ebensowenig deduzieren,
wie daß Mann und Weib einander entgegengesetzt sind; wie man dies nur sieht und
nicht beweist, so muß man auch jenes erschaut haben, oder es in der Wirklichkeit wie-
derzufinden trachten, um sich zu überzeugen, ob diese dem Schema sich bequem ein-
ordnet.195

192 Schlant, Die Barbara-Episode, 223.
193 Mansour, «Auf dem goldenen Grund aller Finsternis», 91.
194 Weininger, Geschlecht und Charakter, 385.
195 Weininger, Geschlecht und Charakter, 274f. (Hervorhebung im Original).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Auch der Erzähler «erschaut» seine Gegensatzpaare, insbesondere im «Ich-Ereignis» in
der einsamen Landschaft des Meeres, wo er die «Welt als ganze» als «Abbild» seiner
Idee erfährt. Dies alles vollzieht sich wie beiWeininger in einer radikalenWendung ge-
gen das «spezielle Wissen» der (hier medizinischen) Wissenschaft,196 vor der der Arzt
schließlich indie Provinz flieht, als es ihm imScheiternder Liebesbeziehungnichtmehr
gelingt, sein Schema noch «in derWirklichkeit wiederzufinden».

Bevor mit Schlant das Scheitern des Autors postuliert werden kann, ist vor diesem
Hintergrund nach dem Scheitern der Figur zu fragen. Dafür wiederum ist die «Zo-
ne der erweiterten epistemischen Standards», von der Mansour spricht, erst einmal
konsequent als weltanschauliches Konstrukt dieser Figur zu lesen, das sie auf dem
Scheitelpunkt einer Identitätskrise als den ‹Blick aufs Ganze› öffnende Offenbarung
zu empfangen glaubt, wie es in Weltanschauungsliteratur und -romanen topisch ist.
Dieses Konstrukt wird durch die auffällige erzählerische Analepse auf seine fiktive bio-
graphische Entstehung transparent gemacht. In der gesamten Romanhandlung, die
der Barbara-Episode in der Chronologie der Fabel nachfolgt, wird die in der Liebes-
geschichte erlangte weiningerische Weltanschauung als produktiv auf die Tagebuch-
Niederschrift einwirkender Habitus der Landarztfigur erkennbar. Vor allem erklärt sie
seine Stilisierung des Gisson-Ratti-Konflikts zu einer mythisierten Auseinanderset-
zung um weibliches Demeter-«Mutterrecht» und männlichen Dionysos-Exzess: Die
epistemischen Standards der geschlechtsspezifischen Modellbildung werden in der
Barbara-Episode fundiert und sind dann in der Verzauberung als «Prinzip der Verein-
heitlichung der Praktiken und Vorstellungen» des Landarztes wirksam, ganz im Sinne
von N. C.Wolfs Interpretation der literarischen Sozioanalyse.197

Die anhand der Barbara-Epiphanie ausgebildete Dichotomie von Männlichkeit
und Weiblichkeit kehrt also auch in anderen Einteilungen wieder, die der Landarzt in
der Kupproner Handlung vornimmt: neben Demeter-Gisson/Dionysos-Ratti auch als
Gegensatz von Wissenschaft und «Wissen», als Gegensatz zwischen Stadt und Land,
vor allem zwischen Müttern, künftigen Müttern und Nicht-Müttern (Gisson, Agathe,
Irmgard). Die mit Barbara verlorene «Ganzheit» (KW 3, 201) sucht er im Heimatkunst-
Schema des vormodern naturverhafteten Dorflebens wiederzuerlangen. Als tagebuch-
schreibender Erzähler der Verzauberung setzt der Landarzt die als Protagonist der
Barbara-Episode subjektiv als Epiphanie erlebten epistemischen Kategorien abso-
lut und beschreibt seine Welt nach ihnen. Von ihnen erwartet er sich weiterhin die
Verwirklichung eines transzendenten Sehnsuchtsziels, das in der «Liebe» zu Barbara
geoffenbart erschien, aber gescheitert ist. Da er seine Lebensprobleme immer wieder
als Zeitprobleme konzeptualisiert, gilt dasselbe auch für die in der Barbara-Episode
gewonnenen Orientierungskategorien; der subjektive, vermeintliche Durchbruch zu
Erkenntnis und Erlösung steht für Erkenntnis und Erlösung der ganzen Welt. Der Er-
zähler bleibt sich darin noch im allerletzten Satz des Textes treu, der, nachdem eine
Erlösung der Welt durch Agathes Entbindung imaginiert wird, lautet: «Und vielleicht
bin ich bei dieser Geburt [des Welterlösers] dabei gewesen» (KW 3, 369). Darin klingt

196 Vgl. zu diesen Definitionen Weiningers oben 3.2 auf Seite 73.
197 Wolf, Kakanien, 329.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 265

nicht nur die paranoide Nietzscheanerin Clarisse an, die Musil schon im ersten Buch
des Mann ohne Eigenschaften mit dem «Enthusiasmus der eigenen Wichtigkeit» (GW I,
835) und der Erwartung ausgestattet hatte, sie sei es, die «den Erlöser derWelt empfan-
gen werde» (GW I, 660). In dieser Haltung erweist sich im Kontext der Verzauberung die
ModellbildungdesErzählers,die eine verkleinerteLebensumwelt aufdie «Geschlechter-
frage», denMythos, auf die Natur und auf dieWeltgeschichte extrapoliert, persönliches
Trauma und Zeitkrise konvergieren lässt, einen subjektiven Heilswegmit dem derWelt
identifiziert, als Denken des Weltanschauungsdiskurses schlechthin. Der Bedarf nach
persönlicher Aufwertung durch Dabeigewesensein bleibt am Ende als Quintessenz
seiner Interpretation der Geschehnisse als Sinnstiftung stehen. Indem er den Mikro-
kosmos Kupprons durch die Stimme eines solchen Erzählers Gestalt annehmen lässt,
schafft Broch einen Grad an Partizipation amWeltanschauungsdiskurs, wie er ihm im
perspektivischen Spiegelkabinett der Schlafwandler nie möglich gewesen wäre.198

«Exakt analysiert der Roman,wieMenschen aus der Unfähigkeit,mit ihrer Einsam-
keit fertig zuwerden, zu primitivenMythologemen Zuflucht nehmen.»199 Dieser loben-
de Befund, der sich so oder ähnlich allenthalben in der Brochforschung findet,200 ist
zu differenzieren: Erscheint eine «Analyse» am Ensemble der Kupproner Dorffiguren
noch zweifelhaft, lässt sie sich jedoch an der Figur des Landarztes, der die wichtigste
erzähltechnischeNeuerunggegenüberdenSchlafwandlerndarstellt,umsodeutlicherbe-
stätigen – zumindest wenn man die Barbara-Episode, wie hier vorgeschlagen, als Ent-
stehungsgeschichte der Weltanschauung einer «Einzelseele» (KW 3, 383) liest, die sich
in der Folge als Modellbildungsverfahren der gesamten Darstellung Kupprons und sei-
ner Bewohnerinnen und Bewohner konsequent aufprägt. Das bedeutet nun nicht, sich
«die mystischen Meditationen des Erzählers weg[zu]wünschen […], damit man einen
Anti-Heimatroman vor sich hat»201, aber es bedeutet, konsequent die Tatsache zu be-
rücksichtigen, dass der Erzähler zugleich eine Figur der Erzählung ist. Der Abschnitt
5.3 wird sich dem daraus resultierenden Scheitern dieser «Einzelseele» im Kontext der
im Bergdorf ablaufenden Faschismusparabel genauer annehmen.

198 Auch im Mann ohne Eigenschaften, Buch II ist es noch der heterodiegetische Erzähler, der von der Figur
sagt: «Diotima war in Fragen, die ihr persönlich nahegingen, nicht abgeneigt, an überirdische Mög-
lichkeiten zu glauben» (GW I, 814). Die Verzauberung hingegen entwickelt diesen Befund konsequent
von innen.

199 Edelmann, Literaturtherapie, 75.
200 Vgl. auch Sandberg, The genealogy of the Massenführer. Hermann Broch’s «Die Verzauberung» as a religious

novel; Michael Mack: The Politics of Sacrifice: Hermann Broch’s Critique of Fascism in «Die Verzaube-
rung». In: Orbis Litterarum: International Review of Literary Studies 55.1 (2000), 15–36; Dehrmann, «Hört
ihr den Regen?»; Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung.

201 Paul Michael Lützeler: Dramen. In: Hermann-Broch-Handbuch. Hrsg. von Michael Kessler und Paul Mi-
chael Lützeler. Berlin: De Gruyter, 2016, 217–249, hier 222.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

5.2.3 Rückzugsräume im apokryphen Mann ohne Eigenschaften

«Experimentewerdenzunächst imKleinengemacht.DasExperiment lässt sich aber auf
die Politik übertragen.»202

Robert Musil ist wie Broch von der Kritik der Vorwurf gemacht worden, im späten
Mann ohne Eigenschaften eine «Regression» in den Mythos erlitten zu haben. Eine gan-
ze Forschungstradition, insbesondere der 1970er Jahre, beschäftigt sich damit.203 N. C.
Wolf hat Beispiele zusammengetragen undMusils eigenemythenkritische Haltung da-
gegen ins Feld geführt.204 Daraus ergibt sich erneut eine jener «doppelten Frontstel-
lungen», die für Musils Habitus als selbststilisierter poeta doctus so wichtig sind: Seine
Protagonisten wenden sich «einerseits gegen den ‹vormodernen› Mythos, dessen ata-
vistische Revitalisierung in der Moderne meist mit einer gefährlichen Verabschiedung
der Vernunft und ihrer Errungenschaften einhergeht (und dann in den dreißiger Jahren
in die ‹totale› Katastrophe münden sollte)». Andererseits aber auch «gegen den allge-
genwärtigen ‹modernen› Geschäftsgeist, der als Schwundform des ‹Wirklichkeitssinns›
erkenntnistheoretisch dem plattesten Positivismus sowie ideologisch einer längst ab-
gewirtschafteten Moral Vorschub leistet und eine ganze anthropologische Dimension
des Menschen außer Acht lässt»205. Wolfs Lesart läuft auf die strikte Trennung mythi-
scher und mystischer Elemente im Text hinaus, die Musil jeweils für ihren Einsatz im
modernen Roman funktional aktualisiert habe: «Im Unterschied zum ‹vormodernen›
Mythos erscheint Mystik dergestalt keineswegs gebunden an ein mythisches oder gar
ein religiösesWeltbild, sondern hat imGegenteil gerade die Funktion, starre Ideologien
(imRoman etwa die bürgerlicheMoral) nachhaltig zu erschüttern.Während alsoMusils
‹moderne› Verwendungmythischer Elemente nur noch ästhetischerNatur ist, […] bleibt
für ihn die […] ‹mystische› Erfahrung weiterhin ein konstitutives, ja ein höchst produk-
tives Element der heutigenWelt, die er bekanntlich in seinem großen Roman geistig zu
bewältigen suchte.»206

In Brochs Verzauberung verbindet sich mit dem schriftstellerischen Rückzug auf
«einfachste Gestaltungslinien» (KW 3, 384) der literarische Kniff, mythisches Denken
von der auktorialen auf die personale Ebene umzulagern, ihm eine Vorgeschichte und
ein für denWeltanschauungsdiskurs typisches Muster zuzuordnen, und ihm dannmit
demBergdorfKupproneineüberschaubareProjektionsfläche als ‹Welt› anzubieten.Der
propositionale Gehalt der Erzählerrede wird damit entschärft und der weltanschauli-
che Modellcharakter seiner erzählten Welt für die Narration funktionalisiert. Auch
bei Broch ist Kritik an einem «Salto rückwärts in den Mythos» nicht weit, muss aber

202 Pott, Kontingenz und Gefühl, 59.
203 Auch später finden sich aber Beispiele wie Frank, der einen Punkt in den Fragmenten postuliert,

«an dem Musils den ganzen Roman durchziehende erkenntniskritische Überlegungen umschlagen
in mystische und letzten Endes in mythische Spekulationen» (Manfred Frank: Remythisierte Erkennt-
niskritik (Robert Musil). In: Gott im Exil. Vorlesungen über die Neue Mythologie. II. Teil. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1988, 315–332, hier 317).

204 Wolf, Salto rückwärts in den Mythos, 263.
205 Wolf, Salto rückwärts in den Mythos, 265.
206 Wolf, Salto rückwärts in den Mythos, 267.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 267

bei genauerem Blick auf diese narrative Funktionalisierung in der Verzauberung relati-
viert werden. Wolfs These, dass bei Musil ebenso «weniger die Darstellung mystischer
Zustände selbst […], sondern jeweils eine möglichst genaue Analyse der spezifischen
‹mystikinduzierenden› Konstellationen» im Vordergrund stehen,207 behauptet Ana-
loges für den Mann ohne Eigenschaften – nur dass statt eines Bergdorfes ein isolierter
Garten zur Projektionsfläche wird. Sie ist daher unter genauer Berücksichtigung der
Funktion dieses Raums in der Geschwisterhandlung zu prüfen.

Fluchtlinien von Buch I

Musil hatte sich früh darauf festgelegt, vom Gesellschaftspanorama, das in Gestalt des
vielschichtigen Figurenensembles an seinem sozial privilegierten Beobachter Ulrich
vorüberzieht, den Schritt in einen kleineren Rahmen zu machen. Das Ende von Buch I
ist bereits durchsetzt von Andeutungen in dieser Richtung, und der Übergang zu Buch
II wird als entsprechender Entwicklungsschritt des Protagonisten inszeniert. Nicht
nur die unter Realitätsverlust erlittenen Eingebungen Clarisses zeigen die Richtung an:
«[W]as ging sie die ‹Herde› an, das ungeheure Drama des Einzelnen hatte begonnen!»
(GW I, 656), auch bei Ulrich kommt auf den letzten Seiten von Buch I etwas in Bewe-
gung, das ihn von der Beobachtung großer Sozialverbände zum «Einzelnen» führt.
Nach der Konfrontationmit Clarisse und der Nachricht vom Tod seines Vaters erlebt er
eine gerafft geschilderte Krise. Er reflektiert über Suizidpläne, und in einem kognitiv
geschwächten Zustand löst sich ihm die eigene Biographie, bislang paradigmatischer
Ausgangspunkt aller seiner Projekte undUtopien, in einzelne Bilder, Assoziationen und
Eindrücke auf:

Er befand sich in einem halben Zustand des Schlafs, wo die Gebilde der Einbildungskraft
einander zu jagen beginnen. Er sah den Lauf einer Waffe vor sich, in dessen Dunkel er
hineinblickte und darin er ein schattiges Nichts, den die Tiefe absperrenden Schatten
wahrnahm, und fühlte, es sei eine seltsame Übereinstimmung und ein sonderbares Zu-
sammentreffen, daß dieses gleiche Bild einer geladenen Waffe in seiner Jugend ein Lieb-
lingsbild seines auf Flug und Ziel wartenden Willens gewesen war. Und er sah mit einem-
mal viele solche Bilder wie jenes der Pistole und seines Beisammenstehens mit Tuzzi.
Der Anblick einer Wiese am frühen Morgen. Das von der Eisenbahn gesehene, von dicken
Abendnebeln erfüllte Bild eines lange gewundenen Flußtals. Am anderen Ende Europas
ein Ort, wo er sich von einer Geliebten getrennt hatte; das Bild der Geliebten war verges-
sen, jenes der erdigen Straßen und schilfgedeckten Häuser frisch wie gestern. Das Ach-
selhaar einer anderen Geliebten, einzig und allein übrig geblieben von ihr. Einzelne Teile
von Melodien. Die Eigenart einer Bewegung. Gerüche von Blumenbeeten, einst unbeach-
tet über heftigen Worten, die aus tiefer Erregung der Seelen kamen, heute diese Verges-
senen überlebend. Ein Mensch auf verschiedenen Wegen, beinahe peinlich anzusehen:
er; wie eine Reihe Puppen übrig geblieben, in denen die Federn längst gebrochen sind.
Man sollte meinen, solche Bilder seien das Flüchtigste von der Welt, aber eines Augen-
blicks ist das ganze Leben in solche Bilder aufgelöst, nur sie stehen auf dem Lebensweg,

207 Wolf, Salto rückwärts in den Mythos, 266.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

nur von ihnen zu ihnen scheint er gelaufen zu sein, und das Schicksal hat nicht Beschlüs-
sen und Ideen gehorcht, sondern diesen geheimnisvollen, halb unsinnigen Bildern. (GW
I, 663)

Musil wiederholt hier seine Methode der Bildparataxe, die er im Frühwerk erprobt und
zur Darstellung von Identitätskrisen eingesetzt hat.208 Sein Erzähler kommentiert sie
sogar, indem er Ulrichs Eindrücke als die «geheimnisvollen, halb unsinnigen» Bilder
einordnet,denendas «Schicksal» anstelle klarerBildungsabläufegehorche.Fürden«Ur-
laub»-Nehmer Ulrich, der am eigenen Bildungsroman stetsmit Souveränität und uner-
schöpflicher Kapazität arbeitet, kommt das einem bislang unerhörten Kontrollverlust
gleich. Das Buch scheint in die «sinnlose Ohnmacht aller Bemühungen, deren er sich
gerühmt hatte», münden zu wollen (GW I, 663). Diese Ohnmacht führt eine Änderung
inUlrichsGrunddispositionherbei: SeinSelbstgefühl «ging in einenweicherenundwei-
teren Zustand über. Es war eine Auflockerung» (GW I 663f.). Die Semantik stellt einen
Gegensatz zu dem stets als «hart» oder «männlich» oder beides beschriebenen Intellekt
desOffiziers, IngenieursundMathematikersUlrichher.Diemetaphorische «Härte»des
Intellekts hatte ihre Funktion in erster Linie darin, die weltanschaulichen Seifenblasen
der anderen Figuren an sich zerplatzen zu lassen. Mit der «Auflockerung» deutet Mu-
sil nun die Neuordnung dieser Konstellation an. Obwohl er von den üblichen Relativie-
rungsformeln nicht absieht («und da sich ja weder an den Wänden und Dingen etwas
wirklich änderte und keinGott das Zimmer diesesUngläubigen betrat»,GWI, 664), gibt
er einer Veränderung imMann ohne EigenschaftenDauer, der selbst ein für den Sportler
Ulrich bewährter Appell an «Härte» nicht beikommen kann:

Ulrich sprang auf und dehnte seinen Körper. Es war etwas darin zurückgeblieben, das sich
nicht abschütteln ließ. Er strich sich mit dem Finger über die Augen, aber sein Blick be-
hielt etwas von der Weichheit einer einsinkenden Berührung der Dinge. Und mit einem
Mal erkannte er in einer schwer beschreiblichen, abströmenden Weise, einfach so, als
verließe ihn die Kraft, es länger abzuleugnen, daß er wieder dort stand, wo er sich schon
einmal vor vielen Jahren befunden hatte. Er schüttelte lächelnd den Kopf. Einen «Anfall
der Frau Major» nannte er sein Befinden spöttisch. (GW I, 664)

Ulrich begegnet erneut seiner Disposition zur Epiphanie, beschrieben, wie bei Brochs
Arzt, als «Weichheit» im Reflex auf eine Liebeserfahrung.Musil lässt das Buch Imit der
unaufgelösten Konfrontation zwischen Ulrichs «Härte» und dieser «Weichheit» enden.
Mit dem Aufbruch aus der Stadt geht Ulrichs Vorsatz und die Verheißung des Romans
einher, die «Weichheit» in Buch II «mit aller Exaktheit» zumGegenstand zumachen:

Während die Kühle seine Schläfen wusch, begann ihn die Abneigung des Europäers ge-
gen Gefühlsduselei mit ihrer klaren Härte zu erfüllen, und er nahm sich vor, dieser Ge-
schichte, wenn es sein müßte, mit aller Exaktheit zu begegnen. Und doch hatte er, lange
so am Fenster stehend und ohne Gedanken in den Morgen blickend, auch da noch et-
was von dem blinkenden Vergleiten aller Empfindungen in sich. Er war überrascht, als

208 Vgl. Eibl, Drei Frauen; Eibl, «Ich liebe mir sehr Parallelgeschichten»; Marja Rauch: Vereinigungen. Frau-
enfiguren und Identität in Robert Musils Prosawerk. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 269

mit einemmal sein Diener mit dem feierlichen Ausdruck des Frühaufgestandenen ein-
trat, um ihn zu wecken. Er badete, gab rasch seinem Körper einige lebhafte Bewegung
und fuhr zur Bahn.
Ende des ersten Buches (GW I, 664f.)

Die Einlösung dieser Vorausdeutungen auf Buch II sind auch bei Musil mit jenem
Kunstgriff verbunden, den Broch als «einfachste Gestaltungslinien»-Ziehen (KW 3, 384)
bezeichnete: die modellhafte Verkleinerung der erzähltenWelt.

Stadtflucht als Narrativ der Selbsterneuerung

Mit zwölf Kapiteln in der Provinz beginntMusil das Buch II entschieden in diesem Sin-
ne. Ulrich wird sich dort wandeln, bis er zum gar nicht mehr so verdeckt antimodernen
Bekenntnis bereit ist, den «Urmythos der Götter» zu suchen (GW I, 723). Damit scheint
er in der Provinzstadt besser voranzukommen als in der modernen Großstadt. Voraus-
setzung dafür ist eine Art Reinigung, die Erben der Lebensreformer im 21. Jahrhundert
würden von «Detox» sprechen: In einem vorläufig letzten Bild panoramatischer Dis-
kursabbildung laufen Ulrich «Tropfen allgemeinen Gesprächs, die während der Fahrt
in ihn eingedrungen waren», aus dem Ohr. Dieser «Kupeestimmen» bereinigt, betritt
der Heldmit der Provinz auch den «Saugraum der Stille, die auf den Lärm folgt» (GW I,
671), die Einflüsse der Stadt werden buchstäblich aus ihm herausgesogen.DieWirkung
auf Ulrich tritt unmittelbar ein. Er glaubt, mit einer «ungewohnte[n] Ruhe vor den Au-
gen» plötzlich klarer zu sehen: «Alles Sichtbarewar darin stärker als sonst […]. Auchwas
sich bewegte, löste sich vomRuhenden der Straße in einerWeise los, wie es in sehr gro-
ßen Städten nicht vorkommt» (GW I, 671).Die Kontrafaktur zumBeginn von Buch Imit
der tonangebenden «Reichshaupt-undResidenzstadtWien» (GWI,9) ist unübersehbar.
Musils Erzählerweist die Adressaten diskursiv undmitMetaphern auf die raumseman-
tische Änderung gegenüber der Großstadt hin, deren Schilderung zu Beginn von Buch
I noch ganz anders geklungen hatte:

Wie alle großen Städte bestand sie aus Unregelmäßigkeit, Wechsel, Vorgleiten, Nicht-
schritthalten, Zusammenstößen von Dingen und Angelegenheiten, bodenlosen Punk-
ten der Stille dazwischen, aus Bahnen und Ungebahntem, aus einem großen rhythmi-
schen Schlag und der ewigen Verstimmung und Verschiebung aller Rhythmen gegenein-
ander, und glich im ganzen einer kochenden Blase, die in einem Gefäß ruht, das aus dem
dauerhaften Stoff von Häusern, Gesetzen, Verordnungen und geschichtlichen Überliefe-
rungen besteht. (GW I, 10)

Musil sprach davon, dass «auf der ersten Seite des 2ten Bandes» der Augenblick gekom-
men sei, «wo das Geschehen für U[lrich] Sinn gewinnt» (B I, 498). Im Werk stellt sich
das folgendermaßen dar: Die undeutliche «Blase» der Metropole hat Ulrich nun gegen
einen Ort eingetauscht, in dem er Trennungen und Zusammenhänge schon im Stra-
ßenbild klarer zu erkennen glaubt. Statt wie ein komplexes System miteinander inter-
agierender «Rhythmen» ist die Provinzstadt eherwieUlrichs eigenes, eklektischesHaus
aus Kapitel I/2 aufgebaut: zusammengesetzt aus nicht ganz zusammenpassenden, aber
identifizierbarenEinzelkomponenten: «Diese Stadt hatte eineGeschichte, und sie hatte

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

auch ein Gesicht, aber darin paßten die Augen nicht zumMund oder das Kinn nicht zu
den Haaren» (GW I, 672). Mit diesen Hinweisen begleitet der Erzähler Ulrichs Ankunft
in der Provinz und lenkt die Erwartungen für eine Entwicklung des Protagonisten, der
sich hier auf eine «Klausur von unbegrenzter Dauer» freut (GW I, 674).

Diese Klausur, notabene, ist weder von unbegrenzter Dauer noch eine Klausur. Ul-
rich wird erstens nur für eine eng begrenzte Dauer in der Provinz sein und wird diese
Zeit zweitens nicht allein, sondern (unter anderem) «neben seiner Schwester verbrin-
gen […], als wären sie die vertrautesten Leute auf derWelt» (ebd.). DerWiderspruch zu
den Daten der Romanfabel macht Ulrichs Vorfreude erst signifikant. Sie verweist of-
fenbar nicht so sehr auf den Zweck des Aufenthalts –Ulrich ist nicht angereist, um sich
klösterlicherEinsamkeithinzugeben,sondernumdenSterbefall zu regeln,einVorgang,
bestimmtvon sozialenAnforderungen,die auch fürUlrichganzundgarnichtmit einsa-
mer Versenkung vereinbar sind –, sondern sie verweist darauf,mit welcher Bedeutung
er die Abreise aus der Stadt selbst auflädt. Dass er ihr die Bedeutung einer «Klausur»
mit der Schwester gibt, stellt dieWeichen undmarkiert, dass in derWahrnehmung der
Figur etwasSignifikantes vorgeht.Der ToddesVaters bringt fürUlrichmit Agathe einen
experimentellen gesellschaftlichen Neubeginn im Kleinen.209 Wie für Brochs Landarzt
ist auch für Musils Mann ohne Eigenschaften die Provinz ein Vehikel für eine besondere
Art der Einsamkeit, von der sich der Held etwas verspricht (der Freude auf die «Klau-
sur» geht der erste Eindruck von provinzieller «Stille» direkt voraus): beim Landarzt ist
es die Einsamkeitmit der alpinenNatur, bei Ulrich die Einsamkeitmit der spiegelbildli-
chen Schwester. In beiden Fällen entfaltet sich für die Protagonisten in ihrer jeweiligen
Einsamkeit eine neue Möglichkeit der Introspektion, und in der Folge ein veränderter
Blick auf dieWelt, der, zumindest in der Selbstwahrnehmung der Protagonisten, als Er-
kenntnisgewinn oder immerhin neue,unentfremdeteGefühlserfahrung verbuchtwird.
Bedingung ist in beiden Fällen der Weggang aus der (Groß-)Stadt und die vergleichs-
weise ablenkungslose Konfrontation mit einem anderen – Natur/Schwester –, das die
Introspektion lenkt. Das Zwillingsmotiv, das von den Geschwistern als Rede von den
«siamesischenZwillingen» explizit gemachtwird,macht dieKonvergenz vonGeschwis-
tergespräch und Innenschau deutlich.Wenn Ulrich sich also entgegen der Evidenz der
Fabel auf eine Klausur unbegrenzter Dauer freut, so nimmt das schon vorweg, dass die
Schwester Agathe ihm in der relativen Stille der Provinz die neue Qualität seiner Intro-
spektion ermöglichenwird.Damit gibt derRückzug aus der Stadt fürUlrich denAnlass,
seiner neuen «Weichheit» mit neuen Mitteln nachzugehen und daraus neue «Utopien»
zu entwickeln. Das weltanschauliche Schema ist in Stellung gebracht.

Sokönnen sich als zentralesMediumder kontemplativenWeltbetrachtungdie «Hei-
ligen Gespräche» der Kapitel II/11 und II/12 ergeben, auf dieMusil schonmit den ersten
Kapiteln in Buch II hinarbeitet. Das wichtigste Instrument hierbei ist Agathe, und der
Rahmen ist der temporäreWegfall des Stadtlebens: Schon amerstenMorgen scheint die
anfangs zitierte «Stille» im Rückzugsraum die Distanz verringert zu haben, die Ulrich
von seinemZiel trennt: «Die Stille, die Ulrich umgab,war erfrischend, und der Zustand,
an den er sich erinnert sah, kam ihm nicht so ungewöhnlich vor wie sonst» (GW I, 687).

209 Vgl. Pott, Kontingenz und Gefühl, 60.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 271

UnterdiesenneuenBedingungenwird es ihmmöglich, seineArbeit fortzusetzen,ander
er zuletzt inKapitel I/28gesessenhatteunddie indemMomentunterbrochenwurde,als
ihn die Parallelaktion in Gestalt von Diotima absorbierte: «In dieser Stimmung schlug
Ulrich seine Arbeit auf, die er vorWochen undMonaten unterbrochen hatte» (ebd.).Die
neueUmgebung führt ihn,«gleichsamausdemNichtsheraus»,aufdieFrage,«inwieviel
Zuständen Kohlenstoff vorkomme», und von dort aus in einer kühnen Übertragung auf
das komplexe kohlenstoffbasierte Leben, für das er sich besonders interessiert, auf den
Menschen: «Der Mensch kommt in zweien vor. Als Mann und als Frau» (ebd.).210 Musil
verweist hier mit einem weiten Rückgriff auf ein zentrales frühes Kapitel des Romans,
das anhand einer «ZustandsgleichungdesWassers» völlig parallel zur vorliegendenPas-
sage die Frage der Inspiration oder Intuition (spezifisch derjenigen Ulrichs) verhandelt
hatte. Inspiration hatte der Erzähler dort definiert als «etwas Unpersönliches, nämlich
die Affinität und Zusammengehörigkeit der Sachen selbst, die in einem Kopf zusam-
mentreffen» (GW I, 112).Der bedeutsameUnterschied ist, dass Ulrich im frühenKapitel
sich durch terminologische Assoziationen «gewissermaßen in recht unordentliche Ge-
sellschaft» geraten sah, nämlich in die Nähe von Weltanschauungssekten, wobei «sich
der Bogen von der Thermodynamik bis zu den Formen des schwärmerischen Spiritua-
lismus spannt, der schlechten ‹Weltanschauung› der Gegenwart»211. Der frühere Ulrich
bricht sein Gedankenexperiment deshalb noch frustriert ab (GW I, 113f.). Nun hinge-
gen nimmt er ganz im Gegenteil seinen – dem früheren Assoziationsgang parallelen –
intellektuellen Kurzschluss von Aggregatszuständen auf eine anthropologische Dicho-
tomie wie eine Epiphanie an. Nur der Erzähler deutet leise Kritik an: «Das dachte er
eine ganze Weile, scheinbar reglos vor Staunen, als ob es Wunder was für eine Entde-
ckung bedeutete, daß der Mensch in zwei verschiedenen Dauerzuständen lebe.» Die-
ser «Stillstand seines Denkens» liegt im neuen «Gefühl» begründet, dem sichUlrich seit
«kaummehr als vierundzwanzig Stunden» ausgesetzt sieht (GW I, 687). Damit ist klar:
Als FortsetzungundVariationdes «Gedanken»-Kapitels I/28 verdankt sich inKapitel II/3
die neue Richtung, die Ulrichs Denken im Vergleich zum vorherigen Versuch nimmt,
der neuen Bedingung provinzieller «Stille». Die begriffliche «Entdeckung», die er dabei
macht, spiegelt exakt die «Klausur» vonUlrich undAgathe.Sobald die Figurenkonstella-
tion sich vonUlrich als Zentrumder Parallelaktion zur DyadeUlrich-Agathe verschiebt,
setzt Ulrichs Denken das Modell männlich/weiblich für die Menschheit in Kraft. Sein
Denken spiegelt von nun an das Zusammenseinmit Agathe alsMikrokosmos vonMann
und Frau, der modellhaft jeneWelt mit enthält, aus der Ulrich sich zurückgezogen hat.

DerAnschluss andasKapitel I/28 suggeriert einen Fortschritt.DennUlrich beginnt,
in der Konfrontationmit Agathe seine Erkenntnisskepsis und denWiener Abbruch sei-
ner Arbeit zu überwinden. Exakt die Schwelle, vor der Ulrich im Buch I aus Unbehagen
an der «unordentlichen Gesellschaft» des aporetischen Weltanschauungsdiskurses ge-

210 Auch bei Musil, der sich im Mann ohne Eigenschaften nicht in ähnlicher Breite auf Weininger einlässt wie
in früheren Texten, ist dessen Grundfrage «nach dem letzten Wesen des Geschlechtsgegensatzes» do-
minant, sobald der Protagonist mit dem Gang in die Einsamkeit den «Weg» einer weltanschaulichen
Bildung beschreitet. Vgl. Weininger, Geschlecht und Charakter, 385.

211 Vollhardt, «Welt-an=Schauung», 515.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

zögert hatte, überschreitet er jetzt zugunsten einer anthropologischen Modellbildung
und fühlt sich dabei «eingesenkt, als ein selbstlos glückliches Wesen in einem unbe-
schreiblich empfindlichen und irgendwie auch selbstlosen Zustand aller umgebenden
Dinge». Mit Agathe als komplementärer «Gefühls»-Figur, die Naturseite zur Wissen-
schaftsseite des «siamesischen» «Zwillings»-Paars, entwickelt Ulrich Schritt für Schritt
ein Modell von «Erlebnisgegensätzen und ihren Sprachbildern» und begibt sich auf die
Spur einer «uralte[n] Doppelform desmenschlichen Erlebens», über die sich wiederum
zu einer «hinterUrnebeln verborgene[n] Einheit des Empfindens» gelangen lässt (GWI,
688).DieRollenverteilung ist demWeltanschauungsromannicht fremd,wobei nicht die
Aufteilung der Konzepte ‹Natur› und ‹Wissenschaft› auf Mann und Frau, sondern nur
die auf ein inzestuös geneigtes Geschwisterpaar neu ist.212 Die Erwartung einer Verei-
nigung der Gegensätze deutet an, dass hier weltanschauliche Klärung verheißen wird;
es klingt,mit seinen sprachlichenVerweisen aufUnaussprechliches,Überzeitliches und
Entgrenztes, dabei verdächtig wie die Gefühlserfahrung, die Brochs Landarzt zu verba-
lisieren versucht.Das ist die Grundlage der «heiligenGespräche», derenDisposition für
Musils Erzählen bis ins Schweizer Exil von bestimmender Bedeutung bleiben wird.

Gefühltes Wissen aus «heiligen Gesprächen»

Es konnte gezeigtwerden,wie in derVerzauberungdie imText betriebeneModellbildung
mit der Stimme einer Person der Diegese enggeführt wird und auf dieseWeise die pro-
positionale Geltung dieser Modellbildung mit den Mitteln der Fiktion relativiert wird
– ein vertracktes Spiel mit Genettes ‹ideologischer Erzählfunktion›. Nicht anders ver-
hält es sichmit den zunehmend als subjektives PseudowissenmarkiertenModellen, die
diese Geschwister ohne Eigenschaften errichten.

Die Erfolge, die sich Ulrich von den «heiligen Gesprächen» mit Agathe verspricht,
bestehen darin, das zitierte «uralte» Wissen zu erlangen, indem sie aus ihrer eigenen
«Doppelform» auf eine abstraktere schließen und mit ihrer eigenen «Einheit» auch ein
altes weltanschauliches Erlösungsversprechen einlösen. Wie Brochs Landarzt, der im
Alpendorf endlich den Schritt von den «stillen und winzigen Erfolge[n] der Laboratori-
umsarbeit» (KW 3, 176) in das umfassendere «Wissen» machen will, geht es auch dem
Wissenschaftler Ulrich mit Agathe darum, das vorbehaltliche Wissenschaftswissen zu
überwinden, verkörpert im bürgerlichen Spießer Hagauer mit seinem «soliden klei-
nen Fortschritt» (GW I, 682). Die Geschwister wollen mehr, sie wollen zum universalen
‹Glaubenswissen› gelangen, ohne eine verminderte propositionale Geltung konzedie-
ren zu müssen. Dass Ulrich diesen Schritt nun selbst gehen will, den er in Buch I noch
an anderen relativiert und ironisiert, verknüpft Musil mit der Rolle Agathes im Mikro-
kosmos. Es ist ein typisch Musilscher Kunstgriff, mit dem er den Gesinnungswandel
zugleich motiviert und relativiert: Die Geschwister «positionieren und inszenieren»213

sich zeichenhaft als «siamesische Zwillinge», obwohl sie in keiner Form Zwillinge sind,

212 Oft wird die Zuschreibung durch die Eltern der Protagonisten erledigt, vgl. die Analyse von Einhart, der
Lächler bei Brasch, Moderne – Regeneration – Erlösung, 235.

213 Gerhard Neumann: Androgynie: Zur mythischen Grundformel von Robert Musils Roman «Der Mann
ohne Eigenschaften». In: Mythen der sexuellen Differenz – Mythes de la différence sexuelle. Übersetzungen

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 273

und gründen auf dieser behaupteten Einheit, wie ein wiederhergestellter platonischer
Kugelmensch, ihr weiteres Vorgehen.214 Das zeigt auf, wie sich Ulrichs Hoffnung auf
Ganzheit an Agathe knüpft, undmacht diesen Vorgang zugleich als einen Akt willkürli-
cher (Zeichen-)Setzung sichtbar. In der Provinzstadt, wo Ulrich sich den Vertretern des
Weltanschauungsdiskurses äußerlich entzieht, die als Satelliten um die Parallelaktion
kreisen,macht er sich das Projekt der weltanschaulichen Klärung schließlich zu eigen.

Bekanntlich müssen Erfolge in diesem hochgradig aporetischen Projekt notwendig
subjektiv sein. Es ist daher interessant zu beobachten,wieMusil die Erfolge Ulrichsmit
einer Habitusveränderung seiner Figur verknüpft. Ulrichs Blockaden lösen sich. Die
intellektuelle Stagnation, abgebildet in der aus Buch I liegengebliebenen Arbeit, kann
er, für sich selbst überraschend, überwinden: «Aber zu seiner nicht geringen Überra-
schung brachte er darauf in den wenigen Stunden eines Vormittags alles, was er mona-
telang hatte unberührt liegen lassen, bis auf unbedeutende Einzelheiten zu Ende» (GW
I, 720).215 Die intellektuelle Produktivität geht formal einher mit der Aufwertung des
narrativenDiskurses schon vor den Kapiteln der «HeiligenGespräche»; im bereits weit-
gehend dramatischen Modus heben schon im Kapitel II/8 lange Dialoge an, die der Er-
zähler demonstrativ nur nochmit Inquit-Formeln im Präsens ausstattet: «Ulrich sagt»,
«Agathe antwortet» (GWI, 715).Mit demTempus ist zugleich der iterativeCharakter des
Erzählten markiert, die wiedergegebenen Dialoge erhalten Beispielcharakter.216 Nach
demReigen von Typisierungen,mit denen Buch I desMann ohne Eigenschaften spielt, er-
weist sich für Ulrich nun die basalste Typisierung, die ihm zugänglich ist, und die mit
Weininger einen überaus prominenten Vertreter im Weltanschauungsdiskurs hat, als
äußerst produktiv: die Abbildung der Welt auf die Dichotomie männlich/weiblich. An-
ders als bei Weininger oder auch Brochs Landarzt kommt das Modell hier weitgehend
ohne ontologische Festlegungen, antimoderne Phantasien vom ewig Weiblichen oder
Männlichen, aus. Trotzdem wirkt die Dichotomie bahnbrechend auf Ulrich, der nun
auch einmal eine «große allgemeine Rede» zu halten bereit ist, statt, wie in der Paral-
lelaktion, Reden von anderen mit spitzen Kommentaren platzen zu lassen (GW I, 741).
Agathe dient ihm dabei als Abstraktionsbremse und leitet ihn zur Subjektivität an:

Die kleine Atempause, die Ulrich in seinen Erklärungen eintreten ließ, war durchaus nur
rednerisch, denn er beabsichtigte, seine Ansichten noch weiter zu entwickeln. Aber Aga-
the, die bisher in der ihr manchmal eigentümlichen lebendig-leblosen Art zugehört hat-
te, brachte das Gespräch durch die einfache Bemerkung planwidrig vorwärts, daß ihr die-
se Antwort gleichgültig wäre, denn sie wolle nur wissen, wie es Ulrich in Person halte, und
alles, was man denken könne, aufzufassen, sei sie außerstande. (GW I, 740)

Die Figur Agathes nutzt Musil hier nicht nur als Parodie der Schwester aus Kleists All-

- Überschreibungen - Übermalungen. Hrsg. von Ortrun Niethammer. Heidelberg: Winter, 2007, 101–114,
hier 110.

214 Vgl. zur Kugelmetapher bei Musil schon vor dem im Mann ohne Eigenschaften virulenten Anschluss an
Platons Symposion: Neumann, Androgynie, 108f.

215 Die «unbedeutenden Einzelheiten» sind allerdings ein für die Narration signifikanter Restbetrag, wie
Abschnitt 5.3.3 zeigen wird.

216 Dazu mehr im Folgekapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

mählicherVerfertigungderGedanken, auchwenndie Schwester hierwie dort ohne substan-
zielle intellektuelleBeteiligungdieGedankendesMannes anregt.Entscheidend ist,dass
sie eine Richtung beiträgt: Durch sie geht es mit Ulrichs Diskurs «einfach» und «plan-
widrig», aber eben «vorwärts». Durch die Einfachheit, für die in Ulrichs Augen Agathes
Personmit ihrer «Jugend,SchönheitundKraft» (ebd.) einsteht,entstehtdieAbweichung
von Ulrichs intellektuellem Plan, und diese Dynamik führt den Diskurs schließlich vor-
wärts. Ulrich gerät durch Agathe von der Abstraktion «in etwas ihn persönlicher Ange-
hendes» (GW I, 741).

Ulrichs Abstraktion trifft im Buch II also produktiv auf Agathes «Vorurteil gegen
allgemeine Untersuchungen» (GW I, 741). Diese Kombination bringt Ulrichs Diskurs
nicht nur im Handlungsverlauf voran (indem sie eine zu abstrakte Verzettelung auf
Persönlich-Biographisches umleitet), sondern sie geben ihm auch die Ideen für seine
Zuschreibungen auf das binäre Schema: die erzählte Welt des Romans – also die Iso-
lation von Ulrich und Agathe – spiegelt sich in Ulrichs Weltabbildungs-Diskurs – also
die Welt als Abbild von Mann und Frau – und zeigt damit auf, woraus sich der Diskurs
speist. Im Diskurs macht Ulrich den Mikrokosmos der gemeinsamen Isolation, den er
als intellektuell produktiv erlebt, zumMakrokosmos einer Weltanschauung. Musil legt
größten Wert darauf, Ulrichs Ideen nicht einfach zu referieren, sondern erzählerisch
abzubilden, wie sich diese Ideen in der Konfrontation mit Agathe über Hindernisse
und Vorstufen hinweg entwickeln und wie sie von der Präsenz der Schwester gesteuert
und inspiriert werden. Die Kapitel der «Heiligen Gespräche» wiederholen noch ein-
mal die beiderseitigen Liebeserfahrungen, die der Einheitssehnsucht der Geschwister
zugrunde liegen, zeigen zuerst Ulrichs Vorsicht und Selbstrücknahmen und zeigen
schließlich, dass die Musilsche Konstruktion des Geschwisterpaars auf eine Überwin-
dung der Selbstrücknahmen abzielt. Ganze Kapitel werden Ulrichs langsamer Abkehr
von Ironie und intellektueller Relativierung gewidmet (vgl. GW I, 753; 765). Die Gesprä-
che pendeln daher charakteristisch zwischen Subjektivität, Anekdote und Biographie
und den daraus abgeleiteten allgemeinen «moralischen» Gesetzen.Der Ulrich aus Buch
I will kein Mystiker und subjektiver Weltanschauer sein; in Buch II stellt ihm Musil
zur Überwindung dieses Unwillens seine Schwester an die Seite, was der Erzähler auch
relativ unumwunden artikuliert: «In diesem Augenblick strömten Ulrichs Gedanken
wieder aus dem Allgemeinen zu ihm selbst zurück, und er fühlte die Bedeutung seiner
Schwester» (GW I, 827).

Was er außerdem fühlt, ist ein Fortschritt. Er erinnert sich an seinen Plan eines
Weltsekretariats «der Genauigkeit und Seele», mit dessen Hilfe «auch die Leute, die
nicht in die Kirche gehn, wüßten, was sie zu tun haben», also eine gültige ethische
Orientierung nach dem Wegfall alter Glaubensgewissheiten erlangen könnten. Und
obwohl er die Ironie hinter diesem Einfall aus Buch I konzediert, der noch der Satire
der Parallelaktion entstammt, sieht er sich mit seiner Schwester nun ohne Ironie auf
bestemWeg zum einst nur spöttisch formulierten Ziel: «Und doch würde uns alles, was
wir zwei bisher gesprochen haben, zu diesem Sekretariat führen!» (GW I, 471f.) Ulrich
verspricht sich hier in klarenWorten die ‹positive› Einlösung dessen, was die ‹negative›
Kritik des ersten Buchs formuliert hat, also das Desiderat auch des SchriftstellersMusil
gegenüber seiner auf ‹positive› Entwürfe wartenden Leserschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 275

Gefährdung und Retardierung durch Stadt, Gesellschaft und Politik

UlrichsEntwicklungmit Agatheundder daraus gewonneneOptimismusdieser Figuren
wird nur in der relativen Isolation der Provinzstadt möglich. Im vonMusil zunehmend
politisch gezeichnetenWien ist beides akut gefährdet,wie auch bei Brochs Landarzt der
Einbruch der Politik die binäreWeltordnung fatal durcheinanderbringt.DiesenGedan-
ken führt das Kapitel II/1 mit Ulrichs Ankunft bereits ein, und Musil nutzt die daraus
entstehende Spannung für Retardierungen und Peripetien. Schon bald nachdem Ul-
rich beginnt, sich erfrischt und erneut produktiv zu fühlen, Reden zu schwingen und
eine neueGanzheitmit seiner Schwester zu imaginieren, erscheint ein Brief vonClaris-
se, der die anderen Handlungsstränge in Latenz hält, bereits als «Störung» (GW I, 716).
Der zu Ulrichs Erwartung einer unbegrenzten Klausur in Spannung stehende Hand-
lungsverlauf erzwingt solche Störungen. Auch die Beerdigung des Vaters dient Musil
zur Konfrontation seiner Figurenmit konventionellen Phrasen, die dasWesentliche des
Erlebens eher zudecken als zum Ausdruck bringen (z.B. GW I, 692f.) und damit Ulrichs
Weltbild stören.

Das provinzielle Zusammenleben ist von vornherein episodisch angelegt und kann
nur von einer Entscheidung der Protagonisten, «ein gemeinsames Leben aufnehmen»
zu wollen, verstetigt werden (GW I, 746). Als das Intervall der gemeinsamen «Klausur»
mit Kapitel II/12 endet, ist schon vereinbart, dass es in der Stadt irgendwie wieder auf-
genommen werden soll: «[D]ie Geschwister hatten sich zum letzten Abendbrot getrof-
fen; es war vorher ausgemacht worden, daß ihmAgathe in kurzer Zeit nachfolgen solle,
und sie schätzten diese Trennung etwas ungewiß auf fünf bis vierzehn Tage» (GW I,
793). Das kurze Interludium gibt Gelegenheit zur Retardierung. Beide Figuren reflek-
tieren nachträglich die Bedeutung der gemeinsamen Provinzepisode und knüpfen Zu-
kunftspläne an. Bei Agathe verbindet sichmit demPlan eines gemeinsamen Lebens der
«Gedanke, das Leben aufzugeben», was aber explizit von Suizidgedanken abgegrenzt
wird (GW I, 856) und eher eine «Abkehr von der irdischen Ordnung» (GW I, 857) dar-
stellt.Ulrichs Zuschreibungen an Agathe sind vonMusil gleich aufgebautwie von Broch
die Zuschreibungen des Landarztes an seine Liebesgeschichte: «Wie immer,wenn er an
sie dachte, war ihm zumute, er habe während der in ihrer Gesellschaft verbrachten Zeit
einen anderen Geisteszustand gezeigt als sonst. Er wußte auch, daß er leidenschaftlich
wieder in diesen Zustand zurück wolle» (GW I, 870). Musil nutzt diese reflexive Retar-
dierungausführlich,umaufUlrichs langsameUmwandlungvomKritiker zumVertreter
desWeltanschauungsdiskurses zurückzukommen.DieWiederaufnahme seines gesell-
schaftlichen Lebens inWien gelingt Ulrich nach der Episodemit Agathe nichtmehr. Im
rückblickenden Vergleich erscheint Ulrich alles außer der «Einheit» mit seiner Schwes-
ter entwertet. Zur Bekräftigung greift er abermals auf dieMittel desWeltanschauungs-
diskurses zurück: «Darum schien ihm auch das, was manWechsel oder gar Fortschritt
der Zeiten nennt, nur ein Wort dafür zu sein, daß kein Versuch bis dorthin kommt, wo
sich alle vereinenmüßten, auf denWegzu einer dasGanzeumfassendenÜberzeugung»
(GW I, 872).

Die äußeren Bedingungen der Provinz sollen nun auch für das Zusammenleben in
Wien reproduziert werden. Der Preis dafür ist «ein Abscheiden von denmeisten leben-
digen Beziehungen» (GW I, 875). Neue Interaktionen mit den Figuren, die den Stoff

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

der Sozioanalyse von Buch I gebildet hatten, sind demgegenüber «Rückfälle», die zur
«Grabkammer eines Gefühls, das bis zur Unkenntlichkeit verschrumpft war», werden
(GW I, 878) – jede soziale Begegnung wird zur aktiven Gefährdung von Ulrichs in der
Provinz aufgenommenem Projekt, aus dem Zusammenleben mit Agathe eine Weltan-
schauung zu gewinnen. Diese Gefährdung des Mikrokosmos von außen kulminiert in
dergroßenSitzungderParallelaktion,aufdieMusil seineTeilpublikationzulaufen lässt.
Hier ist es nicht nur das Sozialpanorama, das in Konkurrenz zum Privatissimum tritt,
sondern erstmals auch die Tagespolitik von 1932. Musil inszeniert in den drei Kapiteln
der großen Sitzung ein Wechselspiel zwischen der Verheißung, die der «siamesische»
Mikrokosmos für die Geschwister bedeutet, und Rückfällen, sobald Ulrich sich wieder
der Gesellschaft zuwendet und damit sofort das Potential, das Agathe für sein Erkennt-
nisinteresse darstellt, relativiert. Die funktionale Konkurrenz zwischen Agathe und der
Parallelaktion für den Roman und für Ulrich wird in diesen Kapiteln auf engstemRaum
gestaltet. Agathe soll Ulrichs Modelle im Kleinen vervollständigen, ohne dass noch ein
Sozialpanorama wie im ersten Buch nötig ist. Nun lässt Musil erstmals tagespolitische
Anspielungen in den Text der Parallelaktion einfließen:217 Völkische Elemente dringen
in die Aktion vor, und zugleich auch der pazifistische Dichter Feuermaul zu deren Ver-
brämung (GW I, 1016). Man spricht vom «Rasseforscher Bremshuber» und der General
raunt vom«nützlichenTrottel»,der sichunschwer alsHitler lesen lässt,der «in anachro-
nistischer Gleichzeitigkeit» in der Handlung von 1914 auftaucht.218

Die Aufgabe, einen breiten sozioanalytischen Rahmen und zunehmend politischen
Gegenstand ‹positiv›, also nicht in Form von Weltanschauungssatire, in jenen Mikro-
kosmos aufzunehmen, dem die Figuren zustreben, ist die große Herausforderung für
denMann ohne Eigenschaften der 1930er Jahre.Musil lässt den Band auf einem veritablen
Cliffhanger in dieser Frage enden: Agathe verlässt unvermittelt das soziale Brennglas
der Parallelaktion und geht in Ulrichs Schlösschen. Das Ende des publizierten Romans
lässt in der Schwebe, ob Ulrich, undmit ihm der Roman, sich für Agathe oder die Paral-
lelaktion, für den Salon oder den Rückzug entscheidet.

Fortsetzungsreihen 1932–1936: Der Garten als Reflexionsraum

Die Antwort darauf gibt einerseits Musils Schreibprozess, wie ihn Walter Fanta darge-
stellt hat, nämlich als die «Verknotung von Erzählsubstanz und Schreibprozess» in der
Zurückgezogenheit des Gartens.219 Andererseits der Text der dreistufigen Fortsetzung
von 1932–36, 1937–39und 1939–42.220 Fürdie erstenFortsetzungenbis 1936hält sichMu-
sil stets noch die Tür zum Romanende mit Kriegsausbruch und Invertierung des Figu-

217 In Fantas Deutung unter dem direkten «Eindruck der Berliner Ereignisse»; vgl. Fanta, Krieg. Wahn. Sex.
Liebe, 116.

218 Fanta, Krieg. Wahn. Sex. Liebe, 346.
219 Fanta in GA 5, 420.

220 Vgl. grundlegend zur Periodisierung, die editorisch in GA eingeflossen ist: Fanta, Entstehungsgeschich-
te. Für die Zwecke der vorliegenden Arbeit ist die Entwicklung bis 1939 besonders interessant, mit ei-
nem Ausblick auf 1942.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 277

renensembles offen,221 das er 1936 letztmalig skizziert. Dies hat jedoch keine Auswir-
kung auf die Bewegungsrichtung der Geschwisterhandlung, die er nach dem Cliffhan-
ger des Endes des kanonischen Textes entschieden in die Isolation weiterführt. Die in
dieser Zeit entstehenden Kapitel zur «historisch-gesellschaftlichen Rahmenerzählung»
des Romans dagegen werden «allesamt nicht in die Druckfahnen 1937/1938 aufgenom-
men»222.Die neuenKomplexe schlucken gewissermaßen die alten: «Die Entwurfsarbeit
Musils bringt Mitte der dreißiger Jahre mit dem Garten- und Tagebuch-Komplex zwei
Substanzbereiche neu in den Roman ein. Beide sind mit extremer erzählsyntaktischer
Retardierung verbunden und stellen das Programm der narrativen Verbundenheit der
Komplexe auf eine harte Probe», wie esWalter Fanta formuliert.223 Der bis 1936 erst zö-
gerlich sich andeutenden «Gefühlspsychologie» wird nach 1936 die Aufgabe zufallen,
den gesellschaftlichen Fokus des kanonischen Teils mit diesem neuen, isolierten Rah-
men integrierbar zu machen. Musil versucht damit schrittweise, die Konstellation der
dialogisierenden Geschwister über den Bereich des Privaten hinauszuführen und mit
Repräsentativität für das Allgemeine und sogar Politische auszustatten.

Im Kapitelprojekt «Beginn einer Reihe wundersamer Erlebnisse» der ersten Fort-
setzungsreihe (Vorstufe der aus Frisés Ausgaben bekannten Druckfahnenkapitel), das
Musil auch als «Mondrausch» in der Vossischen Zeitung veröffentlichte,224 wird der erste
Schritt dieses Programms sichtbar: der vollzogeneRückzug aus derWienerGesellschaft
in Ulrichs Schlösschen.

Sie hatten sich etwas von der Gesellschaft zurückgezogen, indem sie einige Zusagen, die
sie in Berührung mit ihren Bekannten gebracht hätten, widerriefen und neue Aufforde-
rungen ablehnten; aber das war nicht etwa auf Grund eines Beschlusses, ja kaum mit Ab-
sicht geschehn, sondern eher in unbewußtem Überdruß und Zögern. Sie gingen dafür in
Theater oder Konzerte, wo sie keine Bekannten trafen, aßen in Gasthäusern, die ihnen
fremd waren, oder ließen sich von einem Anschlag an einer Straßensäule bereden, Ver-
gnügungsstätten zu besuchen, von denen sie sich etwas Unerwartetes versprachen; doch
nahmen sie in dieser Zeit auch noch Einladungen zu Gesellschaften an, ohne daß etwas
anderes als ihre Unbestimmtheit darüber entschieden hätte, ob sie annahmen oder ab-
lehnten.
Und gerade bei einer solchen Gelegenheit geschah das, was die Erfüllung ihrer Bestim-
mung einleitete. (GA 5, 44f.)

Was vomErzähler als ein beinahe zufälliges und launischesMeiden der Gesellschaft ge-
schildert wird, gewinnt im Verlauf des Kapitelentwurfs eine «Bestimmung», indem es
denRahmen eines erotisch aufgeladenenGefühlserlebnisses bildet, das dieGeschwister
fortan gezielt verfolgen werden: Ulrich nimmt Agathe «bei einer solchen Gelegenheit»
nämlichaufdieArme,was sich inderWahrnehmungderFigurenzumkörperlichenAus-
druck des im Gespräch angestrebten Einheitsgefühls entwickelt. Von diesem Punkt an

221 Vgl. Fanta, Aus dem apokryphen Finale des «Mann ohne Eigenschaften».
222 Fanta in GA 5, 421.
223 Fanta, Entstehungsgeschichte, 454.
224 Vgl. Fanta in GA 5, 414.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

verfolgen die Figuren ihren gesellschaftlichen Rückzug nicht mehr nur nebenbei, son-
dern programmatisch:

Und in diesem Augenblick zogen sie sich von fast allem weit zurück, was ihnen bishin ver-
traulich, wenn auch gleichgültig nah gewesen war, doch hätten sie nur mit Mühe erklären
können, was eigentlich vor sich gegangen sei, gerade weil ihre Beteiligung daran viel zu
inständig war, eine Übertreibung zu dulden. […] Sie hatten, als sie das Fenster verließen,
Licht gemacht und ihre Tätigkeit wieder aufzunehmen versucht, ließen aber bald von ihr
ab, und ohne daß sie sich darüber hätten verständigen müssen, ging Ulrich an den Fern-
sprecher und entschuldigte ihr Ausbleiben von der Festlichkeit, wo sie erwartet wurden.
(GA 5, 47)

Der Abbruch gesellschaftlicher Beziehungen, also der radikale Bruchmit Buch I, ist für
Musil der entscheidende Schritt beim Fortschreiben desMann ohne Eigenschaften.Das-
selbe gilt für die Teilnahme amöffentlichen Zeitgespräch überhaupt. In die zweite Fort-
setzungsreihe baut der penible Zeitungsleser undDiskursverwerterMusil anlässlich ei-
nes Besuchs vonGeneral StummdenHinweis ein, dass Agathe undUlrich nicht nur den
unmittelbaren Kontakt mit dem gesellschaftlichen Leben aufgegeben haben, sondern
auch denmittelbaren der Zeitungslektüre.

Eines Tags saß der General vor den Geschwistern und sagte erstaunt zu Ulrich: «Ja, liest du
denn keine Zeitungen?!» Die Geschwister wurden so rot, als hätte sie der gute Stumm in
flagranti ertappt, denn mochte in ihrem Zustand auch schon alles möglich sein, daß sie es
vermocht hätten, Zeitungen zu lesen, war nicht möglich gewesen. «Aber, man muß Zei-
tungen lesen!» mahnte der General verlegen, denn er hatte da eine unbegreifliche Tatsa-
che aufgedeckt […]. (GA 5, 175)

An die Stelle von Salon und Zeitung tritt nicht nur der General, dem in Musils Entwür-
fen bis 1939 die Rolle zukommt, den Handlungsstrang der Parallelaktion «im Dreieck
Stumm-Ulrich-Agathe» in Latenz zu halten.225 An ihre Stelle tritt vor allem auch der Er-
lebnisraumdesGartens.Die Ausgangssituation nutztMusil schon in der ersten Fortset-
zungsreihe zur Betonung und erzählerischen Ausarbeitung des Gartens als Schauplatz
und Projektionsraumder eingeschränktenHandlung.Gärten als isolierte Refugien vor-
modernerSinnhaftigkeit entlangderBasisdichotomieStadt/Landsind,geradewennsie
als scharfer Kontrast eine Insel mitten in der Großstadt bilden, demWeltanschauungs-
undProvinzromannicht fremd.226Musil versucht,diesesMotiv inUlrichs Stadtschlöss-
chenunterzubringen, indemer seine Figurendie umgebendeUrbanität zuerst ausblen-
den und dann modellhaft neu konstruieren lässt. Der Garten wird gemäß dem weltan-
schaulichen Erzählschema erst zum Raum radikalen Rückzugs von der Welt und dann
selbst ‹welthaltig›. Dieses Vorgehen wird fest an die individuelle Entwicklung und sub-
jektive Haltung der Figuren gebunden. Auch als Musil in den Druckfahnenkapiteln der
Außenwelt in Gestalt des Generals wieder mehr Platz einräumt, bleibt die Bedeutung

225 Fanta, Entstehungsgeschichte, 505.
226 Vgl. die Beispiele Einhart, der Lächler und Der Weg des Thomas Truck bei Brasch, Moderne – Regeneration –

Erlösung, 228f. und 255f.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 279

des Gartens als Rückzugsraum, der Weltanschauung ermöglicht, evident: Ulrich zeigt
sich gegenüber General Stumm zuerst brennend interessiert an Nachrichten vom Fort-
gang der Parallelaktion, die er «in der Nähe des Tores» entgegennimmt (GA 4, 160). Der
Erzähler legt nahe, dass es Ulrichs «Angst vor den Mondnächten der Seele» ist, die ihn
dorthin zieht (GA 4, 155). Am Ende von Stumms Besuch stellt sich das jedoch als eine
narrative Finte heraus,die denBezug zum isoliertenGartenraumnurnochbestärkt: «Er
hatte endlich zurückgefunden, nachdem ihmdie Personen undVerhältnisse, von denen
die Rede gewesen war, so lebhaft den Kopf erfüllt hatten» (GA 4, 249), «so war es ihm
denn auch nicht einmal in den Sinn gekommen, daß die Personen, an deren Schicksal
er scheinbarwieder so lebhaft Anteil nahm,nicht garweit von ihmwohnten und alsbald
zu erreichen gewesen wären. Die wirkliche Beziehung zu ihnen war gelähmt geblieben
wie ein durchschnittener Muskel» (GA 4, 250).

In der behelfsmäßigen Natur des Gartens, in die Musil seine Figuren stellt, kommt
Ulrich die Rolle desjenigen zu, der sich in ihr von seinem Intellekt distanzieren oder
eben hilflos verharrenmuss, und Agathe die Rolle der «einfachen» Frau, die der Provinz
undderdaran traditionell anknüpfenden«PoetikderEinfachheit»227 schonnaturgemäß
besser entspricht. Dies zeigt Musil mit einer Anspielung auf das Bildungsromansche-
ma. Für Ulrich haben die bisherigen Grenzerfahrungen das altbekannte Schema noch
nicht durchbrochen und können jederzeit wieder in die bürgerliche Ordnung Wilhelm
Meisters umschlagen, der Ulrich sich eigentlich zu entziehen trachtet:

Aber er hatte schließlich nichts weiter gesagt, als daß die Veränderung, die sie ebenso in
sich wie um sich gewahrten, eine vorübergehende und augenblickliche Abweichung von
der dauernd bewährten Ordnung des Erlebens bedeute. Was sie fühlten, war das Unge-
wöhnliche, was sie dachten, geschah nach einem anderen Grundgesetz als dem der Logik
und Erfahrung, auch die einfachen Erlebnisse glichen darum Bürgerskindern, die in eine
fremde Schauspielertruppe geraten sind. (GA 5, 61)

Agathe, die gemäß Musils Rollenverteilung intellektuell weniger Geschulte, ist demge-
genüber als in ihrerWahrnehmung des Gartens und seiner Bedeutung privilegiert aus-
gezeichnet:

Agathe sah mehr. Selbst der Raum, dieser gehaltlose, scheinbar immer sich gleich blei-
bende Würfel, war doch wohl verändert. Wenn sie die Augen eine Weile geschlossen hielt
und wieder öffnete, so daß der Garten unberührt in ihren Blick trat, als wäre er eben erst
erschaffen worden, bemerkte sie unkörperlich und deutlich wie eine Vision, daß die Rich-
tung, die sie mit ihrem Bruder verbinde, unter allen anderen ausgezeichnet sei: der Gar-
ten «stand» um diese Linie, und ohne daß sich an den Bäumen, Wegen und anderen Stü-
cken der wirklichen Umgebung etwas geändert hätte, wovon sie sich leicht überzeugen
konnte, war alles auf diese Verbindung als Achse bezogen und dadurch in einer sichtba-
ren Weise unsichtbar verändert. (Ebd.)

Entsprechend, und damit weistMusil dieHerkunft seiner Gartenwelt aus demProvinz-
roman besonders deutlich aus, erscheint sie Ulrich nun besonders «natürlich» und ge-
radezu «bäurisch»:

227 Mecklenburg, Erzählte Provinz, 59.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Agathe verließ jetzt ihren Gartenstuhl und stand eine Weile unschlüssig, indem sie lä-
chelnd auf ihren Bruder blickte, der noch im Genuß einer schlemmerisch ausgereckten
Lage war; sie streckte ihre Beine und klopfte mit kleinen Schlägen ihrer Hände ihren Rock
zurecht. Jede einzelne dieser Bewegungen hatte eine Art bäurische Schönheit, einfach,
gesund, gedankenlos, und zwar durch Zufall oder vielleicht, weil sie plötzlich in einer so
natürlichen Art munter geworden war, das Haar fiel in einem Zacken zur Seite, und ir-
gendein Hintergrund verband ihr Bild wie eine Stufe mit der Welt. (GA 5, 64)

Das Programm des Provinzromans, dessen sich sowohl Broch als auchMusil bedienen,
ist es, einer verkleinerten und vereinfachten Welt modellhaft Repräsentativität für die
komplexe äußere Welt zu verleihen. Dieses Programm bearbeitet Musil im nächsten
Schritt mit dem Kapitelprojekt «Hinter dem Gartengitter». Wieder ist es Ulrich, der
denGarten episodisch alsGefängnis empfindet und inVerweise auf eine konkrete,nicht
«allgemeine» Außenwelt ausbricht:

Aber in manchen Augenblicken war die gewagte Abseitigkeit auch ihm zuviel und das
nötigte ihn dann nicht sowohl zu einem ruhig-ausgleichenden Fühlen für das allgemein
und behutsam Menschliche, als vielmehr zu einer ebenfalls wunderlich erregten Be-
schäftigung mit dem Dasein und Fernsein anderer Menschen. Darum sprang er jetzt
auch auf, nahm den Arm seiner Schwester und bewog sie, mit ihm den Garten zu durch-
streifen. Die nachgiebige Natürlichkeit des Arms beruhigte ihn, als er sie fühlte. Er sagte
trotzdem: «In diesem Augenblick kämpfen Menschen um ihr Leben. Stürme treiben
Schiffe. Lawinen reißen Wälder mit, samt allem, was darin ist!» Er sagte es bloß, um die
Stille der Liebe zu sprengen. Er fuhr fort: «Im Norden endet jetzt die Polarnacht, und
den Menschen bereitet es Freude, daß sie sich zum erstenmal wieder auseinanderregen,
nachdem sie monatelang aneinandergeschmiegt waren!» (GA 5, 67)

Diese Zeilen entstanden in der ersten Jahreshälfte 1933, als Musil in der Berliner Pen-
sion Stern die Machtergreifung der Nationalsozialisten, den Reichstagsbrand und
Straßenschlachten beobachtete.228 Vor diesemHintergrund verweist Ulrich mit seinen
unverfänglichen, ahistorischen Beispielen von Stürmen und Lawinen noch auf ganz
andere, tagespolitische Gewalten, die im Garten seines Schlösschens zwar unsichtbar,
aber mitgemeint sind. Stück für Stück entfaltet Musil in seinem Entwurf Möglichkei-
ten,wie die Provinz desGartens auch für das «Dasein undFernsein andererMenschen»,
sprich für die Zeitgeschichte, Relevanz behalten kann, um auch ohne direkte Anspie-
lungen auf Hitler im Ergebnis «die Historie (des Vorkriegs) und die Schreibgegenwart
(vorHitler/unterHitler) in anachronistischer Gleichzeitigkeit darstellen zu können»229.
Der Garten gewinnt neben seiner Funktion als Rückzugsfestung auch die eines Beob-
achtungspostens:

Sie fühlte während dieses Gedankens dort, wo sich Ulrichs Fingerspitzen hart in ihren
Arm senkten, fünf wilde weltliche Quellen springen, trotz des versonnenen Zustands,

228 Im Oktober 1934 spricht Musil davon, in seine Geschwisterisolation «das Verhältnis von Ethik und Po-
litik einzubeziehn» (B I, 627).

229 Fanta, Krieg. Wahn. Sex. Liebe, 346.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 281

worin sie sich im ganzen befand und, wie immer, nahmen die beiden noch eine Wei-
le den Weg an die Grenzen ihres Gartenreichs. Wenn sie des Gitters ansichtig wurden,
dahinter die Straße ihren abwechslungsreichen Inhalt vorbeiwälzte, gingen sie, von den
Bäumen gedeckt, nahe heran und blieben darauf bedacht, ihr Versteck nicht aufzugeben.
Ohne ihr Wissen beobachtete Menschen gewähren meist einen bloß tierhaft lebendigen
Eindruck: so kamen Menschen vorbei, in lebhaftem Gespräch, das man nicht hörte, und
Menschen, die mit ihrem eigenen Gesicht allein waren, alle merkwürdig damit beschäf-
tigt, auf ihren Füßen zu gehn, und wenn sie fuhren, bildhaft in eigenem Gefährt zurecht
gerückt oder aus den Fensterrahmen der Straßenbahn blickend, waren sie abermals an-
ders. (GA 5, 67f.)

Das ganze Kapitelprojekt läuft darauf hinaus, eine Beziehung zwischen dem abge-
schlossenen «Gartenreich» und der außen liegenden Welt zu plausibilisieren – somit
auch auf der Ebene der Autor-Adressaten-Beziehung demnaheliegendenVorwurfmys-
tischerNabelschau und biedermeierlicher Innerlichkeit, imText als «Beschäftigungmit
dem lieben Ich» ironisiert, etwas zu entgegnen.230 Eine Ebene dieser Entgegnung ist
das Bild der vomGartenversteck aus wie ein Forscherpaar dieMenschen auf der Straße
beobachtendenGeschwister.231 In diesemBild wird die Abgeschlossenheit des «Garten-
reichs» zur Voraussetzung dafür, etwas sehen zu können, was sonst unsichtbar bliebe,
da die Menschen ihren «tierhaft lebendigen Eindruck» nur preisgeben, wenn Ulrich
und Agathe sie «ohne ihr Wissen» beobachten. Das Bild der Geschwister auf Beobach-
tungsposten wird ergänzt durch den Diskurs des Erzählers, der dieselbe Beziehung ein
weiteres Mal ausdrückt:

Somit war manches von dem, was die Geschwister aneinander kennenlernten, auch an
der veränderten Beziehung wiederzufinden, die sie zur Welt hatten. Der Blick ihrer Au-
gen schien weiter in «das Andere» hinein zu reichen als sonst, die Bewegungen ließen ein
weiches Ausschwingen zurück: eine unbezeichenbare persönliche Reichweite war größer
geworden. So man davon sprechen konnte, daß sie in dem Gefühl taumelten, sie seien
für einander von Geburt auserkoren, war dem nun auch ein befreites Empfinden für die
Schönheit der anderen und der ganzen Welt taumelnd an die Seite gekommen. (GA 5,
70f.)

In der «veränderten Beziehung» zur Welt behauptet der Erzähler einen Erkenntnis-
mehrwert der von den Figuren erlebten affektiven Verinnerlichung auch für die Au-
ßenwelt: Indem diese Beziehung ein «Empfinden für die Schönheit der anderen und
der ganzen Welt» freisetzt, das im Bild der genauen Beobachtung aus dem Versteck
seine Entsprechung findet, ist dem Roman der Weg geebnet, der Zweisamkeit der Ge-
schwister eine nach außengerichteteErkenntnisfunktion zuzuschreiben.Genaudiesen

230 Musil kommentiert am 18. Juli 1934 gegenüber Klaus Pinkus, er setze «das Geschwisterpaar mit
Menschen- und Naturwelt» auseinander (B I, 617); zehn Tage vorher erwähnt er gegenüber Franz Blei
«eine Menge von Nebenblicken ins Soziale, Religiöse usw.» (B I, 615).

231 Im Neuansatz «Sonderaufgabe eines Gartengitters» heißt es, noch etwas deutlicher den
anthropologisch-objektivierenden Anspruch hervorhebend, «die Straße mit ihrem abwechs-
lungsreichen Menscheninhalt sehen» (GA 5, 152).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Schritt vollzieht der Erzähler am Ende des Kapitelentwurfs. Hier wird die belächelte
«Beschäftigung mit dem lieben Ich» ausdrücklich als Beschäftigung mit den Geset-
zen der Welt im Kleinen verstanden und aus diesem Projekt heraus legitimiert. Die
schrittweise Herleitung von Repräsentativität, die Konzeption des «Gartenreichs» als
Mikrokosmos zu zweit ist damit vollzogen:

[D]as Ich dieser beiden Menschen war von Anfang an so sehr kein eigenhäuslerisch zu-
friedenes, sondern ein weltbeschwertes, in seiner Ich- und Andernliebe auf allerhand
Zweifel geführtes, daß auch ihre heftigste Beschäftigung mit sich selbst fast immer in ihr
Gegenteil ausging und sich verflochten und verloren in die Verhältnisse der Welt fühlte.
(GA 5, 74f.)

Ein solches sukzessives Aufladen des Rückzugsraums mit Bedeutung für die «Verhält-
nisse der Welt» entspricht dem literarischen Programm, das sowohl Musil als auch
Broch verfolgten. Der Rückzug aus der Parallelaktion bei Musil, aus dem Großstadt-
panorama bei Broch,wird zwar betont, bedeutet jedoch keinen eskapistischen Rückzug
vom Anspruch, gesellschaftlich relevanten Text für die Gegenwart zu produzieren. In
beiden Texten, der Verzauberung ebenso wie der Fortsetzung zumMann ohne Eigenschaf-
ten, wird das Programm ausformuliert, an einfachen Verhältnissen die Verhältnisse
der Welt zu studieren. Broch schreibt dieses Programm seinem gescheiterten Intellek-
tuellen zu, Musil seinem in der Geschwisterbeziehung gewandelten Protagonisten. In
ihrer selbstgewähltenAbgeschiedenheit isolieren sich die Protagonisten beiderRomane
erst von den komplexen gesellschaftlichen Bezügen, um sich dann – aus einer gefühlt
privilegierten Beobachterposition – zu deren Fixpunkt zu erklären.

Von hier aus macht sich Musil, textgenetisch gesehen, an die Zusammenführung
des «Gartenreiches» mit den «Verhältnissen der Welt». Und das heißt vor allem: an die
Integration letzterer in ersteres. Diese Funktion übernehmen in den Fortsetzungsrei-
hen bis 1936 die ersten Vorstufen zur «Gefühlspsychologie». Hier wird mit anthropolo-
gischen Generalisierungen ein Übergang von den Beobachtungen imKleinen des «Gar-
tenreichs» zumGroßender äußerenWelt geschaffen.DenKulminationspunkt (mitMu-
sil: die «Klimax»; Mappe I/4, 14) dieser Entwicklung bildet der Kapitelentwurf «Warum
die Menschen nicht gut, schön und wahrhaftig sind, sondern es lieber sein wollen», in
demdie Konzepte vonMusils politischer Essayistik der 1930er Jahremit demRückzugs-
szenario des Mann ohne Eigenschaften im weltanschaulichen Modell konvergieren. Was
Fanta als die «dialogisierte Form einer ursprünglich als essayistische Einschaltung ge-
dachten sozialethischen Erörterung» bezeichnet,232 spielt nun mit der Form des Dialo-
gessays, der eine beliebte weltanschauungsliterarische Form für die ästhetisierte Dar-
stellung religiöser und politischerThemen war.233

Musils Entwurf von Ende 1933/Anfang 1934 zeigt, wie aus der Verkleinerung der er-
zählten Welt im selbstgewählten Exil der Geschwister eine literarisch vermittelte An-

232 Fanta in GA 5, 423.
233 Ich verdanke den Hinweis Barbara Beßlichs unveröffentlichtem Monographieprojekt zu den späten

literarischen, religiösen und weltanschaulichen Schriften von Peter Altenberg, Leopold von Andrian,
Hermann Bahr, Richard Beer-Hofmann, Felix Dörmann, Hugo von Hofmannsthal, Felix Salten, Richard
von Schaukal und Arthur Schnitzler.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 283

thropologie mit Zugriff nicht nur auf den historischen Rahmen des Romans, sondern
auch auf aktuellste Zeiterscheinungen der Schreibgegenwart gewonnen werden könn-
te. Er setzte damit «sein Programm fort, die Kriegsausbruchsstimmung von 1914 mit
den aktuellen Vorgängen im Deutschen Reich in eins zu setzen»234 Den Schlüssel stellt
dabei wieder einModell dar, dasUlrich durch dieUmstände seines Zusammenseinsmit
der Schwester vermittelt wird und das er daraufhin imDialog von der Idee bis zumVer-
sprechen universaler Sinnstiftung entwickelt. Die Passage steht in unmittelbarem Zu-
sammenhang mit den Geschwisterdialogen zumThema «Ich- und Andernliebe», denn
gleich zu Beginn wird der Anschluss zur dort entwickelten Liebes- und Eifersuchtsse-
mantik zwischen den Geschwistern hergestellt. Daraus gewinnt Musil hier den Über-
gang zu einer neuen, vom eifersüchtigen Ulrich aus dem «Stegreif erfundenen» Mo-
dellabbildung desmenschlichen Lebens. Es sind die «Für-Männer» Schmeißer, Lindner
und Meingast, zu denen Ulrich sich selbst in Kontrast stellt, und die zugleich auf einer
weiteren Bedeutungsebene den Zugriff des Modells auf faschistische und nationalso-
zialistische Tagespolitik illustrieren. Die Erzählerstimme fundiert den Begriff in einer
Kritik desWeltanschauungsdiskurses:

Das menschliche Leben ist anscheinend gerade so lang, daß man darin, wenn man für
etwas lebt, die Laufbahn vom Nachläufer zum Vorgänger zurücklegen kann und dabei
kommt es für die menschliche Zufriedenheit weniger darauf an, wofür man lebt, als daß
man überhaupt für etwas zu leben hat: ein Nestor der deutschen Weinbranderzeugung
und der Pionier einer neuen Weltanschauung genießen außer ähnlichen Ehren auch
noch den gleichen Vorteil, der darin besteht, daß das Leben trotz seinem fürchterlichen
Reichtum keine einzige Frage enthält, die nicht einfacher würde, wenn man sie mit ei-
ner Weltanschauung, aber auch ebenso, wenn man sie mit der Weinbranderzeugung in
Verbindung bringt. Ein solcher Vorteil ist genau das, was man mit einem neueren Wort
Rationalisierung nennt, nur werden dabei nicht Handgriffe rationalisiert, sondern Ideen,
und wer vermöchte nicht schon heute zu ermessen, was das bedeutet. Noch im gerings-
ten Fall ist dieses Leben ‹Für etwas› mit dem Besitz eines Notizbuches zu vergleichen,
worin alles eingetragen und Erledigtes ordentlich durchstrichen wird. Wer das nicht tut,
lebt unordentlich, wird mit den Dingen nicht fertig, und wird von ihrem Kommen und
Gehen geplagt; wer dagegen ein Notizbuch hat, gleicht dem ökonomischen Hausvater,
der jeden Nagel, jedes Stück Gummi, jeden Fetzen Stoff aufhebt, weil er weiß, daß ihm
solcher Fund eines Tags in der Wirtschaft dienen wird. (GA 5, 202f.)

Darin spiegelt sich der kritische Bezug auf ‹Weltanschauung›, denMusil seit den 1920er
Jahren in den Notizen und Essays entwickelt hatte. Der Begriff wird in diesem Sinne
im Zusammenhangmit banaler «Rationalisierung» genannt, worunter der Erzähler ei-
ne pedantische Reduktion von Erscheinungen auf das versteht, was Musil die «fertige
Weltanschauung» (KA, Mappe II/1, 8)235 genannt hat, die keine Dichtung vertrüge. Für
solche Pedanterie steht in der Fortsetzung nicht nur Lindner, sondern auch der schon
im kanonischen Text eingeführte Hagauer. Damit bewegt sich der Text als auktoriale

234 Fanta, Krieg. Wahn. Sex. Liebe, 120.
235 Vgl. oben 3.4 auf Seite 100.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Ironisierung beispielhafter Figuren einerseits im Rahmen dessen, was der kanonische
Roman anWeltanschauungssatire bereits geboten hatte.Der Entwurf und die Figur Ul-
rich gehen aber darüber noch hinaus. Zum einen wird hier ein Bezug von diesemWelt-
anschauungsproblemzudenMassenbewegungender Zeit hergestellt,was unschwer als
politische Anspielung und Rückgriff auf das Finale von 1932 mit seiner Hitler-Referenz
erkennbar wird:

Ein solches bürgerliches ‹Für etwas›, wie es als Zusammenfassung würdigen Schaffens,
oft auch als Steckenpferd oder heimliches Pünktchen, das einer beständig im Auge hat,
von der Väterzeit überliefert worden, stellte aber damals eigentlich schon etwas Veralte-
tes dar, denn eine Neigung ins Große, ein Hang zur Entwicklung des Für etwas Lebens in
mächtigen Verbänden hatte sich bereits an seine Stelle gesetzt. (Ebd.)

Musil schreibt hier nicht nur dem Romantext das Problem seines eigenen Veraltens als
historischer Roman ein. Mit der Erkenntnis, dass das «Für etwas Leben» sich zeitge-
mäßer auf «mächtige Verbände» zu beziehen habe, wechselt der Erzähler zurück ins
Präteritum und damit vom Gnomischen wieder zu Ulrich. Und tatsächlich geht es im
Folgenden um die Bedeutung der Passage für Ulrich. Sie erlangt den Status einer aber-
maligen Epiphanie. Und zwar geschieht das gerade in demMoment, in dem Ulrich die
eben zitierte Anwendbarkeit seines Stegreif-Modells auf das politische Zeitgeschehen
erkennt.Musil markiert den Augenblick wie so oft mit einem kühnen Vergleich:

Dadurch gewann das, was von Ulrich im Scherz begonnen war, unter dem Sprechen
ernstere Bedeutung. Die Unterscheidung, die er getroffen hatte, verlockte ihn vor un-
erschöpfliche Aussichten, und wurde für ihn in diesem Augenblick zu einer von jenen,
an denen die Welt wie ein durchschnittener Apfel am Messer auseinanderfällt und ihr
Inneres darbietet. (Ebd.)

Zusammengefasst: Das kritische Potential einer sozialkritischen Reflexion, deren ers-
ter Teil so auch im kanonischen Text denkbar wäre, erhöht sich in Ulrichs Augen durch
den expliziten Aktualitätsbezug, der für die Adressaten des Romans als Bezug zur Ak-
tualität von 1933/34, nicht nur von 1914 erkennbar ist. Sie wird doppelt funktionalisiert:
als binäre Weltdarstellung und als Diskurs einer fiktiven Figur, die dadurch zu einer
Peripetie geführt wird. Indem Ulrich dieses Erklärungspotential seines Begriffspaars
Für/In schlagartig klar wird, bekommt die Begriffsbildung den Status einer Offenba-
rung, erzählerisch untermauert durch den poetischen Vergleich.Weltanschauungskri-
tik, politische Anspielung und die nach Mustern des Weltanschauungsdiskurses epi-
phanisch ablaufende Sinnstiftung Ulrichs laufen auf engstem Raum zusammen.Musil
liefert damit ein einschlägiges Beispiel für seinen Versuch, bei der «Weltgestaltung im
Roman» auf «Welt-an=Schauung contraWeltanschauung» zu setzen.236 Die Vorausset-
zungdafür ist an dieser Stelle die Verkleinerungder «Weltgestaltung» auf eineHandvoll
Figuren und auf eine Dialogsituation, aus der heraus (Ulrich wird durch seine Eifer-
sucht motiviert) die überlegene «Welt-an=Schauung» durch Ulrich konstruiert werden

236 Vgl. oben 3.4 auf Seite 99.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 285

kann.Daraus wird sich in späteren Entwicklungsstufen des Textes die «Gefühlspsycho-
logie» entwickeln, in deren höherenAbstraktionsstufen die tagespolitischenAnspielun-
gen schließlich ganz aufgehen.

Agathes Rolle in der Dialogkonstruktion ist es, Ulrich insistent vom «Für» auf das
«In» zu lenken, also weg von der Kritik an den rationalisierten Gesten einer zur Kon-
vention geronnenen Weltanschauung, und hin zu den eigentlichen letzten Werten:
«‹Was ist dieses In?› forschte Agathe nachdrücklich» (GA 5, 206). Ulrich «zuckte die
Achseln» und formuliert eine begriffliche Annäherung, die einerseits an den zur Ge-
schwisterhandlung gehörenden Geschlechterdualismus anknüpft, andererseits bereits
auf die Gefühlspsychologie der späteren Textstufen vorausweist («Konvex- und Kon-
kaverleben»; ebd.). Und in einem letzten Schritt des Kapitels führt nun Ulrich selbst
die tagespolitische Relevanz seines Konzeptes aus, das sich zugleich stark an Brochs
System von «Wertsystemen» anlehnt.

«[…] Vielleicht ist die Erklärung aber auch einfach in der Psychologie zu finden; denn je-
der Affekt trägt den Totalitätsanspruch in sich, allein zu herrschen und gleichsam das In
zu bilden, worin alles andere getaucht sei, kein Affekt vermag sich aber lange in der Herr-
schaft zu halten, ohne sich schon dadurch zu verändern, und so verlangt er geradezu nach
widerstrebenden Affekten, sich an ihnen neu zu beleben, was ein ziemliches Spiegelbild
unseres unentbehrlichen Für ist – Genug! Gewiß ist das eine, daß alles gesellige Leben aus
dem Für entsteht und die Menschheit ein Zweckverband ist, scheinbar für etwas zu leben;
sie verteidigt diese Zwecke unerbittlich; was wir heute an politischer Entwicklung sehen,
sind alles Versuche, an die Stelle der verlorenen religiösen Gemeinschaft andere Für zu
bringen, das Für etwas leben des einzelnen Menschen ist mit der Hausvater- und Goethe-
zeit zurückgeblieben, die bürgerliche Religion der Zukunft wird sich vielleicht begnügen,
die Massen zu einem Glauben zusammenzufassen, wobei der Inhalt des Glaubens völlig
wird fehlen können, um desto mächtiger das Gleichgerichtetsein werden wird –»
Es war zweifellos, daß Ulrich einer Entscheidung der Frage auswich, denn was kümmerte
Agathe die politische Entwicklung! (GA 5, 206f.)

Für Musils Schreiben und für die textgenetische Lektüre seiner Romanfragmente leis-
tet die Passage dreierlei. Sie zeigt zum einen, wie Musil sein Postulat «Weltanschau-
ungcontraWelt-an=Schauung» literarisch zugestalten versucht:Direkt ausderWeltan-
schauungskritik gelangt Ulrich zu einem scheinbar überlegenen Konzept derWeltdeu-
tung. Sie postuliert des Weiteren, dass Ulrichs Kritik- und Sinnstiftungsversuche sich
nicht nur durchaus auf politisch-historische Ereignisse beziehen, sondern von Ulrich
sogar erst dann als besonders (sogar: epiphanisch) erhellend betrachtet werden, wenn
ihm diese Reichweite klar wird. Und sie verweist drittens, über die Figur Agathes, auf
die Zukunft dieser utopischen Triade: Nach der Polemik und dem eigenen Gegenent-
wurfmuss als drittes die «Entscheidungder Frage» kommen,dasheißt dieBestimmung
und letztlich Darstellung des undarstellbaren «In», das bei Broch «Wertziel» und in der
Weltanschauungsforschung ‹weltanschauliche Klärung› heißt. Dass Agathe sich so em-
phatisch nicht um die «politische Entwicklung» bekümmert und mit dem von Ulrich
erreichten Niveau der Diskussion so offenkundig unzufrieden ist, entspricht ihrer eng
zugeschnittenen Funktion für die Erzählung: von der Kritik ins ‹Positive› überzuleiten.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Ihr Anspruch als Vertreterin des ‹Positiven› ist, das macht der Entwurf mit dem aller-
letzten Satz klar, dass sich das ersehnte triadische Modell nur erfüllen kann, wenn die
Figuren nun auch über diese politische Ebene noch hinausgelangen.Der später voll ent-
wickelte schematischeDreischritt der «Gefühlspsychologie»-Kapitel –bestehend aus (1)
Einheitserlebnis, (2)Theorie, (3) Gesprächen und Tun– ist hier schon angedeutet,237 zu-
sammenmitdemvonAgathe repräsentiertenundaktiv vorangetriebenenAnspruch,die
weltanschauliche Ganzheitshoffnungmöge sich im dritten Schritt erfüllen.

Musil geht mit dieser Rolle Agathes so weit, dass er sie im Entwurf «Krisis und Ent-
scheidung» der zweiten Fortsetzungsreihe Selbstmordabsichtenhegen lässt,weil Bona-
dea als «Rückfall» in die isolierteWelt der Geschwister eingedrungen ist:

Als es hell war, hielt sie ihm mit emporgestrecktem Arm den kleinen Kamm entgegen,
und was sie nicht sagte, las er in ihren Augen. Ulrich hätte leugnen können; es wäre wohl
nicht wahrscheinlich gewesen, den Fund durch Unordnung als eine Hinterlassenschaft
aus früheren Zeiten zu erklären, doch hätte es vielleicht die unmittelbare Wirkung ab-
gefangen und geschwächt: aber die Reue war schon ganz weit in ihm durchgekommen,
und er machte keinen Versuch zu leugnen.
Agathe bezwang sich und hörte ihm mit einem bestürzten Lächeln zu. «Bist du denn auf
Bonadea eifersüchtig?» fragte er sie und wollte ihr Gesicht streicheln, um den Vorfall ins
Scherzhafte zu ziehn. Agathe faßte aber seine Hand und hielt sie fest, ehe sie von ihr be-
rührt wurde. […]
Ohne einen Augenblick überlegen zu müssen, erinnerte sich Agathe, wo sie ihr Gift be-
wahre, und stand auf, es zu holen. Die Möglichkeit, das Leben mit seinen Ambivalenzen
zu beenden, befreit die ihm innewohnende Freude. (GA 5, 258ff.)

Die Überwindung der topischen «Krisis» führt zur «Entscheidung» zur gemeinsamen
Reise, und, im Fall des Scheiterns, zum Doppelselbstmord.238 Agathe ist das Medium,
das die weltanschauliche Krise in Klärungsversuche umsetzt. Statt die Pläne zum Ro-
manendeweiterzuführen, die er zuletzt 1936 anfasst, bautMusil die Bedeutung der hier
entwickelten Geschwisterkonstellation aus und schreibt sich in ihr fest, indem er ihr
immer mehr Bedeutung einschreibt. Der Mikrokosmos wird textgenetisch stärker de-
terminiert und wichtiger: «Wie weit reicht schon Beginn einer Reihe wunderbarer Er-
lebnisse, ja bereits Heilige Gespräche. Bleibe dir der ungeheuren Retardierung bewußt.
Vertrete sie und überwinde sie!», appelliert Musil an sich selbst (KA,Mappe II/2, 2).

So gelangt der Text in die «Verknotung» der Zwischenfortsetzungskapitel von
1937–39 und der Genfer Neuansätze.239

237 Vgl. Fanta, Entstehungsgeschichte, 500.
238 Das von Musil bis 1936 vorgesehene tatsächliche Ende wird diesen Plan der Geschwister nicht umset-

zen. Geplant ist die Geschwisterhandlung von Musil als «ein im voraus schon zum Mißlingen verur-
teiltes experimentum crucis» (B I, 661). Agathe gibt sich der Liebe hin und Ulrich geht in den Krieg,
aber «durchaus nicht mit Überzeugung» (KA, Mappe II/7, 122) – laut Musil ein «Allerweltsschicksal» (B
I, 614) in hartem Kontrast zu Ulrichs geistigen Ambitionen.

239 Fanta in GA 5, 420.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2026, 07:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

