5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 229

scher Ideen in den Fragmenten der 1930er Jahre einer modifizierten Literarisierungs-
strategie in Bezug auf den Weltanschauungsdiskurs verdankt. Diese Strategie nimmt
die ironisierende Tendenz der kanonischen Romane zugunsten einer mimetischeren
und dadurch empathischeren und «positiveren> Herangehensweise zuriick.

An der modellhaften Weltabbildung, die im Weltanschauungsdiskurs und -roman
mittels einfacher Bildspender stattfindet, partizipieren die Texte mit einer modellhaf-
ten Weltabbildung, die sich auf moderne Mythen- und Mystikrezeption stiitzt. Unmit-
telbar fillt bei der Lektiire der Fragmente auf, wie viel Textanteil die entsprechenden
Passagen erhalten; diesem Material und seiner Funktion fiir die literarischen Figuren
werden gewichtige Partien der Fragmente gewidmet — tendenziell je weiter die Bear-
beitung voranschreitet, desto mehr.'” Zugleich bewahren die Texte aber auf der Ebene
der Narration einen kritischen Zugang, indem sie die Rolle des Individuums dabei fo-
kussieren und problematisieren. Im literarischen Instrument des beispielhaften Indi-
viduums, das im Weltanschauungslaboratorium mythisch oder mystisch affiziert wird,
kommt beides zusammen: zum einen der hohe Abstraktionsgrad einer literarischen An-
thropologie, die Kulturkrise und Nationalsozialismus aus derselben Quelle einer welt-
anschaulich zersplitterten Welt erkliaren wollte, und zum anderen eine literarische Ima-
gination, die die Verfithrbarkeit von Individuen auf der Suche nach Antworten aufletzte
Fragen vergegenwirtigen wollte. Genau solche Individuen sind es denn auch, die in den
fragmentarischen Werken der 1930er ausfithrlich zu Wort kommen.

Neu und radikal ist daran die Justierung zweier genuin literarischer <Stellschrau-
ben>, an denen Musil und Broch in den 1930er Jahren drehen: Die Verkleinerung und mi-
krokosmische Modellierung der erzihlten Welt erlaubt es, partizipierend an die Bediirf-
nisse und Versprechungen des Weltanschauungsdiskurses anzuschlieflen, sie auszu-
breiten und ihren Reiz zu vergegenwirtigen. Und die narratologischen Kategorien von
Stimme und Modus erlauben es, diesen Diskursanschluss mit den Mitteln der Fiktion
als die Erfahrungen fehlbarer Subjekte zu gestalten. Die experimentierfreudige Neujus-
tierung dieser Elemente prigt Musils und Brochs poetische Schwellentiberschreitung in
den Fragmenten der 1930er Jahre.

5.2 Welt Verkleinern: Mikrokosmos und Modell

5.2.1 Weltanschauung in der Provinz

Nachdem Musil im Mai 1933 aus Berlin, wo Hitler rapide seine Macht konsolidierte, nach
Osterreich zuriickgekehrt war, fanden sich nun beide Schriftsteller in der Wiener Ter-
rorwelle des Sommers 1933 wieder, die in Biirgerkrieg und Austrofaschismus fithrte."®
In der Zeit bis zum «Anschluss» erlebten sie in Wien Straflenkdmpfe, Attentate, Brand-,
Sdure-, Handgranatenanschlige, von Nazibomben gesprengte Infrastruktur wie Kabel-

109 Diesistderzweiten Fassung der Verzauberung von 1936 ebenso leicht abzulesen wie den Fortsetzungs-
reihen des Mann ohne Eigenschaften zur selben Zeit.

110 Vgl. Gerhard Botz: Gewalt in der Politik. Attentate, Zusammenstife, Putschversuche, Unruhen in Osterreich
1918 bis 1938. 2. Aufl. Miinchen: Fink, 1983, 215f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

leitungen und Telefonzellen, den Juliputsch, nationalsozialistische Massendemonstra-
tionen sowie den ideologisch ausgeschlachteten Mord an Moritz Schlick.™ Musil mach-
te sich trotz Sympathien fiir Dollfuf} (iiber dessen Ermordung er dann aber trotzdem
kein Wort verlor) keine Illusionen dariiber, dass auch in Osterreich die Nationalsozia-
listen an die Macht kommen wiirden," und verachtete die damit einhergehende «Kul-
turpolitikskultur», die reaktionire Kiinstler in einflussreiche Positionen hob (vgl. TB 11,
1242). Nicht nur die Rezensenten erwarteten von den Romanciers vor diesem Hinter-
grund nun etwas Positives, das nicht mehr nur Kritik wire — auch die poetologischen
Konzepte, die fiir die Darstellung einer nun historischen Zeitdiagnose entwickelt wa-
ren, bedurften angesichts dieser Zustinde einer Aktualisierung.

Angesichts der Grofistadtpanoramen der kanonischen Hauptwerke mag es zu-
nichst tberraschen, dass sich beide in der Folge (auf unterschiedliche Weise) beim
Provinzroman bedienten. Sie konnten dabei jedoch auf eine literaturgeschichtliche
Tendenz mit hohem Wiedererkennungswert bei ihrer Leserschaft bauen:

Ab Mitte der1920erJahre ldsst sich aus der Entwicklungsgeschichte des Mann ohne Eigen-
schaften ablesen, wie die Satire der Verhiltnisse in Vorkriegsosterreich langsam zuriick-
zuweichen beginnt vor verklarender Ironie — Kakanien wird geboren. Der Zusammenfall
miteiner literarhistorischen Zasur, die man 1927-1930 ansetzt, wo die Abkehr vom Grof3-
stadtroman und die Hinwendung zur Provinz und zum habsburgischen Mythos in der 6s-
terreichischen Literatur eine Rolle zu spielen beginnen, ist zumindest zu registrieren und
gewiss kein Zufall."

Dass sich weder Broch noch Musil dem Provinzroman oder gar der Blut-und-Boden-
Literatur zuschlagen lassen wollten, muss nach den bisherigen Ausfithrungen kaum
noch einmal betont werden. Wenn sie nun selbst Mitte der 1930er Jahre eine Wendung
in kleine, isolierte Erzihlriume nahmen, dann sicher nicht, weil sie auf die Dividenden
einer modischen Textgattung spekulierten, sondern weil Anleihen bei dieser Gattung
ein bislang ungenutztes Potential ihrer Poetologien zu aktualisieren versprachen: den
modellhaften Experimentalraum, an dem sich weltumspannende Phinomene im Klei-
nen durchspielen lieRen. Auf diesen funktionalen Grund spielt Broch direkt an, wenn er
bekundet, «den Schauplatz in ein einsames Gebirgsdorf verlegt [zu haben], dessen Ab-
geschiedenheit es erlaubt, einfachste Gestaltungslinien zu ziehen» (KW 3, 384). Zugleich
versprach Provinzialisierung der erzihlten Welt auch Anniherungsmoglichkeiten in
Gattungsfragen. Solange Musil und Broch in ihren Meta-Weltanschauungsromanen
die Zerrissenheitsdiagnose ihrer Zeitgenossen in Grof’stadtszenarien durchgespielt
hatten, war damit im Grunde bereits ein impliziter Gattungsbruch verbunden. Wenn
eine Gattung aber die fiir den Weltanschauungsroman konstitutive «charakteristi-
sche Abgeschlossenheit, Abgeschiedenheit und panoramatische Uberschaubarkeit»™*

111 Vgl. die Chronik bei Botz, Gewalt in der Politik, 360ff. Vgl. auch Gerhard Tomkowitz und Dieter Wagner:
Ein Volk, ein Reich, ein Fiihrer. Der «Anschluss» Osterreichs 1938. 2. Aufl. Miinchen, Ziirich: Piper, 1988. Zu
Schlick vgl. bereits oben Abschnitt 3.3.

112 Corino, Biographie, 1146ff.

113 Fanta, Krieg. Wahn. Sex. Liebe, 128.

114 Brasch, Moderne— Regeneration—Erlosung, 269.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 231

des Schauplatzes paradigmatisch aufbieten konnte, so war das der Provinzroman,
insbesondere als Vorliufer der Blut-und-Boden-Literatur im Rahmen der Heimat-
kunst. Der Heimatkunstroman erscheint deshalb bei Brasch als frithes Musterbeispiel
weltanschaulich-kulturkritischen Erzihlens."® Die Romane formulieren entlang ihrer
antimodernen Basisdichotomie Stadt/Land die Moderne «als Verlust von Ganzheitlich-
keit und Sinnhaftigkeit, sozial als Ubergang von Gemeinschaft in Gesellschaft sowie
dkonomisch als Untergang des Wirtschaftsmodells des «ganzen Hauses> am Ubergang
zur kapitalistischen Wirtschaftsform»"¢. Daran schliefen sie das Heilsmodell ihrer
Helden an, die einsam auf dem Land, das vormoderne Sinnhaftigkeit vermittelt,”” zu
einer «gesunden> Lebensform und Weltanschauung zuriickfinden. Dieses Gattungsspiel
konnten und wollten Die Schlafwandler und Der Mann ohne Eigenschaften als GroRstadtro-
mane von vornherein nicht mitspielen, obwohl sie dasselbe Problemfeld bearbeiteten:
Thre urbanen Schauplitze boten sich zwar fir die Ausgestaltung der Entfremdungsdia-
gnose an, nicht aber fiir die Versuche, Entfremdung in Provinz und Natureinsamkeit zu
heilen. Diese Versuche finden nur als Referenzen statt. So werden etwa in Musils Roman
Meingasts nach Nietzsche stilisierte einsame Berggipfel nur referenziert, ebenso wie
Dr. Strastils Bergurlaub nur als Gesprich im urbanen Setting der Straflenbahn statt-
findet oder Walters Naturverbundenheit nur in schmutzigen Schuhen dargestellt wird.
Gleichermafien beschrinkt sich in Brochs Roman Lohbergs lebensreformerische Ener-
gie auf das, was er seinen Zeitschriften aus der Schweiz entnimmt, nie jedoch macht er
sich selbst aus Mannheim in die Schweiz und zum Monte Verita auf. Die Darstellung
von Provinz bot somit fiir beide Romanciers ein ungenutztes Potential zur weiteren
Anniherung an die populiren Auerungsformen des Weltanschauungsdiskurses.

Zu diesen Aulerungsformen hatten Broch und Musil kein unkompliziertes Verhilt-
nis. Im «Weltbild des Romans» sortiert Broch die «Dichter der [..] Heimaterde», wie
Ganghofer, nicht bei der wahren Romankunst ein, sondern bei der «Reportage», die am
«starren und dogmatischen Realititsvokabular» klebe (KW 9/2, 105). Musil wurde noch
deutlicher.

Heimatkunst: das ist das Vereinsbanner der Leute, die das Wimmerl im eignen Gesicht
erhabener diinkt als der Monte Rosa auf Schweizer Gebiet. Es gibt sie bei allen Nationen;
ich fithle nicht mitihnen, was sie aber nicht gehindert hat, sich wie ein Ausschlagin simt-
lichen Landesfarben zu verbreiten. (GW 11, 663)

Auch den Kreis Hans Sepps im Mann ohne Eigenschaften verortet er via Ulrich im geistigen
Umfeld der Heimatkunst:

[Vlertraglich vereint mit dieser abstrakten Absicht [des Expressionismus], ohne viel du-
Rere Umstinde unmittelbar eine «Wesenschau» des Geistes und der Welt hinzubildern,
fand sich aber auch die konkreteste und beschriankteste vor, namlich die der Heimat-
kunst, wozu diese jungen Leute sich durch ihre deutschen Seelen und deren dienende
Ehrfurcht verpflichtet glaubten [..]. (CW |, 553)

115  Brasch, Moderne— Regeneration—Erlosung, 222f.
116 Brasch, Moderne—Regeneration—Erlosung, 222.
17 Vgl. Brasch, Moderne—Regeneration—Erlosung, 226.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Wie angemerke, bringt Ulrich aber gerade fiir Hans Sepp und seine Freunde ein uncha-
rakteristisch weitgehendes Verstindnis auf. Entsprechend differenziert stellt sich auch
Musils eigener Umgang mit dem Heimatroman dar. Er hat ihm den zweiten Teil seines
Essays «Biicher und Literatur» gewidmet. Terminologisch baut er auf einem polemi-
schen Geniebegriff auf, der sich aus dem weltanschaulichen Partikularismus der zeit-
gendssischen Publizistik speist:

Noch mehr als einzelne Kritiker sind ganze Kreise hermetisch gegen einander abgedich-
tet. Siewerden gebildetvon bestimmten Typen von Verlagen, zudenen bestimmte Typen
von Autoren, Kritikern, Lesern, Genies und Erfolgen geh6ren. Denn das Bezeichnendeist,
daff maninjederdieser Gruppen ein Genie werden kann, wenn man eine bestimmte Auf-
lagenhdhe erreicht, ohne dafd die anderen Gruppen davon etwas merken. (GW 11,1163)

Wie Broch nennt er dabei Ganghofer als zu Unrecht auf den literarischen Olymp der Zeit
Gelangten, widmet sich dann aber ausfithrlich dem Grimmingtor von Paula Grogger. Er
schiefdt dabei, aus der Diagnose sozialen Partikularismus kommend, zielstrebig auf den
mythologischen Totalititsanspruch dieses «Bauernromans» los.

Dem Dichter bieten [die Bauernfamilien] das herkémmliche Bild breit gegriindeten Da-
seins; das sind noch Familienbiume, unter deren Asten man Chroniken schreiben kann,
wihrend dariiber Sonne, Mond und Sterne ihren stillen, unbegreiflichen Gang gehen!
(CW 11,1171)

Von diesem Punkt ausgehend versucht Musil seine in den Deckmantel der Literaturkri-
tik gehillten dsthetischen Begriffe als Desiderate der Gegenwartskultur zu entfalten.
Dabei treten zwei zentrale Begriffe hervor, die, auf Literatur angewandt, gegensitzli-
che Ergebnisse zeitigen: Weltanschauung und Kritik. Groggers Roman ist ihm Expo-
nent eines zunichst einmal legitimen Bediirfnisses einer von Entfremdungsgefithlen
bedriickten literarischen Offentlichkeit:

Seine Aufgabe istdie bekannte: stark zu sein, herrisch zu sein, schweigsam zu sein, in Ein-
klang zu sein; letzteres mit sich, mit der ihn umgebenden Natur, mit dem, was iber uns
schwebt. Das ist nachgerade ein Mythus geworden; ein Sommerfrischlermythus und Un-
schuldstraum der in den Stadten Billard spielenden Bauernenkel, welche dort Kaufleute
oder Beamte sind und aufden Unsegen der Grofsstadt schimpfen. Es hatschon viele Dich-
terangezogen, uns dieses verlorene Innenparadies zu beschreiben. Und man kann nicht
sagen, dafd wir diesen Naturverkiindern abgeneigt waren. Weit eher sind wir (iberbereit,
in jedem Augenblick die Schwelle des zwanzigsten Jahrhunderts zu tiberschreiten, und
sei es auch riickwarts: es wiare wunderschon, statt zwischen Logarithmen, Bérsenkursen
und schlechten Theaterstiicken zu leben, die Schwalben um den Kirchturm fliegen zu se-
hen. (GW II,1171)

Allerdings, und da wird die Kritik zur Kritik, sieht Musil in Groggers Roman, den er aus-
fihrlich zitiert, eine unzuldssige Reduktion bei der literarischen Behandlung sozialer
Bediirfnisse am Werk. Die Ambition, eine wahre Lebensalternative der Moderne zu ent-
werfen, sieht er zurechtgestutzt auf die «Kleinkrdmerei» der Weltanschauung. Damit

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 233

ist der weltanschauliche «Trost in der Moderne»"® angesprochen und als ungeniigend
verworfen. Musil sucht im Heimatroman «greifliche Erhirtung» und findet stattdessen
Klischees und «hergebrachte[] Vorstellungen» (GW 11, 1173). Der weltanschauliche Hei-
matroman, so wie Grogger ihn gestaltet, ist fiir Musil, statt ein Teil der Losung, ein Teil
der heteronomen Ubernahme der Literatur durch die gesellschaftlichen Partikularis-
men, die er im ersten Teil seines Essays beschrieben hat:

Kritik — nicht als Begriff, wohl aber in jedem einzelnen Versuch der Ausfiihrung — gerit
dabei an eine Grenze. Jedes Buch von Rang enthalt eine Weltanschauung (nichtintellek-
tuell herausprépariert, eher wie das Widerspiel von Feuer an Winden), und diese bildet
einen grofien Teil seines Werts; Kritik von Weltanschauungen ist aber eine ganz ande-
re Aufgabe als Kritik von Dichtungen und jedenfalls eine viel zu grof3e, als dafs man sich
jedesmal nebenbei mitihreinlassen kdnnte. Es ist unserem Zeitalter vorbehalten gewe-
sen, diese Schwierigkeit zu offenbaren, man hatte frither wenig Gelegenheit, sie zu be-
merken;jedoch heute gibt es in Deutschland eine katholische, eine vélkische, eine sozia-
listische, eine kommunistische Dichtung [...]. (GW 11, 1176)

An Musils Kritik fillt bei aller beiflenden Ironie auf, dass er den Heimatroman zwar un-
nachgiebig auf seine Midngel untersucht, ihn prinzipiell aber als satisfaktionsfihig be-
handelt. Frith fillt wieder das Signalwort vom «Positivens, das sich bei Grogger, so Musil,
durchaus andeute und den Appetit wecke:

Da man beim Lesen des «Grimmingtors» bald etwas von einer Begabung merkt, die kei-
neswegs nur aus romantischer Verneinung des stadtischen Selbst besteht, sondern po-
sitiv mit erlebter Kenntnis schaltet, stellt sich das niichtern-leidenschaftliche Verlangen
nach genauer Rede und Antwort ein. (CW 11,1171)

Somitverwirft Musil Groggers Grimmingtor keineswegs pauschal. Der Roman liefert ihm
ausreichend Ansitze, das «niichtern-leidenschaftliche Verlangen» iiberhaupt einmal zu
wecken. Dass es letztlich unbefriedigt bleibt, ist der zentrale Mangel und Ergebnis ei-
nes auf die Literatur iitbergegriffenen weltanschaulichen Partikularismus. Seine Kritik
richtet sich nicht gegen die literarische Provinz an sich, sondern dagegen, dass sie im
Weltanschauungsroman heteronom funktionalisiert wird und ihr Potential zu <positi-
ver> Kunst nicht verwirklicht. Zu sehr klebe sie an einseitigen Begriffen von «Leben» und
«wahrhaft Lebendige[m]» (GW I1,1178f.), statt sich eines kritischen und «geistigen» Ver-
fahrens zu bedienen. So kann er den Heimatroman und den Impressionismus, von dem
er ihn historisch herleitet, unter derselben fundamentalen Kritik zusammenfassen.™’
Gegenmittel ist eine Metaebene, nimlich die «Kritik» als Medium des «Geistes».
Hier macht sich Musils schriftstellerischer Habitus mit Macht geltend: Es ist die kriti-
sche Kunst eines poeta doctus, die geeignet wire, «den Weltanschauungswucherungen

118  Brasch, Moderne— Regeneration—Erlosung, 237.

119 Vgl. hier abermals die doppelten Frontstellungen, die Musil im literarischen Feld einnimmt: Norbert
Christian Wolf: Salto riickwarts in den Mythos? Ein Pladoyer fiir das «Taghelle» in Musils profaner Mys-
tik. In: Profane Mystik? Andacht und Ekstase in Literatur und Philosophie des 20. Jahrhunderts. Hrsg. von
Wiebke Amthor. Berlin: Weidler, 2002, 255-268, hier 265; Wolf, Zwischen Diesseitsglauben und Welt-
abgewandtheit, 227ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Krifte zu entziehen, die sie ihnen bisher sorglos gewihrt hat» (GW 11, 1177). Die Riick-
fithrung des «Geistes» in die Kunst auf diesem Wege konnte, so darf man Musil lesen,
weltanschaulichem Reduktionismus selbst in der literarischen Provinz Einhalt gebie-
ten. Freilich, so ist ebenfalls zu konstatieren, formuliert Musil sein Rezept nicht aus,
sondern beldsst es bei der Andeutung einer «verwickelte[n] Frage des Ineinander», die
an die Stelle fertiger Weltanschauung gesetzt werden miisse (GW 11, 1180). Wie das «In-
einander» von Kritik und «Leben» in der literarischen Provinz aussehen konnte, zeigen
bei Broch und Musil erst die Fragmente der 1930er Jahre.

Auf die grofRen Gesellschaftspanoramen von 1932 folgt in der Verzauberung also das
Bergdorf, im apokryphen Mann ohne Eigenschaften die Zweisamkeit der Geschwister im
privaten Garten. Die Perspektiven verengen sich auf kleinere Riume, zugleich werden
Anspriiche auf tiberzeitlich und tberpersénlich giiltige Totalititsdarstellung, wie sie
der Weltanschauungsdiskurs stellt, kritisch aktualisiert. Welche Funktionen erfillen
die neuen Raummodelle? Nach welchen Konzepten werden sie modelliert, um geeignete
Bedeutungstriger fir den universalen Geltungsanspruch abzugeben? Wie reflektieren
die Texte selbst das Verfahren, tiber die Reduktion auf der Ebene der Signifikanten —
Vereinfachung der Erzihlsituationen — zu groflerer Allgemeinheit auf der Ebene der
Signifikate — allgemeinerer Geltung — zu gelangen, ein Verfahren, dessen ungeniigen-
de Ergebnisse sie in ihrer Weltanschauungskritik bereits blof3gestellt hatten? Diesen
Fragen widmen sich die folgenden Abschnitte. Nach dem einleitenden Blick auf Musils
Behandlung des Heimatromans ist dabei zunichst zu kliren, wie sich auch Broch in
der direkten Vorbereitung der Verzauberung mit der literarischen Provinz aus nichster
Nihe auseinanderzusetzen begann — wofiir er den Umweg iiber den Mythos wéhlte.

5.2.2 Stadtfluchtin der Verzauberung: Mythische Modelle
Mythos und Provinz

Was sich in Musils Kritik an Paula Grogger andeutet, findet sich in anderer Form auch
bei Broch wieder: Ein Projekt, weltanschaulich fixierte Heimatkunst aus dem eigenen
schriftstellerischen Habitus heraus zu iiberbieten.

In einem langen Brief an Daniel Brody hat Broch im Oktober 1934 die Grundsit-
ze festgehalten, aus denen das Bergroman-Projekt entstehen sollte. Als dessen «Auf-
gabe» bezeichnet er die «Darstellung der innern und duflern mythischen Vorginge des
Menschen», und als dessen Entstehungsgrundlage die «véllige Abriegelung der dufieren
Welt», das heilt den Aufenthalt des Autors auf dem Land.' Broch wird diese Bedin-
gung seines Schreibens schrittweise erst in Laxenburg (Anfang 1935) und dann, wie er
Brody schon hier ankiindigt, im «tirolische[n] Gebirge», d.h. im Dorf Mésern (Herbst
1935) schaffen. Als Gewinn daraus verspricht er sich den Fortschritt seiner «Dichtung»:
«Sicher ist nur, dafd es noch tiefer als die Schlafwandler in die Ur-Erinnerung und in die

120 Broch und Brody, Briefwechsel 1930-1951, 585f.
121 Broch und Brody, Briefwechsel 1930-1951, 586.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 235

Ur-Sphire dringen wird, und daf darin das liegt, was man dichterische Entwicklung
nennt.»"*

Broch hat seine Entscheidung fiir die Szenerie eines Bergdorfs mit Selbstkommen-
taren begleitet, und auch seine Essays und Briefe dokumentieren, wie er sich fiir die
Verzauberung — die ja nicht umsonst auch den Arbeitstitel «Bergroman» trug — mit dem
zeitgendssisch angesagten Provinzsujet befasste. Er streift in diesen Reflexionen zum
Teil kritisch, zum Teil affirmativ die literarischen Genres, die konstitutiv auf Agrarideo-
logie und/oder Provinzialitit beruhen: Heimat- und Blut-und-Boden-Romane. Von ih-
nen grenzt er sich ab, aus ihnen bezieht er aber auch Anregungen und Maf3stibe. Leit-
idee hinter dieser Beschiftigung mit Landliteratur ist die Vorstellung literarischer Sim-
plizitit. Damit befindet er sich im Einklang mit literarischen Stromungen seiner Zeit;
die Referenz ist Goethe: «Indem Goethe eine kleine Welt «grof, homerisch, mit klassi-
schem Anspruch darstellt, liefert er den deutschen Dichtern des 19. Jahrhunderts den
Beweis, daf$ es nicht auf stoffliche Fiille, auf die komplizierteren Verhiltnisse der mo-
dernen Gesellschaft oder auf die «grofle Welt> der Hofe und Hauptstidte, sondern auf
einfache Urverhiltnisse ankommt. Eben das einfache Leben 14t sich mit edler Einfalt
und damit episch, damit klassisch darstellen.»* Bezugspunkt solcher Verhiltnisse in
der Literatur ist fur Broch in jener Zeit aber keine Klassik, sondern der <Mythos>. Auf
diesen Begriff steuern in seinen Augen die antiurbanistischen Texte der Zeit auf dem
Weg der Simplizitit und Reduktion zu.

«Mythos> ist fiir Broch ein intellektueller Kampfbegriff, der (wie viele seiner Begrif-
fe) assoziativ mit Bedeutung aufgeladen wird. Broch kannte die zeitgendssischen Defi-
nitionsversuche in Religionswissenschaft, Psychologie, Politik und Literatur.”** In sei-
nem eigenen Sprachgebrauch bleibt der Begriff aber ambivalent. Zunichst dient der
<Mythos> Broch in den 1930er Jahren als zentrale Kategorie, um die Leistungen bewun-
derter (manchmal beneideter) Romanciers zu wiirdigen, insbesondere diejenigen von
Thomas Mann und James Joyce. <Mythos> tritt in diesem Fall in der Funktion einer an-
thropologischen Konstante auf, die die Menschheit zur Literatur disponiert, und an de-
ren Kern Mann und Joyce mit der Josephstetralogie und dem Ulysses rithren (wohlge-
merkt ohne mit ihren Romanen selbst einen neuen Mythos zu verwirklichen).'* Der
Begriffsgebrauch bleibt raunend, Brochs <Mythos> wird nur iiber die ihm zugeordneten
Attribute erkennbar: Ewigkeit, Zeitlosigkeit, Urspriinglichkeit, Totalitit, Unwandelbar-
keit sind seine in Wortwolken ausgedriickten Eigenschaften. Deutlich wird dieser Be-
griffsgebrauch schon 1934 im Aufsatz Geist und Zeitgeist."> Hier ist <Mythos> der in der

122 Broch an Brody am 27.Juni 1935, Broch und Brody, Briefwechsel 1930-1951, 659.

123 Friedrich Sengle: Wunschbild Land und Schreckbild Stadt: Zu einem zentralen Thema der neuen deut-
schen Literatur. In: Studium Generale 16 (1963), 619—631, hier 623.

124 Vgl. Friedrich Vollhardt: Hermann Broch und der religiése Diskurs in den Kulturzeitschriften seiner
Zeit (Summa, Hochland, Eranos). In: Hermann Broch: Religion, Mythos, Utopie — zur ethischen Perspektive
seines Werks. Hrsg. von Paul Michael Liitzeler und Christine Maillard. Strafdburg: Université Marc Bloch,
2008, 37-52.

125 Vgl. «Ceist und Zeitgeist», KW 9/2,177-201.

126 Andiesem Aufsatz schrieb Broch Anfang 1935 parallel zur Verzauberung weiter: «Ich schreibe also mo-
mentan zwei Biicher, Vormittags Philosophie, Nachts den Roman (Nachmittags schlafe ich)» (Broch an

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Moderne verlorene, nicht ausdifferenzierte Sinn, ein undefiniertes Sehnsuchtsziel der
Einfachheit, das als deckungsgleich mit einer urspriinglichen Menschennatur gedacht
wird, kurz: das in vielfiltigen terminologischen Ansitzen umkreiste Gegenstiick zur als
entfremdet wahrgenommenen urbanen Existenz des modernen Subjekts. <Mythos> als
Bezugspunkt und Antiurbanismus als Darstellungspramisse haben also eine Ambition
gemeinsam: Die Formgebung eines integralen «Ganzen> durch Simplizitit. Um einem
literarischen Text all jene Eigenschaften verleihen zu kénnen, mit denen bei Broch der
<Mythos> umschrieben wird, muss dieser Text zunichst formal die konstitutive Simpli-
zitit aufweisen.

Nun fithrt das Unterfangen, fiir mythische Totalititsdarstellung die lindliche Schol-
le zu beschworen, in die bereits erwihnte prekire Gesellschaft. Wie weit sich Broch da-
fiir auf die (oder mit der) Heimat- und der Blut-und-Boden-Literatur tatsichlich ein-
lasst, ist umstritten. Im Angesicht der Monopolisierung des fiir ihn so bedeutsamen Be-
griffs durch die Nationalsozialisten macht sich Broch eine Argumentationsstrategie zu
eigen, die er bei Thomas Mann und dessen Josephstetralogie beobachtet: die Idee, den
Nazis den Mythos aus der Hand und ihnen damitauch die Definitionshoheit zu nehmen;
d.h. den Begriff mit eigenen Konzepten in Konkurrenz zur Naziideologie zu besetzen.
Nach Brochs ersten Begegnungen mit Manns Josephsromanen werden diese fiir ihn der
Mafistab fiir die «Neuentdeckung des Mythischen in der Gegenwartsliteratur»"’. Ver-
bindlich wurde damit auch Manns Programm der Umfunktionierung des Mythos."*®
Darin stecken zwei Aufgaben. Zum einen die Aufklirungsarbeit, «die Ausbeutung reli-
gioser Gedanken, tradierter Mythologeme und Liturgien durch nazistische Autoren und
Zeremonienmeister als Priestertrug aufzudecken»®. Zum anderen der Versuch, den so
ausgebeuteten Mythos anders zu nutzen. In Koebners Deutung stellt Brochs Verzaube-
rung in dieser Hinsicht einen Versuch dar, Thomas Mann und seinen erfolgreichen Jo-
sephsroman zu iiberbieten:*° Den zur Massenmobilisierung instrumentalisierten My-
then der «politischen Religion»"' stiinden dann in der Verzauberung die Versuche mit
mystischer Sprache und nach Transzendenz strebender Naturschilderung des Arztes
gegeniiber. In den Worten Koebners: «Der radikale Animismus des Mystikers verzich-
tet schrittweise auf die Anschaulichkeit, die sonst mythischer Erzihlung eignet [...]. Die
Sprache — nicht nur des Erzihlers, auch die etlicher Bauern - zeigt mit Ausnahme weni-

Daniel Brody, 23. Januar 1935). Brody ermahnte ihn daraufhin in dem spielerischen Tonfall, der auch
die verlegerischen Angelegenheiten zwischen beiden pragte, darauf zu achten, dass «die philosophi-
schen Gedankenginge den Roman nichtallzu sehraffizieren» (Brody an Broch, 28.Januar1935). Broch
und Brody, Briefwechsel 1930-1951, 616ff.

127  Paul Michael Litzeler: Freundschaft im Exil. Thomas Mann und Hermann Broch. Frankfurt am Main: Klos-
termann, 2004,12.

128 «Man mufd dem intellektuellen Faszismus den Mythos wegnehmen und ihn ins Humane umfunktio-
nieren. Ich tue langst nichts anderes mehr» Mann an Karl Kerény, 7. September 1941 (Thomas Mann
und Karoly Kerényi: Gespriich in Briefen. Zurich: Rhein-Verlag, 1960, 107).

129 Koebner, Mythenrekonstruktion und Mythenskepsis, 284.

130 Koebner, Mythos und Zeitgeist, 183.

131 Christian Schwaabe: Die deutsche Modernitdtskrise. Politische Kultur und Mentalitdt von der Reichsgriindung
bis zur Wiedervereinigung. Miinchen: Fink, 2005, 376ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 237

ger Genreszenen im Gasthaus oder auf der Strafle, in den Monologen und Dialogen oft
das Entriickte mystischen Stammelns, «durchkreuzt> also immer wieder die Regeln mi-
lieutypischer Mundart und Phraseologie.»"* Das heift: Sowohl die Genrekonventionen
als auch die um 1935 damit verbundenen Ideologisierungen werden unterlaufen.

Monika Ritzer fokussiert die Normabweichungen in Brochs Text etwas anders und
sieht in ihnen die Differenz zwischen mythischer> und <mythologischer> Literatur ver-
wirklicht: «Im Gegensatz zu Joyce und Mann betritt Broch mit der Mythisierung der Na-
tur gefahrliches, weil durch die volkische Symbolik vermintes Terrain; er kommt dem
Zeitgeist damit aber zweifelsohne niher als die mythologische Literatur.»"* Ritzer und
Koebner vermeiden hier den stilkritischen Ansatz Norbert Mecklenburgs, der die ein-
schlagigen Passagen in Brochs Text zu Kitsch erklirt,”* und versuchen interpretatorisch
dariiber hinauszugelangen. Wenn es in der Verzauberung also darum geht, den National-
sozialisten die mythologische Waffe aus der Hand zu schlagen, so muss fiir Broch auch
das Inventar der ideologisch eingesetzten Heimat- und Blut-und-Boden-Literatur ein
taugliches Mittel darstellen, um seine Gegner zu iiberbieten. Dass Die Verzauberung auf
dem Feld (bzw. «Boden») der Blut-und-Boden-Ideologie operiere, diese aber im meta-
physischen Gehalt iibertrefte, scheint Broch noch 1940 fiir eine geeignete Werbestrategie
zu halten. So betont er gegeniiber Benno Huebsch den Kern seines Romanprojekts mit
den Worten: «[E]s ist wichtig, daf in der Verzauberung> ein metaphysisches Verhilt-
nis gefunden werden konnte, an das kein «Blut-und-Boden>-Vorhaben der Nazi heran-
reicht» (Brief vom 7. August 1940; KW 13/2, 221). Hier wird eine gewisse Nihe zu Mu-
sils Kritik an Paula Grogger spiirbar, der ebenfalls nicht die Grundannahmen von deren
Heimatliteratur verwarf, sondern lediglich vorschlug, wie man deren Durchfithrung zu
iibertreffen habe: indem man sie mit einem neuen «Ineinander» von «Geist» und «Le-
ben» zu wahrer Literatur erhebe. Was Broch seinerseits hier als Sieg durch Ubertrump-
fung der faschistischen Ideologie verkauft, kann eine nachgeborene Leserschaft irritie-
ren. Auf diese Einwinde wurde weiter oben bereits eingegangen: «Im Bergroman erwies
sich der regionale Roman, obwohl von dem <Modernen> Broch mit hoher isthetischer
und philosophischer Komplexitit ausgestattet, als teilweise aus den Quellen gerade der
Literatur schopfend, gegen die er gerichtet war, der Blut-und-Boden-Literatur. Er war
verdeckt antimodern»"’, heifit es 1983 bei Norbert Mecklenburg. Dieses Argument fin-
det seine grofite Zuspitzung in W. G. Sebalds bereits zitierter Polemik gegen den von
der Germanistik hochgejazzten «derivativen Mythologismus» des Bergromans."®

In Brochs eigenen Worten sind durchaus negative und positive Aspekte mit dem Be-
griff <Mythos> angesprochen; deshalb auch schwankt seine Bewertung des mythischen
Gehalts der Verzauberung. Auf engstem Raum stehen in seiner Synopse von 1940 affir-
mative und distanzierende Verwendungen des Begriffs nebeneinander. Zunichst heift
es zum Erfolg Marius Rattis bei den Dorfbewohnern:

132 Koebner, Mythos und Zeitgeist, 175.

133 Ritzer, Mythisches Erzdhlen im Faschismus, 164.

134 Mecklenburg, Erzdhlte Provinz, 173.

135 Mecklenburg, Heimatsuche, 596f.

136 Sebald, Una montagna bruna, 127. Vgl. oben auf Seite 201.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

[lInnerhalb des Massenpsychischenistder Einzelmensch ohneweiters bereit, die plumps-
ten Liigen als Wahrheit zu nehmen, sind Manner von grofder Nichternheit und Selbst-
kritik fur die phantastischesten Unternehmungen zu gewinnen, brechen archaische
Tendenzen auf, die man langst in dem Abgrund der Zeit gedacht hat, hebt ein mythi-
sches Denken innerhalb aller Rationalititan. (KW 3, 383)

[Dlas Unglaubwiirdigste wird geglaubt, heidnische und mythologische Vorstellungen
brechen auf, alle sadistischen Triebe werden freigemacht. (KW 3,384)

Esist bemerkenswert, dass in dieser Passage der Mythos nur der Ratti-Seite der Erzih-
lung zugeordnet wird. Broch spricht hier den Mechanismus der Masseniiberwiltigung
an, um den es ihm gehe; die «mythologischen Vorstellungen» sind dabei eine Station
auf dem Weg des sukzessiven Zivilisationsverlusts, der zum kollektiven Mord fithrt, und
sind mit Liigen, Sadismus und Triebhaftigkeit assoziiert.

In einem anderen Ton fihrt Broch dann fort, wenn es darum geht, den «mythologi-
schen Vorstellungen» im Text noch eine weitere Rolle zuzuweisen:

Es gehort zum Wesen einerjeden Dichtung, welche zwischen zwei Kulturepochen steht,
daf$ sie an der Religionssuche beteiligt ist; es ist dies vielleicht ihr schonstes Vorrecht.
Uberall, wo Dichtung sich dem Religiésen nahert, greift sie mythologische Vorstellungen
auf; dies ist nicht Absicht, sondern ergibt sich ungezwungen. Es lassen sich hierfiir ge-
niigend Beispiele fiir die heutige Zeit anfiihren, so die biblische Mythologie Manns, die
griechische im Joyceschen Ulysses, die heidnische bei Giono; das ist kein zufilliges Zu-
sammentreffen, sondern Notwendigkeit. Und ebenso notwendig, von natiirlicher Not-
wendigkeit war auch in diesem Buche die Wendung zum Mythologischen. (KW 3, 385)

Hier ist nun offenkundig nicht mehr die Rede davon, im Romantext «plumpste Liigen»
offenzulegen oder zumindest darzustellen, sondern davon, auf dem Weg iiber mytho-
logische Vorstellungen sich an religiéser «Suche» zu beteiligen. Die an dieser Stelle an-
gerufenen Vorbilder Mann und Joyce haben im Joseph und im Ulysses jeweils explizit den
Versuch unternommen, antike Mythen zu aktualisieren und dabei zu ironisieren; die-
ser durch Versetzung des Stoffs in eine moderne «Odyssee der Trivialitit»"’, jener durch
einen Erzihler, der den Geltungsanspruch seines biblischen Stoffes stets systematisch
unterliuft, ja parodiert, und seine Genese einer psychologischen Analyse unterzieht. In
der Selbstauslegung der Verzauberung ist der Fall deshalb weniger eindeutig, weil Broch
den <Mythos> zugleich als Analyseobjekt und als Ausdrucksmittel interpretieren will. Er
spielt daher sowohl die strenge Systematik als auch die Ironie der von ihm zitierten mo-
dernen Mythographien herunter, um sie als Bezugstexte reklamieren zu kdnnen. Somit
beruft er sich zwar auf sie, vergrobert jedoch den Blick auf den jeweiligen konstitutiven
Mythenbezug, bis er nur als pauschaler religioser Ausfluss einer kulturellen Krisensi-
tuation «zwischen zwei Kulturepochen» erscheint. Damit ist nun auch der von Moni-
ka Ritzer benannte Unterschied zwischen «mythologischer> und «mythischer> Literatur
eingeebnet. Dass Broch seinem Roman beide Funktionen zuschreibt, ohne sie termino-
logisch zu differenzieren, erfordert besondere Vorsicht im Umgang mit seinen Selbst-
auslegungen. Die Differenzierungen miissen am Text selbst vorgenommen werden.

137 Hans Blumenberg: Arbeit am Mythos. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1979, 92.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [


https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 239

Der ins Transzendente, Entgrenzte strebenden Naturdarstellung des Romantextes
korrespondiert Brochs terminologische Engfithrung von «Natur> und <Mythos>. So heifst
es am Ende der Synopse von 1940:

Undachtetmanaufdieses Ineinanderspiel, das wohl beijedem Menschen mehroderwe-
nigerdeutlich stattfindet, so entdeckt mansehrbald, wie aufbruchsbereit die mythologi-
schen Vorstellungen in der Seele liegen. Weil dem aber zweifelsohne so ist, darf ebenso
zweifelsohne in dieser stindigen Natur- und Mythosbereitschaft mit einer der Griinde
gesehen werden, welche diese Zeit so aufnahmsfihig fiir massenpsychische Bewegun-
gen machen. (KW 3,385)

Und im Riickblick von 1941:

[IIn diesem Roman habe ich versucht, das deutsche Geschehen mitall seinen magischen
und mystischen Hintergriinden, mit seinen massenwahnartigen Trieben, mit seiner
«nlichternen Blindheit und niichternen Berauschtheit» in seinen Wurzeln aufzudecken,
d. h. nicht abzukonterfeien, sondern es auf eine dichterisch einfachste Formel zu brin-
gen, um solcherart das eigentlich Menschliche, wie es aus den Tiefen der Seele und ihrer
Naturverbundenheit aufsteigt, zum Ausdruck zu bringen. (KW 3, 387)

Die «stindige Natur- und Mythosbereitschaft» von 1940 korrespondiert in ihrer Seman-
tik mit den «Tiefen der Seele und ihrer Naturverbundenheit» von 1941; beide bezeichnen
eine als anthropologisch gegeben gedachte Suggestibilitit fiir irrationale Botschaften,
aus der sich die Romanhandlung entwickelt. Aus den Formulierungen dieser Passagen
spricht der Wunsch nach kritischer Distanzierung, nach Verbannung von <Mythos> und
«Natur> auf die Ebene der histoire und des kritisch analysierten «Massenwahns». Auf der
Ebene des discours hingegen erhalten die narrativen Verfahren der strukturellen Verein-
fachung («dichterisch einfachste Formel») und der Naturschilderung die Funktion, an
solche <urspriinglichen> Grunddispositionen anzukniipfen und sie fiir das literarische
Publikum erfahrbar zu machen. Diese Funktion der Mythisierung ist es, die im Auge
der Brochkritiker «seiner Zeitkritik immer wieder in die Quere kommt»"®, und diese
Funktion scheint Broch auch selbst anzusprechen, wenn er riickblickend am 10. April
1943 an Friedrich Torberg berichtet:

Als ich meinen Bergroman schrieb, bemerkte ich den Hang zum Mythos, entdeckte ihn
sozusagen sukzessive und entdeckte damit auch die Unzulanglichkeit meines Begin-
nens, so dafs ich das Buch einfach stehen lie}, um so mehr, als mir die Bemintelung
der Unzulanglichkeit durch die Romanform schlechterdings unertraglich geworden war.
(KW 13/2,320)

Unabhingig vom Gelingen oder Scheitern der Autorintention auf der sthetischen oder
politischen Ebene ist der Text zunichst genauer zu befragen, wie die mythologische Mo-
dellbildung fiir die Narration eingesetzt wird.

138  Richard Faber: Erbschaft jener Zeit. Zu Ernst Bloch und Hermann Broch. Wiirzburg: Konigshausen & Neu-
mann, 1989, 41.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Denn Brochs hier knapp entfalteter Mythosbegriff trifft in der Verzauberung auf zwei
im Vergleich zu den Schlafwandlern einschneidende Anderungen der narrativen Form,
die die (Genetteschen) Kategorien von Stimme und Modus betreffen. Die Stimme, in-
dem er seinen Erzihler in die Diegese hineinnimmt und ihn sich selbst als Figur dar-
stellen lisst (als intradiegetisch homodiegetischen bzw. «autodiegetischen»™ Erzihler
also), und den Modus, indem er, im Unterschied zu den Schlafwandlern, den ganzen Ro-
mantext auf diese Figur fokalisiert. Broch fusioniert Erzdhlerrede und Figurenrede. Der
relativierende Effekt ist die programmatische und explizite Aufhebung der oben bereits
anhand der Figur Bertrand Milllers problematisierten ideologischen Funktion der Er-
zihlung."*°

Wahrend sich Kapitel 5.3 genauer dem Modus widmen wird, ist der Fokus zunichst
auf die Modellfunktion der erzahlten Welt sowie auf die Stimme zu legen, die sie vermit-
telt. Das bedeutet im Kontext der Untersuchungsanordnung genauer: Zunichst ist der
Befund zu erheben, wie Broch — auf Basis seiner hier entfalteten Vorstellungen vom <My-
thos> — in der Verzauberung an den weltanschaulichen Anspruch von «Totalitit der Ge-
sellschaftsreprisentation, Abgeschlossenheit und Totalitit der Schauplitze und Totali-
tit der Zeitdarstellung»" anschlieft und damit auch an ein zentrales formales Element
weltanschaulicher Heimatromane.** Als nichstes aber ist die Stimme in den Blick zu
nehmen, von der diese Totalititen artikuliert werden. Denn tiber die Person des erzih-
lenden Landarztes ist die Darstellung von Totalitit im Bergdorfverkniipft mit einer an-
deren —in der Vergangenheit der erzihlten Zeit begriindeten — Form von Totalitit, nim-
lich mit der in der Barbara-Analepse entfalteten Epiphanie. In der analytischen Engfiih-
rung von erzihlter Welt und Erzahlstimme sind deshalb zwei Bedeutungsschichten an
der Modellbildung der Verzauberung parallel zu ihren Erzihlebenen zu unterscheiden.™
Zum einen die modellhaft-mythische Darstellung der Figuren und ihrer Beziehungen
durch den Erzahler, also inwiefern die vom Erzahler in seinen Aufzeichnungen nieder-
gelegte Dorfgesellschaft iiberhaupt eine Modellgesellschaft mit Totalititsanspruch ist.
Zum anderen modellhaft-weltanschauliche Wahrnehmungsmechanismen des Erzih-
lers, die in der Barbara-Analepse fokussiert werden. So konnen die mythographischen
Modellbildungsverfahren des Erzihlers als von der Figur erworbene Weltanschauungs-
praktiken sichtbar werden, die der Erzihler im Akt des Tagebuchschreibens auf Kup-
pron als seinen Lebens- und Erlebnisraum anwendet.

139 Cenette, Die Erzdhlung, 159.

140 Vgl. oben auf Seite 181.

141 Brasch, Moderne— Regeneration—Erlosung, 270.

142 Das freilich, wie alle Anschlisse an weltanschauliche Gattungen, in kritischer Brechung, vgl.
Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung, 138. Vgl. auch oben 3.4 auf Seite 104.

143 Als erste, diegetische Erzdhlebene kann man das «Vorwort» auffassen, in dem der Erzdhler Auskunft
liber sein Tagebuchvorhaben gibt, auf der zweiten, intradiegetischen Erzihlebene finden dann die
von ihm riickblickend geschilderten Vorgange im Bergdorf statt, in denen er selbst vorkommt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [


https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 241

Modellbildung I: Das Bergdorf als soziales und mythisches Modell

Das Dorf Kuppron und seine Bewohner stehen in den Augen des Erzihlers der Verzau-
berung nicht fiir sich. So viel wird klar, sobald das erste Kapitel und damit nach dem
«Vorwort» die eigentliche Beschreibung des Dorfes anhebt."** Schon das Wirtshaus, in
das sich der Erzidhler am ersten Tag seines Berichts begibt und das dem Text neben den
diversen Gottesdienst- und dann Ritualschauplitzen als zentraler Knotenpunkt dient,
um sein Personal zur Synopsis zusammenzufithren,'* verbreitet in der Nase des Erzih-
lers nicht Wirtshausgeriiche, sondern einen «Ritter- und Landsknechtgeruch». Es ver-
weist also sofort auf eine Modelleigenschaft der Dorfbewohner: nicht einfach Landwirte
des20.Jahrhunderts zu sein, sondern metaphorisch auch Vertreter einer vorzivilisatori-
schen Kriegerkaste, die der Erzahlgegenwart des 20. Jahrhunderts vorausgegangen ist,
«immer noch bereit, hervorzubrechen» (KW 3, 17f.). In der Gruppenansicht des Wirts-
hauses stehen diese Bauern modellhaft fiir eine epochale Entwicklungsstufe der Welt.
Auf die geschichtsphilosophischen Kontextualisierungen des Erzahlers wird genauer
einzugehen sein. Zunichst ist von Interesse, wie die Schilderung des Dorfes im Einzel-
nen das Versprechen einlést, das der Erzdhler mit seinem Schnuppern an historischen
GrofRepochen hier abgibt: Die Anlage des Romans verwirklicht fast mustergiiltig die
vom Weltanschauungsroman verlangte dreifache poetische Totalitit der Gesellschafts-,
Raum- und Zeitdarstellung."*

Betrachtet man das Dorf der Verzauberung als Ganzes, fillt — besonders mit verglei-
chendem Seitenblick auf die Schlafwandler und Musils Mann ohne Eigenschaften — sofort
auf, wie unmittelbar Broch die Verengung des Raumes einsetzt. Das Dorf ist ein veri-
tabler Mikrokosmos, ein geschlossenes Sozialgefiige, das von seinem aus der Stadt ge-
flohenen Helden vollstindig tiberblickt und sogar zu Fufl abgeschritten werden kann.'*’
Von dieser Moglichkeit, die in den Grofdromanen von 1932 schon prinzipiell nicht gege-
ben war, macht Broch ausgiebig Gebrauch. Der einleitende Gang ins Wirtshaus ist nur
ein erstes Beispiel dafiir. Brochs Uberleitungen zwischen Kapiteln oder zwischen ein-
zelnen Handlungspassagen innerhalb der Kapitel bestehen oft einfach darin, dass der
Landarzt ohne dufleren Anlass beschliefit, eine bestimmte Figur mal wieder aufzusu-
chen, um den Uberblick iiber die Dorfgemeinde zu behalten. Das Wandern, die Hohen-
metaphorik und der Panoramablick erméglichen Broch, das Schema des Weltanschau-
ungsromans gut wiedererkennbar aufzurufen. Dies wird im 7. Kapitel uniibersehbar, in
dem der Erzihler wieder einmal wandernd aufgebrochen ist und das unter ihmliegende
Dorf — geographisch und als Soziotop — von oben betrachten kann:

Unten liegt nun das Dorfvor mirim dunklen Brunnen seines Gartengriins. [...] [Rlingsher-

144  Kapitelangaben beziehen sichim Folgenden auf Brochs erste und einzig vollstindige Fassung des Tex-
tes. Angaben, die sich auf spatere Textstufen beziehen, werden entsprechend nach BR ausgewiesen.

145  Auch im Weltanschauungsroman ist fiir «die Abbildung der Gesamtheit der Dorfgesellschaft [...] wei-
terhin der Gasthof von Bedeutung» (Brasch, Moderne—Regeneration—Erlosung, 268).

146 Vgl.3.4 auf Seite 104.

147 Einerster Einsatz des topischen «Wanderns» zur Weltanschauung, zu dem spater noch der «Wande-
rer» Ratti hinzukommt. Vgl. Brasch, Moderne— Regeneration— Erlosung, 246f. «Der Wanderer» soll auch
einer der von Broch erwogenen Titel gewesen sein; vgl. BR 4,17.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

um abersind die Berge, der Wald, der in der Ferne zu einem grofen flachen Polster wird,
sind die gemahten Wiesen, die hellgriinen Kornflachen, der beinahe schwarzliche Klee
und, steifer in seiner Farbe, der Hafer, wahrend vor mir das Dorf liegt, gerade vor mir die
Kirche mit dem Totenacker und, beinahe schon in die Felder hineingebaut, die Schule. Es
ist das Dorf, das den Marius beherbergt. (KW 3,118)

Die Synopsis von Sozialstruktur, geographischer Einbettung und zentraler Problemlage
(Prisenz des Aufwieglers Marius) in den Augen eines nicht auktorialen Erzihlers ist nur
iiber die modellhafte Einschrinkung des Raums moglich; der Bruch zum Grof3stadtro-
man Die Schlafwandler, der zudem noch von Schauplatz zu Schauplatz gesprungen war,
konnte kaum radikaler sein. In der buchstiblich erhohten Beobachterposition befindet
sich der homodiegetische Erzihler, der aufgebrochen ist, um sich auf dem beschrink-
ten Raum des Dorfes zu Fufy und im Gesprich einen Uberblick iiber den Wandel zu
verschaffen, der mit Marius Ratti in dieses «ringsherum» von Bergen begrenzte Sozi-
algefiige einfihrt. Auf diesem Weg trifft er im 7. Kapitel unter anderem «Waldemar-
Schuster», Karolin, Agathes Vater Striim, den Schmied, den Gesellen sowie die Familie
Wetchy, die im Gesprich mit dem «Doctor» allesamt exemplarische Haltungen tiber den
Neuankémmling zum Besten geben."*®

Der Funktion solcher Passagen, die in einer Art Demoskopie die Totalititsanspriiche
des Soziotops Kuppron geltend machen, entspricht die Typenhaftigkeit des Figurenen-
sembles. Nun ist Typisierung freilich im Vergleich mit den Schlafwandlern und auch mit
Musils Roman nicht neu; auch Pasenow, Esch, Lohberg und Bertrand Miiller, auch Dio-
tima, Arnheim, Meingast, Fischel und Hans Sepp tragen kompositorisch aufeinander
abgestimmte, exemplarische Ziige. Jedoch, wie oben gezeigt werden konnte, besteht das
Typenhafte an ihnen in der Wahl vorgefertigter weltanschaulicher Orientierungssyste-
me, Entscheidungen, die selbst wiederum aus den Problemdispositionen eines genuin
modern gedachten individuellen Habitus motiviert sind. Eine solche Zwischenschicht
lasst Broch im Projekt der Verzauberung weg. Die Konsequenz, mit der Broch die Figu-
ren hier mit narrativ funktionstragenden Epitheta ausstattet und dafiir auf Figurenpsy-
chologie und -habitus oft und weitgehend verzichtet, ist neu. Er ersetzt sie, indem er
die Figuren in den Rahmen einer mehrfachen Modellbildung einbindet: Das Modell des
Bergdorf-Soziotops, das die Figuren in funktionale soziale Beziehungen und Konflikte
setzt, ihnen relativ eindeutig Beruf, Alter, Status und Affiliationen zuweist und damit
gesellschaftliche Totalitit abbildet, itberblendet er mit jenem doppelten (bis dreifachen)
mythographischen Modell, das Barbara Mahlmann-Bauer erforscht hat.'*

148 Eine dhnliche Runde dreht der Landarzt auch schon im 4. und spater noch einmal im 11. Kapitel.

149  Gemeint ist die Uberkreuzung des Demeter- mit dem Dionysos-Mythos in der Nachfolge von Erwin
Rohde, Otto Kern und Martin Nilsson: Barbara Mahlmann-Bauer: Euripides’ «Bakchen», ein Pratext
fiir Brochs Bergroman «Die Verzauberung». In: Hermann Broch: Religion, Mythos, Utopie — zur ethischen
Perspektive seines Werks. Hrsg. von Paul Michael Lutzeler und Christine Maillard. Strasbourg: Univer-
sité Marc Bloch, 2008, 75-118; Barbara Mahlmann-Bauer: Literarische Mythographien des Dionysos
seit Friedrich Nietzsche. In: Mythographie in der Neuzeit. Modelle und Methoden in Literatur, Kunst und Wis-
senschaft. Hrsg. von Ralph Hafner. Heidelberg: Universitdtsverlag Winter, 2016, 233—-276; Mahlmann-
Bauer, Die Verzauberung, hier 142-165.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 243

Als Folge dieses Verfahrens sind die Typisierungen nicht nur pro Figur vervielfacht,
sondern die Typisierungen tibernehmen auch eine grofere Menge narrativer Funktio-
nen. Von Sabest heifdt es sofort, «daf er zum Typus der magern Metzger gehort, ja,
man mochte beinahe sagen, zum Typus der magern Henker». Sabest ist — dariiber hin-
aus — schon bei seiner Einfithrung «dieser brutale und leidenschaftliche Mann», aus
dem «die Finsternis des Ur-Gestriippes» und «die diistere Flamme» einer vorzivilisa-
torischen Barbarei jederzeit wieder hervorbrechen kénnen (KW 3, 20f.). Die auf eine
viel spatere Stelle der Fabel vorausweisende Charakterisierung ist instruktiv fiir Brochs
allgemeines Verfahren in der Verzauberung. Sabest ist hier gerade erst vom Bock in die
Erzihlung gesprungen und hat weiter noch nichts getan oder gesagt; simtliche Epi-
theta und Charaktermerkmale sind Wertungen des tagebuchschreibenden Erzihlers.
Weitere Anhaltspunkte in Beschreibungen oder Redeinhalten bekommt die Leserschaft
nicht. Die Epitheta sind 6konomisch auf den Fortgang der Fabel hin kalkuliert, denn
natiirlich wird es spiter in der Tat Sabest sein, der den Mord mit seinem Metzgermes-
ser wie ein von der Dorfgemeinschaft beauftragter Henker vollzieht. Broch dreht sein
Verfahren aus den Schlafwandlern also um. Wo es dort am Ende des Pasenow-Teils noch
hief3, «[n]ach den gelieferten Materialien zum Charakteraufbau» kénne sich die Leser-
schaft den Endzustand der Figur «auch allein ausdenken» (KW 1,179), werden hier solche
«Materialien» gar nicht mehr geliefert. Ein «Charakteraufbau», wie er in Pasenows und
Eschs vielen Erlosungsversuchen und Irrwegen vorliegt, findet itberhaupt nicht statt.
Stattdessen liefert der Erzihler aus seiner Riickschau den Befund vorweg und schreibt
die spitere Rolle der Figur gleich zu Beginn als «Typus» fest.™® Das gilt sowohl fiir Sa-
bests Funktion im Soziotop als auch fiir seine Rolle in Brochs Dionysos-Mythographie.
Die Kette der typologischen Zuweisungen deckt beide Bereiche ab.

Das Verfahren bleibt fiir viele der Figuren gleich. Der Bauer Miland wird sofort nach
dem ersten Gruflwort vom Arzt als nicht irgendein Bauer, sondern als Bauerntypus ein-
gefiihrt, der als solcher und ausdriicklich nicht als Individuum «immer praktisch denkt
und nur sichtbare Ursachen der Geschehnisse gelten lift» (KW 3, 27). Auch ein zweites
Merkmal Milands, nur wenige Zeilen spiter, liuft als typologische Vorwegnahme spite-
rer Ereignisse der Einfithrung Sabests parallel. Denn Miland — der spiter reprisentative
Mitlaufer nach der <Machtergreifung> — ist der Figur Marius Ratti schon hier durch phy-
siologische Ahnlichkeit bis ins Siidlinderklischee hinein zugeordnet: «Mir fiel plétzlich
eine merkwiirdige Ahnlichkeit zwischen dem Miland und seinem neuen Hausgenossen
auf. Die Bauern hier haben manchmal etwas Siidliches an sich, dunkelhaarig, sehnig
und mit scharfen Adlerprofilen, Jigertypen. Auch ihm hing der dunkle Schnurrbart iiber
den Mundwinkel» (KW 3, 27). Dass er spiter gegeniiber dem Arzt ausdriicklich fiir die

150  Auch schon den Sohn, Peter Sabest, schaut der Landarzt hier iiberpersénlich an und prophezeit des-
sen physiologische Weiterentwicklung, als stiinde sie fest, womit er auch iiber den Horizont des Ta-
gebuchschreibers hinausgreift: «in wenigen Jahren wird er dies [Err6ten] freilich nicht mehr zustande
bringen; dawird seine Hautein weifdliches, weifdes Leder sein, iiber eine Fettschicht gespannt, die kein
Erroten zuldfRt» (KW 3,16). Anschliefiend taucht Peter Sabest trotz seiner wichtigen Rolle als Kindsva-
ter, und obwohl andere Figuren viel (iber ihn sprechen, als handelnde Figur nicht mehr auf. Es gentgt
dem Erzihler, einmal zu Beginn festzuhalten, dass die Figur jenseits aller individuellen Motivation
qua Typus und Herkunft determiniert ist.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Verheiflungen von Marius Ratti eintreten wird, ist hier durch sein Aussehen in den Au-
gen des Erzihlers ebenso vorherbestimmt wie Sabests «Henker»-Rolle am Messer.

Man sieht, wie der Erzdhler an Sabest und Miland seine Typenzuweisungen - siid-
landischer Bauer, magerer Metzger — mit den Systemstellen, auf die seine Narration ei-
nes «Massenwahns» angewiesen ist — ein Mitlaufer, ein Titer -, zur Deckung bringt. Das
6konomische und gerade darin mit Totalititsanspruch auftretende Stellvertreterprin-
zip ist in der ganzen Verzauberung am Werk. Das Soziotop Kuppron kennt keine Redun-
danzen: In Suck stellt Broch den beiden genau einen Widerstindler entgegen, im Dorf-
pfarrer genau einen Vertreter einer buchstablich impotent gewordenen Kirche, im nur
kurz gestreiften Lehrer einen marginalisierten Vertreter der «Einfalt» des Erziehungs-
systems (KW 3, 50f.) und schlieRlich in Wetchy ein exemplarisches Opfer von Ausgren-
zung und Pogromen. Die vier wichtigen Frauen der Erzihlung sind kaum als handelnde
Figuren in die Fabel eingebunden, sondern fungieren in unterschiedlichem Maf? alle-
gorisierend und weitgehend passiv als vier abgestufte Varianten von Weiblichkeit. In
diesem Verfahren werden die Binnenkonflikte im Dorf sehr leicht als Verweise auf viel
grofiere gesellschaftliche Verwerfungen lesbar, die von der Brochforschung auch bereits
aufgegriffen wurden." Wie radikal der Text zugunsten seiner Modellfunktionen ande-
re, komplexe narrative Verfahren zuriickstellt, die in den Schlafwandlern und im Mann
ohne Eigenschaften noch konstitutiv waren — wie Motivierung, Mimesis, Figurensprache,
Milieuschilderung und Habituszeichnung -, wird in den Gesprichen deutlich, die der
Held und Erzihler fithrt. Besonders an der Figur der Agathe Striim kristallisiert sich
die Besonderheit der Darstellung, sobald das mythographische Modell dominiert. Die-
se Figur hat ihren groflen Auftritt im 5. Kapitel der ersten Fassung. Agathe ist von den
Vorgingen im Dorf als eine der ersten unmittelbar negativ betroffen, da der Vater ihres
ungeborenen Kindes, Peter Sabest, unter den Einfliisterungen Marius Rattis die Bezie-
hung zu ihr abgebrochen hat. Dies bildet auch den Anlass fiir die Passage zwischen ihr
und dem Landarzt: «Denn wihrend des Scherens war in mir der Entschluf gereift, der
ungliicklichen blonden Wirtin zuliebe bei der Agathe Nachschau zu halten, wie die Din-
ge mit ihr und mit dem Peter und mit Marius eigentlich stiitnden» (KW 3, 66f.). Um so
auffilliger ist, wie in der Folge die hiermit geweckte Leseerwartung, iiber den Stand der
Dinge Aufschluss zu erhalten, enttduscht wird. Sobald der Landarzt Agathe wirklich zu
Gesicht bekommt, wird an den wertenden Einwiirfen des Erzihlers schnell klar, dass sie
(zumindest in seinen Augen) keine Person ist, die iiber spezielle Verhiltnisse Auskunft
geben konnte, denn im Gesprich ist sie «aufgescheucht», «verwirrt», «viel zu schiich-
tern, um antworten zu kénnen» (KW 3, 67f.). Ihre fiir den Erzihler interessante Qualitit
liegt anderswo:

[Dlort sitzt sie, hilt die Nase auf die Arbeit gesenkt und niht mit den langsamen run-
den Bewegungen, die zur frithesten Wiirde der Frau gehoren, die dem Madchen wie der
Ahninin gleicher Weise eigentliimlich sind, die eine wie die andere in das Gewebe der Zeit
verflechtend, gleichgiiltig ob eine, wie Agathe knapp sechzehn, oder wie Mutter Gisson
weit liber siebzig ist. (KW 3, 67)

151 Wichtige Beispiele sind Liitzeler, Faschismuskritik und Exilroman; Amann, Hermann Brochs Ausein-
andersetzung mit dem Faschismus; Meister, Sehnsucht nach dem Anschlufs.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [


https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 245

Worauf der Erzahler bei Agathe wirklich achtet, ist ihr Geschlecht. Dies geniigt, um
sie auf derselben Skala wie die Figur der «Mutter Gisson» zu plazieren. Darin mani-
festiert sich die fiir die ganze Verzauberung absolut zentrale Basisdichotomie ihres Er-
zdhlers: minnlich/weiblich. Ausgehend von dieser einen Basisunterscheidung gelangt
der Erzihler im Laufe seiner Tagebuchniederschrift zu einer ganzen Reihe von Zu-
schreibungen - unter anderem fundiert sie itberhaupt erst die doppelte Mythographie,
die mit Dionysos- und Demeter-Mythos als Auseinandersetzung zwischen minnlichen
und weiblichen Mythen konzipiert ist. Erzahlstrukturell ist sie von grofiter Bedeutung,
weil sie im Rahmen der Barbara-Episode ausfiihrlich als weltanschaulicher Rahmen
der vom Landarzt erzihlten Welt eingefithrt wird.”®* Anhand der Figur Agathes fithrt
Broch die Zuschreibungsmechanik seines Erzihlers auf der Basis einer grundlegenden
Geschlechterdichotomie exemplarisch vor.

Insbesondere die Schwangerschaft, die aus Agathe eine zukiinftige Mutter macht,
ist determinierend. Sie ist «halb selber noch Zopfmidel, halb schon kiinftige Mutter
kiinftiger Zopfmidel» (ebd.). Mit dieser Funktion geht eine De-Individualisierung der
Figur einher, die der Erzihler mitkeiner anderen Figur ganz so weit treibt; Agathe Striim
will er, wie oben angefiihrt, nicht einmal eigene Sprachmichtigkeit zugestehen. Das
«Midchen» (KW 3, 69) mit dem «weichen Mund» (KW 3, 73) legt eine Sprachlosigkeit an
denTag, deren Leerstellen der Erzihler vorerst selbst mit Inhalten einer von ihm imagi-
nierten Urweiblichkeit fillt. Diese verwirklicht sich in Haushaltstatigkeiten: «[S]ie kann
es nicht denken, weil das Gedachte nicht darin liegt, sondern in dem runden weichen
Schwung der Nadel, an der der Faden hingt, im Knistern des Herdfeuers [..], ein un-
ablissiges ungeformtes unformbares Gebet zu den grofien Michten, deren Teil es ist»
(KW 3, 68). In exakt dieser Sprachlosigkeit und Fremdbestimmung wird Agathe sogar
mit dem Haushund verglichen: «Ja, der Trapp stand da, auch er in seinem Traum befan-
gen, [...] ein wedelndes Gebet zu den Michten, von denen er ein Teil ist» (KW 3, 68).1% Als
Agathe durch diesen ihr offenbar wesensverwandten Hund doch noch zur Sprache ge-
langt, geschieht das nicht als Figur mit einem Habitus, sondern als passives Medium. Es
ist die Idee einer mythisch verstandenen Mutterschaft, die der Erzihler durch sie hin-
durch zur Sprache bringt. Ahnliches wird Broch spiter am designierten Opfer Irmgard,
der Spiegelfigur Agathes, durchspielen. Damit werden die Frauen der Verzauberung pas-
send gemacht, um als Exponenten des Bachofenschen Mutterrechts in Opposition zum
dionysisch verstandenen Ratti gebracht werden zu kénnen.'** Agathes Rede durchbricht

152 Vgl. unten 5.2.2 auf Seite 257ff.

153 Diesen unschmeichelhaften, aber, wie man argumentieren konnte, aufgrund seiner geringen Spezifi-
tatim Prinzip universal einsetzbaren Vergleich wendet der Landarzt tibrigens nur auf Agathe, nie auf
mannliche Figurenoder garsichselbstan. Erhatdarin einen Vorgangerim auch sonst fiir sein Weltbild
einschlagigen Weininger: «<Zwar stehen die Frauen sicherlich in ihrem Unbewufiten der Natur naher
als der Mann. Die Blumen sind ihre Schwestern, und da sie von den Tieren minder weit entfernt sind
als der Mann, dafiir zeugt, daf sie zur Sodomie sicherlich mehr Neigung haben als er (Pasiphae- und
Leda-Mythus. Auch das Verhaltnis zum SchoRhiindchen ist wahrscheinlich ein noch weit sinnlicheres,
als man gewohnlich es sich ausmalt [...])» (Weininger, Geschlecht und Charakter, 384f.).

154 Vgl. Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung, 143ff. Als ideengeschichtlichen Zwischenschritt hat die For-
schung auch Ludwig Klages ausgemacht, vgl. Edelmann, Literaturtherapie, 72; wie iberhaupt Klages

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

den dialektal gefirbten biuerlichen Ton, um den sich Broch an anderen Figuren be-
miiht. In einer musterhaften «Durchkreuzung» der biuerlichen Phraseologie®™ spricht
sie eine lyrisierende, stellenweise metrische Rede voller mythisierender Beziige zu ihrer
Schwangerschaft, in deren Verlauf sie dhnlich in Trance gerit wie spiter Irmgard (je-
weils narrativ ausgewiesen durch Unansprechbarkeit und geistesabwesende gestische
Untermalung ihres Vortrags): «Sie horte mich nicht. Aber sie legte die Hinde unter ih-
re kleinen runden Briiste, als bote sie sie jemandem dar» (KW 3, 71). In diesem Modus
bringt sie am Ende doch noch zur Sprache, was «mit ihr und mit dem Peter und mit Ma-
rius» vorgefallen ist: «Du aber bist davongegangen / Weil der Schwache dich rief, der, /
Welcher einen kaum hiitet. / Da hat er mich Hexe genannt» (KW 3, 71). Programmatisch
folgt diesem entriickten Vortrag eine Deutung des Erzahlers: Agathe, der der Gelieb-
te genommen worden ist, klage nicht diesen Umstand spezifisch an, sondern spreche
vielmehr allgemein «eine Klage, die gegen alles Leben gerichtet war, weil es sie allein
gelassen hat in den Mondgewittern» (KW 3, 72). Diese Deutung schlief3t sich bezeich-
nenderweise an ihre, wortlich verstanden, durchaus nicht «gegen alles Leben», sondern
konkret gegen den Landarzt gerichtete Anklage an: «Oh, Herr Doctor, [...] warum habt
Thr es zugelassen?» (Ebd.). Die Interpretation des Erzihlers hat also nicht nur apologeti-
sche Funktion («Es war kein Vorwurf gegen mich»), sie offenbart auch den Fluchtpunkt,
auf den hin die Agathe-Figur aus seiner Perspektive schlechthin gezeichnet ist. Die ge-
sellschaftlichen Kampfe im Dorf erscheinen selbst in ihren personlichsten Ausprigun-
gen — hier das Zerbrechen des einzigen jungen Paares im Dorf — im Medium einer auf
Typen («Mutter» Agathe vs. «Wanderer» Ratti) hochgradig reduzierten Mythologie und
Geschlechterordnung. Wo in den Schlafwandlern noch die Mechanismen und biographi-
schen Motivationen im Vordergrund standen, nach denen individuelle Personen sich
typenhaftem Verhalten anschliefRen, steht in der Verzauberung der Typus fir die Person
ein. Damit einher geht fir den Erzihler der Verzauberung auch die Festlegung auf eine
«geschlechterontologische Substanz»"¢, die man bei Musil fast nur als Parodie vorfin-
det.

Das Modellierungsverfahren ist neben dem Anschluss an den Demeter-Mythos, den
es hier leistet, auch narrativ nicht ohne Funktion: Einer spezifischen, personlichen Be-
deutung ist die Figur der Agathe und ihr Schicksal nun weitestgehend entleert. In der
Auflésung der personlichen Bedeutung liegt fiir den Erzihler auch die Auflosung seiner
Beunruhigung und ein Grund dafiir, dass er fiir sich selbst jede personliche Verantwor-
tung ablehnen kann: Entsprechend 16st sich ihm die ganze Szene, die ihren Anfang mit
seiner Wissbegier genommen hatte, wie sich die sozialen Umbriiche im Dorf auf Agathe
auswirken, prompt in eine Idylle auf, deren kennzeichnendes Merkmal gerade die Abs-
traktion von konkreten handelnden Personen ist. Nach dem lyrisierten Vortrag Agathes
und nachdem er ihren Vorwurf an seine Untitigkeit abgetan hat, wird dem Landarzt

das sehr erfolgreiche Bindeglied zwischen Bachofenscher Mythenauffassung und modernem «Erl6-
sungs»-Fundamentalismus darstellt (vgl. Stefan Breuer: Moderner Fundamentalismus. Berlin, Wien: Phi-
lo, 2002, 148ff.).

155 Vgl. Koebner, Mythos und Zeitgeist, 176.

156  Boss, Minnlichkeit als Eigenschaft, 1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 247

im Zusammensein mit dem «Midchen» auf dem «Hof, der wie alle Bauernhéfe war»
(KW 3, 73), alles «weich»: «frithlingshaft weich», mit «weiche[m] leisen Klang» erscheint
die Welt dem Erzihler, der dazu im gegebenen sozialen Kontext wenig Anlass hitte,
mit Blick auf die Natur. Mehrfach betont er die angesichts der instabilen Lage im Dorf
und des konkreten Ungliicks einer vom Kindsvater zuriickgelassenen, noch kindlichen
Schwangeren, bemerkenswerte Formel: «[D]ies alles war gut» (ebd.).

Dies ist fiir Broch kein erzihlerischer Unfall. Die Passage macht sichtbar, worin
Broch die Modellfunktion der Verzauberung, und damit die Leistung des mythischen
statt mythologischen Romans sehen wollte,”” nimlich darin, dass sie sich nicht auf
die Darstellung eines modellhaften Soziotops beschrinkt, sondern integral in der Ver-
schrankung mit ebenso modellhafter (Neo-)Mythologie besteht. Die Mythographie
realisiert Broch dabei formal in erster Linie als eine atavistische Figurenrede, die das
Einfallstor archaischer Weltanschauungskonzepte in die zivilisatorische Moderne sei-
nes Romans bildet. Wenn das nahezu stumme Bauernmidchen Agathe in metrischer
Rede zu sprechen beginnt, scheint das mimetisch abgebildete Soziotop des Bergdorfs
temporir aufgehoben. Dahingehende Leseerwartungen werden ebenso gezielt un-
terlaufen, wie plotzlich die Mimesis milieuspezifischer Provinzsprache zugunsten
mythisierender Monologe aufbricht. Broch gestaltet ein narratives Wechselspiel von
Modellerzihlungen, von denen nur noch eine auf mimetischer Schilderung des sozia-
len Milieus beruht.”®

Die Figur der Agathe, ebenso wie «die Milandin», Irmgard und «Mutter Gisson»
partizipieren dabei weitgehend nur am mythographischen Modellcharakter der Verzau-
berung, und zwar auf Basis der fundamentalen Geschlechterdichotomie des Erzihlers,
die die Zuschreibung zum Mythos iiberhaupt erst grundiert. Frauen erhalten vom Er-
zdhler kaum nennenswerte soziale Funktionen zugeschrieben und ihre Handlungen
und Redebeitrige lassen sich selten aus einem figuralen Habitus erkliren, sondern
fast ausschliefSlich daraus, dass sie als Frauen vom Erzihler automatisch als Miitter,
und als Miitter wiederum fir die Demeter-Seite des mythischen Demeter-Dionysos-
Konflikts beansprucht werden. Eine Binnendifferenzierung findet insofern statt, als
die Frauen untereinander noch in Miitter, werdende Miitter und Nicht-Miitter ge-
schieden werden. «In den demetrischen Weihen behauptet das Mutterthum seinen
Prinzipat in ungeschmalerter Fiille [...]; in den dionysischen dagegen ist der minnliche
Gott zu der hochsten Lichtentwicklung emporgestiegen», lautet die Basisdichotomie
bei Bachofen.” Auch bei Broch kann der Arzt von seiner Miittertypologie aus den An-
schluss zum antiken Mythos herstellen. Wihrend nun die Minner der Erzihlung oft
eine Doppelrolle als soziale und mythologische Typen spielen, sind die Frauen auf die

157 Vgl. Ritzer, Mythisches Erzdhlen im Faschismus, 164.

158 Mecklenburg hat darin ein «Prinzip der Ausweitung» erkannt, ohne explizit einen Zusammenhang
zur Person des Erzéhlers herzustellen: «<Die Welt der dorflichen Alltaglichkeit liefert zwar Rahmen und
Hauptmaterial des Erzihlten, doch dieses gruppiert sich immer wieder um aufiergewohnliche, das
Alltagsleben verfremdende Ereignisse und Motive, die gelegentlich durch ihre Darbietung bis an die
Grenze des Wunderbaren und Ubernatiirlichen gefiihrt werden» (Mecklenburg, Erzihlte Provinz, 137).

159 Johann Jakob Bachofen: Das Mutterrecht. Eine Untersuchung iiber die Gynaikokratie der alten Welt nach ih-
ver religidsen und rechtlichen Natur. Stuttgart: Krais & Hoffmann, 1861, 375.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Teilhabe oder Nicht-Teilhabe am «Mutterthum» und ihre entsprechende Positionierung
zum «Dionysos» Ratti beschrinkt. Fiir die Herleitung der Erzihlervorstellungen von
ontologischer «Weiblichkeit> wird dieser Umstand im Folgenden noch von Interesse
sein.

Neben einigen Figuren, wie Suck oder dem Pfarrer, die weitgehend nur als soziale
Typen ausgearbeitet werden und bruchlos an die im Roman entwickelte Faschismuspa-
rabel anschlielen, gibt es auch Uberschneidungen und Mischformen: Der Bauer Miland
etwa beginnt als misstrauischer, schweigsamer Landwirt und wird dann im Gesprich
als Exponent einer Entfremdungskrise erkennbar, der das «Gemeinsame», normative
Grundlagen sozialen Kontakts, sucht (KW 3, 225), in den Worten des Landarztes «gerne
fromm sein» will (KW 3, 226), und mit diesen Lebensproblemen bei Ratti Anschluss fin-
det («er spricht nur aus, was wir denken»; ebd.). So motiviert sich schliellich sein Uber-
gang in die Eschatologie einer mythischen «Wiedergeburt», die er «von einer dunklen
Flamme durchleuchtet» und in einer Sprache vortrigt, die von Mimesis des Bauernmi-
lieus dhnlich weit entfernt ist wie die metrische, miitterliche Mondkalb-Rede Agathes
(KW 3, 229).

Doppelten Modellcharakter haben auch die rituellen Handlungen des «Massen-
wahns»: Das «Opfer» am «kalten Stein», das sich aus dem Hin und Her zwischen der
«Herde» der Dorfbewohner und den sie aufwiegelnden «Geistern» (KW 3, 263) schlief3-
lich ergibt, verweist zwar auf den archaischen «Irrationalismus», den Broch bei seinen
Zeitgenossen am Werk sah, wird aber nicht im Modus der bauerlichen Milieuschilde-
rung wiedergegeben, sondern als buchstibliche Manifestation des Dionysos-Mythos.
Der Erzihler gestaltet die Mordpassage nicht analog zum «Schlafwandeln» des Vor-
gingerromans mit Seitenblicken auf psychologische Plausibilitit und Motivierung.
Stattdessen wechselt die Narration wieder von einer mimetischen Milieuerzahlung in
etwas vollig anderes. Das Dionysos-Dispositiv als «Schreckensszenario»'*® wird weder
als allegorische Bedeutungsebene latent gehalten noch psychologisiert, sondern vom
Erzihler, der ja eine nur wenig iltere Version des handelnden Helden ist, als unmittel-
bare Prisenz des Archaischen gedeutet. Dem entspricht die direkte Rede, in der er die
Dorfbewohner als Kultgemeinde sprechen lisst. Das bedeutet: Das mythologisch inspi-
rierte Modell - bislang manifest in Figurenreden wie derjenigen Agathes — wird nun
zum Medium des Erzihlerberichts selbst. Der Vergleich mit einer anderen modernen
Dionysos-Mythographie macht die Technik deutlich: Wo beispielsweise der Erzihler in
Thomas Manns Mario und der Zauberer grofien Wert darauf legt, neben dem Typus des
Gauklers/Hypnotiseurs Cipolla auch dessen Handwerk minutids festzuhalten, das die
—vom Erzihler genau beobachtete — Dynamik im Raum, die Beziehung Cipollas zu den
verschiedenen Gruppen des Publikums verschiebt, bis der erst harmlose Zauberabend
sukzessive eskaliert, verzichtet Brochs Erzihler vollstindig auf derlei kritisches Er-

160 Mahlmann-Bauer, Literarische Mythographien des Dionysos seit Friedrich Nietzsche, 262.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 249

zahlhandwerk, das eine ideologische Erzihlfunktion nach Genette etablieren kénnte.™
Das «Funktionieren einer diktatorischen Beziehung zwischen einem Fithrer und einer
Masse», das Manns «biirgerlich-rational denkender Erzihler»'* wiedergibt, interes-
siert den Erzihler der Verzauberung nicht. Der Erzihler, der eigentlich nur «ein bifichen
Mummenschanz» (KW 3, 250) erwartet hat, gelangt als Figur umgehend selbst in einen
Zustand «behext vom Tanze, behext von meinem Blute, in dem ich Geburt und Tod
fithlte» (KW 3, 255), ohne dass vom Funktionieren dieses Vorgangs die Rede wire. Die
analytische Stringenz von Manns Beobachter-Erzahler ist dem Landarzt als umgehend
Verzaubertem tiberhaupt nicht zuginglich.

Dem entspricht auf der formalen Ebene, dass die literale Bedeutungsebene eines
Dorftanzes sofort aufgegeben wird. Sie wird iiberlagert von dem mythisch inspirierten
Massenwahngeschehen, das der Erzihler in den Vorgingen sieht. Somit ist die mimeti-
sche Funktion der Figurenrede charakteristischerweise aufgehoben: Wenn Miland vom
Tanz mit den Worten spricht: «Es geschieht ohne Freiheit» (KW 3, 257), so heifdt das,
dass die Figur nicht den Tanz der literalen Bedeutungsebene kommentiert, sondern mit
ihrer Rede selbst die Bedeutungsebene des «Massenwahns» artikuliert, die ihm der Er-
zihler unterlegt. Auch Gissons Figurenrede in dieser Passage liegt auf derselben Ebene,
sie warnt apokalyptisch «es ruft» und «die Geister kommen» (KW 3, 259). Die Mythogra-
phie tiberschreibt hier das Tanzbild, das Broch fiir den «Massenwahn» wahlt. Was sich in
Manns Novelle nur sukzessive und unter genauer Beobachtung der Wirkmechanismen
entfaltet, eine Eskalation von Behexung, Enthemmung und massenhaftem Tumult, in
der Cipolla sich nach und nach als Hypnotiseur und das Publikum sich als willenlose Ma-
nipuliermasse erweist, ist in Brochs Verzauberung bereits von der Sprache des Erzihlers
vorgegeben, die sich aus der Vorstellung speist, die Dorfgemeinde verwandle sich nach
dem Modell eines Dionysoskults. Die Brochforschung hat darin einen Widerspruch ge-
sehen, der auch nie gel6st, «<sondern durch die Kind-Erléser Utopie und die mystische
Verklarung Mutter Gissons iiberdeckt»'®® werde. Hier wird bereits in Andeutungen klar,
welche Rolle die Fokalisierung, von der spiter ausfihrlich die Rede sein wird, fiir den
Einsatz modellhafter Darstellungen in der Verzauberung spielen kann.

Alles andere wire Broch bei seiner Arbeit am «mythischen Roman» aber auch als
unangemessene «Rationalisierung» erschienen. Hier hilft wieder das Beispiel Thomas
Manns: In die Pause der zunehmend unheilvollen Vorstellung Cipollas hinein stellt
Manns Erzihler die Frage, warum sein jiingeres Ich und das Publikum sie nicht ver-
lassen habe, und gibt die psychologisierende Antwort selbst: weil es zu spannend war.
Die Frage und die Antwort verkniipfen das Szenario der Parabel mit dem historischen
Faschismus, auf den sie verweist, und zeigen einen Weg zur psychologischen Analy-
se beider auf. Der Erzihler, obwohl er sich Cipollas unheilvoller Wirkung nicht ganz
entziehen kann, vermag sich in der analytischen Erzahlung doch zu emanzipieren. Mit

161  Zum Vergleich der Mythographien von Mann und Broch neben Mahlmann-Bauer, Literarische Mytho-
graphien des Dionysos seit Friedrich Nietzsche; Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung auch Roberto
Rizzo: Mythengestaltung bei Broch und Mann. In: Moderne und Mythos. Hrsg. von Silvio Vietta. Min-
chen: Fink, 2006,169-192.

162 Federmair, Musils langer Schatten, 107.

163 Winkler, Die Funktion der Erzahlungen in Hermann Brochs «Bergroman», 269.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

solcher analytischer Einbettung der Psychologie des Mythos verweist die 1930 publizier-
te Novelle Manns eher auf die Poetik der Schlafwandler als auf die der Verzauberung.'*
Ein Zauberabend endet, wenn die Zuschauer wegbleiben, und ein Tanzabend endet,
wenn die Tanzenden nach Hause gehen. Diesen Regeln zu folgen und den klimakti-
schen Tanz auch formal als Teil der Faschismusparabel darzustellen, wire Broch 1935
als rationale «Bagatellisierung»'®® erschienen. Sein Erzihler hatte sich fiir die Zwecke
der Verzauberung viel tiefer zu verstricken als Manns am Ende doch souverin die Zusam-
menhinge durchschauender Intellektueller. Als es Brochs Erzahler am «kalten Stein»
mulmig wird, fragt er im Unterschied zu Manns Erzihler also nicht, warum niemand
den Tanz verlisst — er fragt stattdessen:

Wie lange konnte dieses Treiben noch weitergehen? Bei aller Ausdauer, die Bauern bei
Lustbarkeiten —doch war es noch eine?—aufbringen, es mufdte doch ein Ende gefunden
werden, es mufdte eine Losung kommen, das fiithlte nicht nur ich, sondern alle, die hier
standen, warteten sicherlich ebenso darauf, ja, sogar die Tanzenden mufiten es wohl tun.
(KW 3, 261)

Liegt hier nun eine «Lustbarkeit[]» unter Bauern vor oder ein schicksalhaft mythischer
Vorgang in einer Kultgemeinde, der einer «Losung» bedarf? Das Romanfragment steckt
voller solcher Beispiele, in denen das mythographische Modell im Diskurs des Erzihlers
und in Figurenreden unmittelbar wirksam wird, wobei es das Modell der Gesellschafts-
abbildung im Bergdorf mal erweitert, mal atavistisch tiberschreibt. Der Erzihler baut
seine Welt nicht auf einem auktorialen Blick, wie ihn z.B. der Musilsche Erzihler hat,
auf — und auch nicht auf dem immerhin nachtriglich abgeklirten Blick des Erzihlers
von Manns Novelle; er bleibt noch im Erzihlen im Bann seiner mythologischen Bild-
spender. Eine formalisthetische Methode, die die kritische Brochforschung dem «my-
thischen Roman» aberkannt hat,'® diirfte Broch gerade in diesem Verfahren gesehen
haben, mit dem er sich von Mannscher Psychologisierung und Musilscher «Rationali-
sierung» abzuheben gedachte.’’

Verwiesen sei hinsichtlich dieses Verfahrens noch auf die schon angedeuteten
Frauenfiguren: das Hypnosegesprich zwischen Irmgard und Ratti einerseits, das als

164 Gleiches gilt fir Manns Psychologisierungs- und Verfremdungstechniken in der Josephstetralogie.
Obwobhl sich Broch von diesem Projekt mafigeblich zu seinem mythischen ¢urn> inspirieren lief3
(vgl. Lutzeler, Freundschaft im Exil, 12), gentgten die narrativen Techniken Brochs Stilverstandnis nicht
mehr; vgl. Thomas Koebner: Polemik gegen das Dritte Reich. Deklassierung und Damonisierung. In:
Unbehauste. Zur deutschen Literatur in der Weimarer Republik, im Exil und in der Nachkriegszeit. Hrsg. von
Thomas Koebner. Miinchen: Text + Kritik, 1992, 220-236, hier 227; Kyora, Eine Poetik der Moderne, 268.

165 Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung, 135.

166 Vgl. Gottwald, Der Mythosbegriff bei Hermann Broch, 154.

167 In einem jingeren Interpretationsvorschlag hat Mark-Georg Dehrmann in der Verzauberung zwar
nicht psychologische Durchdringung, aber eine Art literarische Archiologie der religionsgeschichtli-
chen Entwicklung plausibel gemacht, die zwischen hdherer, spiritualisierter Stufe und niederer, buch-
stiblicher Stufe unterscheidet (vgl. Dehrmann, «Hort ihr den Regen?», 328). Dies entspricht struktu-
rell dem hier identifizierten doppelten Mythenmodell, mit dem Broch den dérflichen Mikrokosmos
lUberschreibt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 251

Nietzsche- bzw. Dionysos-Parodie gelesen worden ist,'® und auf die Rolle der Mutter
Gisson andererseits. Diese Figur beeindruckt den Erzihler offenbar wie keine ande-
re. Thre Sprache ist dem béuerlichen Milieu nicht nur tiber weite Strecken vollstindig
entriickt, der Erzdhler schreibt ihr iiberdies die Gabe zu, modellhafte Vorginge, wie
den bachofischen Kampf zwischen matriarchalem Demetermythos und patriarcha-
lem Dionysosmythos, mit dieser Sprache in performativen Sprechakten unmittelbar
im Rahmen der Kernfamilie zu vollziehen. So kann sie gegen Schluss den Handlungs-
strang der Familie Miland abschliefRen, indem sie im Sprechen die Geschlechterrollen
im Haus — «der Mann kein Mann mehr, und die Frau nicht mehr Frau, da rufen sie nach
dem Erloser, der ihre Finsternis ausspricht und sie heiligt» — in ihrem Sinne wieder
geraderiickt und «die Herzen dieses Ehepaars wieder ins Hausviterliche und Haus-
miitterliche» zuriickleitet, und zwar unmittelbar im Sprechakt: Mit dem Ende ihrer
Ansprache ist auch die matriarchale Ordnung zumindest fiir den verbliebenen Teil der
Familie Miland triumphal wiederhergestellt (KW 3, 3071f.).

Von entscheidender textstruktureller Bedeutung fiir diese Modellkonstellationen
der Verzauberung ist Brochs Konzeption der Erzihlerfigur, die auf formal andere Weise
als bei Musil und Mann dem Text eine kontextualisierende Bedeutungsebene erdffnet.

Modellbildung II: Der Erzdhler als Weltanschauer

Woher kommen die mythologischen, geschlechterontologischen und sozialen Zuschrei-
bungen des Landarztes? Woher nimmt er seine Vorstellungen von «Unendlichkeit», von
«Weiblichkeit», von «Wanderern», kurz diejenigen Kategorien, die seine Darstellung
prigen? Sie gelten, das macht die Narration klar, in der Verzauberung nicht absolut, son-
dern haben zumindest zum grofden Teil einen Ursprung innerhalb der Fabel. Ihre Ent-
stehung ist Teil der erzihlten Welt. «Was gilt, hingt auf elementare Weise davon ab,
welcher Erzihlanfang gesetzt wird.»'*” Dieser narratologische Grundsatz wird an der
Verzauberung besonders einsichtig. Deren eigene Textsubstanz ist, genauso wie ein gro-
RerTeilder aufihr basierenden Forschung, mit der Frage befasst, was eigentlich «gilt>, so
dass sicham Ende Lesarten gegeniiberstehen, nach denen die Verzauberung entweder ein
antifaschistischer oder kryptofaschistischer, mythologischer oder aufklirerischer Text
ist. Der komplexe und teilweise durchaus zweifelhafte Modellcharakter der erzihlten
Welt tragt zu dieser Situation bei. Ein Blick auf den Erzihlanfang mag wiederum zur
Klirung beitragen.

Zu Beginn des Textes etabliert Broch die narrative Instanz der Erzihlung, also ge-
mafd Genette die <Stimme>: die Person (der Landarzt), die Zeit und Ebenen der Narration
(gleichzeitige Narration auf der diegetischen Ebene, wenn der Landarzt im Prisens iiber
seine Gegenwart beim Verfassen des Tagebuchs spricht, spitere Narration auf der me-
tadiegetischen Ebene, auf der im Priteritum die Geschichte des vergangenen Jahres er-
zihlt wird). Dieser Anfang stellt sofort etwas iiber die Bedeutung der metadiegetischen

168 Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung, 155ff.
169 Albrecht Koschorke: Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer allgemeinen Erzihltheorie. Frankfurt am
Main: S. Fischer, 2012, 62.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

fur die diegetische Ebene klar: Die ganze Erzihlung des vergangenen Jahres hat fiir den
Erzihler Projektcharakter, er will in seiner Erzihlgegenwart etwas damit erreichen:

Hier sitze ich, ein alternder Mann, ein alter Landarzt, und will etwas aufschreiben, das
mir zugestofden ist, und als kdnnte ich damit des Wissens und des Vergessens habhaft
werden, durch das unser Leben hindurchliuft, auftauchend und wieder einsinkend und
manchmal zur Ginze verschwindend, aufgesaugt von der Zeit und im Nichts verloren.
(KW 3,9)

Fiir den Tagebuchschreiber hat die Erzihlung des Tagebuchs also die Funktion, sich
iiber die Bedeutung des Erzihlten Rechenschaft abzulegen und die zahlreichen Fra-
gen zu beantworten, die er im Vorwort an sich selbst richtet.” Sie wird damit zum
Musterbeispiel einer narratologischen Konstellation, die Genette als Aufwertung des
«narrativen Diskurses» konzeptualisiert hat:

Im heterodiegetischen Bericht [...] mag das Prasens durchaus [..] Zeitlosigkeitsbedeu-
tung haben, aber im homodiegetischen [...] riickt die Gleichzeitigkeitsbedeutung in den
Vordergrund, die Erzahlung tritt hinter der Erzdhlrede, dem narrativen Diskurs zuriick
und scheintjeden Moment in den <nneren Monolog> umzuschlagen."

Das ist in der Verzauberung der Fall. Brochs Erzihler berichtet iiber die Ereignisse im
Dorfnichtallwissend oder auch nur souverin iiber sein Material verfiigend, sondern mit
der Stimme eines homodiegetischen Erzihlers, der wihrend des Erzdhlens noch immer
den angemessenen narrativen Diskurs sucht. Im Tagebuch ringt er um Worte, und ge-
nau dieser Prozess stellt die <Handlung> der diegetischen Ebene dar. Dargestellt ist auf
dieser Ebene ein Versuch der Sinnstiftung. Davon hingt auch ab, wie Koschorke formu-
liert, «was gilt». Folgt man Koschorkes narratologischen Uberlegungen zur «<Rahmung»
etwas weiter, gilt auch die mythisierende Unendlichkeits- und Ewigkeits-Sprache, in der
der Landarzt sich ausdriickt, und fiir die Modellhaftigkeit, die er seiner Lebenswelt zu-
schreibt, dass diese auf «<Unendlichkeit» zielenden Denkfiguren selbst eben gerade nicht
zur «ungeordneten Prihistorie» der Narration zihlen, also nicht absolut gelten, sondern
ihre Bedeutung aus der Erzihlung beziehen.””> Wenn die erzihlte Welt der Verzauberung
in dreifacher Totalitit der Gesellschafts-, Zeit- und Raumabbildung nach dem weltan-
schaulichen <Blick aufs Ganze> gestaltet ist, so ist dies zunichst als Teil der Geschichte
ihres Erzdhlers zu verstehen, der eine prekire Sehnsuchtsbeziehung zu eben diesem
«Blick aufs Ganze> pflegt. Dieser Schritt, die Erklirung des Erzihlerdiskurses aus der
Erzihlerfigur, muss jedenfalls vor der Anrechnung der entsprechenden Textpassagen
auf das Konto der neomythischen Ambitionen des Autors erfolgen.

Dies stellt der Text vielfach aus. Der Erzihler-Landarzt beobachtet den Prota-
gonisten-Landarzt dabei, immer mehr dem Denken in mythisch-weltanschaulichen

170 Dieses Konzept bleibt auch noch in der radikal gekiirzten dritten Fassung grundsitzlich intakt, die der
Erzéhler mitden Worten einleitet: «<An jenem Marztag, der mirjetzt so sehr Erinnerung geworden ist,
daRich ihn aufschreiben mufd» (BR 3, 1).

171 Genette, Die Erzdhlung, 222.

172 Vgl. Koschorke, Wahrheit und Erfindung, 62f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [


https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 253

Kategorien zu verfallen — nicht zuletzt unter dem Einfluss Gissons, aber auch Marius
Rattis.'” Tatsichlich schreibt er sich auch mehr oder weniger selbstkritisch Befangen-
heit im Blick auf das Dorf zu, indem er ein Sinndefizit gesteht, von dem er dort zu
genesen trachtet. Sein im Vorwort skizziertes Vorhaben, gegen das Vergessen anzu-
schreiben und im Text das Vorgefallene festzuhalten, ist nur ein zweitrangiges; erst-
rangig versucht er, sich von einer Modernititskrise zu heilen. Er hat sich vor dem Ein-
setzen der Handlung an diesen Ort begeben, um einer gewissen Idee von Dorflichkeit
nachzuleben, die nicht wenig Ahnlichkeit mit den lebensphilosophisch angehauchten
Aussteigerkonzepten aufweist, die sich nach der Jahrhundertwende aus dem Weltan-
schauungsdiskurs geschilt hatten' (und in esoterischen Szenen virulent geblieben
sind).”” Dieses Vorhaben des Erzihlers geht dem Jahr in Kuppron voraus, und in der
Motivation zu diesem Vorhaben findet sich der Schliissel zum Denken des Erzihlers,
dessen Stimme die Erzihlung wiedergibt. Systematisch entfaltet wird das in der gro-
Ren Analepse des Romans, die neben der Ellipse am Erzihlschluss den auffilligsten
strukturellen Einschnitt der ersten Fassung darstellt. In einer in den Schlafwandlern
erprobten Technik durchziehen die Motive dieser Analepse sowohl die vorangehenden
als auch die folgenden Romankapitel und perspektivieren sie, was die vom Erzihler
explizit ausgesprochene Bedeutung dieser Episode noch einmal strukturell beglaubigt.

Die Stadtflucht, die der Kupproner Handlung vorausgeht, wird in einzelnen Kom-
mentaren des erzihlenden Ichs, im Vorwort und in der Analepse niher auf ihre Hinter-
griinde beleuchtet. Sie ist mit einer ganzen Reihe von Konnotationen verkniipft, welche
die Erzihlung des Tagebuchs vorstrukturieren. Vieles davon ist als Diskursfigur des
weltanschaulich-kulturkritischen Bauernromans, insbesondere aus der Variante des
Konversionsromans, gut bekannt, an dessen Programmatik der Landarzt anschlief3t:
vor allem der Vorsatz, «wieder zu sich selbst zu finden, wieder ein ganzer, harmoni-
scher, gesunder Mensch zu werden, ein Mensch, der vom oberflichlichen Rationalismus
der Wissenschaften ebenso befreit ist wie vom geschiftlichen Kalkiil des biirgerlichen
Erwerbslebens»"®. Der Erzihler greift in der Beschreibung seiner Stadtflucht diese
Diskursfiguren auf. So weist er implizit die intellektuellen und diskursiven Bedingun-
gen aus, unter denen er spricht. Der spitere Einsatz der Barbara-Analepse, der diese
Bedingungen genauer erklirt, ist fiir den Erzdhler Broch dann auch ein Rickgriff auf

173 Vor dem Hintergrund der im Text behaupteten Anziehungskraft Rattis wird Brochs etwas apodikti-
sche Selbstinterpretation fragwiirdig, dieser wirke «abstoflend und lacherlich, besonders, da er sich
sehrbaldalsschrullenhafter Besessener erweist, der geradezu querulierend fiir seine mystischen oder
richtiger pseudo-mystischen Ideen von der Heiligkeit der Erde, von der Bezwingung des Berges u.s.w.
wirkt und damit die Leute belastigt» (KW 3,384).

174 Vgl. oben die Ausfithrungen zur Lebensreform, 3.2 auf Seite 72f.

175 Wenn heute die niedergelassenen Arzte in beschaulichen oberbayerischen Seegemeinden, die vom
Sommerfrischlergeld wohlhabender und urbanitatsmiider Stadter gedeihen, auf ihren Praxisschil-
dern an erster Stelle Zertifikate in «chinesischer Medizin» und «Anthroposophie», dann erst den Fach-
arzt anfithren, betreiben sie damit nichts anderes als die moderne Kapitalisierung jener Ideen, die
auch Brochs Landarzt in sein Tiroler Dorf gelockt haben.

176  PeterZimmermann: Der Bauernroman. Antifeudalismus, Konservativismus, Faschismus. Stuttgart: Metzler,
1975, 97.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Erzihltechniken der Schlafwandler, die ihre diversen Weltanschauungen stets an den
Bedingungen ihrer subjektiven Genese gemessen und in die Aporie gefiihrt haben.
Neu ist die Anwendung dieser Technik auf einen den ganzen Romantext erzihlen-
den homodiegetischen Ich-Erzihler. Diesem sind die subjektiven Bedingungen seiner
Wahrnehmung nur zu einem gewissen Grad selbst bewusst. Eng verzahnt er selbst das
Anliegen des «Tagebuchs», festzuhalten, «was mir zugestofRen ist, [...] als konnte ich
damit des Wissens und Vergessens habhaft werden» (KW 3, 9) mit seiner vorausgegan-
gen Stadtflucht: «War dies nicht auch der Grund gewesen, der mich vor Jahren aus der
Stadt herausgetrieben hat»? (Ebd.)

Die Konsequenzen der Fokalisierung fir die Figur des Landarztes werden im Ab-
schnitt 5.3.2 genauer diskutiert, vorab interessiert aber besonders jener Katalog von Be-
deutungen, den der Erzihler seiner Stadtflucht und seiner Prisenz im Dorf zuweist.
Hier kommt die Stimme des Erzahlers konkret ins Spiel. Rahmen-Narrativ, Analepse
und Dorf-Narrativ sind iiber seine Person verkniipft; die Ereignisse der Vorgeschichte
werden daher abgleichbar mit den Denkfiguren, die er seiner spiteren Erzihlung auf-
pragt.

Zu diesen basalen Denkfiguren zihlt im Rahmen-Narrativ zunichst die Flucht aus
dem «wissenschaftlichen» Betrieb «um eines anderen Wissens willen» (ebd.). Im «Vor-
wort» nimmt der Erzihler eine solche Positionsbestimmung zur «Wissenschaft» vor, die
auch der Autor Broch im Dialog mit Daniel Brody seinem Romanprojekt zugrunde ge-
legt hatte, und setzt sie in eins mit dem Umzug von der Stadt in das Bergdorf. Der Text
artikuliert hier eine dsthetische Funktion der neuen narrativen Disposition, umgesetzt
in die fiktive psychologische und habituelle Disposition seiner Hauptfigur. Weitere Kon-
notationen der Bewegung Stadt-Land zdhlt der Erzihler in einer Assoziationskette auf,
in der er sich Rechenschaft itber Sinn und Zweck seiner Lebensentscheidung ablegt.
Diese Konnotationen einer Stadtflucht lassen sich mutatis mutandis auch aus Brochs
poetologischen Uberlegungen iiber die «dichterische Entwicklung» von den Schlafwand-
lern zur Verzauberung iibertragen: Der Weggang aus der «stidtischen Ordnung» impli-
ziert fir den Landarzt den Weggang von der «Unendlichkeit», als die er den wissen-
schaftlichen Erkenntnisprozess betrachtet, als Weggang vom «Systematischen der Er-
kenntnis» oder vom «Erkennen» allgemein, als Weggang von «Piinktlichkeit», «Gesetz-
lichkeit», «Maschinerie» und (wieder) einer belastenden «Unendlichkeit», die ihn gleich-
wohl auf eine beklemmend feste «Bahn» eingeengt habe. Sein Weg in die Landarztpra-
xis habe ihn von diesem negativ konnotierten «Erkennen» zum «Wissen» und von «Zu-
kunft» zur «Vergangenheit» fithren sollen. Hier setzt das «Lebens»-Vokabular ein, das
fiir Musils und Brochs Fragmente so wichtig ist. Die positive Assoziationen sind das
«Leben und Mitleben und hie und da vielleicht Hilfe», die «Unordnung des Unmittelba-
ren», in der sich «Vielfalt des Lebens» ausdriickt und die letztlich eine Existenz «erfiillt»
von endgiiltigem «Sinn» ermdglichen soll - im Gegensatz zum vorlaufig giiltigen Sinn
nie abschliefSbarer wissenschaftlicher Praxis (KW 3, 10f.). Der Erzihler selbst stellt im
Anschluss an diese Aufzahlung von Erwartungen an das Landleben die Frage: «Hat sich
solche Hoffnung erfillt?» (KW 3, 11)

Die Antwort erfolgt zwar in einem positiven Ton, jedoch auch in jenem sprachlichen
Medium wortreicher Ratlosigkeit, das in der Verzauberung charakteristisch aus paratak-
tischen Oxymora und Tautologien entsteht:

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 255

JahrumJahristvergangen, seitdem ich mich hierher gefliichtet habe, voll Ungeduld, die
letzte Zeitspanne auszuniitzen, gefliichtet vor der schrittweisen Erkenntnis der geduldi-
gen Forschungsarbeit wissenschaftlichen Lebens, zuriickgegeben meinem eigenen Le-
ben, gliicklos, dennoch gliickhaft, da ich mein Wissen wachsen fiihlte, Vergangenes und
Zukinftiges zusammenwuchs, dennoch so unerfafibar, daf es nur wie ein Ahnen war, ein
Gewinnen und Verlieren zugleich. Und da ich es jetzt niederschreiben will, das Unver-
geflliche im Vergessenen, da ich es nachzeichnen will, das Unsichtbare im Sichtbaren, so
tue ich es mitaller Hoffnung des jungen und aller Hoffnungslosigkeit des altgewordnen
Menschen, den Sinn des Geschehenen und noch zu Geschehenden zu erhaschen, ehe es
zu spatist. (KW 3,11f)

In diesem kurzen Abschnitt findet sich zugleich die Zielvorgabe, die der Erzahler seinen
Aufzeichnungen macht — nimlich «den Sinn des Geschehenen und noch zu Geschehen-
den» zu erfassen — und auch die Disposition und Vorgehensweise dieses Erzihlers: Er
«fithlt» einen positiven Effekt seiner Stadtflucht, bringt diesen Effekt aber weder ter-
minologisch noch metaphorisch zur Darstellung. An die Stelle einer solchen Darstel-
lung tritt hier die Darstellung des «old Germanic taste for picturing the unpictureable,
defining the indefinable, uttering the unutterable»'” - also die charakteristischen Oxy-
mora: «gliicklos, dennoch gliickhaft», «Wissen [...] unerfafbar», «Gewinnen und Verlie-
ren», «das Unvergeflliche im Vergessenen» usw. Broch, der sich schon vor Publikation
der Schlafwandler mit Musil in Konkurrenz iiber die Darstellung von Sagbarkeitsgren-
zen in Literatur befunden hatte,'”®
nik, literarisch auf Unaussprechbares zu verweisen, um damit seinen um Begriffe rin-
genden Tagebuchschreiber zu charakterisieren. Was die Darstellung <iuferer> Vorgin-
ge angeht, also die Handlung im engeren Sinne, von welcher der Landarzt hier Zeugnis
ablegen will und der er einen Sinn zuschreiben will, findet sich ebenfalls eine Art erzih-
lerisches Programm bereits in diesem Rahmen-Narrativ niedergelegt. Denn nicht zu-
fallig wird im letzten Absatz das, was der Erzihler «aufschreiben méchte», symbolisch
durch die natiirlichen Strukturen und Muster von Jahreszeiten- und Tag/Nacht-Wechsel
reprasentiert:

radikalisiert hier von den ersten Zeilen an die Tech-

Und eigentlich mochte ich blofd aufschreiben, als kdnnte ich es sonst vergessen, dafd hier
nichtimmer Schnee gelegen hat, sondern daf vielerlei in diesem Jahr vonstatten gegan-
gen ist, Bllite und Frucht und der Harzduft des Waldes, Wasser, das (iber das Gestein der
Kuppronwand tropfte und rieselte, Wind, der von ferne kam und wieder davonzog, Licht,
das brannte und wieder erlosch, und Himmel, der Tag war und wieder Nacht. (KW 3,12)

Auch der Bezug zum Tagebuchschreiber selbst wird gleich hergestellt:

Denn dies alles geschah, wiahrend mein Herz klopfte, es geschahen Wind, Sonne und
Wolken, und sie flossen durch mein Herz und meine Hande. (Ebd.)

177 D.]. Enright: Uttering the Unutterable. In: The New York Review of Books (6.]an.1966). URL: http://www.
nybooks.com/articles/1966/01/06/uttering-the-unutterable/ (besucht am 26.12.2017).
178 Vgl. oben die Abschnitte 2.1 und 2.2 dieser Arbeit.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



http://www.nybooks.com/articles/1966/01/06/uttering-the-unutterable/
http://www.nybooks.com/articles/1966/01/06/uttering-the-unutterable/
https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.nybooks.com/articles/1966/01/06/uttering-the-unutterable/
http://www.nybooks.com/articles/1966/01/06/uttering-the-unutterable/

256 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Die Geschehnisse, um die es dem Tagebuchschreiber im Folgenden gehen wird, so kon-
nen wir diesem Programm entnehmen, verhalten sich zu seiner Person wie die Struk-
turen der alpinen Natur zu seinem Korper.

Auf engem Raum konzentriert das «Vorwort» hier drei Grundprinzipien, nach de-
nen Broch das Denken seines Erzdhlers strukturiert:

1. Das Gegensatzpaar Stadt/Land, dem parallele Gegensatzpaare wie minn-
lich/weiblich, Zukunft/Vergangenheit, Wissenschaft/Wissen und Maschine-
rie/Leben als Paraphrasen entsprechen.

2. Sprachlicher Gefiihlsausdruck im Medium von Oxymora und Tautologien.
Reprasentation menschlicher Ordnungen durch Umweltstrukturen in Allego-
rien und Vergleichen.

Zusammen nehmen sie die Struktur vorweg, die der vom homodiegetischen Erzihler
beobachtete Stoff im zeugnishaften Bericht erhalten wird. Der Erzihler weist dem
Dorf Kuppron als seinem selbstgewihlten neuen Lebensraum die Bedeutung zu, mo-
dellhaft sowohl, erstens, den von ihm gefiihlten Stadt-Land-Gegensatz abzubilden, als
auch, zweitens, die Handlung, die «in diesem Jahr vonstatten gegangen ist», in den
natitrlichen Strukturen der alpinen Landschaft abzubilden, die keiner historischen,
sondern der geologischen Zeitskala unterliegt und damit — als nach seinen Maf3sti-
ben zeitlos - als weltanschaulicher Bildspender geeignet ist. Dieser Befund gilt fiir die
vollstindige Fassung der Verzauberung von 1935 ebenso wie vollumfinglich auch fiir die
demselben Konzept folgende 2. Fassung von 1936, weswegen sich der textgenetische
Vergleich in dieser Hinsicht eriibrigt: Die 2. Fassung greift die Modellbildung des Er-
zihlers auf und vertieft sie.””” Dem Text der Verzauberung von 1935/36 insgesamt wird
die weltanschaulich-kulturkritische Modellbildung schon anhand der Disposition der
Erzihlerfigur eingeschrieben. Darin besteht die zentrale poetologische Botschaft ih-
res «Vorworts», mit dem Broch seinen Aufbruch von den Schlafwandlern und auch vom
«rationalen» Mann ohne Eigenschaften markiert.

Die erzihltechnische Neuerung wird fiir Broch und seinen Text zum Substrat der
Innovation. Sie ermdglicht es, in der Verzauberung die Erzihlstimme selbst mit einer je-
ner Weltanschauungsbiographien'®® zu kontextualisieren, die in den Schlafwandlern und
im Mann ohne Eigenschaften auf das vergleichsweise distanziert abgehandelte Figurenen-
semble verteilt werden. In der Verzauberung jedoch ist nun die Erzdhlerrede selbst kri-
tisch in den Weltanschauungsdiskurs eingeschrieben. In der Vorgeschichte des Land-
arztes wird sie als Funktion eines ethischen Orientierungsverlusts mit anschlief}ender

179 Die neu hinzugekommenen Reflexionen des Erzéhlers verdeutlichen dies. Bemerkenswertist z.B. die
Hinzufiigung einer Gewitterbeschreibung, in der das Cegenteil vom dem passiert, was Musil mit sei-
nem ersten Romankapitel vorgefiihrt hatte: Das meteorologische Phinomen wird vom Landarzt in-
tensiv allegorisiert und zum Abbild seiner Problemdisposition gemacht: «<Denn in keinem der Na-
turereignisse sind Entfesselung und Beruhigung, sind Aufbruch des Unterirdischen und Riickkehr zur
ewigen Humanitit, sind die Erlsung zum Nichts und die Erlésung zum Cleichgewicht des Lebens so
enge benachbart wie im Gigantenkampf des Gewitters» (BR 2, 297).

180 Vgl. den oben auf Seite 103 angefithrten Merkmalskatalog fiir Biographien im Weltanschauungsdis-
kurs.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 257

Weltanschauungssuche ausgewiesen: Wie Musils Arnheim erhilt auch Brochs Landarzt
riickblickend eine Ursprungsgeschichte und eine biographisch-psychologische Motiva-
tion fiir die Krise, der er sich ausgesetzt sieht. Das Denkgebaude, das er sich als Reaktion
aufseine Identititskrise errichtet hat, wird, indem der Erzihler in der Zeit hin- und her-
springt, als subjektives Denkgebiude itberhaupt erst sichtbar gemacht. Das entspricht
- nimmt man das Scheitern dieses Denkgebadudes hier schon einmal vorweg — den Er-
zihlstrategien, mit denen im Mann ohne Eigenschaften die diversen «Systeme des Gliicks»
und in den Schlafwandlern die diversen «Erlosungen» aufihre aporetische Grundstruktur
hin transparent gemacht wurden. Mit dem bedeutenden narratologischen Unterschied
freilich, dass es sich beim Landarzt nicht um eine Ensemblefigur wie Arnheim, sondern
um den Erzihler der Geschichte handelt. Das «Vorwort» zeigt die Eckpfeiler seiner Ent-
wicklung an und deutet auf sein Scheitern voraus, doch erst die biographische Analepse
des 10. Kapitels verleiht dieser Entwicklung das ganze Gewicht, das ihr fiir die Bewer-
tung der Tagebuchfiktion und letztlich der Zuverlissigkeit des Erzahlers zukommyt.

Die Barbara-Analepse

Wie die Protagonisten der Schlafwandler befindet sich auch der Landarzt der Verzaube-
rung in einer Identititskrise, die er selbst auf eine Epochenkrise projiziert. Allerdings
werden die Hintergriinde der personlichen Krise in der Verzauberung konkreter gestal-
tet als diejenigen Pasenows und Eschs (Dr. Bertrand Miiller deutet die zugrunde lie-
gende traumatisierende Erfahrung des Weltkriegs an, beschreibt sie aber nicht): Das
Trauma des Landarztes ist vordergriindig eine Liebesgeschichte. Die Barbara-Episode
bildet, wie der Erzihler selbst angibt, den «Untergrund» seiner «Erinnerung» (KW 3,
187), und die Struktur der Erinnerung wiederum hatte ja das Vorwort als Substrat der
ganzen Erzihlung ausgegeben. Die Episode ist also zentral fiir den Schreibanlass des
Tagebuchs. Die Beziige, die der Erzihler in der Folge zwischen dem «Untergrund» und
dem restlichen Text des «Tagebuchs» anbietet, sind reichhaltig.

Im narrativen Mittel der Barbara-Analepse driickt der Erzihler seine erst im Fort-
schreiten des Tagebuchs erlangte Erkenntnis aus, dass in dieser katastrophalen Liebes-
geschichte sein gegenwirtiges Erleben, «Leid wie Freude [...] verankert» liege. Im «Leid
um den Tod der Suck Anna» und in der «Freude tiber die Errettung des Wetchy-Buben»
sei das Gedichtnisbild Barbaras «<nun wieder zur Gegenwart geworden, und nicht nur
als verschwimmender Untergrund, sondern hart und plastisch steht es im Raume des
Gedichtnisses» (KW 3,187). Die Metaphorik von Hirte und Plastizitit verwirklicht sich
als motivische Kontinuitit zwischen den Textabschnitten. Tatsichlich legt die Barbara-
Analepse das weltanschauliche Substrat der Verzauberung blof. Sie erzahlt nur implizit
jene Vorgeschichte, wie der Arzt von seiner Spitaltitigkeit in der Stadt zur Landarztpra-
xis auf dem Dorf gelangt ist (diese eigentliche Flucht bleibt Ellipse). Ihre Hauptfunktion
ist, die weltanschauliche Vorgeschichte dieser Flucht zur Darstellung zu bringen. Sie
erzihlt, wie der Arzt durch eine Liebesepiphanie angestofRen wird, eine an Otto Wei-
ningers Weltanschauungsschrift Geschlecht und Charakter anklingende Weltdeutung zu
entwickeln und umzusetzen. Am entscheidenden Punkt wird ihm die ganze Welt buch-
stiblich zum Abbild der strukturierenden Dichotomie minnlich/weiblich, eine — selbst
wenn man den erschopfenden Bezug auf Weininger einmal beiseitelisst — klassische

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Figur weltanschaulichen Erzihlens.™ In der Folge wendet er diese strukturierende Di-
chotomie auf sein Leben, insbesondere auf sein Liebesleben an. Weiningers Konzept
der «absoluten Mutter»'®* wird zum mafigeblichen Orientierungsmodell seiner «Lie-
be» zu Barbara, die eigentlich, auch dies eine Parallele zu Weininger, ein weltanschauli-
ches Erlosungsprojekt wie diejenigen der Schlafwandler ist. Wie schon im Pasenow-Teil
tiberblendet Broch hier noch einmal Liebessemantik und Weltanschauungssuche, je-
doch nun ganz ohne die Ironiesignale eines auktorialen Erzihlers. Die Liebesgeschich-
te scheitert nicht in Komik, sondern in der Katastrophe, in deren Folge der Arzt zum
Landarzt wird und seine Weltanschauung mit einer neuen sinnstiftenden «absoluten
Mutter» in Kuppron wieder instandzusetzen versucht. Dies wird im Folgenden im De-
tail entfaltet.

Schon der erste Blick auf die Figur der Arztin Barbara ist auf zwei Ebenen instruktiv.
Er etabliert zum einen den natiirlichen Jahresrhythmus mit den dazugehérigen Wetter-
erscheinungen, den der Landarzt im «Vorwort» fiir die Vorginge im Bergdorf einsetzt
(s.0.); hier findet man ihn vorgeprigt, als der Erzihler Barbara «zum ersten Male sah»:
«Es war an einem ersten Frithlingstag nach einem schweren grauen Winter gewesen.»
Derselbe Abschnitt richtet zum anderen auch bereits den Blick auf die Bedeutung von
Weiblichkeit, wenn der Erzdhler an ihr «lange[], etwas schwingende[], beinahe unweib-
liche[] Schritte[]» feststellt. Uber diese «Unweiblichkeit» scheint der nichste Absatz auf-
kliren zu wollen: «Ich hatte sie damals fiir eine der Miitter gehalten, die ihre Kinder
besuchen; bald natiirlich stellt es sich heraus, daf} sie eine neuaufgenommene Arztin
war» (KW 3, 187). Als solche hat sie andere Qualititen als «Weiblichkeit». Sie ist, wie der
Erzahler bald feststellt, «wissensreich, entschluffihig und von einer fast zornigen Au-
toritit» (KW 3, 188), hat also Attribute, die fir den Erzihler spiter im Bergdorf seine
verschimt eingestandene Attraktion zu Marius Ratti ausmachen werden.' Vor allem
aber ist sie «hellseherisch sicher in der Diagnose», eine Eigenschaft, die der Landarzt
spater als diagnostisches und buchstabliches Hellsehen in «<Mutter Gisson» wiederfin-
den wird; eine solche Textstelle findet sich z.B. schon vor der Analepse in Kapitel 3 (KW
3,39f.). Der Arzt betrachtet die Beziehung aufgrund ihrer Professionalitit zunichst als
«gute mannliche Beziehung» (KW 3, 188), die von gegenseitigem Respekt im Wettstreit
zwischen ihrem «Autorititswillen» und seiner Funktion als Interims-Anstaltsleiter ge-
pragt ist. Jedoch im «Frithsommer» mit seiner «Bliite» und «Pracht» iiberkommt den
Erzihler iiber einer Geste Barbaras, dem Glattstreichen der Haare, eine Assoziation zu
seiner Mutter, in deren Folge er Barbara nunmehr im Gegensatz zu seinem ersten Ein-
druck als weiblich, «so sehr weiblich» quasi <erkennt>: «[S]eitdem mir meine Mutter iiber
die Haare gestrichen hatte, war es die erste wahrhaft weibliche Hand, die ich wieder sah,
und dieser Eindruck ist mir seitdem geblieben» (KW 3, 189). In der Beziehung zu «Doc-
tor Barbara», die an diesem Punkt von Kollegialitit in Liebe umschlagen kann, ist die

181 Vgl. oben 3.4 auf Seite 103.

182 Vgl. das Kapitel 2/X in Geschlecht und Charakter; hier: Weininger, Geschlecht und Charakter, 280.

183 Auf Parallelen zwischen Barbara und Ratti hat schon Ernestine Schlant hingewiesen: Ernestine
Schlant: Die Barbara-Episode in Hermann Brochs Roman «Die Verzauberungy. In: Brochs «Verzaube-
rung». Materialien. Hrsg. von Paul Michael Litzeler. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1983, 209-225, hier
212f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 259

Identifikation von «Weiblichkeit» mit Miitterlichkeit ebenso verankert wie die Irritatio-
nen, denen dieses Konzept ausgesetzt wird.

In der nun folgenden Liebesgeschichte des Spitalarztes werden die in Kuppron zum
Einsatz gebrachten Beschreibungskategorien des spiteren Landarztes ebenso ausgebil-
det wie seine folgenreiche Krise. Nicht nur folgt die Episode, wie spater das Dorfgesche-
hen, dem Rhythmus der Jahreszeiten, sondern in der Gefiihlsdarstellung seiner «Lie-
be» ist fiir den Erzahler auch erstmals jene Landschaftsbeseelung prifiguriert, die fir
die Verzauberung dominant sein wird: Er sieht Barbara und ihre «unendliche weibliche
Hand» im «Dichermeer» der Stadt, was er ausdriicklich als Epiphanie wertet: «<Es war
keine Vision, es war eine zweite Wirklichkeit, die pl6tzlich in das Sichtbare eingezogen
war» (KW 3, 189). Die Folge ist fiir den Erzihler eine profunde Identititskrise. Die Kate-
gorien von Weiblichkeit und Mannlichkeit geraten in Konkurrenz zur «Vorstellungswelt
des Arztes» und scheinen mit dieser fundamental unvereinbar: «[S]ie ist Doctor Barba-
ra, und es war ein Irrtum, sie als Frau gesehen zu haben» (KW 3, 189f.). Die erschiit-
ternde Erfahrung «echter> Weiblichkeit durch die Assoziation Barbaras mit der (eigenen)
Mutter macht dem Arzt die Identifikation mit der <Minnlichkeit> des wissenschaftlichen
Berufs fortan unméglich. In einem Urlaub versucht er diese Krise zu itberwinden und
sich von seiner «zweiten Wirklichkeit» zu befreien.”®* Dass er diesen «Kampf» verliert,
schreibt er dem «siidlichen Meer» zu, einer «unminnlichen Landschaft», in der er, an-
ders als Musils von einer dhnlichen Krise geschiittelter Herr von Ketten in der Portugie-
sin, sich nicht an einem Berg «die Seele aus dem Leib» klettern kann. Aus dieser Nie-
derlage und der daraus folgenden Kapitulation an den inneren Vorgang resultiert nicht
nur seine «Liebe» zu Barbara als Externalisierung der Identititskrise, sondern auch die
in Kuppron folgenreiche Engfithrung von Geschlechtsdichotomie, Natur und Transzen-
denzerwartung:

[Kleinem Vorher, keinem Nachher angehérig erhob sich die neue Wirklichkeit, die Mit-
te des Lebens, erstarrend in GrofSartigkeit. Es war kaum Sehnsucht nach jener Frau, denn
sie warja vorhanden, vielfiltiger, unbedingter, unerhérter als in ihrer leiblichen Gestalt,
es war die Natur so sehr zu ihrem Gleichnis geworden, sie aber zum Gleichnis der Natur,
Gleichnis des Gleichnisses, dafd die Sehnsucht nach der Frau und die Sehnsucht, einzuge-
hen in das Gleichnis der Einheit und der Einfalt, zu einer einzigen Sehnsucht geworden
war. (KW 3,190)

Die Passage folgt mit der Abfolge von Absonderung, Naturerfahrung und schliefilich
Welthaltigkeit der Natur genauestens dem Narrativ des Weltanschauungsromans.'®®
Sie liest sich mit der Kombination aus «Urlaub», dem Wunsch, die Krise iibers Klettern
zu itberwinden und schliefilich der Liebeserfahrung als Transzendenzerfahrung auch
wie eine dreifache Referenz auf Musils Helden: «Urlaub vom Leben», Herrn von Kettens

184  Broch spiegelt hier nahezu eine Schilderung, die Musil fast gleichzeitig seinem Helden Ulrich zu-
schreibt: «[I]ch war tausend Kilometer von der Geliebten fort geflohen [...] und als ich mich sicherjeder
Méglichkeitihrer wirklichen Umarmung fithlte, heulte ich sie an wie der Hund den Mond!» (GA 3,162).
Vgl. 5.3.3 auf Seite 317.

185 Vgl. Brasch, Moderne—Regeneration—Erlosung, 245-256.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

fieberhaftes Klettern und Ulrichs transzendente Liebe zur «Frau Major» klingen an. Die
Referenz wird zum Seitenhieb, wenn Broch seinen Helden nun aber ganz im Gegensatz
zu Musils immer noch hochreflektiertem Ulrich zur vollen Affirmation seiner «neuen»,
irrationalen Wirklichkeit itbergehen lisst. Der einsame Urlaub in der Mittelmeerland-
schaft wird zum Substrat, aus dem sich der Keim des neuen Denkens fiir den Erzihler
voll zu einem Denksystem entfaltet. Die auf den «Urlaub» folgende Liebeserklirung
erfolgt bereits im erzihlerischen Modus dieses Denksystems: im «iiberpersonlichen»,
mythischen Duktus.

Am darauffolgenden Abend sagte ich ihr kurz und biindig, dafs ich von ihr ergriffen sei,
und zwar in einer geradezu schicksalsmafligen Weise ergriffen, in einer, die iiber die
Hochschatzungihrer arztlichen, menschlichen und fraulichen Qualitdt weit hinausgehe,
unerklarlich, oder kaum erklarlich, wie es eben jedes Schicksal ist. «Ja», sagte sie stirn-
runzelnd, «ich weif} es.» — «Gewifd miissen Sie es wissen», sagte ich, «denn erstens weif}
jede Frau um solche Dinge, und zweitens glaube ich nicht an einseitige Bindungen von
solcher Vehemenz... da gehen Dinge vor sich, die unpersonlich oder tiberpersonlich sind
[..]». (KW 3,191f)

Dieser, im Mittelmeerurlaub epiphanieartig entstandenen Gewif3heit und ihrer basalen
Geschlechterdichotomie folgend, entwickelt sich in der Erzihlung die Liebesbeziehung
und deren Scheitern.

Barbara artikuliert als nichstes einen Kinderwunsch — «Ich will nicht blof} Liebe, ich
will ein Kind» (KW 3,192) — und passt sich damit zunichst den von Weininger inspirier-
ten Vorstellungen des Arztes ideal ein, der sie sogleich als inbegriffliche Frau «unsiglich
weiblich[...]» findet (KW 3,192).'% Es tritt jedoch ein stérendes Element hinzu: Barbara
ist politisch als Kommunistin aktiv. Der Weiblichkeit wird Barbaras Engagement entge-
gengesetzt — oberflichlich bleibt ihr keine Zeit fiir ein Kind, vor allem aber wird das po-
litische Engagement der Frau vom Erzidhler als «etwas Unnatiirliches» gekennzeichnet
(KW 3,193), mit dem Barbara ihren matiirlichen> Wunsch nach Mutterschaft gefihrdet.
Politisches (oder auch wissenschaftliches) Engagement einer potentiellen Mutter passt
nicht in die rigide Geschlechterdichotomie, die der Arzt inzwischen an alle Verhiltnis-
se anlegt. Sein «iitberpersonlich[es]» Weltbild wird hier erstmals von der Person Barba-
ra herausgefordert. Das Barbaras politischer Haltung zugrunde liegende Pflichtgefiihl
wird pathologisiert, Barbara als «besessen» von Gerechtigkeit beschrieben. Gerechtig-
keitssinn als ethisch verantwortungsvolle Haltung hingegen wird in der Erzihlung des
Landarztes zu keinem Zeitpunkt erwogen. Auch in Barbaras direkter Rede geht das Gan-
ze lediglich auf eine traumatische kindliche Krinkung zuriick: «[E]s mag sein, daf} es
daran liegt, daf ich als Kind eines ungeliebten Mannes geboren wurde» (ebd.). Der per-
sonliche Anteil an Barbaras Habitus ist damit zum Defizit erklart. Auf dieser Basis kann
sich der Arzt mit seinem Ansinnen voriibergehend durchsetzen: Sein Beharren auf der
Liebeserklirung kann die als «miitterlich» markierten Aspekte Barbaras voriibergehend

186 Auch bei Weininger ist entscheidend, dass bei der «absoluten Mutter» das Kind Prioritit vor dem
Mann genief3t: «Die absolute Mutter, der es allein auf das Kind ankommt, wird Mutter durch jeden
Mann» (Weininger, Geschlecht und Charakter, 280).

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 261

iiber ihre politischen und wissenschaftlichen Ambitionen triumphieren lassen, sie wird
«weich und bittend»"®” und rekreiert die Erinnerung des Arztes an seine Mutter, indem
sie ihm durchs Haar streicht (KW 3, 194). Damit ist der Weg geebnet, der fiir den Er-
zahler in die «Liebe» und damit in den inneren Raum der «Unendlichkeit» fithrt, der
untrennbar mit der Geschlechterdichotomie verbunden ist: «[D]as Leben, das sie mir
erdffnet hatte, war die Unendlichkeit» (ebd.). Der emotionale Diskurs aus Paradoxien
und Tautologien erhilt hier sein Fundament.

Das personliche Gliick in der «Unendlichkeit» wird im Fortgang der Episode bis
an den Rand der Vollendung gefiihrt, dabei aber geschlechtsspezifischen Irritationen
ausgesetzt, die der Erzihler als Verletzung der biniren Weltordnung auffasst. So stellt
die politische Operation - ein geheimes Paket wird iibergeben — eine direkte Konkur-
renz zur Liebessemantik dar: «Einen Herzschlag lang durchzuckte mich, schneidend
und bitter, der Argwohn, es konnte ihre Zuneigung ein bloRes Mandver gewesen sein»
(KW 3, 196). Jede Aktivitit Barbaras, die der Arzt nicht anhand seiner Vorstellung von
Weiblichkeit und Minnlichkeit auf ihre «Miitterlichkeit» zuriickfithren kann, bewirkt
fundamentale Erschiitterungen. Dementsprechend erzihlt der Arzt nun an ihr eine
Dekadenz- und Entfremdungsgeschichte: Barbara wird Opfer des Konflikts zwischen
ihren «unnatiirlichen> politischen und wissenschaftlichen Ambitionen und ihrer ma-
tiirlichen> Mutterrolle. Zuerst wird ihre hellseherische Sicherheit mit Zweifeln belastet,
sie empfindet sich ihrer eigenen Fahigkeit entfremdet: «Ich bin bereits eine schlech-
te Kommunistin... und vielleicht auch eine schlechte Arztin geworden» (ebd.). Dieses
Szenario bewahrheitet sich in der Sorge um ein krankes Kind, bei dem Barbara korrekt
«einen Hirndruck» vermutet, aufgrund neu entwickelter Selbstzweifel aber nicht da-
nach handelt: «<Meine Zuverlissigkeit ist dahin... ich habe keinen Blick mehr, nur noch
Ahnungen» (KW 3,197). Die Folge ist der Tod des Kindes. Diesen Verlust, den die «Arztin
Barbara> verantwortet, iiberblendet der Erzihler mit der Zeugung eines Kindes durch
den Arzt mit der <Mutter Barbaras>. Der Arzt selbst erlebt dabei den Héhepunkt seines
<itberpersoénlichen> Gliicks mit der «miitterlichens> Barbara: «Ein unsiglicher miitterli-
cher Friede, tiefverschleiert, erntereif, erinnerungsgrof3, kam itber mich, als ich ihre
Arme um meinen Nacken fithlte» (KW 3, 199). Indem die Welt in Gestalt von Barbara
«dem Schema sich bequem einordnet» (Weininger),"®® kann der Arzt voriibergehend
Erfilllung finden: Das Versagen in der irztlichen Profession, das Nachgeben an das
Liebesdringen des Arztes und die beginnende Mutterschaft werden triumphal orches-
triert. Ein von Weiningers Weltanschauungsschrift unmittelbar vorgebildetes Ideal
scheint sich fiir den Arzt zu verwirklichen, indem Barbara sich im Scheitern als Arztin
und in der Hingabe an den Zeugungsakt der «absoluten Mutter» annihert:

Miitterliche Frauen nimlich sind schon als Mddchen dem Manne gegentiber, den sie lie-
ben, selbst gegen jenen Mann, der spater Vater ihres Kindes wird, Mutter; er ist selbst
schon in gewissem Sinne ihr Kind. In diesem Mutter und liebender Frau Gemeinsamen

187  Nach ihrem ersten «unweiblichen» Auftritt in der Rolle der Arztin hat sie damit dem virulenten Wei-
ningerismus gemafS die «Weichheit, Rundung, Unentschiedenheit in der echten weiblichen Gestalt
und Physiognomie» erlangt (Weininger, Ceschlecht und Charakter,123).

188 Weininger, Geschlecht und Charakter, 275.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [


https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

offenbart sich uns das tiefste Wesen dieses Weibestypus: es ist der fortlaufende Wurzel-
stock der Gattung, den die Miitter bilden, das nie endende, mit dem Boden verwachsene
Rhizom, von dem sich der einzelne Mann als Individuum abhebt und dem gegeniber
er seiner Verganglichkeit inne wird. Dieser Gedanke ist es, mehr oder weniger bewuft,
welcher den Mann selbst das miitterliche Einzelwesen, auch schon als Mddchen, in einer
gewissen Ewigkeit erblicken 1aRt, der das schwangere Weib zu einer groRen Idee macht

[.]8

Mit der Schwangerschaft Barbaras beginnt fiir den Erzihler erst recht der Einstieg in
den Erlosungsdiskurs. Wie bei Weininger weitet sich auch ihm angesichts der kiinftigen
Mutter der Blick in eine trostreiche «Ewigkeit»:

[D]a war meine Zukunftssicherheit zu einem grofen Trost erblitht, und ich sah die Land-
schaft und das Cleichnis und den Tod und die irdische Ewigkeit in unserem kurzen Da-
sein, und die Welt war um uns versunken, um in uns zur Ganzheit zu werden (KW 3, 201).

Barbara aber verweigert sich dieser Erlgsungshoffnung, was zum Bruch fithrt. Der Er-
zihler, der ihr als Frau inzwischen vollends den Anspruch auf wissenschaftliche Beti-
tigung abspricht und auch eine «heftige Abneigung gegen jegliches politische Gesche-
hen» bekundet, deutet ihre Verweigerung als «Selbstbetiubung» ihrer wahren Wiinsche
und findet sie nunmehr «durchaus unfraulich» (KW 3, 201). Der Suizid Barbaras voll-
zieht sich daher knapp und im weltanschaulichen Schema folgerichtig als Folge des <un-
natiirlichens politischen Engagements: Die Politik nimmt Barbara das <Frauliche> der
Mutterschaft und damit auch ihr Leben in der Erzihlung, das Mittel entnimmt sie dem
wissenschaftlichen Bereich: «Das Zyankali, das sie verwendet hatte, stammte aus dem
Laboratorium» (KW 3, 202). Die Einmischung der komplexen Systeme Politik und Wis-
senschaftin den einfachen Geschlechterschematismuslassen Barbara, in den Augen des
Erzihlers, ihre matiirliche> Weiblichkeit und ihr Leben verlieren — und ihn seinen per-
sonlichen Trost in der Moderne. Was in Kuppron folgt, ist Kompensation.

Die Bedeutung dieser Episode fiir das Romanfragment ist oft betont worden, wobei
die Bewertung schwankt. Insbesondere Ernestine Schlant hat das narrative Gewicht
betont, weil nur durch die Riickblenden eine «Dynamik der Entwicklung» in die sonst
nur als «Anhiufung von Eigenschaften» existierenden Figuren komme.”® Indem sie
«Brochs aus dualisierten Begriffspaaren zusammengesetztes Ganzheitsdenken» an der
Barbara-Episode nachzeichnen will,” bewertet sie die Episode letztlich als Scheitern
des Autors an seinen Anspriichen:

Anstatt den Roman als Hilfe zur Uberwindung einer vom Faschismus «besessenen» Welt
verstehen zu kénnen, mufd die im Roman gezeichnete Utopie vielmehr als Symptom
der Ausweglosigkeit und Ratlosigkeit gesehen werden, die dem virulenten Faschismus
nichts anderes entgegenzusetzen hatte als einen Riickzug ins Reich der Liebe und in

189  Weininger, Ceschlecht und Charakter, 285.
190 Schlant, Die Barbara-Episode, 216.
191  Schlant, Die Barbara-Episode, 210.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 263

ein gliickliches Familienleben, das sich unbeeinflufdt von dufleren Umstianden in einem

Vakuum zu etablieren und zu halten hitte.'”?

In einer jiingeren Deutung geht Julia Mansour einen anderen Weg und interpretiert die
Episode als Grundlegung der «erweiterten» epistemischen Kategorien der Verzauberung:

[Dliejenige Uberzeugung, die nach vorliegenden Standards gerechtfertigt war, erweist
sich als falsch: Das Kind hatte keine Gehirnerschiitterung. Implizit in Frage gestellt
werden in der Barbara-Episode damit die bestehenden Standards dafiir, was als Recht-
fertiger fiir medizinisches Wissen gelten kann. Allerdings wird nicht die grundsatzliche
Celtung intersubjektivierbarer, propositionaler Rechtfertiger bestritten; nahe gelegt
wird vielmehr die Erginzung dieses Rechtfertigungsmodells durch eines, das auch nicht-
propositionale Rechtfertiger wie Intuitionen bzw. Ahnungen und Befiirchtungen zulasst.
Korreliertistin der Verzauberung der ausschliefdliche Giiltigkeitsbereich propositionaler
Rechtfertiger fiir medizinisches Wissen mit dem Raum «Stadt. Sobald der Erzdhler die-
sen Raum verldsst und sich dem Raum <Land> zuordnet, betritt er eine Zone der erweiter-
ten epistemischen Standards: Wie Barbara verfiigt Mutter Gisson iiber Uberzeugungen,
diesichals wahrerweisen, aber auf Intuitionen, Ahnungen und Befiirchtungen beruhen,
die nichtin propositionale, intersubjektivierbare Uberzeugungen iiberfiihrbar sind.'

Vermittelbar werden diese Interpretationen, indem man erstens an der Regel festhilt,
den Erzihler vom Autor zu trennen, und zweitens den spezifischen Erzahler der Verzau-
berung als homodiegetische Figur des Textes ernst nimmt. Die begrifflichen Dichoto-
mien des Textes mdgen sich mit solchen iiberschneiden, die der Autor in anderen Kon-
texten einsetzt, hier aber werden sie als epistemische Dichotomien einer fiktiven Figur
aus einer individuellen Lebenskrise dieser Figur entwickelt. Das zumal im Rahmen ei-
ner fiktiven Biographie, die manche Merkmale der weltanschaulichen Bildung aufweist:
Krise, Gang in die Einsambkeit, Epiphanie, Ganzheitserfahrungen, eine einfache Basis-
dichotomie, an der die Welt anschaulich wird. Dem Gehalt nach ordnet er sich die Welt
«nach dem letzten Wesen des Geschlechtsgegensatzes», das auch Weiningers «Frage»
ist.”* Entscheidend ist aber, dass sich die Weiningerismen der Barbara-Analepse nicht
nur im Gehalt der ubiquitiren Geschlechterzuschreibungen entladen, also im eigent-
lichen Welt-Modell der Verzauberung, sondern dass das Weltanschauungsschema auch
das Erleben des Arztes qualifiziert. Was Weininger zum epistemologischen Status sei-
ner weltanschaulichen Postulate verkiindet, gilt ebenso fiir den homodiegetischen Er-
zihler der Verzauberung:

Die Notwendigkeit gerade dieser Gegenlberstellung laf3t sich ebensowenig deduzieren,
wie daf Mann und Weib einander entgegengesetzt sind; wie man dies nur sieht und
nicht beweist, so mufl man auch jenes erschaut haben, oder es in der Wirklichkeit wie-
derzufinden trachten, um sich zu iiberzeugen, ob diese dem Schema sich bequem ein-

ordnet.'”

192  Schlant, Die Barbara-Episode, 223.

193 Mansour, «Auf dem goldenen Grund aller Finsternis», 91.

194 Weininger, Geschlecht und Charakter, 385.

195  Weininger, Geschlecht und Charakter, 274f. (Hervorhebung im Original).

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Auch der Erzihler «erschaut» seine Gegensatzpaare, insbesondere im «Ich-Ereignis» in
der einsamen Landschaft des Meeres, wo er die «Welt als ganze» als «Abbild» seiner
Idee erfihrt. Dies alles vollzieht sich wie bei Weininger in einer radikalen Wendung ge-
gen das «spezielle Wissen» der (hier medizinischen) Wissenschaft,"”® vor der der Arzt
schlieRlich in die Provinz flieht, als es ihm im Scheitern der Liebesbeziehung nicht mehr
gelingt, sein Schema noch «in der Wirklichkeit wiederzufinden».

Bevor mit Schlant das Scheitern des Autors postuliert werden kann, ist vor diesem
Hintergrund nach dem Scheitern der Figur zu fragen. Dafiir wiederum ist die «Zo-
ne der erweiterten epistemischen Standards», von der Mansour spricht, erst einmal
konsequent als weltanschauliches Konstrukt dieser Figur zu lesen, das sie auf dem
Scheitelpunkt einer Identititskrise als den <Blick aufs Ganze> 6ffnende Offenbarung
zu empfangen glaubt, wie es in Weltanschauungsliteratur und -romanen topisch ist.
Dieses Konstrukt wird durch die auffillige erzihlerische Analepse auf seine fiktive bio-
graphische Entstehung transparent gemacht. In der gesamten Romanhandlung, die
der Barbara-Episode in der Chronologie der Fabel nachfolgt, wird die in der Liebes-
geschichte erlangte weiningerische Weltanschauung als produktiv auf die Tagebuch-
Niederschrift einwirkender Habitus der Landarztfigur erkennbar. Vor allem erklirt sie
seine Stilisierung des Gisson-Ratti-Konflikts zu einer mythisierten Auseinanderset-
zung um weibliches Demeter-«Mutterrecht» und mannlichen Dionysos-Exzess: Die
epistemischen Standards der geschlechtsspezifischen Modellbildung werden in der
Barbara-Episode fundiert und sind dann in der Verzauberung als «Prinzip der Verein-
heitlichung der Praktiken und Vorstellungen» des Landarztes wirksam, ganz im Sinne
von N. C. Wolfs Interpretation der literarischen Sozioanalyse."’

Die anhand der Barbara-Epiphanie ausgebildete Dichotomie von Minnlichkeit
und Weiblichkeit kehrt also auch in anderen Einteilungen wieder, die der Landarzt in
der Kupproner Handlung vornimmt: neben Demeter-Gisson/Dionysos-Ratti auch als
Gegensatz von Wissenschaft und «Wissen», als Gegensatz zwischen Stadt und Land,
vor allem zwischen Miittern, kiinftigen Miittern und Nicht-Miittern (Gisson, Agathe,
Irmgard). Die mit Barbara verlorene «Ganzheit» (KW 3, 201) sucht er im Heimatkunst-
Schema des vormodern naturverhafteten Dorflebens wiederzuerlangen. Als tagebuch-
schreibender Erzihler der Verzauberung setzt der Landarzt die als Protagonist der
Barbara-Episode subjektiv als Epiphanie erlebten epistemischen Kategorien abso-
lut und beschreibt seine Welt nach ihnen. Von ihnen erwartet er sich weiterhin die
Verwirklichung eines transzendenten Sehnsuchtsziels, das in der «Liebe» zu Barbara
geoffenbart erschien, aber gescheitert ist. Da er seine Lebensprobleme immer wieder
als Zeitprobleme konzeptualisiert, gilt dasselbe auch fir die in der Barbara-Episode
gewonnenen Orientierungskategorien; der subjektive, vermeintliche Durchbruch zu
Erkenntnis und Erlésung steht fiir Erkenntnis und Erlésung der ganzen Welt. Der Er-
zihler bleibt sich darin noch im allerletzten Satz des Textes treu, der, nachdem eine
Erlosung der Welt durch Agathes Entbindung imaginiert wird, lautet: «<Und vielleicht
bin ich bei dieser Geburt [des Welterlosers] dabei gewesen» (KW 3, 369). Darin klingt

196 Vgl.zudiesen Definitionen Weiningers oben 3.2 auf Seite 73.
197  Wolf, Kakanien, 329.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 265

nicht nur die paranoide Nietzscheanerin Clarisse an, die Musil schon im ersten Buch
des Mann ohne Eigenschaften mit dem «Enthusiasmus der eigenen Wichtigkeit» (GW I,
835) und der Erwartung ausgestattet hatte, sie sei es, die «den Erléser der Welt empfan-
gen werde» (GW 1, 660). In dieser Haltung erweist sich im Kontext der Verzauberung die
Modellbildung des Erzihlers, die eine verkleinerte Lebensumwelt auf die «Geschlechter-
frage», den Mythos, auf die Natur und auf die Weltgeschichte extrapoliert, persénliches
Trauma und Zeitkrise konvergieren lisst, einen subjektiven Heilsweg mit dem der Welt
identifiziert, als Denken des Weltanschauungsdiskurses schlechthin. Der Bedarf nach
personlicher Aufwertung durch Dabeigewesensein bleibt am Ende als Quintessenz
seiner Interpretation der Geschehnisse als Sinnstiftung stehen. Indem er den Mikro-
kosmos Kupprons durch die Stimme eines solchen Erzihlers Gestalt annehmen lisst,
schafft Broch einen Grad an Partizipation am Weltanschauungsdiskurs, wie er ihm im
perspektivischen Spiegelkabinett der Schlafwandler nie moglich gewesen wire.”®

«Exakt analysiert der Roman, wie Menschen aus der Unfihigkeit, mit ihrer Einsam-
keit fertig zu werden, zu primitiven Mythologemen Zuflucht nehmen.»"* Dieser loben-
de Befund, der sich so oder ihnlich allenthalben in der Brochforschung findet,** ist
zu differenzieren: Erscheint eine «Analyse» am Ensemble der Kupproner Dorfliguren
noch zweifelhaft, lisst sie sich jedoch an der Figur des Landarztes, der die wichtigste
erzihltechnische Neuerung gegeniiber den Schlafwandlern darstellt, umso deutlicher be-
stitigen — zumindest wenn man die Barbara-Episode, wie hier vorgeschlagen, als Ent-
stehungsgeschichte der Weltanschauung einer «Einzelseele» (KW 3, 383) liest, die sich
in der Folge als Modellbildungsverfahren der gesamten Darstellung Kupprons und sei-
ner Bewohnerinnen und Bewohner konsequent aufprigt. Das bedeutet nun nicht, sich
«die mystischen Meditationen des Erzihlers weg[zu]wiinschen [...], damit man einen
Anti-Heimatroman vor sich hat»*”, aber es bedeutet, konsequent die Tatsache zu be-
riicksichtigen, dass der Erzihler zugleich eine Figur der Erzihlung ist. Der Abschnitt
5.3 wird sich dem daraus resultierenden Scheitern dieser «Einzelseele» im Kontext der
im Bergdorf ablaufenden Faschismusparabel genauer annehmen.

198  Auch im Mann ohne Eigenschaften, Buch Il ist es noch der heterodiegetische Erzahler, der von der Figur
sagt: «Diotima war in Fragen, die ihr personlich nahegingen, nicht abgeneigt, an tberirdische Még-
lichkeiten zu glauben» (GW I, 814). Die Verzauberung hingegen entwickelt diesen Befund konsequent
von innen.

199 Edelmann, Literaturtherapie, 75.

200 Vgl. auch Sandberg, The genealogy of the Massenfiihrer. Hermann Broch’s «Die Verzauberung» as a religious
novel; Michael Mack: The Politics of Sacrifice: Hermann Broch’s Critique of Fascism in «Die Verzaube-
rung». In: Orbis Litterarum: International Review of Literary Studies 55.1 (2000), 15-36; Dehrmann, «Hort
ihr den Regen?»; Mahlmann-Bauer, Die Verzauberung.

201 Paul Michael Litzeler: Dramen. In: Hermann-Broch-Handbuch. Hrsg. von Michael Kessler und Paul Mi-
chael Liitzeler. Berlin: De Gruyter, 2016, 217—-249, hier 222.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

5.2.3 Riickzugsraume im apokryphen Mann ohne Eigenschaften

«Experimente werden zunichst im Kleinen gemacht. Das Experiment ldsst sich aber auf
die Politik iibertragen.»***

Robert Musil ist wie Broch von der Kritik der Vorwurf gemacht worden, im spiten
Mann ohne Eigenschaften eine «Regression» in den Mythos erlitten zu haben. Eine gan-
ze Forschungstradition, insbesondere der 1970er Jahre, beschiftigt sich damit.>® N. C.
Wolf hat Beispiele zusammengetragen und Musils eigene mythenkritische Haltung da-
gegen ins Feld gefithrt.”** Daraus ergibt sich erneut eine jener «doppelten Frontstel-
lungen», die fiir Musils Habitus als selbststilisierter poeta doctus so wichtig sind: Seine
Protagonisten wenden sich «einerseits gegen den «ormodernen> Mythos, dessen ata-
vistische Revitalisierung in der Moderne meist mit einer gefihrlichen Verabschiedung
der Vernunft und ihrer Errungenschaften einhergeht (und dann in den dreiiger Jahren
in die «totale> Katastrophe miinden sollte)». Andererseits aber auch «gegen den allge-
genwirtigen <modernen> Geschiftsgeist, der als Schwundform des Wirklichkeitssinns»
erkenntnistheoretisch dem plattesten Positivismus sowie ideologisch einer lingst ab-
gewirtschafteten Moral Vorschub leistet und eine ganze anthropologische Dimension
des Menschen aufier Acht lisst»*>. Wolfs Lesart liuft auf die strikte Trennung mythi-
scher und mystischer Elemente im Text hinaus, die Musil jeweils fiir ihren Einsatz im
modernen Roman funktional aktualisiert habe: «Im Unterschied zum «ormodernen»
Mythos erscheint Mystik dergestalt keineswegs gebunden an ein mythisches oder gar
ein religioses Weltbild, sondern hat im Gegenteil gerade die Funktion, starre Ideologien
(im Roman etwa die biirgerliche Moral) nachhaltig zu erschiittern. Wihrend also Musils
«moderne> Verwendung mythischer Elemente nur noch dsthetischer Naturist, [...] bleibt
fiir ihn die [...] <mystisches> Erfahrung weiterhin ein konstitutives, ja ein hochst produk-
tives Element der heutigen Welt, die er bekanntlich in seinem grofien Roman geistig zu
bewaltigen suchte.»2%

In Brochs Verzauberung verbindet sich mit dem schriftstellerischen Riickzug auf
«einfachste Gestaltungslinien» (KW 3, 384) der literarische Kniff, mythisches Denken
von der auktorialen auf die personale Ebene umzulagern, ihm eine Vorgeschichte und
ein fiir den Weltanschauungsdiskurs typisches Muster zuzuordnen, und ihm dann mit
dem Bergdorf Kuppron eine itberschaubare Projektionsfliche als Welt> anzubieten. Der
propositionale Gehalt der Erzihlerrede wird damit entschirft und der weltanschauli-
che Modellcharakter seiner erzahlten Welt fiir die Narration funktionalisiert. Auch
bei Broch ist Kritik an einem «Salto riickwérts in den Mythos» nicht weit, muss aber

202  Pott, Kontingenz und Gefiihl, 59.

203 Auch spater finden sich aber Beispiele wie Frank, der einen Punkt in den Fragmenten postuliert,
«an dem Musils den ganzen Roman durchziehende erkenntniskritische Uberlegungen umschlagen
in mystische und letzten Endes in mythische Spekulationen» (Manfred Frank: Remythisierte Erkennt-
niskritik (Robert Musil). In: Gott im Exil. Vorlesungen iiber die Neue Mythologie. I1. Teil. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1988, 315-332, hier317).

204  Wolf, Salto riickwirts in den Mythos, 263.

205 Wolf, Salto riickwarts in den Mythos, 265.

206 Wolf, Salto riickwarts in den Mythos, 267.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 267

bei genauerem Blick auf diese narrative Funktionalisierung in der Verzauberung relati-
viert werden. Wolfs These, dass bei Musil ebenso «weniger die Darstellung mystischer
Zustinde selbst [...], sondern jeweils eine moglichst genaue Analyse der spezifischen
nystikinduzierenden> Konstellationen» im Vordergrund stehen,*”’ behauptet Ana-
loges fiir den Mann ohne Eigenschaften — nur dass statt eines Bergdorfes ein isolierter
Garten zur Projektionsfliche wird. Sie ist daher unter genauer Beriicksichtigung der
Funktion dieses Raums in der Geschwisterhandlung zu priifen.

Fluchtlinien von Buch |

Musil hatte sich frith darauf festgelegt, vom Gesellschaftspanorama, das in Gestalt des
vielschichtigen Figurenensembles an seinem sozial privilegierten Beobachter Ulrich
voriiberzieht, den Schritt in einen kleineren Rahmen zu machen. Das Ende von Buch I
ist bereits durchsetzt von Andeutungen in dieser Richtung, und der Ubergang zu Buch
IT wird als entsprechender Entwicklungsschritt des Protagonisten inszeniert. Nicht
nur die unter Realititsverlust erlittenen Eingebungen Clarisses zeigen die Richtung an:
«[W]as ging sie die <Herde> an, das ungeheure Drama des Einzelnen hatte begonnen!»
(GW 1, 656), auch bei Ulrich kommt auf den letzten Seiten von Buch I etwas in Bewe-
gung, das ihn von der Beobachtung grofRer Sozialverbinde zum «Einzelnen» fithrt.
Nach der Konfrontation mit Clarisse und der Nachricht vom Tod seines Vaters erlebt er
eine gerafft geschilderte Krise. Er reflektiert itber Suizidpline, und in einem kognitiv
geschwichten Zustand 16st sich ihm die eigene Biographie, bislang paradigmatischer
Ausgangspunkt aller seiner Projekte und Utopien, in einzelne Bilder, Assoziationen und
Eindriicke auf:

Er befand sich in einem halben Zustand des Schlafs, wo die Gebilde der Einbildungskraft
einander zu jagen beginnen. Er sah den Lauf einer Waffe vor sich, in dessen Dunkel er
hineinblickte und darin er ein schattiges Nichts, den die Tiefe absperrenden Schatten
wahrnahm, und fiihlte, es sei eine seltsame Ubereinstimmung und ein sonderbares Zu-
sammentreffen, dafd dieses gleiche Bild einer geladenen Waffe in seinerJugend ein Lieb-
lingsbild seines auf Flug und Ziel wartenden Willens gewesen war. Und er sah mit einem-
mal viele solche Bilder wie jenes der Pistole und seines Beisammenstehens mit Tuzzi.
DerAnblick einer Wiese am friihen Morgen. Dasvon der Eisenbahn gesehene, von dicken
Abendnebeln erfiillte Bild eines lange gewundenen Flufdtals. Am anderen Ende Europas
ein Ort, wo er sich von einer Geliebten getrennt hatte; das Bild der Celiebten war verges-
sen, jenes der erdigen Strafien und schilfgedeckten Hauser frisch wie gestern. Das Ach-
selhaar eineranderen Geliebten, einzig und allein ibrig geblieben von ihr. Einzelne Teile
von Melodien. Die Eigenarteiner Bewegung. Gerliche von Blumenbeeten, einst unbeach-
tet iilber heftigen Worten, die aus tiefer Erregung der Seelen kamen, heute diese Verges-
senen iiberlebend. Ein Mensch auf verschiedenen Wegen, beinahe peinlich anzusehen:
er; wie eine Reihe Puppen iibrig geblieben, in denen die Federn langst gebrochen sind.
Man sollte meinen, solche Bilder seien das Fliichtigste von der Welt, aber eines Augen-
blicks ist das ganze Leben in solche Bilder aufgeldst, nur sie stehen auf dem Lebensweg,

207 Wolf, Salto riickwirts in den Mythos, 266.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

nurvon ihnen zu ihnen scheint er gelaufen zu sein, und das Schicksal hat nicht Beschls-
sen und Ideen gehorcht, sondern diesen geheimnisvollen, halb unsinnigen Bildern. (GW
1, 663)

Musil wiederholt hier seine Methode der Bildparataxe, die er im Frithwerk erprobt und
zur Darstellung von Identititskrisen eingesetzt hat.”’® Sein Erzihler kommentiert sie
sogar, indem er Ulrichs Eindriicke als die «geheimnisvollen, halb unsinnigen» Bilder
einordnet, denen das «Schicksal» anstelle klarer Bildungsabliufe gehorche. Fiir den «Ur-
laub»-Nehmer Ulrich, der am eigenen Bildungsroman stets mit Souveranitit und uner-
schopflicher Kapazitit arbeitet, kommt das einem bislang unerhérten Kontrollverlust
gleich. Das Buch scheint in die «sinnlose Ohnmacht aller Bemithungen, deren er sich
gerithmt hatte», miinden zu wollen (GW 1, 663). Diese Ohnmacht fithrt eine Anderung
in Ulrichs Grunddisposition herbei: Sein Selbstgefiihl «ging in einen weicheren und wei-
teren Zustand iiber. Es war eine Auflockerung» (GW I 663f.). Die Semantik stellt einen
Gegensatz zu dem stets als «hart» oder «<mannlich» oder beides beschriebenen Intellekt
des Offiziers, Ingenieurs und Mathematikers Ulrich her. Die metaphorische «Hirte» des
Intellekts hatte ihre Funktion in erster Linie darin, die weltanschaulichen Seifenblasen
der anderen Figuren an sich zerplatzen zu lassen. Mit der «Auflockerung» deutet Mu-
sil nun die Neuordnung dieser Konstellation an. Obwohl er von den iiblichen Relativie-
rungsformeln nicht absieht («und da sich ja weder an den Winden und Dingen etwas
wirklich dnderte und kein Gott das Zimmer dieses Ungliubigen betrat», GW I, 664), gibt
er einer Verinderung im Mann ohne Eigenschaften Dauer, der selbst ein fiir den Sportler
Ulrich bewihrter Appell an «Hirte» nicht beikommen kann:

Ulrich sprang aufund dehnte seinen Korper. Es war etwas darin zurlickgeblieben, das sich
nicht abschiitteln lieR. Er strich sich mit dem Finger (iber die Augen, aber sein Blick be-
hielt etwas von der Weichheit einer einsinkenden Beriihrung der Dinge. Und mit einem
Mal erkannte er in einer schwer beschreiblichen, abstromenden Weise, einfach so, als
verliefSe ihn die Kraft, es [inger abzuleugnen, dafd er wieder dort stand, wo er sich schon
einmal vor vielen Jahren befunden hatte. Er schiittelte lachelnd den Kopf. Einen «Anfall
der Frau Major» nannte er sein Befinden spottisch. (GW |, 664)

Ulrich begegnet erneut seiner Disposition zur Epiphanie, beschrieben, wie bei Brochs
Arzt, als «Weichheit» im Reflex auf eine Liebeserfahrung. Musil lisst das Buch I mit der
unaufgeldsten Konfrontation zwischen Ulrichs «Hirte» und dieser «Weichheit» enden.
Mit dem Aufbruch aus der Stadt geht Ulrichs Vorsatz und die Verheiffung des Romans
einher, die «Weichheit» in Buch II «mit aller Exaktheit» zum Gegenstand zu machen:

Wahrend die Kiihle seine Schlidfen wusch, begann ihn die Abneigung des Europders ge-
gen Gefithlsduselei mit ihrer klaren Harte zu erfiillen, und er nahm sich vor, dieser Ge-
schichte, wenn es sein mfite, mit aller Exaktheit zu begegnen. Und doch hatte er, lange
so am Fenster stehend und ohne Gedanken in den Morgen blickend, auch da noch et-
was von dem blinkenden Vergleiten aller Empfindungen in sich. Er war tiberrascht, als

208 Vgl. Eibl, Drei Frauen; Eibl, «Ich liebe mir sehr Parallelgeschichten»; Marja Rauch: Vereinigungen. Frau-
enfiguren und Identitdt in Robert Musils Prosawerk. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2000.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 269

mit einemmal sein Diener mit dem feierlichen Ausdruck des Frithaufgestandenen ein-
trat, um ihn zu wecken. Er badete, gab rasch seinem Korper einige lebhafte Bewegung
und fuhr zur Bahn.

Ende des ersten Buches (GW |, 664f.)

Die Einlésung dieser Vorausdeutungen auf Buch II sind auch bei Musil mit jenem
Kunstgriff verbunden, den Broch als «einfachste Gestaltungslinien»-Ziehen (KW 3, 384)
bezeichnete: die modellhafte Verkleinerung der erzahlten Welt.

Stadtflucht als Narrativ der Selbsterneuerung

Mit zwolf Kapiteln in der Provinz beginnt Musil das Buch II entschieden in diesem Sin-
ne. Ulrich wird sich dort wandeln, bis er zum gar nicht mehr so verdeckt antimodernen
Bekenntnis bereit ist, den «Urmythos der Gotter» zu suchen (GW I, 723). Damit scheint
er in der Provinzstadt besser voranzukommen als in der modernen Grof3stadt. Voraus-
setzung dafiir ist eine Art Reinigung, die Erben der Lebensreformer im 21. Jahrhundert
wiirden von «Detox» sprechen: In einem vorliufig letzten Bild panoramatischer Dis-
kursabbildung laufen Ulrich «Tropfen allgemeinen Gesprichs, die wihrend der Fahrt
in ihn eingedrungen waren», aus dem Ohr. Dieser «Kupeestimmen» bereinigt, betritt
der Held mit der Provinz auch den «Saugraum der Stille, die auf den Lirm folgt» (GW I,
671), die Einfliisse der Stadt werden buchstiblich aus ihm herausgesogen. Die Wirkung
auf Ulrich tritt unmittelbar ein. Er glaubt, mit einer «ungewohnte[n] Ruhe vor den Au-
gen» plotzlich klarer zu sehen: «Alles Sichtbare war darin stirker als sonst [...]. Auch was
sich bewegte, loste sich vom Ruhenden der Strafle in einer Weise los, wie es in sehr gro-
Ren Stadten nicht vorkommt» (GW I, 671). Die Kontrafaktur zum Beginn von Buch I mit
der tonangebenden «Reichshaupt- und Residenzstadt Wien» (GW I, 9) ist uniibersehbar.
Musils Erzahler weist die Adressaten diskursiv und mit Metaphern auf die raumseman-
tische Anderung gegeniiber der Grof3stadt hin, deren Schilderung zu Beginn von Buch
I noch ganz anders geklungen hatte:

Wie alle grofRen Stadte bestand sie aus Unregelmafligkeit, Wechsel, Vorgleiten, Nicht-
schritthalten, Zusammenstéfien von Dingen und Angelegenheiten, bodenlosen Punk-
ten der Stille dazwischen, aus Bahnen und Ungebahntem, aus einem grofden rhythmi-
schen Schlag und derewigen Verstimmung und Verschiebung aller Rhythmen gegenein-
ander, und glichim ganzen einer kochenden Blase, die in einem Gefaf ruht, das aus dem
dauerhaften Stoff von Hausern, Gesetzen, Verordnungen und geschichtlichen Uberliefe-
rungen besteht. (GW [,10)

Musil sprach davon, dass «auf der ersten Seite des 2ten Bandes» der Augenblick gekom-
men sei, «wo das Geschehen fiir U[lrich] Sinn gewinnt» (B I, 498). Im Werk stellt sich
das folgendermafien dar: Die undeutliche «Blase» der Metropole hat Ulrich nun gegen
einen Ort eingetauscht, in dem er Trennungen und Zusammenhinge schon im Stra-
Renbild klarer zu erkennen glaubt. Statt wie ein komplexes System miteinander inter-
agierender «Rhythmen» ist die Provinzstadt eher wie Ulrichs eigenes, eklektisches Haus
aus Kapitel I/2 aufgebaut: zusammengesetzt aus nicht ganz zusammenpassenden, aber
identifizierbaren Einzelkomponenten: «Diese Stadt hatte eine Geschichte, und sie hatte

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

auch ein Gesicht, aber darin paiten die Augen nicht zum Mund oder das Kinn nicht zu
den Haaren» (GW I, 672). Mit diesen Hinweisen begleitet der Erzihler Ulrichs Ankunft
in der Provinz und lenkt die Erwartungen fiir eine Entwicklung des Protagonisten, der
sich hier auf eine «Klausur von unbegrenzter Dauer» freut (GW I, 674).

Diese Klausur, notabene, ist weder von unbegrenzter Dauer noch eine Klausur. Ul-
rich wird erstens nur fiir eine eng begrenzte Dauer in der Provinz sein und wird diese
Zeit zweitens nicht allein, sondern (unter anderem) «neben seiner Schwester verbrin-
gen [...], als wiren sie die vertrautesten Leute auf der Welt» (ebd.). Der Widerspruch zu
den Daten der Romanfabel macht Ulrichs Vorfreude erst signifikant. Sie verweist of-
fenbar nicht so sehr auf den Zweck des Aufenthalts — Ulrich ist nicht angereist, um sich
klgsterlicher Einsamkeit hinzugeben, sondern um den Sterbefall zu regeln, ein Vorgang,
bestimmt von sozialen Anforderungen, die auch fiir Ulrich ganz und gar nicht mit einsa-
mer Versenkung vereinbar sind —, sondern sie verweist darauf, mit welcher Bedeutung
er die Abreise aus der Stadt selbst auflidt. Dass er ihr die Bedeutung einer «Klausur»
mit der Schwester gibt, stellt die Weichen und markiert, dass in der Wahrnehmung der
Figur etwas Signifikantes vorgeht. Der Tod des Vaters bringt fiir Ulrich mit Agathe einen
experimentellen gesellschaftlichen Neubeginn im Kleinen.?*” Wie fiir Brochs Landarzt
ist auch fir Musils Mann ohne Eigenschaften die Provinz ein Vehikel fir eine besondere
Art der Einsambkeit, von der sich der Held etwas verspricht (der Freude auf die «Klau-
sur» geht der erste Eindruck von provinzieller «Stille» direkt voraus): beim Landarzt ist
es die Einsamkeit mit der alpinen Natur, bei Ulrich die Einsamkeit mit der spiegelbildli-
chen Schwester. In beiden Fillen entfaltet sich fiir die Protagonisten in ihrer jeweiligen
Einsamkeit eine neue Mdglichkeit der Introspektion, und in der Folge ein verinderter
Blick auf die Welt, der, zumindest in der Selbstwahrnehmung der Protagonisten, als Er-
kenntnisgewinn oder immerhin neue, unentfremdete Gefithlserfahrung verbucht wird.
Bedingung ist in beiden Fillen der Weggang aus der (Grof3-)Stadt und die vergleichs-
weise ablenkungslose Konfrontation mit einem anderen — Natur/Schwester —, das die
Introspektion lenkt. Das Zwillingsmotiv, das von den Geschwistern als Rede von den
«siamesischen Zwillingen» explizit gemacht wird, macht die Konvergenz von Geschwis-
tergesprich und Innenschau deutlich. Wenn Ulrich sich also entgegen der Evidenz der
Fabel auf eine Klausur unbegrenzter Dauer freut, so nimmt das schon vorweg, dass die
Schwester Agathe ihm in der relativen Stille der Provinz die neue Qualitit seiner Intro-
spektion erméglichen wird. Damit gibt der Riickzug aus der Stadt fiir Ulrich den Anlass,
seiner neuen «Weichheit» mit neuen Mitteln nachzugehen und daraus neue «Utopien»
zu entwickeln. Das weltanschauliche Schema ist in Stellung gebracht.

Sokonnen sich als zentrales Medium der kontemplativen Weltbetrachtung die «Hei-
ligen Gespriche» der Kapitel 11/11 und I1/12 ergeben, auf die Musil schon mit den ersten
Kapiteln in Buch II hinarbeitet. Das wichtigste Instrument hierbei ist Agathe, und der
Rahmen ist der temporare Wegfall des Stadtlebens: Schon am ersten Morgen scheint die
anfangs zitierte «Stille» im Riickzugsraum die Distanz verringert zu haben, die Ulrich
von seinem Ziel trennt: «Die Stille, die Ulrich umgab, war erfrischend, und der Zustand,
an den er sich erinnert sah, kam ihm nicht so ungewo6hnlich vor wie sonst» (GW I, 687).

209 Vgl. Pott, Kontingenz und Gefiihl, 60.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [


https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 271

Unter diesen neuen Bedingungen wird es ihm moglich, seine Arbeit fortzusetzen, an der
er zuletzt in Kapitel 1/28 gesessen hatte und die in dem Moment unterbrochen wurde, als
ihn die Parallelaktion in Gestalt von Diotima absorbierte: «In dieser Stimmung schlug
Ulrich seine Arbeit auf, die er vor Wochen und Monaten unterbrochen hatte» (ebd.). Die
neue Umgebung fithrt ihn, «gleichsam aus dem Nichts heraus», auf die Frage, «in wieviel
Zustinden Kohlenstoff vorkomme», und von dort aus in einer kithnen Ubertragung auf
das komplexe kohlenstoftbasierte Leben, fiir das er sich besonders interessiert, auf den
Menschen: «Der Mensch kommt in zweien vor. Als Mann und als Frau» (ebd.).?° Musil
verweist hier mit einem weiten Rickgriff auf ein zentrales frithes Kapitel des Romans,
dasanhand einer «Zustandsgleichung des Wassers» vollig parallel zur vorliegenden Pas-
sage die Frage der Inspiration oder Intuition (spezifisch derjenigen Ulrichs) verhandelt
hatte. Inspiration hatte der Erzahler dort definiert als «etwas Unpersénliches, nimlich
die Affinitit und Zusammengehorigkeit der Sachen selbst, die in einem Kopf zusam-
mentreffen» (GW I, 112). Der bedeutsame Unterschied ist, dass Ulrich im frithen Kapitel
sich durch terminologische Assoziationen «gewissermaflen in recht unordentliche Ge-
sellschaft» geraten sah, nimlich in die Ndhe von Weltanschauungssekten, wobei «sich
der Bogen von der Thermodynamik bis zu den Formen des schwirmerischen Spiritua-
lismus spannt, der schlechten Weltanschauung> der Gegenwart»?". Der frithere Ulrich
bricht sein Gedankenexperiment deshalb noch frustriert ab (GW I, 113f.). Nun hinge-
gen nimmt er ganz im Gegenteil seinen — dem fritheren Assoziationsgang parallelen —
intellektuellen Kurzschluss von Aggregatszustinden auf eine anthropologische Dicho-
tomie wie eine Epiphanie an. Nur der Erzdhler deutet leise Kritik an: «Das dachte er
eine ganze Weile, scheinbar reglos vor Staunen, als ob es Wunder was fiir eine Entde-
ckung bedeutete, dafd der Mensch in zwei verschiedenen Dauerzustinden lebe.» Die-
ser «Stillstand seines Denkens» liegt im neuen «Gefithl» begriindet, dem sich Ulrich seit
«kaum mehr als vierundzwanzig Stunden» ausgesetzt sieht (GW I, 687). Damit ist klar:
Als Fortsetzung und Variation des «Gedanken»-Kapitels I/28 verdankt sich in Kapitel I1/3
die neue Richtung, die Ulrichs Denken im Vergleich zum vorherigen Versuch nimmt,
der neuen Bedingung provinzieller «Stille». Die begriffliche «Entdeckung», die er dabei
macht, spiegelt exakt die «Klausur» von Ulrich und Agathe. Sobald die Figurenkonstella-
tion sich von Ulrich als Zentrum der Parallelaktion zur Dyade Ulrich-Agathe verschiebrt,
setzt Ulrichs Denken das Modell minnlich/weiblich fir die Menschheit in Kraft. Sein
Denken spiegelt von nun an das Zusammensein mit Agathe als Mikrokosmos von Mann
und Frau, der modellhaft jene Welt mit enthilt, aus der Ulrich sich zuriickgezogen hat.

Der Anschluss an das Kapitel 1/28 suggeriert einen Fortschritt. Denn Ulrich beginnt,
in der Konfrontation mit Agathe seine Erkenntnisskepsis und den Wiener Abbruch sei-
ner Arbeit zu iberwinden. Exakt die Schwelle, vor der Ulrich im Buch I aus Unbehagen
an der «unordentlichen Gesellschaft» des aporetischen Weltanschauungsdiskurses ge-

210 Auch beiMusil, dersich im Mann ohne Eigenschaften nichtin dhnlicher Breite auf Weininger einlasst wie
in fritheren Texten, ist dessen Grundfrage «<nach dem letzten Wesen des Geschlechtsgegensatzes» do-
minant, sobald der Protagonist mit dem Gang in die Einsamkeit den «Weg» einer weltanschaulichen
Bildung beschreitet. Vgl. Weininger, Geschlecht und Charakter, 385.

211 Vollhardt, «Welt-an=Schauung», 515.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

zogert hatte, tiberschreitet er jetzt zugunsten einer anthropologischen Modellbildung
und fithlt sich dabei «eingesenkt, als ein selbstlos gliickliches Wesen in einem unbe-
schreiblich empfindlichen und irgendwie auch selbstlosen Zustand aller umgebenden
Dinge». Mit Agathe als komplementirer «Gefiihls»-Figur, die Naturseite zur Wissen-
schaftsseite des «siamesischen» «Zwillings»-Paars, entwickelt Ulrich Schritt fir Schritt
ein Modell von «Erlebnisgegensitzen und ihren Sprachbildern» und begibt sich auf die
Spur einer «uralte[n] Doppelform des menschlichen Erlebens», iiber die sich wiederum
zu einer «hinter Urnebeln verborgene[n] Einheit des Empfindens» gelangen lisst (GW I,
688). Die Rollenverteilung ist dem Weltanschauungsroman nicht fremd, wobei nicht die
Aufteilung der Konzepte <Natur> und <Wissenschaft> auf Mann und Frau, sondern nur
die auf ein inzestuds geneigtes Geschwisterpaar neu ist.*? Die Erwartung einer Verei-
nigung der Gegensitze deutet an, dass hier weltanschauliche Klirung verheifien wird,;
es klingt, mit seinen sprachlichen Verweisen auf Unaussprechliches, Uberzeitliches und
Entgrenztes, dabei verdichtig wie die Gefithlserfahrung, die Brochs Landarzt zu verba-
lisieren versucht. Das ist die Grundlage der «heiligen Gespriche», deren Disposition fiir
Musils Erzahlen bis ins Schweizer Exil von bestimmender Bedeutung bleiben wird.

Gefiihltes Wissen aus «heiligen Gespriachen»

Es konnte gezeigt werden, wie in der Verzauberung die im Text betriebene Modellbildung
mit der Stimme einer Person der Diegese enggefiithrt wird und auf diese Weise die pro-
positionale Geltung dieser Modellbildung mit den Mitteln der Fiktion relativiert wird
— ein vertracktes Spiel mit Genettes <deologischer Erzahlfunktion>. Nicht anders ver-
hilt es sich mit den zunehmend als subjektives Pseudowissen markierten Modellen, die
diese Geschwister ohne Eigenschaften errichten.

Die Erfolge, die sich Ulrich von den «heiligen Gesprachen» mit Agathe verspricht,
bestehen darin, das zitierte «uralte» Wissen zu erlangen, indem sie aus ihrer eigenen
«Doppelform» auf eine abstraktere schliefRen und mit ihrer eigenen «Einheit» auch ein
altes weltanschauliches Erlgsungsversprechen einlésen. Wie Brochs Landarzt, der im
Alpendorf endlich den Schritt von den «stillen und winzigen Erfolge[n] der Laboratori-
umsarbeit» (KW 3, 176) in das umfassendere «Wissen» machen will, geht es auch dem
Wissenschaftler Ulrich mit Agathe darum, das vorbehaltliche Wissenschaftswissen zu
tiberwinden, verkorpert im biirgerlichen Spiefler Hagauer mit seinem «soliden klei-
nen Fortschritt» (GW I, 682). Die Geschwister wollen mehr, sie wollen zum universalen
«Glaubenswissen> gelangen, ohne eine verminderte propositionale Geltung konzedie-
ren zu missen. Dass Ulrich diesen Schritt nun selbst gehen will, den er in Buch I noch
an anderen relativiert und ironisiert, verkniipft Musil mit der Rolle Agathes im Mikro-
kosmos. Es ist ein typisch Musilscher Kunstgriff, mit dem er den Gesinnungswandel
zugleich motiviert und relativiert: Die Geschwister «positionieren und inszenieren»*"
sich zeichenhaft als «siamesische Zwillinge», obwohl sie in keiner Form Zwillinge sind,

212 Oftwird die Zuschreibung durch die Eltern der Protagonisten erledigt, vgl. die Analyse von Einhart, der
Ldchler bei Brasch, Moderne— Regeneration—Erlosung, 235.

213 Gerhard Neumann: Androgynie: Zur mythischen Grundformel von Robert Musils Roman «Der Mann
ohne Eigenschaftens. In: Mythen der sexuellen Differenz — Mythes de la différence sexuelle. Ubersetzungen

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 273

und griinden auf dieser behaupteten Einheit, wie ein wiederhergestellter platonischer
Kugelmensch, ihr weiteres Vorgehen.”* Das zeigt auf, wie sich Ulrichs Hoffnung auf
Ganzheit an Agathe kniipft, und macht diesen Vorgang zugleich als einen Akt willkiirli-
cher (Zeichen-)Setzung sichtbar. In der Provinzstadt, wo Ulrich sich den Vertretern des
Weltanschauungsdiskurses duflerlich entzieht, die als Satelliten um die Parallelaktion
kreisen, macht er sich das Projekt der weltanschaulichen Klirung schlieflich zu eigen.
Bekanntlich miissen Erfolge in diesem hochgradig aporetischen Projekt notwendig
subjektiv sein. Es ist daher interessant zu beobachten, wie Musil die Erfolge Ulrichs mit
einer Habitusverinderung seiner Figur verkniipft. Ulrichs Blockaden lésen sich. Die
intellektuelle Stagnation, abgebildet in der aus Buch I liegengebliebenen Arbeit, kann
er, fiir sich selbst iiberraschend, itberwinden: «Aber zu seiner nicht geringen Uberra-
schung brachte er daraufin den wenigen Stunden eines Vormittags alles, was er mona-
telang hatte unberiihrt liegen lassen, bis auf unbedeutende Einzelheiten zu Ende» (GW
I, 720)." Die intellektuelle Produktivitit geht formal einher mit der Aufwertung des
narrativen Diskurses schon vor den Kapiteln der «Heiligen Gespriche»; im bereits weit-
gehend dramatischen Modus heben schon im Kapitel I1/8 lange Dialoge an, die der Er-
zihler demonstrativ nur noch mit Inquit-Formeln im Prisens ausstattet: «Ulrich sagt»,
«Agathe antwortet» (GW 1, 715). Mit dem Tempus ist zugleich der iterative Charakter des
Erzihlten markiert, die wiedergegebenen Dialoge erhalten Beispielcharakter.’® Nach
dem Reigen von Typisierungen, mit denen Buch I des Mann ohne Eigenschaften spielt, er-
weist sich fir Ulrich nun die basalste Typisierung, die ihm zugéinglich ist, und die mit
Weininger einen iiberaus prominenten Vertreter im Weltanschauungsdiskurs hat, als
auferst produktiv: die Abbildung der Welt auf die Dichotomie mannlich/weiblich. An-
ders als bei Weininger oder auch Brochs Landarzt kommt das Modell hier weitgehend
ohne ontologische Festlegungen, antimoderne Phantasien vom ewig Weiblichen oder
Minnlichen, aus. Trotzdem wirkt die Dichotomie bahnbrechend auf Ulrich, der nun
auch einmal eine «grofRe allgemeine Rede» zu halten bereit ist, statt, wie in der Paral-
lelaktion, Reden von anderen mit spitzen Kommentaren platzen zu lassen (GW I, 741).
Agathe dient ihm dabei als Abstraktionsbremse und leitet ihn zur Subjektivitit an:

Die kleine Atempause, die Ulrich in seinen Erklarungen eintreten liefs, war durchaus nur
rednerisch, denn er beabsichtigte, seine Ansichten noch weiter zu entwickeln. Aber Aga-
the, die bisher in derihr manchmal eigentiimlichen lebendig-leblosen Art zugehort hat-
te, brachte das Gesprach durch die einfache Bemerkung planwidrig vorwarts, dafS ihr die-
se Antwort gleichgiiltigwire, denn sie wolle nur wissen, wie es Ulrich in Person halte, und
alles, was man denken kénne, aufzufassen, sei sie auerstande. (GW |, 740)

Die Figur Agathes nutzt Musil hier nicht nur als Parodie der Schwester aus Kleists All-

- Uberschreibungen - Ubermalungen. Hrsg. von Ortrun Niethammer. Heidelberg: Winter, 2007, 101114,
hier110.

214 Vgl. zur Kugelmetapher bei Musil schon vor dem im Mann ohne Eigenschaften virulenten Anschluss an
Platons Symposion: Neumann, Androgynie, 108f.

215 Die «unbedeutenden Einzelheiten» sind allerdings ein fiir die Narration signifikanter Restbetrag, wie
Abschnitt 5.3.3 zeigen wird.

216 Dazu mehrim Folgekapitel.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

mdhlicher Verfertigung der Gedanken, auch wenn die Schwester hier wie dort ohne substan-
zielleintellektuelle Beteiligung die Gedanken des Mannes anregt. Entscheidend ist, dass
sie eine Richtung beitragt: Durch sie geht es mit Ulrichs Diskurs «einfach» und «plan-
widrig», aber eben «vorwirts». Durch die Einfachheit, fiir die in Ulrichs Augen Agathes
Person mitihrer «Jugend, Schonheit und Kraft» (ebd.) einsteht, entsteht die Abweichung
von Ulrichs intellektuellem Plan, und diese Dynamik fithrt den Diskurs schlief3lich vor-
warts. Ulrich gerat durch Agathe von der Abstraktion «in etwas ihn persénlicher Ange-
hendes» (GW I, 741).

Ulrichs Abstraktion trifft im Buch II also produktiv auf Agathes «Vorurteil gegen
allgemeine Untersuchungen» (GW I, 741). Diese Kombination bringt Ulrichs Diskurs
nicht nur im Handlungsverlauf voran (indem sie eine zu abstrakte Verzettelung auf
Personlich-Biographisches umleitet), sondern sie geben ihm auch die Ideen fiir seine
Zuschreibungen auf das binire Schema: die erzihlte Welt des Romans — also die Iso-
lation von Ulrich und Agathe - spiegelt sich in Ulrichs Weltabbildungs-Diskurs — also
die Welt als Abbild von Mann und Frau — und zeigt damit auf, woraus sich der Diskurs
speist. Im Diskurs macht Ulrich den Mikrokosmos der gemeinsamen Isolation, den er
als intellektuell produktiv erlebt, zum Makrokosmos einer Weltanschauung. Musil legt
grofiten Wert darauf, Ulrichs Ideen nicht einfach zu referieren, sondern erzihlerisch
abzubilden, wie sich diese Ideen in der Konfrontation mit Agathe iiber Hindernisse
und Vorstufen hinweg entwickeln und wie sie von der Prisenz der Schwester gesteuert
und inspiriert werden. Die Kapitel der «Heiligen Gesprache» wiederholen noch ein-
mal die beiderseitigen Liebeserfahrungen, die der Einheitssehnsucht der Geschwister
zugrunde liegen, zeigen zuerst Ulrichs Vorsicht und Selbstriicknahmen und zeigen
schlieflich, dass die Musilsche Konstruktion des Geschwisterpaars auf eine Uberwin-
dung der Selbstriicknahmen abzielt. Ganze Kapitel werden Ulrichs langsamer Abkehr
von Ironie und intellektueller Relativierung gewidmet (vgl. GW I, 753; 765). Die Gespri-
che pendeln daher charakteristisch zwischen Subjektivitit, Anekdote und Biographie
und den daraus abgeleiteten allgemeinen «moralischen» Gesetzen. Der Ulrich aus Buch
I will kein Mystiker und subjektiver Weltanschauer sein; in Buch II stellt ihm Musil
zur Uberwindung dieses Unwillens seine Schwester an die Seite, was der Erzihler auch
relativ unumwunden artikuliert: «In diesem Augenblick strémten Ulrichs Gedanken
wieder aus dem Allgemeinen zu ihm selbst zuriick, und er fiihlte die Bedeutung seiner
Schwester» (GW I, 827).

Was er auflerdem fiihlt, ist ein Fortschritt. Er erinnert sich an seinen Plan eines
Weltsekretariats «der Genauigkeit und Seele», mit dessen Hilfe «auch die Leute, die
nicht in die Kirche gehn, wiifiten, was sie zu tun haben», also eine giiltige ethische
Orientierung nach dem Wegfall alter Glaubensgewissheiten erlangen kénnten. Und
obwohl er die Ironie hinter diesem Einfall aus Buch I konzediert, der noch der Satire
der Parallelaktion entstammt, sieht er sich mit seiner Schwester nun ohne Ironie auf
bestem Weg zum einst nur spottisch formulierten Ziel: «<Und doch wiirde uns alles, was
wir zwei bisher gesprochen haben, zu diesem Sekretariat fithren!» (GW 1, 471f.) Ulrich
verspricht sich hier in klaren Worten die «positive> Einlosung dessen, was die <negative
Kritik des ersten Buchs formuliert hat, also das Desiderat auch des Schriftstellers Musil
gegeniiber seiner auf «positives Entwiitrfe wartenden Leserschaft.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 275

Gefiahrdung und Retardierung durch Stadt, Gesellschaft und Politik

Ulrichs Entwicklung mit Agathe und der daraus gewonnene Optimismus dieser Figuren
wird nur in der relativen Isolation der Provinzstadt méglich. Im von Musil zunehmend
politisch gezeichneten Wien ist beides akut gefihrdet, wie auch bei Brochs Landarzt der
Einbruch der Politik die binire Weltordnung fatal durcheinanderbringt. Diesen Gedan-
ken fiihrt das Kapitel 11/1 mit Ulrichs Ankunft bereits ein, und Musil nutzt die daraus
entstehende Spannung fiir Retardierungen und Peripetien. Schon bald nachdem Ul-
rich beginnt, sich erfrischt und erneut produktiv zu fithlen, Reden zu schwingen und
eine neue Ganzheit mit seiner Schwester zu imaginieren, erscheint ein Brief von Claris-
se, der die anderen Handlungsstringe in Latenz hilt, bereits als «Stérung» (GW I, 716).
Der zu Ulrichs Erwartung einer unbegrenzten Klausur in Spannung stehende Hand-
lungsverlauf erzwingt solche Storungen. Auch die Beerdigung des Vaters dient Musil
zur Konfrontation seiner Figuren mit konventionellen Phrasen, die das Wesentliche des
Erlebens eher zudecken als zum Ausdruck bringen (z.B. GW 1, 692f.) und damit Ulrichs
Weltbild storen.

Das provinzielle Zusammenleben ist von vornherein episodisch angelegt und kann
nur von einer Entscheidung der Protagonisten, «ein gemeinsames Leben aufnehmen»
zu wollen, verstetigt werden (GW I, 746). Als das Intervall der gemeinsamen «Klausur»
mit Kapitel I1/12 endet, ist schon vereinbart, dass es in der Stadt irgendwie wieder auf-
genommen werden soll: «[D]ie Geschwister hatten sich zum letzten Abendbrot getrof-
fen; es war vorher ausgemacht worden, dafd ihm Agathe in kurzer Zeit nachfolgen solle,
und sie schitzten diese Trennung etwas ungewif3 auf fiinf bis vierzehn Tage» (GW [,
793). Das kurze Interludium gibt Gelegenheit zur Retardierung. Beide Figuren reflek-
tieren nachtriglich die Bedeutung der gemeinsamen Provinzepisode und kniipfen Zu-
kunftspline an. Bei Agathe verbindet sich mit dem Plan eines gemeinsamen Lebens der
«Gedanke, das Leben aufzugeben», was aber explizit von Suizidgedanken abgegrenzt
wird (GW I, 856) und eher eine «Abkehr von der irdischen Ordnung» (GW I, 857) dar-
stellt. Ulrichs Zuschreibungen an Agathe sind von Musil gleich aufgebaut wie von Broch
die Zuschreibungen des Landarztes an seine Liebesgeschichte: «Wie immer, wenn er an
sie dachte, war ihm zumute, er habe wihrend der in ihrer Gesellschaft verbrachten Zeit
einen anderen Geisteszustand gezeigt als sonst. Er wuf3te auch, daf er leidenschaftlich
wieder in diesen Zustand zuriick wolle» (GW I, 870). Musil nutzt diese reflexive Retar-
dierung ausfithrlich, um auf Ulrichs langsame Umwandlung vom Kritiker zum Vertreter
des Weltanschauungsdiskurses zuriickzukommen. Die Wiederaufnahme seines gesell-
schaftlichen Lebens in Wien gelingt Ulrich nach der Episode mit Agathe nicht mehr. Im
riickblickenden Vergleich erscheint Ulrich alles auf3er der «Einheit» mit seiner Schwes-
ter entwertet. Zur Bekriftigung greift er abermals auf die Mittel des Weltanschauungs-
diskurses zuriick: «Darum schien ihm auch das, was man Wechsel oder gar Fortschritt
der Zeiten nennt, nur ein Wort dafiir zu sein, daf kein Versuch bis dorthin kommt, wo
sich alle vereinen miifiten, auf den Weg zu einer das Ganze umfassenden Uberzeugung»
(GW 1, 872).

Die duferen Bedingungen der Provinz sollen nun auch fiir das Zusammenleben in
Wien reproduziert werden. Der Preis dafiir ist «ein Abscheiden von den meisten leben-
digen Beziehungen» (GW 1, 875). Neue Interaktionen mit den Figuren, die den Stoff

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

der Sozioanalyse von Buch I gebildet hatten, sind demgegeniiber «Riickfille», die zur
«Grabkammer eines Gefiihls, das bis zur Unkenntlichkeit verschrumpft war», werden
(GW I, 878) — jede soziale Begegnung wird zur aktiven Gefihrdung von Ulrichs in der
Provinz aufgenommenem Projekt, aus dem Zusammenleben mit Agathe eine Weltan-
schauung zu gewinnen. Diese Gefihrdung des Mikrokosmos von aufien kulminiert in
der grofRen Sitzung der Parallelaktion, auf die Musil seine Teilpublikation zulaufen lasst.
Hier ist es nicht nur das Sozialpanorama, das in Konkurrenz zum Privatissimum tritt,
sondern erstmals auch die Tagespolitik von 1932. Musil inszeniert in den drei Kapiteln
der grofRen Sitzung ein Wechselspiel zwischen der Verheiflung, die der «siamesische»
Mikrokosmos fiir die Geschwister bedeutet, und Riickfillen, sobald Ulrich sich wieder
der Gesellschaft zuwendet und damit sofort das Potential, das Agathe fiir sein Erkennt-
nisinteresse darstellt, relativiert. Die funktionale Konkurrenz zwischen Agathe und der
Parallelaktion fiir den Roman und fiir Ulrich wird in diesen Kapiteln auf engstem Raum
gestaltet. Agathe soll Ulrichs Modelle im Kleinen vervollstindigen, ohne dass noch ein
Sozialpanorama wie im ersten Buch nétig ist. Nun lisst Musil erstmals tagespolitische
Anspielungen in den Text der Parallelaktion einflieRen:*”” Vélkische Elemente dringen
in die Aktion vor, und zugleich auch der pazifistische Dichter Feuermaul zu deren Ver-
brimung (GW I, 1016). Man spricht vom «Rasseforscher Bremshuber» und der General
raunt vom «niitzlichen Trottel», der sich unschwer als Hitler lesen lisst, der «in anachro-
nistischer Gleichzeitigkeit» in der Handlung von 1914 auftaucht.”®

Die Aufgabe, einen breiten sozioanalytischen Rahmen und zunehmend politischen
Gegenstand «positiv>, also nicht in Form von Weltanschauungssatire, in jenen Mikro-
kosmos aufzunehmen, dem die Figuren zustreben, ist die grofie Herausforderung fir
den Mann ohne Eigenschaften der 1930er Jahre. Musil lisst den Band auf einem veritablen
Clifthanger in dieser Frage enden: Agathe verldsst unvermittelt das soziale Brennglas
der Parallelaktion und geht in Ulrichs Schlésschen. Das Ende des publizierten Romans
lasst in der Schwebe, ob Ulrich, und mit ihm der Roman, sich fir Agathe oder die Paral-
lelaktion, fiir den Salon oder den Riickzug entscheidet.

Fortsetzungsreihen 1932-1936: Der Garten als Reflexionsraum

Die Antwort darauf gibt einerseits Musils Schreibprozess, wie ihn Walter Fanta darge-
stellt hat, namlich als die «Verknotung von Erzihlsubstanz und Schreibprozess» in der
Zuriickgezogenheit des Gartens.”” Andererseits der Text der dreistufigen Fortsetzung
von1932-36,1937-39 und 1939-42.**° Fiir die ersten Fortsetzungen bis 1936 hilt sich Mu-
sil stets noch die Tiir zum Romanende mit Kriegsausbruch und Invertierung des Figu-

217  In Fantas Deutung unter dem direkten «Eindruck der Berliner Ereignisse»; vgl. Fanta, Krieg. Wahn. Sex.
Liebe, 116.

218 Fanta, Krieg. Wahn. Sex. Liebe, 346.

219 FantainGAS5, 420.

220 Vgl. grundlegend zur Periodisierung, die editorisch in GA eingeflossen ist: Fanta, Entstehungsgeschich-
te. Fiir die Zwecke der vorliegenden Arbeit ist die Entwicklung bis 1939 besonders interessant, mit ei-
nem Ausblick auf1942.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 277

renensembles offen,?” das er 1936 letztmalig skizziert. Dies hat jedoch keine Auswir-
kung auf die Bewegungsrichtung der Geschwisterhandlung, die er nach dem Clifthan-
ger des Endes des kanonischen Textes entschieden in die Isolation weiterfithrt. Die in
dieser Zeit entstehenden Kapitel zur «historisch-gesellschaftlichen Rahmenerzihlung»
des Romans dagegen werden «allesamt nicht in die Druckfahnen 1937/1938 aufgenom-
men»**?, Die neuen Komplexe schlucken gewissermaflen die alten: «Die Entwurfsarbeit
Musils bringt Mitte der dreifliger Jahre mit dem Garten- und Tagebuch-Komplex zwei
Substanzbereiche neu in den Roman ein. Beide sind mit extremer erzdhlsyntaktischer
Retardierung verbunden und stellen das Programm der narrativen Verbundenheit der
22 Der bis 1936 erst zo-
gerlich sich andeutenden «Gefiihlspsychologie» wird nach 1936 die Aufgabe zufallen,
den gesellschaftlichen Fokus des kanonischen Teils mit diesem neuen, isolierten Rah-

Komplexe auf eine harte Probe», wie es Walter Fanta formuliert.

men integrierbar zu machen. Musil versucht damit schrittweise, die Konstellation der
dialogisierenden Geschwister iiber den Bereich des Privaten hinauszufithren und mit
Reprisentativitit fiir das Allgemeine und sogar Politische auszustatten.

Im Kapitelprojekt «Beginn einer Reihe wundersamer Erlebnisse» der ersten Fort-
setzungsreihe (Vorstufe der aus Frisés Ausgaben bekannten Druckfahnenkapitel), das
Musil auch als «<Mondrausch» in der Vossischen Zeitung veroffentlichte,”** wird der erste
Schritt dieses Programms sichtbar: der vollzogene Riickzug aus der Wiener Gesellschaft
in Ulrichs Schlésschen.

Sie hatten sich etwas von der Gesellschaft zuriickgezogen, indem sie einige Zusagen, die
sie in Beriihrung mit ihren Bekannten gebracht hatten, widerriefen und neue Aufforde-
rungen ablehnten; aber das war nicht etwa auf Grund eines Beschlusses, ja kaum mit Ab-
sicht geschehn, sondern eher in unbewufStem Uberdruft und Zégern. Sie gingen dafiir in
Theater oder Konzerte, wo sie keine Bekannten trafen, afden in Gasthausern, die ihnen
fremd waren, oder liefen sich von einem Anschlag an einer Strafiensdule bereden, Ver-
gnlgungsstatten zu besuchen, von denen sie sich etwas Unerwartetes versprachen; doch
nahmen sie in dieser Zeit auch noch Einladungen zu Gesellschaften an, ohne dafs etwas
anderes als ihre Unbestimmtheit dariiber entschieden hitte, ob sie annahmen oder ab-
lehnten.

Und gerade bei einer solchen Gelegenheit geschah das, was die Erfiillung ihrer Bestim-
mung einleitete. (GA 5, 44f))

Was vom Erzahler als ein beinahe zufilliges und launisches Meiden der Gesellschaft ge-
schildert wird, gewinnt im Verlauf des Kapitelentwurfs eine «Bestimmung», indem es
den Rahmen eines erotisch aufgeladenen Gefiihlserlebnisses bildet, das die Geschwister
fortan gezielt verfolgen werden: Ulrich nimmt Agathe «bei einer solchen Gelegenheit»
nimlich auf die Arme, was sich in der Wahrnehmung der Figuren zum kérperlichen Aus-
druck des im Gesprich angestrebten Einheitsgefiihls entwickelt. Von diesem Punkt an

221 Vgl. Fanta, Aus dem apokryphen Finale des «<Mann ohne Eigenschaften».
222 FantainGAS, 421.

223 Fanta, Entstehungsgeschichte, 454.

224 Vgl.Fantain GA5, 414.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

verfolgen die Figuren ihren gesellschaftlichen Riickzug nicht mehr nur nebenbei, son-
dern programmatisch:

Undindiesem Augenblick zogen sie sich von fast allem weit zurlick, was ihnen bishin ver-
traulich, wenn auch gleichgiiltig nah gewesen war, doch hatten sie nur mit Miithe erklaren
konnen, was eigentlich vor sich gegangen sei, gerade weil ihre Beteiligung daran viel zu
instandig war, eine Ubertreibung zu dulden. [..] Sie hatten, als sie das Fenster verlieRRen,
Licht gemachtund ihre Tatigkeit wieder aufzunehmen versucht, liefden aber bald von ihr
ab, und ohne daf} sie sich dariiber hatten verstindigen mussen, ging Ulrich an den Fern-
sprecher und entschuldigte ihr Ausbleiben von der Festlichkeit, wo sie erwartet wurden.
(GA5,47)

Der Abbruch gesellschaftlicher Beziehungen, also der radikale Bruch mit Buch I, ist fiir
Musil der entscheidende Schritt beim Fortschreiben des Mann ohne Eigenschaften. Das-
selbe gilt fiir die Teilnahme am 6ffentlichen Zeitgesprach itberhaupt. In die zweite Fort-
setzungsreihe baut der penible Zeitungsleser und Diskursverwerter Musil anlisslich ei-
nes Besuchs von General Stumm den Hinweis ein, dass Agathe und Ulrich nicht nur den
unmittelbaren Kontakt mit dem gesellschaftlichen Leben aufgegeben haben, sondern
auch den mittelbaren der Zeitungslektiire.

Eines Tagssafdder General vor den Ceschwistern und sagte erstauntzu Ulrich: «Ja, liestdu
denn keine Zeitungen?!» Die Geschwister wurden so rot, als hitte sie der gute Stumm in
flagrantiertappt,denn mochteinihrem Zustand auch schon alles mdglich sein, da8 sie es
vermocht hitten, Zeitungen zu lesen, war nicht moglich gewesen. «<Aber, man muf$ Zei-
tungen lesen!» mahnte der General verlegen, denn er hatte da eine unbegreifliche Tatsa-
che aufgedeckt[...]. (GA 5,175)

An die Stelle von Salon und Zeitung tritt nicht nur der General, dem in Musils Entwiir-
fen bis 1939 die Rolle zukommt, den Handlungsstrang der Parallelaktion «im Dreieck
Stumm-Ulrich-Agathe» in Latenz zu halten.?” An ihre Stelle tritt vor allem auch der Er-
lebnisraum des Gartens. Die Ausgangssituation nutzt Musil schon in der ersten Fortset-
zungsreihe zur Betonung und erzihlerischen Ausarbeitung des Gartens als Schauplatz
und Projektionsraum der eingeschrinkten Handlung. Girten als isolierte Refugien vor-
moderner Sinnhaftigkeit entlang der Basisdichotomie Stadt/Land sind, gerade wenn sie
als scharfer Kontrast eine Insel mitten in der Grof8stadt bilden, dem Weltanschauungs-
und Provinzroman nicht fremd.?*® Musil versucht, dieses Motiv in Ulrichs Stadtschloss-
chen unterzubringen, indem er seine Figuren die umgebende Urbanitit zuerst ausblen-
den und dann modellhaft neu konstruieren lisst. Der Garten wird gemif dem weltan-
schaulichen Erzihlschema erst zum Raum radikalen Riickzugs von der Welt und dann
selbst «welthaltigs. Dieses Vorgehen wird fest an die individuelle Entwicklung und sub-
jektive Haltung der Figuren gebunden. Auch als Musil in den Druckfahnenkapiteln der
Aufienwelt in Gestalt des Generals wieder mehr Platz einrdumt, bleibt die Bedeutung

225  Fanta, Entstehungsgeschichte, 505.
226 Vgl.die Beispiele Einhart, der Lichler und Der Weg des Thomas Truck bei Brasch, Moderne—Regeneration—
Erlosung, 228f. und 255f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 279

des Gartens als Riickzugsraum, der Weltanschauung ermoglicht, evident: Ulrich zeigt
sich gegeniiber General Stumm zuerst brennend interessiert an Nachrichten vom Fort-
gang der Parallelaktion, die er «in der Nihe des Tores» entgegennimmt (GA 4, 160). Der
Erzihler legt nahe, dass es Ulrichs «Angst vor den Mondnichten der Seele» ist, die ihn
dorthin zieht (GA 4, 155). Am Ende von Stumms Besuch stellt sich das jedoch als eine
narrative Finte heraus, die den Bezug zum isolierten Gartenraum nur noch bestirkt: «Er
hatte endlich zuriickgefunden, nachdem ihm die Personen und Verhiltnisse, von denen
die Rede gewesen war, so lebhaft den Kopf erfiillt hatten» (GA 4, 249), «so war es ihm
denn auch nicht einmal in den Sinn gekommen, daf} die Personen, an deren Schicksal
er scheinbar wieder so lebhaft Anteil nahm, nicht gar weit von ihm wohnten und alsbald
zu erreichen gewesen wiren. Die wirkliche Beziehung zu ihnen war gelihmt geblieben
wie ein durchschnittener Muskel» (GA 4, 250).

In der behelfsmifiigen Natur des Gartens, in die Musil seine Figuren stellt, kommt
Ulrich die Rolle desjenigen zu, der sich in ihr von seinem Intellekt distanzieren oder
eben hilflos verharren muss, und Agathe die Rolle der «einfachen» Frau, die der Provinz
und der daran traditionell ankniipfenden «Poetik der Einfachheit»** schon naturgemaf
besser entspricht. Dies zeigt Musil mit einer Anspielung auf das Bildungsromansche-
ma. Fir Ulrich haben die bisherigen Grenzerfahrungen das altbekannte Schema noch
nicht durchbrochen und kénnen jederzeit wieder in die biirgerliche Ordnung Wilhelm
Meisters umschlagen, der Ulrich sich eigentlich zu entziehen trachtet:

Aber er hatte schlielich nichts weiter gesagt, als dafs die Verdnderung, die sie ebenso in
sich wie um sich gewahrten, eine voriibergehende und augenblickliche Abweichung von
der dauernd bewihrten Ordnung des Erlebens bedeute. Was sie fiihlten, war das Unge-
wohnliche, was sie dachten, geschah nach einem anderen Grundgesetz als dem der Logik
und Erfahrung, auch die einfachen Erlebnisse glichen darum Biirgerskindern, die in eine
fremde Schauspielertruppe geraten sind. (GA 5, 61)

Agathe, die gemif} Musils Rollenverteilung intellektuell weniger Geschulte, ist demge-
geniiber als in ihrer Wahrnehmung des Gartens und seiner Bedeutung privilegiert aus-
gezeichnet:

Agathe sah mehr. Selbst der Raum, dieser gehaltlose, scheinbar immer sich gleich blei-
bende Wiirfel, war doch wohlverandert. Wennsie die Augen eine Weile geschlossen hielt
und wieder 6ffnete, so daf der Garten unberiihrtinihren Blick trat, als wire er eben erst
erschaffen worden, bemerkte sie unkorperlich und deutlich wie eine Vision, dafd die Rich-
tung, die sie mitihrem Bruder verbinde, unter allen anderen ausgezeichnet sei: der Gar-
ten «stand» um diese Linie, und ohne daf sich an den Baumen, Wegen und anderen Stii-
cken der wirklichen Umgebung etwas gedndert hatte, wovon sie sich leicht (iberzeugen
konnte, war alles auf diese Verbindung als Achse bezogen und dadurch in einer sichtba-
ren Weise unsichtbar verandert. (Ebd.)

Entsprechend, und damit weist Musil die Herkunft seiner Gartenwelt aus dem Provinz-
roman besonders deutlich aus, erscheint sie Ulrich nun besonders «natiirlich» und ge-
radezu «biurisch»:

227 Mecklenburg, Erzdhlte Provinz, 59.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Agathe verlief? jetzt ihren Gartenstuhl und stand eine Weile unschlissig, indem sie |3-
chelnd auf ihren Bruder blickte, der noch im Genuf einer schlemmerisch ausgereckten
Lage war; sie streckte ihre Beine und klopfte mit kleinen Schlagen ihrer Hinde ihren Rock
zurecht. Jede einzelne dieser Bewegungen hatte eine Art baurische Schonheit, einfach,
gesund, gedankenlos, und zwar durch Zufall oder vielleicht, weil sie plotzlich in einer so
natirlichen Art munter geworden war, das Haar fiel in einem Zacken zur Seite, und ir-
gendein Hintergrund verband ihr Bild wie eine Stufe mit der Welt. (CA 5, 64)

Das Programm des Provinzromans, dessen sich sowohl Broch als auch Musil bedienen,
ist es, einer verkleinerten und vereinfachten Welt modellhaft Reprisentativitit fur die
komplexe duflere Welt zu verleihen. Dieses Programm bearbeitet Musil im nichsten
Schritt mit dem Kapitelprojekt «Hinter dem Gartengitter». Wieder ist es Ulrich, der
den Garten episodisch als Gefingnis empfindet und in Verweise auf eine konkrete, nicht
«allgemeine» Aufienwelt ausbricht:

Aber in manchen Augenblicken war die gewagte Abseitigkeit auch ihm zuviel und das
nétigte ihn dann nicht sowohl zu einem ruhig-ausgleichenden Fiihlen fiir das allgemein
und behutsam Menschliche, als vielmehr zu einer ebenfalls wunderlich erregten Be-
schaftigung mit dem Dasein und Fernsein anderer Menschen. Darum sprang er jetzt
auch auf, nahm den Arm seiner Schwester und bewog sie, mit ihm den Garten zu durch-
streifen. Die nachgiebige Natiirlichkeit des Arms beruhigte ihn, als er sie fiihlte. Er sagte
trotzdem: «In diesem Augenblick kimpfen Menschen um ihr Leben. Stiirme treiben
Schiffe. Lawinen reifSen Wilder mit, samt allem, was darin ist!» Er sagte es blof}, um die
Stille der Liebe zu sprengen. Er fuhr fort: «lm Norden endet jetzt die Polarnacht, und
den Menschen bereitet es Freude, dafs sie sich zum erstenmal wieder auseinanderregen,
nachdem sie monatelang aneinandergeschmiegt waren!» (GA 5, 67)

Diese Zeilen entstanden in der ersten Jahreshilfte 1933, als Musil in der Berliner Pen-
sion Stern die Machtergreifung der Nationalsozialisten, den Reichstagsbrand und
Strafenschlachten beobachtete.??® Vor diesem Hintergrund verweist Ulrich mit seinen
unverfinglichen, ahistorischen Beispielen von Stiirmen und Lawinen noch auf ganz
andere, tagespolitische Gewalten, die im Garten seines Schlésschens zwar unsichtbar,
aber mitgemeint sind. Stiick fiir Stiick entfaltet Musil in seinem Entwurf Moglichkei-
ten, wie die Provinz des Gartens auch fiir das «Dasein und Fernsein anderer Menschen»,
sprich fur die Zeitgeschichte, Relevanz behalten kann, um auch ohne direkte Anspie-
lungen auf Hitler im Ergebnis «die Historie (des Vorkriegs) und die Schreibgegenwart
(vor Hitler/unter Hitler) in anachronistischer Gleichzeitigkeit darstellen zu konnen»*?.
Der Garten gewinnt neben seiner Funktion als Riickzugsfestung auch die eines Beob-
achtungspostens:

Sie fithlte wiahrend dieses Gedankens dort, wo sich Ulrichs Fingerspitzen hart in ihren
Arm senkten, fiinf wilde weltliche Quellen springen, trotz des versonnenen Zustands,

228 Im Oktober 1934 spricht Musil davon, in seine Geschwisterisolation «das Verhéltnis von Ethik und Po-
litik einzubeziehn» (B 1, 627).
229 Fanta, Krieg. Wahn. Sex. Liebe, 346.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 281

worin sie sich im ganzen befand und, wie immer, nahmen die beiden noch eine Wei-
le den Weg an die Grenzen ihres Cartenreichs. Wenn sie des Gitters ansichtig wurden,
dahinter die Strafde ihren abwechslungsreichen Inhalt vorbeiwalzte, gingen sie, von den
Biaumen gedeckt, nahe heran und blieben darauf bedacht, ihr Versteck nichtaufzugeben.
Ohneihr Wissen beobachtete Menschen gewahren meisteinen blo tierhaft lebendigen
Eindruck: so kamen Menschen vorbei, in lebhaftem Gesprach, das man nicht horte, und
Menschen, die mit ihrem eigenen Gesicht allein waren, alle merkwiirdig damit beschaf-
tigt, auf ihren FiiRen zu gehn, und wenn sie fuhren, bildhaft in eigenem Gefahrt zurecht
geriickt oder aus den Fensterrahmen der Strafienbahn blickend, waren sie abermals an-
ders. (GA5, 67f)

Das ganze Kapitelprojekt liuft darauf hinaus, eine Beziehung zwischen dem abge-
schlossenen «Gartenreich» und der aufien liegenden Welt zu plausibilisieren — somit
auch auf der Ebene der Autor-Adressaten-Beziehung dem naheliegenden Vorwurf mys-
tischer Nabelschau und biedermeierlicher Innerlichkeit, im Text als «Beschiftigung mit
dem lieben Ich» ironisiert, etwas zu entgegnen.”° Eine Ebene dieser Entgegnung ist
das Bild der vom Gartenversteck aus wie ein Forscherpaar die Menschen auf der Strafe
beobachtenden Geschwister.?! In diesem Bild wird die Abgeschlossenheit des «Garten-
reichs» zur Voraussetzung dafiir, etwas sehen zu kdnnen, was sonst unsichtbar bliebe,
da die Menschen ihren «tierhaft lebendigen Eindruck» nur preisgeben, wenn Ulrich
und Agathe sie «ohne ihr Wissen» beobachten. Das Bild der Geschwister auf Beobach-
tungsposten wird erginzt durch den Diskurs des Erzihlers, der dieselbe Beziehung ein
weiteres Mal ausdriickt:

Somit war manches von dem, was die Geschwister aneinander kennenlernten, auch an
der veranderten Beziehung wiederzufinden, die sie zur Welt hatten. Der Blick ihrer Au-
genschien weiterin «das Andere» hinein zu reichen als sonst, die Bewegungen liefRen ein
weiches Ausschwingen zuriick: eine unbezeichenbare persénliche Reichweite war grofer
geworden. So man davon sprechen konnte, dafd sie in dem Gefiihl taumelten, sie seien
fiir einander von Geburt auserkoren, war dem nun auch ein befreites Empfinden fir die
Schonheit der anderen und der ganzen Welt taumelnd an die Seite gekommen. (GA 5,
70f)

In der «verinderten Beziehung» zur Welt behauptet der Erzihler einen Erkenntnis-
mehrwert der von den Figuren erlebten affektiven Verinnerlichung auch fiir die Au-
Renwelt: Indem diese Beziehung ein «Empfinden fir die Schonheit der anderen und
der ganzen Welt» freisetzt, das im Bild der genauen Beobachtung aus dem Versteck
seine Entsprechung findet, ist dem Roman der Weg geebnet, der Zweisamkeit der Ge-
schwister eine nach aufien gerichtete Erkenntnisfunktion zuzuschreiben. Genau diesen

230 Musil kommentiert am 18. Juli 1934 gegeniber Klaus Pinkus, er setze «das Geschwisterpaar mit
Menschen- und Naturwelt» auseinander (B 1, 617); zehn Tage vorher erwihnt er gegeniiber Franz Blei
«eine Menge von Nebenblicken ins Soziale, Religiose usw.» (B, 615).

231 Im Neuansatz «Sonderaufgabe eines Gartengitters» heifit es, noch etwas deutlicher den
anthropologisch-objektivierenden Anspruch hervorhebend, «die Strafle mit ihrem abwechs-
lungsreichen Menscheninhalt sehen» (CA 5,152).

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Schritt vollzieht der Erzdhler am Ende des Kapitelentwurfs. Hier wird die belichelte
«Beschiftigung mit dem lieben Ich» ausdriicklich als Beschiftigung mit den Geset-
zen der Welt im Kleinen verstanden und aus diesem Projekt heraus legitimiert. Die
schrittweise Herleitung von Reprdsentativitit, die Konzeption des «Gartenreichs» als
Mikrokosmos zu zweit ist damit vollzogen:

[Dlas Ich dieser beiden Menschen war von Anfang an so sehr kein eigenhiuslerisch zu-
friedenes, sondern ein weltbeschwertes, in seiner Ich- und Andernliebe auf allerhand
Zweifel gefiihrtes, dafd auch ihre heftigste Beschiftigung mit sich selbst fastimmerinihr
Cegenteil ausging und sich verflochten und verloren in die Verhiltnisse der Welt fiihlte.
(GA'5, 74f)

Ein solches sukzessives Aufladen des Riickzugsraums mit Bedeutung fiir die «Verhilt-
nisse der Welt» entspricht dem literarischen Programm, das sowohl Musil als auch
Broch verfolgten. Der Riickzug aus der Parallelaktion bei Musil, aus dem Grof3stadt-
panorama bei Broch, wird zwar betont, bedeutet jedoch keinen eskapistischen Riickzug
vom Anspruch, gesellschaftlich relevanten Text fiir die Gegenwart zu produzieren. In
beiden Texten, der Verzauberung ebenso wie der Fortsetzung zum Mann ohne Eigenschaf-
ten, wird das Programm ausformuliert, an einfachen Verhiltnissen die Verhiltnisse
der Welt zu studieren. Broch schreibt dieses Programm seinem gescheiterten Intellek-
tuellen zu, Musil seinem in der Geschwisterbeziehung gewandelten Protagonisten. In
ihrer selbstgewidhlten Abgeschiedenheitisolieren sich die Protagonisten beider Romane
erst von den komplexen gesellschaftlichen Beziigen, um sich dann - aus einer gefiihlt
privilegierten Beobachterposition — zu deren Fixpunkt zu erklaren.

Von hier aus macht sich Musil, textgenetisch gesehen, an die Zusammenfithrung
des «Gartenreiches» mit den «Verhiltnissen der Welt». Und das heif’t vor allem: an die
Integration letzterer in ersteres. Diese Funktion iibernehmen in den Fortsetzungsrei-
hen bis 1936 die ersten Vorstufen zur «Gefithlspsychologie». Hier wird mit anthropolo-
gischen Generalisierungen ein Ubergang von den Beobachtungen im Kleinen des «Gar-
tenreichs» zum GrofRen der duleren Welt geschaffen. Den Kulminationspunkt (mit Mu-
sil: die «Klimax»; Mappe 1/4, 14) dieser Entwicklung bildet der Kapitelentwurf « Warum
die Menschen nicht gut, schon und wahrhaftig sind, sondern es lieber sein wollen», in
dem die Konzepte von Musils politischer Essayistik der 1930er Jahre mit dem Riickzugs-
szenario des Mann ohne Eigenschaften im weltanschaulichen Modell konvergieren. Was
Fanta als die «dialogisierte Form einer urspriinglich als essayistische Einschaltung ge-
dachten sozialethischen Erérterung» bezeichnet,?** spielt nun mit der Form des Dialo-
gessays, der eine beliebte weltanschauungsliterarische Form fiir die dsthetisierte Dar-
stellung religiéser und politischer Themen war.>*?

Musils Entwurf von Ende 1933/Anfang 1934 zeigt, wie aus der Verkleinerung der er-
zihlten Welt im selbstgewahlten Exil der Geschwister eine literarisch vermittelte An-

232 FantainGAS, 423.

233 Ich verdanke den Hinweis Barbara Befllichs unverdffentlichtem Monographieprojekt zu den spaten
literarischen, religiosen und weltanschaulichen Schriften von Peter Altenberg, Leopold von Andrian,
Hermann Bahr, Richard Beer-Hofmann, Felix Dérmann, Hugo von Hofmannsthal, Felix Salten, Richard
von Schaukal und Arthur Schnitzler.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 283

thropologie mit Zugriff nicht nur auf den historischen Rahmen des Romans, sondern
auch auf aktuellste Zeiterscheinungen der Schreibgegenwart gewonnen werden kénn-
te. Er setzte damit «sein Programm fort, die Kriegsausbruchsstimmung von 1914 mit
den aktuellen Vorgingen im Deutschen Reich in eins zu setzen»?** Den Schliissel stellt
dabei wieder ein Modell dar, das Ulrich durch die Umstinde seines Zusammenseins mit
der Schwester vermittelt wird und das er daraufthin im Dialog von der Idee bis zum Ver-
sprechen universaler Sinnstiftung entwickelt. Die Passage steht in unmittelbarem Zu-
sammenhang mit den Geschwisterdialogen zum Thema «Ich- und Andernliebe», denn
gleich zu Beginn wird der Anschluss zur dort entwickelten Liebes- und Eifersuchtsse-
mantik zwischen den Geschwistern hergestellt. Daraus gewinnt Musil hier den Uber-
gang zu einer neuen, vom eifersiichtigen Ulrich aus dem «Stegreif erfundenen» Mo-
dellabbildung des menschlichen Lebens. Es sind die «Fiir-Minner» SchmeifRer, Lindner
und Meingast, zu denen Ulrich sich selbst in Kontrast stellt, und die zugleich auf einer
weiteren Bedeutungsebene den Zugriff des Modells auf faschistische und nationalso-
zialistische Tagespolitik illustrieren. Die Erzihlerstimme fundiert den Begriff in einer
Kritik des Weltanschauungsdiskurses:

Das menschliche Leben ist anscheinend gerade so lang, dafs man darin, wenn man fiir
etwas lebt, die Laufbahn vom Nachldufer zum Vorginger zuriicklegen kann und dabei
kommt es fiir die menschliche Zufriedenheit weniger darauf an, wofiir man lebt, als da
man (berhaupt fiir etwas zu leben hat: ein Nestor der deutschen Weinbranderzeugung
und der Pionier einer neuen Weltanschauung geniefien aufler dhnlichen Ehren auch
noch den gleichen Vorteil, der darin besteht, dafk das Leben trotz seinem fiirchterlichen
Reichtum keine einzige Frage enthilt, die nicht einfacher wiirde, wenn man sie mit ei-
ner Weltanschauung, aber auch ebenso, wenn man sie mit der Weinbranderzeugung in
Verbindung bringt. Ein solcher Vorteil ist genau das, was man mit einem neueren Wort
Rationalisierung nennt, nur werden dabei nicht Handgriffe rationalisiert, sondern Ideen,
und wer vermdchte nicht schon heute zu ermessen, was das bedeutet. Noch im gerings-
ten Fall ist dieses Leben <Fiir etwas> mit dem Besitz eines Notizbuches zu vergleichen,
worin alles eingetragen und Erledigtes ordentlich durchstrichen wird. Wer das nicht tut,
lebt unordentlich, wird mit den Dingen nicht fertig, und wird von ihrem Kommen und
Gehen geplagt; wer dagegen ein Notizbuch hat, gleicht dem 6konomischen Hausvater,
derjeden Nagel, jedes Stiick Gummi, jeden Fetzen Stoff aufhebt, weil er weif}, dafd ihm
solcher Fund eines Tags in der Wirtschaft dienen wird. (CA 5, 202f.)

Darin spiegelt sich der kritische Bezug auf <Weltanschauungs, den Musil seit den 1920er
Jahren in den Notizen und Essays entwickelt hatte. Der Begriff wird in diesem Sinne
im Zusammenhang mit banaler «Rationalisierung» genannt, worunter der Erzihler ei-
ne pedantische Reduktion von Erscheinungen auf das versteht, was Musil die «fertige
Weltanschauung» (KA, Mappe I1/1, 8)**° genannt hat, die keine Dichtung vertriige. Fiir
solche Pedanterie steht in der Fortsetzung nicht nur Lindner, sondern auch der schon
im kanonischen Text eingefithrte Hagauer. Damit bewegt sich der Text als auktoriale

234 Fanta, Krieg. Wahn. Sex. Liebe, 120.
235 Vgl.oben 3.4 auf Seite 100.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Ironisierung beispielhafter Figuren einerseits im Rahmen dessen, was der kanonische
Roman an Weltanschauungssatire bereits geboten hatte. Der Entwurf und die Figur Ul-
rich gehen aber dariiber noch hinaus. Zum einen wird hier ein Bezug von diesem Welt-
anschauungsproblem zu den Massenbewegungen der Zeit hergestellt, was unschwer als
politische Anspielung und Riickgriff auf das Finale von 1932 mit seiner Hitler-Referenz
erkennbar wird:

Ein solches biirgerliches <Fiir etwas>, wie es als Zusammenfassung wiirdigen Schaffens,
oft auch als Steckenpferd oder heimliches Plinktchen, das einer bestandig im Auge hat,
von der Viterzeit Giberliefert worden, stellte aber damals eigentlich schon etwas Veralte-
tes dar, denn eine Neigung ins Grof3e, ein Hang zur Entwicklung des Fiir etwas Lebens in
machtigen Verbdnden hatte sich bereits an seine Stelle gesetzt. (Ebd.)

Musil schreibt hier nicht nur dem Romantext das Problem seines eigenen Veraltens als
historischer Roman ein. Mit der Erkenntnis, dass das «Fiir etwas Leben» sich zeitge-
mifer auf «michtige Verbinde» zu beziehen habe, wechselt der Erzihler zuriick ins
Priteritum und damit vom Gnomischen wieder zu Ulrich. Und tatsichlich geht es im
Folgenden um die Bedeutung der Passage fir Ulrich. Sie erlangt den Status einer aber-
maligen Epiphanie. Und zwar geschieht das gerade in dem Moment, in dem Ulrich die
eben zitierte Anwendbarkeit seines Stegreif-Modells auf das politische Zeitgeschehen
erkennt. Musil markiert den Augenblick wie so oft mit einem kithnen Vergleich:

Dadurch gewann das, was von Ulrich im Scherz begonnen war, unter dem Sprechen
ernstere Bedeutung. Die Unterscheidung, die er getroffen hatte, verlockte ihn vor un-
erschopfliche Aussichten, und wurde fiir ihn in diesem Augenblick zu einer von jenen,
an denen die Welt wie ein durchschnittener Apfel am Messer auseinanderfillt und ihr
Inneres darbietet. (Ebd.)

Zusammengefasst: Das kritische Potential einer sozialkritischen Reflexion, deren ers-
ter Teil so auch im kanonischen Text denkbar wire, erhéht sich in Ulrichs Augen durch
den expliziten Aktualititsbezug, der fiir die Adressaten des Romans als Bezug zur Ak-
tualitit von 1933/34, nicht nur von 1914 erkennbar ist. Sie wird doppelt funktionalisiert:
als binire Weltdarstellung und als Diskurs einer fiktiven Figur, die dadurch zu einer
Peripetie gefithrt wird. Indem Ulrich dieses Erklirungspotential seines Begriffspaars
Fir/In schlagartig klar wird, bekommt die Begriffsbildung den Status einer Offenba-
rung, erzihlerisch untermauert durch den poetischen Vergleich. Weltanschauungskri-
tik, politische Anspielung und die nach Mustern des Weltanschauungsdiskurses epi-
phanisch ablaufende Sinnstiftung Ulrichs laufen auf engstem Raum zusammen. Musil
liefert damit ein einschlagiges Beispiel fiir seinen Versuch, bei der «Weltgestaltung im
Roman» auf «Welt-an=Schauung contra Weltanschauung» zu setzen.*® Die Vorausset-
zung daftir ist an dieser Stelle die Verkleinerung der «Weltgestaltung» auf eine Handvoll
Figuren und auf eine Dialogsituation, aus der heraus (Ulrich wird durch seine Eifer-
sucht motiviert) die itberlegene «Welt-an=Schauung» durch Ulrich konstruiert werden

236 Vgl.oben 3.4 auf Seite 99.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Ekstasen der Unvernunft: Weltanschauungslaboratorium der Fragmente 285

kann. Daraus wird sich in spiteren Entwicklungsstufen des Textes die «Gefithlspsycho-
logie» entwickeln, in deren hheren Abstraktionsstufen die tagespolitischen Anspielun-
gen schliefllich ganz aufgehen.

Agathes Rolle in der Dialogkonstruktion ist es, Ulrich insistent vom «Fiir» auf das
«In» zu lenken, also weg von der Kritik an den rationalisierten Gesten einer zur Kon-
vention geronnenen Weltanschauung, und hin zu den eigentlichen letzten Werten:
«Was ist dieses In?> forschte Agathe nachdriicklich» (GA 5, 206). Ulrich «zuckte die
Achseln» und formuliert eine begriffliche Anndherung, die einerseits an den zur Ge-
schwisterhandlung gehérenden Geschlechterdualismus ankniipft, andererseits bereits
auf die Gefiihlspsychologie der spiteren Textstufen vorausweist («Konvex- und Kon-
kaverleben»; ebd.). Und in einem letzten Schritt des Kapitels fithrt nun Ulrich selbst
die tagespolitische Relevanz seines Konzeptes aus, das sich zugleich stark an Brochs
System von «Wertsystemen» anlehnt.

«[..] Vielleicht ist die Erklarung aber auch einfach in der Psychologie zu finden; denn je-
der Affekt tragt den Totalitatsanspruch in sich, allein zu herrschen und gleichsam das In
zubilden, worin alles andere getaucht sei, kein Affekt vermag sich aber lange in der Herr-
schaftzu halten, ohne sich schondadurch zuverandern, und so verlangter geradezunach
widerstrebenden Affekten, sich an ihnen neu zu beleben, was ein ziemliches Spiegelbild
unseres unentbehrlichen Firist—Genug! Gewiflist das eine, daR alles gesellige Leben aus
dem Fiirentsteht und die Menschheit ein Zweckverband ist, scheinbar fir etwas zu leben;
sie verteidigt diese Zwecke unerbittlich; was wir heute an politischer Entwicklung sehen,
sind alles Versuche, an die Stelle der verlorenen religiosen Gemeinschaft andere Fiir zu
bringen, das Fiir etwas leben des einzelnen Menschen ist mit der Hausvater- und Goethe-
zeitzurlickgeblieben, die biirgerliche Religion der Zukunft wird sich vielleicht begniigen,
die Massen zu einem Glauben zusammenzufassen, wobei der Inhalt des Glaubens vollig
wird fehlen kdnnen, um desto michtiger das Gleichgerichtetsein werden wird —»

Es war zweifellos, da Ulrich einer Entscheidung der Frage auswich, denn was kiimmerte
Agathe die politische Entwicklung! (CA 5, 206f.)

Fiir Musils Schreiben und fiir die textgenetische Lektiire seiner Romanfragmente leis-
tet die Passage dreierlei. Sie zeigt zum einen, wie Musil sein Postulat «Weltanschau-
ung contra Welt-an=Schauung» literarisch zu gestalten versucht: Direkt aus der Weltan-
schauungskritik gelangt Ulrich zu einem scheinbar iiberlegenen Konzept der Weltdeu-
tung. Sie postuliert des Weiteren, dass Ulrichs Kritik- und Sinnstiftungsversuche sich
nicht nur durchaus auf politisch-historische Ereignisse beziehen, sondern von Ulrich
sogar erst dann als besonders (sogar: epiphanisch) erhellend betrachtet werden, wenn
ihm diese Reichweite klar wird. Und sie verweist drittens, iiber die Figur Agathes, auf
die Zukunft dieser utopischen Triade: Nach der Polemik und dem eigenen Gegenent-
wurf muss als drittes die «<Entscheidung der Frage» kommen, das heif3t die Bestimmung
und letztlich Darstellung des undarstellbaren «In», das bei Broch «Wertziel» und in der
Weltanschauungsforschung «weltanschauliche Klarung> heifdt. Dass Agathe sich so em-
phatisch nicht um die «politische Entwicklung» bekitmmert und mit dem von Ulrich
erreichten Niveau der Diskussion so offenkundig unzufrieden ist, entspricht ihrer eng
zugeschnittenen Funktion fir die Erzihlung: von der Kritik ins <Positive> iiberzuleiten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Thr Anspruch als Vertreterin des <Positiven> ist, das macht der Entwurf mit dem aller-
letzten Satz klar, dass sich das ersehnte triadische Modell nur erfiillen kann, wenn die
Figuren nun auch tiber diese politische Ebene noch hinausgelangen. Der spiter voll ent-
wickelte schematische Dreischritt der «Gefithlspsychologie»-Kapitel — bestehend aus (1)
Einheitserlebnis, (2) Theorie, (3) Gesprichen und Tun - ist hier schon angedeutet,?” zu-
sammen mit dem von Agathe reprasentierten und aktivvorangetriebenen Anspruch, die
weltanschauliche Ganzheitshoffnung mége sich im dritten Schritt erfiillen.

Musil geht mit dieser Rolle Agathes so weit, dass er sie im Entwurf «Krisis und Ent-
scheidung» der zweiten Fortsetzungsreihe Selbstmordabsichten hegen lisst, weil Bona-
dea als «Ritckfall» in die isolierte Welt der Geschwister eingedrungen ist:

Als es hell war, hielt sie ihm mit emporgestrecktem Arm den kleinen Kamm entgegen,
und was sie nicht sagte, las erinihren Augen. Ulrich hatte leugnen kdnnen; es ware wohl
nicht wahrscheinlich gewesen, den Fund durch Unordnung als eine Hinterlassenschaft
aus fritheren Zeiten zu erkldren, doch hitte es vielleicht die unmittelbare Wirkung ab-
gefangen und geschwicht: aber die Reue war schon ganz weit in ihm durchgekommen,
und er machte keinen Versuch zu leugnen.

Agathe bezwang sich und hérte ihm mit einem bestirzten Lacheln zu. «Bist du denn auf
Bonadea eifersiichtig? fragte er sie und wollte ihr Gesicht streicheln, um den Vorfall ins
Scherzhafte zu ziehn. Agathe fadte aber seine Hand und hielt sie fest, ehe sie von ihr be-
rihrt wurde. [...]

Ohne einen Augenblick iberlegen zu miissen, erinnerte sich Agathe, wo sie ihr Gift be-
wahre, und stand auf, es zu holen. Die Moglichkeit, das Leben mit seinen Ambivalenzen
zu beenden, befreit die ihm innewohnende Freude. (GA 5, 258ff.)

Die Uberwindung der topischen «Krisis» fithrt zur «Entscheidung» zur gemeinsamen
Reise, und, im Fall des Scheiterns, zum Doppelselbstmord.?*® Agathe ist das Medium,
das die weltanschauliche Krise in Klirungsversuche umsetzt. Statt die Pline zum Ro-
manende weiterzufithren, die er zuletzt 1936 anfasst, baut Musil die Bedeutung der hier
entwickelten Geschwisterkonstellation aus und schreibt sich in ihr fest, indem er ihr
immer mehr Bedeutung einschreibt. Der Mikrokosmos wird textgenetisch stirker de-
terminiert und wichtiger: «<Wie weit reicht schon Beginn einer Reihe wunderbarer Er-
lebnisse, ja bereits Heilige Gespriche. Bleibe dir der ungeheuren Retardierung bewuf3t.
Vertrete sie und itberwinde sie!», appelliert Musil an sich selbst (KA, Mappe 11/2, 2).

So gelangt der Text in die «Verknotung» der Zwischenfortsetzungskapitel von
1937-39 und der Genfer Neuansitze.”’

237 Vgl. Fanta, Entstehungsgeschichte, 500.

238 Dasvon Musil bis 1936 vorgesehene tatsichliche Ende wird diesen Plan der Geschwister nicht umset-
zen. Geplant ist die Geschwisterhandlung von Musil als «ein im voraus schon zum Miklingen verur-
teiltes experimentum crucis» (B I, 661). Agathe gibt sich der Liebe hin und Ulrich geht in den Krieg,
aber «durchaus nicht mit Uberzeugung» (KA, Mappe 11/7,122) —laut Musil ein «Allerweltsschicksal» (B
I, 614) in hartem Kontrast zu Ulrichs geistigen Ambitionen.

239 FantainGAS, 420.

hittps://dol.org/10.14361/9783839449967-006 - am 14.02.2028, 07:46:1 - [



https://doi.org/10.14361/9783839449967-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

