
 

Jacques Derrida 

 

 

DASEIN ALS MITSEIN? 

 

Fünf Jahre nach Derridas Tod kam der Literaturwissenschaftler Miller in seinem 

Buch For Derrida darauf zu sprechen, dass dieser in seinen philosophischen 

Diskussionen nicht nur einen einzigartigen Ansatz bezüglich des Politischen und 

der Frage nach einer Gemeinschaft formuliert hatte, sondern auch eine viel radi-

kalere Position einnahm als andere ihm nahestehende Philosophen. Während 

diese am Begriff der Gemeinschaft festhielten, so setzte er bis zu seinem zuletzt 

gehaltenen Seminar Das Tier und der Souverän alles daran, darauf hinzuweisen, 

dass sich das Mitsein mit all seinen begrifflichen Wendungen (Gemeinschaft, 

Gesellschaft, Staat, Brüderlichkeit, Freundschaft, politeia, Stadt, Politik, Wir 

usw.) selbst dekonstruiert.1 

In diesem Zusammenhang erinnerte Miller an die Konversationen, die Ferra-

ris in den 1990er Jahren mit Derrida führte. In einem dieser Gespräche wies Der-

rida darauf hin, dass er keine Bedenken bezüglich dessen habe, was Blanchot als 

eine uneingestehbare Gemeinschaft und Nancy als eine entwerkte Gemeinschaft 

bezeichneten. Im Großen und Ganzen gab es seitens Derrida kaum Vorbehalte 

gegen die Konzepte, die von Blanchot und Nancy vorgelegt wurden und in de-

nen die Gemeinschaft jeweils als eine derer vorgestellt wird, die nichts mit-

einander gemeinsam haben. Jedoch stellte sich Derrida die entscheidende Frage, 

warum beide überhaupt noch am Begriff der Gemeinschaft festhielten. Warum 

sollte das als Gemeinschaft bezeichnet werden, was von ihnen als Gemeinschaft 

beschrieben wurde? Hat das, was Blanchot und Nancy beschrieben haben, über-

 

1   Vgl. Miller 2009, S. 104, 120 und 180. Die Texte von Miller Derrida Enisled und 

„Don’t Count Me In“: Derrida’s Refraining, auf die hier verwiesen wurde, erschie-

nen bereits im Jahr 2007 in einer jeweils ersten Fassung. Vgl. Miller 2007a und Mil-

ler 2007b. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

haupt noch etwas mit einer Gemeinschaft, mit dem Begriff der Gemeinschaft zu 

tun? „Why call it community?“2 

 Für Derrida war es von Bedeutung darauf hinzuweisen, dass er stets davor 

zurückschreckte und zögerte, den Begriff bzw. das Wort Gemeinschaft zu ver-

wenden. Die Gemeinschaft war für ihn immer etwas Gemeinsames, etwas Ge-

eintes, etwas, das als Eines oder als eine Einheit auftritt. Jedoch scheinen nun 

diese Gemeinschaft bzw. dieser Kommunismus, um die es Blanchot und Nancy 

ging, alles andere als eine Einheit zu sein. 

 In diesem Zusammenhang wies Miller mit Bedacht darauf hin, dass nicht 

nur Blanchot und Nancy das menschliche Zusammenleben als eine Gemein-

schaft beschrieben, in der deren Teilhaber und Teilhaberinnen nichts Gemeinsa-

mes miteinander haben, sondern dass die Überlegungen Heideggers, Batailles, 

Levinas’, Lacans, Agambens und Lingis’3 auch in diese Richtung gingen. Derri-

da sah am Festhalten des Begriffs Gemeinschaft dennoch etwas Bedenkliches, 

was im Folgenden eingehender diskutiert werden soll. 

Warum verwendeten Blanchot und Nancy für das Konzept eines Zusam-

menseins ohne ein Zusammensein den Begriff Gemeinschaft? Derridas Unbeha-

gen, das sich am Begriff der Gemeinschaft festmachte, mag daher rühren, dass 

auch Autoren wie Blanchot, Nancy und Agamben der Tradition der Politischen 

Philosophie in all ihren inhärenten Brüchen näherstanden, als sie es selbst ver-

muteten. 

 Um Derridas radikalen und singulären Ansatz zu erläutern, griff Miller zu-

nächst auf Heideggers These zurück, dass sich das menschliche Dasein, die Exis-

tenzialität des Menschen, nur als ein Mitsein verstehen lässt. Auch wenn Hei-

degger der traditionellen Philosophie des Politischen vorwarf, staats- bzw. ge-

sellschaftstheoretisch zu arbeiten, wodurch sie nicht in der Lage sei, die Politeia 

der griechischen Philosophie und damit das menschliche Zusammenleben in des-

sen Existenzialität zu verstehen, so formulierte er dennoch ein eingängiges und 

vielfach rezipiertes Konzept der Gemeinschaft, die ursprünglich ist. Grosser 

sprach sogar davon, dass das Dasein für Heidegger eine „Existenz als Ko-

Existenz“4 war, auch wenn diese nie die Form oder die Struktur einer Ansamm-

lung oder Zusammenfassung einzelner Individuen mit einer gemeinsamen men-

talen, kulturellen, juristischen oder machtpolitischen Ordnung annimmt. Das Da-

sein galt Heidegger stets als ein ursprüngliches Mitsein. So verstanden, ist der 

Mensch von Anfang an in seiner Welt mit Anderen zusammen, auch wenn sie 

 

2   Derrida, Ferraris 2002, S. 25. 

3   Vgl. Lingis 1994. 

4   Grosser 2015, S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 169 

 

nicht zugegen und abwesend sind. Mit dieser Zuschreibung eines kollektiven 

bzw. kommunitären Existentials, das Heidegger dem Dasein attestierte, erstellte 

er ein undifferenziertes Konzept von Gemeinschaft. Darauf wies auch Nancy 

wiederholt hin.5 

 Im Gegensatz zu vielen theoretischen Positionen, die sich mit der ursprüng-

lichen, kommunitären Existenz des Menschen beschäftigten, sei es Heideggers 

Mitsein oder andere Ansätze der Politischen Philosophie, ging Derrida nicht von 

einer Gleichsetzung von Dasein und Mitsein aus. Deren Annahme einer kol-

lektiven Einheit, die durch einen souveränen Akt zustande gekommen sein soll, 

die sich historisch, kulturell oder mental entwickelt hat und als eine Leistung des 

Bewusstseins6 verstanden wird bzw. sich auf eine sprachliche, biologische oder 

geistige Gemeinsamkeit bezieht, misstraute er und lehnte diese ab. 

 Um seine Ablehnung zu formulieren, griff Derrida auf die zwei folgenden 

Argumente zurück: 1.) Wenn Heidegger das Dasein auch für ununterscheidbar 

vom Mitsein erklärte und als ein und dasselbe bezeichnete, so musste er dennoch 

einräumen, dass das Dasein nur allein, quasi individuell sterben kann. Das Da-

sein kann nicht zusammen mit Anderen oder für Andere sterben. Das Dasein 

kann dem Anderen das Sterben nicht im Geringsten abnehmen. Heidegger 

schrieb: „Das Sterben muß jedes Dasein jeweils selbst auf sich nehmen.“7 In der 

Diskussion von Dasein und Mitsein bei Heidegger griff Derrida auf eine Unter-

scheidung zurück, die Montaigne zwischen dem einsamen Sterben und einem 

Sterben mit oder für andere traf.8 Bezogen auf Heideggers Argumentation, ent-

hält Derridas Einwand eine fundamentale Brisanz, da Heidegger den Sinn des 

Daseins im Vorlauf zum Tod festmachte: D.h. einerseits argumentierte Heideg-

ger mit einer Gleichsetzung von Dasein und Mitsein, andererseits unterschied er 

zwischen einem Dasein und dem Mitsein und zwar genau in jenem Moment, in 

dem es ihm um den Sinn des Daseins und somit um das Sterben des Daseins 

ging. Derrida wies darauf hin, dass Heidegger in seinen Beschreibungen, in de-

 

5   Vgl. Nancy 2012a, S. 126f. 

6   Gerhardt unternahm in seiner Untersuchung Öffentlichkeit. Die politische Form des 

Bewusstseins den Versuch, den politischen Raum der Öffentlichkeit nicht als einen 

Ort der Versammlung oder als eine Ansammlung von Individuen zu beschreiben, 

sondern als eine Leistung des menschlichen Bewusstseins: „Öffentlichkeit ist das 

Bewusstsein der Politik, und das beruht auf dem individuellen Bewusstsein, mit dem 

sich jeder auf seine Weise immer schon im öffentlichen Raum bewegt.“ Gerhardt 

2012, S. 293. 

7   Heidegger 1984, S. 240. 

8   Vgl. Derrida 2013, S. 25 und Derrida 2014a, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

nen er von einer Unterscheidung von Dasein und Mitsein sprach, nie das Prob-

lem der Trauer bzw. das des Sterbens mit Anderen oder für Andere ansprach.9 

2.) In enger Beziehung zu diesem argumentativen Einwand Derridas steht schon 

Levinas’ frühzeitig erhobener Einspruch gegen Heideggers Prämissen von einer 

Gleichsetzung des Daseins mit dem Mitsein und seiner Vorstellung von einer ur-

sprünglichen Kollektivität als Mitsein bzw. Mitwelt. Diesen Aspekt griff Derrida 

wiederholt auf. In seinen Publikationen kam er immer wieder auf die Trauer, auf 

die Trauer um den Tod des Anderen und auf den absolut Fremden zu sprechen. 

Zum Existenzial des Mitseins führte hingegen Heidegger in Sein und Zeit aus: 

„Die Anderen besagt nicht soviel wie: der ganze Rest der Übrigen außer mir, aus 

dem sich das Ich heraushebt, die Anderen sind vielmehr die, von denen man 

selbst sich zumeist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist. Dieses Auch-

da-sein mit ihnen hat nicht den ontologischen Charakter eines Mit-Vor-

handenseins innerhalb einer Welt. Das Mit ist ein Daseinsmäßiges, das Auch 

meint die Gleichheit des Seins als umsichtig-besorgendes In-der-Welt-sein. Mit 

und Auch sind existenzial und nicht kategorial zu verstehen. Auf dem Grunde 

dieses mithaften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon immer die, die ich mit 

den Anderen teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit 

Anderen. Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.“10 

 Derrida argumentierte später bezüglich Heideggers Mitsein, dass das Da-

sein als Mitsein keine Trauer um den Anderen kennt und in diesem Sinne auch 

keine Fragen zur Ethik, zum Handeln und zur Verantwortung zulässt. Dieser Ar-

gumentation nicht unähnlich, hielt Levinas schon im Jahr 1951 in einer für ihn 

wegweisenden Publikation, die den Titel Ist die Ontologie fundamental? 

(L’ontologie est-elle fondamental?) trägt, fest: „Die Beziehung zum Anderen ist 

[…] nicht Ontologie.“11 

 

9   Vgl. Derrida 2014a, S. 21. In seiner Trauerrede, die Derrida anlässlich des Todes 

von Levinas am 27. Dezember 1995 hielt, kam er auf den Tod des Anderen, den Tod 

des Freundes und auf eine Ethik zu sprechen, die bei Levinas einer Ontologie und 

jeder Politik zuvorkommt. In dem Zusammenhang verwies Derrida auf eine Vorle-

sung, die Levinas in den Jahren 1975 und 1976 hielt und den Titel Der Tod und die 

Zeit trug, in der sich Levinas mit Heideggers Sein zum Tod und einer Verantwor-

tung des Überlebenden beim Tod des Anderen auseinandersetzte. Vgl. Derrida 

1999b, S. 12ff und Levinas 2013, S. 22ff.  

10  Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original). 

11  Levinas 1983, S. 113. Vgl. auch Miller 2009, S. 110ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 171 

 

 In diesem kurzen Text vermerkte Levinas, dass es ein „gewagtes Unterfan-

gen“12 ist, den scheinbar evidenten und unabweisbaren Umstand in Frage zu stel-

len, dass alles Seiende, wenn schon nicht kausal, so doch ontologisch mit-

einander in Beziehung steht. Levinas’ radikale Frage begnügt sich bei weitem 

nicht damit, die Erkenntnisfähigkeit und Erkenntnisleistung eines wahrnehmen-

den bzw. vernunftbegabten Subjekts zu problematisieren. Levinas’ Projekt ist in 

der Hinsicht radikaler, da er die Beziehung zwischen den seienden Dingen und 

Menschen in Frage stellte. Er warf die Frage auf, ob es denn überhaupt möglich 

ist, dass Seiendes ontologisch und existenziell mit anderem Seienden in Bezie-

hung steht und zwar allein schon aufgrund des Daseins. 

 Der zeitgenössischen Philosophie, insbesondere der heideggerschen Fun-

damentalontologie hielt Levinas zugute, dass sie nicht mehr der Annahme folgte, 

dass die Wahrheit des Seins mit einem Bewusstsein von Wirklichkeit oder mit 

Verfahren der Vernunft zusammenfällt. Fundamentalontologie bedeutet bei Hei-

degger, dass das Ontologische mit der Faktizität des menschlichen Daseins zu-

sammenfällt und sich nicht an einer Bewegung des Geistes, an dessen Vernunft, 

misst. Sein als Sein zu verstehen, heißt da zu sein und im Diesseits zu existieren. 

Levinas resümierte die Errungenschaften der Fundamentalontologie wie folgt: 

„Der ganze Mensch ist Ontologie. Seine Wissenschaft, sein Gefühlsleben, die 

Befriedigung seiner Bedürfnisse und seine Arbeit, sein gesellschaftliches Leben 

und sein Tod sind Artikulationen des Seinsverständnisses oder der Wahrheit. 

[…] Unsere gesamte Zivilisation fließt aus diesem Seinsverständnis, sei es auch 

in der Weise des Seinsvergessen. Die Wahrheit ist nicht, weil es den Menschen 

gibt. Es gibt die Menschheit, weil das Sein überhaupt von seiner Erschlossenheit 

untrennbar ist, weil es Wahrheit gibt, oder weil, wenn man so will, Sein einsich-

tig ist.“13 

 In diesem Sinne muss sich das Denken nicht mehr als eine hellsichtige und 

vernünftige Einsicht erweisen, vielmehr geht das Denken über jede Intentionali-

tät und jede Form der Erkenntnis hinaus. Levinas formulierte: „Denken heißt 

nicht mehr betrachten, sondern sich engagieren, inbegriffen sein in dem, was 

man denkt, Mittäter sein. Das Denken ist das dramatische Ereignis des In-der-

Welt-Seins.“14 

 So versteht sich das Denken in der Fundamentalontologie nicht als Aufklä-

rung und Aufhellung, wobei alles Unverständliche und jedes Nichtverstehen als 

ein defizitärer Modus des Verstehens zu werten wäre. Vielmehr erweist sich das 

 

12  Levinas 1983, S. 103. 

13  Levinas 1983, S. 105 (Hervorhebungen im Original). 

14  Levinas 1983, S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Denken bei Heidegger als ein Seinsverständnis, das auf keiner Verstehbarkeit 

beruht. Für ihn beruht das Verstehen des Daseins auf dessen Ereignis, auf dessen 

Seinsakt, auf der Tatsache, das Sein ist. In dieser Erschlossenheit und Entschie-

denheit des Seins gehören alle Beziehungen ins Sein, auch die Beziehungen zu 

den Dingen und anderen Seienden, die auch mit da sind. In diesem Sinne ist das 

Dasein Beziehung, d.h. Mitsein. 

 Mithin ist bei Heidegger die Beziehung zum Anderen im Sein – im Ontolo-

gischen – so begründet, dass es weder eine Handlung noch eine Geste geben 

muss, um mit den Anderen in Beziehung zu kommen. Heideggers Mitsein ist 

nicht ethisch. Das Mitsein ist nichts anderes als Beziehung. Die Beziehung von 

Sein zu Sein vollzieht sich nach Heidegger weder durch ein Entdecken, eine Be-

gegnung, eine Anrede, ein Begreifen oder Ergreifen, noch durch irgendeine an-

dere Handlung, wie zum Beispiel durch einen friedfertigen oder gewalttätigen 

Akt. Das Dasein, das wesenhaft als ein Mitsein zu verstehen ist, wird nicht durch 

ein Verfahren der Erkenntnis bestimmt, um als ein Subjekt anderen Subjekten in 

der Welt gegenüberzustehen. Vielmehr sind die Anderen stets mit dem Dasein 

da und lassen sich nicht von einem Subjekt als andere Subjekte oder Objekte be-

stimmen. Heidegger schrieb: „[…] die Anderen sind vielmehr die, von denen 

man selbst sich zumeist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist.“15 

 Das Dasein ist bei Heidegger als ein Mitsein „wesenhaft umwillen Ande-

rer“16 da. Als dieses Mitsein geht es dem Dasein um sich selbst. Es ist entschie-

den und entschlossen da in seiner Existenz: Es ist da, um da zu sein. Das Mitsein 

kann sein und lässt sich sein. In diesem Sinne verstanden, ist das Mitsein ein 

Seinlassen. Jahre später sprach Heidegger von einer Gelassenheit des Seins.17 In 

der Entschlossenheit des Daseins, in der es dem Dasein um sich selbst und damit 

auch immer um die Anderen geht, liegt das Verstehen des Mitdaseins. Levinas 

präzisierte und führte aus, dass sich bei Heidegger die Beziehungswelt des Mit-

einanderseins unabhängig von Formen, Mitteln und Techniken der Wahrneh-

mung, zu der auch das Entdecken und Begreifen gehören, herstellt. Jedoch warf 

Levinas die Frage auf, ob unsere Beziehung zu Anderen und mit Anderen ein 

Seinlassen sein kann.18 Kann die Beziehung zu Anderen auf ein ontologisches 

Verstehen, auf ein Seinsverstehen, reduziert werden, das ohne Rede, ohne Anre-

de, ohne Gruß, ohne Adressierung auskommt? In diesem Zusammenhang stellte 

er sich die Frage „Ist derjenige, zu dem man spricht, schon im vorhinein verstan-

 

15  Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original). 

16  Heidegger 1984, S. 123. 

17  Vgl. Heidegger 1985b. 

18  Vgl. Levinas 1983, S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 173 

 

den in seinem Sein?“ und beantwortete sie mit den Worten: „Durchaus nicht. 

Der Andere ist nicht zunächst Gegenstand des Verstehens und danach Ge-

sprächspartner. Beide Beziehungen fallen zusammen. Anders gesagt: Vom Ver-

stehen des Anderen ist seine Anrufung untrennbar.“19 

 Worauf Levinas mit seinem Einspruch aufmerksam machen wollte, waren 

zumindest zwei Momente: 1.) „Die Sprache zeichnet eine ursprüngliche Bezie-

hung vor“,20 eine Beziehung zwischen Menschen, zu den Anderen, zum absolut 

Fremden, zu Gott und zum Tod. Levinas hat wiederholt darauf hingewiesen, 

dass er zwischen dem Gesagten und dem Sagen der Sprache unterschied. Wenn 

es nun um die Beziehung geht, die die Sprache vorzeichnet, dann geht es dabei 

um das Sagen der Sprache, das hierbei die Linien der Beziehung zieht. Diese 

Beziehung wird durch die Sprache mittels eines Rufes, einer Anrufung vorge-

zeichnet, die beide stets schon ein Antworten sind. Jeder Ausdruck der Sprache – 

ob als Information, als Argument, als Behauptung oder als Aussagesatz – ergeht 

mit einem Gruß, mit einem Anruf und einem Aufruf; und jeder Ausdruck der 

Sprache gehorcht unvermeidbar einem Modus des Antwortens und der Verant-

wortung. In einem Gespräch betonte Levinas: „Tatsächlich habe ich innerhalb 

des Gespräches immer das Sagen und das Gesagte unterschieden. Daß das Sagen 

ein Gesagtes enthalten muß, ist eine Notwendigkeit der gleichen Ordnung wie 

die, welche einer Gesellschaft Gesetze, Institutionen und gesellschaftliche Be-

ziehungen auferlegt. Aber das Sagen bezeichnet die Tatsache, daß ich dem Ant-

litz gegenüber nicht einfach dabei verbleibe, es zu betrachten, sondern ihm ant-

worte. Das Sagen ist eine Art, den Anderen zu grüßen, aber ihn zu grüßen meint 

bereits, ihm zu antworten.“21 2.) Wenn Sprache Beziehung vorzeichnet, so spielt 

sich das Ereignis der Sprache nicht auf der Ebene des Verstehens ab.22 Der Aus-

druck der Sprache lässt sich nicht auf ein Verstehen zurückführen. Das Sprechen 

der Sprache lässt sich weder darauf reduzieren, einen Gedanken zu kommunizie-

ren, der von dem Seienden ausgesprochen wird und von den anderen Seienden 

verstanden wird, noch zirkuliert die Sprache in einem ihr vorausgesetzten Seins-

verstehen, in dem alles Seiende in einer gemeinsamen Welt miteinander verwo-

ben ist. Das, was an der Sprache nicht auf etwas Informierendes reduziert wer-

den kann, lässt die Sprache nicht informieren. Sie ist weder ein Instrument, das 

von den Subjekten in einer gemeinsamen Welt mit Objekten benutzt wird, noch 

gibt sie den Sprechenden und Hörenden eine gemeinsame Welt zu verstehen, in 

 

19  Levinas 1983, S. 110f. 

20  Levinas 1983, S. 111. 

21  Levinas 1986, S. 67 (Hervorhebungen im Original). 

22  Vgl. Levinas 1983, S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

der die verschiedenen Individuen und Gegenstände miteinander vernetzt sind. 

Das Sprechen einer Sprache garantiert weder eine gemeinsame Welt, noch ga-

rantiert das Sprechen eine Übersetzbarkeit zwischen den Sprachen oder inner-

halb einer Sprache.23 Weder vermittelt bzw. übermittelt Sprache, indem sie ver-

ständlich spricht, noch sagt oder verheißt sie uns eine Welt. Die Sprache gibt in 

einer Stummheit des Aufrufs nichts zu verstehen. Sprache ist nach Levinas keine 

Sage, die ein Seinsverstehen ermöglicht, wie Heidegger es vermutete. Der Ruf 

im Sprechen der Sprache gibt nichts an, spricht nicht, und dennoch zeigt sich 

nach Levinas ein Verlangen. Das, was sich mit der Sprache abzeichnet, ist eine 

Beziehung, eine unverstandene, diachrone Beziehung des Antwortens und der 

Verantwortung. Levinas vermerkte hierzu: „Schon vor aller verstehenden Teil-

nahme an einem gemeinsamen Inhalt besteht der Ausdruck darin, die Gemein-

samkeit herzustellen, und zwar durch eine Beziehung, die auf das Verstehen 

nicht zurückgeführt werden kann.“24 

 Trotz seiner vehement vorgebrachten Ablehnung des Mitseins, das von 

Heidegger als das ursprüngliche Seinlassen eines sich verstehenden Miteinan-

derseins formuliert wurde, hielt Levinas an Begriffen wie „Gemeinschaft“25 und 

„Gemeinsamkeit“ (communauté bzw. socialité) fest. Er legte jedoch Wert da-

rauf, dass diese Gemeinschaft keine Voraussetzung für Sprache ist. Nach Le-

vinas basiert Sprache auf keinem Grundverständnis, auf keiner Art von voraus-

gesetzter oder gegebener Gemeinschaft. Sprache ist vielmehr auf nichts begrün-

det, was ihr vorausgesetzt und miteinander geteilt werden kann. Der Sprache ist 

weder eine Gemeinschaft noch eine Welt mit Sprechenden und Bezeichneten 

gegeben. Ihr ist nichts gegeben, das mit ihr zu teilen oder mitzuteilen wäre. Sie 

 

23  In einer Notiz zum Grus bei Celan notierte Hamacher: „Die Sprache spricht nicht uns 

und wir sprechen nicht die Sprache, sondern wir sprechen aus der Sprache und ihren 

Mutationen und sprechen uns aus ihr heraus […]: wir sprechen aus dem Aus der 

Sprache, ihrem unzugänglichsten Innern. Jedes Wort bleibt ein Rebus, in dem ande-

re und wieder andere und auch keine Wörter sedimentiert sind, es kommt darauf an, 

diese Rebus immer aufs Neue einer anderen Bewegung auszusetzen.“ Hamacher 

2003, S. 113 (Hervorhebungen im Original). 

 Mit Hinweis auf Celans fünftes Segment der Stimmen seines Gedichtbands Sprach-

gitter, kam Hamacher in seiner Untersuchung auf die Worte Grus und Gruß zu spre-

chen. Der Grus/s ist die Sprache der Mutation, mit der die Sprache die Sprechenden 

und ihre Stimmen in einer unabsehbaren Bewegung in Schutt und Ruß verwandelt, 

in ein Miteinander, das ohne Mit, ohne sich und ohne Anderes ist. 

24  Levinas 1983, S. 113. 

25  Levinas 1983, S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 175 

 

erst ist es, die eine Gemeinschaft vorzeichnet, die zu kommen wäre. Bei Levinas 

heißt es: „Die Beziehung zum Anderen ist also nicht Ontologie. Dieses Band mit 

dem Anderen, das sich nicht auf seine Vorstellung, sondern auf seine Anrufung 

zurückführt, wobei der Anrufung kein Verstehen vorausgeht, nennen wir Reli-

gion. Das Wesen der Rede ist Gebet.“26 

 Auch gegen diese Gemeinschaft innerhalb der Grenzen der Religion und 

der Ethik formulierte Derrida seine Vorbehalte: schon frühzeitig in dem Aufsatz 

Gewalt und Metaphysik,27 später in der Schrift Eben in diesem Moment in diesem 

Werk findest du mich.28 Auch wenn es nicht um eine natürlich gegebene, um eine 

staatsrechtlich hergestellte oder um eine ontologisch verstandene Gemeinschaft 

geht, so stellen sich dennoch in einer Gemeinschaft – die sich in einem ethischen 

Akt generiert, mit einem Gruß, mit einem Ruf, in einem Gebet – die Fragen nach 

der Gewalt, dem Geschlecht, der Gerechtigkeit und der Fremdheit. Derrida hat in 

seiner Levinas-Lektüre wiederholt die Probleme angesprochen, die er mit dem 

Antlitz, mit einer religiösen Bindung und einer Ansprache hat, auch wenn diese 

Ansprache als ein Gebet, als eine Bitte oder als ein Gruß erfolgt. 

 Folgende Fragen sind in Folge dieser Diskussion für das Dasein unerläss-

lich: Woher soll ich es wissen, dass ich es bin, dem der Gruß gilt? Warum sollte 

ich überhaupt antworten? Beziehungsweise antworte ich womöglich, obwohl ich 

nicht gerufen wurde? Wiederum: Kann ich mir sicher sein, dass ich nach jeman-

dem rufe, sobald ich rufe? Woher weiß ich, dass mein Ruf den Anderen oder die 

Andere erreichen wird, sobald ich antworte? Gibt es innerhalb der Sprache kei-

nen Versprecher, keinen lapsus lingua? Kommt die Sprache des Anderen oder 

der Anderen in gewisser Weise immer bei mir an, so dass ich stets antworte, so-

bald ich grüße? Oder gibt es auch innerhalb der Sprache Fehlleistungen, Ver-

sprecher, Umleitungen, falsche Absender, fehlerhafte Adressierungen, unerlaub-

te Mitschriften, missbräuchlich Frankiertes und Fälschungen?29 Kann ich mir si-

cher sein, dass ich gerufen wurde, um zu antworten? 

 Die Sprache ist vom Phänomen des lapsus lingua durchsetzt.30 Die Sprache 

ist nichts anderes als dieser lapsus lingua. Wenn dem so ist, dann ist das Mitsein, 

das durch die Sprache bzw. den lapsus lingua vorgezeichnet wird, eine Bezie-

hung, die auf Missverständnissen beruht und nichts weiter ist als eine Übertrei-

 

26  Levinas 1983, S. 113 (Hervorhebungen im Original). 

27  Vgl. Derrida 1976, S. 121ff, insbesondere S. 139. 

28  Derrida 1990b. 

29  Zur Frage der Schickung, der Sendung und den diversen Fehlleistungen vgl. Derrida 

1983. 

30  Für diesen wichtigen Hinweis danke ich Juergen Brenner. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

bung, eine fehlerhafte Verkettung, eine Fälschung, eine Fehlleistung. In der ach-

ten Sitzung des zweiten Teils seines letzten Seminars Das Tier und der Souverän 

griff Derrida die Frage nach der Bitte, der Anrufung und dem Gebet wieder auf: 

„Was heißt bitten/beten [prier]? Wie bitten/beten? Wie nicht bitten/beten?“31 

 Wer ist der Andere, der mich rief? Wer ist diese Fremde? Kommt der Ruf, 

kommt diese Bitte an? Kann der Gruß grüßen? Kann mein Gebet sich an jeman-

den richten? Wessen Antlitz und wessen Bitte berühren mich in der Weise, dass 

sie für mich bestimmend sind? Ist jede Berührung ein Stoß, der mich in eine be-

stimmte Richtung treibt? Wenn dies der Fall sein sollte, warum folgt aus dem 

Stoß ausgerechnet eine Art Retoure, eine Remission oder Rückgabe, die jede Be-

rührung zum Absender oder zur Absenderin zurückführt, um zu grüßen? Warum 

sollte ich mich auf einen Ruf hin umdrehen und antworten?32 Gibt es eine Pflicht 

oder einen Befehl zur Verantwortung? Und wenn es diese Verpflichtung zur 

Verantwortung gäbe, wäre diese Verantwortung überhaupt noch eine Verantwor-

tung, wenn diese befohlen wäre? Oder gibt es am Hereinbrechen des Anderen – 

ob als Berührung oder Schlag, ob als Ruf oder Anruf –, ein Hereinbrechen, das 

nicht zurückkehren kann, das nicht zu beantworten ist, worauf wir nicht verant-

wortlich und angemessen reagieren können?33 

 Derrida hat mehr als einmal mit Nachdruck darauf hingewiesen, zu wel-

chen Problemen die Politik einer ethischen Gemeinschaft führen kann, die Le-

vinas in seiner Ethik von Antlitz, Gebet, Gruß und Ruf beschrieb. Mit seinem 

Entwurf einer ethischen Gemeinschaft setzte sich Levinas über die Politik der 

Nationalstaaten hinweg, um damit den Begriff der Gemeinschaft zu entpolitisie-

ren. Er überführte seinen Begriff der Gemeinschaft in eine Sozialität der Rufen-

den und Angesprochenen, in eine Gemeinschaft von Brüdern mit Antlitz, was, 

innerhalb seiner Ethik zu einer Politik von Ein- und Ausschlüssen führte, auch 

wenn er stets zu verstehen gab, dass die Ebenen der Ethik und des Politischen 

auseinanderzuhalten sind. In dem Buch Das Tier, das ich also bin notierte Derri-

da: „Ich habe anderorts darauf insistiert [mit „anderorts“ meint Derrida das  

 

31  Derrida 2017, S. 273. Vgl. Miller 2009, S. 112f. 

32  Benjamin schilderte in dem Band Berliner Kindheit um Neunzehnhundert die Ein-

dringlichkeit und die Gewalt, die eine rufende und anrufende Stimme hat. In seiner 

Schilderung geht es um einen Telefonanruf, der mit dem „Läuten die Schrecken der 

Berliner Wohnung nur steigerte“ und nach der Annahme des Anrufs den Hörer 

„gnadenlos der Stimme“ des Anrufers auslieferte. Benjamin betonte: „Nichts war, 

was die unheimliche Gewalt, mit der sie auf mich eindrang, milderte.“ Benjamin 

1980, S. 243.  

33  Vgl. Derrida 2007, S. 362. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 177 

 

9. Kapitel „In menschlicher Sprache: Die Brüderlichkeit“ in seinem Buch Poli-

tik der Freundschaft34; Anm.d.V.], was mit diesem Wert der Brüderlichkeit alles 

auf dem Spiel steht, einem Wert, der zentral und bestimmend ist für die 

lévinassche Interpretation eines Antlitzes, das zunächst das meines Bruders und 

meines Nächsten ist (so fern oder fremd er auch sein mag). Das wird hier deutli-

cher denn je. Es geht darum, das Tier aus der Ethik auszuschalten.“35 

 Ausgehend von diesen Überlegungen muss allerdings gesagt werden, dass 

nicht allein die im Zitat erwähnten Tiere durch eine Politik der Freundschaft 

und/oder Brüderlichkeit ausgegrenzt werden. Levinas hat in seinen entsprechen-

den Überlegungen die Vielfalt der Daseins- und Lebensformen unberücksichtigt 

gelassen. Derrida wies in diesem Zusammenhang darauf hin, dass diese Logik 

und Ethik der Brüderlichkeit eine prekäre Positionierung von Frauen und eine 

Abwertung von Weiblichkeit mit sich bringt. Wer auch immer dem Ruf des Ant-

litzes gehorcht und wer nicht, die Logik und Politik einer Gemeinschaft scheidet 

stets zwischen den ihr Zugehörigen und den Fremden, zwischen denjenigen, die 

dazugehören und auf die zu hören ist, und jenen, die nicht zu vernehmen und 

keineswegs hörbar sind, jenen also, die bestenfalls einen Antrag auf Anhörung 

und gegebenenfalls einen Antrag auf Asyl stellen können. Levinas hat dieser Po-

litik (z.B. der Nationalstaaten) in einer seiner Talmud-Lesungen36 die Asylstädte 

einer ethischen Gemeinschaft gegenübergestellt. Aber dennoch: Es stellt sich 

hinsichtlich einer ethischen Gemeinschaft der Asylstädte nicht nur die Frage, 

was mit den Verfolgten und Feinden nationalstaatlicher Politik geschieht, son-

dern auch wie sie mit den eigenen Feinden zu verfahren hat, die in einer natio-

nalstaatlichen Gemeinschaft stets die Verfolgten sind. Da Levinas diese Form 

der Auseinandersetzung unberücksichtigt ließ, ergeben sich folgende kritische 

Fragen, die Brüche in seinem Denken sichtbar machen: Kann auch der Feind und 

die Feindin sein bzw. ihr Antlitz auf mich richten? Kann ich den Feind verneh-

men, kann die Feindin ihr Wort an mich richten, sodass sie mir so nah sind wie 

sonst nur Familienangehörige und Nachbarn? Besitzen der Feind bzw. die Fein-

din überhaupt ein Antlitz, das sie mir zuwenden können? Was ist aber zu hören, 

wenn der Ruf wesentlich eine Fehlleistung ist? Wessen Ruf ist dann noch zu 

vernehmen? 

 Nach den Massakern in Sabra und Schatila, die zwischen dem 16. und  

18. September an palästinensischen Flüchtlingen verübt wurden, gaben Levinas 

und Finkielkraut am 28. September 1982 dem französischen Radiosender RCJ 

 

34  Derrida 2000a, S. 304ff. 

35  Derrida 2010, S. 158. 

36  Vgl. Levinas 1996, S. 51ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

(La Radio de la Communauté Juive) ein Interview, das der Journalist Malka mit 

ihnen führte. Insbesondere im Zusammenhang mit den Massakern stellte Malka 

dem Philosophen Levinas, der die Begegnung mit dem Anderen ins Zentrum 

seines Denkens rückte, die Frage, ob nicht für die Israelis allen voran die Paläs-

tinenser die „Anderen“ sind. Levinas erwiderte dazu: „My definition of the other 

is completely different. The other is the neighbour, who is not necessarily kin, 

but who can be. And in that sense, if you’re for the other, you’re for the neigh-

bour. But if your neighbour attacks another neighbour or treats him unjustly, 

what can you do? Then alterity takes on another character, in alterity we can find 

an enemy, or at least then we are faced with the problem of knowing who is right 

and who is wrong, who is just and who is unjust. There are people who are 

wrong.“37 

 In ihrem Buch Am Scheideweg hob Butler hervor, dass Levinas in jenem 

Moment seine Philosophie der Gastfreundschaft, der Passivität, des Antlitzes 

und die Frage der Verantwortung beiseiteschob, als er die Andersheit als Feind 

bestimmte und zwischen den Nachbarn und den Feinden unterschied: „Natürlich 

war er [Levinas; Anm.d.V.] derjenige, der in einem Interview sagte, der Palästi-

nenser besitze kein Antlitz, und er wollte eine ethische Verpflichtung nur gegen-

über denjenigen sehen, die seinen eigenen Vorstellungen jüdisch-christlicher und 

klassisch griechischer Herkunft entsprechen.“38 

 In ihrem Urteil bezog sich Butler nicht allein auf das Interview, das Malka 

mit Levinas und Finkielkraut führte, sondern auch auf den Beitrag Das jüdische 

Leben heute, den Levinas in dem Buch Schwierige Freiheit publizierte. Dort 

schrieb Levinas: „Bedroht der Aufstieg der zahllosen Massen unterentwickelter 

asiatischer Völker nicht diese wiedergefundene Authentizität? Es betreten Völ-

ker und Zivilisationen die Weltbühne, die sich nicht mehr auf unsere Heilige Ge-

schichte beziehen und denen Abraham, Isaak und Jakob nichts mehr bedeuten.“39 

 Zumindest zwischen zwei Vorwürfen kann unterschieden werden, die  

Butler in ihrer vehementen Kritik an Levinas vorbrachte. Einerseits hob sie das 

Privileg hervor, das Levinas „sowohl Israel wie auch Europa in Bezug auf die 

ethische Forderung der Gerechtigkeit und des Friedens in der Welt“40 zuschrieb. 

 

37  Levinas 1989, S. 294. 

38  Butler 2013a, S. 35, vgl. auch S. 265. Für den Hinweis auf Butlers Anmerkungen 

danke ich Gabriel Ramin Schor. 

39  Levinas 1992a, S. 123. Die hier erwähnte Authentizität des jüdischen Denkens be-

zog Levinas auf den Staat Israel, als einen Ort, wo der „Mensch sich opfert“ und 

„nach seiner Authentizität sucht“. Levinas 1992a, S. 122. 

40  Delhom 2016, S. 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 179 

 

Nach Levinas gibt es in Israel wie in Europa den engen Bezug zur Heiligen Ge-

schichte, wodurch das Gebot „Du sollst nicht töten“ in explizierter Weise ver-

nehmbar ist, das Israel wie dem gesamten Europa einen privilegierten Rang un-

ter den Völkern und Nationen sicherstellt. Andererseits warf Butler Levinas vor, 

dass für ihn die Palästinenser kein Antlitz hätten und gesichtslos wären. Demzu-

folge warf sie ihm Rassismus und Unterstützung der militärischen Politik Israels 

gegen die Palästinenser vor.41 

 Während Butler die Beziehung zum Antlitz des Anderen und das Gebot 

zum Gewalt- und Tötungsverzicht konsequent auf allen Ebenen der Ethik und 

der Politik bestehen lässt und die Aufforderung zur Gewaltlosigkeit auch in den 

Bereichen des Politischen verortet, so hält Levinas die Trennung zwischen der 

Ethik und der Politik aufrecht. Für Levinas kann die Andersheit den Charakter 

eines Feindes annehmen und die Menschen zu einer Entscheidung gegen die 

Andersheit und zu einer Verteidigung des Nächsten zwingen: eine Entscheidung, 

die zwischen dem Recht des einen und dem Unrecht des anderen unterscheidet. 

In Anknüpfung an Butlers kritische Anmerkungen zu Levinas’ Interview und mit 

 

41  Zu Butlers Vorwurf gegenüber Levinas, in dem es heißt, dass dieser sich eines Ras-

sismus bediente und behauptete, die Palästinenser seien gesichtslos vgl. Delhom 

2016, S. 90ff, Chaouat 2013 und Butler 2013b. Ich möchte betonen, dass es mir hier 

nicht darum geht, ob Butler mit ihren Vorwürfen gegen Levinas Recht hat oder 

nicht. Ich möchte hier jedoch festhalten, dass in Levinas’ Philosophie der Ethik die 

Andersheit sehr wohl als Feind oder Feindin erscheinen kann, dem oder der nicht zu 

vergeben ist. Butler schrieb in einer Antwort an Chaouat: „So the Palestinians are 

not by nature ‚facelessʻ but only become so, I would argue, under those conditions 

of enmity stipulated by Levinas. This provisional facelessness of the enemy would 

apply to any enemy that conformed to the conditions laid out by Levinas, surely not 

just the Palestinian people or its leadership. Of course, this view begs the important 

question of what ethical responsibilities any of us bear toward the enemy, and whe-

ther we need to preserve the paradoxical idea of ‚the face of the enemyʻ to more ful-

ly address this obligation. […] Although I remain indebted to Levinas’ ethical philo-

sophy for much of my own thinking on the obligations of proximity, I do not agree 

with all of his political conclusions. In fact, I tend to extend his notion of the ‚faceʻ 

further into the domain of politics, and so do not draw the line between the ethical 

and the political in the same way that he sometimes does. In my readings, I seek to 

strengthen the ethical injunction signified by ‚the faceʻ – the one that belongs to the 

interdiction against violence – into the political sphere in order to understand better 

the potential of a politics of non-violence – even in, or especially in, the midst of 

enmity.“ Butler 2013b, o.S. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Blick auf seine Bemerkung über die sogenannten „unterentwickelte[n] asiati-

sche[n] Völker“, lässt sich Derridas Vorbehalt gegenüber dem Antlitz bei Le-

vinas bekräftigen: Levinas interpretierte das Antlitz des Anderen dahingehend, 

dass weder ein Tier, noch der Feind oder die Feindin ein Antlitz haben. Für ihn 

besaß das Antlitz ein menschliches und brüderliches. Butlers Analysen legen na-

he, dass Levinas das Antlitz des Anderen nur in seiner jüdisch-christlichen bzw. 

klassisch griechischen Herkunft interpretierte und als den Nächsten und Nach-

barn bestimmte. 

 Einige Jahre nach Levinas’ Tod gab Derrida in einer Lesung bekannt, dass 

er ihm in Bezug auf dieses Thema einmal in einem Gespräch Folgendes antwor-

tete: „[…] jeder andere ist ganz anders […].“42 Denn es könnte sich erweisen, 

dass man im Falle eines radikalen Bruchs mit einem Dogmatismus des Ortes  

oder den nationalen Bindungen der Hybris einer universellen Verantwortung ge-

horcht.43 

 Da die Sprache für Levinas das Medium der Verantwortung und damit das 

der Ethik der Gemeinschaft ist, muss noch einmal gefragt werden: Was bedeutet 

es, dass die Sprache als Gebet, Bitte und Gruß die Beziehungen zwischen den 

Menschen vorzeichnet? Die Sprache als Gebet ist jene Sprache, die noch nicht 

vernommen werden kann, sobald sie spricht, da ihr keine Verstehbarkeit zugrun-

de liegt, weder in kommunikativer noch in ontologischer Hinsicht. Sprache ist in 

diesem Sinne an ihrem Beginn stets erst dabei Sprache zu werden und ist jenes 

Mittel, das die Gemeinschaft vorzeichnet und erst im Gebrauch aufruft. Der 

Sprache ist keine Gemeinschaft vorgegeben, an die sie sich richten kann, um 

verstanden zu werden. 

 Wenn Sprache spricht, so Levinas, kommt erst die Sprache zur Sprache und 

gibt noch nichts bekannt. Sofern die Sprache Beziehungen und Gemeinsamkei-

ten vorzeichnet, ist sie aber dennoch unhörbar und für niemanden zu verstehen. 

Da ihr keinerlei Verstehbarkeit vorausgeht oder innewohnt, und erst die Sprache 

diese Gemeinsamkeit ermöglichen kann, bleibt sie unvernehmbar. 

 Der Gruß grüßt, das Gebet erbittet, der Ruf ruft, da niemand da ist, der hö-

ren kann. Beten ist nur möglich, wenn es kein Wesen gibt, das das Gebet ver-

nehmen kann.44 Der Ruf ruft, obwohl er nicht gehört und vernommen wird. 

Auch wenn es keine Sprache gibt, die nicht zunächst Ruf, Gruß, Gebet oder An-

sprache ist, so ist da noch nichts, was hört. In der literaturwissenschaftlichen Un-

tersuchung Bogengebete, die sich zwar nicht mit der Sprache als Gebet bei Le-

 

42  Derrida 2006a, S. 25. 

43  Vgl. Derrida 2017, S. 144. 

44  Vgl. Hamacher 2010, S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 181 

 

vinas beschäftigt, jedoch mit einer Sprache, die von Kafka, Benjamin und Celan 

als Gebet und Ansprache beschrieben wird, gibt Hamacher zu verstehen: „Daß 

es keine Sprache gibt, die nicht zunächst Ansprache ist; daß es keine Ansprache 

gibt, die unmittelbar Gehör fände, und kein Gehör, das nicht zunächst taub wäre, 

macht die Ansprache zu einem uneinholbaren, aber uneinholbaren, weil unhör-

baren, unhörbaren, weil stummen Versprechen der Sprache. Da noch nicht ge-

hört wird, wenn erst gesagt werden muß ‚Hört‘ […], da also alle Sprache zu-

nächst und wesentlich Ansprache, und zwar Ansprache an bloße virtuell auf-

merksame, wirklich aber unaufmerksame Andere ist, so ist keine schon gehört, 

jede noch stumm und keine eine Sprache.“45 

 

 

DIE POLITIK DER ENTPOLITISIERUNG 

 

Im letzten Seminar Das Tier und der Souverän, das Derrida vor seinem Tode 

während der Jahre 2001 bis 2003 an der Ècole des Hautes Études en Sciences 

Sociales (EHESS) in Paris abhielt, machte er in der dritten Sitzung den Versuch, 

die Vorgangsweise bei einer Dekonstruktion der Staatssouveränität in knappen 

Worten zu beschreiben. Dabei hob Derrida zwei wesentliche Motive seiner Her-

angehensweise hervor: 1.) Das Anliegen, mit der Dekonstruktion der Souveräni-

tät noch einmal auf das zurückzukommen, was Schmitt zur Entpolitisierung des 

Politischen im sechsten Kapitel seines Buches Der Begriff des Politischen be-

schrieb. 2.) Den Versuch, eine „langsame und differenzierte Dekonstruktion“ 46 

zu betreiben, die sich zwar der Logik des klassischen Begriffs der nationalstaat-

lichen Souveränität zuwendet, ohne jedoch dabei den Begriff des Politischen ei-

ner Entpolitisierung auszusetzen. 

Um es zu präzisieren: Derrida ging es nicht darum, die Dekonstruktion als 

eine Fiktion oder als die Utopie einer entrückten und visionären Entpolitisierung 

zu begreifen. Er hegte auch nicht die Absicht, die Dekonstruktion als eine Me-

thode oder Technik bzw. als eine Praxis oder Handlungsanweisung auszugeben, 

mit der ein sozialer und gemeinschaftlicher, aber dennoch entpolitisierter und 

apolitischer Raum erkämpft, hergestellt oder erschaffen werden kann. Vielmehr 

ging es Derrida, wie er formulierte, um eine andere Politisierung, um eine Re-

Politisierung, um einen gänzlich anderen Begriff des Politischen, und er schrieb 

 

45  Hamacher 1998, S. 12. 

46  Derrida 2015, S. 119. Für die weitere Argumentation vgl. Derrida 2015, S. 118ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

hierzu: „Dass das mehr als schwierig ist, das ist nur allzu klar, eben deshalb ar-

beiten wir, wir arbeiten daran und wir lassen uns davon bearbeiten.“47 

Abgesehen von der Frage, „Was kann eine andere Politik sein?“, ist das 

Problem das folgende: Wie verhält sich Derridas Warnung, die Dekonstruktion 

nicht ins Gleis einer Entpolitisierung laufen zu lassen, zu Millers Feststellung, 

dass Derrida bezüglich der Frage nach dem Politischen – aber auch bezüglich 

der Gemeinschaft und des Mitseins – einen radikalen Ansatz verfolgte, da er das 

Dasein niemals als ein Mitsein bestimmte? 

Unumgänglich scheint es also, auf das zurückzukommen, was als eine Ent-

politisierung des Politischen bezeichnet werden kann. Es ist auch von einer Krise 

des Politischen die Rede, sofern damit das grundlegende Problem gemeint ist, 

dass das Politische nicht mehr ohne weiteres mit einer kollektiven bzw. gemein-

schaftlichen Existenz identifiziert werden kann. Hierzu gehört nicht nur die Dia-

gnose, dass die Politische Philosophie, sondern auch das politische Denken, die 

politischen Institutionen und Gebilde am Ende sind. Als Referenzen dafür lassen 

sich Persönlichkeiten wie Marx, Schmitt, Heidegger, Laslett, Dahl und Strauss 

anführen.48 In diesem Zusammenhang ist Heideggers Analyse vom Entzug des 

Mitseins ein Symptom, ein Beispiel aber auch ein Ereignis der Entpolitisierung 

des Politischen mit fatalen akademischen, philosophischen, existenziellen und 

individuellen Konsequenzen. Im Weiteren sei hier ebenfalls jener Einwand ge-

gen die Entpolitisierung des Politischen erwähnt, mit dem Schmitt gegen die 

Ideen eines Weltstaats und eines Weltfriedens polemisierte. 

Im Inhaltsverzeichnis seines Buches Der Begriff des Politischen benannte 

Schmitt das sechste Kapitel in Form der These: „Die Welt ist keine politische 

Einheit sondern ein politisches Pluriversum“.49 Dieses Kapitel ließ er mit fol-

genden Worten beginnen: „Aus dem Begriffsmerkmal des Politischen folgt der 

Pluralismus der Staatenwelt. Die politische Einheit setzt die reale Möglichkeit 

des Feindes und damit eine andere, koexistierende, politische Einheit voraus. Es 

gibt deshalb auf der Erde, solange es überhaupt einen Staat gibt, immer mehrere 

Staaten und [es; Anm.d.V.] kann keinen die ganze Erde und ganze Menschheit 

umfassenden Weltstaat geben.“50 

 Die Polemik, die Schmitt in Auseinandersetzung mit der politischen Rele-

vanz des Menschheitsbegriffs entwickelte, entstand sicherlich vor dem histori-

schen Hintergrund des Endes des Ersten Weltkriegs, der Niederlage des Deut-

 

47  Derrida 2015, S. 119. 

48  Vgl. hierzu in diesem Buch das Vorwort, S. 13ff. 

49  Schmitt, 1987a, S. 7. 

50  Schmitt, 1987a, S. 54 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 183 

 

schen Reiches bzw. des Waffenstillstands von Compiègne und des Friedensver-

trags von Versailles. Schmitt wies explizit auf die Gründung des Völkerbundes 

hin, die zu den Verhandlungen des Versailler Vertrags gehörte und dessen Sat-

zung am 28. April 1919 angenommen wurde. Konkret ging es um die Idee eines 

Weltstaats, der bei ihm als der absolute Gegenbegriff zum Begriff des Politi-

schen mit der Einrichtung des Völkerbundes auftauchte: Denn beansprucht wur-

de der Völkerbund, wie Schmitt hervorhob, in seiner visionären Bedeutung als 

ein universelles, friedensstiftendes und die gesamte Menschheit umfassen- 

des Bündnis, das den „unpolitischen Idealzustand der Universal-Gesellschaft 

Menschheit“51 zu organisieren hätte. 

Da Schmitt die Unterscheidung zwischen Freund und Feind innerhalb der 

politischen Sphäre für fundamental hielt – eine Unterscheidung, auf die sich die 

politischen Handlungen und Motive und letztlich auch der Staat und die territori-

ale Geschlossenheit eines organisierten Volkes zurückführen lassen52 –, musste 

ihm das Bestreben, diese fundamentale Spaltung in Freund und Feind aufzuge-

ben, um sie in einem universellen, juridischen und friedvollen Gebilde aufgehen 

zu lassen, als reine Fiktion erschienen sein. Eine Entpolitisierung und damit die 

Neutralisierung des Politischen ging bei Schmitt mit der historischen Herausbil-

dung einer politischen wie juristischen Bedeutung des Menschlichen, der Ent-

wicklung einer Kodifizierung der Menschenrechte, den ökonomischen, politi-

schen, aber auch technischen Manifestationen einher, die heute gemeinhin unter 

dem Schlagwort Globalisierung zusammengefasst werden. Schmitt schrieb: „Die 

politische Einheit kann ihrem Wesen nach nicht universal in dem Sinne einer die 

ganze Menschheit und die ganze Erde umfassenden Einheit sein.“53 

Aber es ging Schmitt bei weitem nicht allein darum, die Ideen vom Weltstaat 

und Weltfrieden – und den mit diesen Ideen verbundenen Völkerbund – als Fik-

tionen zu denunzieren, vielmehr bezeichnete er die in die Zukunft verwiesene 

Realisierung der Idee einer Welt ohne Politik und Staat als eine „unehrliche Fik-

tion“.54 Die Vertreterinnen und Vertreter dieser Fiktion bedienten sich seiner 

Ansicht nach einer heuchlerischen und lügenhaften Rhetorik. In diesem Sinne 

waren die Termini Globalisierung und Menschheit/Menschenrechte für Schmitt 

keine sachlichen Begriffe, sondern vielmehr Strategeme, also Waffen einer Rhe-

torik, die mit falschen Begrifflichkeiten operieren.55 Auch wenn die „verschie-

 

51  Schmitt, 1987a, S. 56 (Hervorhebungen im Original). 

52  Vgl. Schmitt, 1987a, S. 20 und S. 26. 

53  Schmitt, 1987a, S. 54.  

54  Schmitt, 1987a, S. 54. 

55  Vgl. Derrida 2015, S. 113f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

denen Völker, Religionen, Klassen und andere Menschengruppen der Erde“56 im 

Weltstaat geeint und alle Kämpfe zwischen ihnen unmöglich wären, weil es kei-

ne kämpfenden Klassen und keine feindlichen Gruppen mehr gibt, so wären die 

Konflikte zwischen den Menschen nicht ausgelöscht. Der Genfer Völkerbund 

hebt, so Schmitt, die Möglichkeit des Krieges eben so wenig auf, wie die Mög-

lichkeit staatsähnlicher Organisationsformen: „Der Genfer Völkerbund […] führt 

neue Möglichkeiten von Kriegen ein, erlaubt Kriege, fördert Koalitionskriege 

und beseitigt eine Reihe von Hemmungen des Kriege dadurch, daß er gewisse 

Kriege legitimiert und sanktioniert.“57 

Schmitt führte weiter aus: „Die Menschheit als solche kann keinen Krieg 

führen, denn sie hat keinen Feind, wenigstens nicht auf diesem Planeten.“58 

Auch wenn es damit unmöglich wird, konventionelle Kriege zu führen, da es 

keine Staaten mehr gibt, so wird es dennoch möglich bleiben, Kriege im Namen 

der Menschheit und der Menschlichkeit zu führen, „[…] wie sie genau so auch 

im Namen von Frieden, Demokratie oder Gerechtigkeit geführt werden kön-

nen.“59 

Es ist unverkennbar, dass sich Schmitt in seiner polemischen Auseinander-

setzung mit dem Völkerbund nicht nur mit den historischen Implikationen seiner 

Gründung beschäftigte. Ohne dass Schmitt ihn namentlich nannte, war seine 

große „Antipode“60 in Bezug auf Fragen von Recht, Politik und Völkerbund der 

Philosoph Kant. Nur in der Formulierung, dass der Völkerbund im 18. Jahrhun-

dert „als polemischer Gegenbegriff einem Fürstenbund entgegengehalten wer-

den konnte“,61 taucht bei Schmitt ein Hinweis zu Kants Entwurf Zum ewigen 

Frieden auf. 

Jedoch muss darauf hingewiesen werden, dass die Opposition, die Schmitt 

zwischen dem Völkerbund und den Nationalstaaten annahm, bei Kant in der 

Diskussion um den Völkerbund nicht zu finden ist. Kant diskutierte die vernünf-

tigen Optionen einer Weltrepublik und des Völkerbundes in Opposition zu den 

 

56  Schmitt, 1987a, S. 54. 

57  Schmitt, 1987a, S. 57. 

58  Schmitt, 1987a, S. 54f (Hervorhebungen im Original). 

59  Hofmann 2003, S. 114. Welche Relevanz jene Kriege haben, die nicht als konven-

tionelle, symmetrische Kriege zwischen Staaten zu bezeichnen sind, lässt sich an der 

Diskussion zur asymmetrischen Kriegführung ablesen. Vgl. Münkler 2004 und 

Schröfl, Pankratz 2004. Schmitts Buch Theorie des Partisanen aus dem Jahr 1963 

nimmt innerhalb dieser Diskussion eine prominente Stellung ein. Vgl. Schmitt 1975. 

60  Hofmann 2003, S. 113.  

61  Schmitt 1987a, S. 56 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 185 

 

Fürstenstaaten.62 Wie Schmitt, so lehnte auch Kant ein politisches Gebilde ab, 

das die ganze Erde umfasst, eine politische Einheit, die er als Weltrepublik be-

zeichnete. Allerdings sind die Gründe, warum Kant die Weltrepublik ablehnte, 

anders gelagert als bei Schmitt. Während Schmitt den Völkerbund als einen 

Weltstaat ablehnte, weil dieser nur als eine lügenhafte Fiktion formuliert werden 

kann, die den politischen und polemischen Charakter des Menschen kaschiert, so 

hielt Kant den Weltstaat für unvernünftig, da er zwangsläufig despotische Züge 

annähme.63 Mit seinen Überlegungen ging es Kant darum, die kriegerischen An-

tagonismen zwischen den Fürstenstaaten in eine politische Rechtsform zu über-

führen, die einerseits dem Freiheitsdrang der Menschen gerecht wird, anderer-

seits die Möglichkeit zur Kriegsführung zwischen den politischen Akteuren und 

Akteurinnen verhindert. Mit der rigorosen Ablehnung eines Rechts auf Krieg, 

setzte sich Kant radikal von den Souveränitätsansprüchen der Fürstenstaaten 

ab.64 Dennoch blieb der Völkerbund für Kant nur ein Surrogat, das für das Ideal 

einer alle Völker vereinenden Weltrepublik stand, die sich jedoch nach Abwä-

gung der Argumente als das größere Übel erwies. Für Schmitt war der Völker-

bund hingegen eine unehrliche Fiktion, und in diesem Sinne ein Ersatz, eine Fik-

tion, eine Lüge, eben ein Surrogat. 

Derrida war es wichtig, sich der Warnung vor einer Entpolitisierung des Po-

litischen und einer Einschränkung der nationalen Souveränität argumentativ an-

zuschließen. Dabei stellte er sich nicht nur die Frage, was in Schmitts Sinne un-

ter einer „ehrlichen Fiktion“, im Gegensatz zur „unehrlichen Fiktion“ des Völ-

kerbunds, zu verstehen wäre. Vielmehr ging es Derrida um Schmitts „humanisti-

schen Moralismus und die untergründigen Bewertungen“,65 die mitschwangen, 

wenn dieser von einer „unehrlichen Fiktion“ sprach. Es wäre doch anzunehmen, 

dass es dem Dezisionisten Schmitt gleichgültig hätte sein können, ob die Kriege 

von Nationen oder im Namen der Menschheit geführt werden. In wessen Namen 

prangerte Schmitt den Schrecken jener Kriege an, die von der „unehrlichen Fik-

tion“, dem Völkerbund, auch in Zukunft zu führen wären? In wessen Namen 

verurteilte Schmitt die List, die Scheinheiligkeit und die Verleugnung, „[…] 

wenn sie zu Kriegswaffen werden, zu Waffen in einem Krieg, der seinen Namen 

nicht nennt“?66 

 

62  Vgl. Kant 1993b, S. 208ff. 

63  Vgl. Kant 1993b, S. 225. 

64  Vgl. Höffe 2011, S. 79. 

65  Derrida 2015, S. 118. 

66  Derrida 2015, S. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Zu Recht machte Derrida deutlich, dass diese Axiomatik der schmittschen 

Warnung vor einer entpolitisierten Welt des Völkerbunds darin bestand, dass die 

Kriege im Namen derjenigen stattzufinden haben, die sie führen. Schmitts ehr-

liche Kriege waren stets Kriege, die von der jeweiligen Souveränität zu Kriegen 

erklärt wurden. Diese wurden in Namen eines Souveräns gegen einen anderen 

Souverän geführt, die beide jeweils zu verantworten hatten. Dadurch heftete 

Schmitts Moralismus das Prestige der ehrlichen Kriege an Eigennamen, an Ei-

gentümer und an politische und territoriale Einheiten. In Opposition zu dieser 

ehrlichen Souveränität des Politischen sprach Schmitt von einer „unehrliche[n] 

Fiktion“ des Völkerbundes. Dessen Trug und List, sich mit einer geheuchelten 

Humanität zu umgeben, prangerte er an: Denn wer verantwortet einen Krieg, 

wenn die Menschheit diesen Krieg führt bzw. wenn der Krieg im Namen der 

Menschheit erklärt wird? 

Mit der strukturellen Entwicklung einer Entpolitisierung ging laut Schmitt 

nicht nur eine Kriminalisierung des Krieges einher, sondern auch der Drang hin 

zu einem totalen Krieg. Denn mit der Ächtung des Krieges, so argumentierte 

Schmitt, geht auch eine Kriminalisierung des Feindes einher, der nur mehr als 

ein nicht zu integrierender Verbrecher, Unmensch und Menschenfeind auf-

tauchen kann und somit zu vernichten bleibt. So betrachtet wird erst der gerechte 

Krieg ein totaler Krieg sein.67 Mit dem Wegfall der Namen, der Zuschreibungen, 

der Ehre und der Verantwortung, fallen nach Schmitt auch die Hemmungen in 

der Kriegsführung und die Achtung des Feindes weg. Die Abschaffung des 

Krieges und die Auflösung der politischen Souveränität wird, wie Schmitt prog-

nostizierte, keine Milderung bringen, sondern vielmehr eine wesentliche „Inten-

sivierung der Feindschaft“.68 

Was vom Moralismus eines Schmitt, neben seinem kompromittierenden Na-

zismus und Antisemitismus bleibt, ist die Skepsis, dass es „ohne Behauptung der 

Souveränität keine Politik, keine Politizität des Politischen gibt, dass die bevor-

zugte, wenn nicht einzige Form dieser politischen Souveränität der Staat, die 

staatliche Souveränität ist, und dass eine solche politische Souveränität staat-

licher Form die Bestimmung eines Feindes voraussetzt“.69 Von dieser Verfüh-

rungskraft der schmittschen Argumentation fühlte sich nicht nur die politische 

Rechte, sondern auch die politische wie philosophische Linke wiederholt ange-

zogen, vor allem jene Linke, die seine Skepsis gegenüber der für ihn geheuchel-

 

67  Vgl. Schmitt 1982, S. 75. Vgl. auch Schmitt 1988, S. 298. 

68  Schmitt 1987a, S. 110. Über weite Strecken folgte Girard dieser These Schmitts. 

Vgl. Girard 2014. 

69  Derrida 2015, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 187 

 

ten humanitären Rhetorik teilte.70 In einem Interview, das Derrida im November 

1994 gab, wies dieser einerseits auf die Notwendigkeit hin, sich mit Heidegger 

und Schmitt auseinanderzusetzen, andererseits warnte er vor dem restaurativen 

Einfluss, den vor allem Schmitt auf die philosophische und politische Linke hat: 

„Kurz gesagt, ich glaube, man muß Schmitt, wie Heidegger, neu lesen – und 

auch das, was sich zwischen ihnen abspielt. Wenn man die Wachsamkeit und 

den Wagemut dieses entschieden reaktionären Denkers ernst nimmt, gerade da, 

wo es auf Restauration aus ist, kann man seinen Einfluß auf die Linke ermessen, 

aber auch zugleich die verstörenden Affinitäten – zu Leo Strauss, Benjamin und 

einigen anderen, die das selbst nicht ahnen.“71 

Während Schmitt sich das Politische nur in Form souveräner Staaten  

oder in Form staatsähnlicher Gebilde vorstellen konnte,72 hob Derrida die De-

konstruktion als ein Moment hervor, das am Begriff des Politischen bzw. am 

Phantasma der Souveränität ansetzt, ohne jedoch einer Entpolitisierung oder an-

deren Vorstellungen einer entpolitisierten Welt zu verfallen. Derrida wiederholte 

stets seine Vorbehalte gegenüber den Vorstellungen, die von einer Bändigung 

und Liquidierung des Souveräns und dessen Gewalt ausgehen, sobald die Natio-

nalstaaten in inter-, trans- oder supranationale Gebilde übergeführt werden, oder 

wenn sie sich in einer globalisiert organisierten Zivilgesellschaft samt deren 

NGO- und Netzwerkstrukturen auflösen. Für Derrida ging es darum, die Dekon-

struktion als eine Repolitisierung des Politischen zu verstehen, jenseits dessen, 

 

70  Auf die Anziehung, die Schmitt auf Benjamin ausübte, kam Derrida in dem Buch 

Gesetzeskraft zu sprechen. Vgl. Derrida 1991b, S. 65ff. Für eine linke Schmitt-

Rezeption in Deutschland der 1970er Jahre sei hier auf Schickel hingewiesen. Vgl. 

Schickel 1970 und Schickel 1993. Zu einer maßgeblichen linksphilosophischen Po-

sition, die Thesen von Schmitt aufnahm, um diese für sich nutzbar zu machen vgl. 

Mouffe 2007.  

71  Derrida 1994a. Das Originalinterview erschien am Donnerstag, den 24. November 

1994 in der Tageszeitung Libération. Vgl. Derrida 1994b. 

72  Es muss hier jedoch darauf hingewiesen werden, dass Schmitt nach dem Erscheinen 

seines Buches Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum im 

Jahr 1950 seinen Begriff des Feindes revidierte und die Figur des Partisanen auf-

griff. Diese Modifizierung des Feind-Begriffs ging mit der Veränderung politischer, 

technischer und juristischer Konstellationen einher, die Schmitt dazu veranlassten, 

die Frage nach einem neuen Nomos der Erde und einer neuen politischen Raumord-

nung zu stellen. 1963 veröffentlichte er das Buch Theorie des Partisanen Zwischen-

bemerkung zum Begriff des Politischen. Vgl. Schmitt 1975. Ich danke Karl Bruck-

schwaiger für den Hinweis, diese Aspekte bei Schmitt zu berücksichtigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

was als Globalisierung erscheint, „[j]enseits des Kosmopolitismus, jenseits des 

Weltbürgers, wie auch eines neuen weltumspannenden Nationalstaats“.73 In 

Marx’ Gespenster erwähnte er in diesem Zusammenhang eine „neue Internatio-

nale“,74 die einerseits interveniert, um Veränderungen im internationalen Recht 

durchzusetzen und andererseits als Bündnis zu verstehen ist, das ohne Vertrag 

wie auch ohne parteiliche, nationale, klassenspezifische, soziale und gesell-

schaftliche Zuordnungen auskommt. Bis zuletzt widmete sich Derrida dieser 

Dekonstruktion der Souveränität bzw. der Figur des Souveräns. 

In seinem letzten Seminar Das Tier und der Souverän erklärte Derrida die 

Bedeutung seines Versuchs einer sorgfältigen Dekonstruktion des klassischen 

und bis heute dominanten Konzepts einer Staatssouveränität, das für Schmitt den 

Referenzpunkt des Politischen darstellte. Derrida vermerkte aber auch, dass es 

ihm keinesfalls darum ging, mit der Dekonstruktion der Souveränität eine Depo-

litisierung zu betreiben oder mit ihr eine Neutralisierung des Politischen zu er-

wirken. Im Gegenteil: Derrida erhoffte sich von der Dekonstruktion der Souve-

ränität eine Repolitisierung bzw. eine andere Politisierung, die dann keine Politik 

der Souveränität mehr wäre. Im Buch Schurken setzte Derrida diese Auseinan-

dersetzung fort. 

So gesehen kommen in Derridas Überlegungen zum Politischen zwei Mo-

mente zusammen: Einerseits verfolgte er eine Dekonstruktion der politischen 

Souveränität, der er den Namen „Autoimmunität“ gab. Er ging dabei in seinen 

Ausführungen den Aporien des Souveränitätsbegriffes innerhalb der Philosophie 

nach. Andererseits versuchte er zu zeigen, dass die Dekonstruktion des Politi-

schen keinesfalls ein Rückzug des Politischen, eine Entpolitisierung, ein Ende 

der Politischen Philosophie bedeutet. Der Repolitisierung gab er den Namen 

„Kommende Demokratie“. In dem Buch Schurken formulierte Derrida: „Das 

Kommende […] bezeichnet nicht nur das Versprechen, sondern auch, daß die 

Demokratie niemals existieren wird im Sinne von gegenwärtiger Existenz: nicht 

nur weil sie aufgeschoben wird, sondern auch weil sie in ihrer Struktur stets apo-

retisch bleiben wird (Gewalt ohne Gewalt, nicht kalkulierbare Singularität und 

berechenbare Gleichheit, Kommensurabilität und Inkommensurabilität, Hetero-

nomie und Autonomie, unteilbare und teilbare, nämlich teilhabbare Souveränität, 

ein leeres Nomen, ein verzweifelter oder zweifelnder Messianismus usw.).“75 

 

 

 

73  Derrida 2005, S 28 (Hervorhebungen im Original). 

74  Derrida 1995b, S. 137ff. 

75  Derrida 2003a, S. 123f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 189 

 

AGAMBENS DIFFERENZEN MIT DERRIDA76 

 

Als ein nächster Schritt in dieser Debatte ist es sinnvoll, sich mit dem Souveräni-

tätsbegriff Agambens im Vergleich zu jenem Derridas auseinanderzusetzen. 

Wichtige Hinweise zur Position Agambens finden sich in der politisch-

philosophischen Diskussion um den Begriff des Lagers, wobei hier zuerst vier 

wichtige grundsätzliche Positionen verschiedener Autoren unterschieden werden 

sollen: 

1. Das Lager als Spiegelbild: Kotek und Rigoulot ließen ihr Buch Das Jahr-

hundert der Lager mit folgendem Satz beginnen: „Man kann das 20. Jahrhundert 

im Spiegel der Geschichte seiner Lager sehen […]“,77 und verknüpften den Be-

griff des Lagers mit dem politischen Totalitarismus. Sie folgerten in ihrer histo-

rischen Betrachtung, dass Lager Spiegelbilder totalitärer Ideologien sind, deren 

Ziel es ist, den Menschen zu verändern, um ganze Gesellschaften zu verwandeln. 

Auch wenn in demokratischen Systemen das Lager als eine Einrichtung zur 

Überwachung und Kontrolle der Gesellschaft oder einzelner Menschengruppen 

auftaucht, so geschieht dies, wie Kotek und Rigoulot schrieben, nur vorüberge-

hend.78 Zu den Lagern in Demokratien zählen die Autoren u.a. Internierungs- 

und Kriegsgefangenenlager in Kriegs- und Nachkriegszeiten. 

2. Das Lager als ein Ort der Moderne: Bauman verknüpfte in dem Buch 

Verworfenes Leben die Entstehung und die Einrichtung von Lagern gleichfalls 

mit den Geschehnissen des 20. Jahrhunderts und setzte diese Entwicklung mit 

den globalen Modernisierungsprozessen in Beziehung. Diese hätten dazu ge-

führt, dass zunehmend Migranten und Migrantinnen, Flüchtlinge und für „über-

flüssig“ gehaltene Menschen von Exklusionen aus sozialen, staatlichen und kul-

turellen Zusammenhängen betroffen sind, zu denen auch die Inklusion in Lager 

gehört.79 

3. Das Lager als ein Machtsystem eigener Art: Sofsky betrachtete in dem 

Buch Die Ordnung des Terrors das Lager einerseits als ein Instrument der Herr-

schafts- bzw. Disziplinierungspolitik, andererseits wies er darauf hin, dass mit 

der nationalsozialistischen „Lagerpolitik“ und der Einrichtung von Vernich-

tungslagern ein Phänomen auftauchte, das sich nicht mit den Kategorien Herr-

schaft und Disziplinierung erklären lässt. Er bezeichnete die Vernichtungslager 

 

76  Dieses Kapitel erschien mit Abweichungen als ein Artikel in Schweighart 2009,  

vgl. Rother 2009. 

77  Kotek, Rigoulot 2001, S. 11. 

78  Vgl. Kotek, Rigoulot 2001, S. 32. 

79  Vgl. Bauman 2005, S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

des Nationalsozialismus als Orte der absoluten Macht, die weder mit einer des-

potischen Willkür noch mit einer sozialen Gewalt zu verwechseln ist, die Gehor-

sam verlangt. Die „Form absoluter Macht ist die schiere Gewalt“80 und „zielt auf 

die Steigerung ihrer selbst“81 ab. 

4. Das Lager als ein Paradigma: Einen weiteren Beitrag zur Diskussion um 

den Begriff des Lagers hat Agamben mit seiner Trilogie zum homo sacer und 

seinen Arbeiten zum Ausnahmezustand angeboten. In den Analysen heißt es, 

dass seit der Antike das Lager – und nicht der Staat – das Paradigma der abend-

ländischen Politik darstellt. Das Lager ist, wie der Ausnahmezustand, keine 

Anomalie, die jenseits des Staates, des Politischen und des Rechts liegt. Mit die-

ser These stellte Agamben die Annahme in Frage, dass die souveräne Gewalt in 

sublimierter Weise in der politischen Rechtsordnung des Staates aufgehoben ist, 

der wiederum mit seinen Instrumenten der Staats- und Rechtsgewalt garantiert, 

politische Formen des Totalitarismus zu kontrollieren. Agamben wies hingegen 

darauf hin, dass sich in der metaphysisch-ontologischen Grundordnung abend-

ländischen Denkens ein dichotomisches System von Einschlüssen und Aus-

schlüssen herausgebildet hat, das bis heute intakt ist und wirkt. Darin sind jene 

Elemente angelegt, die dem Totalitarismus, aber auch der Demokratie – dort als 

eine „versteckte Matrix“82 – eigen sind: der Ausnahmezustand, die Souveränität, 

der Bann und das Lager. In diesem Sinne stellt die Moderne keinen Bruch mit 

der abendländischen Tradition dar, wie auch das politische Konzept der Demo-

kratie nicht mit wesentlichen Mechanismen des Totalitarismus bricht. Abendlän-

dische Politik konstituiert sich stets über Ausnahmezustände und erzeugt mittels 

des Rechts rechtloses Leben, um es der souveränen Macht zu unterwerfen. 

Die wachsende Anerkennung Agambens trug dazu bei, dass die Begriffe La-

ger, Ausnahmezustand und Biopolitik in philosophischen, aber auch in politi-

schen Diskussionen Anwendung zu finden begannen. Diese „Konjunktur“ der 

Begriffe hatte eine vielfältige – wenn auch teils vereinfachende – Rezeption der 

Texte Agambens zu Folge. Um diesen Simplifizierungen entgegenzuwirken, 

werden hier einige entscheidende Punkte der Position Agambens beleuchtet: 

1. Für Agamben war das Lager ein Paradigma. Um diesen Zugang in seiner Be-

deutung verstehen zu können, macht es Sinn, den Begriff des Paradigmas an sich 

zu analysieren. Dabei finden relevante Ausführungen von Aristoteles und Kant 

Verwendung, auf die Agamben Bezug nahm. 2. Die Souveränität über den Aus-

nahmezustand steht im Zusammenhang mit dem Verhältnis von Potentialität und 

 

80  Sofsky 2002, S. 35. 

81  Sofsky 2002, S. 38. 

82  Agamben 2001, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 191 

 

Aktualität, welches in seiner Bedeutung mit den Ausführungen Aristoteles’ er-

klärt wird. 3. An Hand von kaum rezipierten Differenzen zwischen Agamben 

und Derrida über die Struktur der Souveränität wird auf unterschiedliche Positio-

nen der beiden Autoren verwiesen und auf ihre daraus resultierenden, wichtigen 

Beiträge zur Auslegung des Begriffs des politischen Ausnahmezustands. 

Es lässt sich beobachten, dass der Gebrauch des Begriffs der Souveränität 

seit einigen Jahren einen gewissen Boom erfährt.83 Während die Lektüren von 

Levinas, Bataille, Blanchot, Nancy und Derrida, aber auch Foucault, eine Kritik 

und Destruktion bzw. eine Dekonstruktion der Souveränität nahelegen, so behar-

ren Autoren wie Agamben und neuerdings Vogl in ihren Analysen und Diagno-

sen auf die Kraft und Konjunktur der Souveränität, auch wenn diese in einem 

veränderten Begriffsgewand erscheint.84 

Für Agamben lag der fundamentale Akt souveräner Macht in der Produktion 

dessen, was er als nacktes Leben (bzw. als homo sacer) bezeichnete. Das Beson-

dere am nackten Leben ist dadurch bestimmt, dass es mittels der Rechtsgewalt 

vom Schutz der Gesetze und von Rechtsverfahren ausgeschlossen ist und den-

noch in deren Bann verbleibt. Der homo sacer ist der von der politischen 

Rechtsgemeinschaft Ausgeschlossene, der aber weiterhin in der Gewalt dieser 

politischen Rechtsgemeinschaft eingeschlossen bleibt. Der Akt der Souveränität 

war für Agamben kein Akt, der zwischen Freund und Feind entscheidet und un-

terscheidet, wie dies Schmitt behauptete, sondern für ihn galt jener Akt als sou-

verän, der über die Zonen der Ununterscheidbarkeiten zwischen Innen und Au-

ßen, Freund und Feind, Ausschließung und Einschließung herrscht und der in 

diesen Zonen die Gewalt über das nackte Leben besitzt. Der souveräne Akt ist 

ein Akt im Dazwischen, der keine Klärung bringt oder eine Unterscheidung 

 

83  Auf diesen Umstand wies auch Goh in seinem Aufsatz Sovereignty Without Subject 

hin, der sich mit den „non-sovereign politics“ bei Nancy beschäftigt. Vgl. Goh 2014, 

S. 152. 

84  Für Vogl zeichnete sich die souveräne Macht weder durch Entscheidungen aus, die 

Freund und Feind bestimmen, noch ist sie ausschließlich in einem politischen Feld, 

wie noch bei Schmitt in Absetzung zur Ökonomie, angesiedelt. Nach Vogl zeichnen 

sich die Effekte der Souveränität dahingehend aus, dass die politischen wie ökono-

mischen Bereiche ineinander übergehen und dass „die Brüche zwischen Herrschen 

und Regieren, Souveränität und governance, Ausnahmegestalt und Gesetzmäßigkeit 

in ein kontinuierliches Immanenzfeld überführt“ sind. Vogl 2015, S. 249. So heißt es 

dann zur Souveränität: „Souverän ist, wer eigene Risiken in Gefahren für andere zu 

verwandeln vermag und sich als Gläubiger letzter Instanz platziert.“ Vogl 2015,  

S. 251.  

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

sucht. Vielmehr agiert der Souverän in einem Ausnahmezustand, in dem der zum 

„nackten Leben“ erklärte Mensch getötet werden kann, ohne dass rechtliche 

Sanktionen zu befürchten sind. So gesehen steht die souveräne Gewalt in keinem 

Bezug zum Recht, vielmehr handelt die souveräne Gewalt in einem sozialen 

Raum, in dem jegliche Form und Vorform von Recht suspendiert sind.85 In die-

sem Sinne dient der homo sacer dem Souverän weder als ein Opfer, um politi-

sche Strukturen zu stiften,86 noch ist der Souverän auf der Suche nach Anerken-

nung, die nach Hegels Herr-Knecht-Dialektik in der Figur des Vertragspartners 

zu finden ist bzw. bei Schmitt in der Gestalt des Feindes als eine Frage nach der 

politischen Souveränität und Autorität auftaucht. Agamben formulierte: „Sämt-

liche Vorstellungen vom originären politischen Akt als Vertrag oder Überein-

kunft, der den Wechsel von der Natur zum Staat eindeutig und endgültig markie-

ren würde, sind rückhaltlos zu verabschieden. Stattdessen gibt es hier eine weit-

aus komplexere Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen phýsis und nómos, in 

der das staatliche Band in der Form des Banns immer schon Nichtstaatlichkeit 

und Pseudonatur ist und die Natur immer schon als nómos und Ausnahmezu-

stand erscheint. […] Diese Zone der Ununterscheidbarkeit, in der das Leben des 

Exilierten oder des aqua et igni interdictus [„Der dem Feuer und dem Wasser 

untersagte“; Übers. v. Agamben] an das tötbare und nicht opferbare Leben des 

homo sacer grenzt, markiert die originäre politische Beziehung, die ursprüng-

licher ist als die schmittsche Opposition zwischen Freund und Feind, Mitbürger 

und Fremdem.“87 

Agamben kam in seiner Analyse zu dem Schluss, dass der abendländischen 

Politik, die der Struktur der Bio-Souveränität folgt, der Konflikt zwischen Staat 

 

85  Vgl. Agamben 2004, S. 65ff. 

86  In dem Buch Homo sacer sprach Agamben Nancys „Verdienst“ an, mit Nachdruck 

auf eine nicht opferbare Existenz hingewiesen zu haben. Jedoch hält Agamben den 

Begriff der „Nichtopferbarkeit“ – und somit auch Nancys Beschreibung einer Ge-

meinschaft ohne Subjekt und Souveränität – für ungenügend, um die „Dimension 

des nackten Lebens“ und die „Gewalt in der modernen Biopolitik“ zu erfassen. 

Agamben ging es darum, die von ihm diagnostizierte „neue[n] biopolitische[n] Sou-

veränität“ als eine Gewalt zu beschreiben, die den von ihr erzeugten homo sacer 

(bzw. das nackte Leben) zwar von ihr als tötbar betrachtet, aber nicht als ihr Opfer 

ansieht. Die von Agamben analysierte neue biopolitische Souveränität sieht zwar 

Tötungen nackten Lebens vor, aber diese Tötungen vollziehen weder Todesurteile 

einer Rechtsordnung, noch handelt es sich um die Tötung opferbaren Lebens. Vgl. 

Agamben 2002, S. 124. 

87  Agamben 2002, S. 119f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 193 

 

und Singularität unaufhebbar innewohnt. Entgegen Foucaults Annahme wird die 

Politik souveräner Gewalt nicht durch eine Politik der Gouvernementalität abge-

löst bzw. das Politische zeichnet sich durch kein gouvernementales Handeln 

aus.88 Für Agamben war der Staat weder der Ausdruck einer sozialen Struktur, 

noch das Resultat eines Gesellschaftsvertrags oder das Produkt einer historischen 

Entwicklung disziplinärer bzw. verwaltungstechnischer Mächte, um den Staat in 

seiner Gouvernementalität zu beschreiben. Vielmehr gründet sich der Staat, so 

Agamben, auf die Auflösung des sozialen Bandes, indem der Staat die Auflö-

sung desselben verbietet.89 Dem Staat ist weder eine hypothetische oder natür-

liche Einheit vorausgesetzt, noch kommt die Einheit des Staates durch vorsoziale 

Handlungen (Vertragsschluss, Kommunikation, Gewaltakte usw.) zustande.90 

Der Staat beruht auf seiner Zersetzung, auf der Unentschiedenheit, ob er als 

Rechtsraum überhaupt existiert: Einerseits existiert der Staat nur, weil er sich 

mittels seines Instrumentariums aus Gewalt, Macht, Disziplin und Verwaltung 

zu seiner Einheit zwingt und drängt, andererseits beruht seine Einheit auf Aus-

schlüssen, Abschiebungen, Separationen, Verbannungen und Morden, die jede 

Form oder Vorform von potenzieller oder kommender Einheit auflöst und zer-

 

88  Vgl. Agamben 2002, S. 13ff. An anderer Stelle heißt es dazu: „Und wenn das Leben 

in der Moderne immer deutlicher ins Zentrum der staatlichen Politik rückt (die, mit 

Foucaults Begriff, Biopolitik geworden ist), wenn in unserer Zeit in einem besonde-

ren, aber sehr realen Sinn alle Bürger als homines sacri erscheinen, dann ist das nur 

deshalb möglich, weil die Bannbeziehung von Anfang an die der souveränen Macht 

eigene Struktur bildete.“ Agamben 2002, S. 121 (Hervorhebungen im Original). Vgl. 

Foucault 2006, S. 510ff. 

89  Vgl. Agamben 2003, S. 79. 

90  In einer Analyse des Buches Der Leviathan von Hobbes kommt Agamben zu dem 

Schluss, dass die „Konstitution des Gemeinwesens […] ein Prozess [ist], der von ei-

ner Menge ausgeht und in einer Menge endet.“ Hierbei ist die Menge nicht mit ei-

nem Volk zu verwechseln, das einen einheitlichen Willen besitzt und zu gemeinsa-

men Handlungen fähig ist. In diesem Sinne hat die Menge keine politische Funktion, 

sie existiert nur vor der politischen Souveränität. Das Volk, das im Akt der souverä-

nen Konstitution erscheint, verschwindet sogleich in dem Akt der Konstitution in 

der Person des Souveräns. So gesehen existiert für die staatliche Souveränität weder 

eine politische Menge, noch ein politisches Volk. Die unpolitische Menge, die im 

Bann der politischen Souveränität verbleibt, kann nur eine Menge sein, die einerseits 

unter den Verdacht fällt, eine Bedrohung für das Gemeinwesen zu sein, andererseits 

muss die Menge „behandelt und regiert werden“. Vgl. Agamben 2014, S. 25ff, ins-

besondere S. 31 und S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

splittern lässt. So verstand Agamben auch das Lager als einen Spiegel der abend-

ländischen Staatsform, der sich im inhärenten Konflikt mit der Singularität als 

ein paradigmatischer Ort des Ausnahmezustands anbietet. Der Staat, dem stets 

die Matrix des Lagers innewohnt, befindet sich mit jedem singulären Menschen 

in einem permanenten und recht- wie regellosen Kampf hinsichtlich der Frage, 

ob der Mensch nun dem Staat angehört oder dem Staat als Fremder gegenüber-

tritt. Dem Staat ist jeder singuläre Mensch in seiner Potenz entweder ein innerer 

oder ein äußerer Feind.91 „Das Lager und nicht der Staat ist das biopolitische Pa-

radigma des Abendlandes“,92 lautete die dritte Schlussthese des Buches  

Homo sacer. 

Agamben betonte, dass er seinen Begriff des Lagers nicht aus singulären Er-

eignissen ableitete. Er beschrieb das Lager aber auch nicht als eine historische 

Tatsache, gleichwohl er wiederholt auf die Lager des Nationalsozialismus zu 

sprechen kam. Das Lager war für ihn ein Beispiel, das Paradigma abendländi-

scher Politik. Da Agamben in der metaphysisch-ontologischen Grundstruktur des 

Abendlandes eine analoge Ordnung ausmachte, die sich in der Politik manifes-

tiert, galt ihm das Lager auch als ein Paradigma des gesamten abendländischen 

Denkens. 

In einem Interview erklärte Agamben dazu: „But I am not an historian. I 

work with paradigms. A paradigm is something like an example, an exemplar, a 

historically singular phenomenon.“93 Das Beispiel ist nichts Allgemeines, das 

aus Ereignissen abgeleitet wird. Das Beispiel ist eine Singularität, jedoch keine 

Besonderheit in dem Sinne, dass sie nicht für anderes stehen kann. Das 

Exemplar „[…] ist eine Singularität unter anderen, die jedoch den Platz jeder an-

deren einnehmen kann, für alle gültig“.94 So gesehen ist das Beispiel eine Singu-

larität, die auf das zeigt, was neben bzw. bei ihm liegt. Es ist ein Bei-spiel bzw. 

ein Para-digma: „[D]er eigentliche Ort des Beispiels ist immer neben ihm, im 

leeren Raum, in dem sich sein qualitätsloses, unvergessliches Leben abspielt“.95 

 Agamben bezeichnete seine Ausarbeitung des Paradigmas nicht als eine 

Phänomenologie oder Ontologie, er nannte sie eine „para-ontology“.96 Das Prob-

lem, das am Beispiel auftaucht, ist das bei, das para, das Da-neben-Sein. Das 

Beispiel ist nicht es-selbst, sondern das Neben-sich-Sein: Das Paradigma steht 

 

91  Vgl. Agamben 2016, S. 35f. 

92  Agamben 2002, S. 190. 

93  Raulff 2004, S. 610. 

94  Agamben 2003, S. 15. 

95  Agamben 2003, S. 15. 

96  Agamben 2006a, o.S. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 195 

 

für anderes. Es ist fast nichts, nichts Eigenes, kein Für-sich-Sein oder An-sich-

Sein, aber auch kein Dasein. So ist das Paradigma: Ausstellung, Zeigen, Bezie-

hung, Bezug und Bewegung. 

Norris wies darauf hin, dass das Beispiel bei Agamben eine einzigartige 

Verwendung findet: „The paradigm or example mirrors the structure of the ex-

ception: as the one is an inclusive exclusion, so is the other ‚an exclusive inclu-

sion‘.“97 In Homo sacer stellte Agamben die Spiegelung von souveräner Aus-

nahme und Beispiel heraus: „[...] während die Ausnahme [...] eine einschließen-

de Ausschließung ist (also dazu dient, das einzuschließen, was ausgestoßen 

wird), funktioniert das Beispiel als ausschließende Einschließung. [...] Was das 

Exempel zeigt, ist seine Zugehörigkeit zu einer Klasse, aber genau darum fällt es 

im selben Moment, da es diese zur Schau stellt, als exemplarischer Fall aus ihr 

heraus. [...] Das Beispiel ist aus dem Normalfall nicht deshalb ausgeschlossen, 

weil es nicht dazugehörte, sondern weil es seine Zugehörigkeit zur Schau 

stellt.“98 

Damit unterscheidet sich Agambens Gebrauch des Beispiels von der Ver-

wendung desselben durch Kant.99 Bei Kant verweist das Beispiel einerseits auf 

ein abwesendes und unsagbares Gesetz, dem es unterstellt ist. Andererseits zeigt 

das Beispiel an, dass das Gesetz nicht aktualisiert und nicht die Regel ist.100 

Agamben versuchte hingegen zu zeigen, dass die Logik des Beispiels nichts mit 

einem universellen und absoluten Gesetz zu tun hat. In Homo sacer stellte er ei-

ne Analogie zwischen der bloßen Form des Gesetzes und dem Ausnahmezustand 

her: „Es ist erstaunlich, wie Kant damit fast zwei Jahrhunderte im voraus und 

unter dem Titel eines erhabenen ‚moralischen Gefühls‘ [...] eine Verfassung be-

schrieben hat, die vom Ersten Weltkrieg an in der Massengesellschaft und in den 

großen totalitären Staaten vertraut sein wird. Denn das Leben unter einem Ge-

setz, das gilt, ohne zu bedeuten, gleicht dem Leben im Ausnahmezustand, in 

dem die unschuldigste Geste und die kleinste Vergeßlichkeit die extremsten 

Konsequenzen haben können.“101 

Um die Logik des Beispiels für seine Analyse zu erläutern, bezog sich 

Agamben auf die Rhetorik Aristotelesʼ. Dort heißt es: „[Das Beispiel] verhält 

sich aber weder wie ein Teil zum Ganzen noch wie das Ganze zu einem Teil  

oder das Ganze zum Ganzen, sondern wie ein Teil zu einem Teil, Ähnliches zu 

 

97  Norris 2005, S. 275. 

98  Agamben 2002, S. 31f (Hervorhebungen im Original). 

99  Vgl. Norris 2005, S. 274f. 

100  Vgl. Agamben 2006a, o.S. 

101  Agamben 2002, S. 63 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Ähnlichem: wenn beides unter eine Gattung fällt, das eine aber bekannter ist als 

das andere, liegt ein Beispiel vor.“102 Das Beispiel vollzieht weder eine dedukti-

ve Bewegung vom Universellen zum Besonderen noch eine induktive Bewegung 

vom Besonderen zum Universellen. Das Beispiel ist ein Besonderes, das sich auf 

ein anderes Besonderes bezieht. Wie gelingt es jedoch dem Beispiel, für andere 

Singularitäten zu stehen: auf sie hinzuweisen, für sie gültig zu sein, sie zu erset-

zen? Wie kann das Beispiel beweisen bzw. ein Beweis für anderes sein, um zu 

überzeugen? In der aristotelischen Rhetorik gehört das Beispiel zu den exponier-

ten Überzeugungsmitteln, die wie Beweise für Argumentationen herangezogen 

werden.103 

Das Besondere als ein Beispiel zeigt anderes, indem es sich zeigt. Indem es 

sich zeigt, legt das Beispiel eine ontologische Nachbarschaft, einen Kontext, eine 

Umgegend frei. Es umreißt und legt eine Lichtung frei. Für Aristoteles waren es 

zwei Eigenschaften, die das Beispiel ausmachen: 1. Es liegt eine Gemeinsamkeit 

vor, zwischen dem Besonderen als ein Beispiel und den Besonderheiten, auf die 

sich das Beispiel bezieht. 2. Das eine Besondere, das als ein Beispiel fungiert, ist 

bekannter als jene Besonderheiten, auf die das Beispiel hinweist. Das Beispiel 

zeigt, indem es sich zeigt und damit anderes zeigt, seine Bekanntheit. In ihr ist 

das Beispiel erkennbar. Das Beispiel stellt seine Erkennbarkeit aus.104 Während 

Aristoteles eine Gemeinsamkeit zwischen dem Beispiel und den anderen Beson-

derheiten betonte, auf die das Beispiel hinweist, stellte Agamben die Konstella-

tion heraus, dass das Beispiel zwar seine Zugehörigkeit zu den anderen Singula-

ritäten anzeigt, aber im Moment der Ausstellung und des Verweisens von der 

Zugehörigkeit zu den anderen Singularitäten ausgeschlossen bleibt. Agamben 

schreibt: „The example is excluded from the normal case not because it does not 

belong to it but because it exhibits its own belonging to it.“105 In diesem Sinne ist 

das Beispiel die Spiegelfigur der souveränen Ausnahme: „If we define the ex-

ception as in inclusive exclusion, in which something is included by means of its 

exclusion, the example functions as an exclusive inclusion.“106 

Agamben erklärte, dass die Struktur der Souveränität mit dem Verhältnis von 

Potentialität (Vermögen, Möglichkeit) und Aktualität, das Aristoteles beschrieb, 

identisch ist. Die Beziehung von Möglichkeit und Verwirklichung entspricht 

dem Akt der Souveränität: „Während er [Aristoteles; Anm.d.V.] das authenti-

 

102  Aristoteles 2005, 1357b 25ff. 

103  Vgl. Aristoteles 2005, 1394a 10. 

104  Vgl. Agamben 2006a, o.S. 

105  Agamben 2006a, o.S. 

106  Agamben 2006a, o.S. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 197 

 

sche Wesen der Potenz beschrieb, hat Aristoteles in Wirklichkeit der abendländi-

schen Philosophie das Paradigma der Souveränität gestiftet. Denn der Struktur 

der Potenz, die genau über ihr Nicht-sein-Können, mit dem Akt in Beziehung 

bleibt, entspricht jene des souveränen Banns, der sich auf die Ausnahme anwen-

det, indem er sich abwendet. Die Potenz (in ihrem doppelten Aspekt von Potenz 

zu und Potenz nicht zu) ist die Weise, auf die sich das Sein souverän gründet, 

das heißt ohne daß ihm etwas vorausgeht oder es bestimmt (superiorem non 

recognoscens), außer das eigene Nicht-sein-Können. Und souverän ist jener Akt, 

der sich einfach dadurch verwirklicht, daß er die eigene Potenz, nicht zu sein, 

wegnimmt, sich sein läßt, sich sich selbst hingibt.“107 

Auf eine Politik übertragen, die der „versteckten Matrix“ der souveränen 

Ausnahme gehorcht, bedeutet dies, dass die politische Souveränität ihren Tri-

umph immer in der Selektion, Ausgrenzung, Verbannung, Bekämpfung bzw. 

Vernichtung sucht, um ihre Souveränität zu verwirklichen. Eine Politik der sou-

veränen Entscheidungskraft aktualisiert sich, indem sie ihre „Potenz-zu-sein in 

ihrem Kampf mit einer Potenz-nicht-zu-sein“108 erringt. Alles hängt davon ab, ob 

sich der Übergang von der Potenz ihrer möglichen Souveränität zum Akt ver-

wirklichter Souveränität vollzieht, indem sie ihre Potenz bewahrt und ihre Po-

tenz-nicht-zu-sein in Bann hält. Hierbei muss sich die Potenz-zu-sein von der 

Potenz-nicht-zu-sein abwenden, um sich sich selbst hinzugeben und sich zu sich 

selbst in Bezug zu setzen. Es ist ein souveräner Akt, der seine Aktualisierung 

vollzieht, indem er die eigene Potenz, nicht zu sein, aufgibt. 

Agamben fokussierte auf das Verhältnis von Potentialität und Aktualität bei 

Aristoteles in folgender Weise: 1. Aristoteles stellte die Potentialität – unterge-

ordnet und vorausgesetzt – in Opposition zum Akt. 2. Aristoteles beschrieb das 

Vermögen nicht nur als eine logische Voraussetzung, das heißt als eine reine 

Möglichkeit, sondern auch in den Modi ihrer Existenz. Dabei unterschied er 

zwei Modi der Potenz: Einerseits die Potenz zu sein, andererseits die Potenz 

nicht zu sein. Trotz dieser Unterscheidung bedeutet es für die Existenz der Po-

tenz, dass sie ihr Unvermögen ist. Die Potenz ist, neben der Potenz zu sein, stets 

der Impotenz ihrer Unmöglichkeit, ihrem Nicht-sein-Können, ausgesetzt. Aristo-

teles formulierte: „Was vermögend [potente] ist, kann sowohl sein als auch nicht 

sein, dasselbe ist also vermögend zu sein und nicht zu sein“.109 

 

107  Agamben 2002, S. 57 (Hervorhebungen im Original). 

108  Agamben 2003, S. 35. 

109  Aristoteles 1984, 1050b 10, zit. nach Agamben 2002, S. 56 (Hervorhebungen im 

Original). Vgl. Agamben 2005, S. 317ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Trotz des Umstands, dass das Vermögen immer auch ein Unvermögen ist, ist 

es dennoch diese Struktur des Vermögens, auf die sich das Sein souverän grün-

det. Obwohl die Potenz, die existiert, auch diejenige Potenz ist, die nicht zum 

Akt übergehen kann, gelingt dieser ursprünglich impotenten Potenz die Verwirk-

lichung eines Akts, das heißt ihre Seinsverwirklichung. Diese Verwirklichung 

des Akts geschieht nach Agamben, mit Hinweis auf Aristoteles, durch ein Able-

gen der Potenz-nicht-zu-sein. Im neunten Buch der Metaphysik heißt es: „Ver-

mögend ist das, für das nichts Unvermögendes eintreten wird, wenn die Ver-

wirklichung dessen, wovon man sagt, daß es über Vermögen verfüge, eintritt.“110 

Agamben fügte dem hinzu: „Die letzten drei Worte der Definition (oudèn éstai 

adýnaton) bedeuten nicht das, was die gewöhnliche Lesart meint: ‚es wird nichts 

Unmögliches geben‘ (das heißt: möglich ist das, was nicht unmöglich ist); viel-

mehr bekräftigen sie die Bedingung, unter der sich die Potenz, die ebenso sein 

wie nicht sein kann, verwirklichen kann.“111 

Die Potenz-zu-sein kann zum Akt übergehen, sobald sie ihre Potenz-nicht-

zu-sein ablegt und sich in der Verwirklichung sich selbst zuwendet bzw. sich an 

sich selbst hingibt und sich selbst berührt. Bezüglich dieser Selbsthingabe ver-

wies Agamben auf eine Textstelle in Aristoteles’ Abhandlung Über die Seele, in 

der es heißt: „Auch das Erleiden ist nicht von einfacher Bedeutung, sondern in 

der einen Bedeutung ist es der Untergang durch das Entgegengesetzte, in der an-

deren ist es eher die Bewahrung [sōtēría, Rettung] dessen, was in Potenz ist, 

durch das, was im Akt ist und sich ebenso verhält [...]; denn das, was die Wis-

senschaft [in Potenz] besitzt, wird ein Betrachtendes im Akt, was entweder keine 

Veränderung ist (da es ja eine Gabe an sich selbst und an den Akt ist) oder eine 

andere Gattung von Veränderung.“112 

So bedeutet das Ablegen der Impotenz weder die Zerstörung noch die Ver-

änderung der Potentialität, sondern ihre Selbstbewahrung, ihr Zu-sich-selbst-

Kommen. Agamben wies darauf hin, dass bereits Aristoteles in seinen Ausfüh-

rungen zur Potentialität und Aktualisierung des Seins die Struktur der Souveräni-

tät beschrieb. Einerseits heißt es bei Aristoteles, dass die souveräne Gründung 

des Seins aus sich selbst, aus der eigenen Potenz heraus geschieht, andererseits 

gehören beide Aspekte, Vermögen und Verwirklichung, zum Prozess der souve-

ränen Selbstgründung. Agamben formulierte: „Die Souveränität ist immer dop-

pelt, weil das Sein sich selbst aufhebt, indem es als Potenz mit sich selbst in der 

Beziehung des Bands [bando] (oder der Verlassenheit [abbandono]) verbunden 

 

110  Aristoteles 1984, 1047a 24ff, zit. nach Agamben 2002, S. 56. 

111  Agamben 2002, S. 56 (Hervorhebungen im Original). 

112  Aristoteles 2011, 417b 2-16, zit. nach Agamben 2002, S. 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 199 

 

bleibt, um sich dann als absoluter Akt zu verwirklichen (der mithin nichts weiter 

voraussetzt als die eigene Potenz). Die reine Potenz und der reine Akt sind letzt-

lich nicht auseinanderzuhalten, und genau diese Zone der Ununterscheidbarkeit 

ist der Souverän“.113 

Sein ist/Sein ist nicht. Sein ist gleichermaßen fähig wie unfähig. Das Sein ist 

in dieser Verdoppelung souverän und bildet, wie Agamben schrieb, „eine Zone 

der Ununterscheidbarkeit“114 von Potenz und Akt. Sein ist voraussetzungslose 

Selbstbegründung, und zwar in doppelter Hinsicht: 1. Das Sein ist vermögend zu 

seiner Selbstverwirklichung, die ihre Impotenz in Bann hält. 2. Jede Potentialität 

des Seins ist Impotenz. Aufgrund dieses strukturellen Umstands, samt der Apo-

rie, in der sich das Sein als Potenz, Impotenz und als Akt befindet, ist es schwie-

rig, eine Konstitution der Potenz zu denken, die nichts mit den Akten der Souve-

ränität (inklusive all ihrer Mechanismen der Ausschließung, des Banns und des 

Ausnahmezustands), als Manifestation der Potenz, zu tun hat. Deshalb wiederho-

len sich die Grundzüge der Bio-Souveränität in der Geschichte des Abendlandes 

und kehren in verschiedenen Masken und in unterschiedlichen Formen des Poli-

tischen wieder. 

Während jene Politik des Abendlandes, die mit dem Ausnahmezustand ope-

riert, stets für die Eroberung des Staates und gegen dessen Zersetzung kämpfte, 

wird eine kommende Politik, wie sie Agamben in den Blick nahm, den Kampf 

zwischen Staat und Nicht-Staat, zwischen Staat und der Singularität der einzel-

nen Menschen, mit anderen Mitteln führen.115 Eine kommende Politik müsste 

endgültig mit allem gebrochen haben, was eine Beziehung zum Im-Akt-Sein in 

sich trägt, um sich von einer Politik des Banns abzulösen. Die Seinsexistenz der 

Potenz müsste als eine Potenz ohne Beziehung, ohne ein Telos, ohne einen 

Bann, ohne einen Akt, ohne eine Erfüllung, ohne eine Manifestation, schließlich 

ohne eine Potenz-zu-sein, ohne eine Gabe an sich selbst, ohne ein Sich-selbst-

Seinlassen gedacht werden: eine „Politik jenseits aller Figuren der Bezie-

hung“.116 Nur diejenige Potenz ist höchste oder vollkommene Potenz, von der 

Agamben mit Bezug auf Aristoteles sagte, dass sie nicht in einen Akt übergehen 

kann. Als Figuren dieser kommenden und impotenten Politik nannte Agamben 

 

113  Agamben 2002, S. 57f. 

114  Agamben 2002, S. 58. 

115  Vgl. Agamben 2003, S. 79. 

116  Agamben 2002, S. 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

den Schreiber aus Melvilles Erzählung Bartleby117 und die Gestalten und Gehil-

fen bei Kafka und Walser.118 

Agamben sprach wiederholt das Anliegen aus, einen neuen, kommenden, po-

litischen Raum zu erfinden, der frei wäre von der bio-souveränen Raumgrün-

dung, die immerwährend Zonen des Ausnahmezustands schafft. Agamben 

träumte, wie es Johnson formulierte,119 von der Auflösung der als-Struktur, von 

all den Verschiebungen, Übertragungen, Beziehungen, Vermischungen und 

Übersetzungen, um schließlich zu jener Seinsweise zu gelangen, die ohne Tem-

poralisierung schon immer auf ihre Weise gegeben ist. Bei Agamben heißt es: 

„Es ist nicht so, sondern sein So.“120 

In diesem Sinne verstanden, ist das singuläre, beliebige und bestimmungslo-

se Sein eine absolute, bezuglose und nicht-sein-könnende Souveränität in messi-

anischer Zeit. Ein beispielloses Sein: Eine Singularität, die kein Spiegel der 

Ausnahme mehr ist und nichts mehr zu spiegeln hat. Ein Sein, das weder ein An-

sich-Sein oder ein Für-sich-Sein noch ein Neben-sich-Sein ist, und damit im 

Bann seiner Nachbarschaft steht. So gesehen, ist die kommende Singularität eine 

souveräne Macht, die in der Unbestimmtheit verharrt, ohne in einen Akt überzu-

gehen: Das Sein nicht als eine Geste, sondern ein Sein, das eine Geste ist. Einer-

seits ist diese Geste ohne einen Bezug auf ein Außerhalb ihrer selbst, anderer-

seits ist die Geste auch das Zögern jeder Verwirklichung in ihrer Bewegung. Sie 

„ist eine Potenz, die nicht in den Akt übergeht, um sich in ihm zu erschöpfen, 

sondern als Potenz im Akt verbleibt“.121 Eine Geste, die kein Sein als Etwas, 

kein Vermitteltes, nichts Gewordenes, nichts Gewolltes ist. Diese Geste ist eine 

beliebige Bewegung, die nichts will. In jenem Unwillen ist die Geste ihr souve-

räner wie messianischer Augenblick. 

Bis auf eine Randnotiz in seinem Buch Schurken, hat Derrida es vermieden, 

sich in Publikationen zu Agambens Arbeiten zum Ausnahmezustand und zur 

Souveränität zu äußern. In Schurken heißt es: „In diesem [dem Text von Aristo-

teles; Anm.d.V.] wie in so vielen anderen Texten von Platon und Aristoteles ist 

die Unterscheidung zwischen bios und zoe – oder zen – mehr als schwierig und 

heikel; keinesfalls entspricht sie der starren Gegenüberstellung, auf der Agam-

 

117  Vgl. Agamben 2003, S. 37ff. 

118  Vgl. Agamben 2006b. 

119  Vgl. Johnson 2007, S. 287. 

120  Agamben 2003, S. 85 (Hervorhebungen im Original). 

121  Agamben 1992, S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 201 

 

ben fast seine gesamte Argumentation über Souveränität und das Biopolitische 

in Homo sacer aufbaut [...].“122 

Agamben kam hingegen des Öfteren auf die Arbeiten von Derrida zu spre-

chen, unter anderem in den Büchern Die Macht des Denkens, Homo sacer, Aus-

nahmezustand und zuletzt im Buch Die Zeit, die bleibt.123 Seine Anmerkungen 

zu Derrida standen im Zusammenhang mit Heideggers Unterscheidung von Ei-

gentlichkeit und Uneigentlichkeit, zum Verständnis des Phonozentrismus und 

zur Interpretation der Gewaltfrage bei Benjamin. In Die Zeit, die bleibt schrieb 

er resümierend zu den Arbeiten Derridas, insbesondere zur Spur, zur Zeit, zur 

Phonologie und zum Messianischen: „Die Dekonstruktion ist ein blockierter 

Messianismus, eine Suspendierung des messianischen Themas.“124 

Agamben warf Derrida vor, ein Ereignis zu denken, „das erreicht, sich nicht 

zu ereignen“.125 Für Derrida war das Ereignis des Seins aporetisch strukturiert: 

Ein Ereignis, das sich nur ereignen kann, indem es sich nicht ereignet. Das Sein 

ereignet sich nur, weil es im Kommen bleibt: D.h., das Sein ereignet sich nur, 

weil es sich nicht ereignet, sich stets aufschiebt und sich selbst verhindert. Es ist 

von Beginn an selbstzerstörerisch. Es wird sich in seinem Kommen nicht erfül-

len. Es ist messianisch: Es ist nicht, setzt sich aus und setzt sich nicht. Auf die 

Problematik von Gesetz, Recht und Gerechtigkeit bezogen, heißt das: Die Mög-

lichkeit des Gesetzes ist seine Unmöglichkeit.126 Das Ereignis des Gesetzes ge-

schieht stets nur als Gesetz, das heißt in Form von Gesetzen bzw. vor dem Ge-

setz, was besagt, dass das Gesetz nicht ist. Diese Aporie von Möglichkeit und 

Unmöglichkeit – und dem, was Derrida différance und Autoimmunität nennt – 

lässt sich auch auf das Politische und auf die Demokratie beziehen. Jeder An-

spruch von Herrschaft, Selbstbeherrschung, Selbstkontrolle, Authentizität, Ei-

gentlichkeit, Verwirklichung und Souveränität, all das ist ausschließlich in der 

jeweiligen Unmöglichkeit möglich. Jeder Drang, die Immunität einer Souveräni-

tät nach außen hin herzustellen, in Kraft zu setzen und zu festigen, wird zu ei-

nem Angriff auf die eigene kommende Souveränität. Diese Unmöglichkeit 

schließt nicht aus, dass es Kriege, Gewalt und souveräne Entscheidungen gibt, 

dennoch ist diese Unmöglichkeit die einzige Möglichkeit der Souveränität. Die 

 

122  Derrida 2003a, S. 44 (Hervorhebungen im Original). Derrida verweist hier auf ein 

Zitat bei Aristoteles, vgl. Aristoteles 2003, 1317a. 

123  Eine ausführliche Untersuchung der Differenzen zwischen Agamben und Derrida 

unternahm Thurschwell. Vgl. Thurschwell 2005 und Thurschwell 2003. 

124  Agamben 2006c, S. 117. 

125  Agamben 2002, S. 68. 

126  Vgl. Derrida 1992a. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Souveränität ist voranfänglich von einer Autoimmunität befallen und kann nie 

sie selbst sein, um zu sich selbst zu kommen. Die Souveränität ist, sofern es sie 

gibt, nicht souverän. Die Souveränität ist wesentlich dumm, blöd,127 ungeschickt, 

unterliegt Zwängen und Einflüssen, agiert zufällig und ist selbstzerstörerisch: 

Eine Aufzählung von Existenzialien, die sich fortsetzen ließe. 

Von dieser Unmöglichkeit des Ereignisses – einem Ereignis, das sich ereig-

net, indem es sich auslöscht – versuchte sich Agamben abzusetzen. Im Gegen-

satz zu Derrida wollte Agamben eine Struktur der Impotenz und des Nicht-

potent-Seins herausarbeiten, die ein untätiges Geschehen sein soll, das sich er-

eignet, aber das „nicht zu geschehen scheint“.128 Er entwarf einen Messianismus 

der Impotenz, eine Potenz nicht zu sein, die in ihrer Schwäche die Vollendung 

der Potenz ist: Das Ausscheiden aus einer Politik des Banns, „in Richtung einer 

von jeglichem Bann losgelösten Politik“.129 Ein Sein der Verlassenheit, der 

Schwäche und der Passivität. Jenseits einer Idee des Gesetzes, jenseits der reinen 

Gesetzesform, die eine leere Form der Beziehung und damit eine Zone der Un-

unterscheidbarkeit zwischen Gesetz und Leben als Ausnahmezustand bildet. Ein 

So-Sein: „Ein Sein, das nicht es selbst ist, sondern einzig das, was existiert; das 

nicht existent ist, sondern das Existierende ist, ganz und ohne jede Ausflucht.“130 

Es ist das inmitten des Seins ausgestellte Existierende. 

So gesehen sind es zumindest zwei Dinge bei Agamben, von denen sich Der-

rida unterschied: 1. Agamben versuchte das Ereignis in seiner messianischen 

Ankunft zu denken.131 2. Um das Ereignis in seiner messianischen Ankunft als 

Passivität, Impotenz, Schwäche und Geste zu denken, ging Agamben von einer 

dualen Struktur bzw. von der Matrix einer Dualität von bios und zoe aus. 

Nach Agambens Auslegung der griechischen Philosophie, insbesondere der 

Philosophie Platons und Aristoteles, besaß das griechische Denken zwei unter-

schiedliche Begriffe bzw. Wörter für das, was heutzutage mit „Leben“ bezeich-

net wird: Erstens das Wort zoe, das den einfachen Tatbestand des Lebens be-

zeichnet, das alle Lebewesen betrifft: Tiere, Menschen, Pflanzen aber auch Göt-

ter. Zweitens das Wort bios, das die Form oder die Eigenart eines Individuums 

oder die einer Gruppe benennt.132 

 

127  Vgl. Bennington 2009. 

128  Agamben 2002, S. 68. 

129  Agamben 2002, S. 70. 

130  Agamben 2003, S. 85 (Hervorhebungen im Original). 

131  Instruktiv sind hierzu Agambens Ausführungen zu Paulus’ Römerbrief, in seinem 

Buch Die Zeit, die bleibt, vgl. Agamben 2006c, S. 111f.  

132  Vgl. Derrida 2015, S. 444ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 203 

 

Agamben behauptete nun, dass sich Aristoteles’ Konzept des Politischen auf 

diese Unterscheidung zwischen den zwei Begriffen des Lebens, bios und zoe, 

gründet. Nach Agamben wurde in diesem aristotelischen Konzept das natürliche 

Leben (zoe) vom guten und glücklichen Leben (eudemia) und dem Leben in der 

polis ausgeschlossen. Agamben formulierte unter Bezug auf Aristoteles: „In der 

antiken Welt ist das einfache natürliche Leben jedoch aus der pólis im eigent-

lichen Sinn ausgeschlossen und als rein reproduktives Leben strikt auf den Be-

reich des oîkos eingeschränkt (1252a, 26-32).“133 

Hinsichtlich dieser Unterscheidung zwischen zoe und bios und des bei Aris-

toteles auffindbaren Ausschlusses des natürlichen Lebens (zoe) aus dem Leben 

innerhalb der polis, argumentierte Agamben, dass schon zu Beginn des politi-

schen Denkens im Abendland die fatale Matrix von Souveränität und nacktem 

Leben angelegt wurde. Um die Relevanz dieser Struktur von zoe und bios, von 

Souveränität und nacktem Leben und von Ausschluss und Bewahrung der Ge-

walt über das Ausgeschlossene für die jüngere Vergangenheit, aber auch für ak-

tuelle politische Verhältnisse auszuweisen, nahm Agamben Bezug auf Arendts 

Politische Philosophie und Foucaults Arbeiten zur Biopolitik.134 Während der 

Bann über den homo sacer in der römischen Rechtsordnung zur Ausnahme ge-

hörte, wird heute im Zeitalter der Biopolitik jeder Mensch potenziell wie fak-

tisch als homo sacer, als bloßes Leben, behandelt. 

Im Gegensatz zu Derrida ging es Agamben darum, ein Mitsein zu denken, 

ein Zusammensein derer, die weder etwas Gemeinsames haben noch zu einem 

gemeinsamen Akt fähig sind. In diesem Sinne verstand Agamben das Ereignis 

des Mitseins als eine Geste, die weder eine produktive Handlung oder ein ge-

walttätiger Akt ist noch etwas verwaltet. 

Um die Notwendigkeit des kommenden Ereignisses einer anderen Politik, 

auch in deren Dringlichkeit und Fragilität herauszustellen, musste Agamben ei-

nerseits darauf hinweisen, dass die Produktion des biopolitischen Körpers und 

der Zugriff der souveränen Gewalt auf diesen Körper ein Phänomen der moder-

nen Politik und dem Denken der Modernität geschuldet ist. Andererseits gehört 

es zu einer Politik des Ereignisses, die Struktur und die Matrix eines uneigentli-

chen Seins am Ursprung des abendländischen Denkens zu revolutionieren. So ist 

diese Struktur von souveräner Gewalt und die Produktion nackten Lebens nicht 

nur ein Phänomen der Moderne, sondern auch eine Struktur, die sich schon in 

der Unterscheidung zwischen zoe und bios bei Aristoteles auffinden lässt.  

 

133  Agamben 2002, S. 12 (Hervorhebungen und Zitation im Original). 

134  Vgl. Agamben 2002, S. 12f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

In seinem letzten Seminar Das Tier und der Souverän kam Derrida in der 

dritten wie in der elften Sitzung135 ausführlicher auf Agamben zu sprechen und 

wies dabei auf die doppelgleisige Argumentation bei Agamben hin: „Was mich 

übrigens am meistens erstaunt, und was mich in der Argumentation und der Rhe-

torik Agambens immer wieder irritieren wird, ist die Tatsache, dass er klar aner-

kennt, was ich soeben sagte, nämlich dass die Biopolitik eine uralte Sache ist 

(wenn sie heute auch über neue Mittel und neue Strukturen verfügt). Das ist eine 

uralte Sache, die mit der Idee der Souveränität selbst verbunden ist. Nun, wenn 

man das anerkennt, warum verschwendet man dann soviel Mühe, um so zu tun, 

als erwecke man die Politik zu etwas, das, ich zitiere, das entscheidende Ereignis 

der Moderne wäre?“136 

 

 

LEERE DER SOUVERÄNITÄT ≠ AUTOIMMUNITÄT 

 

Um Derridas komplexe Argumentation zum Politischen aufzuzeigen, ist es hilf-

reich auf Gohs Untersuchung137 zur unterschiedlichen Bedeutung der Souveräni-

tät bei Nancy und Derrida zurückzukommen. Das Verdienst von Goh besteht vor 

allem darin, in seiner Untersuchung darauf hingewiesen zu haben, dass sowohl 

Nancy als auch Derrida die Souveränität in unterschiedlicher Weise denken, ins-

besondere eine politische Souveränität. Während Derrida stets die unmögliche, 

jedoch notwendig subjekthafte und phallo-theo-logo-zentrische Souveränität an 

Formen der Grausamkeit und Ausgrenzung knüpfte, die gegenüber anderen In-

dividuen, Gemeinschaften und Spezies ausgeübt werden, beschäftigte Nancy vor 

allem die Frage, ob es eine Souveränität ohne ein Subjekt geben kann, mit der 

ein Zusammensein zu denken bleibt. 

Nach Nancy impliziert eine politische Souveränität in der Konzeption, wie 

sie z.B. Schmitt darlegte, mit ihrer nationalistischen, totalitären und nationalso-

zialistischen Ausrichtung, ein modernes Konzept von Subjekt und Subjektivität. 

Dabei gilt der Souverän, der den Ausnahmezustand proklamiert und bei Schmitt 

als Diktator auftaucht, als eine Verkörperung von Subjektivität innerhalb eines 

 

135  Vgl. Derrida 2015, S. 141f und S. 443ff. 

136  Derrida 2015, S. 450 (Hervorhebungen im Original). Zu den massiven Vorbehalten, 

die Derrida in seinem letzten Seminar gegenüber Agamben formulierte, vgl. Swiffen 

2012, die eher Derridas Argumentationen folgte. Vgl. dazu auch Dohahue 2013, der 

sich wiederum eher den Argumentationen Agambens anschloss. 

137  Vgl. Goh 2014, insbesondere S. 154ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 205 

 

Staatsapparats.138 Ausgehend von einer Dekonstruktion, die das Festhalten an ei-

nem Begriff des Subjekts für obsolet hält, stellte Nancy gemeinsam mit Cadava 

und Connor im Jahr 1986 für den Sammelband Who Comes After the Subject?139 

die gleichlautende Frage, zu der einige ausgewählte Philosophen und Philoso-

phinnen140 Stellung beziehen sollten. Goh legte dar, dass Nancy bereits hier seine 

Ambitionen anzeigte, eine Souveränität ohne Subjekt, also eine andere Souverä-

nität zu denken. 

Bezugnehmend auf Nancys Rezeption der batailleschen Formel „Die Souve-

ränität ist Nichts“,141 schloss Goh mit Hinweis auf Nancys Aufsatz Krieg, Recht, 

Souveränität – techné,142 dass die Artikulation einer Auto-Dekonstruktion der 

Souveränität nicht befriedigend sein kann.143 Goh verwies auf Nancys Analyse 

einer Weltwerdung der Welt, in der keine Kriege von souveränen Subjekten und 

Mächten geführt werden. Vielmehr tauchen bei Nancy entlokalisierte Polizei-

Kriege innerhalb eines weltweit wirksamen Kriegszustands sporadisch auf. In-

dem er an Heidegger anknüpfte, entwickelte Nancy nicht nur das Denken einer 

Verräumlichung von Welt und einer Ökotechnie, das eine Auto-Dekonstruktion 

der Souveränität artikuliert, sondern er forderte, eine Souveränität ohne Subjekt 

zu denken, die im Wesentlichen leer ist und keine Zwecke eines Subjekts ver-

folgt. 

Nancy schrieb hierzu im Aufsatz Krieg, Recht, Souveränität – techné: „Von 

dieser langsamen Verschiebung der Welt hin zur souveränitätslosen Souveräni-

tät, zur zwecklosen Fertigstellung, könnte die Ökotechnie die letzte gestaltlose 

Gestalt sein. […] Der nirgends und überall seiende Krieg, der zu keinem Zweck 

in Beziehung gesetzt wird, ohne nicht auch zu sich selbst als höchstem Zweck in 

Beziehung gesetzt zu werden. Die Ökotechnie ist in gewissem Sinne reine tech-

né, sie auch, die reine techné der Nicht-Souveränität: aber weil die Leerstelle der 

 

138  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997. Vgl. ebenso Goh 2014, S. 155, aber auch  

Schmitt 1990, S. 80ff und Schmitt 2015.  

139  Cadava, Connor, Nancy 1991. 

140  Der Sammelband enthält Beiträge von Agacinski, Badiou, Balibar, Blanchot, Borch-

Jacobsen, Courtine, Deleuze, Derrida, Decombes, Franck, Granel, Irigaray, Kofman, 

Lacoue-Labarthe, Levinas, Lyotard, Marion und Rancière. 

141  Vgl. Nancy 2018, S. 34. Vgl. auch Bataille 2018a, Bataille 2018b und Bataille 1991, 

S. 256. 

142  An dieser Stelle beziehe ich mich auf die dt. Übersetzung des Textes von Nancy, 

vgl. Nancy 1991c, S. 43. Goh hingegen bezog sich in seinem Aufsatz Sovereignty 

Without Subject auf die amerikanische Übersetzung, vgl. Nancy 2000, S. 138. 

143  Vgl. Goh 2014, S. 154. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Souveränität besetzt bleibt, durch diese Leere selbst versperrt, hat die Ökotech-

nie keinen Zugang zu einem anderen Denken des zwecklosen Zweckes. An Stel-

le der Souveränität setzt sie die Vernichtung unter der Verwaltung und der Kon-

trolle ihres Wettbewerbs. […] Diese Verräumlichung der Welt ist selbst die 

Leerstelle der Souveränität. Das heißt, die Leerstelle des Zweckes, die Leerstelle 

des Gemeinwohls, und die Leerstelle des Gemeinen als Wohl. […] Der leere 

Platz der Souveränität wird nur mehr oder weniger gelungene Substitutionen 

dieser Art hervorbringen können, solange diese Stelle als solche nicht der Frage 

und der Dekonstruktion unterzogen wird. Das heißt, solange die Frage des Zwe-

ckes, der Extremität der Fertigstellung und der Identität nicht vorbehaltlos ge-

stellt ist, eine Frage, die von jetzt an die Frage eines nicht-souveränen Sinns als 

Sinn selbst der Menschheit des Menschen und der Weltweitheit der Welt ist.“144 

Goh arbeitete durch seine Lektüre entscheidende Differenzen zwischen 

Nancy und Derrida heraus, die sich rund um die Frage nach der Souveränität ge-

bildet haben: 1. Nancy ist an einem Denken des Raumes und der Verräumli-

chung und in diesem Sinne an Fragen der Territorialität interessiert. Explizit be-

schäftigte er sich in seinen Ausführungen zur Globalisierung und zur Weltweit-

werdung der Welt mit der Frage des Raumes. Für Derrida besaß die Frage des 

Raumes nicht diese Relevanz. Bei ihm findet man Hinweise zur Frage des Rau-

mes am ehesten in dessen Auseinandersetzungen mit Platons Begriff der cho-

ra.145 In einem Interview machte Nancy deutlich, dass Derrida mehr an einer 

Auflösung territorialer Begriffe und Beziehungen interessiert war.146 In ver-

schiedenen Publikationen kam Derrida auf das Nomadische, auf die Marranen 

und auf die Migration zu sprechen.147 Wiederholt setzte er sich mit der fatalen 

und gewaltvollen Verknüpfung von Politik, Souveränität, Nationalität, Krieg, 

 

144  Vgl. Nancy 1991c, S. 42f (Hervorhebungen im Original). Wenn Nancy von den ziel- 

und zwecklosen Kriegen eines Polizeiregimes sprach, so lässt sich absehen, welche 

heideggersche techné-Lektüre Nancy an Batailles Analyse zur Heterogenität des Mi-

litärs angelegte.  

145  Vgl. Derrida 1990a. Gewiss spielen bei Derrida u.a. die Verräumlichung und die 

Verzeitlichung, der Aufschub und die Spur, bezogen auf die Schrift, die Seinsdiffe-

renz und das Seinsereignis eine Rolle, dennoch bleibt die Frage, ob es sich dabei um 

raumkonstitutive Elemente handelt. Eher zeigte Derrida, dass die Verräumlichung 

wie die Verzeitlichung eine Konstituierung des Raumes und der Zeit, eine Verortung 

und Datierung auflösen, aufschieben, vervielfachen und disseminieren. Vgl. hierzu 

Hägglund 2008, S. 13ff, insbesondere dessen Bemerkungen auf S. 18. 

146  Vgl. Fabbri 2007, S. 437. 

147  Vgl. Derrida 1994c, Derrida 1997a und Derrida 2003b. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 207 

 

Raum und Territorialität auseinander.148 In diesem Zusammenhang mobilisierte 

Derrida den Begriff des Schurken, während Nancy den Begriff des Entzugs für 

das Politische, für die Souveränität und für das Sein überhaupt herausstellte.  

2. Mit dem Rückgriff auf die bereits erwähnte Formel Batailles „Die Souveräni-

tät ist Nichts“, versuchte Nancy eine Souveränität ohne Subjekt zu denken, um 

die Option, eine Gemeinschaft möglich zu machen, offen zu halten. So gesehen 

blieb für Nancy mit der Dekonstruktion der Souveränität und des Subjekts eine 

Souveränität zurück, die wesentlich leer ist. Für Nancy war die Souveränität we-

sentlich Leere. Es gibt nichts, das diese Leere füllen, ausfüllen, aufhalten, reprä-

sentieren oder gar figurieren könnte. Alle rhetorischen Register des Aufschubs, 

der Verschiebung, des Hinweises, der Vorwegnahme und des Ersatzes funktio-

nieren im Leeren nicht. Sie lässt sich auf kein Ziel hin orientieren und richten, 

damit es Zwecke geben kann. Nancy äußerte bei verschiedenen Gelegenheiten 

seinen Vorbehalt gegenüber jeglicher Art von Messianismus, auch gegenüber 

dem Messianischen bei Derrida.149 Weder ist die Souveränität eine Gestalt des 

pragmatischen Vollzugs und der politischen Entscheidung, noch eine Figur, die 

für anderes steht oder auf anderes hinweist. Die Souveränität ist bloß wuchernde 

und zwecklose Leere. In diesem Sinne ist sie eine Verschwendung, die nichts zu-

rückhält und nichts besitzt, was zurückzuhalten wäre. Bei Derrida hingegen blieb 

die Souveränität stets an eine Figuration des Subjekts gebunden, auch wenn sich 

das souveräne Subjekt selbst dekonstruiert und nie sein wird. Während bei 

Nancy das Politische trotz der Dekonstruktion des Ontisch-Ontologischen im 

Wesentlichen eine ontologische Frage blieb, kann bei Derrida vom Sein und 

vom Ereignis des Seins nur in seiner Unmöglichkeit die Rede sein. 3. Derridas 

Argumentationen und Interventionen zur Politischen Philosophie reichen von ei-

ner Ablehnung, das Dasein als ein Mitsein zu identifizieren, über das Aufzeigen 

einer Auto-Dekonstruktion der Souveränität, die er auch als Autoimmunität be-

zeichnete, bis hin zu dem Versuch, die Dekonstruktion als eine Repolitisierung 

zu verstehen. Dieser Versuch Derridas, die Dekonstruktion als eine Repolitisie-

rung zu denken, steht in enger Beziehung zu dem, was er andernorts als die 

kommende Demokratie titulierte. Für Nancy war die Frage nach einer anderen 

Politik ohne Subjekt ebenso relevant und blieb weiterhin offen. 

Dies war für Nancy insofern relevant, als für ihn davon auszugehen war, dass 

sich das Politische, die politische Souveränität und das politische Subjekt selbst 

dekonstruieren, auflösen und dem Entzug preisgeben. Nancy notierte in der 

Schrift Ex nihilo summum (Über die Souveränität): „Man muß also Folgendes 

 

148  Vgl. Derrida 1991a, Derrida 2012 und Derrida 2003a. 

149  Vgl. Nancy 2014a, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

begreifen: 1) Die Erfindung der Souveränität war ganz bestimmt nicht die säku-

larisierte Umschreibung einer politischen Theologie, sondern die Schöpfung ei-

ner atheologischen Annahme […]: Diese Annahme postulierte zugleich, ohne es 

zu wissen, die Errichtung des Staates (Selbststabilität) und die Auflösung dieses 

Staates (oder Apparates) in eine Gemeinschaft […]; 2) Die aktuelle Situation be-

steht darin, die Politik neu erfinden zu müssen, indem man sie wieder aufgreift, 

und zwar in ihrem doppelten Rückzug: in die Verwaltung der Zivilgesellschaft 

(die selbst aus dem Zerbrechen der civitas hervorgegangen ist) und/oder in die 

Annahme eines Gemeinsam-Seins […]. Die Schwierigkeit besteht darin, die Po-

litik ohne Subjekt zu denken: nicht ohne Autorität oder Entscheidungsmacht – 

sondern ohne Sich-Sein, das letztendlich den Nutzen seiner Ausübung auf sich 

bezieht.“150 

Auch wenn sich, nach Nancy, die Politik neu erfinden und einer Zukunft des 

Kommens öffnen muss, so heißt es nicht, dass bestimmte Formen von Politik 

oder Gemeinschaft, als Staatsform oder Gesellschaftsform, Zukunft haben wer-

den. Vielmehr legte Nancy Wert darauf zu verstehen zu geben, dass die Politik, 

die neu zu erfinden wäre, einem Zusammenleben gliche, das wesentlich ziel- und 

zweckfrei wäre. Diese Politik hat kein Ende vor sich. Sie ist eine Wucherung, 

ein ständiger Umbau, eine Umstrukturierung, die bloß provisorisch und im We-

sentlichen unvollständig ist. Das Zusammenleben, von dem Nancy sprach, ist 

weder als eine Politik von Staaten noch als eine Politik territorialer bzw. judika-

tiver Einheiten zu betrachten. Für ihn war die Politik des Kommens wesentlich 

eine ethische Angelegenheit, eine Sache des Mitseins, ein Sein, das geöffnet ist 

und eben Mit ist: eine Pluralität wuchernder Multiplikation. Nancy nannte diese 

Wucherung des Zusammenseins auch Freundschaft.151 In seinen Betrachtungen 

zu einem Sein, das wesentlich Plural ist, ist das Mitsein immer in Bewegung und 

ebenso heterogen wie brüchig. In diesem Sinne ist das Zusammensein stets ein 

Widerständiges und Widerstrebendes in sich selbst. 

Nancy wies explizit daraufhin, dass Derrida das Wort Gemeinschaft nicht 

mochte. Ebenso lehnte Derrida ethische wie politische Formen der Freundschaft, 

wie sie in Publikationen bei Levinas, Blanchot und Nancy zu finden sind, ab.152 

Derrida zeigte in seinen Untersuchungen zur Freundschaft einerseits deren auto-

destruktive Züge auf, andererseits verstand er es, auf die Mechanismen der Ge-

 

150  Nancy 2003, S. 140f (Hervorhebungen im Original). 

151  Münkler und Straßenberger ließen sich zu der Bemerkung hinreißen, dass Nancys 

Vorstellungen von Politik – neben denen von Badiou und Rancière – einer „Barrika-

dendemokratie“ gleichen. Vgl. Münkler, Straßenberger 2016, S. 51. 

152  Vgl. Fabbri 2007, S. 433. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 209 

 

walt hinzuweisen, die in den jeweiligen Begrifflichkeiten von Freundschaft an-

gelegt sind und die auf Anderes und Fremdes wirken. Das wohl Bemerkenswerte 

ist, dass Derrida die Gemeinschaft – das Wir, als ethische wie als politische 

Konzeption, den demos, die Demokratie – nicht ablehnte, weil die Gemeinschaft 

Feinde und Feindschaften und das Politische eine Unterscheidung zwischen 

Freunden und Feinden benötigt. Vielmehr stellte Derrida das Primat des Feindes, 

von dem Schmitt ausging, auf den Kopf und führte die Dekonstruktion des Poli-

tischen am Begriff der Freundschaft durch.153 Das Politische, das wesentlich ein 

Bund der Brüderlichkeit und Freundschaft ist, wird nicht von äußeren Feinden 

bedroht und in Frage gestellt. Vielmehr ging Derrida davon aus, dass es die ei-

genen, inneren Kräfte und Verhältnisse sind, die das politische Gefüge korrum-

pieren und zersetzen. Für diese Selbstzersetzung, für diese Auto-Dekonstruktion, 

wählte er den Begriff der Autoimmunität: Ein Selbst, ein Sein, eine Identität, ein 

Ereignis, das sein eigenes Sein als Fremdes wahrnimmt und bekämpft.154 In 

Schurken heißt es hierzu: „Um sich zu immunisieren, um sich gegen den (inne-

ren oder äußeren) Angreifer zu schützen, sonderte die Demokratie also ihre 

Feinde beiderseits der Frontlinie ab, und es blieb ihr scheinbar keine andere 

Wahl als die zwischen Mord und Selbstmord; doch der Mord verwandelte sich 

bereits in Selbstmord, und der Selbstmord ließ sich wie stets in Mord überset-

zen.“155 

 

 

 

153  Vgl. Derrida 2000a. In diesem Zusammenhang wäre es interessant, anhand der Drei-

erkonstellation Freund-Feind-Politik eine singuläre antiaristotelische Position bei 

Schmitt herauszuarbeiten. Schmitt hatte keinerlei Interesse daran, Begrifflichkeiten 

wie jene der Tugend, der Freundschaft, der Liebe, der Güter und des Guten in eine 

konstitutionelle Analyse des Politischen aufzunehmen. 

154  Hier lässt sich erahnen, wie problematisch für Derrida die Beziehungen zur Phäno-

menologie waren, explizit zu Husserl, Ricœur und Merleau-Ponty. Vgl. Gondek, 

Tengelyi 2011, S. 392ff. 

155  Derrida 2003a, S. 57. Auch wenn Derrida hier auf den Algerienkrieg zu sprechen 

kam, so ging es ihm doch um ein allgemeines Gesetz, das diesen Prozess der Auto-

immunisierung formalisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

DIE AUTOIMMUNITÄT 

 

Das, was Derrida als die kommende Demokratie verstand, bezeichnet kein utopi-

sches Modell und ist kein Ausdruck einer politischen Hoffnung. Mit dem, was 

Derrida als die kommende Demokratie bezeichnete, gab er keinen Anlass zur 

Hoffnung, eines Tages in einen gerechten Gesellschaftszustand einzutreten.156 

Die kommende Demokratie war für Derrida kein hypothetischer Raum eines zu-

künftigen Zusammenlebens, an dem sich politische, moralische oder ethische 

Handlungen zu orientieren haben und sich somit auch bewerten und messen las-

sen. Die kommende Demokratie verstand Derrida keinesfalls als ein Ideal, das 

aufgrund gerechterer Optionen und Zustände anzustreben ist. Für ihn war sie 

weder eine Utopie noch eine Vision, weder ein Konzept noch ein Horizont.157 In 

diesem Sinne wird es kein Regime einer kommenden Demokratie geben. Im Ge-

genteil, jede Konzeption, jede Normierung, jedes Anvisieren,158 jede Planung 

läuft einer kommenden Demokratie zuwider. So gesehen ist das Ereignis einer 

kommenden Demokratie, ihre begriffliche Erfassung und die Gelegenheit, sich 

in ihr einzurichten, unmöglich. In ihr lässt es sich nicht wohnen. Sie gibt kein 

Obdach. Während Heidegger von einem Mitsein ausging, das gerufen wird, um 

im Haus des Seins zu wohnen, ging Derrida dem Feuer und der Asche – der Ver-

folgung und Vertreibung, auch dem Holocaust und der Shoah – im Haus und am 

Herd nach. So bezeichnete er in Asche und Feuer die „Asche als [das] Haus des 

Seins“.159 

Um Derridas Ausführungen zur Dekonstruktion der Souveränität und zur 

Autoimmunität des Politischen zu verstehen, ist es notwendig – worauf Hägg-

lund in seinem Buch Radical Atheism insistierte160 – auf dessen Untersuchungen 

zur Verräumlichung und Verzeitlichung zurückzukommen, die schon in frühen 

Publikationen Derridas zu finden sind, u.a. in den Büchern Die Stimme und das 

Phänomen161 und Randgänge der Philosophie.162 Dafür wandte sich Derrida der 

 

156  Vgl. Hägglund 2008, S. 171. 

157  Vgl. Derrida 1995b, S. 109. 

158  Vgl. Weber 2006. Weber ging in seiner Untersuchung Gelegenheitsziele. Militari-

sierung des Denkens den Zusammenhängen zwischen dem Denken, der Intentionali-

tät, dem Zielen und Anvisieren, den Netzwerken, einer Politik der Angst und der 

Kriegsführung nach. 

159  Derrida 1988e, S. 25. 

160  Vgl. Hägglund 2008, S. 15. 

161  Derrida 2003c. 

162  Derrida 1988d. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 211 

 

Lektüre von Aristoteles, Kant, Hegel, Husserl und Heidegger zu, um Fragen der 

Intentionalität, der synthesis, der Präsenz und der Identität zu behandeln. 

Zu diesem Aspekt kann erwähnt werden, dass das, was Derrida ab den 

1990er Jahren als Autoimmunität bezeichnete,163 zu einer Serie von seinerseits 

entwickelten Kategorien gehört – wie etwa die Aporie, das Scharnier, die Spur, 

die Dissemination, das Unmögliche, das Supplement, die différance und den 

double bind. Diese Kategorien benutzte er schon früher, um ähnliche Symptome 

des Identischen (Selbst, Sein, Subjekt, Ereignis) zu benennen.164 Auch wenn die 

unterschiedlichen Kategorien dieser Serie keinesfalls Synonyme sind, gehören 

sie alle als Gesten eines Verweises in das Schema von Raum und Zeit und be-

zeichnen eine Verräumlichung der Zeit: ein Raumwerden der Zeit und eine Ver-

zeitlichung des Raumes. 

In Anknüpfung an Heideggers Analyse und Destruktion des vulgären Zeitbe-

griffs,165 der sich durch die Abfolge von präsenten Jetzt-Punkten bestimmt, de-

konstruierte Derrida in dem Aufsatz Ousia und gramme vor allem jenes Konzept 

der Zeit, dessen Logik eine Präsenz von Identität (Einheit, Gegenwart und An-

wesenheit) zu garantieren hat. Derrida wies in einer Kommentierung zu Aristote-

les, Hegel und Bergson darauf hin, dass die Identität einer gegenwärtigen Prä-

senz a priori unmöglich ist: „[…] das Jetzt [ist] kein Punkt, denn es hält die Zeit 

nicht an und ist weder Ursprung noch Ende noch Grenze.“166 

Da die Zeit weder die Identität eines präsenten Jetzt-Punktes besitzt noch im 

Ablauf und in der Bewegung von Jetzt-Folgen besteht, beschrieb Derrida die 

Zeit als ein Intervall, als eine Spur und als différance. Zu diesem Intervall, dieser 

Verräumlichung der Zeit, heißt es bei Derrida: „Ein Intervall muß es von dem 

trennen, was es nicht ist, damit es es selbst sei, aber dieses Intervall, das es als 

Gegenwart konstituiert, muß gleichzeitig die Gegenwart in sich selbst trennen, 

und so mit der Gegenwart alles scheiden, was man von ihr her denken kann, das 

heißt, in unserer metaphysischen Sprache, jedes Seiende, besonders die Substanz 

oder Subjekt. Dieses dynamische sich konstituierende, sich teilende Intervall ist 

es, was man Verräumlichung nennen kann, Raum-Werden der Zeit oder Zeit-

Werden des Raumes (Temporisation).“167 

 

163  Vgl. Derrida 2001a, S. 72. 

164  Vgl. Derrida 2003a, S. 57. 

165  Vgl. Heidegger 1984, S. 420ff. 

166  Derrida 1988d, S. 77. 

167  Derrida 1988d, S. 39 (Hervorhebungen im Original). Hägglund schrieb dazu: „This 

is crucial for Derrida’s decontruction of the logic of identity. If the spatialization of 

time makes the synthesis possible, the temporalization of space makes it impossible 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Dieses Intervall (Verweis, Gabe, Spur, Scharnier, Kipppunkt, différance 

usw.) ermöglicht zwar einerseits eine synthesis des Ichs und des Subjekts, ande-

rerseits ist das Intervall eine Dehnung und Verräumlichung der synthesis von 

Zeit. Mit dem Intervall muss die Verräumlichung und der Aufschub als eine Un-

entschiedenheit und Unmöglichkeit eines anwesenden Ichs und Subjekts voraus-

gesetzt werden, da die synthesis von Zeit permanent in Verzug ist. 

Wie das Intervall, die Gabe, die Spur und die différance, so wurde auch die 

Autoimmunität von Derrida als eine Figur des Verweises und der Verräum-

lichung verstanden. In Schurken schrieb er: „Der demokratische Verweis schafft 

[…] Platz für mehr als eine Logik und mehr als eine Semantik. a.) Die im Raum 

operierende Topologie der Autoimmunisierung verlangt stets danach, die Demo-

kratie anderswohin zu verweisen [renvoyer], sie auszustoßen, auszuscheiden  

oder auszuschließen unter dem Vorwand, die Demokratie drinnen vor ihren inne-

ren Feinden zu schützen, indem sie sie nach draußen ausweist, ausscheidet, aus-

schließt. Sie kann ihre Feinde zum Beispiel nach Hause schicken, von den Urnen 

oder der Öffentlichkeit fernhalten beziehungsweise des Landes verweisen, ent-

weder indem sie ihnen die Bewegungs- und Redefreiheit nimmt, den Wahlvor-

gang abbricht oder die geschworenen Feinde der Demokratie von der Wahl aus-

schließt. […] b.) Doch der Verweis operiert auch in der Zeit; die Autoimmunität 

gebietet es auch, die Wahlen und das Kommen der Demokratie auf später zu 

verschieben. […] Was der Demokratie fehlt, ist eben genau der eigentliche Sinn, 

der Sinn des Selben selbst (ipse, metipse, metipsissimus, meisme, même), das, 

was sie selbst ist, das Selbe, das wahrhafte Selbe ihrer selbst [le soi-même, le 

même, le proprement même de soi- même]. Dieser Sinn definiert die Demokratie 

und selbst das Ideal der Demokratie durch diesen Mangel des Eigenen und Sel-

ben.“168 

Die Brisanz, die sich aus den Untersuchungen zu den Fragen nach dem 

Schema von Raum und Zeit ergab, war jene, dass die Gesten der Intervalle und 

Verweise, die Derrida kenntlich machte, jede Logik der Identität und der Präsenz 

in Widersprüche und in einen permanenten, orientierungslosen Verzug und Auf-

schub versetzt. Betroffen von dieser in eine ursprüngliche Aporie versetzten Lo-

gik waren nunmehr die Anwesenheit des Seins, dessen teleologische Ausrich-

tung, das Subjekt wie das Individuum, aber auch die Gattung des Menschen, jene 

der Tiere und der Pflanzen, die literarischen Gattungen, die sexuellen Geschlech-

 

for the synthesis to be grounded in an indivisible presence. The synthesis is always a 

trace of the past that is left for the future. Thus, it can never be in itself but is essen-

tially exposed to that which may erase it.“ Hägglund 2008, S. 18. 

168  Derrida 2003a, S. 58ff (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 213 

 

ter wie die Identitäten des Souveräns und der Nationen. Durch die Ursprünglich-

keit des Verweises ist jede Form der Identität voranfänglich von dem kontami-

niert, was die Identität nicht ist. Oder auch anders gesagt: Wenn es Identität gibt, 

so ist sie unmöglich. Jede Identität ist voranfänglich dupliziert, geteilt und dis-

seminiert. Das Eine ist mehr als das Eine, die Anwesenheit der Identität ist zu-

gleich deren Abwesenheit, und wenn es denn etwas Identifizierbares gibt, wie 

etwa ein Subjekt, ein Individuum oder einen Souverän, so muss diese Identität in 

ihrer Vielfältigkeit zerstreut sein und kann nicht das sein, was sie ist. So gesehen 

ist das, was eine Identität erst ermöglicht, auch das, was eine Identität unmöglich 

macht: die Spur des Anderen, oder wie Derrida oftmals formulierte, die Ur-

sprünglichkeit des absolut Anderen. 

In einem Vortrag, den Derrida am 1. April 1997 an der Universität von Mon-

tréal hielt, heißt es: „Lévinas sagt irgendwo, dass das Subjekt ein Gastgeber sei, 

der das Unendliche jenseits seiner Aufnahmefähigkeit zu empfangen habe. Das 

heißt, dass ich da empfange oder empfangen muss, wo ich nicht empfangen 

kann, da, wo das Eintreffen des anderen mir lästig ist, wo mein Haus zu klein für 

ihn erscheint: Der andere wird Unordnung in mein Haus bringen, und ich kann 

nicht vorhersehen, ob er sich hier, in meiner Stadt, in meinem Staat, in meiner 

Nation, gut benehmen wird. Die Ankunft des Ankömmlings wird also nur da ein 

Ereignis sein, wo ich nicht in der Lage bin, ihn zu empfangen – oder vielmehr 

empfange ich ihn nur und gerade da, wo ich nicht dazu in der Lage bin. Die An-

kunft des Ankömmlings ist das absolut Andere, das über mich hereinbricht.“169 

Hägglund170 wies zurecht darauf hin, dass Derrida in dem Buch Schurken die 

Souveränität als ein Konzept beschrieb, wie es z.B. bei Bodin, Hobbes und  

Schmitt auftaucht, das eine Verräumlichung der Zeit (Dehnung, Aussitzen, Ver-

schiebung, Zerstreuung, Aufschub) auszuschließen versucht. Der Souverän, der 

entscheidet, hat keine Zeit und duldet keinen Aufschub. Zu seinem Wesen gehö-

ren die Verkürzung und die Vernichtung von Zeit. Die Zeit des Souveräns redu-

ziert sich auf die reine Präsenz. Mehr Zeit lässt er keinem Gegenüber, keinem 

Objekt, keinem Zeitgenossen, keiner Freundin, keinem seiner Mitstreiter, keiner 

Gegnerin und keinem Feind. Mehr Zeit bleibt aber auch ihm nicht. Seine Exis-

tenz ist der Augenblick, der nicht zu fassen und stets schon verschwunden ist. Er 

ist permanent dem Tod, dem Abgrund und dem Untergang ausgesetzt. Der Sou-

 

169  Derrida 2003d, S. 34. 

170  Vgl. Hägglund 2008, S. 29. Ausdrücklich möchte ich hier auf Hägglunds Buch Ra-

dical Atheism hinweisen, das wie kein anderes, Derridas Arbeiten zu einer Dekon-

struktion des Subjekts in Beziehung zu dessen Publikationen setzt, die eine politi-

sche Autoimmunität behandeln. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

verän braucht diesen Tod, der nicht der eigene ist, wie den Abgrund und den Un-

tergang. Auch wenn diese Negation für die souveräne Identität konstituierend ist, 

so ist sie für die Identität der Souveränität zugleich ein Desaster. 

So schrieb Derrida in Schurken: „Die Souveränität gibt keine und gibt sich 

keine Zeit. An dieser Stelle beginnt die grausame Autoimmunität, mit der sie 

sich souverän affiziert, aber auch grausam infiziert. Autoimmunität ist in der 

ausdehnungslosen Zeit stets die Grausamkeit selbst, die Selbstinfektion jeder 

Selbstaffektion. Was bei der Autoimmunität affiziert wird, ist nicht etwas, dies 

oder das, sondern infiziert wird das Selbst, das ipse, das autos. Sobald es ihr an 

Heteronomie, am Ereignis, an Zeit und am anderen mangelt.“171 

Das, was die Identität des Souveräns oder des Subjekts ursprünglich unter-

miniert, ist nichts, was von außen kommt. Es ist nicht der Feind, der den Souve-

rän herausfordert, wie Schmitt behauptete. Es ist nicht der Feind, der dem Sou-

verän bis zum jüngsten Tag seine Gestalt gibt und wieder nimmt.172 Es ist der 

Souverän selbst bzw. die Souveränität, die sich zwar in der Selbstbeschränkung 

selbst anregt und erzeugt, die aus sich selbst entspringt, zugleich aber ist diese 

Selbstaffektion ihre Infektion und Vergiftung.173 Der Moment, in dem die Sou-

 

171  Derrida 2003a, S. 151 (Hervorhebungen im Original). 

172  Vgl. Schmitt 1987b, S. 90. 

173  Zur Frage der Selbstaffektion müsste man Derridas Auseinandersetzung mit Husserl, 

Merleau-Ponty und Nancy noch einmal verfolgen. In seinem Buch Berühren, Jean-

Luc Nancy schrieb Derrida: „Sobald Ich sich berührt, ist es es selbst, kontrah/ktiert 

es sich, kontrah/ktiert es mit sich selbst, aber als mit einem Anderen. Es adressiert 

sich und es duzt sich. […] Er ist bereits als ich das Du des anderen und sein eigenes 

Du.“ Derrida 2007, S. 45 (Hervorhebungen im Original). Viele Seiten später heißt 

es: „Es geht nicht darum, die Möglichkeit einer taktilen Erfahrung des Berührend-

Berührten in Abrede zu stellen. Sondern indem wir zur Kenntnis nehmen, was sein 

manuelles oder digitales Beispiel impliziert […], fragen wir uns, ob es eine reine 

Selbstaffektion des Berührenden und des Berührten, also eine reine unmittelbare Er-

fahrung des rein eigenen Körpers, des lebendigen, rein lebendigen eigenen Kör-

pers/Leibes gibt. Oder ob im Gegenteil diese Erfahrung nicht bereits heimgesucht 

wird, zumindest, aber konstitutiv heimgesucht wird durch irgendeine an die Ver-

räumlichung, dann an die sichtbare Räumlichkeit gebundene Heteroaffektion: 

Wodurch der Eindringling, der Gast, ein erwünschter Gast oder ein Gast, der nicht 

erwünscht sein kann, ein Anderer, der Hilfe bringt, oder ein Parasit, den es abzuweh-

ren gilt, ein bereits an Ort und Stelle über seine Unterkunft verfügendes pharmakon 

jedem Innenleben (for intérieur) darin wiederkommend innewohnt.“ Derrida 2007, 

S. 231f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 215 

 

veränität sich selbst erreicht und berührt, sich selbst gewahr wird, ist der Mo-

ment ihrer Teilung, der Moment einer Heteroaffektion. Wie gering die Fremd-

heit auch zu denken bleibt, sie muss der Selbstaffektion vorausgesetzt werden: 

Eine Heterogenität, eine Spur und Fremdheit des Anderen, die sich ereignet, so-

bald sich die Souveränität selbst affiziert. So verstanden, ist der Moment der 

Identität immer der Moment ihrer Teilung und Zersetzung, die Teilung einer 

Wunde, die Gabe als Vergiftung, die Infizierung durch Selbstaffektion. Alles 

läuft darauf hinaus, dass die Teilungen, Separationen, Spaltungen und Allergien 

zunehmen, sobald die Souveränität – und mit ihr deren Mitsein – auf eine Ein-

heit und Präsenz drängt. 

Anlässlich des 11. Septembers 2001 gab Derrida ein Interview, in dem es 

heißt: „Ein autoimmunitärer Prozeß ist, wie man weiß, jenes seltsame Verhalten 

des Lebendigen, das sich in fast selbstmörderischer Weise daran macht, sich 

selbst, seinen eigenen Schutz zu zerstören, sich gegen seine eigene Immunität zu 

immunisieren.“174 

Im Aufsatz Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der Religion an den 

Grenzen der bloßen Vernunft aus den 1990er Jahren fand Derrida zum ersten 

Mal die Gelegenheit die Logik der Autoimmunisierung – ein Begriff, der aus der 

Biomedizin stammt und auf das natürliche, biologische und zoologische Leben 

bezogen wurde – auf das Leben im Allgemeinen auszudehnen. Während Auto-

immunisierung im biomedizinischen Sinne bedeutet, dass der biologische Körper 

Antikörper gegen die körpereigenen Eiweiße bildet, schlug Derrida vor, den 

Prozess einer allgemeinen Logik der Autoimmunisierung dahingehend zu ver-

stehen, „[…] daß ein lebender Organismus gegen seinen eigenen Selbstschutz 

dadurch sich schützt, daß er seine eigenen immunitären Abwehrkräfte zer-

stört.“175 

Mit der innewohnenden Logik der Autoimmunität machte Derrida darauf 

aufmerksam, dass die Autoimmunität nichts immunisiert. Die Immunität bezieht 

sich auf sich als ein Anderes und damit nicht mehr auf sich. So verstanden, im-

munisiert sich das Eigene gegen die eigene Immunität und bewahrt die Gefahr, 

anstatt sich vor ihr zu schützen. Dieser allgemeinen Logik der Autoimmunisie-

rung ging Derrida vor allem in jenen Untersuchungen nach, die sich mit der poli-

tischen Souveränität und deren Gewalt, mit Fragen der politischen Gemein-

schaft, der nationalen Zugehörigkeit, der politischen Verfolgung und dem Asyl 

wie mit der Gastfreundschaft beschäftigten. Auch wenn dieser Prozess Räume 

der zerstörerischen und selbstzerstörerischen Gewalt schafft, so war er weit da-

 

174  Derrida 2004a, S. 127 (Hervorhebungen im Original). 

175  Derrida 2001a, S. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

von entfernt, diese Autoimmunisierung als eine Krankheit der Vernunft176 zu de-

klarieren. Im Gegenteil, ohne eine Autoimmunisierung kann es weder etwas Bio-

logisches, Zoologisches oder Physiologisches, noch etwas Ontologisches oder 

Phänomenologisches geben.177 Ohne diesen Todestrieb, der sich gegen das eige-

ne Selbst wendet, gibt es kein Leben. Derrida formulierte in Schurken: „Wenn 

ein Ereignis, das diesen Namen verdient, eintreffen soll, so muß es, jenseits jeder 

Herrschaft, auf eine Passivität treffen. Es muß auf eine exponierte Verletzlich-

keit ohne absolute Immunität stoßen – schutzlos, endlich, horizontlos –, dort, wo 

es noch nicht oder schon nicht mehr möglich ist, der Unvorhersehbarkeit des an-

deren gegenüberzutreten und ihm zu trotzen. Insofern ist die Autoimmunität kein 

absolutes Übel. Sie erlaubt es, sich dem anderen – das kommt oder der kommt – 

auszusetzen, und muß deshalb unkalkulierbar bleiben. Ohne Autoimmunität, mit 

absoluter Immunität, würde nichts mehr eintreffen. Man würde nicht mehr war-

ten, man würden nichts mehr erwarten, man würde weder einander noch irgend-

ein Ereignis erwarten.“178 

Der wohl bedeutsamste Aspekt179 in Derridas Schlussfolgerungen über eine 

politische Autoimmunität ist jedoch jener, dass er die Autoimmunität für unver-

meidbar und universell hielt. In diesem Sinne gibt es gegen „[…] das Autoim-

munitäre […] keine sichere Prophylaxe“.180 Wiederholt machte er auf die er-

schreckende und fatale Logik der Autoimmunität aufmerksam: „Ohne das Risiko 

der Auto-Immunität gibt es nichts Gemeinschaftliches, nichts Immunes, nichts 

Geborgenes, nichts Gesundes, nichts Heiliges, nichts, was holy ist, nichts Heiles, 

das sich in der selbstständigsten aller lebendigen Gegenwarten hält.“181 

 

176  Derrida verwies in seinem Buch Schurken auf Husserls Schrift Die Krisis der euro-

päischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie und schrieb: 

„Nun evoziert Husserl in einem der Krisis-Texte (dem sogenannten Wiener Vortrag 

von 1935) im Namen der phänomenologischen Vernunft das Verhängnis einer trans-

zendentalen Pathologie. Gleichsam einer Krankheit der Vernunft. […] Husserl fragt 

sich, warum es nie zu einer wissenschaftlichen Medizin, einer Medizin der Nationen 

und übernationalen Gemeinschaften gekommen ist. Die europäischen Nationen sind 

krank, Europa selbst ist, sagt man, in einer Krisis.“ Derrida 2003a, S. 169f (Hervor-

hebungen im Original).Vgl. auch Husserl 1969, S. 315. 

177  An diesem Punkt wäre es noch einmal notwendig, die Differenzen zwischen Derrida 

und Agamben rund um den Begriff des Lebens aufzugreifen. 

178  Derrida 2003a, S. 206f (Hervorhebungen im Original). 

179  Vgl. Miller 2009, S. 238. 

180  Derrida 2003a, S. 205. 

181  Derrida 2001a, S. 76 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 217 

 

In einem Gespräch, das Borradori und Derrida unter dem Titel Autoimmuni-

sierungen, wirkliche und symbolische Selbstmorde182 miteinander führten, aber 

auch im Buch Schurken, analysierte Derrida die autoimmunitären Prozesse an-

hand der Terroranschläge vom 11. September 2001 und die darauf folgenden 

Reaktionen, zu denen der Krieg in Afghanistan, der USA Patriot Act, der erste 

Bündnisfall der NATO, die Deportationen in das Internierungslager Guantánamo 

Bay und in das Militärgefängnis Bagram, die Verstöße der USA gegen das Völ-

kerrecht und gegen das Genfer Abkommen über die Behandlung von Kriegsge-

fangenen, der Angriffskrieg gegen den Irak ohne ein UNO-Mandat, die Folte-

rungen nicht nur in Abu Ghuraib und die Entführungen ausländischer Staatsbür-

ger durch US-Geheimdienste gehörten. 

Was ist aber nun zu tun? Was können wir tun, wenn die erschreckende und 

fatale Logik der Autoimmunität ausbricht? Was, wenn es kein Jenseits der auto-

immunitären Logik gibt? Was, wenn unser Tun autoimmunitär ist? Was, wenn 

die Gemeinschaft der Handelnden zur Logik der Autoimmunität gehört? Was 

schlug Derrida vor? Was gab uns Derrida zu verstehen, wenn er von einer kom-

menden Demokratie sprach? Kann es eine Politik jenseits einer Politik der Sou-

veränität, einer Politik jenseits der Freundschaft und Brüderlichkeit, geben? 

Kann es im Sinne Derridas eine Politik ohne Gemeinschaft, eine Gemeinschaft 

ohne Gemeinschaft, eine andere Politik, eine Politik ohne Souveränität geben? 

Gegenüber den Versuchen von Levinas, Blanchot und Nancy verhielt sich Derri-

da reserviert. Miller gab zu bedenken, dass Derrida nicht davon ausging, dass 

diese oder jene Strukturen und Institutionen, dieser oder jener Bereich des politi-

schen Zusammenlebens, diese oder jene Personen des Politischen der Autoim-

munität verfallen sind. Auch gab es keine Zeit vor der Autoimmunität, vor ihrem 

Ausbruch. Sie ist die Zeit, die Dauer und die Verräumlichung von Zeit. Sie ist 

die Zeit ohne Immunität. Sie ist der Moment, der weder das souveräne Subjekt, 

die Souveränität über das Eigentum noch den Raum, die Zeit und die Dinge vor 

Gefahr schützt. Autoimmunität ist die Zeit ohne Zeit zu haben. Sie ist die Un-

Zeit. 

Neben den infizierten Strukturen, Institutionen, Bereichen und Personen, gibt 

es keine Alternativen, die gegen die Autoimmunität immun sind. Vielmehr insis-

tierte Derrida darauf, dass das Selbst selbst, ipse und autos, sowie dessen Souve-

ränität und Subjektivität, autoimmun agieren.183 Es gibt kein Selbst ohne eine 

Autoimmunität, ohne Teilung, ohne Heterogenität, ohne die Fremdheit des abso-

lut Anderen. Autoimmunität ist stets Heteroimmunität. Das Selbst infiziert sich 

 

182  Derrida 2004a. 

183  Vgl. Miller 2009, S. 241. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

selbst mit dieser Autoimmunität. Nach Miller muss betont werden, dass dieser 

Umstand nicht leichtfertig abzutun ist, um einfach weiter zu machen, indem alte 

Formen des Politischen durch neue Formen des Politischen ersetzt werden. Der 

akute Moment einer autoimmunitären Logik liegt außerhalb souveräner indivi-

dueller, politischer und ethischer Entscheidungen. 

Derrida warf in seinen Analysen auch wiederholt die Frage des Überlebens 

auf: ein Überleben mit Autoimmunität und ein Überleben als Autoimmunität. 

Gemeint ist damit ein Überleben, das nicht der Hybris aufsitzt, die Geschicke 

des Lebens durch Bildung und Erziehung, disziplinarische Einrichtungen und 

Schutzmaßnahmen, Regeln, Programme und Ordnungssysteme, eine Politik und 

Techniken des Sortierens, der Ausgrenzung, der Prävention und der Vernichtung 

zu beherrschen. In dem Buch Marx’ Gespenster notierte Derrida: „Leben ist das 

was man per definitionem nicht lernen kann. Nicht von sich selbst, nicht vom 

Leben und nicht durch das Leben. Höchstens vom anderen und durch den Tod. 

Auf jeden Fall vom anderen an der Grenze des Lebens.“184 

Derrida betonte in einem Interview mit Birnbaum, dass er in seinem Leben 

„niemals leben-gelernt“185 hat. Auch wenn das Leben nur lernt, wenn es allein 

lernt, durch sich und aus selbst heraus, so lernt das Leben nur durch das, was es 

nicht ist. Nach Derrida kann dieser Umstand nur in einem „heterodidaktische[n] 

Verhältnis zwischen Leben und Tod“186 geschehen. Es ist dieser Sprung, diese 

Fuge zwischen Leben und Tod, der das Leben leben und lernen lässt: ein Ge-

schehen, das mehr als eine Person betrifft, mehr als nur das Leben und das sou-

veräne Subjekt, das wiederum mehr als ein Individuum, eine Gruppe oder ein 

Volk ist. Das, was das Leben lernen und leben lässt, ist dieser Sprung und diese 

Teilung des Subjekts in seiner Nacht: Eine Nacht, die nichts mit dem Anfang 

und der Morgenröte eines lebendigen Lebens zu schaffen hat, sondern vielmehr 

mit der Blindheit des Subjekts.187 

In der achten Sitzung des Seminars Das Tier und der Souverän heißt es bei 

Derrida: „Diejenigen, die dieses Seminar188 schon seit einigen Jahren verfolgen, 

 

184  Derrida 1995b, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

185  Derrida 2005, S. 30 (Hervorhebungen im Original). 

186  Derrida 1995b, S. 10. 

187  Vgl. Derrida 1997b, S. 51. Derrida kam wiederholt auf die Blindheit und Trauer des 

Subjekts, die es ursprünglich befällt, zu sprechen. 

188  Derrida bezieht sich hier auf seine Seminarreihe, die er ab dem Jahr 1984 bis 2003 

an der EHESS (Ècole des Hautes Études en Sciences Sociales, Paris) abhielt. In den 

Jahren 1997 bis 1999 lautete der Titel seines Seminars Questions des responsabilité 

VII + VIII: le parjure et le pardon. Von 1999 bis 2001 lief das Seminar unter dem 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 219 

 

wissen aufgrund dessen, was wir unter dem Titel der Vergebung, der Gnade, der 

Todesstrafe und der Souveränität gemeinsam zu denken versuchten, sehr gut, 

dass wir immer bei dem hängengeblieben sind, was sich als das Lebendige des 

Lebens, das Rätsel des Lebendigen, ich würde nicht gerade sagen präsentiert – 

aufseiten von zôé ebenso wie aufseiten von bios, life, Leben, Lebendigkeit, wie 

immer noch Husserl sagt, la vivance, das, was das Leben [vie] jetzt [maintenant] 

am Leben hält [maintient] –, sondern was sich eben dort in einem gewissen Ent-

zug hält, wo die Frage Was ist das Lebendige des Lebens? angesichts der pro-

blematischen Legitimität einer Unterwerfung der Frage des Lebens unter eine 

Frage des Seins, des Lebens unter das Sein, den Atem hält.“189 

Derrida kam es darauf an, die Frage des Lebens aus der Klammer der Seins-

frage zu befreien. Nicht nur Heidegger unterwarf das, was sich als Leben be-

zeichnen lässt, dem Tod. Er unterwarf das Dasein einem Vorlauf zum Tod. All 

das, was zur Konzeption des Selbst und des Eigenen, des Subjekts und der Sou-

veränität gehört, gehorcht dieser Beziehung, die zwar einerseits zwischen Leben 

und Tod unterscheidet, die aber andererseits das Leben in Abhängigkeit vom 

Tod setzt. Wenn Derrida also vom Überleben sprach, und nicht vom Leben und 

dessen Lebendigkeit, so deshalb, weil das Überleben nicht nur Ursprung und 

Quelle von Freude und Genuss ist. Überleben ist nicht das vermeintliche Glück 

der Überlebenden. Überleben ist immer auch der Ursprung jeglichen Leidens, 

das kommt, sobald es ein Überleben gibt. Dieses ist weder schon tot, noch lebt es 

im effektiven und faktischen Sinne. Das Überleben hat den Tod überlebt, wenn 

auch nicht unbeschadet. Für Derrida ist Leben wesentlich ein Über-Leben, das 

den Tod nicht akzeptiert. Das Leben geht „[…] nicht auf den Tod, sondern auf 

ein Über-Leben zu, das heißt auf eine Spur zu, von der das Leben und der Tod 

selbst nur Spuren und Spuren von Spuren wären; ein Überleben, dessen Mög-

lichkeit von vornherein die Selbstidentität des gegenwärtig Lebenden wie jeder 

Faktizität trennt und in Unordnung bringt.“190 

Zu überleben heißt, dem Tod entronnen zu sein. Die Überlebenden überleben 

mit einer Fristverlängerung, was besagt, dass ihr Sterben sich hinzieht, da ihr 

 

Titel Questions des responsabilité IX + X: la peine de mort. Ab 2001 bis 2003 trug 

es den Titel La bête et le souverain. Von den hier erwähnten Seminaren erschienen 

bis jetzt im Doppelbandformat Questions des responsabilité IX: la peine de mort, 

vgl. Derrida 2014b und La bête et le souverain. Volume I+II, vgl. Derrida 2015 und 

Derrida 2017. Alle weiteren Publikationen zu den Seminarinhalten sind in Vorberei-

tung. 

189  Derrida 2015, S. 306 (Hervorhebungen im Original). 

190  Derrida 1995b, S. 13 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Tod einen Aufschub erfuhr. Das Fortleben als ein Überleben lässt sich weder auf 

ein Sein reduzieren noch auf eine Opposition von Leben und Sterben, noch auf 

den Gegensatz von Leben und Tod. Hägglund spitzte Derridas Ausführungen 

dahingehend zu, dass ein Überlebender, der gänzlich intakt und unversehrt 

bleibt, nicht überleben würde.191 Überleben ist immer eine Veränderung, eine 

Verletzung, ein Trauern, ein Trauma, ein Sterben und in diesem Sinne auch ein 

Genuss und eine Freude. Hierin nimmt das Überleben unvorhersehbare und un-

vorstellbare Formen und Entwicklungen an, die weder abzuschätzen, zu kalku-

lieren noch zu erlernen sind. Miller nannte diese Autoimmunität der Überleben-

den, um die es Derrida ging, „the basis of a radical and apparently pessimistic 

politics“.192 

 

 

DIE KOMMENDE DEMOKRATIE 

 

Solange es Überlebende, einen Aufschub des Todes und eine Fristverlängerung 

gibt, solange gibt es nicht nur ein Überleben mit und als Autoimmunität, sondern 

auch ein unabschätzbares Fortleben und Zusammenleben der Überlebenden. Im 

Zusammenhang dieser Unabwägbarkeit des Überlebens stellte Derrida seine 

Überlegungen zu einer kommenden Demokratie an. Dabei kann nicht außer Acht 

bleiben, dass die Dekonstruktion des Politischen keinesfalls die Rekonstruktion 

oder Konstruktion einer besseren, gerechteren und einer auf ein Maß der Gleich-

heit ausgerichteten politischen Ordnung sein kann. Ebenso lässt sich das Politi-

sche der Dekonstruktion nicht auf eine Dekonstruktion der Politik und des Politi-

schen reduzieren. In diesem Sinne ist die Dekonstruktion weder eine Spielart der 

Kritik noch eine Methode, um das Politische zu reformieren, aufzulösen oder zu 

zerstören. 

Die Politik der Dekonstruktion ist eine Politik der Entscheidung, oder wie 

Menke schrieb, eine „Politik der Zäsur“.193 Sie unterbricht jene Mechanik, die 

das Leben wie das Sein auf den Tod und somit auf das, wozu es allein bestimmt 

sein könnte, zulaufen lässt.194 Das dekonstruierte Sein überlebt nicht nur im Le-

 

191  Vgl. Hägglund 2008, S. 165. 

192  Miller 2009, S. 241. 

193  Menke 1994, S. 287. 

194  Heidegger formulierte: „Der Tod ist, sofern er ist, wesensmäßig je der meine.“ Hei-

degger 1984, S. 240 (Hervorhebungen im Original). Diese Relevanz des Todes 

sprach Heidegger dem Dasein zu, da der Tod als das Ende des In-der-Welt-seins die 

Existenz und die Ganzheit des Daseins begrenzt und bestimmt. Kein anderes Dasein 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 221 

 

ben – trotz seiner Autoimmunität –, sondern die Dekonstruktion des Seins ist die 

Bedingung dafür, dass das Leben überhaupt erst überleben kann. Das dekon-

struierte Sein ist das Fortleben, der Aufschub und die Verräumlichung, die Zer-

streuung und die Dauer. Das Fortleben steht hierbei jedoch nicht unter der Prä-

misse, auf etwas hinauszulaufen, um sich zu bewahren, denn die Dekonstruktion 

des Seins ist das Aussetzen einer endgültigen Entscheidung. In diesem Sinne ist 

die Zäsur der Entscheidung eine Zäsur, die die programmierte Mechanik des 

Entscheidens und die der Entscheidung unterbricht. Die Zäsur unterbricht die 

Endgültigkeit. Das, was Derrida unter einer Dekonstruktion des Seins verstand, 

gibt das Leben niemals bedingungslos dem Tod preis.195 Während Heidegger den 

Tod als eine notwendige Möglichkeit der Unmöglichkeit des Daseins ansah, 

stellte Derrida die Frage, ob der Tod überhaupt der meinige Tod, die „eigenste 

Möglichkeit des Daseins“,196 sein kann. Derrida betrachtete das Überleben nie-

mals als ein Sein, das dem Vorlauf zum Tod unterworfen ist. Leben geht auf ein 

Überleben zu, auf eine Verräumlichung, eine Veränderung und Enteignung. Die-

se Entschlossenheit zu überleben und nicht zu sterben, diese Entschlossenheit 

der Überlebenden, den Tod zu unterbrechen und aufzuschieben, ist das, was 

Hägglund als Derridas radikalen Atheismus beschrieb; ein Atheismus, der eine 

Politik der kommenden Demokratie eröffnet.197 

Um zu verstehen, was Derrida unter eine Politik der kommenden Demokratie 

verstand, kann es dienlich sein, auf das Buch Das andere Kap zurückzukommen. 

Hier rekapitulierte er, in Anknüpfung an Husserl, Heidegger und Valéry, die 

aufklärerischen Ansprüche Europas. Das Buch erschien etwa zwei Jahre vor den 

Gesprächen mit Vattimo und Gadamer auf Capri, in denen Derrida zum ersten 

Mal von der Autoimmunität sprach. In Das andere Kap, das Derrida nach der 

 

kann dem Dasein den Tod abnehmen. So verstanden ist der Tod nicht nur die „Mög-

lichkeit der schlechthinnigen Daseinsunmöglichkeit“ (Heidegger 1984, S. 234), son-

dern auch des Daseins „eigenste, unbezügliche, unüberholbare Möglichkeit“. Hei-

degger 1984, S. 250 (Hervorhebungen im Original). Sofern der Tod, wie bei Hei-

degger, als jenes Moment verstanden wird, der nur von mir gestorben werden kann, 

dann kann der Tod – wie kein anderes Ereignis – nur mein Ereignis sein. Der Tod 

kann weder geteilt noch getauscht werden. So gesehen, waren die Trauer, das Be-

dauern und die Verantwortung auch keine Angelegenheiten, mit denen sich Heideg-

gers Denken beschäftigte. 

195  Zwischen 1999 und 2001 hielt Derrida in Paris an der École des Hautes Études 

en Sciences Sociales sein Seminar zur Todesstrafe ab. Vgl. Derrida 2014b. 

196  Derrida 1998, S. 124. 

197  Vgl. Hägglund 2008, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

deutschen Wiedervereinigung und während des Zweiten Golfkriegs schrieb, kam 

er auf eine Öffnung des Politischen zu sprechen, auf eine politische Öffnung Eu-

ropas jenseits von Nationalismus, Kosmopolitismus und einer Logik politischer 

Subjektivität und kapitalistischer Ökonomie: „Das Kap hat begonnen, sich zu 

öffnen oder vielmehr sich öffnen zu lassen, besser noch: es ist geöffnet worden, 

ohne daß es sich selber von sich aus einem anderen geöffnet hätte […].“198 

Derrida sprach aber nicht nur diese Öffnung der politischen und ökonomi-

schen Souveränität an, sondern er erwähnte auch eine Pflicht, dem Ruf und Ap-

pell eines europäischen Gedächtnisses zu antworten, auf das schon die abendlän-

dische Aufklärung reagierte.199 Die Öffnung Europas, von der Derrida sprach, 

und die Pflicht, auf den Ruf des europäischen Gedächtnisses zu hören, hängen 

eng zusammen und sind womöglich als die gleiche Bewegung zu verstehen, die 

Europa heimsucht. 

Die Pflicht, auf das europäische Gedächtnis zu hören und zu antworten, ist 

aber weder eine Verpflichtung, die sich die Europäer und Europäerinnen selbst 

auferlegt haben, noch ist diese Verpflichtung als der Ruf einer souveränen In-

stanz an uns ergangen. Wie Derrida erklärte, besteht diese Pflicht der Menschen 

nicht nur darin, dass Europa sich zu jenem hin öffne, was nicht europäisch ist 

noch nie war und nie sein wird. Für Derrida ist es eine zwingende Pflicht, dass 

Europa Fremde aufnimmt, nicht nur um sie zu integrieren, sondern auch um sie 

in ihrer Andersheit zu erkennen und anzunehmen. Wiederholt kam Derrida auf 

diesen verpflichtenden Ruf zu sprechen, der von alters her zum Gedächtnis Eu-

ropas gehört und von Sophokles, Platon, Kant, Arendt und Levinas diskutiert 

wurde. Zur europäischen Bewegung gehört nicht nur der Drang, sich zu kapitali-

sieren, samt den kolonialistischen, imperialistischen und kapitalistischen Akku-

mulationen, vielmehr geht mit dieser Neigung eine Bewegung der Dekapitalisie-

rung einher. Kant diskutierte diese Pflicht, sich den Fremden und damit das Mit-

sein (die National- und Fürstenstaaten) zu öffnen, anhand der von ihm bezeich-

neten bedingten und unbedingten Gastfreundschaft. 

Angesichts der politischen Ereignisse, von denen sich die europäische Politik 

derzeit als eingekreist betrachtet – hierzu gehören die Kriege in Osteuropa, im 

Nahen Osten und in Afrika –, sieht sich Europa vor allem von Flüchtenden, Mig-

ranten und Migrantinnen bedroht, die aus verschiedensten Gründen nach Europa 

kommen. Was im Jahr 2015 als eine sogenannte Willkommenskultur begann, hat 

sich schnell in eine Politik der Grenzziehungen mit administrativen und sozialen 

 

198  Derrida 1992b, S. 56 (Hervorhebungen im Original). 

199  Vgl. Derrida 1992b, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 223 

 

Überforderungen, in eine hysterische Politik der Angst als Nährboden für eine 

populistische, rechtsradikale Gesinnungslage entwickelt. 

Von welcher Pflicht sprach also Derrida, wenn er mahnte, dass Europa ver-

pflichtet sei, Fremde aufzunehmen, auch wenn sie die Grenzen dessen über-

schreiten, was man als die „Identität“ Europas bezeichnen könnte? Ist es gerade 

diese Pflicht zur Gastfreundschaft, die die dem europäischen Gedächtnis inne-

wohnende Identität, jede politische, aber auch jede religiöse, kulturelle wie sozi-

ale Identität, zerrüttet? Ist es eine Gastfreundschaft, die die Freundschaftsbande 

des Mitseins und alles, was Gemeinschaft heißen könnte, ursprünglich unter-

läuft, um überhaupt erst zusammenzuleben? Können wir erst dann zusammenle-

ben, wenn wir nicht mehr unter uns sind? Inwiefern gehört diese Pflicht zur 

Gastfreundschaft zum Mitsein? Inwiefern gehört diese Pflicht zur Öffnung, Auf-

lösung und Zerrüttung zum Mitsein? Ist der Gast stets schon da, als ein absolut 

Fremder, heimatlos im Mitsein? Ist er/sie da, als ein Gast, der nicht zu integrie-

ren ist, als ein nicht zu integrierender Gast, der als Öffnung des Mitseins zum 

Mitsein gehört? Oder sind Gäste als Fremde jene, die den „väterlichen logos: das 

Sein, das ist, und das Nichtsein, das nicht ist“,200 erschüttern? 

Kann das Nachkommen der Verpflichtung zur Hospitalität, zu der sich Euro-

pa und deren abendländische Aufklärung berufen fühlt, dazu führen, dass diese 

Haltung selbst aufs Spiel gesetzt wird? Inwiefern gehört zum Mitsein eine unbe-

dingte Hospitalität, und zwar nicht deshalb, weil man sich zu dieser Gastfreund-

schaft entschlossen hat, sondern, weil der Gast in der ontologischen Differenz 

von Sein und Nichtsein als ein aporetisches Scharnier auftaucht? Der Gast ist ei-

ne Aporie von Sein und Nichtsein des Mitseins, der nicht zum logos des Mit-

seins gehört, aber dennoch im logos des Mitseins auftaucht: als ein alogos oder 

antilogos im logos des Mitseins. Muss also nicht vielmehr zum Mit des Mitseins 

stets die Entgrenzung des Seins als ein Nichtsein und somit eine Überdehnung 

und Aussetzung des Mits gehören? Gehört nicht zum Mitsein eine unbedingte 

Hospitalität, die das Mitsein inhärent zersetzt? Eine Öffnung und Entgrenzung 

des Mitseins, ohne die es kein Mitsein geben könnte? 

Zwei Punkte sind hierzu hervorzuheben: 1. Eine Pflicht bzw. eine Verpflich-

tung ist nichts, was man sich aussucht. Die Pflicht von der Derrida sprach, ist 

keine Verpflichtung, die sich ein Subjekt selbst auferlegt. Bestenfalls folgt eine 

Verpflichtung aus einem Vertrag, der von mindestens zwei Subjekten abge-

schlossen wird. Jedoch resultiert die Verpflichtung zur Vertragseinhaltung nie 

aus einem Vertrag. Schon Spinoza wies auf die Möglichkeit der Lüge und des 

 

200  Derrida 2001b, S. 14 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Vertragbruches hin, die einem Vertragsabschluss innewohnt.201 Die Verpflich-

tung, sich an einen Vertrag zu halten, resultiert aus keinem Vertrag. 2. Das, was 

Derrida als eine Verpflichtung formulierte, gehorcht weder Regeln und Geset-

zen, die verlangen, dass Handlungen pflichtgemäß auszuüben sind, noch einem 

moralischen Gesetz, wie es Kant vorschwebte, das unbedingte und universelle 

Geltung besitzt. Hingegen wies Derrida darauf hin, dass auch Kants Pflicht apo-

retisch strukturiert ist, indem es zwar einerseits die Einhaltung und Unterwer-

fung verlangt, aber andererseits nichts vorschreibt, an dem sich ein Subjekt ori-

entieren könnte. 

In seinem Buch Aporias führte Derrida aus, dass die Erfahrungen der Ent-

scheidung und der Verantwortung ihn wiederholt auf diese Pflicht ohne Ver-

pflichtung zurückkommen ließen. Hierzu schrieb er: „In den allerjüngsten Tex-

ten (Passions und Den Tod geben) habe ich diese notwendigerweise aporetische 

Analyse einer Pflicht als Über-Soll [sur-devoir] verfolgt, deren hybris und we-

sentliche Maßlosigkeit die Überschreitung nicht nur der Handlung vorschreiben 

sollen, die pflichtgemäß ist, sondern auch der Handlung aus Pflicht, das heißt 

dem, was Kant als Bedingung selbst der Moralität bestimmt. Dieses Über-Soll, 

das die Pflicht sein soll, gebietet, ohne Pflicht zu handeln, ohne Regel oder 

Norm (also ohne Gesetz), mit dem Risiko, daß ihr die verantwortlich genannte 

Entscheidung wieder zur einfachen technischen Entfaltung eines Begriffs wird 

und folglich eines präsentierbaren Wissens.“202 

Diese Pflicht zur politischen Öffnung, von der Derrida hier sprach, ist also 

keine Pflicht, zu der sich eine Gemeinschaft, politische Einheit, Nation oder Eu-

ropa bekennen könnte. Das Bekenntnis zu einer Verpflichtung würde das Was, 

das Wozu und das Wie einer Pflicht voraussetzen. Die Pflicht, an die Derrida 

dachte, gibt auch keine Regeln vor, um gut zu leben und besser zu handeln. Sie 

ist allenfalls eine grundlose und unabsehbare Unterwerfung, die zu einer Hand-

lung aus Pflicht führt, die diese noch überschreitet. Dennoch ist die Maxime des 

Handelns, aus der sich keine Regel und keine Norm ableiten lassen, per se drän-

gend wie riskant: d.h. es muss gehandelt werden. 

Derrida ging es um jene Paradoxien einer Verpflichtung, die zu nichts ver-

pflichtet, und um jene Entscheidungen, die keiner Norm und keinem Wissen fol-

gen. Derrida bezog diese paradoxen und aporetischen Strukturen der Pflicht und 

der Entscheidungen explizit auf die Präsenz des Mit-sich-seins und des Mit-sich-

seins des Präsenten. Diese Ausführungen formulierte Derrida nicht zufällig im 

Zusammenhang mit einer europäischen Idee des Staates und der Politeia. Er 

 

201  Vgl. Spinoza 1922, S. 277f. 

202  Derrida 1998, S. 35f. (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 225 

 

schloss dabei auch an Diskussionen an, die in den 1980er Jahren um die Grenzen 

Europas, anlässlich einer Politik der Ausgrenzung, im Umgang mit Flüchtlingen, 

Migranten und Migrantinnen geführt wurden. 

Zu Recht hat Rancière darauf hingewiesen, dass Derridas Prämissen einer 

kommenden Demokratie nichts mit einer Idee der Gleichheit zu tun haben. We-

der ging es Derrida um eine Ökonomie der Umverteilung, d.h. um eine Gleich-

verteilung von Gütern und Ressourcen, noch um einen gleichberechtigten Zu-

gang zu Macht und Recht. Rancière formulierte anlässlich einer Konferenz: 

„Derrida’s discourse is not the discourse of a humanitarian good soul, asking the 

international community to heal the wounds of the poor people. He does not call 

for charitable action; he calls for a new International. But this new International 

has nothing to do with struggling and conquering International of the brother-

workers. It is an immaterial link of distant people, a link of affinity, suffering and 

hope. That International takes on to-day the figure of the suffering and the com-

passion for the ten plagues of the International order. Compassion indeed does 

not mean charity; it means suffering with. But this with is a mark of distance at 

the same time. It precludes democratic reciprocity or substitutability. The inter-

national extension of the field of democratic action means its extension up a 

point where there can be no reciprocity. It is only where reciprocity is impossible 

that we can find true otherness, an otherness than obliges us absolutely. At this 

point suffering with the other is the same as obeying the law of otherness.“203 

In seinem Buch Marx’ Gespenster führte Derrida das aus, was er unter der 

neuen Internationale verstand.204 Auch wenn er betonte, dass die neue Interna-

tionale für ihn ein Band der Verwandtschaft ist, so hat diese Verwandtschaft 

nichts mit dem Band einer Familie, nichts mit der Institution der Familie, nichts 

mit Institutionen und Einrichtungen, nichts mit einer Rechtsordnung oder einer 

Rechtsfigur, einer Partei oder einem zugeordneten Grund und Boden zu tun. Die 

neue Internationale besitzt keinen Status und sie ist vertragslos wie auch partei- 

und heimatlos. Die neue Internationale kann sich weder auf ein Recht beziehen, 

noch besitzt sie eine Form von Gewalt oder Ordnung. Sofern es sie gibt, lässt sie 

sich am ehesten als eine Allianz ohne Institutionen bezeichnen. Sie ist ein un-

scheinbares Band des Leidens und der Hoffnung. In diesem Sinne ist das Leiden 

und Mitleiden, aber auch das Hoffen, weniger ein Band, das sich zu einer Ge-

meinschaft, zu einem Mitsein fügt, vielmehr markiert das Mit des Mitleidens und 

des Mithoffens, diese Verwandtschaft im Leiden, zugleich eine Distanz. So hielt 

 

203  Rancière 2009, S. 280f (Hervorhebungen im Original). 

204  Vgl. Derrida 1995b, S. 139ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

er fest: „Die neue Internationale verdient kaum den Namen einer Gemeinschaft; 

sie gehört nur der Anonymität an.“205 

 

 

DIE UNBEDINGTE GASTFREUNDSCHAFT 

 

Keineswegs sind Derridas Überlegungen zum Politischen als radikal zu bezeich-

nen, weil er die kommende Demokratie als die vierte Internationale bezeichnete, 

und somit die kommende Demokratie mit einem Terminus bedachte, der aus der 

marxistischen Praxis stammt. Sie sind aber auch nicht als radikal zu betrachten, 

weil er mit der Rede von der Gastfreundschaft eine womöglich offene und somit 

vielleicht bessere, liberalere und tolerantere Gesellschaft entwarf. Derridas Über-

legungen sind zum einen deshalb radikal, weil er von einer Pflicht zur unbeding-

ten Gastfreundschaft ausging. Zum anderen sind seine Ausführungen zum Mit-

sein als radikal zu bezeichnen, da sie von einer Pflicht zur Gastfreundschaft aus-

gehen, die weder gewählt ist, im Sinne, dass sich eine souveräne Gemeinschaft 

für sie entscheiden könnte, noch dass diese von einer Gemeinschaft ausgeschla-

gen werden könnte. Es gibt kein Mitsein, keine politische Gemeinschaft, keine 

Politeia, keinen Staat und keine Nation, keine Freundschaftsbande und keine Po-

litik der Freundschaft ohne einen Gast, einen Fremden, einen Eindringling, einen 

Dritten. Vor allem kann es keine Stadt ohne Zuwanderung geben.206 Es gibt kein 

Zusammenleben ohne diejenigen, die nicht eingeladen wurden. Es gibt keinen 

Tisch, an dem zwei Personen Platz genommen haben, an dem nicht schon ein 

Dritter bzw. eine Dritte Platz genommen hat. Auch kann nicht davon ausgegan-

gen werden, dass der uneingeladene Gast eines Landes nicht gegen die Gesetze, 

Sitten und Gebräuche der ungefragten und unfreiwilligen Gastgeber und Gastge-

berinnen verstößt.207 Letztlich kann kein Tisch bzw. kein Ort, keine Politeia vor-

 

205  Derrida 1995b, S.147. 

206  In dem Text Weltbürger aller Länder, noch eine Anstrengung äußerte Derrida seine 

großen Bedenken gegenüber der Figur des Bürgers, der des Weltbürgers, den Staa-

ten und Nationen, aber auch gegenüber einem Kosmopolitismus und einer Globali-

sierung im Zusammenhang mit der Gewährung von Asyl. In seinem Schreiben an 

den 1. Kongress der Fluchtstädte im Europarat in Straßburg, der am 21. und 22. 

März 1996 stattfand, hob er die Bedeutung der Städte bei den Themen Flucht und 

Asyl hervor. Vgl. Derrida 2003b.  

207  Kant legte in der Abhandlung Mutmasslicher Anfang der Menschheitsgeschichte na-

he, dass aus der Anwesenheit eines Dritten „so fort der Krieg entspringe“. Kant 

1993c, S. 86. Auch die Ethik von Levinas geht von einer notwendigen Beziehung zu 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 227 

 

ausgesetzt werden, an dem man Platz nimmt, um gemeinsam zusammen zu le-

ben. 

Es gibt kein Mitsein, ohne einen Weg, der nach draußen führt. Es gibt weder 

eine Grenze ohne Übergänge noch Mauern ohne Möglichkeiten der Überwin-

dung. Es gibt kein Mitsein, das nicht zu einem Fremden hin geöffnet ist. Das 

Mitsein ist stets den Fremden zugänglich. Es gibt immer Fremde, die in An-

spruch nehmen, Gäste zu sein. Jede Wohnung, jedes Haus liegt an einer Straße, 

an einem Weg und muss zumindest einen Zugang wie auch Fenster und Türen 

haben.208 Jedes Bei-sich-sein, jede Monade, muss gastfreundlich sein, damit das 

eigene Selbst überhaupt bei sich wohnen kann.209 Um Bei-sich-zu-sein und um 

bei sich zu wohnen muss die Gemeinschaft mit Anderen geteilt werden, muss 

das Bei-sich-sein letztlich seine Autonomie aufgeben. In diesem Sinne gibt es 

kein soziales Band und keine Kultur von Gemeinschaft ohne ein Prinzip von 

Gastfreundschaft, das diese Gemeinschaft öffnet und diese zugleich den An-

kömmlingen und Fremden uneingeschränkt aussetzt. Wenn es denn also das Mit-

sein einer Gemeinschaft gibt, dann gibt es auch Fremde und uneingeladene Gäs-

te. So gesehen, gibt es auch kein Mitsein, das nicht auch ein Nicht-Mitsein ist. 

Die Gastfreundschaft, von der Derrida sprach, verpflichtet unbedingt, ohne jegli-

che Verzögerung. Sie drängt auf eine Zäsur jeglicher Art von Verfahren, die die 

Gastfreundschaft und damit das Mitsein begrenzen. Es gibt weder ein Mitsein 

ohne jene unbedingte Gastfreundschaft, noch gibt es ein Mitsein, das sich vor 

der unbedingten Gastfreundschaft derart immunisieren kann, dass sich dabei 

keine autoimmune Reaktionen ausbilden. In diesem Sinne ist das Mitsein nie ein 

Mitsein. Derrida folgend lässt sich diese Gastfreundschaft also nicht ohne eine 

Gastfeindschaft denken. Es gibt weder eine Gastfreundschaft ohne ihre Be-

schränkungen, ohne Bedingungen, die eine Gastfreundschaft einschränken, noch 

gibt es einen Gast, der keine Konflikte des Zusammenseins herausfordert. 

 

einem Dritten aus, wenn es um eine Beziehung zum Anderen geht. Er schrieb: „[I]n 

der Beziehung mit dem Anderen bin ich immer schon in Beziehung mit dem Dritten. 

Doch ist dieser Dritte ebenso mein Nächster. Von diesem Augenblick wird die Nähe 

problematisch: man muß vergleichen, abwägen, überlegen, man muß die Gerechtig-

keit praktizieren, sie ist die Quelle der Theorie. [...] in Wirklichkeit [ist] die Bezie-

hung mit dem Anderen niemals einzig und allein die Beziehung mit dem Anderen: 

von vornherein wird im Anderen der Dritte vergegenwärtigt; im Erscheinen des An-

deren als solchen sieht mich und geht mich bereits der Dritte an.“ Levinas 1985, 

S. 101f. 

208  Vgl. Meyer 1986, S. 28. 

209  Vgl. Derrida 2001b, S. 49f und Derrida 2006b, S. 251. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Derrida unterschied zwischen einer bedingten und einer unbedingten Gast-

freundschaft, auch wenn es die eine Gastfreundschaft nicht ohne die andere ge-

ben kann, obwohl sie sich geradezu gegenseitig ausschließen. Seine Überlegun-

gen hierzu diskutierte er in der Hauptsache in einer Lektüre zu Kants philosophi-

schem Entwurf, der den Titel trägt: Zum ewigen Frieden. In dem dritten Defini-

tivartikel zum ewigen Frieden heißt es bei Kant: „Das Weltbürgerrecht soll auf 

Bedingungen der allgemeinen Hospitalität eingeschränkt sein.“ Und im Weite-

ren heißt es: „Es ist […] nicht von Philanthropie, sondern vom Recht die Rede, 

und da bedeutet Hospitalität (Wirtbarkeit) das Recht eines Fremdlings, seiner 

Ankunft auf dem Boden eines anderen wegen, von diesem nicht feindselig be-

handelt zu werden. Dieser kann ihn abweisen, wenn es ohne seinen Untergang 

geschehen kann; so lange er aber auf seinem Platz sich friedlich verhält, ihm 

nicht feindlich begegnen. Es ist kein Gastrecht, worauf dieser Anspruch machen 

kann […], sondern ein Besuchsrecht, welches allen Menschen zusteht, sich zur 

Gesellschaft anzubieten, vermöge des Rechts des gemeinschaftlichen Besitzes 

der Oberfläche der Erde, auf der, als Kugelfläche, sie sich nicht ins Unendliche 

zerstreuen können, sondern endlich sich doch neben einander dulden zu müssen, 

ursprünglich aber niemand an einem Orte der Erde zu sein mehr Recht hat, als 

der andere.“210 

Schon am 10. Januar 1996 kam Derrida in einem Seminar, das die Gast-

freundschaft behandelte, auf jene Situation zu sprechen, auf die heute, zwanzig 

Jahre später, beständig in der tagespolitischen Berichterstattung hingewiesen 

wird und die die europäische Öffentlichkeit erregt: Fremde kommen an die 

Grenzen der Europäischen Union und versuchen sie zu überwinden: zu Fuß, über 

das Wasser, in Fahrzeugen versteckt, in kleinen oder in großen Gruppen, illegal 

oder auch in der Absicht, auf legalem Wege einzureisen. Viele bewerkstelligen 

die Einreise, viele schaffen es nicht. 

Sofern die Fremden es schaffen an die Grenzen der EU zu gelangen, müssen 

sie einige Verfahren und Anhörungen durchlaufen, um einen Antrag auf Asyl 

auf legalem Wege stellen zu können. Dabei werden Fragen gestellt und Persona-

lien zur Person, zur Herkunft und zum Beweggrund der Migration aufgenom-

men. Derrida betonte, dass diese Fragen, die gestellt werden, nicht zur Sprache 

der Fremden gehören: „[D]em Fremden ist allererst die Sprache des Rechts 

fremd, in der die Pflicht zur Gastfreundschaft, das Recht auf Asyl, seine Gren-

zen, seine Normen, seine Polizei usw. formuliert sind. Er muß die Gastfreund-

schaft in einer Sprache erbitten, die per definitionem nicht die seine ist, in derje-

nigen, die ihm der Hausherr auferlegt, der Gastgeber, der König, der Herr, die 

 

210  Kant 1993b, S. 213f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 229 

 

Macht, die Nation, der Staat, der Vater usw. Dieser zwingt ihn zur Übersetzung 

in seine eigene Sprache, und das ist die erste Gewalttat. Hier beginnt die Frage 

(nach) der Gastfreundschaft: Sollen wir vom Fremden, bevor und damit wir ihn 

bei uns aufnehmen können, verlangen, uns zu verstehen, unsere Sprache zu spre-

chen, in allen Bedeutungen dieses Ausdrucks, in all seinen möglichen Extensio-

nen? Wenn er – mit all dem, was dies impliziert – unsere Sprache spräche, wenn 

wir bereits alles teilten, was mit einer Sprache geteilt wird, wäre der Fremde 

dann noch ein Fremder, und könnte man auf ihn bezogen dann noch von Asyl 

oder Gastfreundschaft sprechen?“211 

Das Erste, womit es Fremde zu tun bekommen, sobald sie die Grenzen eines 

(anderen) Staates erreichen, sind Verfahren und Prozeduren, die in einer Sprache 

verfasst sind, die ihnen fremd ist. Ohne diese Verfahren und Prozeduren einer 

souverän-politischen und juristischen Macht, ohne diese Fragen nach der Identi-

tät und nach den Umständen der Migration, gibt es keine Gastfreundschaft. Stets 

gibt es eine „Juridizität“212 des Gastrechts, der Hospitalität und des Gastes. Der-

rida formulierte: „Vom Standpunkt des Rechts aus betrachtet ist der Gast, selbst 

wenn man ihn gut aufnimmt, zuallererst ein Fremder, muß er ein Fremder blei-

ben.“213 

Um in den Genuss einer Gastfreundschaft zu kommen, ist es notwendig, sich 

den Modalitäten und Bedingungen zu unterwerfen, die eine Gastfreundschaft 

formalisiert und einschränkt. Ohne diese Einschränkungen, ohne diese Techni-

ken einer Immunisierung vor Fremden und der Fremdheit gibt es kein Asyl- und 

Fremdenrecht, das die Gastfreundschaft regelt. Mittels eines rigiden Gebrauchs 

der Sprache und den juristischen wie fremdenpolizeilichen Maßnahmen behält 

sich die jeweilige Souveränität des Staates stets das Recht vor, den Fremden die 

Gastfreundschaft zu verweigern. Was aber auch heißt, dass es eine Gastfreund-

schaft ohne eine Verweigerung der Gastfreundschaft nicht geben kann. 

Derrida machte darauf aufmerksam, dass es zwischen der unbedingten und 

der bedingten Gastfreundschaft keinen Gegensatz gibt,214 vielmehr bewegt sich 

die Gastfreundschaft in einer Aporie. Einerseits muss es heißen, dass es diese 

nur geben kann, wenn sie zu jeder Zeit verweigert werden kann: Um sich und die 

eigene Familie, um das eigene Gemeinwesen, die eigene politische und soziale 

Ordnung und „[...] um die eigene Gastfreundschaft, das eigene Zuhause, das die 

eigene Gastfreundschaft ermöglicht, zu schützen oder es zumindest vorzugeben 

 

211  Derrida 2001b, S. 20f. 

212  Derrida 2001b, S. 56. 

213  Derrida 2001b, S. 57. 

214  Vgl. Derrida 2006b, 252. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

[...]“,215 werden geradezu fremdenfeindliche Maßnahmen ergriffen, die das Ge-

setz der Gastfreundschaft pervertieren und weitestgehend abschaffen. Anderer-

seits besagt es auch, dass es eine Gastfreundschaft nur geben kann, wenn man 

mit dieser, die es im Regelfall nur geregelt gibt, bricht: Denn das „[...] Gesetz 

der absoluten Gastfreundschaft gebietet, mit der rechtlich geregelten Gastfreund-

schaft, mit dem Gesetz oder der Gerechtigkeit als Recht, zu brechen.“216 

Das Gesetz der unbedingten wie auch der absoluten Gastfreundschaft hat 

nichts mit einer regulativen Idee im kantischen Sinne zu tun.217 Auch wenn es 

die Gastfreundschaft nur untrennbar mit den Verfahren eines Asyl- und Frem-

denrechts gibt, so besteht zwischen der unbedingten und der bedingten Gast-

freundschaft eine absolute Heterogenität. Eine unerreichbare und unbedingte 

Gastfreundschaft verlangt es, auf die Fragen, die den Fremden gestellt werden, 

zu verzichten. Eine unbedingte Gastfreundschaft öffnet sich den Fremden aus 

sich selbst heraus und „ist von vorneherein offen für wen auch immer, der weder 

erwartet noch eingeladen ist, für jeden, der als absolut fremder Besucher kommt, 

der ankommt und nicht identifizierbar und nicht vorhersehbar ist“.218 

Absolute Gastfreundschaft heißt, nicht zu wissen, ob die Fremden als Gäste 

oder als Mörder kommen. Als Fremde sind Gäste nicht nur eine organisatorische 

und administrative Herausforderung, sondern sie drohen als Fremde und Andere 

den Dogmatismus der gastgebenden Souveränität zu erschüttern, vorausgesetzt 

sie nehmen nicht nur ein Besuchsrecht in Anspruch und bleiben Fremde, die kei-

nesfalls ihre Fremdheit aufgeben, um sich integrieren zu lassen.219 Derrida zu-

folge besagt Gastfreundschaft nicht, zwischen einem Fremden (hostis) und ei-

nem Gast, zwischen Gastfreundschaft (hospitalité) und Feindschaft (hostilité) 

unterscheiden zu können. Um dieses aporetische Problem zu beschreiben, wählte 

er hierzu den Neologismus Gastfeinschaft (hostipitalité).220 

Und dennoch, auch wenn für Derrida eine unbedingte Gastfreundschaft in 

der Praxis unmöglich und unlebbar ist, so ist sie dennoch die Bedingung des Po-

litischen und des Juristischen. Er machte deutlich: „Und mir ist wohl klar, daß 

der Begriff der reinen Gastfreundschaft keinerlei rechtlichen oder politischen 

Status haben kann. Kein Staat kann ihn in seine Gesetze aufnehmen. Aber ohne 

daß man eine solche reine und unbedingte Gastfreundschaft wenigsten denkt: die 

 

215  Derrida 2001b, S. 44f. 

216  Derrida 2001b, S. 27. 

217  Vgl. Derrida 2001b, S. 105. 

218  Derrida 2004a, S. 170 (Hervorhebungen im Original). 

219  Zum Fremden als Mörder und Vatermörder vgl. Derrida 2001b, S. 14ff. 

220  Vgl. Derrida 2001b, S. 38. Vgl. aber auch Derrida 2000b. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 231 

 

Gastfreundschaft selbst, hätte man keine Gastfreundschaft im allgemeinen, man 

könnte nicht einmal eine Norm der bedingten Gastfreundschaft bestimmen (mit 

ihren Riten, ihrem rechtlichen Status, ihren Normen, ihren nationalen oder inter-

nationalen Konventionen). Ohne ein solches Denken der reinen Gastfreundschaft 

(ein Denken, das auf seine Art auch eine Erfahrung ist) hätte man nicht einmal 

eine Idee des Anderen, der Andersheit des Anderen, d.h. des- oder derjenigen 

welche(r) in Ihr Leben tritt, ohne eingeladen worden zu sein. Wir hätten nicht 

einmal die Idee der Liebe oder des Zusammenlebens mit dem anderen in einem 

Zusammenleben, das in keiner Totalität, in keinem Ensemble enthalten ist. Un-

bedingte Gastfreundschaft, die noch nicht rechtlich und auch noch nicht politisch 

ist – trotzdem ist dies die Bedingung des Politischen und des Rechtlichen. Aus 

denselben Gründen bin ich nicht sicher, daß sie ethisch ist, insofern sie ja nicht 

einmal von einer Entscheidung abhängt.“221 

Derrida ging es keinesfalls um eine Gastfreundschaft oder um ein Besuchs-

recht, zu dessen juristischer wie administrativer Umsetzung sich eine politische 

Gemeinschaft entscheiden könnte. Auch von einer Ethik des Grüßens, von der 

Levinas ausging – ein Grüßen, das sich an den Nachbarn richtet –, kann in Be-

zug auf diese Gastfreundschaft nicht die Rede sein. Fremden ist der Gruß fremd. 

Eine Gastfreundschaft ist dem politischen, rechtlichen, aber auch dem „ethischen 

Blick transzendent“.222 Oder anders gesagt: Wenn es eine politische Gemein-

schaft, die souveräne Politik einer Gemeinschaft gibt, dann gibt es auch jene 

Gäste, die nie empfangen wurden, dann gibt es auch eine unbedingte Gast-

freundschaft und somit nur die Unmöglichkeit von Souveränität. 

 

 

DAS ZUSAMMENLEBEN 

 

Am 23. Oktober 2003 hielt Derrida seinen letzten öffentlichen Vortrag in den 

USA. Der Titel seines Vortrags lautete Vivre „ensemble“ – Living „together“. 

Er eröffnete damit eine Konferenz, die ihm zu Ehren an der University of Cali-

fornia in Santa Barbara stattfand. Die Veranstaltung, die von Weber und Carlson 

organisiert wurde, war dem Thema Irreconcilable Differences? Jacques Derrida 

and the Question of Religion223 gewidmet. Den gleichen Vortrag hielt Derrida in 

 

221  Derrida 2004a, S. 170f (Hervorhebungen im Original). 

222  Derrida 2004a, S. 171. 

223  Vgl. Derrida 2013. Neben Derridas Eröffnungsvortrag, waren auf der Konferenz in 

Santa Barbara Vorträge von Anidjar, Euben, Foda, Hollander, Malamoud, Reinhard, 

Ronell, Schwartz, Thompson, de Vries und Weinberger-Thomas zu hören. Erst zehn 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Variationen bereits in den Jahren zuvor in Paris,224 Krakau, Warschau, Athen, 

Kapstadt und Jerusalem. 

Derrida sprach unterschiedliche politische Situationen, Probleme, Konflikte 

und Verbrechen an, wobei hiervon Derridas eigene Kindheit in Algerien, die 

französische Kolonialpolitik, das Verhältnis Frankreichs und des Vichy-Regimes 

zur jüdischen und arabischen Bevölkerung in Algerien, die Verfolgung und Ver-

nichtung von Juden und die Entwicklung des Zionismus in Europa, die Grün-

dung des Staates Israel und die Vertreibung der Palästinenser, die Völkermorde 

in Nordamerika und Afrika durch die Kolonialstaaten und durch die USA, die 

Vertreibung der Sudetendeutschen, die Kriegsverbrechen der Japaner in Korea 

und in China, die Apartheidpolitik in Südafrika und die Verbrechen der Militär-

diktaturen in Chile und Argentinien hervorzuheben sind. 

Den Vortrag in Santa Barbara hielt Derrida nach einer Proklamation des US-

amerikanischen Präsidenten Bush, in der dieser vor dem Kongress der Öffent-

lichkeit erklärte, dass die USA einen Krieg gegen den Terror225 führen. Hinzu 

kam, dass Weber und Carlson auf der Konferenz die Absicht verfolgten, Derri-

das Schriften zur Theologie und zur Religion für die Diskussion um politische 

und bewaffnete Konflikte relevant zu machen.226 Mit einem breiten Spektrum an 

Beispielen aus der Welt politischer Grausamkeiten versuchte Derrida seine Fra-

gestellungen vorsichtig, langsam und präzise zu formulieren. Dabei ging es ihm 

mit der Formulierung seiner Fragen nicht um die Möglichkeiten, die uns für ein 

Zusammenleben offenstehen und die wesentlich die Formen und Strukturen des 

Politischen betreffen. Auch ging Derrida nicht von der Notwendigkeit des Zu-

sammenlebens aus, die voraussetzt, dass der einzelne Mensch andere Menschen 

zum Leben braucht. Die Angewiesenheit des Menschen auf Andere zielt stets 

 

Jahre später veröffentlichte Weber in einen Sammelband Derridas Konferenzvortrag 

unter dem Titel Avowing – The Impossible: Returns, Repentance, and Reconciliation 

in englischer Sprache. Neben den Konferenzvorträgen von Anidjar und Hollander 

zog Weber für den Sammelband Autoren und Autorinnen hinzu, die explizit Derri-

das Vortragtext einer Kommentierung unterzogen. Zu diesen gehören Massad, 

Kumar, Zreik, Amour, Robert, Hart, Nichanian, Ben-Naftali, Seikaly, Weber, 

Govrin und Falk. 

224  In Paris hielt er den Vortrag bereits 1998. Der französische Text erschien im Jahr 

2001. Vgl. Derrida 2001c. Vgl. hierzu auch: Weber 2013b, S. 7. 

225  Bush formulierte am 20. September 2001 vor dem Kongress: „Our war on terror 

begins with al Qaeda, but it does not end there. It will not end until every terrorist 

group of global reach has been found, stopped and defeated.“ Bush 2017, S. 68. 

226  Vgl. Weber, Carlson 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 233 

 

auf die Frage ab: Mit wie vielen und mit wem wollen wir zusammenleben? 

Vielmehr ging es Derrida um das Gebot und die Forderung zusammenzuleben 

und um die Verpflichtung, die darauf drängt, dass wir miteinander, mehr recht 

als schlecht zusammenleben. Wie kann es aber ein Zusammenleben nach so vie-

len Misshandlungen und Toten geben? Wie kann ein Zusammenleben nach den 

Verbrechen, Verfolgungen, Vergewaltigungen und Morden überhaupt möglich 

sein? 

Um Derridas Positionen in Bezug auf das Gebot und die Forderung nach ei-

nem Zusammenzuleben zu verstehen, muss berücksichtigt werden, dass er stets 

seine Vorbehalte und Zweifel gegenüber politischen und religiösen, aber auch 

ontologischen und ethischen Konzepten der Gemeinschaft äußerte. So gesehen 

ging es Derrida nicht um einen Modus von Gleichheit oder Gemeinsamkeit, der 

vorauszusetzen, anzunehmen oder anzustreben wäre, damit ein Zusammenleben 

möglich ist. Hierbei war es irrelevant, ob die Gleichheit bzw. die Gemeinsamkeit 

auf biologische oder mentale Umstände bezogen, oder auf ein gemeinsames Er-

scheinen, auf die Präsenz einer Anwesenheit innerhalb eines gemeinsamen Hori-

zonts, oder auf die Annahme einer ethischen Gabe, z.B. auf die eines Grußes, zu-

rückgeführt wird. 

Und dennoch gibt es ein Gebot227 und eine Forderung zusammenzuleben und 

miteinander auszukommen: innerhalb der Familie, mit Freunden, mit den Men-

schen auf der Straße, mit Fremden, denen man begegnet, sogar mit denjenigen 

Menschen, mit denen man nie zusammenkam und denen man niemals begegnen 

wird. Dabei sind auch jene zu berücksichtigen, die vormals lebten, aber auch je-

ne, die noch geboren werden. Es gibt auch nach einem Krieg, Bürgerkrieg oder 

anderen kriegsähnlichen Ereignissen die Forderung zusammenzuleben: mit den 

Toten wie den Überlebenden. Derrida formulierte: „My neighbor can be a 

stranger or a foreigner, any other or wholly other [tout autre], living very far 

from me in space and time. This thruth has not had to wait for television or the 

cell telephone. These words, to live together and how have thus not ceased to ac-

company me, but they have also and at once failed or escaped my company, be-

coming for me, in their very familiarity, more and more strange, foreign, enig-

matic. Living together – yes, but what does that mean? Even before knowing 

how?“228 

Das Zusammenleben, living together, bedeutet eben nicht in einer Gemein-

schaft, in einer geschlossenen Einheit oder in einem abgesteckten und einheitlich 

geregelten Ganzen zusammen zu leben. Das Zusammenleben ist ein Leben plötz-

 

227  Vgl. Derrida 2013, S. 19. 

228  Derrida 2013, S. 19 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

licher, unvorhersehbarer Begegnungen, ein Leben mit Fremden, ein Leben, in 

dem ich mir und ich dem nächsten Lebewesen fremd vorkomme. Es gibt auch 

das Zusammenleben mit all den Toten, mit den Verstorbenen und Ermordeten, 

mit denen, die abwesend sind, und mit denen, die erst künftig geboren werden. 

Derrida schrieb: „Living together, with the dead, is not an accident, a miracle, or 

an extraordinary story [histoire]. It is rather an essential possibility of existence. 

It reminds us that in living together the idea of life is neither simple nor domi-

nant even if it remains irreducible. Living together with the past of those who are 

no longer and will not be present or living, or with the unpredictable future to 

come [avenir] of those who are not yet living in the present […]“.229 

Es gibt das Gebot und die Forderung nach einem Zusammenleben mit allen, 

mit den Nachbarn, mit denen, die sich fremd sind, mit jenen, die miteinander in 

Streit und Feindschaft leben und lebten, und mit denen, die miteinander Gemein-

sames teilen. Es gibt auch das Gebot, nach einem Völkermord zusammenzule-

ben, nach „ethnischen Säuberungen“, Folterungen, Vergewaltigungen, Mas-

senerschießungen und Bombardements. Alles andere wäre die Permanenz des 

Tötens, von der Hobbes in seiner Hypothese vom Naturzustand ausging. Sofern 

die Bedingungen einer ursprünglichen Öffnung aller kommenden Grenzziehun-

gen und einer Vorgängigkeit des absolut Fremden konstitutiv für die Möglich-

keit eines existierenden Daseins sind – und in diesem Sinne auch für das Mit-

sein, das für Heidegger das Dasein ist –, ist das Leben nicht einfach in einer rei-

nen Gegenwart gegeben. Es gibt eine nicht zu verhindernde Fremdheit, die das 

Zusammenleben heimsucht und jede Form und Formierung von Identität, Prä-

senz, Anwesenheit, Einheit und Ganzheit ursprünglich unterläuft. Es gibt eine ir-

reduzible und unkalkulierbare Heimsuchung des Vergangenen und des Kom-

menden, der Toten und der Ungeborenen, der Fremden und der Anderen im Zu-

sammenleben.  

Was besagt aber nun das Gebot des Zusammenlebens? Wie weit geht das 

Zusammenleben? „Living together – yes, but what does that mean? Even before 

knowing how?“,230 heißt es bei Derrida. Was heißt es also zusammenzuleben, 

bevor eine vermeintlich souveräne Instanz behauptet, dass sich das Zusammen-

leben nur auf Nachbarn, Freunde und Brüder beschränkt, und z.B. Frauen, 

Fremde und Feinde sowie andere Daseinsformen wie Tiere und Pflanzen aus ei-

nem Zusammenleben ausschließt oder nur in einem begrenzten oder regulierten 

Maß zulässt? 

 

229  Derrida 2013, S. 20 (Hervorhebungen im Original). 

230  Derrida 2013, S. 19 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 235 

 

Neben der Vorstellung, dass der Mensch andere Menschen braucht, um sein 

Leben zu gestalten – eine Vorstellung, die nicht nur von Sokrates231 geäußert 

wurde –, gibt es jene, menschliches Zusammenleben mit einem Leben in Frieden 

und ohne Krieg zu assoziieren. Letztere Vorstellung gehört zu den weiter ver-

breiteten, wenn auch nicht ernst genommenen Konzepten des Politischen. Derri-

da stellte dazu fest: „[It is] an enigmatic concept if ever there was one“232. Der 

Gedanke, dass die beste Art und Weise des Zusammenlebens ein Leben in Frie-

den ist, zieht sich von Kants Überlegungen zum Völkerbund bis zu Levinas’ 

formulierter Ethik einer Gastfreundschaft hin. Eine aristotelische Vorstellung 

von eudaimonischer Politik hat in diesem Sinne nichts mit der Vorstellung von 

einem Zusammenleben in Frieden zu tun, da sie nicht über eine regional be-

grenzte Konzeption der Politeia hinaus gehen kann.233 Aristoteles war weit da-

von entfernt, eine eudaimonia zu denken, die die Kriege an den Grenzen der Po-

liteia verhindert. Ein Zusammenleben in Frieden hat nichts mit einem Leben in 

Harmonie, einem guten oder erfolgreichen Zusammenleben oder einem schönen 

und behaglichen Wohnen zu tun.234 

Derrida hob aber auch hervor, dass dieser Frieden nicht mit einem Waffen-

stillstand zu verwechseln ist. Der Frieden gehört zu keinem Friedensprozess, wie 

er auch nicht das Resultat eines Friedensvertrages ist, d.h. eines auf Zeit ge-

schlossenen Friedens, den Schmitt für völlig unmöglich hielt. Schmitt polemi-

sierte in dem Buch Der Nomos der Erde: „Insbesondere ist Friede kein raumlo-

ser, normativistischer Allgemeinbegriff, sondern stets als Reichsfrieden, Land-

frieden, Kirchenfrieden, Stadtfrieden, Burgfrieden, Marktfrieden Dingfrieden 

konkret geortet.“235 

Was wäre also unter einem Zusammenleben in Frieden zu verstehen? Derri-

da stellte sich diese Frage nicht nur angesichts der Kriege und Konflikte zwi-

schen Palästina und Israel. Mit jeder kriegerischen, militärischen bzw. gewalttä-

tigen Auseinandersetzung drängt sich das Gebot und die Forderung nach einem 

Zusammenleben auf: während des Krieges, quasi-militärischer Auseinanderset-

zungen, aber auch nach terroristischen Anschlägen. Es drängt sich trotz des 

Krieges auf; es ist ein Gebot des Zusammenlebens, obwohl es Kriege gibt und 

gab. Es muss einen Frieden geben, damit der Krieg und die Kriege nach dem 

Krieg aufhören, damit der Hass und das Töten aufhören. Das Gebot nach einem 

 

231  Vgl. Platon 1988, 369b. 

232  Derrida 2013, S. 23. 

233  Vgl. Aristoteles 2003, 1323a-1324a. 

234  Vgl. Derrida 2013, S. 25. 

235  Schmitt 1988, S. 28 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Zusammenleben drängt sich auf, auch wenn die Forderung ein Zusammenleben 

in Aussicht stellt, das mehr schlecht als recht ein Zusammenleben ist. Und den-

noch ist es womöglich besser zusammen zu leben als zusammen zu sterben. Eine 

friedliche Koexistenz, sogar ein Zusammenleben unter verfeindeten Nachbarn, 

ein Leben in Apartheid und mit Diskriminierungen könnten unter Umständen 

Möglichkeiten eines friedlichen Zusammenlebens sein,236 könnten der Preis sein, 

um nicht (zusammen) zu sterben. 

Für Derrida ist dieser Friede des Zusammenlebens keine Sache politischer 

Instanzen und souveräner Mächte, weder die der juristischen und politischen In-

stitutionen noch ist der Friede des Zusammenlebens eine Angelegenheit des 

Staates, der nur Waffenstillstände und Friedensverträge auf Zeit mit anderen 

Staaten vereinbaren kann. Es gibt keinen Frieden, den eine Souveränität verord-

nen oder auch garantieren kann. Erst recht kann das Gebot, friedlich zusammen-

zuleben, keine Angelegenheit von kriegführenden Parteien sein. Das Zusammen-

leben, von dem Derrida sprach, lässt sich auf keine natürliche, biologische oder 

genetische kollektive Einheit, auf kein Ensemble und auf keine Gruppe bezie-

hen; egal, ob sie aus einer Symbiose, einer Fusion oder aus einem gregären Ver-

halten, womöglich aus der kollektiven Intelligenz eines Schwarmes hervorgeht: 

„Living together is reducible neither to organic symbiosis nor to the juridico-

political contract. Neither to life according to nature or birth, blood or soil, nor to 

life according to convention, contract, or institution.“237 

Im erwähnten Vortrag kam Derrida auf einen kleinen Jungen zu sprechen, 

der im französischen Algerien aufwuchs und mit dem dortigen Antisemitismus 

und Rassismus, mit den staatlichen Repressionen und Ausgrenzungen, aber 

ebenso mit der vorherrschenden Dominanz einer rigorosen Sprachpolitik seine 

Erfahrungen machte. Wie schon in den Texten Zirkumfession238 und Die Ein-

sprachigkeit des Anderen,239 skizzierte Derrida auch hier mit einigen Sätzen au-

tobiografische bzw. thanatografische Erinnerungen, die er mit den politischen 

Konflikten zwischen Israel und Palästina in Beziehung brachte. Derrida betonte, 

dass diese persönlichen Erfahrungen in Algerien sein radikales Misstrauen ge-

genüber staatlichen, politischen und souveränen Institutionen wie deren Gewalt- 

und Machtausübungen weckten. Aber es waren nicht nur diese Vorbehalte ge-

genüber jeder Form von staatlicher und vorstaatlicher Gewalt, deren Modifika-

 

236  Vgl. Derrida 2013, S. 24. 

237  Derrida 2013, S. 27 (Hervorhebungen im Original). 

238  Derrida 1994c. 

239  Derrida 2004b. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 237 

 

tionen er im Seminar Das Tier und der Souverän240 ausführlich behandelte. Im 

Bezug auf Israel war es die von Levinas proklamierte Sonderstellung des Staa-

tes, der Derrida reserviert gegenüberstand. In den Talmudlektüren, beispielswei-

se in der Lektion Dem Anderen gegenüber241 oder in der Lektion Israel unter den 

Nationen,242 arbeitete Levinas eine Beziehung zwischen dem jüdischen Univer-

salismus und einer Achtung gegenüber Anderen heraus, die sich bei ihm zu einer 

strikten Unterscheidung zwischen Israel und den anderen Nationen und Staaten 

entwickelte. Bei Levinas heißt es: „Ist die Geschichte der Nationen nicht schon 

in gewisser Hinsicht diese Verherrlichung des Ewigen in Israel gewesen, eine 

Teilnahme an der Geschichte Israels, die sich an der Öffnung ihrer nationalen 

Solidarität auf den anderen Menschen, den Fremden hin misst?“243 

Levinas’ Ansinnen war es nicht, sich mit einer Philosophie, die die Ethik an 

die erste Stelle rückt, den Herausforderungen des Politischen zu entziehen. Wie 

Kant, so hob auch Levinas die Bedeutung des Friedens, der Verantwortung und 

die der Gastlichkeit hervor, wenn es um das Zusammenleben ging. Wie Kant, so 

entwarf auch Levinas ein Konzept des Zusammenlebens, das sich von der Politik 

der Nationen und Staaten unterschied. Jedoch wählte Levinas für seinen Entwurf 

einer Ethik des Zusammenlebens weder Kants verworfene Option eines Welt-

staates noch des von ihm favorisierten Völkerbunds. Eine Vermittlung von Ethik 

und Politik, wie sie Kant für ein friedliches Zusammenleben für notwendig hielt, 

kam für Levinas nicht in Frage. 

In den Talmudlektüren, die Levinas ab dem Jahr 1957 am Colloques des In-

tellectuels Juifs de Langue Française in Paris vortrug,244 war es vor allem das 

Land Israel, das Land des jüdischen Volkes, mit dem er seine Auseinanderset-

zung über das Politische in Beziehung setzte. Für ihn war Israel mehr als ein 

Staat unter anderen Staaten. Israel bedeutete für Levinas eine eschatologische 

Öffnung und Transzendenz des Politischen. Diese Eschatologie des messiani-

schen Friedens, um die es Levinas ging, lässt sich nicht aus universellen Struktu-

ren und Gesetzen ableiten, aus denen sich moderne Staatsgebilde entwickeln.245 

Er setzte seine Hoffnungen auf den Zionismus und die Erwählung Israels, damit 

eine Ethik der Gastlichkeit und ein friedliches Zusammenleben zu denken bleibt. 

In diesem Sinne war ihm Israel auch kein Nationalstaat, kein Staat in politischer 

 

240  Derrida 2010. 

241  Levinas 1993, S. 23ff. 

242  Levinas 1994, S. 141ff. 

243  Levinas 1994, S. 148. 

244  Vgl. Hollander 2013, S. 143. 

245  Vgl. Levinas 1992a, S. 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Hinsicht, sondern eine Gemeinschaft ethischer Gastfreundschaft. Die Begriff-

lichkeiten der Gastfreundschaft, der Verantwortung und des Friedens knüpfte er 

dabei an eine universelle Partikularität, die im Zusammenhang mit der Errich-

tung Israels und damit mit dem messianischen Zionismus verstanden werden 

muss. Levinas schrieb in dem Buch Schwierige Freiheit: „[Die] Verwirklichung 

der gerechten Gesellschaft ist ipso facto die Erhebung des Menschen zur Ge-

meinschaft mit Gott. Diese Gemeinschaft ist die menschliche Glückseligkeit 

schlechthin und der Sinn des Lebens.“246 Und etwas später heißt es: „Der Zio-

nismus und die Schaffung des Staates Israel bedeuten für das jüdische Denken 

eine Rückbesinnung in allen Bedeutungen des Wortes sowie das Ende einer 

Jahrtausende alten Entfremdung. […] Während man jahrhundertelang die Nicht-

teilnahme der geistigen Persönlichkeit Israels an der Weltgeschichte mit seiner 

Lage als verfolgte Minderheit entschuldigte – nicht alle Welt hat das Glück, rei-

ne Hände zu haben, weil sie verfolgt wird –, ist der Staat Israel die erste Gele-

genheit, dadurch in die Geschichte einzugreifen, daß er eine gerechte Welt ver-

wirklicht.“247 

Derrida misstraute in seinen Untersuchungen248 zum politischen Zionismus 

einer Verknüpfung von Ethik, Moral, Gemeinschaftssinn und partikularen Uni-

versalismus. Mit diesem Misstrauen gehörte er zu jenem dissonanten Chor jüdi-

scher Philosophen und Philosophinnen, die ihre Beziehungen zum Zionismus 

und zum Staat Israel als gestört oder zumindest als problematisch betrachteten. 

Zu diesem heterogenen und dissonanten Chor gehören neben Derrida auch Ro-

senzweig, Cohen, Buber, Benjamin, Arendt, Cixous und Butler. Derridas Ein-

sprüche und Vorbehalte gegenüber dem Zionismus entsprangen aber nicht allein 

seinem Jüdischsein und der Beschäftigung mit dem Marranentum, sondern auch 

seiner Erfahrung mit dem europäischen Kolonialismus.249 

Es waren nicht allein die Politik des 2003 (zur Zeit des Vortrags) amtieren-

den Ministerpräsidenten Sharon, dessen Rolle als Verteidigungsminister wäh-

 

246  Levinas 1992a, S. 116 (Hervorhebungen im Original). 

247  Levinas 1992a, S. 122. 

248  Derridas Untersuchungen, die sich mit der Beziehung zwischen Judentum und Poli-

tik, mit einem Jüdischsein und dem Bekenntnis zu einer jüdischen Identität, dem  

Zionismus, oder auch mit einer nationalstaatlichen Politik beschäftigen, finden sich 

in folgenden Publikationen wieder: Interpretations at War: Kant, the Jew, the Ger-

man (Derrida 1991a), Dem Archiv verschrieben. Eine Freudsche Impression (Der-

rida 1997a), Abraham, der andere (Derrida 2006a) und Die Augen der Sprache 

(Derrida 2012). 

249  Vgl. Harrison 2013. Vgl. auch Derrida 1994c und Derrida 2004b. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 239 

 

rend der Massaker von Sabra und Schatila im Jahr 1982, die Siedlungspläne, die 

dieser als Bauminister Anfang der 1990er Jahre entwickelte, oder die eskalieren-

de Gewalt zwischen jüdischer und palästinensischer Bevölkerung in Israel und in 

den besetzten Gebieten, die das ehemals jüdische Kind aus Algerien dazu brach-

ten, Einwände gegen einen politischen Zionismus zu formulieren. Die Vorbehal-

te, die Derrida zum Zionismus und zum Staat Israel entwickelte, richteten sich 

vielmehr auf die Frage, ob nicht der Staat Israel wie jeder andere Staat im Grun-

de gewalttätig ist. Denn alle Staaten und Nationen gründen in Gewalt und gehen 

aus dieser gründenden Gewalt hervor. Der Moment der Gründung, der souveräne 

Akt zur staatlichen bzw. nationalen Institutionalisierung, geht jedem Gesetz, je-

dem Recht und jeder Legitimität voran. Demzufolge muss die Gründung eines 

Staates und jeder Nation jenseits eines legalen Rahmens stattfinden und gerade-

zu ein Gewaltakt sein. In diesem Sinne sprach Derrida auch von einer „Aggres-

sion des kolonialen Typs“.250 Im Vortrag heißt es: „The child of whom I speak 

and who makes me speak understood in growing up that any juridico-political 

founding of a living together is, by essence, violent, since it inaugurates there 

where a law [droit] did not yet exist. The founding of a state or of a constitution, 

therefore, of a living together according to a state of law [un état de droit], is al-

ways first of all a nonlegal violence: not illegal but nonlegal, otherwise put, un-

justifiable with regard to an existing law, since the law is inexistent there where 

it is a matter of creating it. No state has ever been founded without this violence, 

whatever form and whatever time it might have taken.“251 

Wenn dem so ist, dann kann sich kein Staat dieser Vergangenheit entziehen, 

weder der klassische Nationalstaat, die Experimente eines real existierenden So-

zialismus, die Gemeinschaftsmodelle des Kommunitarismus noch der zionisti-

sche Staat Israel. Im Vortrag heißt es sodann: „No state has ever been founded 

without this violence, whatever form and whatever time it might have taken. But 

the child of whom I speak asked himself whether the founding of the modern 

state of Israel – with all the politics and policies that have followed and con-

firmed it – could be no more than an example among others of this originary vio-

lence from which no state can escape, or whether, because this modern state in-

tended not to be a state like others, it had to appear before another law and ap-

peal to another justice.“252 

 

250  Derrida 2000c, S. 18 (Hervorhebungen im Original). 

251  Derrida 2013, S. 29f (Hervorhebungen im Original). 

252  Derrida 2013, S. 29f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Die Frage, die Derrida im Vortrag aufwarf, lautete mit anderen Worten: 

Wurde Israel, wie jeder andere Staat, gewaltsam gegründet?253 Gewaltsam, nicht 

durch Erwählung, eine Anrufung, oder einen Ruf, der angenommen wurde? Und 

übt Israel wiederholt Gewalt aus wie jeder andere Staat? Derridas Vorbehalte 

und Misstrauen gegenüber dem Konzept einer messianisch-ethischen Gemein-

schaft stellen grundsätzlich den von Levinas formulierten Anspruch Israels in 

Frage, als zionistischer Staat die Gewalt und den Totalitarismus der Nationen 

und Staaten zu beenden. Während Levinas in seinen Talmudlektüren am außer-

gewöhnlichen Status Israels – im Gegensatz zu Ägypten, Kusch und Rom mit ih-

ren Typologien einer Nation – festhielt, äußerte Derrida seine Zweifel, dass Isra-

el dem Anspruch gerecht werden kann, die politische Gewalt – vor allem auch 

die eigene – zu beenden, um den Grund und Boden für Asylstädte254 der Gast-

freundschaft zu legen. 

Derrida nahm jedoch die Überlegungen, die Levinas zum Konzept eines 

friedlichen Zusammenlebens jenseits einer Politik der Nationalstaaten anstellte, 

zum Anlass, sich mit der Globalisierung der Bekenntnisse zu Schuld und Reue 

sowie mit der Bitte um Vergebung zu beschäftigen: Bekenntnisse zu Verbrechen 

gegen die Menschlichkeit, Bekenntnisse, die sich in Reue, Schuld, Sühne und 

Buße verwandeln; Bekenntnisse, die mit einem Bekenntnis zum Frieden, zur 

Versöhnung und zur Vergebung einhergehen. Im Vortrag heißt es: „If I have 

chosen the theme of avowal, that is first of all because of what is occurring [ce 

qui se passe] today in the world, a kind of general rehearsal [repetition], a scene, 

even a theatrical rendering [théâtralisation] of avowal, of return, and of repent-

ance, which seems to me to signify a mutation in process, a fragile one, to be 

sure, fleeting and difficult to interpret, but, like the moment of an undeniable 

rupture in the history of the political, of the juridical, of the relations among 

community, civil society, and the state, among sovereign states, international 

law, an NGOs, among the ethical, the juridical, and the political, between the 

public and the private, between national citizenship and an international citizen-

ship, even a metacitizenship, in a word, concerning a social bond that crosses 

[passé] the borders of these ensembles called family, nation, or state.“255 

 

253  Eine Anekdote, die Taubes über seine Zeit als research fellow im Jahr 1949 in Jeru-

salem erzählte, war jene, in der es hieß, dass Schmitts Verfassungslehre „zur Ausar-

beitung einiger schwieriger Probleme in den Entwürfen zur Verfassung des Staates 

Israel“ herangezogen wurde. Taubes 1987, S. 19.  

254  Vgl. Levinas 1996, S. 76. 

255  Derrida 2013, S. 31 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 241 

 

Derrida erinnerte im Zuge dieses Vortrags auch an eine Vielzahl von Selbst-

anklagen und Bekenntnissen zu Schuld und Reue. Er erwähnte unter anderem 

Brandts Kniefall vor dem Ehrenmal für die Toten des Warschauer Ghettos, die 

gemeinsame Erklärung der deutschen und polnischen Bischöfe zum 50. Jahres-

tag der Befreiung von Auschwitz, Chiracs Rede anlässlich der Razzia vom 

Vélodrome d’Hiver, Muruyamas Bitte um Entschuldigung für die Kriegs- und 

Kolonialherrschaft in den asiatischen Nachbarstaaten Japans während des Zwei-

ten Weltkriegs, Clintons rückblickende Äußerungen des Bedauerns während sei-

ner Afrika-Reise im Jahr 1998 bezüglich der Verbrechen des Sklavenhandels, 

die Einrichtung der Wahrheits- und Versöhnungskommission zur Untersuchung 

von politischen Verbrechen während der Apartheid und die Einberufungen ähn-

lich arbeitender Wahrheitskommissionen u.a. in Chile und Argentinien. 

Auch wenn diese Schuldbekenntnisse und Reuebekundungen nicht ohne die 

politischen und moralischen Reaktionen auf die Pogrome gegen die Juden in Eu-

ropa und die juristischen Prozesse zur Shoah denkbar sind, so sind sie Ereignis-

se, die sich globalisiert haben, obwohl diese Bekenntnisse und Selbstanklagen zu 

den Verbrechen gegen die Menschlichkeit abrahamitischen bzw. christlichen 

Konzeptionen geschuldet sind. Derrida führte hierzu aus: „Denn wenn, wie ich 

es glaube, der Begriff von Verbrechen gegen die Menschlichkeit der Hauptan-

klagepunkt dieser Selbst-Anklage, dieser Reue und Bitte um Vergebung ist; 

wenn andererseits eine Sakralität des Menschlichen allein in letzter Instanz die-

sen Begriff rechtfertigen kann (nichts ist in dieser Logik schlimmer als ein Ver-

brechen gegen die Menschlichkeit des Menschen und gegen die Rechte des 

Menschen); wenn diese Sakralität ihren Sinn im Gedenken an den Abraham der 

Religionen des Buches und in einer jüdischen, vor allem aber christlichen Inter-

pretation des Nächsten oder der Gleichen findet, wenn fortan das Verbrechen 

gegen die Menschheit ein Verbrechen gegen das Heiligste im Lebenden ist und 

folglich schon gegen das Göttliche im Menschen, in der Gottgeschaffenheit des 

Menschen (Gott-erschafft-den-Menschen) oder Menschenerschaffung Gottes 

(Mensch-erschafft-Gott-durch-Gott) (der Tod des Menschen und der Tod Gottes 

würden hier dasselbe Verbrechen verraten), dann ähnelt die Globalisierung der 

Vergebung einer ungeheuren Szene laufender Bekenntnisse, einer virtuell christ-

lichen Konvulsion-Konversion-Konfession, einem Christianisierungsprozeß, der 

die christlichen Kirche nicht mehr braucht.“256 

In dieser Konzeption geht das politische Schuld- und Reuebekenntnis von 

den Möglichkeiten der Vergebung, der Versöhnung, von einer Wiedergut-

machung und einer Heilung der Wunden aus, verursacht durch Kriegshand-

 

256  Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Rafle_du_Vélodrome_d’Hiver
https://de.wikipedia.org/wiki/Rafle_du_Vélodrome_d’Hiver
https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

lungen der Nationalstaaten und Verbrechen gegen die Menschlichkeit. Vom Be-

kenntnis wird eine therapeutische Heilung des Zusammenlebens erhofft und er-

wartet, trotz der Verbrechen und Kriege, der Leiden und Schmerzen. Diese Glo-

balisierung der Bekenntnisse, und die mit ihnen einhergehenden Vergebungen, 

haben es geschafft (zumindest innerhalb gewisser politischer und juristischer 

Rahmenbedingungen und Beschränkungen), politische Handlungen, Gesetzge-

bungen, ganze Institutionen und vor allem die Gräueltaten und Massaker der Na-

tionalstaaten gegen die Zivilbevölkerung zu Verbrechen gegen die Menschlich-

keit zu erklären. Die Definition des Londoner Statuts vom 8. August 1945 war 

darin, nicht allein für die Nürnberger Prozesse, wegbereitend. Seit dem 1. Juli 

2002 arbeitet der Internationale Strafgerichtshof in Den Haag an der Verfolgung 

von Straftaten gegen die Menschlichkeit. 

Schon in Der Nomos der Erde warnte Schmitt vor einer Kriminalisierung des 

Krieges durch den Völkerbund und damit auch vor einer Kriminalisierung der 

Staaten,257 die Kriege führen bzw. diese beginnen. Schmitt warnte vor dieser 

Kriminalisierung des Staates und dessen Souveränität, da er letztlich mit dersel-

ben eine Moralisierung und Totalisierung der Politik sowie das Aufkommen ei-

ner neuen Gattung von Souveränität erwartete: „Wenn der Krieg als solcher 

rechtlich verboten werden soll, so ist damit selbstverständlich nur der ungerechte 

Krieg gemeint.“258 

Wie schon im Seminar Das Tier und der Souverän, das er im selben Jahr am 

26. März in Paris beendete,259 berücksichtigte Derrida im Vortrag, den er in San-

ta Barbara hielt, die widersprüchliche und aporetische Politik einer Kriminalisie-

rung des Krieges, die sich zu einem Zusammenleben in Frieden bekennt. Schon 

in Kants Entwurf zum Völkerbund, aber auch bei dessen Gründung nach dem 

Ersten Weltkrieg, ging es – wie bei der Globalisierung der Schuld- und Reue-

Bekenntnisse – um nichts Geringeres als um die Einschränkung der politischen 

Souveränität. Zu einer Globalisierung des Bekenntnisses heißt es bei Derrida: 

„[W]e know that the globalization of avowal, of repentance and of return upon 

past crimes, with or without forgiveness asked for, can indeed dissimulate facili-

ties, alibis, perverse strategies, an instrumentalization, a comedy, or a calcula-

tion. […] It marks a beyond of national law, even the beyond of a politics mea-

sured only by the sovereignty of the nation-state. Nation-states, institutions (cor-

 

257  Vgl. Schmitt 1994, S. 58ff, insbesondere S. 60. 

258  Schmitt 1988, S. 249. 

259  Am 16. Januar 2002 kam Derrida in seinem letzten Seminar auf Schmitts Argumen-

tationen zu sprechen, in denen von einer Entpolitisierung des Politischen und einer 

Kriminalisierung des Krieges die Rede ist. Vgl. Derrida 2015, S. 113ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 243 

 

porations, armies, churches) must appear before a court; sometimes former head 

of state or military leaders must give account – whether willingly or not – in 

front of instances that are in principle universal, in front of an international law 

that does not cease to be refined and to consolidate new nongovernmental pow-

ers, to force belligerent parties to recognize their past crimes and to negotiate 

over the peace of a new living together, to judge in exemplary fashion governing 

individuals (dictators or not) while being careful not to forget the states, some-

times foreign states, that have sustained or manipulated them (the important sig-

nal constituted by the removal of Pinochet’s immunity would have to go far 

beyond his own person and even beyond his own country). More generally, with 

all the questions that these developments leave open, what one calls humanitari-

an intervention is not the only space of such new interventions.“260 

Auch wenn diese Entwicklungen zu begrüßen sind, wie Derrida schrieb, so 

können gewisse inflationäre und aporetische Züge dabei nicht unbeachtet blei-

ben. Um einige Divergenzen dieser Entwicklungen aufzuzählen, die die natio-

nalstaatliche Souveränität einschränken, erwähnte Derrida die Verschiebung der 

Machtverhältnisse vom Politischen zum Juristischen, die Reduzierung gerechter 

Ansprüche auf juristische Prozesse sowie die Inanspruchnahme internationaler 

Gerichtsbarkeiten für ökonomische und nationale Interessen.261 

Mit einer größeren Aufmerksamkeit widmete sich Derrida der Aporetik einer 

Ethik der Vergebung. Dabei verwies er auf zwei heterogene Motive der Verge-

bung, die der abrahamitischen Tradition zuzuordnen sind.262 Das eine Motiv be-

schreibt die Vergebung in Form einer großzügigen, unbedingten und zu nichts 

verpflichtenden, unberechenbaren und nicht verwertbaren Gabe, die keinem 

Tausch und keiner Ökonomie gehorcht. Anderorts formulierte Derrida hierzu: 

„Im Prinzip gibt es für das Vergeben keine Begrenzung, kein Maß, keine Mäßi-

gung, kein bis dahin?.“263 Letztlich kann diese Form der Vergebung nicht einmal 

den Horizont einer Heilung, Wiedergutmachung oder Entschädigung garantie-

ren. In diesem Sinne hat die Vergebung nichts zu vergeben und kann nichts ver-

geben. 

Das andere Motiv, das der gleichen Tradition folgt, bezeichnet eine Ver-

gebung, die nur in kalkulierender, bedachter und beabsichtigter Weise gewährt 

wird, sofern es zu einem Schuldbekenntnis, zu einer Anerkennung und Reue der 

Tat, zu einer Konversion des Täters oder der Täterin kommt, und damit einen 

 

260  Derrida 2013, S. 33f (Hervorhebungen im Original). 

261  Vgl. Derrida 2013, S. 34. 

262  Vgl. Derrida 2013, S. 35ff. 

263  Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

gewissen Ausgleich zwischen den Handlungen in der Vergangenheit, Gegenwart 

und Zukunft schafft. Hierzu gehört das, was in der Rechtsphilosophie eine aus-

gleichende Gerechtigkeit ist und dem Vergeltungsprinzip genügt. 

Derridas Auseinandersetzung mit der Vergebung gehörte in den letzten fünf-

zehn Jahren seines Lebens zu einem wesentlichen Moment seiner Beschäftigung 

mit der Politischen Philosophie. Darüber hinaus wurde der Begriff der Verge-

bung von ihm im Zusammenhang mit einer Repolitisierung des Politischen the-

matisiert, die für ihn eine Frage der kommenden Demokratie, der Gastfreund-

schaft, aber auch der Gastfeindschaft war. Von Bedeutung waren hierbei Derri-

das Diskussionen der Entwürfe des Völkerbundes und der Hospitalität bei Kant 

sowie von Schmitts Warnung vor den fatalen Folgen einer Entpolitisierung des 

Politischen, die nach dessen Diagnose der Völkerbund und ähnliche – die natio-

nale Souveränität übergreifende und ausschaltende – Instanzen in Gang setzen. 

Innerhalb dieser Diskussionen griff Derrida wiederum andere Autoren und Auto-

rinnen auf, die sich ebenfalls der Problematik annahmen, wie etwa Cohen, Scho-

lem, Arendt, Levinas und Jankélévitch. 

Anfang der 1990er Jahre startete Derrida mit seiner Seminarreihe Questions 

de responsabilité: Von 1991 bis 1992 behandelte er den Begriff des Geheimnis-

ses, von 1992 bis 1995 jenen des Zeugnisses, ab 1995 bis 1997 den der Gast-

freundschaft und ab 1997 bis 1999 die Begriffe Meineid und Vergebung. Für die 

Diskussion des Begriffs Vergebung waren Derridas Lektüren der Bücher Le 

Pardon264 und L’imprescriptible: Pardonner?265 von Jankélévitch von immenser 

Bedeutung, die 1967 und 1986 erschienen sind.266 In seinem Vortrag To Forgi-

ve267 wie seinem Buch On Cosmopolitanism and Forgiveness268 und in den Ge-

sprächen On Forgiveness269 und Jahrhundert der Vergebung270 nahm Derrida 

ebenfalls ausführlich Bezug auf Jankélévitch. 

In dem Interview Jahrhundert der Vergebung kam Derrida abermals auf die 

enge Beziehung zwischen dem völkerrechtlichen Straftatbestand Verbrechen ge-

gen die Menschlichkeit und einer globalisierten Politik der Vergebung zu spre-

chen. Gerade weil diese Veränderungen seit dem Zweiten Weltkrieg und seit den 

 

264  Jankélévitch 1967. 

265  Jankélévitch 1986. Vgl. auch Jankélévitch 2003.  

266  Eine instruktive Lektüre zur Beziehung zwischen Jankélévitch und Derrida bietet 

Hrašová 2009. 

267  Derrida 2001d. 

268  Derrida 2001f. 

269  Derrida 2001e. 

270  Derrida 2000c. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 245 

 

Nürnberger Prozessen, im politischen Dialog zwischen den Nationalstaaten und 

in der Konzeption des Zusammenlebens nach einem Krieg und begangenen 

Kriegsverbrechen zu begrüßen sind, ging Derrida den Aporien dieser Politik der 

Vergebung nach. Insbesondere angesichts der Kriege und der Verbrechen gegen 

die Menschlichkeit, gibt es das Gebot in Frieden zusammen zu leben. Gerade 

angesichts der Gewalt muss es ein Ende der Gewalt geben, damit der Krieg nicht 

zu einem Krieg nach dem Krieg wird. 

Wie kaum ein anderer, hat sich Jankélévitch mit dem Verzeihen und der 

Vergebung, aber auch mit dem Unverzeihbaren beschäftigt. Seine Bücher Le 

Pardon271 und L’imprescriptible: Pardonner?272 stehen einander inhaltlich ent-

gegen. Anlässlich einer Globalisierung der Schuldbekenntnisse und Vergebun-

gen, war es für Derrida eine willkommene Gelegenheit in dem Interview Jahr-

hundert der Vergebung die Argumentationen beider Bücher Jankélévitchs einan-

der gegenüber zu stellen.273 Während Jankélévitch in dem Buch Le Pardon die 

Vergebung als ein Ereignis beschrieb, das zwischenmenschliche Beziehungen 

stiftet, so formulierte er in dem Buch L’imprescriptible: Pardonner?: „Die Ver-

zeihung ist in den Todeslagern gestorben.“274 

Jankélévitch wie Derrida hoben hervor, dass die Vergebung weder eine bloße 

Entschuldigung ist noch ein Vergessen im Lauf der Zeit, weder eine Verjährung, 

die sich mit der Zeit ergibt, noch eine Form der Amnestie. Weder ist sie ein Ge-

genstand, der sich verwerten und in ein soziales Gefüge integrieren lässt, noch 

ist sie eine Art und Weise des Bedauerns oder eine Form des Verstehens. „Ein 

zweckbestimmtes Verzeihen ist keine Vergebung, es ist allein eine politische 

Strategie oder eine psychotherapeutische Ökonomie.“275 Und dennoch taucht die 

Vergebung allererst und zumeist im Dienst politischer und ökonomischer, aber 

auch strafrechtlicher, kultureller, künstlerischer Zwecke auf. Es gibt den globa-

len Trend zu Wahrheits- und Historikerkommissionen, den Bau von Gedenkstät-

ten, Museen und Mahnmälern, die an die Verbrechen gegen die Menschlichkeit 

 

271  Jankélévitch 1967. 

272  Jankélévitch 1986. Vgl. die dt. Übersetzung Jankélévitch 2003, S. 243ff.  

273  Zu Recht wies Hrašová darauf hin, dass dem Gespräch nicht zu entnehmen ist, wes-

sen Argumente Derrida Jankélévitchs Argumenten entgegensetzte. Zwar erwähnte 

Derrida Jankélévitchs Text Das Unverjährbare, der im Buch L’imprescriptible: 

Pardonner? publiziert wurde, doch wies er nicht darauf hin, dass er den Argumenta-

tionsgang gegen Jankélévitch dessen eigenem Buch Le Pardon entnahm. Vgl. 

Hrašová 2009, S. 45. 

274  Jankélévitch 2003, S. 271. 

275  Derrida 2000c, S. 16 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

erinnern und mahnen. Es gibt Vereinbarungen hinsichtlich zu zahlender Ent-

schädigungen und zu tätigender Wiedergutmachungen. Es gibt aber auch die po-

litischen Manöver bei der Auslieferung von Angeklagten an den Internationalen 

Strafgerichtshof. 

Wenn es also eine Vergebung gibt, so kann sie keinem Kalkül unterstellt 

werden. Für Jankélévitch ist die Vergebung keine reine Vergebung mehr, wenn 

einer Person oder einer Nation aufgrund von Handlungen und reumütigem Ver-

halten vergeben wird.276 Bei Derrida heißt es: „Die Sprache der Vergebung, im 

Dienste deterministischer Zwecke, ist alles andere als rein und uneigennützig. 

Wie immer im politischen Feld. […] Jedesmal wenn das Vergeben im Dienste 

eines Zweckes steht, sei er auch ehrsam und rein geistig (Freikaufen oder Erlö-

sen, Versöhnung, Heil), jedesmal wenn es versucht, eine Normalität wiederher-

zustellen (eine soziale, nationale, politische, psychologische), und zwar durch 

eine Trauerarbeit, durch irgendeine Therapie oder Ökologie des Gedächtnisses, 

dann ist die Vergebung nicht rein – noch ist es ihr Begriff.“277 

Die reine Vergebung, sofern sie sich ereignet, kann weder die vergangene 

Tat vergessen lassen oder verharmlosen, noch kann sie auf die Schuld der Täter 

Einfluss nehmen. Sie tilgt keine Schuld. Und dennoch kann es eine Vergebung 

nur dann geben, wenn es keine Gründe mehr gibt, um sich zu entschuldigen.278 

Sie vergibt nicht, weil es Gründe und Begründungen schuldhaften Handels gibt. 

Vergebung ist ohne Versöhnung. Vergebung geschieht, unabhängig von den 

Gründen und Begründungen der Schuld. Anders als die Reue, die den reuigen 

Täter betrifft, ist die Vergebung beziehungsstiftend und wendet sich den schul-

dig gewordenen Tätern und Täterinnen zu. Es gibt die Vergebung, trotz der 

Schuld, trotzdem es Schuld gibt. In dieser Hinsicht ist die Vergebung maßlos 

und vollzieht das Unmögliche. Derrida schließt daraus: „Das Vergeben verzeiht 

nur das Unverzeihbare. Man kann oder sollte nur dort vergeben, es gibt nur Ver-

gebung – wenn es sie denn gibt –, wo es Unverzeihbares gibt. Was soviel bedeu-

tet wie, daß das Vergeben sich als gerade Unmögliches ankündigen muß. Sie 

kann nur möglich werden, indem es Un-mögliches tut.“279 

Und dennoch gibt es für Jankélévitch neben dem Ereignis der Vergebung das 

Unverzeihbare. Unverzeihbar sind Verbrechen gegen die Menschlichkeit, die die 

Nationalsozialisten und die Deutschen an der jüdischen Bevölkerung verübten. 

Das, was diese Verbrechen vom Kriegsgräuel anderer Kriege unterscheidet, ist, 

 

276  Vgl. Hrašová 2009, S. 58. 

277  Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

278  Vgl. Jankélévitch 1967, S. 139f. 

279  Derrida 2000c, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Derrida | 247 

 

dass die Täter und Täterinnen mit einem rassistischen Genozid „das Sein des 

Menschen selbst, ESSE, […] zu vernichten suchte[n]. Die rassistischen Verbre-

chen sind ein Attentat auf den Menschen als Mensch: Nicht auf den Menschen 

als den oder den (quatenus …), als diesen oder jenen, zum Beispiel als Kommu-

nist, Freimaurer, ideologischer Gegner … Nein! Der Rassist visierte genau die 

Ipseität des Seins an, das heißt das Menschliche jedes Menschen.“280 

Bei all der Sympathie und dem Verständnis, die Derrida gegenüber 

Jankélévitchs Wut aufbrachte, insistierte er dennoch darauf, dass gerade das Un-

verzeihbare jenes wäre, das zu vergeben ist, wenn es Vergebung gäbe. Derrida 

griff diese Aporie des Vergebens auf, die Jankélévitch mit seinen zwei eigenen 

Büchern zur Darstellung brachte, um angesichts einer auswuchernden Theatralik 

des Verzeihens auf eine „universelle Dringlichkeit“281 hinzuweisen. Denn trotz 

dieser politisch wie ökonomisch kalkulierten Vereinnahmungen der Reue, der 

Schuldbekenntnisse und der Bitten um Vergebung, weist das globalisierte Spek-

takel auf eine Dringlichkeit hin: „Man muß sich der Vergangenheit zuwenden; 

und diesen Akt des Gedächtnisses, der Selbst-Anklage, der Reumütigkeit, der 

Vorladung, muß man zugleich über die juristische Instanz und diejenige des Na-

tional-Staates hinausführen.“282 

Wie in seinem in Santa Barbara gehaltenen Vortrag Vivre „ensemble“ – 

Living „together“, sprach Derrida auch in dem Interview Jahrhundert der Ver-

gebung von dem Gebot, die Figuren der Souveränität, den Nationalstaat und die 

Gewalt des Krieges zu überwinden, um in Frieden zusammenzuleben. Dort heißt 

es schließlich: „Wovon ich träume, was ich versuche, als Reinheit einer Verge-

bung, würdig dieses Namens, zu denken, das wäre eine Vergebung ohne Macht: 

unbedingt, aber ohne Souveränität.“283 

 

 

280  Jankélévitch 2003, S. 247 (Hervorhebungen im Original). Als 1971 in Frankreich 

das Buch L’imprescriptible: Pardonner? erschien, entbrannte eine heftige Diskus-

sion, denn zeitgleich wurde darüber öffentlich gestritten, ob Kriegsverbrechen und 

Kollaborationsverbrechen in Zukunft juristisch als verjährt zu behandeln sind. Ein 

Antrag in diesem Sinne, der im französischen Parlament eingebracht wurde, wurde 

abgelehnt. 

281  Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

282  Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original). 

283  Derrida 2000c, S. 18 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

