Jacques Derrida

DASEIN ALS MITSEIN?

Fiinf Jahre nach Derridas Tod kam der Literaturwissenschaftler Miller in seinem
Buch For Derrida darauf zu sprechen, dass dieser in seinen philosophischen
Diskussionen nicht nur einen einzigartigen Ansatz beziiglich des Politischen und
der Frage nach einer Gemeinschaft formuliert hatte, sondern auch eine viel radi-
kalere Position einnahm als andere ihm nahestehende Philosophen. Wéhrend
diese am Begriff der Gemeinschaft festhielten, so setzte er bis zu seinem zuletzt
gehaltenen Seminar Das Tier und der Souverdn alles daran, darauf hinzuweisen,
dass sich das Mitsein mit all seinen begrifflichen Wendungen (Gemeinschaft,
Gesellschaft, Staat, Briiderlichkeit, Freundschaft, politeia, Stadt, Politik, Wir
usw.) selbst dekonstruiert.!

In diesem Zusammenhang erinnerte Miller an die Konversationen, die Ferra-
ris in den 1990er Jahren mit Derrida fiihrte. In einem dieser Gespriache wies Der-
rida darauf hin, dass er keine Bedenken beziiglich dessen habe, was Blanchot als
eine uneingestehbare Gemeinschaft und Nancy als eine entwerkte Gemeinschaft
bezeichneten. Im Groflen und Ganzen gab es seitens Derrida kaum Vorbehalte
gegen die Konzepte, die von Blanchot und Nancy vorgelegt wurden und in de-
nen die Gemeinschaft jeweils als eine derer vorgestellt wird, die nichts mit-
einander gemeinsam haben. Jedoch stellte sich Derrida die entscheidende Frage,
warum beide iiberhaupt noch am Begriff der Gemeinschaft festhielten. Warum
sollte das als Gemeinschaft bezeichnet werden, was von ihnen als Gemeinschaft
beschrieben wurde? Hat das, was Blanchot und Nancy beschrieben haben, iiber-

1 Vgl. Miller 2009, S. 104, 120 und 180. Die Texte von Miller Derrida Enisled und
,,Don’t Count Me In*: Derrida’s Refraining, auf die hier verwiesen wurde, erschie-
nen bereits im Jahr 2007 in einer jeweils ersten Fassung. Vgl. Miller 2007a und Mil-
ler 2007b.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | Das Politische der Dekonstruktion

haupt noch etwas mit einer Gemeinschaft, mit dem Begriff der Gemeinschaft zu
tun? ,,Why call it community?*?

Fiir Derrida war es von Bedeutung darauf hinzuweisen, dass er stets davor
zurlickschreckte und zogerte, den Begriff bzw. das Wort Gemeinschaft zu ver-
wenden. Die Gemeinschaft war fiir ihn immer etwas Gemeinsames, etwas Ge-
eintes, etwas, das als Eines oder als eine Einheit auftritt. Jedoch scheinen nun
diese Gemeinschaft bzw. dieser Kommunismus, um die es Blanchot und Nancy
ging, alles andere als eine Einheit zu sein.

In diesem Zusammenhang wies Miller mit Bedacht darauf hin, dass nicht
nur Blanchot und Nancy das menschliche Zusammenleben als eine Gemein-
schaft beschrieben, in der deren Teilhaber und Teilhaberinnen nichts Gemeinsa-
mes miteinander haben, sondern dass die Uberlegungen Heideggers, Batailles,
Levinas’, Lacans, Agambens und Lingis’® auch in diese Richtung gingen. Derri-
da sah am Festhalten des Begriffs Gemeinschaft dennoch etwas Bedenkliches,
was im Folgenden eingehender diskutiert werden soll.

Warum verwendeten Blanchot und Nancy fiir das Konzept eines Zusam-
menseins ohne ein Zusammensein den Begriff Gemeinschaft? Derridas Unbeha-
gen, das sich am Begriff der Gemeinschaft festmachte, mag daher riihren, dass
auch Autoren wie Blanchot, Nancy und Agamben der Tradition der Politischen
Philosophie in all ihren inhédrenten Briichen néherstanden, als sie es selbst ver-
muteten.

Um Derridas radikalen und singuldren Ansatz zu erldutern, griff Miller zu-
ndchst auf Heideggers These zuriick, dass sich das menschliche Dasein, die Exis-
tenzialitdt des Menschen, nur als ein Mitsein verstehen ldsst. Auch wenn Hei-
degger der traditionellen Philosophie des Politischen vorwarf, staats- bzw. ge-
sellschaftstheoretisch zu arbeiten, wodurch sie nicht in der Lage sei, die Politeia
der griechischen Philosophie und damit das menschliche Zusammenleben in des-
sen Existenzialitdt zu verstehen, so formulierte er dennoch ein eingéngiges und
vielfach rezipiertes Konzept der Gemeinschaft, die urspriinglich ist. Grosser
sprach sogar davon, dass das Dasein fiir Heidegger eine ,.Existenz als Ko-

Existenz*

war, auch wenn diese nie die Form oder die Struktur einer Ansamm-
lung oder Zusammenfassung einzelner Individuen mit einer gemeinsamen men-
talen, kulturellen, juristischen oder machtpolitischen Ordnung annimmt. Das Da-
sein galt Heidegger stets als ein urspriingliches Mitsein. So verstanden, ist der

Mensch von Anfang an in seiner Welt mit Anderen zusammen, auch wenn sie

2 Derrida, Ferraris 2002, S. 25.
3 Vgl. Lingis 1994.
4 Grosser 2015, S. 193.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 169

nicht zugegen und abwesend sind. Mit dieser Zuschreibung eines kollektiven
bzw. kommunitdren Existentials, das Heidegger dem Dasein attestierte, erstellte
er ein undifferenziertes Konzept von Gemeinschaft. Darauf wies auch Nancy
wiederholt hin.’

Im Gegensatz zu vielen theoretischen Positionen, die sich mit der urspriing-
lichen, kommunitdren Existenz des Menschen beschéftigten, sei es Heideggers
Mitsein oder andere Ansitze der Politischen Philosophie, ging Derrida nicht von
einer Gleichsetzung von Dasein und Mitsein aus. Deren Annahme einer kol-
lektiven Einheit, die durch einen souverdnen Akt zustande gekommen sein soll,
die sich historisch, kulturell oder mental entwickelt hat und als eine Leistung des
Bewusstseins® verstanden wird bzw. sich auf eine sprachliche, biologische oder
geistige Gemeinsamkeit bezieht, misstraute er und lehnte diese ab.

Um seine Ablehnung zu formulieren, griff Derrida auf die zwei folgenden
Argumente zuriick: 1.) Wenn Heidegger das Dasein auch fiir ununterscheidbar
vom Mitsein erklérte und als ein und dasselbe bezeichnete, so musste er dennoch
einrdumen, dass das Dasein nur allein, quasi individuell sterben kann. Das Da-
sein kann nicht zusammen mit Anderen oder fiir Andere sterben. Das Dasein
kann dem Anderen das Sterben nicht im Geringsten abnehmen. Heidegger
schrieb: ,,Das Sterben muB jedes Dasein jeweils selbst auf sich nehmen.*” In der
Diskussion von Dasein und Mitsein bei Heidegger griff Derrida auf eine Unter-
scheidung zuriick, die Montaigne zwischen dem einsamen Sterben und einem
Sterben mit oder fiir andere traf.® Bezogen auf Heideggers Argumentation, ent-
hilt Derridas Einwand eine fundamentale Brisanz, da Heidegger den Sinn des
Daseins im Vorlauf zum Tod festmachte: D.h. einerseits argumentierte Heideg-
ger mit einer Gleichsetzung von Dasein und Mitsein, andererseits unterschied er
zwischen einem Dasein und dem Mitsein und zwar genau in jenem Moment, in
dem es ihm um den Sinn des Daseins und somit um das Sterben des Daseins
ging. Derrida wies darauf hin, dass Heidegger in seinen Beschreibungen, in de-

Vgl. Nancy 2012a, S. 126f.

Gerhardt unternahm in seiner Untersuchung Offentlichkeit. Die politische Form des
Bewusstseins den Versuch, den politischen Raum der Offentlichkeit nicht als einen
Ort der Versammlung oder als eine Ansammlung von Individuen zu beschreiben,
sondern als eine Leistung des menschlichen Bewusstseins: . Offentlichkeit ist das
Bewusstsein der Politik, und das beruht auf dem individuellen Bewusstsein, mit dem
sich jeder auf seine Weise immer schon im 6ffentlichen Raum bewegt.” Gerhardt
2012, S. 293.

Heidegger 1984, S. 240.

Vgl. Derrida 2013, S. 25 und Derrida 2014a, S. 21.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 | Das Politische der Dekonstruktion

nen er von einer Unterscheidung von Dasein und Mitsein sprach, nie das Prob-
lem der Trauer bzw. das des Sterbens mit Anderen oder fiir Andere ansprach.’
2.) In enger Beziehung zu diesem argumentativen Einwand Derridas steht schon
Levinas’ friihzeitig erhobener Einspruch gegen Heideggers Primissen von einer
Gleichsetzung des Daseins mit dem Mitsein und seiner Vorstellung von einer ur-
spriinglichen Kollektivitit als Mitsein bzw. Mitwelt. Diesen Aspekt griff Derrida
wiederholt auf. In seinen Publikationen kam er immer wieder auf die Trauer, auf
die Trauer um den Tod des Anderen und auf den absolut Fremden zu sprechen.
Zum Existenzial des Mitseins fiihrte hingegen Heidegger in Sein und Zeit aus:
,,Die Anderen besagt nicht soviel wie: der ganze Rest der Ubrigen auBer mir, aus
dem sich das Ich heraushebt, die Anderen sind vielmehr die, von denen man
selbst sich zumeist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist. Dieses Auch-
da-sein mit ihnen hat nicht den ontologischen Charakter eines Mit-Vor-
handenseins innerhalb einer Welt. Das Mit ist ein DaseinsméBiges, das Auch
meint die Gleichheit des Seins als umsichtig-besorgendes In-der-Welt-sein. Mit
und Auch sind existenzial und nicht kategorial zu verstehen. Auf dem Grunde
dieses mithaften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon immer die, die ich mit
den Anderen teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit
Anderen. Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.*'°

Derrida argumentierte spater beziiglich Heideggers Mitsein, dass das Da-
sein als Mitsein keine Trauer um den Anderen kennt und in diesem Sinne auch
keine Fragen zur Ethik, zum Handeln und zur Verantwortung zuldsst. Dieser Ar-
gumentation nicht undhnlich, hielt Levinas schon im Jahr 1951 in einer flir ihn
wegweisenden Publikation, die den Titel Ist die Ontologie fundamental?
(L ontologie est-elle fondamental?) tragt, fest: ,,Die Beziehung zum Anderen ist
[...] nicht Ontologie.*!!

9 Vgl. Derrida 2014a, S. 21. In seiner Trauerrede, die Derrida anlédsslich des Todes
von Levinas am 27. Dezember 1995 hielt, kam er auf den Tod des Anderen, den Tod
des Freundes und auf eine Ethik zu sprechen, die bei Levinas einer Ontologie und
jeder Politik zuvorkommt. In dem Zusammenhang verwies Derrida auf eine Vorle-
sung, die Levinas in den Jahren 1975 und 1976 hielt und den Titel Der Tod und die
Zeit trug, in der sich Levinas mit Heideggers Sein zum Tod und einer Verantwor-
tung des Uberlebenden beim Tod des Anderen auseinandersetzte. Vgl. Derrida
1999b, S. 12ff und Levinas 2013, S. 22ff.

10 Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original).

11 Levinas 1983, S. 113. Vgl. auch Miller 2009, S. 110ff.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 171

In diesem kurzen Text vermerkte Levinas, dass es ein ,,gewagtes Unterfan-

gen“!?

len, dass alles Seiende, wenn schon nicht kausal, so doch ontologisch mit-

ist, den scheinbar evidenten und unabweisbaren Umstand in Frage zu stel-

einander in Beziehung steht. Levinas’ radikale Frage begniigt sich bei weitem
nicht damit, die Erkenntnisfahigkeit und Erkenntnisleistung eines wahrnehmen-
den bzw. vernunftbegabten Subjekts zu problematisieren. Levinas’ Projekt ist in
der Hinsicht radikaler, da er die Beziehung zwischen den seienden Dingen und
Menschen in Frage stellte. Er warf die Frage auf, ob es denn iiberhaupt méglich
ist, dass Seiendes ontologisch und existenziell mit anderem Seienden in Bezie-
hung steht und zwar allein schon aufgrund des Daseins.

Der zeitgendssischen Philosophie, insbesondere der heideggerschen Fun-
damentalontologie hielt Levinas zugute, dass sie nicht mehr der Annahme folgte,
dass die Wahrheit des Seins mit einem Bewusstsein von Wirklichkeit oder mit
Verfahren der Vernunft zusammenfallt. Fundamentalontologie bedeutet bei Hei-
degger, dass das Ontologische mit der Faktizitit des menschlichen Daseins zu-
sammenfillt und sich nicht an einer Bewegung des Geistes, an dessen Vernunft,
misst. Sein als Sein zu verstehen, heift da zu sein und im Diesseits zu existieren.
Levinas resiimierte die Errungenschaften der Fundamentalontologie wie folgt:
,Der ganze Mensch ist Ontologie. Seine Wissenschaft, sein Gefiihlsleben, die
Befriedigung seiner Bediirfnisse und seine Arbeit, sein gesellschaftliches Leben
und sein Tod sind Artikulationen des Seinsverstiandnisses oder der Wahrheit.
[...] Unsere gesamte Zivilisation flieBt aus diesem Seinsverstidndnis, sei es auch
in der Weise des Seinsvergessen. Die Wahrheit ist nicht, weil es den Menschen
gibt. Es gibt die Menschheit, weil das Sein tiberhaupt von seiner Erschlossenheit
untrennbar ist, weil es Wahrheit gibt, oder weil, wenn man so will, Sein einsich-
tig ist.«13

In diesem Sinne muss sich das Denken nicht mehr als eine hellsichtige und
verniinftige Einsicht erweisen, vielmehr geht das Denken iiber jede Intentionali-
tidt und jede Form der Erkenntnis hinaus. Levinas formulierte: ,,Denken heif3t
nicht mehr betrachten, sondern sich engagieren, inbegriffen sein in dem, was
man denkt, Mittdter sein. Das Denken ist das dramatische Ereignis des In-der-
Welt-Seins.“!*

So versteht sich das Denken in der Fundamentalontologie nicht als Aufkla-
rung und Aufhellung, wobei alles Unverstindliche und jedes Nichtverstehen als
ein defizitirer Modus des Verstehens zu werten wére. Vielmehr erweist sich das

12 Levinas 1983, S. 103.
13 Levinas 1983, S. 105 (Hervorhebungen im Original).
14  Levinas 1983, S. 106.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | Das Politische der Dekonstruktion

Denken bei Heidegger als ein Seinsverstdndnis, das auf keiner Verstehbarkeit
beruht. Fiir ihn beruht das Verstehen des Daseins auf dessen Ereignis, auf dessen
Seinsakt, auf der Tatsache, das Sein ist. In dieser Erschlossenheit und Entschie-
denheit des Seins gehdren alle Beziehungen ins Sein, auch die Beziechungen zu
den Dingen und anderen Seienden, die auch mit da sind. In diesem Sinne ist das
Dasein Beziehung, d.h. Mitsein.

Mithin ist bei Heidegger die Beziehung zum Anderen im Sein — im Ontolo-
gischen — so begriindet, dass es weder eine Handlung noch eine Geste geben
muss, um mit den Anderen in Beziehung zu kommen. Heideggers Mitsein ist
nicht ethisch. Das Mitsein ist nichts anderes als Beziehung. Die Beziehung von
Sein zu Sein vollzieht sich nach Heidegger weder durch ein Entdecken, eine Be-
gegnung, eine Anrede, ein Begreifen oder Ergreifen, noch durch irgendeine an-
dere Handlung, wie zum Beispiel durch einen friedfertigen oder gewalttétigen
Akt. Das Dasein, das wesenhatft als ein Mitsein zu verstehen ist, wird nicht durch
ein Verfahren der Erkenntnis bestimmt, um als ein Subjekt anderen Subjekten in
der Welt gegeniiberzustehen. Vielmehr sind die Anderen stets mit dem Dasein
da und lassen sich nicht von einem Subjekt als andere Subjekte oder Objekte be-
stimmen. Heidegger schrieb: ,,[...] die Anderen sind vielmehr die, von denen
man selbst sich zumeist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist.“"”

Das Dasein ist bei Heidegger als ein Mitsein ,,wesenhaft umwillen Ande-
rer!® da. Als dieses Mitsein geht es dem Dasein um sich selbst. Es ist entschie-
den und entschlossen da in seiner Existenz: Es ist da, um da zu sein. Das Mitsein
kann sein und lésst sich sein. In diesem Sinne verstanden, ist das Mitsein ein
Seinlassen. Jahre spiter sprach Heidegger von einer Gelassenheit des Seins.!” In
der Entschlossenheit des Daseins, in der es dem Dasein um sich selbst und damit
auch immer um die Anderen geht, liegt das Verstehen des Mitdaseins. Levinas
prézisierte und fiihrte aus, dass sich bei Heidegger die Beziehungswelt des Mit-
einanderseins unabhéngig von Formen, Mitteln und Techniken der Wahrneh-
mung, zu der auch das Entdecken und Begreifen gehoren, herstellt. Jedoch warf
Levinas die Frage auf, ob unsere Beziehung zu Anderen und mit Anderen ein
Seinlassen sein kann.!® Kann die Beziehung zu Anderen auf ein ontologisches
Verstehen, auf ein Seinsverstehen, reduziert werden, das ohne Rede, ohne Anre-
de, ohne Gruf}, ohne Adressierung auskommt? In diesem Zusammenhang stellte
er sich die Frage ,,Ist derjenige, zu dem man spricht, schon im vorhinein verstan-

15 Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original).
16  Heidegger 1984, S. 123.

17  Vgl. Heidegger 1985b.

18 Vgl Levinas 1983, S. 110.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 173

den in seinem Sein?“ und beantwortete sie mit den Worten: ,,Durchaus nicht.
Der Andere ist nicht zunichst Gegenstand des Verstehens und danach Ge-
sprachspartner. Beide Bezichungen fallen zusammen. Anders gesagt: Vom Ver-
stehen des Anderen ist seine Anrufung untrennbar.*!

Worauf Levinas mit seinem Einspruch aufmerksam machen wollte, waren
zumindest zwei Momente: 1.) ,,Die Sprache zeichnet eine urspriingliche Bezie-
hung vor“,” eine Bezichung zwischen Menschen, zu den Anderen, zum absolut
Fremden, zu Gott und zum Tod. Levinas hat wiederholt darauf hingewiesen,
dass er zwischen dem Gesagten und dem Sagen der Sprache unterschied. Wenn
es nun um die Beziehung geht, die die Sprache vorzeichnet, dann geht es dabei
um das Sagen der Sprache, das hierbei die Linien der Beziehung zieht. Diese
Beziehung wird durch die Sprache mittels eines Rufes, einer Anrufung vorge-
zeichnet, die beide stets schon ein Antworten sind. Jeder Ausdruck der Sprache —
ob als Information, als Argument, als Behauptung oder als Aussagesatz — ergeht
mit einem Grufl, mit einem Anruf und einem Aufruf; und jeder Ausdruck der
Sprache gehorcht unvermeidbar einem Modus des Antwortens und der Verant-
wortung. In einem Gesprich betonte Levinas: ,,Tatsdchlich habe ich innerhalb
des Gespriches immer das Sagen und das Gesagte unterschieden. Daf3 das Sagen
ein Gesagtes enthalten muB, ist eine Notwendigkeit der gleichen Ordnung wie
die, welche einer Gesellschaft Gesetze, Institutionen und gesellschaftliche Be-
ziehungen auferlegt. Aber das Sagen bezeichnet die Tatsache, dafl ich dem Ant-
litz gegeniiber nicht einfach dabei verbleibe, es zu betrachten, sondern ihm ant-
worte. Das Sagen ist eine Art, den Anderen zu griiflen, aber ihn zu griilen meint
bereits, ihm zu antworten.*?! 2.) Wenn Sprache Beziehung vorzeichnet, so spielt
sich das Ereignis der Sprache nicht auf der Ebene des Verstehens ab.”> Der Aus-
druck der Sprache ldsst sich nicht auf ein Verstehen zuriickfithren. Das Sprechen
der Sprache ldsst sich weder darauf reduzieren, einen Gedanken zu kommunizie-
ren, der von dem Seienden ausgesprochen wird und von den anderen Seienden
verstanden wird, noch zirkuliert die Sprache in einem ihr vorausgesetzten Seins-
verstehen, in dem alles Seiende in einer gemeinsamen Welt miteinander verwo-
ben ist. Das, was an der Sprache nicht auf etwas Informierendes reduziert wer-
den kann, ldsst die Sprache nicht informieren. Sie ist weder ein Instrument, das
von den Subjekten in einer gemeinsamen Welt mit Objekten benutzt wird, noch
gibt sie den Sprechenden und Horenden eine gemeinsame Welt zu verstehen, in

19 Levinas 1983, S. 110f.

20 Levinas 1983, S. 111.

21  Levinas 1986, S. 67 (Hervorhebungen im Original).
22 Vgl Levinas 1983, S. 111.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | Das Politische der Dekonstruktion

der die verschiedenen Individuen und Gegenstinde miteinander vernetzt sind.
Das Sprechen einer Sprache garantiert weder eine gemeinsame Welt, noch ga-
rantiert das Sprechen eine Ubersetzbarkeit zwischen den Sprachen oder inner-
halb einer Sprache.”> Weder vermittelt bzw. iibermittelt Sprache, indem sie ver-
stindlich spricht, noch sagt oder verheifit sie uns eine Welt. Die Sprache gibt in
einer Stummbheit des Aufrufs nichts zu verstehen. Sprache ist nach Levinas keine
Sage, die ein Seinsverstehen ermdglicht, wie Heidegger es vermutete. Der Ruf
im Sprechen der Sprache gibt nichts an, spricht nicht, und dennoch zeigt sich
nach Levinas ein Verlangen. Das, was sich mit der Sprache abzeichnet, ist eine
Bezichung, eine unverstandene, diachrone Beziehung des Antwortens und der
Verantwortung. Levinas vermerkte hierzu: ,,Schon vor aller verstehenden Teil-
nahme an einem gemeinsamen Inhalt besteht der Ausdruck darin, die Gemein-
samkeit herzustellen, und zwar durch eine Beziehung, die auf das Verstehen
nicht zuriickgefiihrt werden kann.**

Trotz seiner vehement vorgebrachten Ablehnung des Mitseins, das von
Heidegger als das urspriingliche Seinlassen eines sich verstechenden Miteinan-
derseins formuliert wurde, hielt Levinas an Begriffen wie ,,Gemeinschaft“* und
»Gaemeinsamkeit” (communauté bzw. socialité) fest. Er legte jedoch Wert da-
rauf, dass diese Gemeinschaft keine Voraussetzung fiir Sprache ist. Nach Le-
vinas basiert Sprache auf keinem Grundversténdnis, auf keiner Art von voraus-
gesetzter oder gegebener Gemeinschaft. Sprache ist vielmehr auf nichts begriin-
det, was ihr vorausgesetzt und miteinander geteilt werden kann. Der Sprache ist
weder eine Gemeinschaft noch eine Welt mit Sprechenden und Bezeichneten
gegeben. Thr ist nichts gegeben, das mit ihr zu teilen oder mitzuteilen wére. Sie

23 In einer Notiz zum Grus bei Celan notierte Hamacher: ,,Die Sprache spricht nicht uns

und wir sprechen nicht die Sprache, sondern wir sprechen aus der Sprache und ihren
Mutationen und sprechen uns aus ihr heraus [...]: wir sprechen aus dem Aus der
Sprache, ihrem unzugénglichsten Innern. Jedes Wort bleibt ein Rebus, in dem ande-
re und wieder andere und auch keine Worter sedimentiert sind, es kommt darauf an,
diese Rebus immer aufs Neue einer anderen Bewegung auszusetzen.” Hamacher
2003, S. 113 (Hervorhebungen im Original).
Mit Hinweis auf Celans fiinftes Segment der Stimmen seines Gedichtbands Sprach-
gitter, kam Hamacher in seiner Untersuchung auf die Worte Grus und Gruf3 zu spre-
chen. Der Grus/s ist die Sprache der Mutation, mit der die Sprache die Sprechenden
und ihre Stimmen in einer unabsehbaren Bewegung in Schutt und Rufl verwandelt,
in ein Miteinander, das ohne Mit, ohne sich und ohne Anderes ist.

24 Levinas 1983, S. 113.

25 Levinas 1983, S. 113.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 175

erst ist es, die eine Gemeinschaft vorzeichnet, die zu kommen wire. Bei Levinas
heiflt es: ,,Die Beziehung zum Anderen ist also nicht Ontologie. Dieses Band mit
dem Anderen, das sich nicht auf seine Vorstellung, sondern auf seine Anrufung
zurlickfiihrt, wobei der Anrufung kein Verstehen vorausgeht, nennen wir Reli-
gion. Das Wesen der Rede ist Gebet.*2

Auch gegen diese Gemeinschaft innerhalb der Grenzen der Religion und
der Ethik formulierte Derrida seine Vorbehalte: schon friihzeitig in dem Aufsatz
Gewalt und Metaphysik,”" spiter in der Schrift Eben in diesem Moment in diesem
Werk findest du mich.?® Auch wenn es nicht um eine natiirlich gegebene, um eine
staatsrechtlich hergestellte oder um eine ontologisch verstandene Gemeinschaft
geht, so stellen sich dennoch in einer Gemeinschaft — die sich in einem ethischen
Akt generiert, mit einem Gruf}, mit einem Ruf, in einem Gebet — die Fragen nach
der Gewalt, dem Geschlecht, der Gerechtigkeit und der Fremdheit. Derrida hat in
seiner Levinas-Lektiire wiederholt die Probleme angesprochen, die er mit dem
Antlitz, mit einer religiosen Bindung und einer Ansprache hat, auch wenn diese
Ansprache als ein Gebet, als eine Bitte oder als ein Gruf} erfolgt.

Folgende Fragen sind in Folge dieser Diskussion fiir das Dasein unerléss-
lich: Woher soll ich es wissen, dass ich es bin, dem der Gruf} gilt? Warum sollte
ich iiberhaupt antworten? Beziehungsweise antworte ich womdglich, obwohl ich
nicht gerufen wurde? Wiederum: Kann ich mir sicher sein, dass ich nach jeman-
dem rufe, sobald ich rufe? Woher weil} ich, dass mein Ruf den Anderen oder die
Andere erreichen wird, sobald ich antworte? Gibt es innerhalb der Sprache kei-
nen Versprecher, keinen lapsus lingua? Kommt die Sprache des Anderen oder
der Anderen in gewisser Weise immer bei mir an, so dass ich stets antworte, so-
bald ich griife? Oder gibt es auch innerhalb der Sprache Fehlleistungen, Ver-
sprecher, Umleitungen, falsche Absender, fehlerhafte Adressierungen, unerlaub-
te Mitschriften, missbrauchlich Frankiertes und Filschungen?” Kann ich mir si-
cher sein, dass ich gerufen wurde, um zu antworten?

t.3° Die Sprache

Die Sprache ist vom Phanomen des lapsus lingua durchsetz
ist nichts anderes als dieser lapsus lingua. Wenn dem so ist, dann ist das Mitsein,
das durch die Sprache bzw. den lapsus lingua vorgezeichnet wird, eine Bezie-

hung, die auf Missverstindnissen beruht und nichts weiter ist als eine Ubertrei-

26  Levinas 1983, S. 113 (Hervorhebungen im Original).

27  Vgl. Derrida 1976, S. 121ff, insbesondere S. 139.

28  Derrida 1990b.

29  Zur Frage der Schickung, der Sendung und den diversen Fehlleistungen vgl. Derrida
1983.

30  Fiir diesen wichtigen Hinweis danke ich Juergen Brenner.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | Das Politische der Dekonstruktion

bung, eine fehlerhafte Verkettung, eine Filschung, eine Fehlleistung. In der ach-
ten Sitzung des zweiten Teils seines letzten Seminars Das Tier und der Souverdn
griff Derrida die Frage nach der Bitte, der Anrufung und dem Gebet wieder auf:
,,Was heiBt bitten/beten [prier]? Wie bitten/beten? Wie nicht bitten/beten?*>!

Wer ist der Andere, der mich rief? Wer ist diese Fremde? Kommt der Ruf,
kommt diese Bitte an? Kann der Gruf} griiBen? Kann mein Gebet sich an jeman-
den richten? Wessen Antlitz und wessen Bitte beriihren mich in der Weise, dass
sie fiir mich bestimmend sind? Ist jede Beriihrung ein Stof3, der mich in eine be-
stimmte Richtung treibt? Wenn dies der Fall sein sollte, warum folgt aus dem
Stof} ausgerechnet eine Art Retoure, eine Remission oder Riickgabe, die jede Be-
rithrung zum Absender oder zur Absenderin zuriickfiihrt, um zu griilen? Warum
sollte ich mich auf einen Ruf hin umdrehen und antworten?>? Gibt es eine Pflicht
oder einen Befehl zur Verantwortung? Und wenn es diese Verpflichtung zur
Verantwortung gibe, wire diese Verantwortung iiberhaupt noch eine Verantwor-
tung, wenn diese befohlen wére? Oder gibt es am Hereinbrechen des Anderen —
ob als Beriihrung oder Schlag, ob als Ruf oder Anruf —, ein Hereinbrechen, das
nicht zuriickkehren kann, das nicht zu beantworten ist, worauf wir nicht verant-
wortlich und angemessen reagieren konnen?*

Derrida hat mehr als einmal mit Nachdruck darauf hingewiesen, zu wel-
chen Problemen die Politik einer ethischen Gemeinschaft fiilhren kann, die Le-
vinas in seiner Ethik von Antlitz, Gebet, Grufl und Ruf beschrieb. Mit seinem
Entwurf einer ethischen Gemeinschaft setzte sich Levinas iiber die Politik der
Nationalstaaten hinweg, um damit den Begriff der Gemeinschaft zu entpolitisie-
ren. Er iiberfiihrte seinen Begriff der Gemeinschaft in eine Sozialitit der Rufen-
den und Angesprochenen, in eine Gemeinschaft von Briidern mit Antlitz, was,
innerhalb seiner Ethik zu einer Politik von Ein- und Ausschliissen fiihrte, auch
wenn er stets zu verstehen gab, dass die Ebenen der Ethik und des Politischen
auseinanderzuhalten sind. In dem Buch Das Tier, das ich also bin notierte Derri-
da: ,JIch habe anderorts darauf insistiert [mit ,,anderorts meint Derrida das

31 Derrida 2017, S. 273. Vgl. Miller 2009, S. 112f.

32  Benjamin schilderte in dem Band Berliner Kindheit um Neunzehnhundert die Ein-
dringlichkeit und die Gewalt, die eine rufende und anrufende Stimme hat. In seiner
Schilderung geht es um einen Telefonanruf, der mit dem ,,Lauten die Schrecken der
Berliner Wohnung nur steigerte” und nach der Annahme des Anrufs den Hoérer
,»gnadenlos der Stimme* des Anrufers auslieferte. Benjamin betonte: ,,Nichts war,
was die unheimliche Gewalt, mit der sie auf mich eindrang, milderte.“ Benjamin
1980, S. 243.

33 Vgl. Derrida 2007, S. 362.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 177

9. Kapitel ,, In menschlicher Sprache: Die Briiderlichkeit* in seinem Buch Poli-
tik der Freundschaf**; Anm.d.V.], was mit diesem Wert der Briiderlichkeit alles
auf dem Spiel steht, einem Wert, der zentral und bestimmend ist fiir die
1évinassche Interpretation eines Antlitzes, das zunéchst das meines Bruders und
meines Néchsten ist (so fern oder fremd er auch sein mag). Das wird hier deutli-
cher denn je. Es geht darum, das Tier aus der Ethik auszuschalten.*

Ausgehend von diesen Uberlegungen muss allerdings gesagt werden, dass
nicht allein die im Zitat erwéhnten Tiere durch eine Politik der Freundschaft
und/oder Briiderlichkeit ausgegrenzt werden. Levinas hat in seinen entsprechen-
den Uberlegungen die Vielfalt der Daseins- und Lebensformen unberiicksichtigt
gelassen. Derrida wies in diesem Zusammenhang darauf hin, dass diese Logik
und Ethik der Briiderlichkeit eine prekére Positionierung von Frauen und eine
Abwertung von Weiblichkeit mit sich bringt. Wer auch immer dem Ruf des Ant-
litzes gehorcht und wer nicht, die Logik und Politik einer Gemeinschaft scheidet
stets zwischen den ihr Zugehorigen und den Fremden, zwischen denjenigen, die
dazugehoren und auf die zu horen ist, und jenen, die nicht zu vernehmen und
keineswegs horbar sind, jenen also, die bestenfalls einen Antrag auf Anhorung
und gegebenenfalls einen Antrag auf Asyl stellen konnen. Levinas hat dieser Po-
litik (z.B. der Nationalstaaten) in einer seiner Talmud-Lesungen® die Asylstidte
einer ethischen Gemeinschaft gegeniibergestellt. Aber dennoch: Es stellt sich
hinsichtlich einer ethischen Gemeinschaft der Asylstidte nicht nur die Frage,
was mit den Verfolgten und Feinden nationalstaatlicher Politik geschieht, son-
dern auch wie sie mit den eigenen Feinden zu verfahren hat, die in einer natio-
nalstaatlichen Gemeinschaft stets die Verfolgten sind. Da Levinas diese Form
der Auseinandersetzung unberiicksichtigt lief3, ergeben sich folgende kritische
Fragen, die Briiche in seinem Denken sichtbar machen: Kann auch der Feind und
die Feindin sein bzw. ihr Antlitz auf mich richten? Kann ich den Feind verneh-
men, kann die Feindin ihr Wort an mich richten, sodass sie mir so nah sind wie
sonst nur Familienangehorige und Nachbarn? Besitzen der Feind bzw. die Fein-
din iiberhaupt ein Antlitz, das sie mir zuwenden kénnen? Was ist aber zu horen,
wenn der Ruf wesentlich eine Fehlleistung ist? Wessen Ruf ist dann noch zu
vernechmen?

Nach den Massakern in Sabra und Schatila, die zwischen dem 16. und
18. September an paldstinensischen Fliichtlingen veriibt wurden, gaben Levinas
und Finkielkraut am 28. September 1982 dem franzdsischen Radiosender RCJ

34  Derrida 2000a, S. 304ff.
35 Derrida 2010, S. 158.
36 Vgl Levinas 1996, S. 511f.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | Das Politische der Dekonstruktion

(La Radio de la Communauté Juive) ein Interview, das der Journalist Malka mit
ihnen fiihrte. Insbesondere im Zusammenhang mit den Massakern stellte Malka
dem Philosophen Levinas, der die Begegnung mit dem Anderen ins Zentrum
seines Denkens riickte, die Frage, ob nicht fiir die Israelis allen voran die Palds-
tinenser die ,,Anderen” sind. Levinas erwiderte dazu: ,,My definition of the other
is completely different. The other is the neighbour, who is not necessarily kin,
but who can be. And in that sense, if you’re for the other, you’re for the neigh-
bour. But if your neighbour attacks another neighbour or treats him unjustly,
what can you do? Then alterity takes on another character, in alterity we can find
an enemy, or at least then we are faced with the problem of knowing who is right
and who is wrong, who is just and who is unjust. There are people who are
wrong. %’

In ihrem Buch Am Scheideweg hob Butler hervor, dass Levinas in jenem
Moment seine Philosophie der Gastfreundschaft, der Passivitit, des Antlitzes
und die Frage der Verantwortung beiseiteschob, als er die Andersheit als Feind
bestimmte und zwischen den Nachbarn und den Feinden unterschied: ,,Natiirlich
war er [Levinas; Anm.d.V.] derjenige, der in einem Interview sagte, der Palésti-
nenser besitze kein Antlitz, und er wollte eine ethische Verpflichtung nur gegen-
tiber denjenigen sehen, die seinen eigenen Vorstellungen jiidisch-christlicher und
klassisch griechischer Herkunft entsprechen.

In ihrem Urteil bezog sich Butler nicht allein auf das Interview, das Malka
mit Levinas und Finkielkraut fiihrte, sondern auch auf den Beitrag Das jiidische
Leben heute, den Levinas in dem Buch Schwierige Freiheit publizierte. Dort
schrieb Levinas: ,,Bedroht der Aufstieg der zahllosen Massen unterentwickelter
asiatischer Volker nicht diese wiedergefundene Authentizitit? Es betreten Vol-
ker und Zivilisationen die Weltbiihne, die sich nicht mehr auf unsere Heilige Ge-
schichte beziehen und denen Abraham, Isaak und Jakob nichts mehr bedeuten.*>

Zumindest zwischen zwei Vorwiirfen kann unterschieden werden, die
Butler in ihrer vehementen Kritik an Levinas vorbrachte. Einerseits hob sie das
Privileg hervor, das Levinas ,,sowohl Israel wie auch Europa in Bezug auf die

<40

ethische Forderung der Gerechtigkeit und des Friedens in der Welt“* zuschrieb.

37 Levinas 1989, S. 294.

38  Butler 2013a, S. 35, vgl. auch S. 265. Fiir den Hinweis auf Butlers Anmerkungen
danke ich Gabriel Ramin Schor.

39 Levinas 1992a, S. 123. Die hier erwdhnte Authentizitit des jidischen Denkens be-
zog Levinas auf den Staat Israel, als einen Ort, wo der ,,Mensch sich opfert” und
,,hach seiner Authentizitit sucht®. Levinas 1992a, S. 122.

40  Delhom 2016, S. 90.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 179

Nach Levinas gibt es in Israel wie in Europa den engen Bezug zur Heiligen Ge-
schichte, wodurch das Gebot ,,Du sollst nicht téten* in explizierter Weise ver-
nehmbar ist, das Israel wie dem gesamten Europa einen privilegierten Rang un-
ter den Volkern und Nationen sicherstellt. Andererseits warf Butler Levinas vor,
dass fiir ihn die Paléstinenser kein Antlitz hitten und gesichtslos wéren. Demzu-
folge warf sie ihm Rassismus und Unterstiitzung der militdrischen Politik Israels
gegen die Paléstinenser vor.*!

Wihrend Butler die Beziehung zum Antlitz des Anderen und das Gebot
zum Gewalt- und To6tungsverzicht konsequent auf allen Ebenen der Ethik und
der Politik bestehen lasst und die Aufforderung zur Gewaltlosigkeit auch in den
Bereichen des Politischen verortet, so hélt Levinas die Trennung zwischen der
Ethik und der Politik aufrecht. Fiir Levinas kann die Andersheit den Charakter
eines Feindes annehmen und die Menschen zu einer Entscheidung gegen die
Andersheit und zu einer Verteidigung des Néchsten zwingen: eine Entscheidung,
die zwischen dem Recht des einen und dem Unrecht des anderen unterscheidet.
In Ankniipfung an Butlers kritische Anmerkungen zu Levinas’ Interview und mit

41  Zu Butlers Vorwurf gegeniiber Levinas, in dem es heif3t, dass dieser sich eines Ras-
sismus bediente und behauptete, die Paldstinenser seien gesichtslos vgl. Delhom
2016, S. 90ff, Chaouat 2013 und Butler 2013b. Ich mochte betonen, dass es mir hier
nicht darum geht, ob Butler mit ihren Vorwiirfen gegen Levinas Recht hat oder
nicht. Ich mochte hier jedoch festhalten, dass in Levinas’ Philosophie der Ethik die
Andersheit sehr wohl als Feind oder Feindin erscheinen kann, dem oder der nicht zu
vergeben ist. Butler schrieb in einer Antwort an Chaouat: ,,So the Palestinians are
not by nature ,faceless‘ but only become so, I would argue, under those conditions
of enmity stipulated by Levinas. This provisional facelessness of the enemy would
apply to any enemy that conformed to the conditions laid out by Levinas, surely not
just the Palestinian people or its leadership. Of course, this view begs the important
question of what ethical responsibilities any of us bear toward the enemy, and whe-
ther we need to preserve the paradoxical idea of ,the face of the enemy* to more ful-
ly address this obligation. [...] Although I remain indebted to Levinas’ ethical philo-
sophy for much of my own thinking on the obligations of proximity, I do not agree
with all of his political conclusions. In fact, I tend to extend his notion of the ,face*
further into the domain of politics, and so do not draw the line between the ethical
and the political in the same way that he sometimes does. In my readings, I seck to
strengthen the ethical injunction signified by ,the face® — the one that belongs to the
interdiction against violence — into the political sphere in order to understand better
the potential of a politics of non-violence — even in, or especially in, the midst of
enmity.* Butler 2013b, 0.S.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | Das Politische der Dekonstruktion

Blick auf seine Bemerkung iiber die sogenannten ,unterentwickelte[n] asiati-
sche[n] Volker, ldsst sich Derridas Vorbehalt gegeniiber dem Antlitz bei Le-
vinas bekréftigen: Levinas interpretierte das Antlitz des Anderen dahingehend,
dass weder ein Tier, noch der Feind oder die Feindin ein Antlitz haben. Fiir ihn
besal} das Antlitz ein menschliches und briiderliches. Butlers Analysen legen na-
he, dass Levinas das Antlitz des Anderen nur in seiner jiidisch-christlichen bzw.
klassisch griechischen Herkunft interpretierte und als den Néchsten und Nach-
barn bestimmte.

Einige Jahre nach Levinas’ Tod gab Derrida in einer Lesung bekannt, dass
er ihm in Bezug auf dieses Thema einmal in einem Gesprédch Folgendes antwor-
tete: ,,[...] jeder andere ist ganz anders [...].“** Denn es konnte sich erweisen,
dass man im Falle eines radikalen Bruchs mit einem Dogmatismus des Ortes
oder den nationalen Bindungen der Hybris einer universellen Verantwortung ge-
horcht.®

Da die Sprache fiir Levinas das Medium der Verantwortung und damit das
der Ethik der Gemeinschaft ist, muss noch einmal gefragt werden: Was bedeutet
es, dass die Sprache als Gebet, Bitte und Gru3 die Bezichungen zwischen den
Menschen vorzeichnet? Die Sprache als Gebet ist jene Sprache, die noch nicht
vernommen werden kann, sobald sie spricht, da ihr keine Verstehbarkeit zugrun-
de liegt, weder in kommunikativer noch in ontologischer Hinsicht. Sprache ist in
diesem Sinne an ihrem Beginn stets erst dabei Sprache zu werden und ist jenes
Mittel, das die Gemeinschaft vorzeichnet und erst im Gebrauch aufruft. Der
Sprache ist keine Gemeinschaft vorgegeben, an die sie sich richten kann, um
verstanden zu werden.

Wenn Sprache spricht, so Levinas, kommt erst die Sprache zur Sprache und
gibt noch nichts bekannt. Sofern die Sprache Beziechungen und Gemeinsamkei-
ten vorzeichnet, ist sie aber dennoch unhérbar und fiir niemanden zu verstehen.
Da ihr keinerlei Verstehbarkeit vorausgeht oder innewohnt, und erst die Sprache
diese Gemeinsamkeit ermdglichen kann, bleibt sie unvernehmbar.

Der Gruf} griiit, das Gebet erbittet, der Ruf ruft, da niemand da ist, der ho-
ren kann. Beten ist nur mdglich, wenn es kein Wesen gibt, das das Gebet ver-
nehmen kann.** Der Ruf ruft, obwohl er nicht gehort und vernommen wird.
Auch wenn es keine Sprache gibt, die nicht zunédchst Ruf, Gruf}, Gebet oder An-
sprache ist, so ist da noch nichts, was hort. In der literaturwissenschaftlichen Un-
tersuchung Bogengebete, die sich zwar nicht mit der Sprache als Gebet bei Le-

42 Derrida 2006a, S. 25.
43 Vgl. Derrida 2017, S. 144.
44  Vgl. Hamacher 2010, S. 106.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 181

vinas beschéftigt, jedoch mit einer Sprache, die von Kafka, Benjamin und Celan
als Gebet und Ansprache beschrieben wird, gibt Hamacher zu verstehen: ,,Daf}
es keine Sprache gibt, die nicht zunédchst Ansprache ist; dal es keine Ansprache
gibt, die unmittelbar Gehor fande, und kein Gehor, das nicht zunéchst taub wire,
macht die Ansprache zu einem uneinholbaren, aber uneinholbaren, weil unhor-
baren, unhdrbaren, weil stummen Versprechen der Sprache. Da noch nicht ge-
hort wird, wenn erst gesagt werden mufl ,Hort® [...], da also alle Sprache zu-
nédchst und wesentlich Ansprache, und zwar Ansprache an bloBe virtuell auf-
merksame, wirklich aber unaufmerksame Andere ist, so ist keine schon gehort,
jede noch stumm und keine eine Sprache.*#

DIE POLITIK DER ENTPOLITISIERUNG

Im letzten Seminar Das Tier und der Souverdn, das Derrida vor seinem Tode
withrend der Jahre 2001 bis 2003 an der Ecole des Hautes Etudes en Sciences
Sociales (EHESS) in Paris abhielt, machte er in der dritten Sitzung den Versuch,
die Vorgangsweise bei einer Dekonstruktion der Staatssouverdnitdt in knappen
Worten zu beschreiben. Dabei hob Derrida zwei wesentliche Motive seiner Her-
angehensweise hervor: 1.) Das Anliegen, mit der Dekonstruktion der Souverini-
tdt noch einmal auf das zuriickzukommen, was Schmitt zur Entpolitisierung des
Politischen im sechsten Kapitel seines Buches Der Begriff des Politischen be-
schrieb. 2.) Den Versuch, eine ,langsame und differenzierte Dekonstruktion® 4¢
zu betreiben, die sich zwar der Logik des klassischen Begriffs der nationalstaat-
lichen Souverénitit zuwendet, ohne jedoch dabei den Begriff des Politischen ei-
ner Entpolitisierung auszusetzen.

Um es zu prézisieren: Derrida ging es nicht darum, die Dekonstruktion als
eine Fiktion oder als die Utopie einer entriickten und visiondren Entpolitisierung
zu begreifen. Er hegte auch nicht die Absicht, die Dekonstruktion als eine Me-
thode oder Technik bzw. als eine Praxis oder Handlungsanweisung auszugeben,
mit der ein sozialer und gemeinschaftlicher, aber dennoch entpolitisierter und
apolitischer Raum erkdmpft, hergestellt oder erschaffen werden kann. Vielmehr
ging es Derrida, wie er formulierte, um eine andere Politisierung, um eine Re-
Politisierung, um einen génzlich anderen Begriff des Politischen, und er schrieb

45  Hamacher 1998, S. 12.
46  Derrida 2015, S. 119. Fiir die weitere Argumentation vgl. Derrida 2015, S. 1181f.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | Das Politische der Dekonstruktion

hierzu: ,,Dass das mehr als schwierig ist, das ist nur allzu klar, eben deshalb ar-
beiten wir, wir arbeiten daran und wir lassen uns davon bearbeiten.“!’

Abgesehen von der Frage, ,,Was kann eine andere Politik sein?“, ist das
Problem das folgende: Wie verhélt sich Derridas Warnung, die Dekonstruktion
nicht ins Gleis einer Entpolitisierung laufen zu lassen, zu Millers Feststellung,
dass Derrida beziiglich der Frage nach dem Politischen — aber auch beziiglich
der Gemeinschaft und des Mitseins — einen radikalen Ansatz verfolgte, da er das
Dasein niemals als ein Mitsein bestimmte?

Unumginglich scheint es also, auf das zuriickzukommen, was als eine Ent-
politisierung des Politischen bezeichnet werden kann. Es ist auch von einer Krise
des Politischen die Rede, sofern damit das grundlegende Problem gemeint ist,
dass das Politische nicht mehr ohne weiteres mit einer kollektiven bzw. gemein-
schaftlichen Existenz identifiziert werden kann. Hierzu gehdrt nicht nur die Dia-
gnose, dass die Politische Philosophie, sondern auch das politische Denken, die
politischen Institutionen und Gebilde am Ende sind. Als Referenzen dafiir lassen
sich Personlichkeiten wie Marx, Schmitt, Heidegger, Laslett, Dahl und Strauss
anfithren.®® In diesem Zusammenhang ist Heideggers Analyse vom Entzug des
Mitseins ein Symptom, ein Beispiel aber auch ein Ereignis der Entpolitisierung
des Politischen mit fatalen akademischen, philosophischen, existenziellen und
individuellen Konsequenzen. Im Weiteren sei hier ebenfalls jener Einwand ge-
gen die Entpolitisierung des Politischen erwéhnt, mit dem Schmitt gegen die
Ideen eines Weltstaats und eines Weltfriedens polemisierte.

Im Inhaltsverzeichnis seines Buches Der Begriff des Politischen benannte
Schmitt das sechste Kapitel in Form der These: ,,Die Welt ist keine politische
Einheit sondern ein politisches Pluriversum®“.** Dieses Kapitel lieB er mit fol-
genden Worten beginnen: ,,Aus dem Begriffsmerkmal des Politischen folgt der
Pluralismus der Staatenwelt. Die politische Einheit setzt die reale Mdoglichkeit
des Feindes und damit eine andere, koexistierende, politische Einheit voraus. Es
gibt deshalb auf der Erde, solange es iiberhaupt einen Staat gibt, immer mehrere
Staaten und [es; Anm.d.V.] kann keinen die ganze Erde und ganze Menschheit
umfassenden Weltstaat geben.

Die Polemik, die Schmitt in Auseinandersetzung mit der politischen Rele-
vanz des Menschheitsbegriffs entwickelte, entstand sicherlich vor dem histori-
schen Hintergrund des Endes des Ersten Weltkriegs, der Niederlage des Deut-

47  Derrida 2015, S. 119.

48 Vgl hierzu in diesem Buch das Vorwort, S. 13{f.

49  Schmitt, 1987a, S. 7.

50  Schmitt, 1987a, S. 54 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 183

schen Reiches bzw. des Waffenstillstands von Compiegne und des Friedensver-
trags von Versailles. Schmitt wies explizit auf die Griindung des Volkerbundes
hin, die zu den Verhandlungen des Versailler Vertrags gehorte und dessen Sat-
zung am 28. April 1919 angenommen wurde. Konkret ging es um die Idee eines
Weltstaats, der bei ihm als der absolute Gegenbegriff zum Begriff des Politi-
schen mit der Einrichtung des Volkerbundes auftauchte: Denn beansprucht wur-
de der Volkerbund, wie Schmitt hervorhob, in seiner visiondren Bedeutung als
ein universelles, friedensstiftendes und die gesamte Menschheit umfassen-
des Biindnis, das den ,unpolitischen Idealzustand der Universal-Gesellschaft
Menschheit>! zu organisieren hitte.

Da Schmitt die Unterscheidung zwischen Freund und Feind innerhalb der
politischen Sphére fiir fundamental hielt — eine Unterscheidung, auf die sich die
politischen Handlungen und Motive und letztlich auch der Staat und die territori-
ale Geschlossenheit eines organisierten Volkes zuriickfiihren lassen® —, musste
ihm das Bestreben, diese fundamentale Spaltung in Freund und Feind aufzuge-
ben, um sie in einem universellen, juridischen und friedvollen Gebilde aufgehen
zu lassen, als reine Fiktion erschienen sein. Eine Entpolitisierung und damit die
Neutralisierung des Politischen ging bei Schmitt mit der historischen Herausbil-
dung einer politischen wie juristischen Bedeutung des Menschlichen, der Ent-
wicklung einer Kodifizierung der Menschenrechte, den dkonomischen, politi-
schen, aber auch technischen Manifestationen einher, die heute gemeinhin unter
dem Schlagwort Globalisierung zusammengefasst werden. Schmitt schrieb: ,,Die
politische Einheit kann ihrem Wesen nach nicht universal in dem Sinne einer die
ganze Menschheit und die ganze Erde umfassenden Einheit sein.*>

Aber es ging Schmitt bei weitem nicht allein darum, die Ideen vom Weltstaat
und Weltfrieden — und den mit diesen Ideen verbundenen Volkerbund — als Fik-
tionen zu denunzieren, vielmehr bezeichnete er die in die Zukunft verwiesene
Realisierung der Idee einer Welt ohne Politik und Staat als eine ,,unchrliche Fik-
tion“.* Die Vertreterinnen und Vertreter dieser Fiktion bedienten sich seiner
Ansicht nach einer heuchlerischen und liigenhaften Rhetorik. In diesem Sinne
waren die Termini Globalisierung und Menschheit/Menschenrechte fiir Schmitt
keine sachlichen Begriffe, sondern vielmehr Strategeme, also Waffen einer Rhe-
torik, die mit falschen Begrifflichkeiten operieren.®> Auch wenn die ,,verschie-

51  Schmitt, 1987a, S. 56 (Hervorhebungen im Original).
52 Vgl. Schmitt, 1987a, S. 20 und S. 26.

53 Schmitt, 1987a, S. 54.

54  Schmitt, 1987a, S. 54.

55  Vgl. Derrida 2015, S. 113f.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | Das Politische der Dekonstruktion

denen Volker, Religionen, Klassen und andere Menschengruppen der Erde*> im
Weltstaat geeint und alle Kémpfe zwischen ihnen unmdglich wiéren, weil es kei-
ne kdmpfenden Klassen und keine feindlichen Gruppen mehr gibt, so wiren die
Konflikte zwischen den Menschen nicht ausgeldscht. Der Genfer Volkerbund
hebt, so Schmitt, die Moglichkeit des Krieges eben so wenig auf, wie die Mog-
lichkeit staatséhnlicher Organisationsformen: ,,Der Genfer Vélkerbund [...] fiihrt
neue Moglichkeiten von Kriegen ein, erlaubt Kriege, fordert Koalitionskriege
und beseitigt eine Reihe von Hemmungen des Kriege dadurch, daB3 er gewisse
Kriege legitimiert und sanktioniert.*>’

Schmitt fiihrte weiter aus: ,,Die Menschheit als solche kann keinen Krieg
fiihren, denn sie hat keinen Feind, wenigstens nicht auf diesem Planeten.*
Auch wenn es damit unmdglich wird, konventionelle Kriege zu fiihren, da es
keine Staaten mehr gibt, so wird es dennoch méglich bleiben, Kriege im Namen
der Menschheit und der Menschlichkeit zu fiihren, ,,[...] wie sie genau so auch
im Namen von Frieden, Demokratie oder Gerechtigkeit gefithrt werden kon-
nen.*’

Es ist unverkennbar, dass sich Schmitt in seiner polemischen Auseinander-
setzung mit dem Voélkerbund nicht nur mit den historischen Implikationen seiner
Griindung beschiftigte. Ohne dass Schmitt ihn namentlich nannte, war seine
<60

grof3e ,,Antipode“” in Bezug auf Fragen von Recht, Politik und Vélkerbund der
Philosoph Kant. Nur in der Formulierung, dass der Volkerbund im 18. Jahrhun-
dert ,,als polemischer Gegenbegriff einem Fiirstenbund entgegengehalten wer-
den konnte“,*! taucht bei Schmitt ein Hinweis zu Kants Entwurf Zum ewigen
Frieden auf.

Jedoch muss darauf hingewiesen werden, dass die Opposition, die Schmitt
zwischen dem Vdlkerbund und den Nationalstaaten annahm, bei Kant in der
Diskussion um den Vdlkerbund nicht zu finden ist. Kant diskutierte die verniinf-

tigen Optionen einer Weltrepublik und des Volkerbundes in Opposition zu den

56  Schmitt, 1987a, S. 54.

57  Schmitt, 1987a, S. 57.

58  Schmitt, 1987a, S. 54f (Hervorhebungen im Original).

59  Hofmann 2003, S. 114. Welche Relevanz jene Kriege haben, die nicht als konven-
tionelle, symmetrische Kriege zwischen Staaten zu bezeichnen sind, 14sst sich an der
Diskussion zur asymmetrischen Kriegfiihrung ablesen. Vgl. Miinkler 2004 und
Schrofl, Pankratz 2004. Schmitts Buch Theorie des Partisanen aus dem Jahr 1963
nimmt innerhalb dieser Diskussion eine prominente Stellung ein. Vgl. Schmitt 1975.

60 Hofmann 2003, S. 113.

61  Schmitt 1987a, S. 56 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 185

Fiirstenstaaten.®> Wie Schmitt, so lehnte auch Kant ein politisches Gebilde ab,
das die ganze Erde umfasst, eine politische Einheit, die er als Weltrepublik be-
zeichnete. Allerdings sind die Griinde, warum Kant die Weltrepublik ablehnte,
anders gelagert als bei Schmitt. Wahrend Schmitt den Volkerbund als einen
Weltstaat ablehnte, weil dieser nur als eine liigenhafte Fiktion formuliert werden
kann, die den politischen und polemischen Charakter des Menschen kaschiert, so
hielt Kant den Weltstaat fiir unverniinftig, da er zwangsldufig despotische Ziige
annihme.® Mit seinen Uberlegungen ging es Kant darum, die kriegerischen An-
tagonismen zwischen den Flirstenstaaten in eine politische Rechtsform zu {iber-
fiihren, die einerseits dem Freiheitsdrang der Menschen gerecht wird, anderer-
seits die Mdoglichkeit zur Kriegsfithrung zwischen den politischen Akteuren und
Akteurinnen verhindert. Mit der rigorosen Ablehnung eines Rechts auf Krieg,
setzte sich Kant radikal von den Souverénititsanspriichen der Fiirstenstaaten
ab.% Dennoch blieb der Vélkerbund fiir Kant nur ein Surrogat, das fiir das Ideal
einer alle Volker vereinenden Weltrepublik stand, die sich jedoch nach Abwé-
gung der Argumente als das groBere Ubel erwies. Fiir Schmitt war der Vélker-
bund hingegen eine unehrliche Fiktion, und in diesem Sinne ein Ersatz, eine Fik-
tion, eine Liige, eben ein Surrogat.

Derrida war es wichtig, sich der Warnung vor einer Entpolitisierung des Po-
litischen und einer Einschrankung der nationalen Souverinitit argumentativ an-
zuschliefen. Dabei stellte er sich nicht nur die Frage, was in Schmitts Sinne un-
ter einer ,,chrlichen Fiktion®“, im Gegensatz zur ,,unchrlichen Fiktion* des V&l-
kerbunds, zu verstehen wire. Vielmehr ging es Derrida um Schmitts ,,humanisti-
schen Moralismus und die untergriindigen Bewertungen®,% die mitschwangen,
wenn dieser von einer ,,unehrlichen Fiktion* sprach. Es wire doch anzunehmen,
dass es dem Dezisionisten Schmitt gleichgiiltig hitte sein kdnnen, ob die Kriege
von Nationen oder im Namen der Menschheit gefiihrt werden. In wessen Namen
prangerte Schmitt den Schrecken jener Kriege an, die von der ,,unehrlichen Fik-
tion“, dem Volkerbund, auch in Zukunft zu fithren wiren? In wessen Namen
verurteilte Schmitt die List, die Scheinheiligkeit und die Verleugnung, ,,[...]
wenn sie zu Kriegswaffen werden, zu Waffen in einem Krieg, der seinen Namen
nicht nennt*?%

62 Vgl. Kant 1993b, S. 208ff.
63 Vgl. Kant 1993b, S. 225.
64  Vgl. Hoffe 2011, S. 79.
65 Derrida 2015, S. 118.

66  Derrida 2015, S. 118.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | Das Politische der Dekonstruktion

Zu Recht machte Derrida deutlich, dass diese Axiomatik der schmittschen
Warnung vor einer entpolitisierten Welt des Volkerbunds darin bestand, dass die
Kriege im Namen derjenigen stattzufinden haben, die sie fiihren. Schmitts ehr-
liche Kriege waren stets Kriege, die von der jeweiligen Souverdnitét zu Kriegen
erklart wurden. Diese wurden in Namen eines Souverdns gegen einen anderen
Souverdn gefiihrt, die beide jeweils zu verantworten hatten. Dadurch heftete
Schmitts Moralismus das Prestige der ehrlichen Kriege an Eigennamen, an Ei-
gentiimer und an politische und territoriale Einheiten. In Opposition zu dieser
ehrlichen Souveridnitét des Politischen sprach Schmitt von einer ,,unehrliche[n]
Fiktion* des Vdlkerbundes. Dessen Trug und List, sich mit einer geheuchelten
Humanitdt zu umgeben, prangerte er an: Denn wer verantwortet einen Krieg,
wenn die Menschheit diesen Krieg fiihrt bzw. wenn der Krieg im Namen der
Menschheit erklért wird?

Mit der strukturellen Entwicklung einer Entpolitisierung ging laut Schmitt
nicht nur eine Kriminalisierung des Krieges einher, sondern auch der Drang hin
zu einem totalen Krieg. Denn mit der Achtung des Krieges, so argumentierte
Schmitt, geht auch eine Kriminalisierung des Feindes einher, der nur mehr als
ein nicht zu integrierender Verbrecher, Unmensch und Menschenfeind auf-
tauchen kann und somit zu vernichten bleibt. So betrachtet wird erst der gerechte
Krieg ein totaler Krieg sein.’” Mit dem Wegfall der Namen, der Zuschreibungen,
der Ehre und der Verantwortung, fallen nach Schmitt auch die Hemmungen in
der Kriegsfilhrung und die Achtung des Feindes weg. Die Abschaffung des
Krieges und die Auflosung der politischen Souverdnitit wird, wie Schmitt prog-
nostizierte, keine Milderung bringen, sondern vielmehr eine wesentliche ,,Inten-
sivierung der Feindschaft*.%

Was vom Moralismus eines Schmitt, neben seinem kompromittierenden Na-
zismus und Antisemitismus bleibt, ist die Skepsis, dass es ,,ohne Behauptung der
Souveriénitit keine Politik, keine Politizitdt des Politischen gibt, dass die bevor-
zugte, wenn nicht einzige Form dieser politischen Souverénitit der Staat, die
staatliche Souverdnitdt ist, und dass eine solche politische Souverdnitdt staat-
licher Form die Bestimmung eines Feindes voraussetzt“.% Von dieser Verfiih-
rungskraft der schmittschen Argumentation fiihlte sich nicht nur die politische
Rechte, sondern auch die politische wie philosophische Linke wiederholt ange-
zogen, vor allem jene Linke, die seine Skepsis gegeniiber der fiir ihn geheuchel-

67  Vgl. Schmitt 1982, S. 75. Vgl. auch Schmitt 1988, S. 298.

68  Schmitt 1987a, S. 110. Uber weite Strecken folgte Girard dieser These Schmitts.
Vgl. Girard 2014.

69  Derrida 2015, S. 121.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 187

ten humanitiren Rhetorik teilte.”’ In einem Interview, das Derrida im November
1994 gab, wies dieser einerseits auf die Notwendigkeit hin, sich mit Heidegger
und Schmitt auseinanderzusetzen, andererseits warnte er vor dem restaurativen
Einfluss, den vor allem Schmitt auf die philosophische und politische Linke hat:
»Kurz gesagt, ich glaube, man mufl Schmitt, wie Heidegger, neu lesen — und
auch das, was sich zwischen ihnen abspielt. Wenn man die Wachsamkeit und
den Wagemut dieses entschieden reaktiondren Denkers ernst nimmt, gerade da,
wo es auf Restauration aus ist, kann man seinen Einflul} auf die Linke ermessen,
aber auch zugleich die verstérenden Affinitdten — zu Leo Strauss, Benjamin und
einigen anderen, die das selbst nicht ahnen.!

Wihrend Schmitt sich das Politische nur in Form souverdner Staaten
oder in Form staatsidhnlicher Gebilde vorstellen konnte,”> hob Derrida die De-
konstruktion als ein Moment hervor, das am Begriff des Politischen bzw. am
Phantasma der Souverénitét ansetzt, ohne jedoch einer Entpolitisierung oder an-
deren Vorstellungen einer entpolitisierten Welt zu verfallen. Derrida wiederholte
stets seine Vorbehalte gegeniiber den Vorstellungen, die von einer Béndigung
und Liquidierung des Souverins und dessen Gewalt ausgehen, sobald die Natio-
nalstaaten in inter-, trans- oder supranationale Gebilde iibergefiihrt werden, oder
wenn sie sich in einer globalisiert organisierten Zivilgesellschaft samt deren
NGO- und Netzwerkstrukturen auflésen. Fiir Derrida ging es darum, die Dekon-
struktion als eine Repolitisierung des Politischen zu verstehen, jenseits dessen,

70  Auf die Anziehung, die Schmitt auf Benjamin ausiibte, kam Derrida in dem Buch
Gesetzeskraft zu sprechen. Vgl. Derrida 1991b, S. 65ff. Fiir eine linke Schmitt-
Rezeption in Deutschland der 1970er Jahre sei hier auf Schickel hingewiesen. Vgl.
Schickel 1970 und Schickel 1993. Zu einer mafB3geblichen linksphilosophischen Po-
sition, die Thesen von Schmitt aufnahm, um diese fiir sich nutzbar zu machen vgl.
Mouffe 2007.

71  Derrida 1994a. Das Originalinterview erschien am Donnerstag, den 24. November
1994 in der Tageszeitung Libération. Vgl. Derrida 1994b.

72 Es muss hier jedoch darauf hingewiesen werden, dass Schmitt nach dem Erscheinen
seines Buches Der Nomos der Erde im Vilkerrecht des Jus Publicum Europaeum im
Jahr 1950 seinen Begriff des Feindes revidierte und die Figur des Partisanen auf-
griff. Diese Modifizierung des Feind-Begriffs ging mit der Verdnderung politischer,
technischer und juristischer Konstellationen einher, die Schmitt dazu veranlassten,
die Frage nach einem neuen Nomos der Erde und einer neuen politischen Raumord-
nung zu stellen. 1963 veroffentlichte er das Buch Theorie des Partisanen Zwischen-
bemerkung zum Begriff des Politischen. Vgl. Schmitt 1975. Ich danke Karl Bruck-

schwaiger fiir den Hinwesis, diese Aspekte bei Schmitt zu beriicksichtigen.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | Das Politische der Dekonstruktion

was als Globalisierung erscheint, ,,[jlenseits des Kosmopolitismus, jenseits des
Weltbiirgers, wie auch eines neuen weltumspannenden Nationalstaats“.” In
Marx’ Gespenster erwéhnte er in diesem Zusammenhang eine ,,neue Internatio-
nale*,’* die einerseits interveniert, um Verinderungen im internationalen Recht
durchzusetzen und andererseits als Biindnis zu verstehen ist, das ohne Vertrag
wie auch ohne parteiliche, nationale, klassenspezifische, soziale und gesell-
schaftliche Zuordnungen auskommt. Bis zuletzt widmete sich Derrida dieser
Dekonstruktion der Souverénitéit bzw. der Figur des Souveréns.

In seinem letzten Seminar Das Tier und der Souverdn erklarte Derrida die
Bedeutung seines Versuchs einer sorgfiltigen Dekonstruktion des klassischen
und bis heute dominanten Konzepts einer Staatssouveranitit, das fiir Schmitt den
Referenzpunkt des Politischen darstellte. Derrida vermerkte aber auch, dass es
ihm keinesfalls darum ging, mit der Dekonstruktion der Souverédnitit eine Depo-
litisierung zu betreiben oder mit ihr eine Neutralisierung des Politischen zu er-
wirken. Im Gegenteil: Derrida erhoffte sich von der Dekonstruktion der Souve-
rénitdt eine Repolitisierung bzw. eine andere Politisierung, die dann keine Politik
der Souverdnitit mehr wére. Im Buch Schurken setzte Derrida diese Auseinan-
dersetzung fort.

So gesechen kommen in Derridas Uberlegungen zum Politischen zwei Mo-
mente zusammen: Einerseits verfolgte er eine Dekonstruktion der politischen
Souverinitét, der er den Namen ,,Autoimmunitét™ gab. Er ging dabei in seinen
Ausfiihrungen den Aporien des Souverénititsbegriffes innerhalb der Philosophie
nach. Andererseits versuchte er zu zeigen, dass die Dekonstruktion des Politi-
schen keinesfalls ein Riickzug des Politischen, eine Entpolitisierung, ein Ende
der Politischen Philosophie bedeutet. Der Repolitisierung gab er den Namen
,Kommende Demokratie”. In dem Buch Schurken formulierte Derrida: ,,Das
Kommende [...] bezeichnet nicht nur das Versprechen, sondern auch, daBl die
Demokratie niemals existieren wird im Sinne von gegenwértiger Existenz: nicht
nur weil sie aufgeschoben wird, sondern auch weil sie in ihrer Struktur stets apo-
retisch bleiben wird (Gewalt ohne Gewalt, nicht kalkulierbare Singularitit und
berechenbare Gleichheit, Kommensurabilitit und Inkommensurabilitit, Hetero-
nomie und Autonomie, unteilbare und teilbare, ndmlich teilhabbare Souveranitit,

ein leeres Nomen, ein verzweifelter oder zweifelnder Messianismus usw.).*’

73  Derrida 2005, S 28 (Hervorhebungen im Original).
74  Derrida 1995b, S. 137ff.
75  Derrida 2003a, S. 123f (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 189

AGAMBENS DIFFERENZEN MIT DERRIDA’®

Als ein nédchster Schritt in dieser Debatte ist es sinnvoll, sich mit dem Souverani-
tatsbegriff Agambens im Vergleich zu jenem Derridas auseinanderzusetzen.
Wichtige Hinweise zur Position Agambens finden sich in der politisch-
philosophischen Diskussion um den Begriff des Lagers, wobei hier zuerst vier
wichtige grundsétzliche Positionen verschiedener Autoren unterschieden werden
sollen:

1. Das Lager als Spiegelbild: Kotek und Rigoulot lieBen ihr Buch Das Jahr-
hundert der Lager mit folgendem Satz beginnen: ,,Man kann das 20. Jahrhundert
im Spiegel der Geschichte seiner Lager sehen [...]“,”” und verkniipften den Be-
griff des Lagers mit dem politischen Totalitarismus. Sie folgerten in ihrer histo-
rischen Betrachtung, dass Lager Spiegelbilder totalitdrer Ideologien sind, deren
Ziel es ist, den Menschen zu verdndern, um ganze Gesellschaften zu verwandeln.
Auch wenn in demokratischen Systemen das Lager als eine Einrichtung zur
Uberwachung und Kontrolle der Gesellschaft oder einzelner Menschengruppen
auftaucht, so geschieht dies, wie Kotek und Rigoulot schrieben, nur voriiberge-
hend.”® Zu den Lagern in Demokratien zihlen die Autoren u.a. Internierungs-
und Kriegsgefangenenlager in Kriegs- und Nachkriegszeiten.

2. Das Lager als ein Ort der Moderne: Bauman verkniipfte in dem Buch
Verworfenes Leben die Entstehung und die Einrichtung von Lagern gleichfalls
mit den Geschehnissen des 20. Jahrhunderts und setzte diese Entwicklung mit
den globalen Modernisierungsprozessen in Beziehung. Diese hétten dazu ge-
fiihrt, dass zunehmend Migranten und Migrantinnen, Fliichtlinge und fiir ,,liiber-
flissig™ gehaltene Menschen von Exklusionen aus sozialen, staatlichen und kul-
turellen Zusammenhéngen betroffen sind, zu denen auch die Inklusion in Lager
gehort.”™

3. Das Lager als ein Machtsystem eigener Art: Sofsky betrachtete in dem
Buch Die Ordnung des Terrors das Lager einerseits als ein Instrument der Herr-
schafts- bzw. Disziplinierungspolitik, andererseits wies er darauf hin, dass mit
der nationalsozialistischen ,,Lagerpolitik“ und der Einrichtung von Vernich-
tungslagern ein Phianomen auftauchte, das sich nicht mit den Kategorien Herr-
schaft und Disziplinierung erklaren lisst. Er bezeichnete die Vernichtungslager

76  Dieses Kapitel erschien mit Abweichungen als ein Artikel in Schweighart 2009,
vgl. Rother 2009.

77  Kotek, Rigoulot 2001, S. 11.

78  Vgl. Kotek, Rigoulot 2001, S. 32.

79  Vgl. Bauman 2005, S. 110.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | Das Politische der Dekonstruktion

des Nationalsozialismus als Orte der absoluten Macht, die weder mit einer des-
potischen Willkiir noch mit einer sozialen Gewalt zu verwechseln ist, die Gehor-
sam verlangt. Die ,,Form absoluter Macht ist die schiere Gewalt*
die Steigerung ihrer selbst*®! ab.

4. Das Lager als ein Paradigma: Einen weiteren Beitrag zur Diskussion um

und ,,zielt auf

den Begriff des Lagers hat Agamben mit seiner Trilogie zum homo sacer und
seinen Arbeiten zum Ausnahmezustand angeboten. In den Analysen heif3t es,
dass seit der Antike das Lager — und nicht der Staat — das Paradigma der abend-
landischen Politik darstellt. Das Lager ist, wie der Ausnahmezustand, keine
Anomalie, die jenseits des Staates, des Politischen und des Rechts liegt. Mit die-
ser These stellte Agamben die Annahme in Frage, dass die souverdne Gewalt in
sublimierter Weise in der politischen Rechtsordnung des Staates aufgehoben ist,
der wiederum mit seinen Instrumenten der Staats- und Rechtsgewalt garantiert,
politische Formen des Totalitarismus zu kontrollieren. Agamben wies hingegen
darauf hin, dass sich in der metaphysisch-ontologischen Grundordnung abend-
landischen Denkens ein dichotomisches System von Einschliissen und Aus-
schliissen herausgebildet hat, das bis heute intakt ist und wirkt. Darin sind jene
Elemente angelegt, die dem Totalitarismus, aber auch der Demokratie — dort als
eine ,,versteckte Matrix“%?
der Bann und das Lager. In diesem Sinne stellt die Moderne keinen Bruch mit
der abendléndischen Tradition dar, wie auch das politische Konzept der Demo-
kratie nicht mit wesentlichen Mechanismen des Totalitarismus bricht. Abendldn-

— eigen sind: der Ausnahmezustand, die Souverénitit,

dische Politik konstituiert sich stets iiber Ausnahmezustéinde und erzeugt mittels
des Rechts rechtloses Leben, um es der souverdnen Macht zu unterwerfen.

Die wachsende Anerkennung Agambens trug dazu bei, dass die Begriffe La-
ger, Ausnahmezustand und Biopolitik in philosophischen, aber auch in politi-
schen Diskussionen Anwendung zu finden begannen. Diese ,,Konjunktur® der
Begriffe hatte eine vielfaltige — wenn auch teils vereinfachende — Rezeption der
Texte Agambens zu Folge. Um diesen Simplifizierungen entgegenzuwirken,
werden hier einige entscheidende Punkte der Position Agambens beleuchtet:
1. Fiir Agamben war das Lager ein Paradigma. Um diesen Zugang in seiner Be-
deutung verstehen zu kénnen, macht es Sinn, den Begriff des Paradigmas an sich
zu analysieren. Dabei finden relevante Ausfiihrungen von Aristoteles und Kant
Verwendung, auf die Agamben Bezug nahm. 2. Die Souverénitit {iber den Aus-
nahmezustand steht im Zusammenhang mit dem Verhiltnis von Potentialitit und

80  Sofsky 2002, S. 35.
81  Sofsky 2002, S. 38.
82  Agamben 2001, S. 48.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 191

Aktualitdt, welches in seiner Bedeutung mit den Ausfithrungen Aristoteles’ er-
klart wird. 3. An Hand von kaum rezipierten Differenzen zwischen Agamben
und Derrida iiber die Struktur der Souverénitdt wird auf unterschiedliche Positio-
nen der beiden Autoren verwiesen und auf ihre daraus resultierenden, wichtigen
Beitridge zur Auslegung des Begriffs des politischen Ausnahmezustands.

Es lésst sich beobachten, dass der Gebrauch des Begriffs der Souverénitit
seit einigen Jahren einen gewissen Boom erféhrt.®> Wihrend die Lektiiren von
Levinas, Bataille, Blanchot, Nancy und Derrida, aber auch Foucault, eine Kritik
und Destruktion bzw. eine Dekonstruktion der Souverénitit nahelegen, so behar-
ren Autoren wie Agamben und neuerdings Vogl in ihren Analysen und Diagno-
sen auf die Kraft und Konjunktur der Souverénitit, auch wenn diese in einem
verinderten Begriffsgewand erscheint.?

Fiir Agamben lag der fundamentale Akt souverdner Macht in der Produktion
dessen, was er als nacktes Leben (bzw. als homo sacer) bezeichnete. Das Beson-
dere am nackten Leben ist dadurch bestimmt, dass es mittels der Rechtsgewalt
vom Schutz der Gesetze und von Rechtsverfahren ausgeschlossen ist und den-
noch in deren Bann verbleibt. Der homo sacer ist der von der politischen
Rechtsgemeinschaft Ausgeschlossene, der aber weiterhin in der Gewalt dieser
politischen Rechtsgemeinschaft eingeschlossen bleibt. Der Akt der Souverénitt
war fiir Agamben kein Akt, der zwischen Freund und Feind entscheidet und un-
terscheidet, wie dies Schmitt behauptete, sondern fiir ihn galt jener Akt als sou-
verdn, der iiber die Zonen der Ununterscheidbarkeiten zwischen Innen und Au-
Ben, Freund und Feind, AusschlieBung und EinschlieBung herrscht und der in
diesen Zonen die Gewalt {liber das nackte Leben besitzt. Der souverdne Akt ist
ein Akt im Dazwischen, der keine Kldrung bringt oder eine Unterscheidung

83  Auf diesen Umstand wies auch Goh in seinem Aufsatz Sovereignty Without Subject
hin, der sich mit den ,,non-sovereign politics* bei Nancy beschaftigt. Vgl. Goh 2014,
S. 152.

84  Fiir Vogl zeichnete sich die souverdne Macht weder durch Entscheidungen aus, die
Freund und Feind bestimmen, noch ist sie ausschlieBlich in einem politischen Feld,
wie noch bei Schmitt in Absetzung zur Okonomie, angesiedelt. Nach Vogl zeichnen
sich die Effekte der Souverénitéit dahingehend aus, dass die politischen wie dkono-
mischen Bereiche ineinander iibergehen und dass ,,die Briiche zwischen Herrschen
und Regieren, Souverénitét und governance, Ausnahmegestalt und GesetzmaBigkeit
in ein kontinuierliches Immanenzfeld tiberfiihrt* sind. Vogl 2015, S. 249. So heilit es
dann zur Souverénitit: ,,Souverén ist, wer eigene Risiken in Gefahren fiir andere zu
verwandeln vermag und sich als Gléaubiger letzter Instanz platziert.“ Vogl 2015,
S. 251.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | Das Politische der Dekonstruktion

sucht. Vielmehr agiert der Souverin in einem Ausnahmezustand, in dem der zum
»hackten Leben“ erkldrte Mensch getdtet werden kann, ohne dass rechtliche
Sanktionen zu befiirchten sind. So gesehen steht die souveréine Gewalt in keinem
Bezug zum Recht, vielmehr handelt die souverdne Gewalt in einem sozialen
Raum, in dem jegliche Form und Vorform von Recht suspendiert sind.® In die-
sem Sinne dient der homo sacer dem Souverdn weder als ein Opfer, um politi-
sche Strukturen zu stiften,® noch ist der Souverin auf der Suche nach Anerken-
nung, die nach Hegels Herr-Knecht-Dialektik in der Figur des Vertragspartners
zu finden ist bzw. bei Schmitt in der Gestalt des Feindes als eine Frage nach der
politischen Souverénitdt und Autoritit auftaucht. Agamben formulierte: ,,Sdmt-
liche Vorstellungen vom origindren politischen Akt als Vertrag oder Uberein-
kunft, der den Wechsel von der Natur zum Staat eindeutig und endgiiltig markie-
ren wiirde, sind riickhaltlos zu verabschieden. Stattdessen gibt es hier eine weit-
aus komplexere Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen physis und némos, in
der das staatliche Band in der Form des Banns immer schon Nichtstaatlichkeit
und Pseudonatur ist und die Natur immer schon als némos und Ausnahmezu-
stand erscheint. [...] Diese Zone der Ununterscheidbarkeit, in der das Leben des
Exilierten oder des aqua et igni interdictus [,,Der dem Feuer und dem Wasser
untersagte*; Ubers. v. Agamben] an das totbare und nicht opferbare Leben des
homo sacer grenzt, markiert die originére politische Beziehung, die urspriing-
licher ist als die schmittsche Opposition zwischen Freund und Feind, Mitbiirger
und Fremdem.*®’

Agamben kam in seiner Analyse zu dem Schluss, dass der abendléndischen
Politik, die der Struktur der Bio-Souverénitét folgt, der Konflikt zwischen Staat

85  Vgl. Agamben 2004, S. 65ff.

86 In dem Buch Homo sacer sprach Agamben Nancys ,,Verdienst” an, mit Nachdruck
auf eine nicht opferbare Existenz hingewiesen zu haben. Jedoch hélt Agamben den
Begriff der ,,Nichtopferbarkeit — und somit auch Nancys Beschreibung einer Ge-
meinschaft ohne Subjekt und Souverénitit — fiir ungeniigend, um die ,,Dimension
des nackten Lebens“ und die ,,Gewalt in der modernen Biopolitik* zu erfassen.
Agamben ging es darum, die von ihm diagnostizierte ,,neue[n] biopolitische[n] Sou-
verdnitit als eine Gewalt zu beschreiben, die den von ihr erzeugten homo sacer
(bzw. das nackte Leben) zwar von ihr als totbar betrachtet, aber nicht als ihr Opfer
ansieht. Die von Agamben analysierte neue biopolitische Souverinitdt sieht zwar
Totungen nackten Lebens vor, aber diese Totungen vollziehen weder Todesurteile
einer Rechtsordnung, noch handelt es sich um die Tétung opferbaren Lebens. Vgl.
Agamben 2002, S. 124.

87  Agamben 2002, S. 119f (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 193

und Singularitdt unaufhebbar innewohnt. Entgegen Foucaults Annahme wird die
Politik souverdner Gewalt nicht durch eine Politik der Gouvernementalitiit abge-
16st bzw. das Politische zeichnet sich durch kein gouvernementales Handeln
aus.®® Fiir Agamben war der Staat weder der Ausdruck einer sozialen Struktur,
noch das Resultat eines Gesellschaftsvertrags oder das Produkt einer historischen
Entwicklung disziplindrer bzw. verwaltungstechnischer Méchte, um den Staat in
seiner Gouvernementalitéit zu beschreiben. Vielmehr griindet sich der Staat, so
Agamben, auf die Auflosung des sozialen Bandes, indem der Staat die Auflo-

sung desselben verbietet.®

Dem Staat ist weder eine hypothetische oder natiir-
liche Einheit vorausgesetzt, noch kommt die Einheit des Staates durch vorsoziale
Handlungen (Vertragsschluss, Kommunikation, Gewaltakte usw.) zustande.”
Der Staat beruht auf seiner Zersetzung, auf der Unentschiedenheit, ob er als
Rechtsraum iiberhaupt existiert: Einerseits existiert der Staat nur, weil er sich
mittels seines Instrumentariums aus Gewalt, Macht, Disziplin und Verwaltung
zu seiner Einheit zwingt und dréngt, andererseits beruht seine Einheit auf Aus-
schliissen, Abschiebungen, Separationen, Verbannungen und Morden, die jede
Form oder Vorform von potenzieller oder kommender Einheit auflost und zer-

88  Vgl. Agamben 2002, S. 13ff. An anderer Stelle heiflt es dazu: ,,Und wenn das Leben
in der Moderne immer deutlicher ins Zentrum der staatlichen Politik riickt (die, mit
Foucaults Begriff, Biopolitik geworden ist), wenn in unserer Zeit in einem besonde-
ren, aber sehr realen Sinn alle Biirger als homines sacri erscheinen, dann ist das nur
deshalb moglich, weil die Bannbeziehung von Anfang an die der souverdnen Macht
eigene Struktur bildete.“ Agamben 2002, S. 121 (Hervorhebungen im Original). Vgl.
Foucault 2006, S. 510ff.

89  Vgl. Agamben 2003, S. 79.

90 In einer Analyse des Buches Der Leviathan von Hobbes kommt Agamben zu dem
Schluss, dass die ,,Konstitution des Gemeinwesens [...] ein Prozess [ist], der von ei-
ner Menge ausgeht und in einer Menge endet.” Hierbei ist die Menge nicht mit ei-
nem Volk zu verwechseln, das einen einheitlichen Willen besitzt und zu gemeinsa-
men Handlungen fahig ist. In diesem Sinne hat die Menge keine politische Funktion,
sie existiert nur vor der politischen Souverdnitit. Das Volk, das im Akt der souveri-
nen Konstitution erscheint, verschwindet sogleich in dem Akt der Konstitution in
der Person des Souverdns. So gesehen existiert fiir die staatliche Souverdnitéit weder
eine politische Menge, noch ein politisches Volk. Die unpolitische Menge, die im
Bann der politischen Souverénitét verbleibt, kann nur eine Menge sein, die einerseits
unter den Verdacht fillt, eine Bedrohung fiir das Gemeinwesen zu sein, andererseits
muss die Menge ,,behandelt und regiert werden®. Vgl. Agamben 2014, S. 25ff, ins-
besondere S. 31 und S. 35.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | Das Politische der Dekonstruktion

splittern lasst. So verstand Agamben auch das Lager als einen Spiegel der abend-
landischen Staatsform, der sich im inhérenten Konflikt mit der Singularitét als
ein paradigmatischer Ort des Ausnahmezustands anbietet. Der Staat, dem stets
die Matrix des Lagers innewohnt, befindet sich mit jedem singuldren Menschen
in einem permanenten und recht- wie regellosen Kampf hinsichtlich der Frage,
ob der Mensch nun dem Staat angehort oder dem Staat als Fremder gegeniiber-
tritt. Dem Staat ist jeder singuldre Mensch in seiner Potenz entweder ein innerer
oder ein duBerer Feind.”' ,,Das Lager und nicht der Staat ist das biopolitische Pa-
radigma des Abendlandes“,’” lautete die dritte Schlussthese des Buches
Homo sacer.

Agamben betonte, dass er seinen Begriff des Lagers nicht aus singuldren Er-
eignissen ableitete. Er beschrieb das Lager aber auch nicht als eine historische
Tatsache, gleichwohl er wiederholt auf die Lager des Nationalsozialismus zu
sprechen kam. Das Lager war fiir ihn ein Beispiel, das Paradigma abendléndi-
scher Politik. Da Agamben in der metaphysisch-ontologischen Grundstruktur des
Abendlandes eine analoge Ordnung ausmachte, die sich in der Politik manifes-
tiert, galt ihm das Lager auch als ein Paradigma des gesamten abendldndischen
Denkens.

In einem Interview erkldrte Agamben dazu: ,,But I am not an historian. |
work with paradigms. A paradigm is something like an example, an exemplar, a
historically singular phenomenon.“”® Das Beispiel ist nichts Allgemeines, das
aus Ereignissen abgeleitet wird. Das Beispiel ist eine Singularitit, jedoch keine
Besonderheit in dem Sinne, dass sie nicht fir anderes stehen kann. Das
Exemplar ,,[...] ist eine Singularitdt unter anderen, die jedoch den Platz jeder an-
deren einnehmen kann, fiir alle giiltig*.** So gesehen ist das Beispiel eine Singu-
laritdt, die auf das zeigt, was neben bzw. bei ihm liegt. Es ist ein Bei-spiel bzw.
ein Para-digma: ,,[D]er eigentliche Ort des Beispiels ist immer neben ihm, im
leeren Raum, in dem sich sein qualititsloses, unvergessliches Leben abspielt“.”

Agamben bezeichnete seine Ausarbeitung des Paradigmas nicht als eine
Phinomenologie oder Ontologie, er nannte sie eine ,,para-ontology*.”® Das Prob-
lem, das am Beispiel auftaucht, ist das bei, das para, das Da-neben-Sein. Das
Beispiel ist nicht es-selbst, sondern das Neben-sich-Sein: Das Paradigma steht

91 Vgl. Agamben 2016, S. 35f.
92 Agamben 2002, S. 190.

93  Raulff 2004, S. 610.

94 Agamben 2003, S. 15.

95  Agamben 2003, S. 15.

96  Agamben 2006a, 0.S.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 195

fiir anderes. Es ist fast nichts, nichts Eigenes, kein Fiir-sich-Sein oder An-sich-
Sein, aber auch kein Dasein. So ist das Paradigma: Ausstellung, Zeigen, Bezie-
hung, Bezug und Bewegung.

Norris wies darauf hin, dass das Beispiel bei Agamben eine einzigartige
Verwendung findet: ,,The paradigm or example mirrors the structure of the ex-
ception: as the one is an inclusive exclusion, so is the other ,an exclusive inclu-
sion‘.“*” In Homo sacer stellte Agamben die Spiegelung von souverdner Aus-
nahme und Beispiel heraus: ,,[...] wihrend die Ausnahme [...] eine einschliefien-
de Ausschliefung ist (also dazu dient, das einzuschlieen, was ausgestofen
wird), funktioniert das Beispiel als ausschlieffende Einschliefung. [...] Was das
Exempel zeigt, ist seine Zugehdrigkeit zu einer Klasse, aber genau darum fillt es
im selben Moment, da es diese zur Schau stellt, als exemplarischer Fall aus ihr
heraus. [...] Das Beispiel ist aus dem Normalfall nicht deshalb ausgeschlossen,
weil es nicht dazugehorte, sondern weil es seine Zugehdrigkeit zur Schau
stellt.*®

Damit unterscheidet sich Agambens Gebrauch des Beispiels von der Ver-
wendung desselben durch Kant.”” Bei Kant verweist das Beispiel einerseits auf
ein abwesendes und unsagbares Gesetz, dem es unterstellt ist. Andererseits zeigt
das Beispiel an, dass das Gesetz nicht aktualisiert und nicht die Regel ist.!
Agamben versuchte hingegen zu zeigen, dass die Logik des Beispiels nichts mit
einem universellen und absoluten Gesetz zu tun hat. In Homo sacer stellte er ei-
ne Analogie zwischen der bloBen Form des Gesetzes und dem Ausnahmezustand
her: ,,Es ist erstaunlich, wie Kant damit fast zwei Jahrhunderte im voraus und
unter dem Titel eines erhabenen ,moralischen Gefiihls‘ [...] eine Verfassung be-
schrieben hat, die vom Ersten Weltkrieg an in der Massengesellschaft und in den
groflen totalitdren Staaten vertraut sein wird. Denn das Leben unter einem Ge-
setz, das gilt, ohne zu bedeuten, gleicht dem Leben im Ausnahmezustand, in
dem die unschuldigste Geste und die kleinste VergeBlichkeit die extremsten
Konsequenzen haben kénnen. 1%

Um die Logik des Beispiels fiir seine Analyse zu erldutern, bezog sich
Agamben auf die Rhetorik Aristoteles’. Dort heiflt es: ,,[Das Beispiel] verhilt
sich aber weder wie ein Teil zum Ganzen noch wie das Ganze zu einem Teil
oder das Ganze zum Ganzen, sondern wie ein Teil zu einem Teil, Ahnliches zu

97  Norris 2005, S. 275.

98  Agamben 2002, S. 31f (Hervorhebungen im Original).
99  Vgl. Norris 2005, S. 274f.

100 Vgl. Agamben 20064, o.S.

101 Agamben 2002, S. 63 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | Das Politische der Dekonstruktion

Ahnlichem: wenn beides unter eine Gattung fillt, das eine aber bekannter ist als
das andere, liegt ein Beispiel vor.“!? Das Beispiel vollzieht weder eine dedukti-
ve Bewegung vom Universellen zum Besonderen noch eine induktive Bewegung
vom Besonderen zum Universellen. Das Beispiel ist ein Besonderes, das sich auf
ein anderes Besonderes bezieht. Wie gelingt es jedoch dem Beispiel, fiir andere
Singularititen zu stehen: auf sie hinzuweisen, fiir sie giiltig zu sein, sie zu erset-
zen? Wie kann das Beispiel beweisen bzw. ein Beweis fiir anderes sein, um zu
iiberzeugen? In der aristotelischen Rhetorik gehort das Beispiel zu den exponier-
ten Uberzeugungsmitteln, die wie Beweise fiir Argumentationen herangezogen
werden. '

Das Besondere als ein Beispiel zeigt anderes, indem es sich zeigt. Indem es
sich zeigt, legt das Beispiel eine ontologische Nachbarschaft, einen Kontext, eine
Umgegend frei. Es umreifit und legt eine Lichtung frei. Fiir Aristoteles waren es
zwei Eigenschaften, die das Beispiel ausmachen: 1. Es liegt eine Gemeinsamkeit
vor, zwischen dem Besonderen als ein Beispiel und den Besonderheiten, auf die
sich das Beispiel bezieht. 2. Das eine Besondere, das als ein Beispiel fungiert, ist
bekannter als jene Besonderheiten, auf die das Beispiel hinweist. Das Beispiel
zeigt, indem es sich zeigt und damit anderes zeigt, seine Bekanntheit. In ihr ist
das Beispiel erkennbar. Das Beispiel stellt seine Erkennbarkeit aus.!®* Wihrend
Aristoteles eine Gemeinsamkeit zwischen dem Beispiel und den anderen Beson-
derheiten betonte, auf die das Beispiel hinweist, stellte Agamben die Konstella-
tion heraus, dass das Beispiel zwar seine Zugehorigkeit zu den anderen Singula-
ritdten anzeigt, aber im Moment der Ausstellung und des Verweisens von der
Zugehorigkeit zu den anderen Singularitdten ausgeschlossen bleibt. Agamben
schreibt: ,, The example is excluded from the normal case not because it does not
belong to it but because it exhibits its own belonging to it.“!% In diesem Sinne ist
das Beispiel die Spiegelfigur der souverdnen Ausnahme: ,,If we define the ex-
ception as in inclusive exclusion, in which something is included by means of its
exclusion, the example functions as an exclusive inclusion.*!%

Agamben erklérte, dass die Struktur der Souverinitit mit dem Verhiltnis von
Potentialitit (Vermogen, Moglichkeit) und Aktualitdt, das Aristoteles beschrieb,
identisch ist. Die Beziehung von Méoglichkeit und Verwirklichung entspricht
dem Akt der Souverdnitét: ,,Wahrend er [Aristoteles; Anm.d.V.] das authenti-

102 Aristoteles 2005, 1357b 251f.
103 Vgl. Aristoteles 2005, 1394a 10.
104 Vgl. Agamben 2006a, 0.S.

105 Agamben 2006a, o.S.

106 Agamben 2006a, 0.S.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 197

sche Wesen der Potenz beschrieb, hat Aristoteles in Wirklichkeit der abendléndi-
schen Philosophie das Paradigma der Souverénitit gestiftet. Denn der Struktur
der Potenz, die genau iiber ihr Nicht-sein-Konnen, mit dem Akt in Beziehung
bleibt, entspricht jene des souverdnen Banns, der sich auf die Ausnahme anwen-
det, indem er sich abwendet. Die Potenz (in ihrem doppelten Aspekt von Potenz
zu und Potenz nicht zu) ist die Weise, auf die sich das Sein souverdn griindet,
das heiit ohne daB3 ihm etwas vorausgeht oder es bestimmt (superiorem non
recognoscens), auler das eigene Nicht-sein-Kénnen. Und souverin ist jener Akt,
der sich einfach dadurch verwirklicht, daf er die eigene Potenz, nicht zu sein,
wegnimmt, sich sein 1iBt, sich sich selbst hingibt.*!%7

Auf eine Politik iibertragen, die der ,,versteckten Matrix“ der souverdnen
Ausnahme gehorcht, bedeutet dies, dass die politische Souverédnitét ihren Tri-
umph immer in der Selektion, Ausgrenzung, Verbannung, Bekdmpfung bzw.
Vernichtung sucht, um ihre Souverinitit zu verwirklichen. Eine Politik der sou-
verdanen Entscheidungskraft aktualisiert sich, indem sie ihre ,,Potenz-zu-sein in
ihrem Kampf mit einer Potenz-nicht-zu-sein“!%® erringt. Alles hingt davon ab, ob
sich der Ubergang von der Potenz ihrer mdglichen Souverinitit zum Akt ver-
wirklichter Souverénitit vollzieht, indem sie ihre Potenz bewahrt und ihre Po-
tenz-nicht-zu-sein in Bann hélt. Hierbei muss sich die Potenz-zu-sein von der
Potenz-nicht-zu-sein abwenden, um sich sich selbst hinzugeben und sich zu sich
selbst in Bezug zu setzen. Es ist ein souverdner Akt, der seine Aktualisierung
vollzieht, indem er die eigene Potenz, nicht zu sein, aufgibt.

Agamben fokussierte auf das Verhéltnis von Potentialitidt und Aktualitdt bei
Aristoteles in folgender Weise: 1. Aristoteles stellte die Potentialitdt — unterge-
ordnet und vorausgesetzt — in Opposition zum Akt. 2. Aristoteles beschrieb das
Vermogen nicht nur als eine logische Voraussetzung, das heiflit als eine reine
Moglichkeit, sondern auch in den Modi ihrer Existenz. Dabei unterschied er
zwei Modi der Potenz: Einerseits die Potenz zu sein, andererseits die Potenz
nicht zu sein. Trotz dieser Unterscheidung bedeutet es fiir die Existenz der Po-
tenz, dass sie ihr Unvermoégen ist. Die Potenz ist, neben der Potenz zu sein, stets
der Impotenz ihrer Unmdoglichkeit, ihrem Nicht-sein-Konnen, ausgesetzt. Aristo-
teles formulierte: ,,Was vermdgend [potente] ist, kann sowohl sein als auch nicht

sein, dasselbe ist also vermdgend zu sein und nicht zu sein‘.!”

107 Agamben 2002, S. 57 (Hervorhebungen im Original).

108 Agamben 2003, S. 35.

109 Aristoteles 1984, 1050b 10, zit. nach Agamben 2002, S. 56 (Hervorhebungen im
Original). Vgl. Agamben 2005, S. 3171f.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | Das Politische der Dekonstruktion

Trotz des Umstands, dass das Vermdgen immer auch ein Unvermogen ist, ist
es dennoch diese Struktur des Vermogens, auf die sich das Sein souveréin griin-
det. Obwohl die Potenz, die existiert, auch diejenige Potenz ist, die nicht zum
Akt iibergehen kann, gelingt dieser urspriinglich impotenten Potenz die Verwirk-
lichung eines Akts, das heifit ihre Seinsverwirklichung. Diese Verwirklichung
des Akts geschieht nach Agamben, mit Hinweis auf Aristoteles, durch ein Able-
gen der Potenz-nicht-zu-sein. Im neunten Buch der Metaphysik heifit es: ,,Ver-
mogend ist das, fiir das nichts Unvermdgendes eintreten wird, wenn die Ver-
wirklichung dessen, wovon man sagt, daf3 es {iber Vermdgen verfiige, eintritt.*!!
Agamben fiigte dem hinzu: ,,Die letzten drei Worte der Definition (ouden éstai
adynaton) bedeuten nicht das, was die gewohnliche Lesart meint: ,es wird nichts
Unmogliches geben® (das heifit: moéglich ist das, was nicht unmoglich ist); viel-
mehr bekréftigen sie die Bedingung, unter der sich die Potenz, die ebenso sein
wie nicht sein kann, verwirklichen kann.“!!!

Die Potenz-zu-sein kann zum Akt iibergehen, sobald sie ihre Potenz-nicht-
zu-sein ablegt und sich in der Verwirklichung sich selbst zuwendet bzw. sich an
sich selbst hingibt und sich selbst beriihrt. Beziiglich dieser Selbsthingabe ver-
wies Agamben auf eine Textstelle in Aristoteles’ Abhandlung Uber die Seele, in
der es heift: ,,Auch das Erleiden ist nicht von einfacher Bedeutung, sondern in
der einen Bedeutung ist es der Untergang durch das Entgegengesetzte, in der an-
deren ist es eher die Bewahrung [soOtéria, Rettung] dessen, was in Potenz ist,
durch das, was im Akt ist und sich ebenso verhilt [...]; denn das, was die Wis-
senschaft [in Potenz] besitzt, wird ein Betrachtendes im Akt, was entweder keine
Verdnderung ist (da es ja eine Gabe an sich selbst und an den Akt ist) oder eine
andere Gattung von Verinderung.!!?

So bedeutet das Ablegen der Impotenz weder die Zerstorung noch die Ver-
dnderung der Potentialitdt, sondern ihre Selbstbewahrung, ihr Zu-sich-selbst-
Kommen. Agamben wies darauf hin, dass bereits Aristoteles in seinen Ausfiih-
rungen zur Potentialitit und Aktualisierung des Seins die Struktur der Souveréni-
tdt beschrieb. Einerseits heiflt es bei Aristoteles, dass die souverdne Griindung
des Seins aus sich selbst, aus der eigenen Potenz heraus geschieht, andererseits
gehoren beide Aspekte, Vermogen und Verwirklichung, zum Prozess der souve-
rdnen Selbstgriindung. Agamben formulierte: ,,Die Souverdnitdt ist immer dop-
pelt, weil das Sein sich selbst aufhebt, indem es als Potenz mit sich selbst in der
Beziehung des Bands [bando] (oder der Verlassenheit [abbandono]) verbunden

110 Aristoteles 1984, 1047a 24, zit. nach Agamben 2002, S. 56.
111 Agamben 2002, S. 56 (Hervorhebungen im Original).
112 Aristoteles 2011, 417b 2-16, zit. nach Agamben 2002, S. 57.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 199

bleibt, um sich dann als absoluter Akt zu verwirklichen (der mithin nichts weiter
voraussetzt als die eigene Potenz). Die reine Potenz und der reine Akt sind letzt-
lich nicht auseinanderzuhalten, und genau diese Zone der Ununterscheidbarkeit
ist der Souverén*.'3

Sein ist/Sein ist nicht. Sein ist gleichermalien fihig wie unfahig. Das Sein ist
in dieser Verdoppelung souverdn und bildet, wie Agamben schrieb, ,,eine Zone

der Ununterscheidbarkeit*!'#

von Potenz und Akt. Sein ist voraussetzungslose
Selbstbegriindung, und zwar in doppelter Hinsicht: 1. Das Sein ist vermdgend zu
seiner Selbstverwirklichung, die ihre Impotenz in Bann hilt. 2. Jede Potentialitéit
des Seins ist Impotenz. Aufgrund dieses strukturellen Umstands, samt der Apo-
rie, in der sich das Sein als Potenz, Impotenz und als Akt befindet, ist es schwie-
rig, eine Konstitution der Potenz zu denken, die nichts mit den Akten der Souve-
ranitét (inklusive all ihrer Mechanismen der AusschlieBung, des Banns und des
Ausnahmezustands), als Manifestation der Potenz, zu tun hat. Deshalb wiederho-
len sich die Grundziige der Bio-Souverénitét in der Geschichte des Abendlandes
und kehren in verschiedenen Masken und in unterschiedlichen Formen des Poli-
tischen wieder.

Wihrend jene Politik des Abendlandes, die mit dem Ausnahmezustand ope-
riert, stets fiir die Eroberung des Staates und gegen dessen Zersetzung kampfte,
wird eine kommende Politik, wie sie Agamben in den Blick nahm, den Kampf
zwischen Staat und Nicht-Staat, zwischen Staat und der Singularitit der einzel-
nen Menschen, mit anderen Mitteln fithren.!"> Eine kommende Politik miisste
endgiiltig mit allem gebrochen haben, was eine Bezichung zum Im-Akt-Sein in
sich trdgt, um sich von einer Politik des Banns abzuldsen. Die Seinsexistenz der
Potenz miisste als eine Potenz ohne Beziehung, ohne ein Telos, ohne einen
Bann, ohne einen Akt, ohne eine Erfiillung, ohne eine Manifestation, schlieSlich
ohne eine Potenz-zu-sein, ohne eine Gabe an sich selbst, ohne ein Sich-selbst-
Seinlassen gedacht werden: eine ,Politik jenseits aller Figuren der Bezie-
hung®.""® Nur diejenige Potenz ist hdchste oder vollkommene Potenz, von der
Agamben mit Bezug auf Aristoteles sagte, dass sie nicht in einen Akt libergehen
kann. Als Figuren dieser kommenden und impotenten Politik nannte Agamben

113 Agamben 2002, S. 57f.
114 Agamben 2002, S. 58.
115 Vgl. Agamben 2003, S. 79.
116 Agamben 2002, S. 58.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | Das Politische der Dekonstruktion

den Schreiber aus Melvilles Erzihlung Bartleby''” und die Gestalten und Gehil-
fen bei Kafka und Walser.!!8

Agamben sprach wiederholt das Anliegen aus, einen neuen, kommenden, po-
litischen Raum zu erfinden, der frei wire von der bio-souverinen Raumgriin-
dung, die immerwédhrend Zonen des Ausnahmezustands schafft. Agamben
triumte, wie es Johnson formulierte,''® von der Aufldsung der als-Struktur, von
all den Verschiebungen, Ubertragungen, Beziehungen, Vermischungen und
Ubersetzungen, um schlieBlich zu jener Seinsweise zu gelangen, die ohne Tem-
poralisierung schon immer auf ihre Weise gegeben ist. Bei Agamben heif3it es:
,,Es ist nicht so, sondern sein So.“'*

In diesem Sinne verstanden, ist das singulére, beliebige und bestimmungslo-
se Sein eine absolute, bezuglose und nicht-sein-kdnnende Souverénitit in messi-
anischer Zeit. Ein beispielloses Sein: Eine Singularitét, die kein Spiegel der
Ausnahme mehr ist und nichts mehr zu spiegeln hat. Ein Sein, das weder ein An-
sich-Sein oder ein Fiir-sich-Sein noch ein Neben-sich-Sein ist, und damit im
Bann seiner Nachbarschaft steht. So gesehen, ist die kommende Singularitit eine
souverdne Macht, die in der Unbestimmtheit verharrt, ohne in einen Akt iiberzu-
gehen: Das Sein nicht als eine Geste, sondern ein Sein, das eine Geste ist. Einer-
seits ist diese Geste ohne einen Bezug auf ein Auflerhalb ihrer selbst, anderer-
seits ist die Geste auch das Zogern jeder Verwirklichung in ihrer Bewegung. Sie
,»ist eine Potenz, die nicht in den Akt {ibergeht, um sich in ihm zu erschopfen,
sondern als Potenz im Akt verbleibt“.'>' Eine Geste, die kein Sein als Etwas,
kein Vermitteltes, nichts Gewordenes, nichts Gewolltes ist. Diese Geste ist eine
beliebige Bewegung, die nichts will. In jenem Unwillen ist die Geste ihr souve-
rdner wie messianischer Augenblick.

Bis auf eine Randnotiz in seinem Buch Schurken, hat Derrida es vermieden,
sich in Publikationen zu Agambens Arbeiten zum Ausnahmezustand und zur
Souverénitit zu duern. In Schurken heift es: ,,In diesem [dem Text von Aristo-
teles; Anm.d.V.] wie in so vielen anderen Texten von Platon und Aristoteles ist
die Unterscheidung zwischen bios und zoe — oder zen — mehr als schwierig und
heikel; keinesfalls entspricht sie der starren Gegeniiberstellung, auf der Agam-

117 Vgl. Agamben 2003, S. 37ff.

118 Vgl. Agamben 2006b.

119 Vgl. Johnson 2007, S. 287.

120 Agamben 2003, S. 85 (Hervorhebungen im Original).
121 Agamben 1992, S. 106.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 201

ben fast seine gesamte Argumentation liber Souverdnitit und das Biopolitische
in Homo sacer aufbaut [...].“1%2

Agamben kam hingegen des Ofteren auf die Arbeiten von Derrida zu spre-
chen, unter anderem in den Biichern Die Macht des Denkens, Homo sacer, Aus-
nahmezustand und zuletzt im Buch Die Zeit, die bleibt.' Seine Anmerkungen
zu Derrida standen im Zusammenhang mit Heideggers Unterscheidung von Ei-
gentlichkeit und Uneigentlichkeit, zum Verstindnis des Phonozentrismus und
zur Interpretation der Gewaltfrage bei Benjamin. In Die Zeit, die bleibt schrieb
er resiimierend zu den Arbeiten Derridas, insbesondere zur Spur, zur Zeit, zur
Phonologie und zum Messianischen: ,,Die Dekonstruktion ist ein blockierter
Messianismus, eine Suspendierung des messianischen Themas.!?*

Agamben warf Derrida vor, ein Ereignis zu denken, ,,das erreicht, sich nicht
zu ereignen®.!?® Fiir Derrida war das Ereignis des Seins aporetisch strukturiert:
Ein Ereignis, das sich nur ereignen kann, indem es sich nicht ereignet. Das Sein
ereignet sich nur, weil es im Kommen bleibt: D.h., das Sein ereignet sich nur,
weil es sich nicht ereignet, sich stets aufschiebt und sich selbst verhindert. Es ist
von Beginn an selbstzerstorerisch. Es wird sich in seinem Kommen nicht erfiil-
len. Es ist messianisch: Es ist nicht, setzt sich aus und setzt sich nicht. Auf die
Problematik von Gesetz, Recht und Gerechtigkeit bezogen, heifit das: Die Mog-
lichkeit des Gesetzes ist seine Unmdglichkeit.!?® Das Ereignis des Gesetzes ge-
schieht stets nur als Gesetz, das heilit in Form von Gesetzen bzw. vor dem Ge-
setz, was besagt, dass das Gesetz nicht ist. Diese Aporie von Moglichkeit und
Unmdoglichkeit — und dem, was Derrida différance und Autoimmunitit nennt —
lasst sich auch auf das Politische und auf die Demokratie bezichen. Jeder An-
spruch von Herrschaft, Selbstbeherrschung, Selbstkontrolle, Authentizitit, Ei-
gentlichkeit, Verwirklichung und Souverénitit, all das ist ausschlieBlich in der
jeweiligen Unmoglichkeit moglich. Jeder Drang, die Immunitét einer Souveréni-
tdt nach auBen hin herzustellen, in Kraft zu setzen und zu festigen, wird zu ei-
nem Angriff auf die eigene kommende Souverdnitdt. Diese Unmoglichkeit
schlieBt nicht aus, dass es Kriege, Gewalt und souverine Entscheidungen gibt,
dennoch ist diese Unmoglichkeit die einzige Mdglichkeit der Souverénitit. Die

122 Derrida 2003a, S. 44 (Hervorhebungen im Original). Derrida verweist hier auf ein
Zitat bei Aristoteles, vgl. Aristoteles 2003, 1317a.

123 Eine ausfiihrliche Untersuchung der Differenzen zwischen Agamben und Derrida
unternahm Thurschwell. Vgl. Thurschwell 2005 und Thurschwell 2003.

124 Agamben 2006c, S. 117.

125 Agamben 2002, S. 68.

126 Vgl. Derrida 1992a.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | Das Politische der Dekonstruktion

Souverénitét ist voranfanglich von einer Autoimmunitét befallen und kann nie
sie selbst sein, um zu sich selbst zu kommen. Die Souverinitit ist, sofern es sie
gibt, nicht souverin. Die Souverinitit ist wesentlich dumm, bléd,'?” ungeschickt,
unterliegt Zwingen und Einfliissen, agiert zufdllig und ist selbstzerstorerisch:
Eine Aufzdhlung von Existenzialien, die sich fortsetzen lief3e.

Von dieser Unmoglichkeit des Ereignisses — einem Ereignis, das sich ereig-
net, indem es sich ausloscht — versuchte sich Agamben abzusetzen. Im Gegen-
satz zu Derrida wollte Agamben eine Struktur der Impotenz und des Nicht-
potent-Seins herausarbeiten, die ein untdtiges Geschehen sein soll, das sich er-
eignet, aber das ,,nicht zu geschehen scheint**.!?® Er entwarf einen Messianismus
der Impotenz, eine Potenz nicht zu sein, die in ihrer Schwéche die Vollendung
der Potenz ist: Das Ausscheiden aus einer Politik des Banns, ,,in Richtung einer
von jeglichem Bann losgeldsten Politik*.!? Ein Sein der Verlassenheit, der
Schwiche und der Passivitit. Jenseits einer Idee des Gesetzes, jenseits der reinen
Gesetzesform, die eine leere Form der Beziehung und damit eine Zone der Un-
unterscheidbarkeit zwischen Gesetz und Leben als Ausnahmezustand bildet. Ein
So-Sein: ,,Ein Sein, das nicht es selbst ist, sondern einzig das, was existiert; das
nicht existent ist, sondern das Existierende ist, ganz und ohne jede Ausflucht.*!*°
Es ist das inmitten des Seins ausgestellte Existierende.

So gesehen sind es zumindest zwei Dinge bei Agamben, von denen sich Der-
rida unterschied: 1. Agamben versuchte das Ereignis in seiner messianischen
Ankunft zu denken.'®! 2. Um das Ereignis in seiner messianischen Ankunft als
Passivitdt, Impotenz, Schwiche und Geste zu denken, ging Agamben von einer
dualen Struktur bzw. von der Matrix einer Dualitdt von bios und zoe aus.

Nach Agambens Auslegung der griechischen Philosophie, insbesondere der
Philosophie Platons und Aristoteles, besal das griechische Denken zwei unter-
schiedliche Begriffe bzw. Worter fiir das, was heutzutage mit ,,Leben bezeich-
net wird: Erstens das Wort zoe, das den einfachen Tatbestand des Lebens be-
zeichnet, das alle Lebewesen betrifft: Tiere, Menschen, Pflanzen aber auch Got-
ter. Zweitens das Wort bios, das die Form oder die Eigenart eines Individuums
oder die einer Gruppe benennt.'*?

127 Vgl. Bennington 2009.

128 Agamben 2002, S. 68.

129 Agamben 2002, S. 70.

130 Agamben 2003, S. 85 (Hervorhebungen im Original).

131 Instruktiv sind hierzu Agambens Ausfiihrungen zu Paulus’ Rémerbrief, in seinem
Buch Die Zeit, die bleibt, vgl. Agamben 2006¢, S. 111f.

132 Vgl. Derrida 2015, S. 444ff.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 203

Agamben behauptete nun, dass sich Aristoteles’ Konzept des Politischen auf
diese Unterscheidung zwischen den zwei Begriffen des Lebens, bios und zoe,
griindet. Nach Agamben wurde in diesem aristotelischen Konzept das natiirliche
Leben (zoe) vom guten und gliicklichen Leben (eudemia) und dem Leben in der
polis ausgeschlossen. Agamben formulierte unter Bezug auf Aristoteles: ,,In der
antiken Welt ist das einfache natiirliche Leben jedoch aus der pdlis im eigent-
lichen Sinn ausgeschlossen und als rein reproduktives Leben strikt auf den Be-
reich des oikos eingeschrinkt (1252a, 26-32).¢!%

Hinsichtlich dieser Unterscheidung zwischen zoe und bios und des bei Aris-
toteles auffindbaren Ausschlusses des natiirlichen Lebens (zoe) aus dem Leben
innerhalb der polis, argumentierte Agamben, dass schon zu Beginn des politi-
schen Denkens im Abendland die fatale Matrix von Souverénitit und nacktem
Leben angelegt wurde. Um die Relevanz dieser Struktur von zoe und bios, von
Souverénitit und nacktem Leben und von Ausschluss und Bewahrung der Ge-
walt liber das Ausgeschlossene fiir die jiingere Vergangenheit, aber auch fiir ak-
tuelle politische Verhiltnisse auszuweisen, nahm Agamben Bezug auf Arendts
Politische Philosophie und Foucaults Arbeiten zur Biopolitik.!** Wihrend der
Bann iiber den homo sacer in der romischen Rechtsordnung zur Ausnahme ge-
horte, wird heute im Zeitalter der Biopolitik jeder Mensch potenziell wie fak-
tisch als homo sacer, als blofles Leben, behandelt.

Im Gegensatz zu Derrida ging es Agamben darum, ein Mitsein zu denken,
ein Zusammensein derer, die weder etwas Gemeinsames haben noch zu einem
gemeinsamen Akt fdhig sind. In diesem Sinne verstand Agamben das Ereignis
des Mitseins als eine Geste, die weder eine produktive Handlung oder ein ge-
walttdtiger Akt ist noch etwas verwaltet.

Um die Notwendigkeit des kommenden Ereignisses einer anderen Politik,
auch in deren Dringlichkeit und Fragilitit herauszustellen, musste Agamben ei-
nerseits darauf hinweisen, dass die Produktion des biopolitischen Korpers und
der Zugriff der souverdnen Gewalt auf diesen Korper ein Phanomen der moder-
nen Politik und dem Denken der Modernitdt geschuldet ist. Andererseits gehort
es zu einer Politik des Ereignisses, die Struktur und die Matrix eines uneigentli-
chen Seins am Ursprung des abendldndischen Denkens zu revolutionieren. So ist
diese Struktur von souverdner Gewalt und die Produktion nackten Lebens nicht
nur ein Phdnomen der Moderne, sondern auch eine Struktur, die sich schon in
der Unterscheidung zwischen zoe und bios bei Aristoteles auffinden lasst.

133 Agamben 2002, S. 12 (Hervorhebungen und Zitation im Original).
134 Vgl. Agamben 2002, S. 12f.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | Das Politische der Dekonstruktion

In seinem letzten Seminar Das Tier und der Souverdn kam Derrida in der
dritten wie in der elften Sitzung!* ausfiihrlicher auf Agamben zu sprechen und
wies dabei auf die doppelgleisige Argumentation bei Agamben hin: ,,Was mich
iibrigens am meistens erstaunt, und was mich in der Argumentation und der Rhe-
torik Agambens immer wieder irritieren wird, ist die Tatsache, dass er klar aner-
kennt, was ich soeben sagte, ndmlich dass die Biopolitik eine uralte Sache ist
(wenn sie heute auch iiber neue Mittel und neue Strukturen verfiigt). Das ist eine
uralte Sache, die mit der Idee der Souverinitit selbst verbunden ist. Nun, wenn
man das anerkennt, warum verschwendet man dann soviel Miihe, um so zu tun,
als erwecke man die Politik zu etwas, das, ich zitiere, das entscheidende Ereignis
der Moderne wire?'3¢

LEERE DER SOUVERANITAT # AUTOIMMUNITAT

Um Derridas komplexe Argumentation zum Politischen aufzuzeigen, ist es hilf-
reich auf Gohs Untersuchung'?’ zur unterschiedlichen Bedeutung der Souverini-
tét bei Nancy und Derrida zuriickzukommen. Das Verdienst von Goh besteht vor
allem darin, in seiner Untersuchung darauf hingewiesen zu haben, dass sowohl
Nancy als auch Derrida die Souverdnitét in unterschiedlicher Weise denken, ins-
besondere eine politische Souverinitdt. Wéhrend Derrida stets die unmdogliche,
jedoch notwendig subjekthafte und phallo-theo-logo-zentrische Souverénitit an
Formen der Grausamkeit und Ausgrenzung kniipfte, die gegeniiber anderen In-
dividuen, Gemeinschaften und Spezies ausgeiibt werden, beschéftigte Nancy vor
allem die Frage, ob es eine Souverdnitdt ohne ein Subjekt geben kann, mit der
ein Zusammensein zu denken bleibt.

Nach Nancy impliziert eine politische Souverdnitit in der Konzeption, wie
sie z.B. Schmitt darlegte, mit ihrer nationalistischen, totalitiren und nationalso-
zialistischen Ausrichtung, ein modernes Konzept von Subjekt und Subjektivitit.
Dabei gilt der Souverén, der den Ausnahmezustand proklamiert und bei Schmitt
als Diktator auftaucht, als eine Verkorperung von Subjektivitit innerhalb eines

135 Vgl. Derrida 2015, S. 141f und S. 443ff.

136 Derrida 2015, S. 450 (Hervorhebungen im Original). Zu den massiven Vorbehalten,
die Derrida in seinem letzten Seminar gegeniiber Agamben formulierte, vgl. Swiffen
2012, die eher Derridas Argumentationen folgte. Vgl. dazu auch Dohahue 2013, der
sich wiederum eher den Argumentationen Agambens anschloss.

137 Vgl. Goh 2014, insbesondere S. 154ff.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 205

Staatsapparats.'*® Ausgehend von einer Dekonstruktion, die das Festhalten an ei-
nem Begriff des Subjekts fiir obsolet hilt, stellte Nancy gemeinsam mit Cadava
und Connor im Jahr 1986 fiir den Sammelband Who Comes After the Subject?'*
die gleichlautende Frage, zu der einige ausgewdhlte Philosophen und Philoso-
phinnen'¥ Stellung beziehen sollten. Goh legte dar, dass Nancy bereits hier seine
Ambitionen anzeigte, eine Souverdnitit ohne Subjekt, also eine andere Souveré-
nitét zu denken.

Bezugnehmend auf Nancys Rezeption der batailleschen Formel ,,.Die Souve-
rénitit ist Nichts“,'*! schloss Goh mit Hinweis auf Nancys Aufsatz Krieg, Recht,
Souverdnitit — techné,'** dass die Artikulation einer Auto-Dekonstruktion der
Souverinitit nicht befriedigend sein kann.'** Goh verwies auf Nancys Analyse
einer Weltwerdung der Welt, in der keine Kriege von souverdnen Subjekten und
Michten gefiihrt werden. Vielmehr tauchen bei Nancy entlokalisierte Polizei-
Kriege innerhalb eines weltweit wirksamen Kriegszustands sporadisch auf. In-
dem er an Heidegger ankniipfte, entwickelte Nancy nicht nur das Denken einer
Verrdaumlichung von Welt und einer Okotechnie, das eine Auto-Dekonstruktion
der Souverénitét artikuliert, sondern er forderte, eine Souverdnitdt ohne Subjekt
zu denken, die im Wesentlichen leer ist und keine Zwecke eines Subjekts ver-
folgt.

Nancy schrieb hierzu im Aufsatz Krieg, Recht, Souverdnitdit — techné: ,,Von
dieser langsamen Verschiebung der Welt hin zur souverénititslosen Souverini-
tit, zur zwecklosen Fertigstellung, konnte die Okotechnie die letzte gestaltlose
Gestalt sein. [...] Der nirgends und iiberall seiende Krieg, der zu keinem Zweck
in Bezichung gesetzt wird, ohne nicht auch zu sich selbst als hchstem Zweck in
Beziehung gesetzt zu werden. Die Okotechnie ist in gewissem Sinne reine tech-
né, sie auch, die reine techné der Nicht-Souverénitit: aber weil die Leerstelle der

138 Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997. Vgl. ebenso Goh 2014, S. 155, aber auch
Schmitt 1990, S. 80ff und Schmitt 2015.

139 Cadava, Connor, Nancy 1991.

140 Der Sammelband enthalt Beitrdge von Agacinski, Badiou, Balibar, Blanchot, Borch-
Jacobsen, Courtine, Deleuze, Derrida, Decombes, Franck, Granel, Irigaray, Kofman,
Lacoue-Labarthe, Levinas, Lyotard, Marion und Ranciére.

141 Vgl. Nancy 2018, S. 34. Vgl. auch Bataille 2018a, Bataille 2018b und Bataille 1991,
S. 256.

142 An dieser Stelle beziehe ich mich auf die dt. Ubersetzung des Textes von Nancy,
vgl. Nancy 1991c, S. 43. Goh hingegen bezog sich in seinem Aufsatz Sovereignty
Without Subject auf die amerikanische Ubersetzung, vgl. Nancy 2000, S. 138.

143 Vgl. Goh 2014, S. 154.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | Das Politische der Dekonstruktion

Souverénitit besetzt bleibt, durch diese Leere selbst versperrt, hat die Okotech-
nie keinen Zugang zu einem anderen Denken des zwecklosen Zweckes. An Stel-
le der Souverénitit setzt sie die Vernichtung unter der Verwaltung und der Kon-
trolle ihres Wettbewerbs. [...] Diese Verrdumlichung der Welt ist selbst die
Leerstelle der Souveranitit. Das heil3t, die Leerstelle des Zweckes, die Leerstelle
des Gemeinwohls, und die Leerstelle des Gemeinen als Wohl. [...] Der leere
Platz der Souverénitit wird nur mehr oder weniger gelungene Substitutionen
dieser Art hervorbringen konnen, solange diese Stelle als solche nicht der Frage
und der Dekonstruktion unterzogen wird. Das heif3t, solange die Frage des Zwe-
ckes, der Extremitit der Fertigstellung und der Identitdt nicht vorbehaltlos ge-
stellt ist, eine Frage, die von jetzt an die Frage eines nicht-souverdnen Sinns als
Sinn selbst der Menschheit des Menschen und der Weltweitheit der Welt ist.“'**
Goh arbeitete durch seine Lektiire entscheidende Differenzen zwischen
Nancy und Derrida heraus, die sich rund um die Frage nach der Souverénitét ge-
bildet haben: 1. Nancy ist an einem Denken des Raumes und der Verrdumli-
chung und in diesem Sinne an Fragen der Territorialitdt interessiert. Explizit be-
schiftigte er sich in seinen Ausfiihrungen zur Globalisierung und zur Weltweit-
werdung der Welt mit der Frage des Raumes. Fiir Derrida besaf3 die Frage des
Raumes nicht diese Relevanz. Bei ihm findet man Hinweise zur Frage des Rau-
mes am chesten in dessen Auseinandersetzungen mit Platons Begriff der cho-
ra.!*¥ In einem Interview machte Nancy deutlich, dass Derrida mehr an einer
Aufldsung territorialer Begriffe und Beziehungen interessiert war.'*® In ver-
schiedenen Publikationen kam Derrida auf das Nomadische, auf die Marranen
und auf die Migration zu sprechen.'¥’ Wiederholt setzte er sich mit der fatalen
und gewaltvollen Verkniipfung von Politik, Souverinitdt, Nationalitit, Krieg,

144 Vgl. Nancy 1991c, S. 42f (Hervorhebungen im Original). Wenn Nancy von den ziel-
und zwecklosen Kriegen eines Polizeiregimes sprach, so ldsst sich absehen, welche
heideggersche techné-Lektiire Nancy an Batailles Analyse zur Heterogenitét des Mi-
litdrs angelegte.

145 Vgl. Derrida 1990a. Gewiss spielen bei Derrida u.a. die Verrdumlichung und die
Verzeitlichung, der Aufschub und die Spur, bezogen auf die Schrift, die Seinsdiffe-
renz und das Seinsereignis eine Rolle, dennoch bleibt die Frage, ob es sich dabei um
raumkonstitutive Elemente handelt. Eher zeigte Derrida, dass die Verrdumlichung
wie die Verzeitlichung eine Konstituierung des Raumes und der Zeit, eine Verortung
und Datierung auflosen, aufschieben, vervielfachen und disseminieren. Vgl. hierzu
Hagglund 2008, S. 13ff, insbesondere dessen Bemerkungen auf S. 18.

146 Vgl. Fabbri 2007, S. 437.

147 Vgl. Derrida 1994c, Derrida 1997a und Derrida 2003b.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 207

Raum und Territorialitét auseinander.'*® In diesem Zusammenhang mobilisierte
Derrida den Begriff des Schurken, wiahrend Nancy den Begriff des Entzugs fiir
das Politische, fiir die Souverdnitdt und fiir das Sein {iberhaupt herausstellte.
2. Mit dem Riickgriff auf die bereits erwdhnte Formel Batailles ,,Die Souveréni-
tédt ist Nichts®, versuchte Nancy eine Souverénitdt ohne Subjekt zu denken, um
die Option, eine Gemeinschaft méglich zu machen, offen zu halten. So gesehen
blieb fiir Nancy mit der Dekonstruktion der Souverénitdt und des Subjekts eine
Souverdnitit zuriick, die wesentlich leer ist. Fiir Nancy war die Souveranitit we-
sentlich Leere. Es gibt nichts, das diese Leere fiillen, ausfiillen, authalten, repra-
sentieren oder gar figurieren konnte. Alle rhetorischen Register des Aufschubs,
der Verschiebung, des Hinweises, der Vorwegnahme und des Ersatzes funktio-
nieren im Leeren nicht. Sie ldsst sich auf kein Ziel hin orientieren und richten,
damit es Zwecke geben kann. Nancy duflerte bei verschiedenen Gelegenheiten
seinen Vorbehalt gegeniiber jeglicher Art von Messianismus, auch gegeniiber
dem Messianischen bei Derrida.'* Weder ist die Souverinitit eine Gestalt des
pragmatischen Vollzugs und der politischen Entscheidung, noch eine Figur, die
fiir anderes steht oder auf anderes hinweist. Die Souveranitét ist blol wuchernde
und zwecklose Leere. In diesem Sinne ist sie eine Verschwendung, die nichts zu-
riickhélt und nichts besitzt, was zuriickzuhalten wire. Bei Derrida hingegen blieb
die Souverdnitét stets an eine Figuration des Subjekts gebunden, auch wenn sich
das souverdne Subjekt selbst dekonstruiert und nie sein wird. Wahrend bei
Nancy das Politische trotz der Dekonstruktion des Ontisch-Ontologischen im
Wesentlichen eine ontologische Frage blieb, kann bei Derrida vom Sein und
vom Ereignis des Seins nur in seiner Unmdglichkeit die Rede sein. 3. Derridas
Argumentationen und Interventionen zur Politischen Philosophie reichen von ei-
ner Ablehnung, das Dasein als ein Mitsein zu identifizieren, {iber das Aufzeigen
einer Auto-Dekonstruktion der Souverénitét, die er auch als Autoimmunitit be-
zeichnete, bis hin zu dem Versuch, die Dekonstruktion als eine Repolitisierung
zu verstehen. Dieser Versuch Derridas, die Dekonstruktion als eine Repolitisie-
rung zu denken, steht in enger Beziehung zu dem, was er andernorts als die
kommende Demokratie titulierte. Fiir Nancy war die Frage nach einer anderen
Politik ohne Subjekt ebenso relevant und blieb weiterhin offen.

Dies war fiir Nancy insofern relevant, als fiir ihn davon auszugehen war, dass
sich das Politische, die politische Souveranitit und das politische Subjekt selbst
dekonstruieren, auflosen und dem Entzug preisgeben. Nancy notierte in der
Schrift Ex nihilo summum (Uber die Souverdnitdt): ,Man muf also Folgendes

148 Vgl. Derrida 1991a, Derrida 2012 und Derrida 2003a.
149 Vgl. Nancy 2014a, S. 13.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | Das Politische der Dekonstruktion

begreifen: 1) Die Erfindung der Souverénitit war ganz bestimmt nicht die sdku-
larisierte Umschreibung einer politischen Theologie, sondern die Schopfung ei-
ner atheologischen Annahme [...]: Diese Annahme postulierte zugleich, ohne es
zu wissen, die Errichtung des Staates (Selbststabilitit) und die Auflosung dieses
Staates (oder Apparates) in eine Gemeinschaft [...]; 2) Die aktuelle Situation be-
steht darin, die Politik neu erfinden zu miissen, indem man sie wieder aufgreift,
und zwar in ihrem doppelten Riickzug: in die Verwaltung der Zivilgesellschafi
(die selbst aus dem Zerbrechen der civitas hervorgegangen ist) und/oder in die
Annahme eines Gemeinsam-Seins [...]. Die Schwierigkeit besteht darin, die Po-
litik ohne Subjekt zu denken: nicht ohne Autoritdt oder Entscheidungsmacht —
sondern ohne Sich-Sein, das letztendlich den Nutzen seiner Ausiibung auf sich
bezieht. !

Auch wenn sich, nach Nancy, die Politik neu erfinden und einer Zukunft des
Kommens 6ffnen muss, so heilit es nicht, dass bestimmte Formen von Politik
oder Gemeinschaft, als Staatsform oder Gesellschaftsform, Zukunft haben wer-
den. Vielmehr legte Nancy Wert darauf zu verstehen zu geben, dass die Politik,
die neu zu erfinden wire, einem Zusammenleben gliche, das wesentlich ziel- und
zweckfrei wire. Diese Politik hat kein Ende vor sich. Sie ist eine Wucherung,
ein stindiger Umbau, eine Umstrukturierung, die blo3 provisorisch und im We-
sentlichen unvollstindig ist. Das Zusammenleben, von dem Nancy sprach, ist
weder als eine Politik von Staaten noch als eine Politik territorialer bzw. judika-
tiver Einheiten zu betrachten. Fiir ihn war die Politik des Kommens wesentlich
eine ethische Angelegenheit, eine Sache des Mitseins, ein Sein, das gedffnet ist
und eben Mit ist: eine Pluralitit wuchernder Multiplikation. Nancy nannte diese
Wucherung des Zusammenseins auch Freundschaft.'”! In seinen Betrachtungen
zu einem Sein, das wesentlich Plural ist, ist das Mitsein immer in Bewegung und
ebenso heterogen wie briichig. In diesem Sinne ist das Zusammensein stets ein
Widerstiandiges und Widerstrebendes in sich selbst.

Nancy wies explizit daraufhin, dass Derrida das Wort Gemeinschaft nicht
mochte. Ebenso lehnte Derrida ethische wie politische Formen der Freundschaft,
wie sie in Publikationen bei Levinas, Blanchot und Nancy zu finden sind, ab.!%2
Derrida zeigte in seinen Untersuchungen zur Freundschaft einerseits deren auto-
destruktive Ziige auf, andererseits verstand er es, auf die Mechanismen der Ge-

150 Nancy 2003, S. 140f (Hervorhebungen im Original).

151 Miinkler und StraBlenberger lieBen sich zu der Bemerkung hinreiflen, dass Nancys
Vorstellungen von Politik — neben denen von Badiou und Ranciére — einer ,,Barrika-
dendemokratie” gleichen. Vgl. Miinkler, Stralenberger 2016, S. 51.

152 Vgl. Fabbri 2007, S. 433.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 209

walt hinzuweisen, die in den jeweiligen Begrifflichkeiten von Freundschaft an-
gelegt sind und die auf Anderes und Fremdes wirken. Das wohl Bemerkenswerte
ist, dass Derrida die Gemeinschaft — das Wir, als ethische wie als politische
Konzeption, den demos, die Demokratie — nicht ablehnte, weil die Gemeinschaft
Feinde und Feindschaften und das Politische eine Unterscheidung zwischen
Freunden und Feinden benétigt. Vielmehr stellte Derrida das Primat des Feindes,
von dem Schmitt ausging, auf den Kopf und fiihrte die Dekonstruktion des Poli-
tischen am Begriff der Freundschaft durch.!*® Das Politische, das wesentlich ein
Bund der Briiderlichkeit und Freundschaft ist, wird nicht von duferen Feinden
bedroht und in Frage gestellt. Vielmehr ging Derrida davon aus, dass es die ei-
genen, inneren Kréifte und Verhéltnisse sind, die das politische Gefiige korrum-
pieren und zersetzen. Fiir diese Selbstzersetzung, fiir diese Auto-Dekonstruktion,
wihlte er den Begriff der Autoimmunitit: Ein Selbst, ein Sein, eine Identitit, ein
Ereignis, das sein eigenes Sein als Fremdes wahrnimmt und bekdmpft.!** In
Schurken heiflt es hierzu: ,,Um sich zu immunisieren, um sich gegen den (inne-
ren oder duBleren) Angreifer zu schiitzen, sonderte die Demokratie also ihre
Feinde beiderseits der Frontlinie ab, und es blieb ihr scheinbar keine andere
Wahl als die zwischen Mord und Selbstmord; doch der Mord verwandelte sich
bereits in Selbstmord, und der Selbstmord liel sich wie stets in Mord iiberset-

zen «155

153 Vgl. Derrida 2000a. In diesem Zusammenhang wire es interessant, anhand der Drei-
erkonstellation Freund-Feind-Politik eine singuldre antiaristotelische Position bei
Schmitt herauszuarbeiten. Schmitt hatte keinerlei Interesse daran, Begrifflichkeiten
wie jene der Tugend, der Freundschaft, der Liebe, der Giiter und des Guten in eine
konstitutionelle Analyse des Politischen aufzunehmen.

154 Hier ldsst sich erahnen, wie problematisch fiir Derrida die Beziehungen zur Phéno-
menologie waren, explizit zu Husserl, Ricceur und Merleau-Ponty. Vgl. Gondek,
Tengelyi 2011, S. 392ff.

155 Derrida 2003a, S. 57. Auch wenn Derrida hier auf den Algerienkrieg zu sprechen
kam, so ging es ihm doch um ein allgemeines Gesetz, das diesen Prozess der Auto-

immunisierung formalisiert.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | Das Politische der Dekonstruktion

DIE AUTOIMMUNITAT

Das, was Derrida als die kommende Demokratie verstand, bezeichnet kein utopi-
sches Modell und ist kein Ausdruck einer politischen Hoffnung. Mit dem, was
Derrida als die kommende Demokratie bezeichnete, gab er keinen Anlass zur
Hoffnung, eines Tages in einen gerechten Gesellschaftszustand einzutreten.'>
Die kommende Demokratie war fiir Derrida kein hypothetischer Raum eines zu-
kiinftigen Zusammenlebens, an dem sich politische, moralische oder ethische
Handlungen zu orientieren haben und sich somit auch bewerten und messen las-
sen. Die kommende Demokratie verstand Derrida keinesfalls als ein Ideal, das
aufgrund gerechterer Optionen und Zustdnde anzustreben ist. Fiir ihn war sie
weder eine Utopie noch eine Vision, weder ein Konzept noch ein Horizont.!*” In
diesem Sinne wird es kein Regime einer kommenden Demokratie geben. Im Ge-
genteil, jede Konzeption, jede Normierung, jedes Anvisieren,'®® jede Planung
lauft einer kommenden Demokratie zuwider. So gesehen ist das Ereignis einer
kommenden Demokratie, ihre begriffliche Erfassung und die Gelegenheit, sich
in ihr einzurichten, unmdglich. In ihr ldsst es sich nicht wohnen. Sie gibt kein
Obdach. Wihrend Heidegger von einem Mitsein ausging, das gerufen wird, um
im Haus des Seins zu wohnen, ging Derrida dem Feuer und der Asche — der Ver-
folgung und Vertreibung, auch dem Holocaust und der Shoah — im Haus und am
Herd nach. So bezeichnete er in Asche und Feuer die ,,Asche als [das] Haus des
Seins*“.!%?

Um Derridas Ausfithrungen zur Dekonstruktion der Souverdnitdt und zur
Autoimmunitét des Politischen zu verstehen, ist es notwendig — worauf Héigg-
lund in seinem Buch Radical Atheism insistierte'*
zur Verrdumlichung und Verzeitlichung zuriickzukommen, die schon in frithen

— auf dessen Untersuchungen

Publikationen Derridas zu finden sind, u.a. in den Biichern Die Stimme und das
161

Phénomen'®" und Randgdinge der Philosophie.'? Dafiir wandte sich Derrida der

156 Vgl. Higglund 2008, S. 171.

157 Vgl. Derrida 1995b, S. 109.

158 Vgl. Weber 2006. Weber ging in seiner Untersuchung Gelegenheitsziele. Militari-
sierung des Denkens den Zusammenhéingen zwischen dem Denken, der Intentionali-
tit, dem Zielen und Anvisieren, den Netzwerken, einer Politik der Angst und der
Kriegsfithrung nach.

159 Derrida 1988e, S. 25.

160 Vgl. Hagglund 2008, S. 15.

161 Derrida 2003c.

162 Derrida 1988d.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 211

Lektiire von Aristoteles, Kant, Hegel, Husserl und Heidegger zu, um Fragen der
Intentionalitdt, der synthesis, der Prasenz und der Identitét zu behandeln.

Zu diesem Aspekt kann erwidhnt werden, dass das, was Derrida ab den
163 zu einer Serie von seinerseits
entwickelten Kategorien gehort — wie etwa die Aporie, das Scharnier, die Spur,
die Dissemination, das Unmdgliche, das Supplement, die différance und den

double bind. Diese Kategorien benutzte er schon frither, um dhnliche Symptome

1990er Jahren als Autoimmunitit bezeichnete,

des Identischen (Selbst, Sein, Subjekt, Ereignis) zu benennen.!®* Auch wenn die
unterschiedlichen Kategorien dieser Serie keinesfalls Synonyme sind, gehéren
sie alle als Gesten eines Verweises in das Schema von Raum und Zeit und be-
zeichnen eine Verrdumlichung der Zeit: ein Raumwerden der Zeit und eine Ver-
zeitlichung des Raumes.

In Ankniipfung an Heideggers Analyse und Destruktion des vulgéren Zeitbe-
griffs,'® der sich durch die Abfolge von prisenten Jetzt-Punkten bestimmt, de-
konstruierte Derrida in dem Aufsatz Ousia und gramme vor allem jenes Konzept
der Zeit, dessen Logik eine Prdsenz von Identitdt (Einheit, Gegenwart und An-
wesenheit) zu garantieren hat. Derrida wies in einer Kommentierung zu Aristote-
les, Hegel und Bergson darauf hin, dass die Identitdt einer gegenwértigen Pré-
senz a priori unmoglich ist: ,,[...] das Jetzt [ist] kein Punkt, denn es hélt die Zeit
nicht an und ist weder Ursprung noch Ende noch Grenze. !¢

Da die Zeit weder die Identitdt eines prasenten Jetzt-Punktes besitzt noch im
Ablauf und in der Bewegung von Jetzt-Folgen besteht, beschrieb Derrida die
Zeit als ein Intervall, als eine Spur und als différance. Zu diesem Intervall, dieser
Verrdaumlichung der Zeit, heifit es bei Derrida: ,,Ein Intervall mufl es von dem
trennen, was es nicht ist, damit es es selbst sei, aber dieses Intervall, das es als
Gegenwart konstituiert, mufl gleichzeitig die Gegenwart in sich selbst trennen,
und so mit der Gegenwart alles scheiden, was man von ihr her denken kann, das
heifit, in unserer metaphysischen Sprache, jedes Seiende, besonders die Substanz
oder Subjekt. Dieses dynamische sich konstituierende, sich teilende Intervall ist
es, was man Verrdumlichung nennen kann, Raum-Werden der Zeit oder Zeit-

Werden des Raumes (Temporisation).*'*”

163 Vgl. Derrida 2001a, S. 72.

164 Vgl. Derrida 2003a, S. 57.

165 Vgl. Heidegger 1984, S. 420ff.

166 Derrida 1988d, S. 77.

167 Derrida 1988d, S. 39 (Hervorhebungen im Original). Higglund schrieb dazu: ,,This
is crucial for Derrida’s decontruction of the logic of identity. If the spatialization of

time makes the synthesis possible, the temporalization of space makes it impossible

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | Das Politische der Dekonstruktion

Dieses Intervall (Verweis, Gabe, Spur, Scharnier, Kipppunkt, différance
usw.) ermoglicht zwar einerseits eine synthesis des Ichs und des Subjekts, ande-
rerseits ist das Intervall eine Dehnung und Verrdumlichung der synthesis von
Zeit. Mit dem Intervall muss die Verrdumlichung und der Aufschub als eine Un-
entschiedenheit und Unmoglichkeit eines anwesenden Ichs und Subjekts voraus-
gesetzt werden, da die synthesis von Zeit permanent in Verzug ist.

Wie das Intervall, die Gabe, die Spur und die différance, so wurde auch die
Autoimmunitidt von Derrida als eine Figur des Verweises und der Verrdum-
lichung verstanden. In Schurken schrieb er: ,,Der demokratische Verweis schafft
[...] Platz fiir mehr als eine Logik und mehr als eine Semantik. a.) Die im Raum
operierende Topologie der Autoimmunisierung verlangt stets danach, die Demo-
kratie anderswohin zu verweisen [renvoyer], sie auszustoBen, auszuscheiden
oder auszuschlieBen unter dem Vorwand, die Demokratie drinnen vor ihren inne-
ren Feinden zu schiitzen, indem sie sie nach drauflen ausweist, ausscheidet, aus-
schliet. Sie kann ihre Feinde zum Beispiel nach Hause schicken, von den Urnen
oder der Offentlichkeit fernhalten beziehungsweise des Landes verweisen, ent-
weder indem sie ihnen die Bewegungs- und Redefreiheit nimmt, den Wahlvor-
gang abbricht oder die geschworenen Feinde der Demokratie von der Wahl aus-
schliefBt. [...] b.) Doch der Verweis operiert auch in der Zeit; die Autoimmunitét
gebietet es auch, die Wahlen und das Kommen der Demokratie auf spéter zu
verschieben. [...] Was der Demokratie fehlt, ist eben genau der eigentliche Sinn,
der Sinn des Selben selbst (ipse, metipse, metipsissimus, meisme, méme), das,
was sie selbst ist, das Selbe, das wahrhafte Selbe ihrer selbst [le soi-méme, le
méme, le proprement méme de soi- méme]. Dieser Sinn definiert die Demokratie
und selbst das Ideal der Demokratie durch diesen Mangel des Eigenen und Sel-
ben. 168
Die Brisanz, die sich aus den Untersuchungen zu den Fragen nach dem
Schema von Raum und Zeit ergab, war jene, dass die Gesten der Intervalle und
Verweise, die Derrida kenntlich machte, jede Logik der Identitit und der Présenz
in Widerspriiche und in einen permanenten, orientierungslosen Verzug und Auf-
schub versetzt. Betroffen von dieser in eine urspriingliche Aporie versetzten Lo-
gik waren nunmehr die Anwesenheit des Seins, dessen teleologische Ausrich-
tung, das Subjekt wie das Individuum, aber auch die Gattung des Menschen, jene
der Tiere und der Pflanzen, die literarischen Gattungen, die sexuellen Geschlech-

for the synthesis to be grounded in an indivisible presence. The synthesis is always a
trace of the past that is left for the future. Thus, it can never be in itself but is essen-
tially exposed to that which may erase it.“ Hagglund 2008, S. 18.

168 Derrida 2003a, S. 581f (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 213

ter wie die Identitéten des Souverdns und der Nationen. Durch die Urspriinglich-
keit des Verweises ist jede Form der Identitdt voranfianglich von dem kontami-
niert, was die Identitét nicht ist. Oder auch anders gesagt: Wenn es Identitét gibt,
so ist sie unmdglich. Jede Identitdt ist voranfanglich dupliziert, geteilt und dis-
seminiert. Das Eine ist mehr als das Eine, die Anwesenheit der Identitdt ist zu-
gleich deren Abwesenheit, und wenn es denn etwas Identifizierbares gibt, wie
etwa ein Subjekt, ein Individuum oder einen Souverén, so muss diese Identitdt in
ihrer Vielfiltigkeit zerstreut sein und kann nicht das sein, was sie ist. So gesehen
ist das, was eine Identitdt erst ermdglicht, auch das, was eine Identitdt unmdglich
macht: die Spur des Anderen, oder wie Derrida oftmals formulierte, die Ur-
spriinglichkeit des absolut Anderen.

In einem Vortrag, den Derrida am 1. April 1997 an der Universitit von Mon-
tréal hielt, heiflt es: ,,Lévinas sagt irgendwo, dass das Subjekt ein Gastgeber sei,
der das Unendliche jenseits seiner Aufnahmefdhigkeit zu empfangen habe. Das
heiflt, dass ich da empfange oder empfangen muss, wo ich nicht empfangen
kann, da, wo das Eintreffen des anderen mir léstig ist, wo mein Haus zu klein fiir
ihn erscheint: Der andere wird Unordnung in mein Haus bringen, und ich kann
nicht vorhersehen, ob er sich hier, in meiner Stadt, in meinem Staat, in meiner
Nation, gut benehmen wird. Die Ankunft des Ankdmmlings wird also nur da ein
Ereignis sein, wo ich nicht in der Lage bin, ihn zu empfangen — oder vielmehr
empfange ich ihn nur und gerade da, wo ich nicht dazu in der Lage bin. Die An-
kunft des Ankémmlings ist das absolut Andere, das iiber mich hereinbricht.«!®

Higglund'” wies zurecht darauf hin, dass Derrida in dem Buch Schurken die
Souverinitit als ein Konzept beschrieb, wie es z.B. bei Bodin, Hobbes und
Schmitt auftaucht, das eine Verrdumlichung der Zeit (Dehnung, Aussitzen, Ver-
schiebung, Zerstreuung, Aufschub) auszuschlieen versucht. Der Souverin, der
entscheidet, hat keine Zeit und duldet keinen Aufschub. Zu seinem Wesen geho-
ren die Verkiirzung und die Vernichtung von Zeit. Die Zeit des Souverins redu-
ziert sich auf die reine Prisenz. Mehr Zeit ldsst er keinem Gegeniiber, keinem
Objekt, keinem Zeitgenossen, keiner Freundin, keinem seiner Mitstreiter, keiner
Gegnerin und keinem Feind. Mehr Zeit bleibt aber auch ihm nicht. Seine Exis-
tenz ist der Augenblick, der nicht zu fassen und stets schon verschwunden ist. Er
ist permanent dem Tod, dem Abgrund und dem Untergang ausgesetzt. Der Sou-

169 Derrida 2003d, S. 34.

170 Vgl. Hagglund 2008, S. 29. Ausdriicklich mdchte ich hier auf Hagglunds Buch Ra-
dical Atheism hinweisen, das wie kein anderes, Derridas Arbeiten zu einer Dekon-
struktion des Subjekts in Beziehung zu dessen Publikationen setzt, die eine politi-

sche Autoimmunitit behandeln.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | Das Politische der Dekonstruktion

verdn braucht diesen Tod, der nicht der eigene ist, wie den Abgrund und den Un-
tergang. Auch wenn diese Negation fiir die souveréine Identitit konstituierend ist,
so ist sie fiir die Identitdt der Souveranitit zugleich ein Desaster.

So schrieb Derrida in Schurken: ,,Die Souverénitét gibt keine und gibt sich
keine Zeit. An dieser Stelle beginnt die grausame Autoimmunitit, mit der sie
sich souverdn affiziert, aber auch grausam infiziert. Autoimmunitét ist in der
ausdehnungslosen Zeit stets die Grausamkeit selbst, die Selbstinfektion jeder
Selbstaffektion. Was bei der Autoimmunitit affiziert wird, ist nicht etwas, dies
oder das, sondern infiziert wird das Selbst, das ipse, das autos. Sobald es ihr an
Heteronomie, am Ereignis, an Zeit und am anderen mangelt.*!"!

Das, was die Identitdt des Souverdns oder des Subjekts urspriinglich unter-
miniert, ist nichts, was von auf3en kommt. Es ist nicht der Feind, der den Souve-
ran herausfordert, wie Schmitt behauptete. Es ist nicht der Feind, der dem Sou-
verén bis zum jiingsten Tag seine Gestalt gibt und wieder nimmt.'” Es ist der
Souverin selbst bzw. die Souveranitit, die sich zwar in der Selbstbeschrankung
selbst anregt und erzeugt, die aus sich selbst entspringt, zugleich aber ist diese
Selbstaffektion ihre Infektion und Vergiftung.'”> Der Moment, in dem die Sou-

171 Derrida 2003a, S. 151 (Hervorhebungen im Original).

172 Vgl. Schmitt 1987b, S. 90.

173 Zur Frage der Selbstaffektion miisste man Derridas Auseinandersetzung mit Husserl,
Merleau-Ponty und Nancy noch einmal verfolgen. In seinem Buch Beriihren, Jean-
Luc Nancy schrieb Derrida: ,,Sobald Ich sich beriihrt, ist es es selbst, kontrah/ktiert
es sich, kontrah/ktiert es mit sich selbst, aber als mit einem Anderen. Es adressiert
sich und es duzt sich. [...] Er ist bereits als ich das Du des anderen und sein eigenes
Du.* Derrida 2007, S. 45 (Hervorhebungen im Original). Viele Seiten spéter heif3t
es: ,,Es geht nicht darum, die Moglichkeit einer taktilen Erfahrung des Beriihrend-
Beriihrten in Abrede zu stellen. Sondern indem wir zur Kenntnis nehmen, was sein
manuelles oder digitales Beispiel impliziert [...], fragen wir uns, ob es eine reine
Selbstaffektion des Berithrenden und des Beriihrten, also eine reine unmittelbare Er-
fahrung des rein eigenen Korpers, des lebendigen, rein lebendigen eigenen Kor-
pers/Leibes gibt. Oder ob im Gegenteil diese Erfahrung nicht bereits heimgesucht
wird, zumindest, aber konstitutiv heimgesucht wird durch irgendeine an die Ver-
rdumlichung, dann an die sichtbare Raumlichkeit gebundene Heteroaffektion:
Wodurch der Eindringling, der Gast, ein erwiinschter Gast oder ein Gast, der nicht
erwiinscht sein kann, ein Anderer, der Hilfe bringt, oder ein Parasit, den es abzuweh-
ren gilt, ein bereits an Ort und Stelle iiber seine Unterkunft verfiigendes pharmakon
jedem Innenleben (for intérieur) darin wiederkommend innewohnt.* Derrida 2007,

S. 231f (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 215

verdnitdt sich selbst erreicht und beriihrt, sich selbst gewahr wird, ist der Mo-
ment ihrer Teilung, der Moment einer Heteroaffektion. Wie gering die Fremd-
heit auch zu denken bleibt, sie muss der Selbstaffektion vorausgesetzt werden:
Eine Heterogenitét, eine Spur und Fremdheit des Anderen, die sich ereignet, so-
bald sich die Souverdnitit selbst affiziert. So verstanden, ist der Moment der
Identitdt immer der Moment ihrer Teilung und Zersetzung, die Teilung einer
Wunde, die Gabe als Vergiftung, die Infizierung durch Selbstaffektion. Alles
lauft darauf hinaus, dass die Teilungen, Separationen, Spaltungen und Allergien
zunchmen, sobald die Souveranitidt — und mit ihr deren Mitsein — auf eine Ein-
heit und Prisenz dréngt.

Anlésslich des 11. Septembers 2001 gab Derrida ein Interview, in dem es
heif}t: ,,Ein autoimmunitérer ProzeB3 ist, wie man weil3, jenes seltsame Verhalten
des Lebendigen, das sich in fast selbstmorderischer Weise daran macht, sich
selbst, seinen eigenen Schutz zu zerstéren, sich gegen seine eigene Immunitét zu
immunisieren. 74

Im Aufsatz Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der Religion an den
Grenzen der blofien Vernunft aus den 1990er Jahren fand Derrida zum ersten
Mal die Gelegenheit die Logik der Autoimmunisierung — ein Begriff, der aus der
Biomedizin stammt und auf das natiirliche, biologische und zoologische Leben
bezogen wurde — auf das Leben im Allgemeinen auszudehnen. Wihrend Auto-
immunisierung im biomedizinischen Sinne bedeutet, dass der biologische Korper
Antikorper gegen die korpereigenen Eiweil3e bildet, schlug Derrida vor, den
Prozess einer allgemeinen Logik der Autoimmunisierung dahingehend zu ver-
stehen, ,,[...] daB ein lebender Organismus gegen seinen eigenen Selbstschutz
dadurch sich schiitzt, daB er seine eigenen immunitdren Abwehrkréifte zer-
stort. !

Mit der innewohnenden Logik der Autoimmunitit machte Derrida darauf
aufmerksam, dass die Autoimmunitét nichts immunisiert. Die Immunitét bezieht
sich auf sich als ein Anderes und damit nicht mehr auf sich. So verstanden, im-
munisiert sich das Eigene gegen die eigene Immunitit und bewahrt die Gefahr,
anstatt sich vor ihr zu schiitzen. Dieser allgemeinen Logik der Autoimmunisie-
rung ging Derrida vor allem in jenen Untersuchungen nach, die sich mit der poli-
tischen Souverdnitit und deren Gewalt, mit Fragen der politischen Gemein-
schaft, der nationalen Zugehorigkeit, der politischen Verfolgung und dem Asyl
wie mit der Gastfreundschaft beschiftigten. Auch wenn dieser Prozess Réume
der zerstorerischen und selbstzerstorerischen Gewalt schafft, so war er weit da-

174 Derrida 2004a, S. 127 (Hervorhebungen im Original).
175 Derrida 2001a, S. 72.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | Das Politische der Dekonstruktion

von entfernt, diese Autoimmunisierung als eine Krankheit der Vernunft'’® zu de-
klarieren. Im Gegenteil, ohne eine Autoimmunisierung kann es weder etwas Bio-
logisches, Zoologisches oder Physiologisches, noch etwas Ontologisches oder
Phinomenologisches geben.!”” Ohne diesen Todestrieb, der sich gegen das eige-
ne Selbst wendet, gibt es kein Leben. Derrida formulierte in Schurken: ,,Wenn
ein Ereignis, das diesen Namen verdient, eintreffen soll, so muf} es, jenseits jeder
Herrschaft, auf eine Passivitit treffen. Es muf3 auf eine exponierte Verletzlich-
keit ohne absolute Immunitét stoBen — schutzlos, endlich, horizontlos —, dort, wo
es noch nicht oder schon nicht mehr méglich ist, der Unvorhersehbarkeit des an-
deren gegeniiberzutreten und ihm zu trotzen. Insofern ist die Autoimmunitét kein
absolutes Ubel. Sie erlaubt es, sich dem anderen — das kommt oder der kommt —
auszusetzen, und mul} deshalb unkalkulierbar bleiben. Ohne Autoimmunitit, mit
absoluter Immunitét, wiirde nichts mehr cintreffen. Man wiirde nicht mehr war-
ten, man wiirden nichts mehr erwarten, man wiirde weder einander noch irgend-
ein Ereignis erwarten. !’

Der wohl bedeutsamste Aspekt!’® in Derridas Schlussfolgerungen iiber eine
politische Autoimmunitit ist jedoch jener, dass er die Autoimmunitét fiir unver-
meidbar und universell hielt. In diesem Sinne gibt es gegen ,,[...] das Autoim-
munitire [...] keine sichere Prophylaxe*.'®® Wiederholt machte er auf die er-
schreckende und fatale Logik der Autoimmunitét aufmerksam: ,,Ohne das Risiko
der Auto-Immunitét gibt es nichts Gemeinschaftliches, nichts Immunes, nichts
Geborgenes, nichts Gesundes, nichts Heiliges, nichts, was holy ist, nichts Heiles,

das sich in der selbststindigsten aller lebendigen Gegenwarten hilt.«!8!

176 Derrida verwies in seinem Buch Schurken auf Husserls Schrift Die Krisis der euro-
pdischen Wissenschafien und die transzendentale Phdnomenologie und schrieb:
,»Nun evoziert Husserl in einem der Krisis-Texte (dem sogenannten Wiener Vortrag
von 1935) im Namen der phinomenologischen Vernunft das Verhéngnis einer trans-
zendentalen Pathologie. Gleichsam einer Krankheit der Vernunft. [...] Husserl fragt
sich, warum es nie zu einer wissenschaftlichen Medizin, einer Medizin der Nationen
und tibernationalen Gemeinschaften gekommen ist. Die europdischen Nationen sind
krank, Europa selbst ist, sagt man, in einer Krisis.” Derrida 2003a, S. 169f (Hervor-
hebungen im Original).Vgl. auch Husserl 1969, S. 315.

177 An diesem Punkt wére es noch einmal notwendig, die Differenzen zwischen Derrida
und Agamben rund um den Begriff des Lebens aufzugreifen.

178 Derrida 2003a, S. 206f (Hervorhebungen im Original).

179 Vgl. Miller 2009, S. 238.

180 Derrida 2003a, S. 205.

181 Derrida 2001a, S. 76 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 217

In einem Gesprich, das Borradori und Derrida unter dem Titel Autoimmuni-

182 miteinander fiihrten, aber

sierungen, wirkliche und symbolische Selbstmorde
auch im Buch Schurken, analysierte Derrida die autoimmunitéren Prozesse an-
hand der Terroranschldge vom 11. September 2001 und die darauf folgenden
Reaktionen, zu denen der Krieg in Afghanistan, der USA Patriot Act, der erste
Biindnisfall der NATO, die Deportationen in das Internierungslager Guantanamo
Bay und in das Militdrgefdngnis Bagram, die VerstoBe der USA gegen das Vol-
kerrecht und gegen das Genfer Abkommen {iber die Behandlung von Kriegsge-
fangenen, der Angriffskrieg gegen den Irak ohne ein UNO-Mandat, die Folte-
rungen nicht nur in Abu Ghuraib und die Entfiihrungen ausléndischer Staatsbiir-
ger durch US-Geheimdienste gehdrten.

Was ist aber nun zu tun? Was kénnen wir tun, wenn die erschreckende und
fatale Logik der Autoimmunitdt ausbricht? Was, wenn es kein Jenseits der auto-
immunitidren Logik gibt? Was, wenn unser Tun autoimmunitér ist? Was, wenn
die Gemeinschaft der Handelnden zur Logik der Autoimmunitit gehort? Was
schlug Derrida vor? Was gab uns Derrida zu verstehen, wenn er von einer kom-
menden Demokratie sprach? Kann es eine Politik jenseits einer Politik der Sou-
verdnitit, einer Politik jenseits der Freundschaft und Briiderlichkeit, geben?
Kann es im Sinne Derridas eine Politik ohne Gemeinschaft, eine Gemeinschaft
ohne Gemeinschaft, eine andere Politik, eine Politik ohne Souverdnitdt geben?
Gegeniiber den Versuchen von Levinas, Blanchot und Nancy verhielt sich Derri-
da reserviert. Miller gab zu bedenken, dass Derrida nicht davon ausging, dass
diese oder jene Strukturen und Institutionen, dieser oder jener Bereich des politi-
schen Zusammenlebens, diese oder jene Personen des Politischen der Autoim-
munitét verfallen sind. Auch gab es keine Zeit vor der Autoimmunitit, vor ihrem
Ausbruch. Sie ist die Zeit, die Dauer und die Verrdumlichung von Zeit. Sie ist
die Zeit ohne Immunitét. Sie ist der Moment, der weder das souverdne Subjekt,
die Souverdnitit iber das Eigentum noch den Raum, die Zeit und die Dinge vor
Gefahr schiitzt. Autoimmunitét ist die Zeit ohne Zeit zu haben. Sie ist die Un-
Zeit.

Neben den infizierten Strukturen, Institutionen, Bereichen und Personen, gibt
es keine Alternativen, die gegen die Autoimmunitdt immun sind. Vielmehr insis-
tierte Derrida darauf, dass das Selbst selbst, ipse und autos, sowie dessen Souve-
rinitdt und Subjektivitit, autoimmun agieren.'®> Es gibt kein Selbst ohne eine
Autoimmunitét, ohne Teilung, ohne Heterogenitit, ohne die Fremdheit des abso-
lut Anderen. Autoimmunitit ist stets Heteroimmunitét. Das Selbst infiziert sich

182 Derrida 2004a.
183 Vgl. Miller 2009, S. 241.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | Das Politische der Dekonstruktion

selbst mit dieser Autoimmunitidt. Nach Miller muss betont werden, dass dieser
Umstand nicht leichtfertig abzutun ist, um einfach weiter zu machen, indem alte
Formen des Politischen durch neue Formen des Politischen ersetzt werden. Der
akute Moment einer autoimmunitdren Logik liegt aulerhalb souverédner indivi-
dueller, politischer und ethischer Entscheidungen.

Derrida warf in seinen Analysen auch wiederholt die Frage des Uberlebens
auf: ein Uberleben mit Autoimmunitit und ein Uberleben als Autoimmunitit.
Gemeint ist damit ein Uberleben, das nicht der Hybris aufsitzt, die Geschicke
des Lebens durch Bildung und Erziehung, disziplinarische Einrichtungen und
Schutzmafnahmen, Regeln, Programme und Ordnungssysteme, eine Politik und
Techniken des Sortierens, der Ausgrenzung, der Pravention und der Vernichtung
zu beherrschen. In dem Buch Marx’ Gespenster notierte Derrida: ,,.Leben ist das
was man per definitionem nicht lernen kann. Nicht von sich selbst, nicht vom
Leben und nicht durch das Leben. Hochstens vom anderen und durch den Tod.
Auf jeden Fall vom anderen an der Grenze des Lebens. '8

Derrida betonte in einem Interview mit Birnbaum, dass er in seinem Leben
,hiemals leben-gelernt'*> hat. Auch wenn das Leben nur lernt, wenn es allein
lernt, durch sich und aus selbst heraus, so lernt das Leben nur durch das, was es
nicht ist. Nach Derrida kann dieser Umstand nur in einem ,,heterodidaktische[n]
Verhiltnis zwischen Leben und Tod“!® geschehen. Es ist dieser Sprung, diese
Fuge zwischen Leben und Tod, der das Leben leben und lernen ldsst: ein Ge-
schehen, das mehr als eine Person betrifft, mehr als nur das Leben und das sou-
verdne Subjekt, das wiederum mehr als ein Individuum, eine Gruppe oder ein
Volk ist. Das, was das Leben lernen und leben ldsst, ist dieser Sprung und diese
Teilung des Subjekts in seiner Nacht: Eine Nacht, die nichts mit dem Anfang
und der Morgenrdte eines lebendigen Lebens zu schaffen hat, sondern vielmehr
mit der Blindheit des Subjekts.'¥’

In der achten Sitzung des Seminars Das Tier und der Souverdn heilit es bei
Derrida: ,,Diejenigen, die dieses Seminar'®® schon seit einigen Jahren verfolgen,

184 Derrida 1995b, S. 10 (Hervorhebungen im Original).

185 Derrida 2005, S. 30 (Hervorhebungen im Original).

186 Derrida 1995b, S. 10.

187 Vgl. Derrida 1997b, S. 51. Derrida kam wiederholt auf die Blindheit und Trauer des
Subjekts, die es urspriinglich befillt, zu sprechen.

188 Derrida bezieht sich hier auf seine Seminarreihe, die er ab dem Jahr 1984 bis 2003
an der EHESS (Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris) abhielt. In den
Jahren 1997 bis 1999 lautete der Titel seines Seminars Questions des responsabilité
VII + VIII: le parjure et le pardon. Von 1999 bis 2001 lief das Seminar unter dem

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 219

wissen aufgrund dessen, was wir unter dem Titel der Vergebung, der Gnade, der
Todesstrafe und der Souverdnitit gemeinsam zu denken versuchten, sehr gut,
dass wir immer bei dem héngengeblieben sind, was sich als das Lebendige des
Lebens, das Ritsel des Lebendigen, ich wiirde nicht gerade sagen prisentiert —
aufseiten von zéé ebenso wie aufseiten von bios, life, Leben, Lebendigkeit, wie
immer noch Husserl sagt, la vivance, das, was das Leben [vie] jetzt [maintenant]
am Leben hilt [maintient] —, sondern was sich eben dort in einem gewissen Ent-
zug hélt, wo die Frage Was ist das Lebendige des Lebens? angesichts der pro-
blematischen Legitimitdt einer Unterwerfung der Frage des Lebens unter eine
Frage des Seins, des Lebens unter das Sein, den Atem hilt.«!%

Derrida kam es darauf an, die Frage des Lebens aus der Klammer der Seins-
frage zu befreien. Nicht nur Heidegger unterwarf das, was sich als Leben be-
zeichnen lasst, dem Tod. Er unterwarf das Dasein einem Vorlauf zum Tod. All
das, was zur Konzeption des Selbst und des Eigenen, des Subjekts und der Sou-
verdnitdt gehort, gehorcht dieser Beziehung, die zwar einerseits zwischen Leben
und Tod unterscheidet, die aber andererseits das Leben in Abhdngigkeit vom
Tod setzt. Wenn Derrida also vom Uberleben sprach, und nicht vom Leben und
dessen Lebendigkeit, so deshalb, weil das Uberleben nicht nur Ursprung und
Quelle von Freude und Genuss ist. Uberleben ist nicht das vermeintliche Gliick
der Uberlebenden. Uberleben ist immer auch der Ursprung jeglichen Leidens,
das kommt, sobald es ein Uberleben gibt. Dieses ist weder schon tot, noch lebt es
im effektiven und faktischen Sinne. Das Uberleben hat den Tod iiberlebt, wenn
auch nicht unbeschadet. Fiir Derrida ist Leben wesentlich ein Uber-Leben, das
den Tod nicht akzeptiert. Das Leben geht ,,[...] nicht auf den Tod, sondern auf
ein Uber-Leben zu, das heiBit auf eine Spur zu, von der das Leben und der Tod
selbst nur Spuren und Spuren von Spuren wiren; ein Uberleben, dessen Mog-
lichkeit von vornherein die Selbstidentitit des gegenwirtig Lebenden wie jeder
Faktizitit trennt und in Unordnung bringt.«!*

Zu iiberleben heiBt, dem Tod entronnen zu sein. Die Uberlebenden iiberleben
mit einer Fristverldngerung, was besagt, dass ihr Sterben sich hinzieht, da ihr

Titel Questions des responsabilité IX + X: la peine de mort. Ab 2001 bis 2003 trug
es den Titel La béte et le souverain. Von den hier erwidhnten Seminaren erschienen
bis jetzt im Doppelbandformat Questions des responsabilité IX: la peine de mort,
vgl. Derrida 2014b und La béte et le souverain. Volume I+11, vgl. Derrida 2015 und
Derrida 2017. Alle weiteren Publikationen zu den Seminarinhalten sind in Vorberei-
tung.

189 Derrida 2015, S. 306 (Hervorhebungen im Original).

190 Derrida 1995b, S. 13 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | Das Politische der Dekonstruktion

Tod einen Aufschub erfuhr. Das Fortleben als ein Uberleben lasst sich weder auf
ein Sein reduzieren noch auf eine Opposition von Leben und Sterben, noch auf
den Gegensatz von Leben und Tod. Higglund spitzte Derridas Ausfithrungen
dahingehend zu, dass ein Uberlebender, der giinzlich intakt und unversehrt
bleibt, nicht iiberleben wiirde.""
Verletzung, ein Trauern, ein Trauma, ein Sterben und in diesem Sinne auch ein
Genuss und eine Freude. Hierin nimmt das Uberleben unvorhersehbare und un-

Uberleben ist immer eine Verinderung, eine

vorstellbare Formen und Entwicklungen an, die weder abzuschitzen, zu kalku-
lieren noch zu erlernen sind. Miller nannte diese Autoimmunitit der Uberleben-
den, um die es Derrida ging, ,.the basis of a radical and apparently pessimistic

politics*.!”2

DIE KOMMENDE DEMOKRATIE

Solange es Uberlebende, einen Aufschub des Todes und eine Fristverlingerung
gibt, solange gibt es nicht nur ein Uberleben mit und als Autoimmunitit, sondern
auch ein unabschitzbares Fortleben und Zusammenleben der Uberlebenden. Im
Zusammenhang dieser Unabwiégbarkeit des Uberlebens stellte Derrida seine
Uberlegungen zu einer kommenden Demokratie an. Dabei kann nicht auBer Acht
bleiben, dass die Dekonstruktion des Politischen keinesfalls die Rekonstruktion
oder Konstruktion einer besseren, gerechteren und einer auf ein MaB der Gleich-
heit ausgerichteten politischen Ordnung sein kann. Ebenso ldsst sich das Politi-
sche der Dekonstruktion nicht auf eine Dekonstruktion der Politik und des Politi-
schen reduzieren. In diesem Sinne ist die Dekonstruktion weder eine Spielart der
Kritik noch eine Methode, um das Politische zu reformieren, aufzulésen oder zu
zerstoren.

Die Politik der Dekonstruktion ist eine Politik der Entscheidung, oder wie
Menke schrieb, eine ,,Politik der Zisur“.!”> Sie unterbricht jene Mechanik, die
das Leben wie das Sein auf den Tod und somit auf das, wozu es allein bestimmt
sein konnte, zulaufen ldsst.'** Das dekonstruierte Sein iiberlebt nicht nur im Le-

191 Vgl. Hagglund 2008, S. 165.

192 Miller 2009, S. 241.

193 Menke 1994, S. 287.

194 Heidegger formulierte: ,,Der Tod ist, sofern er ist, wesensmaBig je der meine.* Hei-
degger 1984, S. 240 (Hervorhebungen im Original). Diese Relevanz des Todes
sprach Heidegger dem Dasein zu, da der Tod als das Ende des In-der-Welt-seins die

Existenz und die Ganzheit des Daseins begrenzt und bestimmt. Kein anderes Dasein

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 221

ben — trotz seiner Autoimmunitit —, sondern die Dekonstruktion des Seins ist die
Bedingung dafiir, dass das Leben iiberhaupt erst iiberleben kann. Das dekon-
struierte Sein ist das Fortleben, der Aufschub und die Verrdumlichung, die Zer-
streuung und die Dauer. Das Fortleben steht hierbei jedoch nicht unter der Pra-
misse, auf etwas hinauszulaufen, um sich zu bewahren, denn die Dekonstruktion
des Seins ist das Aussetzen einer endgiiltigen Entscheidung. In diesem Sinne ist
die Zasur der Entscheidung eine Zisur, die die programmierte Mechanik des
Entscheidens und die der Entscheidung unterbricht. Die Zasur unterbricht die
Endgiiltigkeit. Das, was Derrida unter einer Dekonstruktion des Seins verstand,
gibt das Leben niemals bedingungslos dem Tod preis.'*> Wihrend Heidegger den
Tod als eine notwendige Moglichkeit der Unmdoglichkeit des Daseins ansah,
stellte Derrida die Frage, ob der Tod iiberhaupt der meinige Tod, die ,,cigenste
Méglichkeit des Daseins®,'® sein kann. Derrida betrachtete das Uberleben nie-
mals als ein Sein, das dem Vorlauf zum Tod unterworfen ist. Leben geht auf ein
Uberleben zu, auf eine Verraumlichung, eine Veridnderung und Enteignung. Die-
se Entschlossenheit zu iiberleben und nicht zu sterben, diese Entschlossenheit
der Uberlebenden, den Tod zu unterbrechen und aufzuschieben, ist das, was
Héagglund als Derridas radikalen Atheismus beschrieb; ein Atheismus, der eine
Politik der kommenden Demokratie erdffnet.!’

Um zu verstehen, was Derrida unter eine Politik der kommenden Demokratie
verstand, kann es dienlich sein, auf das Buch Das andere Kap zuriickzukommen.
Hier rekapitulierte er, in Ankniipfung an Husserl, Heidegger und Valéry, die
aufklédrerischen Anspriiche Europas. Das Buch erschien etwa zwei Jahre vor den
Gespriachen mit Vattimo und Gadamer auf Capri, in denen Derrida zum ersten
Mal von der Autoimmunitét sprach. In Das andere Kap, das Derrida nach der

kann dem Dasein den Tod abnehmen. So verstanden ist der Tod nicht nur die ,,Mdg-
lichkeit der schlechthinnigen Daseinsunmdglichkeit (Heidegger 1984, S. 234), son-
dern auch des Daseins ,.eigenste, unbeziigliche, uniiberholbare Mdglichkeit*. Hei-
degger 1984, S. 250 (Hervorhebungen im Original). Sofern der Tod, wie bei Hei-
degger, als jenes Moment verstanden wird, der nur von mir gestorben werden kann,
dann kann der Tod — wie kein anderes Ereignis — nur mein Ereignis sein. Der Tod
kann weder geteilt noch getauscht werden. So gesehen, waren die Trauer, das Be-
dauern und die Verantwortung auch keine Angelegenheiten, mit denen sich Heideg-
gers Denken beschiftigte.

195 Zwischen 1999 und 2001 hielt Derrida in Paris an der Ecole des Hautes Etudes
en Sciences Sociales sein Seminar zur Todesstrafe ab. Vgl. Derrida 2014b.

196 Derrida 1998, S. 124.

197 Vgl. Hagglund 2008, S. 11.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | Das Politische der Dekonstruktion

deutschen Wiedervereinigung und wéhrend des Zweiten Golfkriegs schrieb, kam
er auf eine Offnung des Politischen zu sprechen, auf eine politische Offnung Eu-
ropas jenseits von Nationalismus, Kosmopolitismus und einer Logik politischer
Subjektivitit und kapitalistischer Okonomie: ,,Das Kap hat begonnen, sich zu
offnen oder vielmehr sich 6ffnen zu lassen, besser noch: es ist gedffnet worden,
ohne daB es sich selber von sich aus einem anderen gedffnet hitte [...].*!%

Derrida sprach aber nicht nur diese Offnung der politischen und konomi-
schen Souverénitét an, sondern er erwahnte auch eine Pflicht, dem Ruf und Ap-
pell eines europdischen Gedéchtnisses zu antworten, auf das schon die abendldn-
dische Aufklirung reagierte.'”” Die Offnung Europas, von der Derrida sprach,
und die Pflicht, auf den Ruf des européischen Gedéchtnisses zu hoéren, hdngen
eng zusammen und sind womdglich als die gleiche Bewegung zu verstehen, die
Europa heimsucht.

Die Pflicht, auf das europdische Gedichtnis zu horen und zu antworten, ist
aber weder eine Verpflichtung, die sich die Europder und Européerinnen selbst
auferlegt haben, noch ist diese Verpflichtung als der Ruf einer souverinen In-
stanz an uns ergangen. Wie Derrida erklirte, besteht diese Pflicht der Menschen
nicht nur darin, dass Europa sich zu jenem hin 6ffne, was nicht européisch ist
noch nie war und nie sein wird. Fiir Derrida ist es eine zwingende Pflicht, dass
Europa Fremde aufnimmt, nicht nur um sie zu integrieren, sondern auch um sie
in ihrer Andersheit zu erkennen und anzunehmen. Wiederholt kam Derrida auf
diesen verpflichtenden Ruf zu sprechen, der von alters her zum Gedéachtnis Eu-
ropas gehort und von Sophokles, Platon, Kant, Arendt und Levinas diskutiert
wurde. Zur europdischen Bewegung gehort nicht nur der Drang, sich zu kapitali-
sieren, samt den kolonialistischen, imperialistischen und kapitalistischen Akku-
mulationen, vielmehr geht mit dieser Neigung eine Bewegung der Dekapitalisie-
rung einher. Kant diskutierte diese Pflicht, sich den Fremden und damit das Mit-
sein (die National- und Fiirstenstaaten) zu 6ffnen, anhand der von ihm bezeich-
neten bedingten und unbedingten Gastfreundschaft.

Angesichts der politischen Ereignisse, von denen sich die europdische Politik
derzeit als eingekreist betrachtet — hierzu gehdren die Kriege in Osteuropa, im
Nahen Osten und in Afrika —, sieht sich Europa vor allem von Fliichtenden, Mig-
ranten und Migrantinnen bedroht, die aus verschiedensten Griinden nach Europa
kommen. Was im Jahr 2015 als eine sogenannte Willkommenskultur begann, hat
sich schnell in eine Politik der Grenzziehungen mit administrativen und sozialen

198 Derrida 1992b, S. 56 (Hervorhebungen im Original).
199 Vgl. Derrida 1992b, S. 56.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 223

Uberforderungen, in eine hysterische Politik der Angst als Nihrboden fiir eine
populistische, rechtsradikale Gesinnungslage entwickelt.

Von welcher Pflicht sprach also Derrida, wenn er mahnte, dass Europa ver-
pflichtet sei, Fremde aufzunehmen, auch wenn sie die Grenzen dessen iiber-
schreiten, was man als die ,,Identitdt Europas bezeichnen konnte? Ist es gerade
diese Pflicht zur Gastfreundschaft, die die dem europdischen Gedéchtnis inne-
wohnende Identitét, jede politische, aber auch jede religidse, kulturelle wie sozi-
ale Identitdt, zerriittet? Ist es eine Gastfreundschaft, die die Freundschaftsbande
des Mitseins und alles, was Gemeinschaft heilen konnte, urspriinglich unter-
lauft, um tiberhaupt erst zusammenzuleben? Konnen wir erst dann zusammenle-
ben, wenn wir nicht mehr unter uns sind? Inwiefern gehort diese Pflicht zur
Gastfreundschaft zum Mitsein? Inwiefern gehért diese Pflicht zur Offnung, Auf-
16sung und Zerriittung zum Mitsein? Ist der Gast stets schon da, als ein absolut
Fremder, heimatlos im Mitsein? Ist er/sie da, als ein Gast, der nicht zu integrie-
ren ist, als ein nicht zu integrierender Gast, der als Offnung des Mitseins zum
Mitsein gehort? Oder sind Géste als Fremde jene, die den ,,véterlichen logos: das
Sein, das ist, und das Nichtsein, das nicht ist*,”*° erschiittern?

Kann das Nachkommen der Verpflichtung zur Hospitalitit, zu der sich Euro-
pa und deren abendlidndische Aufkldrung berufen fiihlt, dazu fithren, dass diese
Haltung selbst aufs Spiel gesetzt wird? Inwiefern gehort zum Mitsein eine unbe-
dingte Hospitalitdt, und zwar nicht deshalb, weil man sich zu dieser Gastfreund-
schaft entschlossen hat, sondern, weil der Gast in der ontologischen Differenz
von Sein und Nichtsein als ein aporetisches Scharnier auftaucht? Der Gast ist ei-
ne Aporie von Sein und Nichtsein des Mitseins, der nicht zum logos des Mit-
seins gehort, aber dennoch im logos des Mitseins auftaucht: als ein alogos oder
antilogos im logos des Mitseins. Muss also nicht vielmehr zum Mit des Mitseins
stets die Entgrenzung des Seins als ein Nichtsein und somit eine Uberdehnung
und Aussetzung des Mits gehdren? Gehort nicht zum Mitsein eine unbedingte
Hospitalitiit, die das Mitsein inhirent zersetzt? Eine Offnung und Entgrenzung
des Mitseins, ohne die es kein Mitsein geben kdnnte?

Zwei Punkte sind hierzu hervorzuheben: 1. Eine Pflicht bzw. eine Verpflich-
tung ist nichts, was man sich aussucht. Die Pflicht von der Derrida sprach, ist
keine Verpflichtung, die sich ein Subjekt selbst auferlegt. Bestenfalls folgt eine
Verpflichtung aus einem Vertrag, der von mindestens zwei Subjekten abge-
schlossen wird. Jedoch resultiert die Verpflichtung zur Vertragseinhaltung nie
aus einem Vertrag. Schon Spinoza wies auf die Moglichkeit der Liige und des

200 Derrida 2001b, S. 14 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | Das Politische der Dekonstruktion

Vertragbruches hin, die einem Vertragsabschluss innewohnt.”*! Die Verpflich-
tung, sich an einen Vertrag zu halten, resultiert aus keinem Vertrag. 2. Das, was
Derrida als eine Verpflichtung formulierte, gehorcht weder Regeln und Geset-
zen, die verlangen, dass Handlungen pflichtgemil3 auszuiiben sind, noch einem
moralischen Gesetz, wie es Kant vorschwebte, das unbedingte und universelle
Geltung besitzt. Hingegen wies Derrida darauf hin, dass auch Kants Pflicht apo-
retisch strukturiert ist, indem es zwar einerseits die Einhaltung und Unterwer-
fung verlangt, aber andererseits nichts vorschreibt, an dem sich ein Subjekt ori-
entieren konnte.

In seinem Buch Aporias fiihrte Derrida aus, dass die Erfahrungen der Ent-
scheidung und der Verantwortung ihn wiederholt auf diese Pflicht ohne Ver-
pflichtung zuriickkommen lieen. Hierzu schrieb er: ,,In den allerjiingsten Tex-
ten (Passions und Den Tod geben) habe ich diese notwendigerweise aporetische
Analyse einer Pflicht als Uber-Soll [sur-devoir] verfolgt, deren Aybris und we-
sentliche MaBlosigkeit die Uberschreitung nicht nur der Handlung vorschreiben
sollen, die pflichtgemdf ist, sondern auch der Handlung aus Pflicht, das heil3t
dem, was Kant als Bedingung selbst der Moralitit bestimmt. Dieses Uber-Soll,
das die Pflicht sein soll, gebietet, ohne Pflicht zu handeln, ohne Regel oder
Norm (also ohne Gesetz), mit dem Risiko, daf} ihr die verantwortlich genannte
Entscheidung wieder zur einfachen technischen Entfaltung eines Begriffs wird
und folglich eines prisentierbaren Wissens.“?%*

Diese Pflicht zur politischen Offnung, von der Derrida hier sprach, ist also
keine Pflicht, zu der sich eine Gemeinschaft, politische Einheit, Nation oder Eu-
ropa bekennen konnte. Das Bekenntnis zu einer Verpflichtung wiirde das Was,
das Wozu und das Wie einer Pflicht voraussetzen. Die Pflicht, an die Derrida
dachte, gibt auch keine Regeln vor, um gut zu leben und besser zu handeln. Sie
ist allenfalls eine grundlose und unabsehbare Unterwerfung, die zu einer Hand-
lung aus Pflicht fiihrt, die diese noch iiberschreitet. Dennoch ist die Maxime des
Handelns, aus der sich keine Regel und keine Norm ableiten lassen, per se drin-
gend wie riskant: d.h. es muss gehandelt werden.

Derrida ging es um jene Paradoxien einer Verpflichtung, die zu nichts ver-
pflichtet, und um jene Entscheidungen, die keiner Norm und keinem Wissen fol-
gen. Derrida bezog diese paradoxen und aporetischen Strukturen der Pflicht und
der Entscheidungen explizit auf die Prisenz des Mit-sich-seins und des Mit-sich-
seins des Prisenten. Diese Ausfiihrungen formulierte Derrida nicht zufillig im
Zusammenhang mit einer europdischen Idee des Staates und der Politeia. Er

201 Vgl. Spinoza 1922, S. 277f.
202 Derrida 1998, S. 35f. (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 225

schloss dabei auch an Diskussionen an, die in den 1980er Jahren um die Grenzen
Europas, anldsslich einer Politik der Ausgrenzung, im Umgang mit Fliichtlingen,
Migranten und Migrantinnen gefiihrt wurden.

Zu Recht hat Ranciére darauf hingewiesen, dass Derridas Prdmissen einer
kommenden Demokratie nichts mit einer Idee der Gleichheit zu tun haben. We-
der ging es Derrida um eine Okonomie der Umverteilung, d.h. um eine Gleich-
verteilung von Glitern und Ressourcen, noch um einen gleichberechtigten Zu-
gang zu Macht und Recht. Ranciére formulierte anlésslich einer Konferenz:
,Derrida’s discourse is not the discourse of a humanitarian good soul, asking the
international community to heal the wounds of the poor people. He does not call
for charitable action; he calls for a new International. But this new International
has nothing to do with struggling and conquering International of the brother-
workers. It is an immaterial link of distant people, a link of affinity, suffering and
hope. That International takes on to-day the figure of the suffering and the com-
passion for the ten plagues of the International order. Compassion indeed does
not mean charity; it means suffering with. But this with is a mark of distance at
the same time. It precludes democratic reciprocity or substitutability. The inter-
national extension of the field of democratic action means its extension up a
point where there can be no reciprocity. It is only where reciprocity is impossible
that we can find true otherness, an otherness than obliges us absolutely. At this
point suffering with the other is the same as obeying the law of otherness.“?*

In seinem Buch Marx’ Gespenster fihrte Derrida das aus, was er unter der

204 Auch wenn er betonte, dass die neue Interna-

neuen Internationale verstand.
tionale fiir ihn ein Band der Verwandtschaft ist, so hat diese Verwandtschaft
nichts mit dem Band einer Familie, nichts mit der Institution der Familie, nichts
mit Institutionen und Einrichtungen, nichts mit einer Rechtsordnung oder einer
Rechtsfigur, einer Partei oder einem zugeordneten Grund und Boden zu tun. Die
neue Internationale besitzt keinen Status und sie ist vertragslos wie auch partei-
und heimatlos. Die neue Internationale kann sich weder auf ein Recht beziehen,
noch besitzt sie eine Form von Gewalt oder Ordnung. Sofern es sie gibt, ldsst sie
sich am ehesten als eine Allianz ohne Institutionen bezeichnen. Sie ist ein un-
scheinbares Band des Leidens und der Hoffnung. In diesem Sinne ist das Leiden
und Mitleiden, aber auch das Hoffen, weniger ein Band, das sich zu einer Ge-
meinschaft, zu einem Mitsein fiigt, vielmehr markiert das Mit des Mitleidens und
des Mithoffens, diese Verwandtschaft im Leiden, zugleich eine Distanz. So hielt

203 Ranciére 2009, S. 280f (Hervorhebungen im Original).
204 Vgl. Derrida 1995b, S. 139ff.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | Das Politische der Dekonstruktion

er fest: ,,Die neue Internationale verdient kaum den Namen einer Gemeinschaft;

sie gehort nur der Anonymitét an.“?%°

DIE UNBEDINGTE GASTFREUNDSCHAFT

Keineswegs sind Derridas Uberlegungen zum Politischen als radikal zu bezeich-
nen, weil er die kommende Demokratie als die vierte Internationale bezeichnete,
und somit die kommende Demokratie mit einem Terminus bedachte, der aus der
marxistischen Praxis stammt. Sie sind aber auch nicht als radikal zu betrachten,
weil er mit der Rede von der Gastfreundschaft eine womdglich offene und somit
vielleicht bessere, liberalere und tolerantere Gesellschaft entwarf. Derridas Uber-
legungen sind zum einen deshalb radikal, weil er von einer Pflicht zur unbeding-
ten Gastfreundschaft ausging. Zum anderen sind seine Ausfiihrungen zum Mit-
sein als radikal zu bezeichnen, da sie von einer Pflicht zur Gastfreundschaft aus-
gehen, die weder gewdhlt ist, im Sinne, dass sich eine souverdne Gemeinschaft
fiir sie entscheiden konnte, noch dass diese von einer Gemeinschaft ausgeschla-
gen werden konnte. Es gibt kein Mitsein, keine politische Gemeinschaft, keine
Politeia, keinen Staat und keine Nation, keine Freundschaftsbande und keine Po-
litik der Freundschaft ohne einen Gast, einen Fremden, einen Eindringling, einen
Dritten. Vor allem kann es keine Stadt ohne Zuwanderung geben.?*® Es gibt kein
Zusammenleben ohne diejenigen, die nicht eingeladen wurden. Es gibt keinen
Tisch, an dem zwei Personen Platz genommen haben, an dem nicht schon ein
Dritter bzw. eine Dritte Platz genommen hat. Auch kann nicht davon ausgegan-
gen werden, dass der uneingeladene Gast eines Landes nicht gegen die Gesetze,
Sitten und Gebriuche der ungefragten und unfreiwilligen Gastgeber und Gastge-
berinnen verstdBt.2%” Letztlich kann kein Tisch bzw. kein Ort, keine Politeia vor-

205 Derrida 1995b, S.147.

206 In dem Text Weltbiirger aller Linder, noch eine Anstrengung duflerte Derrida seine
groflen Bedenken gegeniiber der Figur des Biirgers, der des Weltbiirgers, den Staa-
ten und Nationen, aber auch gegeniiber einem Kosmopolitismus und einer Globali-
sierung im Zusammenhang mit der Gewéhrung von Asyl. In seinem Schreiben an
den 1. Kongress der Fluchtstidte im Europarat in Stralburg, der am 21. und 22.
Mirz 1996 stattfand, hob er die Bedeutung der Stidte bei den Themen Flucht und
Asyl hervor. Vgl. Derrida 2003b.

207 Kant legte in der Abhandlung Mutmasslicher Anfang der Menschheitsgeschichte na-
he, dass aus der Anwesenheit eines Dritten ,,s0 fort der Krieg entspringe”. Kant

1993c, S. 86. Auch die Ethik von Levinas geht von einer notwendigen Beziehung zu

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 227

ausgesetzt werden, an dem man Platz nimmt, um gemeinsam zusammen zu le-
ben.

Es gibt kein Mitsein, ohne einen Weg, der nach drauflen fiihrt. Es gibt weder
eine Grenze ohne Uberginge noch Mauern ohne Méglichkeiten der Uberwin-
dung. Es gibt kein Mitsein, das nicht zu einem Fremden hin gedffnet ist. Das
Mitsein ist stets den Fremden zugénglich. Es gibt immer Fremde, die in An-
spruch nehmen, Géste zu sein. Jede Wohnung, jedes Haus liegt an einer Strafle,
an einem Weg und muss zumindest einen Zugang wie auch Fenster und Tiiren
haben.?® Jedes Bei-sich-sein, jede Monade, muss gastfreundlich sein, damit das
eigene Selbst iiberhaupt bei sich wohnen kann.?* Um Bei-sich-zu-sein und um
bei sich zu wohnen muss die Gemeinschaft mit Anderen geteilt werden, muss
das Bei-sich-sein letztlich seine Autonomie aufgeben. In diesem Sinne gibt es
kein soziales Band und keine Kultur von Gemeinschaft ohne ein Prinzip von
Gastfreundschaft, das diese Gemeinschaft 6ffnet und diese zugleich den An-
kommlingen und Fremden uneingeschrénkt aussetzt. Wenn es denn also das Mit-
sein einer Gemeinschaft gibt, dann gibt es auch Fremde und uneingeladene Gés-
te. So gesehen, gibt es auch kein Mitsein, das nicht auch ein Nicht-Mitsein ist.
Die Gastfreundschaft, von der Derrida sprach, verpflichtet unbedingt, ohne jegli-
che Verzogerung. Sie driangt auf eine Zasur jeglicher Art von Verfahren, die die
Gastfreundschaft und damit das Mitsein begrenzen. Es gibt weder ein Mitsein
ohne jene unbedingte Gastfreundschaft, noch gibt es ein Mitsein, das sich vor
der unbedingten Gastfreundschaft derart immunisieren kann, dass sich dabei
keine autoimmune Reaktionen ausbilden. In diesem Sinne ist das Mitsein nie ein
Mitsein. Derrida folgend ldsst sich diese Gastfreundschaft also nicht ohne eine
Gastfeindschaft denken. Es gibt weder eine Gastfreundschaft ohne ihre Be-
schriankungen, ohne Bedingungen, die eine Gastfreundschaft einschrianken, noch
gibt es einen Gast, der keine Konflikte des Zusammenseins herausfordert.

einem Dritten aus, wenn es um eine Beziehung zum Anderen geht. Er schrieb: ,,[I]n
der Beziehung mit dem Anderen bin ich immer schon in Beziehung mit dem Dritten.
Doch ist dieser Dritte ebenso mein Néachster. Von diesem Augenblick wird die Nahe
problematisch: man muf} vergleichen, abwégen, iiberlegen, man muf} die Gerechtig-
keit praktizieren, sie ist die Quelle der Theorie. [...] in Wirklichkeit [ist] die Bezie-
hung mit dem Anderen niemals einzig und allein die Beziehung mit dem Anderen:
von vornherein wird im Anderen der Dritte vergegenwirtigt; im Erscheinen des An-
deren als solchen sieht mich und geht mich bereits der Dritte an.“ Levinas 1985,
S. 101f.

208 Vgl. Meyer 1986, S. 28.

209 Vgl. Derrida 2001b, S. 49f und Derrida 2006b, S. 251.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | Das Politische der Dekonstruktion

Derrida unterschied zwischen einer bedingten und einer unbedingten Gast-
freundschaft, auch wenn es die eine Gastfreundschaft nicht ohne die andere ge-
ben kann, obwohl sie sich geradezu gegenseitig ausschlieBen. Seine Uberlegun-
gen hierzu diskutierte er in der Hauptsache in einer Lektiire zu Kants philosophi-
schem Entwurf, der den Titel tragt: Zum ewigen Frieden. In dem dritten Defini-
tivartikel zum ewigen Frieden heif3it es bei Kant: ,,Das Weltbiirgerrecht soll auf
Bedingungen der allgemeinen Hospitalitiit eingeschrankt sein.” Und im Weite-
ren heif3t es: ,,Es ist [...] nicht von Philanthropie, sondern vom Recht die Rede,
und da bedeutet Hospitalitdt (Wirtbarkeit) das Recht eines Fremdlings, seiner
Ankunft auf dem Boden eines anderen wegen, von diesem nicht feindselig be-
handelt zu werden. Dieser kann ihn abweisen, wenn es ohne seinen Untergang
geschehen kann; so lange er aber auf seinem Platz sich friedlich verhilt, ihm
nicht feindlich begegnen. Es ist kein Gastrecht, worauf dieser Anspruch machen
kann [...], sondern ein Besuchsrecht, welches allen Menschen zusteht, sich zur
Gesellschaft anzubieten, vermdge des Rechts des gemeinschaftlichen Besitzes
der Oberfldache der Erde, auf der, als Kugelfldche, sie sich nicht ins Unendliche
zerstreuen konnen, sondern endlich sich doch neben einander dulden zu miissen,
urspriinglich aber niemand an einem Orte der Erde zu sein mehr Recht hat, als
der andere.**!°

Schon am 10. Januar 1996 kam Derrida in einem Seminar, das die Gast-
freundschaft behandelte, auf jene Situation zu sprechen, auf die heute, zwanzig
Jahre spiter, bestindig in der tagespolitischen Berichterstattung hingewiesen
wird und die die europdische Offentlichkeit erregt: Fremde kommen an die
Grenzen der Europdischen Union und versuchen sie zu iiberwinden: zu FuB3, iiber
das Wasser, in Fahrzeugen versteckt, in kleinen oder in grofen Gruppen, illegal
oder auch in der Absicht, auf legalem Wege einzureisen. Viele bewerkstelligen
die Einreise, viele schaffen es nicht.

Sofern die Fremden es schaffen an die Grenzen der EU zu gelangen, miissen
sie einige Verfahren und Anhorungen durchlaufen, um einen Antrag auf Asyl
auf legalem Wege stellen zu kdnnen. Dabei werden Fragen gestellt und Persona-
lien zur Person, zur Herkunft und zum Beweggrund der Migration aufgenom-
men. Derrida betonte, dass diese Fragen, die gestellt werden, nicht zur Sprache
der Fremden gehoren: ,,[D]em Fremden ist allererst die Sprache des Rechts
fremd, in der die Pflicht zur Gastfreundschaft, das Recht auf Asyl, seine Gren-
zen, seine Normen, seine Polizei usw. formuliert sind. Er mul3 die Gastfreund-
schaft in einer Sprache erbitten, die per definitionem nicht die seine ist, in derje-
nigen, die ihm der Hausherr auferlegt, der Gastgeber, der Konig, der Herr, die

210 Kant 1993b, S. 213f (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 229

Macht, die Nation, der Staat, der Vater usw. Dieser zwingt ihn zur Ubersetzung
in seine eigene Sprache, und das ist die erste Gewalttat. Hier beginnt die Frage
(nach) der Gastfreundschaft: Sollen wir vom Fremden, bevor und damit wir ihn
bei uns aufnehmen kdnnen, verlangen, uns zu verstehen, unsere Sprache zu spre-
chen, in allen Bedeutungen dieses Ausdrucks, in all seinen mdglichen Extensio-
nen? Wenn er — mit all dem, was dies impliziert — unsere Sprache spriche, wenn
wir bereits alles teilten, was mit einer Sprache geteilt wird, wére der Fremde
dann noch ein Fremder, und kénnte man auf ihn bezogen dann noch von Asyl
oder Gastfreundschaft sprechen?**!!

Das Erste, womit es Fremde zu tun bekommen, sobald sie die Grenzen eines
(anderen) Staates erreichen, sind Verfahren und Prozeduren, die in einer Sprache
verfasst sind, die ihnen fremd ist. Ohne diese Verfahren und Prozeduren einer
souverdn-politischen und juristischen Macht, ohne diese Fragen nach der Identi-
tit und nach den Umstidnden der Migration, gibt es keine Gastfreundschaft. Stets
gibt es eine ,,Juridizitit“?'? des Gastrechts, der Hospitalitit und des Gastes. Der-
rida formulierte: ,,Vom Standpunkt des Rechts aus betrachtet ist der Gast, selbst
wenn man ihn gut aufnimmt, zuallererst ein Fremder, muf er ein Fremder blei-
ben. 213
Um in den Genuss einer Gastfreundschaft zu kommen, ist es notwendig, sich
den Modalitidten und Bedingungen zu unterwerfen, die eine Gastfreundschaft
formalisiert und einschrénkt. Ohne diese Einschriankungen, ohne diese Techni-
ken einer Immunisierung vor Fremden und der Fremdheit gibt es kein Asyl- und
Fremdenrecht, das die Gastfreundschaft regelt. Mittels eines rigiden Gebrauchs
der Sprache und den juristischen wie fremdenpolizeilichen Maflnahmen behélt
sich die jeweilige Souverénitit des Staates stets das Recht vor, den Fremden die
Gastfreundschaft zu verweigern. Was aber auch heif3t, dass es eine Gastfreund-
schaft ohne eine Verweigerung der Gastfreundschaft nicht geben kann.

Derrida machte darauf aufmerksam, dass es zwischen der unbedingten und

t,21* vielmehr bewegt sich

der bedingten Gastfreundschaft keinen Gegensatz gib
die Gastfreundschaft in einer Aporie. Einerseits muss es heilen, dass es diese
nur geben kann, wenn sie zu jeder Zeit verweigert werden kann: Um sich und die
eigene Familie, um das eigene Gemeinwesen, die eigene politische und soziale
Ordnung und ,,[...] um die eigene Gastfreundschaft, das eigene Zuhause, das die

eigene Gastfreundschaft ermoglicht, zu schiitzen oder es zumindest vorzugeben

211 Derrida 2001b, S. 20f.
212 Derrida 2001b, S. 56.
213 Derrida 2001b, S. 57.
214 Vgl. Derrida 2006b, 252.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | Das Politische der Dekonstruktion

[...]¢,*'" werden geradezu fremdenfeindliche MaBnahmen ergriffen, die das Ge-
setz der Gastfreundschaft pervertieren und weitestgehend abschaffen. Anderer-
seits besagt es auch, dass es eine Gastfreundschaft nur geben kann, wenn man
mit dieser, die es im Regelfall nur geregelt gibt, bricht: Denn das ,,[...] Gesetz
der absoluten Gastfreundschaft gebietet, mit der rechtlich geregelten Gastfreund-
schaft, mit dem Gesetz oder der Gerechtigkeit als Recht, zu brechen.**!¢

Das Gesetz der unbedingten wie auch der absoluten Gastfreundschaft hat
nichts mit einer regulativen Idee im kantischen Sinne zu tun.?'” Auch wenn es
die Gastfreundschaft nur untrennbar mit den Verfahren eines Asyl- und Frem-
denrechts gibt, so besteht zwischen der unbedingten und der bedingten Gast-
freundschaft eine absolute Heterogenitit. Eine unerreichbare und unbedingte
Gastfreundschaft verlangt es, auf die Fragen, die den Fremden gestellt werden,
zu verzichten. Eine unbedingte Gastfreundschaft 6ffnet sich den Fremden aus
sich selbst heraus und ,,ist von vorneherein offen fiir wen auch immer, der weder
erwartet noch eingeladen ist, fiir jeden, der als absolut fremder Besucher kommt,
der ankommt und nicht identifizierbar und nicht vorhersehbar ist.2!3

Absolute Gastfreundschaft heifit, nicht zu wissen, ob die Fremden als Géste
oder als Morder kommen. Als Fremde sind Géste nicht nur eine organisatorische
und administrative Herausforderung, sondern sie drohen als Fremde und Andere
den Dogmatismus der gastgebenden Souverénitit zu erschiittern, vorausgesetzt
sie nehmen nicht nur ein Besuchsrecht in Anspruch und bleiben Fremde, die kei-
nesfalls ihre Fremdheit aufgeben, um sich integrieren zu lassen.?' Derrida zu-
folge besagt Gastfreundschaft nicht, zwischen einem Fremden (%ostis) und ei-
nem Gast, zwischen Gastfreundschaft (hospitalité) und Feindschaft (hostilité)
unterscheiden zu konnen. Um dieses aporetische Problem zu beschreiben, wihlte
er hierzu den Neologismus Gastfeinschaft (hostipitalité).**

Und dennoch, auch wenn fiir Derrida eine unbedingte Gastfreundschaft in
der Praxis unmdglich und unlebbar ist, so ist sie dennoch die Bedingung des Po-
litischen und des Juristischen. Er machte deutlich: ,,Und mir ist wohl klar, daf3
der Begriff der reinen Gastfreundschaft keinerlei rechtlichen oder politischen
Status haben kann. Kein Staat kann ihn in seine Gesetze aufnehmen. Aber ohne
dafl man eine solche reine und unbedingte Gastfreundschaft wenigsten denkt: die

215 Derrida 2001b, S. 44f.

216 Derrida 2001b, S. 27.

217 Vgl. Derrida 2001b, S. 105.

218 Derrida 2004a, S. 170 (Hervorhebungen im Original).

219 Zum Fremden als Morder und Vatermdorder vgl. Derrida 2001b, S. 14f.
220 Vgl. Derrida 2001b, S. 38. Vgl. aber auch Derrida 2000b.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 231

Gastfreundschaft selbst, hitte man keine Gastfreundschaft im allgemeinen, man
konnte nicht einmal eine Norm der bedingten Gastfreundschaft bestimmen (mit
ihren Riten, ihrem rechtlichen Status, ihren Normen, ihren nationalen oder inter-
nationalen Konventionen). Ohne ein solches Denken der reinen Gastfreundschaft
(ein Denken, das auf seine Art auch eine Erfahrung ist) hétte man nicht einmal
eine Idee des Anderen, der Andersheit des Anderen, d.h. des- oder derjenigen
welche(r) in Thr Leben tritt, ohne eingeladen worden zu sein. Wir hétten nicht
einmal die Idee der Liebe oder des Zusammenlebens mit dem anderen in einem
Zusammenleben, das in keiner Totalitdt, in keinem Ensemble enthalten ist. Un-
bedingte Gastfreundschaft, die noch nicht rechtlich und auch noch nicht politisch
ist — trotzdem ist dies die Bedingung des Politischen und des Rechtlichen. Aus
denselben Griinden bin ich nicht sicher, daf3 sie ethisch ist, insofern sie ja nicht
einmal von einer Entscheidung abhéngt.*?*!

Derrida ging es keinesfalls um eine Gastfreundschaft oder um ein Besuchs-
recht, zu dessen juristischer wie administrativer Umsetzung sich eine politische
Gemeinschaft entscheiden konnte. Auch von einer Ethik des Griilens, von der
Levinas ausging — ein Griilen, das sich an den Nachbarn richtet —, kann in Be-
zug auf diese Gastfreundschaft nicht die Rede sein. Fremden ist der Gruf} fremd.
Eine Gastfreundschaft ist dem politischen, rechtlichen, aber auch dem ,,ethischen
Blick transzendent*.??> Oder anders gesagt: Wenn es eine politische Gemein-
schaft, die souverdne Politik einer Gemeinschaft gibt, dann gibt es auch jene
Giste, die nie empfangen wurden, dann gibt es auch eine unbedingte Gast-
freundschaft und somit nur die Unmdglichkeit von Souverénitét.

DAS ZUSAMMENLEBEN

Am 23. Oktober 2003 hielt Derrida seinen letzten 6ffentlichen Vortrag in den
USA. Der Titel seines Vortrags lautete Vivre ,,ensemble — Living ,,together .
Er eroffnete damit eine Konferenz, die ihm zu Ehren an der University of Cali-
fornia in Santa Barbara stattfand. Die Veranstaltung, die von Weber und Carlson
organisiert wurde, war dem Thema Irreconcilable Differences? Jacques Derrida
and the Question of Religion®”® gewidmet. Den gleichen Vortrag hielt Derrida in

221 Derrida 2004a, S. 170f (Hervorhebungen im Original).

222 Derrida 2004a, S. 171.

223 Vgl. Derrida 2013. Neben Derridas Ero6ffnungsvortrag, waren auf der Konferenz in
Santa Barbara Vortrage von Anidjar, Euben, Foda, Hollander, Malamoud, Reinhard,

Ronell, Schwartz, Thompson, de Vries und Weinberger-Thomas zu horen. Erst zehn

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | Das Politische der Dekonstruktion

Variationen bereits in den Jahren zuvor in Paris,?** Krakau, Warschau, Athen,
Kapstadt und Jerusalem.

Derrida sprach unterschiedliche politische Situationen, Probleme, Konflikte
und Verbrechen an, wobei hiervon Derridas eigene Kindheit in Algerien, die
franzosische Kolonialpolitik, das Verhéltnis Frankreichs und des Vichy-Regimes
zur jlidischen und arabischen Bevolkerung in Algerien, die Verfolgung und Ver-
nichtung von Juden und die Entwicklung des Zionismus in Europa, die Griin-
dung des Staates Israel und die Vertreibung der Palédstinenser, die Vélkermorde
in Nordamerika und Afrika durch die Kolonialstaaten und durch die USA, die
Vertreibung der Sudetendeutschen, die Kriegsverbrechen der Japaner in Korea
und in China, die Apartheidpolitik in Siidafrika und die Verbrechen der Militar-
diktaturen in Chile und Argentinien hervorzuheben sind.

Den Vortrag in Santa Barbara hielt Derrida nach einer Proklamation des US-
amerikanischen Prisidenten Bush, in der dieser vor dem Kongress der Offent-
lichkeit erklérte, dass die USA einen Krieg gegen den Terror??® fiihren. Hinzu
kam, dass Weber und Carlson auf der Konferenz die Absicht verfolgten, Derri-
das Schriften zur Theologie und zur Religion fiir die Diskussion um politische
und bewaffnete Konflikte relevant zu machen.??® Mit einem breiten Spektrum an
Beispielen aus der Welt politischer Grausamkeiten versuchte Derrida seine Fra-
gestellungen vorsichtig, langsam und prézise zu formulieren. Dabei ging es ihm
mit der Formulierung seiner Fragen nicht um die Moglichkeiten, die uns fiir ein
Zusammenleben offenstehen und die wesentlich die Formen und Strukturen des
Politischen betreffen. Auch ging Derrida nicht von der Notwendigkeit des Zu-
sammenlebens aus, die voraussetzt, dass der einzelne Mensch andere Menschen
zum Leben braucht. Die Angewiesenheit des Menschen auf Andere zielt stets

Jahre spéter ver6ffentlichte Weber in einen Sammelband Derridas Konferenzvortrag
unter dem Titel Avowing — The Impossible: Returns, Repentance, and Reconciliation
in englischer Sprache. Neben den Konferenzvortrigen von Anidjar und Hollander
zog Weber fiir den Sammelband Autoren und Autorinnen hinzu, die explizit Derri-
das Vortragtext einer Kommentierung unterzogen. Zu diesen gehdren Massad,
Kumar, Zreik, Amour, Robert, Hart, Nichanian, Ben-Naftali, Seikaly, Weber,
Govrin und Falk.

224 In Paris hielt er den Vortrag bereits 1998. Der franzosische Text erschien im Jahr
2001. Vgl. Derrida 2001c. Vgl. hierzu auch: Weber 2013b, S. 7.

225 Bush formulierte am 20. September 2001 vor dem Kongress: ,,Our war on terror
begins with al Qaeda, but it does not end there. It will not end until every terrorist
group of global reach has been found, stopped and defeated.” Bush 2017, S. 68.

226 Vgl. Weber, Carlson 2003.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 233

auf die Frage ab: Mit wie vielen und mit wem wollen wir zusammenleben?
Vielmehr ging es Derrida um das Gebot und die Forderung zusammenzuleben
und um die Verpflichtung, die darauf drangt, dass wir miteinander, mehr recht
als schlecht zusammenleben. Wie kann es aber ein Zusammenleben nach so vie-
len Misshandlungen und Toten geben? Wie kann ein Zusammenleben nach den
Verbrechen, Verfolgungen, Vergewaltigungen und Morden iiberhaupt moglich
sein?

Um Derridas Positionen in Bezug auf das Gebot und die Forderung nach ei-
nem Zusammenzuleben zu verstehen, muss beriicksichtigt werden, dass er stets
seine Vorbehalte und Zweifel gegeniiber politischen und religidsen, aber auch
ontologischen und ethischen Konzepten der Gemeinschaft duflerte. So gesehen
ging es Derrida nicht um einen Modus von Gleichheit oder Gemeinsamkeit, der
vorauszusetzen, anzunechmen oder anzustreben wére, damit ein Zusammenleben
moglich ist. Hierbei war es irrelevant, ob die Gleichheit bzw. die Gemeinsamkeit
auf biologische oder mentale Umstdnde bezogen, oder auf ein gemeinsames Er-
scheinen, auf die Prdsenz einer Anwesenheit innerhalb eines gemeinsamen Hori-
zonts, oder auf die Annahme einer ethischen Gabe, z.B. auf die eines Grul3es, zu-
riickgefiihrt wird.

Und dennoch gibt es ein Gebot??’

und eine Forderung zusammenzuleben und
miteinander auszukommen: innerhalb der Familie, mit Freunden, mit den Men-
schen auf der Strafle, mit Fremden, denen man begegnet, sogar mit denjenigen
Menschen, mit denen man nie zusammenkam und denen man niemals begegnen
wird. Dabei sind auch jene zu beriicksichtigen, die vormals lebten, aber auch je-
ne, die noch geboren werden. Es gibt auch nach einem Krieg, Biirgerkrieg oder
anderen kriegsdhnlichen Ereignissen die Forderung zusammenzuleben: mit den
Toten wie den Uberlebenden. Derrida formulierte: »My neighbor can be a
stranger or a foreigner, any other or wholly other [fout autre], living very far
from me in space and time. This thruth has not had to wait for television or the
cell telephone. These words, fo live together and how have thus not ceased to ac-
company me, but they have also and at once failed or escaped my company, be-
coming for me, in their very familiarity, more and more strange, foreign, enig-
matic. Living together — yes, but what does that mean? Even before knowing
how?*?%8

Das Zusammenleben, living together, bedeutet eben nicht in einer Gemein-
schaft, in einer geschlossenen Einheit oder in einem abgesteckten und einheitlich
geregelten Ganzen zusammen zu leben. Das Zusammenleben ist ein Leben plotz-

227 Vgl. Derrida 2013, S. 19.
228 Derrida 2013, S. 19 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | Das Politische der Dekonstruktion

licher, unvorhersehbarer Begegnungen, ein Leben mit Fremden, ein Leben, in
dem ich mir und ich dem néichsten Lebewesen fremd vorkomme. Es gibt auch
das Zusammenleben mit all den Toten, mit den Verstorbenen und Ermordeten,
mit denen, die abwesend sind, und mit denen, die erst kiinftig geboren werden.
Derrida schrieb: ,,Living together, with the dead, is not an accident, a miracle, or
an extraordinary story [histoire]. It is rather an essential possibility of existence.
It reminds us that in /iving together the idea of life is neither simple nor domi-
nant even if it remains irreducible. Living together with the past of those who are
no longer and will not be present or living, or with the unpredictable future to
come [avenir] of those who are not yet living in the present [...]*.??

Es gibt das Gebot und die Forderung nach einem Zusammenleben mit allen,
mit den Nachbarn, mit denen, die sich fremd sind, mit jenen, die miteinander in
Streit und Feindschaft leben und lebten, und mit denen, die miteinander Gemein-
sames teilen. Es gibt auch das Gebot, nach einem Volkermord zusammenzule-
ben, nach ,ethnischen S&uberungen“, Folterungen, Vergewaltigungen, Mas-
senerschieBungen und Bombardements. Alles andere wire die Permanenz des
To6tens, von der Hobbes in seiner Hypothese vom Naturzustand ausging. Sofern
die Bedingungen einer urspriinglichen Offnung aller kommenden Grenzziehun-
gen und einer Vorgéingigkeit des absolut Fremden konstitutiv fiir die Moglich-
keit eines existierenden Daseins sind — und in diesem Sinne auch fiir das Mit-
sein, das fiir Heidegger das Dasein ist —, ist das Leben nicht einfach in einer rei-
nen Gegenwart gegeben. Es gibt eine nicht zu verhindernde Fremdheit, die das
Zusammenleben heimsucht und jede Form und Formierung von Identitét, Pri-
senz, Anwesenheit, Einheit und Ganzheit urspriinglich unterlauft. Es gibt eine ir-
reduzible und unkalkulierbare Heimsuchung des Vergangenen und des Kom-
menden, der Toten und der Ungeborenen, der Fremden und der Anderen im Zu-
sammenleben.

Was besagt aber nun das Gebot des Zusammenlebens? Wie weit geht das
Zusammenleben? ,,Living together — yes, but what does that mean? Even before
knowing how?*?*® heilt es bei Derrida. Was heiit es also zusammenzuleben,
bevor eine vermeintlich souverdne Instanz behauptet, dass sich das Zusammen-
leben nur auf Nachbarn, Freunde und Briider beschrinkt, und z.B. Frauen,
Fremde und Feinde sowie andere Daseinsformen wie Tiere und Pflanzen aus ei-
nem Zusammenleben ausschlieft oder nur in einem begrenzten oder regulierten
Maf zuldsst?

229 Derrida 2013, S. 20 (Hervorhebungen im Original).
230 Derrida 2013, S. 19 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 235

Neben der Vorstellung, dass der Mensch andere Menschen braucht, um sein
Leben zu gestalten — eine Vorstellung, die nicht nur von Sokrates! geduBert
wurde —, gibt es jene, menschliches Zusammenleben mit einem Leben in Frieden
und ohne Krieg zu assoziieren. Letztere Vorstellung gehort zu den weiter ver-
breiteten, wenn auch nicht ernst genommenen Konzepten des Politischen. Derri-
da stellte dazu fest: ,,[It is] an enigmatic concept if ever there was one“*2. Der
Gedanke, dass die beste Art und Weise des Zusammenlebens ein Leben in Frie-
den ist, zieht sich von Kants Uberlegungen zum Vélkerbund bis zu Levinas’
formulierter Ethik einer Gastfreundschaft hin. Eine aristotelische Vorstellung
von eudaimonischer Politik hat in diesem Sinne nichts mit der Vorstellung von
einem Zusammenleben in Frieden zu tun, da sie nicht iiber eine regional be-
grenzte Konzeption der Politeia hinaus gehen kann.?33 Aristoteles war weit da-
von entfernt, eine eudaimonia zu denken, die die Kriege an den Grenzen der Po-
liteia verhindert. Ein Zusammenleben in Frieden hat nichts mit einem Leben in
Harmonie, einem guten oder erfolgreichen Zusammenleben oder einem schénen
und behaglichen Wohnen zu tun.?3*

Derrida hob aber auch hervor, dass dieser Frieden nicht mit einem Waffen-
stillstand zu verwechseln ist. Der Frieden gehort zu keinem Friedensprozess, wie
er auch nicht das Resultat eines Friedensvertrages ist, d.h. eines auf Zeit ge-
schlossenen Friedens, den Schmitt fiir vollig unmdglich hielt. Schmitt polemi-
sierte in dem Buch Der Nomos der Erde: ,Insbesondere ist Friede kein raumlo-
ser, normativistischer Allgemeinbegriff, sondern stets als Reichsfrieden, Land-
frieden, Kirchenfrieden, Stadtfrieden, Burgfrieden, Marktfrieden Dingfrieden
konkret geortet.*?

Was wire also unter einem Zusammenleben in Frieden zu verstehen? Derri-
da stellte sich diese Frage nicht nur angesichts der Kriege und Konflikte zwi-
schen Paléstina und Israel. Mit jeder kriegerischen, militdrischen bzw. gewaltti-
tigen Auseinandersetzung dringt sich das Gebot und die Forderung nach einem
Zusammenleben auf: wihrend des Krieges, quasi-militdrischer Auseinanderset-
zungen, aber auch nach terroristischen Anschldgen. Es dringt sich trotz des
Krieges auf; es ist ein Gebot des Zusammenlebens, obwohl es Kriege gibt und
gab. Es muss einen Frieden geben, damit der Krieg und die Kriege nach dem
Krieg aufhéren, damit der Hass und das T6ten aufthoren. Das Gebot nach einem

231 Vgl. Platon 1988, 369b.

232 Derrida 2013, S. 23.

233 Vgl. Aristoteles 2003, 1323a-1324a.

234 Vgl. Derrida 2013, S. 25.

235 Schmitt 1988, S. 28 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | Das Politische der Dekonstruktion

Zusammenleben dréngt sich auf, auch wenn die Forderung ein Zusammenleben
in Aussicht stellt, das mehr schlecht als recht ein Zusammenleben ist. Und den-
noch ist es womdglich besser zusammen zu leben als zusammen zu sterben. Eine
friedliche Koexistenz, sogar ein Zusammenleben unter verfeindeten Nachbarn,
ein Leben in Apartheid und mit Diskriminierungen konnten unter Umstinden
Maéglichkeiten eines friedlichen Zusammenlebens sein,?*® kénnten der Preis sein,
um nicht (zusammen) zu sterben.

Fiir Derrida ist dieser Friede des Zusammenlebens keine Sache politischer
Instanzen und souverdner Méchte, weder die der juristischen und politischen In-
stitutionen noch ist der Friede des Zusammenlebens eine Angelegenheit des
Staates, der nur Waffenstillstinde und Friedensvertrige auf Zeit mit anderen
Staaten vereinbaren kann. Es gibt keinen Frieden, den eine Souverénitét verord-
nen oder auch garantieren kann. Erst recht kann das Gebot, friedlich zusammen-
zuleben, keine Angelegenheit von kriegfithrenden Parteien sein. Das Zusammen-
leben, von dem Derrida sprach, ldsst sich auf keine natiirliche, biologische oder
genetische kollektive Einheit, auf kein Ensemble und auf keine Gruppe bezie-
hen; egal, ob sie aus einer Symbiose, einer Fusion oder aus einem gregéren Ver-
halten, womdglich aus der kollektiven Intelligenz eines Schwarmes hervorgeht:
»Living together is reducible neither to organic symbiosis nor to the juridico-
political contract. Neither to /ife according to nature or birth, blood or soil, nor to
life according to convention, contract, or institution.?*”

Im erwéhnten Vortrag kam Derrida auf einen kleinen Jungen zu sprechen,
der im franzésischen Algerien aufwuchs und mit dem dortigen Antisemitismus
und Rassismus, mit den staatlichen Repressionen und Ausgrenzungen, aber
ebenso mit der vorherrschenden Dominanz einer rigorosen Sprachpolitik seine
Erfahrungen machte. Wie schon in den Texten Zirkumfession®® und Die Ein-

23 skizzierte Derrida auch hier mit einigen Sétzen au-

sprachigkeit des Anderen,
tobiografische bzw. thanatografische Erinnerungen, die er mit den politischen
Konflikten zwischen Israel und Paléstina in Beziehung brachte. Derrida betonte,
dass diese personlichen Erfahrungen in Algerien sein radikales Misstrauen ge-
geniiber staatlichen, politischen und souverdnen Institutionen wie deren Gewalt-
und Machtausiibungen weckten. Aber es waren nicht nur diese Vorbehalte ge-

geniiber jeder Form von staatlicher und vorstaatlicher Gewalt, deren Modifika-

236 Vgl. Derrida 2013, S. 24.

237 Derrida 2013, S. 27 (Hervorhebungen im Original).
238 Derrida 1994c.

239 Derrida 2004b.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 237

tionen er im Seminar Das Tier und der Souverin**® ausfiihrlich behandelte. Im
Bezug auf Israel war es die von Levinas proklamierte Sonderstellung des Staa-
tes, der Derrida reserviert gegeniiberstand. In den Talmudlektiiren, beispielswei-
se in der Lektion Dem Anderen gegeniiber®® oder in der Lektion Israel unter den
Nationen,* arbeitete Levinas eine Beziehung zwischen dem jiidischen Univer-
salismus und einer Achtung gegeniiber Anderen heraus, die sich bei ihm zu einer
strikten Unterscheidung zwischen Israel und den anderen Nationen und Staaten
entwickelte. Bei Levinas heifit es: ,,Ist die Geschichte der Nationen nicht schon
in gewisser Hinsicht diese Verherrlichung des Ewigen in Israel gewesen, eine
Teilnahme an der Geschichte Israels, die sich an der Offhung ihrer nationalen
Solidaritit auf den anderen Menschen, den Fremden hin misst?*?*

Levinas’ Ansinnen war es nicht, sich mit einer Philosophie, die die Ethik an
die erste Stelle riickt, den Herausforderungen des Politischen zu entziehen. Wie
Kant, so hob auch Levinas die Bedeutung des Friedens, der Verantwortung und
die der Gastlichkeit hervor, wenn es um das Zusammenleben ging. Wie Kant, so
entwarf auch Levinas ein Konzept des Zusammenlebens, das sich von der Politik
der Nationen und Staaten unterschied. Jedoch wihlte Levinas fiir seinen Entwurf
einer Ethik des Zusammenlebens weder Kants verworfene Option eines Welt-
staates noch des von ihm favorisierten Volkerbunds. Eine Vermittlung von Ethik
und Politik, wie sie Kant fiir ein friedliches Zusammenleben fiir notwendig hielt,
kam fiir Levinas nicht in Frage.

In den Talmudlektiiren, die Levinas ab dem Jahr 1957 am Colloques des In-
tellectuels Juifs de Langue Frangaise in Paris vortrug,>** war es vor allem das
Land Israel, das Land des jiidischen Volkes, mit dem er seine Auseinanderset-
zung iber das Politische in Beziehung setzte. Fiir ihn war Israel mehr als ein
Staat unter anderen Staaten. Israel bedeutete fiir Levinas eine eschatologische
Offnung und Transzendenz des Politischen. Diese Eschatologie des messiani-
schen Friedens, um die es Levinas ging, ldsst sich nicht aus universellen Struktu-
ren und Gesetzen ableiten, aus denen sich moderne Staatsgebilde entwickeln.?*
Er setzte seine Hoffnungen auf den Zionismus und die Erwéhlung Israels, damit
eine Ethik der Gastlichkeit und ein friedliches Zusammenleben zu denken bleibt.
In diesem Sinne war ihm Israel auch kein Nationalstaat, kein Staat in politischer

240 Derrida 2010.

241 Levinas 1993, S. 23ff.

242 Levinas 1994, S. 141ff.

243 Levinas 1994, S. 148.

244 Vgl. Hollander 2013, S. 143.
245 Vgl. Levinas 1992a, S. 99.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | Das Politische der Dekonstruktion

Hinsicht, sondern eine Gemeinschaft ethischer Gastfreundschaft. Die Begrift-
lichkeiten der Gastfreundschaft, der Verantwortung und des Friedens kniipfte er
dabei an eine universelle Partikularitit, die im Zusammenhang mit der Errich-
tung Israels und damit mit dem messianischen Zionismus verstanden werden
muss. Levinas schrieb in dem Buch Schwierige Freiheit: ,[Die] Verwirklichung
der gerechten Gesellschaft ist ipso facto die Erhebung des Menschen zur Ge-
meinschaft mit Gott. Diese Gemeinschaft ist die menschliche Gliickseligkeit
schlechthin und der Sinn des Lebens.“?*® Und etwas spiter heiBt es: ,,Der Zio-
nismus und die Schaffung des Staates Israel bedeuten fiir das jiidische Denken
eine Riickbesinnung in allen Bedeutungen des Wortes sowie das Ende einer
Jahrtausende alten Entfremdung. [...] Wéhrend man jahrhundertelang die Nicht-
teilnahme der geistigen Personlichkeit Israels an der Weltgeschichte mit seiner
Lage als verfolgte Minderheit entschuldigte — nicht alle Welt hat das Gliick, rei-
ne Hiande zu haben, weil sie verfolgt wird —, ist der Staat Israel die erste Gele-
genheit, dadurch in die Geschichte einzugreifen, daf3 er eine gerechte Welt ver-
wirklicht.**#"

Derrida misstraute in seinen Untersuchungen®*® zum politischen Zionismus
einer Verkniipfung von Ethik, Moral, Gemeinschaftssinn und partikularen Uni-
versalismus. Mit diesem Misstrauen gehorte er zu jenem dissonanten Chor jiidi-
scher Philosophen und Philosophinnen, die ihre Beziehungen zum Zionismus
und zum Staat Israel als gestort oder zumindest als problematisch betrachteten.
Zu diesem heterogenen und dissonanten Chor gehdren neben Derrida auch Ro-
senzweig, Cohen, Buber, Benjamin, Arendt, Cixous und Butler. Derridas Ein-
spriiche und Vorbehalte gegeniiber dem Zionismus entsprangen aber nicht allein
seinem Jiidischsein und der Beschiftigung mit dem Marranentum, sondern auch
seiner Erfahrung mit dem européischen Kolonialismus.>*

Es waren nicht allein die Politik des 2003 (zur Zeit des Vortrags) amtieren-
den Ministerprésidenten Sharon, dessen Rolle als Verteidigungsminister wéh-

246 Levinas 1992a, S. 116 (Hervorhebungen im Original).

247 Levinas 1992a, S. 122.

248 Derridas Untersuchungen, die sich mit der Beziehung zwischen Judentum und Poli-
tik, mit einem Jidischsein und dem Bekenntnis zu einer jlidischen Identitdt, dem
Zionismus, oder auch mit einer nationalstaatlichen Politik beschéftigen, finden sich
in folgenden Publikationen wieder: Interpretations at War: Kant, the Jew, the Ger-
man (Derrida 1991a), Dem Archiv verschrieben. Eine Freudsche Impression (Der-
rida 1997a), Abraham, der andere (Derrida 2006a) und Die Augen der Sprache
(Derrida 2012).

249 Vgl. Harrison 2013. Vgl. auch Derrida 1994c und Derrida 2004b.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 239

rend der Massaker von Sabra und Schatila im Jahr 1982, die Siedlungspléne, die
dieser als Bauminister Anfang der 1990er Jahre entwickelte, oder die eskalieren-
de Gewalt zwischen jiidischer und paléstinensischer Bevolkerung in Israel und in
den besetzten Gebieten, die das ehemals jiidische Kind aus Algerien dazu brach-
ten, Einwinde gegen einen politischen Zionismus zu formulieren. Die Vorbehal-
te, die Derrida zum Zionismus und zum Staat Israel entwickelte, richteten sich
vielmehr auf die Frage, ob nicht der Staat Israel wie jeder andere Staat im Grun-
de gewalttitig ist. Denn alle Staaten und Nationen griinden in Gewalt und gehen
aus dieser griindenden Gewalt hervor. Der Moment der Griindung, der souveridne
Akt zur staatlichen bzw. nationalen Institutionalisierung, geht jedem Gesetz, je-
dem Recht und jeder Legitimitdt voran. Demzufolge muss die Griindung eines
Staates und jeder Nation jenseits eines legalen Rahmens stattfinden und gerade-
zu ein Gewaltakt sein. In diesem Sinne sprach Derrida auch von einer ,,Aggres-
sion des kolonialen Typs“.*** Im Vortrag heiBt es: ,,The child of whom I speak
and who makes me speak understood in growing up that any juridico-political
founding of a living together is, by essence, violent, since it inaugurates there
where a law [droif] did not yet exist. The founding of a state or of a constitution,
therefore, of a living together according to a state of law [un état de droit], is al-
ways first of all a nonlegal violence: not illegal but nonlegal, otherwise put, un-
Justifiable with regard to an existing law, since the law is inexistent there where
it is a matter of creating it. No state has ever been founded without this violence,
whatever form and whatever time it might have taken.*?>!

Wenn dem so ist, dann kann sich kein Staat dieser Vergangenheit entziehen,
weder der klassische Nationalstaat, die Experimente eines real existierenden So-
zialismus, die Gemeinschaftsmodelle des Kommunitarismus noch der zionisti-
sche Staat Israel. Im Vortrag heiflt es sodann: ,,No state has ever been founded
without this violence, whatever form and whatever time it might have taken. But
the child of whom I speak asked himself whether the founding of the modern
state of Israel — with all the politics and policies that have followed and con-
firmed it — could be no more than an example among others of this originary vio-
lence from which no state can escape, or whether, because this modern state in-
tended not to be a state like others, it had to appear before another law and ap-

peal to another justice.“?>

250 Derrida 2000c, S. 18 (Hervorhebungen im Original).
251 Derrida 2013, S. 29f (Hervorhebungen im Original).
252 Derrida 2013, S. 29f.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | Das Politische der Dekonstruktion

Die Frage, die Derrida im Vortrag aufwarf, lautete mit anderen Worten:
Wurde Israel, wie jeder andere Staat, gewaltsam gegriindet??>* Gewaltsam, nicht
durch Erwéhlung, eine Anrufung, oder einen Ruf, der angenommen wurde? Und
iibt Israel wiederholt Gewalt aus wie jeder andere Staat? Derridas Vorbehalte
und Misstrauen gegeniiber dem Konzept einer messianisch-ethischen Gemein-
schaft stellen grundsétzlich den von Levinas formulierten Anspruch Israels in
Frage, als zionistischer Staat die Gewalt und den Totalitarismus der Nationen
und Staaten zu beenden. Wéhrend Levinas in seinen Talmudlektiiren am aufler-
gewdhnlichen Status Israels — im Gegensatz zu Agypten, Kusch und Rom mit ih-
ren Typologien einer Nation — festhielt, dulerte Derrida seine Zweifel, dass Isra-
el dem Anspruch gerecht werden kann, die politische Gewalt — vor allem auch
die eigene — zu beenden, um den Grund und Boden fiir Asylstidte®** der Gast-
freundschaft zu legen.

Derrida nahm jedoch die Uberlegungen, die Levinas zum Konzept eines
friedlichen Zusammenlebens jenseits einer Politik der Nationalstaaten anstellte,
zum Anlass, sich mit der Globalisierung der Bekenntnisse zu Schuld und Reue
sowie mit der Bitte um Vergebung zu beschiftigen: Bekenntnisse zu Verbrechen
gegen die Menschlichkeit, Bekenntnisse, die sich in Reue, Schuld, Sithne und
BuBle verwandeln; Bekenntnisse, dic mit einem Bekenntnis zum Frieden, zur
Versohnung und zur Vergebung einhergehen. Im Vortrag heiflt es: ,,If I have
chosen the theme of avowal, that is first of all because of what is occurring [ce
qui se passe] today in the world, a kind of general rehearsal [repetition], a scene,
even a theatrical rendering [thédtralisation] of avowal, of return, and of repent-
ance, which seems to me to signify a mutation in process, a fragile one, to be
sure, fleeting and difficult to interpret, but, like the moment of an undeniable
rupture in the history of the political, of the juridical, of the relations among
community, civil society, and the state, among sovereign states, international
law, an NGOs, among the ethical, the juridical, and the political, between the
public and the private, between national citizenship and an international citizen-
ship, even a metacitizenship, in a word, concerning a social bond that crosses

[passé] the borders of these ensembles called family, nation, or state.*>*

253 Eine Anekdote, die Taubes iiber seine Zeit als research fellow im Jahr 1949 in Jeru-
salem erzihlte, war jene, in der es hiel3, dass Schmitts Verfassungslehre ,,zur Ausar-
beitung einiger schwieriger Probleme in den Entwiirfen zur Verfassung des Staates
Israel* herangezogen wurde. Taubes 1987, S. 19.

254 Vgl. Levinas 1996, S. 76.

255 Derrida 2013, S. 31 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 241

Derrida erinnerte im Zuge dieses Vortrags auch an eine Vielzahl von Selbst-
anklagen und Bekenntnissen zu Schuld und Reue. Er erwéhnte unter anderem
Brandts Kniefall vor dem Ehrenmal fiir die Toten des Warschauer Ghettos, die
gemeinsame Erkldrung der deutschen und polnischen Bischéfe zum 50. Jahres-
tag der Befreiung von Auschwitz, Chiracs Rede anldsslich der Razzia vom
Vélodrome d’Hiver, Muruyamas Bitte um Entschuldigung fiir die Kriegs- und
Kolonialherrschaft in den asiatischen Nachbarstaaten Japans wéhrend des Zwei-
ten Weltkriegs, Clintons riickblickende AuBerungen des Bedauerns wihrend sei-
ner Afrika-Reise im Jahr 1998 beziiglich der Verbrechen des Sklavenhandels,
die Einrichtung der Wahrheits- und Verséhnungskommission zur Untersuchung
von politischen Verbrechen wihrend der Apartheid und die Einberufungen dhn-
lich arbeitender Wahrheitskommissionen u.a. in Chile und Argentinien.

Auch wenn diese Schuldbekenntnisse und Reuebekundungen nicht ohne die
politischen und moralischen Reaktionen auf die Pogrome gegen die Juden in Eu-
ropa und die juristischen Prozesse zur Shoah denkbar sind, so sind sie Ereignis-
se, die sich globalisiert haben, obwohl diese Bekenntnisse und Selbstanklagen zu
den Verbrechen gegen die Menschlichkeit abrahamitischen bzw. christlichen
Konzeptionen geschuldet sind. Derrida fiihrte hierzu aus: ,,Denn wenn, wie ich
es glaube, der Begriff von Verbrechen gegen die Menschlichkeit der Hauptan-
klagepunkt dieser Selbst-Anklage, dieser Reue und Bitte um Vergebung ist;
wenn andererseits eine Sakralitit des Menschlichen allein in letzter Instanz die-
sen Begriff rechtfertigen kann (nichts ist in dieser Logik schlimmer als ein Ver-
brechen gegen die Menschlichkeit des Menschen und gegen die Rechte des
Menschen); wenn diese Sakralitét ihren Sinn im Gedenken an den Abraham der
Religionen des Buches und in einer jiidischen, vor allem aber christlichen Inter-
pretation des Ndchsten oder der Gleichen findet, wenn fortan das Verbrechen
gegen die Menschheit ein Verbrechen gegen das Heiligste im Lebenden ist und
folglich schon gegen das Gottliche im Menschen, in der Gottgeschaffenheit des
Menschen (Gott-erschafft-den-Menschen) oder Menschenerschaffung Gottes
(Mensch-erschaffi-Gott-durch-Gott) (der Tod des Menschen und der Tod Gottes
wiirden hier dasselbe Verbrechen verraten), dann dhnelt die Globalisierung der
Vergebung einer ungeheuren Szene laufender Bekenntnisse, einer virtuell christ-
lichen Konvulsion-Konversion-Konfession, einem Christianisierungsproze$3, der
die christlichen Kirche nicht mehr braucht. >

In dieser Konzeption geht das politische Schuld- und Reuebekenntnis von
den Moglichkeiten der Vergebung, der Versohnung, von einer Wiedergut-
machung und einer Heilung der Wunden aus, verursacht durch Kriegshand-

256 Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://de.wikipedia.org/wiki/Rafle_du_Vélodrome_d’Hiver
https://de.wikipedia.org/wiki/Rafle_du_Vélodrome_d’Hiver
https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | Das Politische der Dekonstruktion

lungen der Nationalstaaten und Verbrechen gegen die Menschlichkeit. Vom Be-
kenntnis wird eine therapeutische Heilung des Zusammenlebens erhofft und er-
wartet, trotz der Verbrechen und Kriege, der Leiden und Schmerzen. Diese Glo-
balisierung der Bekenntnisse, und die mit ihnen einhergehenden Vergebungen,
haben es geschafft (zumindest innerhalb gewisser politischer und juristischer
Rahmenbedingungen und Beschriankungen), politische Handlungen, Gesetzge-
bungen, ganze Institutionen und vor allem die Gréueltaten und Massaker der Na-
tionalstaaten gegen die Zivilbevolkerung zu Verbrechen gegen die Menschlich-
keit zu erkldren. Die Definition des Londoner Statuts vom 8. August 1945 war
darin, nicht allein fiir die Niirnberger Prozesse, wegbereitend. Seit dem 1. Juli
2002 arbeitet der Internationale Strafgerichtshof in Den Haag an der Verfolgung
von Straftaten gegen die Menschlichkeit.

Schon in Der Nomos der Erde warnte Schmitt vor einer Kriminalisierung des
Krieges durch den Vélkerbund und damit auch vor einer Kriminalisierung der
Staaten,”’ die Kriege fiihren bzw. diese beginnen. Schmitt warnte vor dieser
Kriminalisierung des Staates und dessen Souverénitit, da er letztlich mit dersel-
ben eine Moralisierung und Totalisierung der Politik sowie das Aufkommen ei-
ner neuen Gattung von Souverdnitdt erwartete: ,,Wenn der Krieg als solcher
rechtlich verboten werden soll, so ist damit selbstverstiandlich nur der ungerechte
Krieg gemeint.“?%

Wie schon im Seminar Das Tier und der Souverdn, das er im selben Jahr am

26. Mirz in Paris beendete,”

beriicksichtigte Derrida im Vortrag, den er in San-
ta Barbara hielt, die widerspriichliche und aporetische Politik einer Kriminalisie-
rung des Krieges, die sich zu einem Zusammenleben in Frieden bekennt. Schon
in Kants Entwurf zum Volkerbund, aber auch bei dessen Griindung nach dem
Ersten Weltkrieg, ging es — wie bei der Globalisierung der Schuld- und Reue-
Bekenntnisse — um nichts Geringeres als um die Einschrankung der politischen
Souverinitit. Zu einer Globalisierung des Bekenntnisses heifit es bei Derrida:
»[Wle know that the globalization of avowal, of repentance and of return upon
past crimes, with or without forgiveness asked for, can indeed dissimulate facili-
ties, alibis, perverse strategies, an instrumentalization, a comedy, or a calcula-
tion. [...] It marks a beyond of national law, even the beyond of a politics mea-
sured only by the sovereignty of the nation-state. Nation-states, institutions (cor-

257 Vgl. Schmitt 1994, S. 58ff, insbesondere S. 60.

258 Schmitt 1988, S. 249.

259 Am 16. Januar 2002 kam Derrida in seinem letzten Seminar auf Schmitts Argumen-
tationen zu sprechen, in denen von einer Entpolitisierung des Politischen und einer
Kriminalisierung des Krieges die Rede ist. Vgl. Derrida 2015, S. 113ff.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 243

porations, armies, churches) must appear before a court; sometimes former head
of state or military leaders must give account — whether willingly or not — in
front of instances that are in principle universal, in front of an international law
that does not cease to be refined and to consolidate new nongovernmental pow-
ers, to force belligerent parties to recognize their past crimes and to negotiate
over the peace of a new living together, to judge in exemplary fashion governing
individuals (dictators or not) while being careful not to forget the states, some-
times foreign states, that have sustained or manipulated them (the important sig-
nal constituted by the removal of Pinochet’s immunity would have to go far
beyond his own person and even beyond his own country). More generally, with
all the questions that these developments leave open, what one calls humanitari-
an intervention is not the only space of such new interventions.*>%

Auch wenn diese Entwicklungen zu begriilen sind, wie Derrida schrieb, so
konnen gewisse inflationdre und aporetische Ziige dabei nicht unbeachtet blei-
ben. Um einige Divergenzen dieser Entwicklungen aufzuzihlen, die die natio-
nalstaatliche Souverénitét einschranken, erwihnte Derrida die Verschiebung der
Machtverhiltnisse vom Politischen zum Juristischen, die Reduzierung gerechter
Anspriiche auf juristische Prozesse sowie die Inanspruchnahme internationaler
Gerichtsbarkeiten fiir 6konomische und nationale Interessen.?®!

Mit einer grofleren Aufmerksamkeit widmete sich Derrida der Aporetik einer
Ethik der Vergebung. Dabei verwies er auf zwei heterogene Motive der Verge-

262 Das eine Motiv be-

bung, die der abrahamitischen Tradition zuzuordnen sind.
schreibt die Vergebung in Form einer grofiziigigen, unbedingten und zu nichts
verpflichtenden, unberechenbaren und nicht verwertbaren Gabe, die keinem
Tausch und keiner Okonomie gehorcht. Anderorts formulierte Derrida hierzu:
,,Im Prinzip gibt es fiir das Vergeben keine Begrenzung, kein Maf3, keine MaBi-
gung, kein bis dahin?.*“*®® Letztlich kann diese Form der Vergebung nicht einmal
den Horizont einer Heilung, Wiedergutmachung oder Entschiddigung garantie-
ren. In diesem Sinne hat die Vergebung nichts zu vergeben und kann nichts ver-
geben.

Das andere Motiv, das der gleichen Tradition folgt, bezeichnet eine Ver-
gebung, die nur in kalkulierender, bedachter und beabsichtigter Weise gewahrt
wird, sofern es zu einem Schuldbekenntnis, zu einer Anerkennung und Reue der
Tat, zu einer Konversion des Téters oder der Tdterin kommt, und damit einen

260 Derrida 2013, S. 33f (Hervorhebungen im Original).
261 Vgl. Derrida 2013, S. 34.

262 Vgl. Derrida 2013, S. 351f.

263 Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | Das Politische der Dekonstruktion

gewissen Ausgleich zwischen den Handlungen in der Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft schafft. Hierzu gehdrt das, was in der Rechtsphilosophie eine aus-
gleichende Gerechtigkeit ist und dem Vergeltungsprinzip geniigt.

Derridas Auseinandersetzung mit der Vergebung gehorte in den letzten fiinf-
zehn Jahren seines Lebens zu einem wesentlichen Moment seiner Beschiftigung
mit der Politischen Philosophie. Dariiber hinaus wurde der Begriff der Verge-
bung von ihm im Zusammenhang mit einer Repolitisierung des Politischen the-
matisiert, die fiir ihn eine Frage der kommenden Demokratie, der Gastfreund-
schaft, aber auch der Gastfeindschaft war. Von Bedeutung waren hierbei Derri-
das Diskussionen der Entwiirfe des Volkerbundes und der Hospitalitdt bei Kant
sowie von Schmitts Warnung vor den fatalen Folgen einer Entpolitisierung des
Politischen, die nach dessen Diagnose der Vélkerbund und dhnliche — die natio-
nale Souverinitdt tibergreifende und ausschaltende — Instanzen in Gang setzen.
Innerhalb dieser Diskussionen griff Derrida wiederum andere Autoren und Auto-
rinnen auf, die sich ebenfalls der Problematik annahmen, wie etwa Cohen, Scho-
lem, Arendt, Levinas und Jankélévitch.

Anfang der 1990er Jahre startete Derrida mit seiner Seminarreihe Questions
de responsabilité: Von 1991 bis 1992 behandelte er den Begriff des Geheimnis-
ses, von 1992 bis 1995 jenen des Zeugnisses, ab 1995 bis 1997 den der Gast-
freundschaft und ab 1997 bis 1999 die Begriffe Meineid und Vergebung. Fiir die
Diskussion des Begriffs Vergebung waren Derridas Lektiiren der Biicher Le
Pardon®* und L’imprescriptible: Pardonner?*® von Jankélévitch von immenser
Bedeutung, die 1967 und 1986 erschienen sind.?*® In seinem Vortrag To Forgi-

7 wie seinem Buch On Cosmopolitanism and Forgiveness®®® und in den Ge-

ve?
sprichen On Forgiveness®® und Jahrhundert der Vergebung®® nahm Derrida
ebenfalls ausfiihrlich Bezug auf Jankélévitch.

In dem Interview Jahrhundert der Vergebung kam Derrida abermals auf die
enge Beziehung zwischen dem volkerrechtlichen Straftatbestand Verbrechen ge-
gen die Menschlichkeit und einer globalisierten Politik der Vergebung zu spre-

chen. Gerade weil diese Verdnderungen seit dem Zweiten Weltkrieg und seit den

264 Jankélévitch 1967.

265 Jankélévitch 1986. Vgl. auch Jankélévitch 2003.

266 Eine instruktive Lektiire zur Beziehung zwischen Jankélévitch und Derrida bietet
HraSova 2009.

267 Derrida 2001d.

268 Derrida 2001f.

269 Derrida 2001e.

270 Derrida 2000c.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 245

Niirnberger Prozessen, im politischen Dialog zwischen den Nationalstaaten und
in der Konzeption des Zusammenlebens nach einem Krieg und begangenen
Kriegsverbrechen zu begriilen sind, ging Derrida den Aporien dieser Politik der
Vergebung nach. Insbesondere angesichts der Kriege und der Verbrechen gegen
die Menschlichkeit, gibt es das Gebot in Frieden zusammen zu leben. Gerade
angesichts der Gewalt muss es ein Ende der Gewalt geben, damit der Krieg nicht
zu einem Krieg nach dem Krieg wird.

Wie kaum ein anderer, hat sich Jankélévitch mit dem Verzeihen und der
Vergebung, aber auch mit dem Unverzeihbaren beschiftigt. Seine Biicher Le
Pardon®*" und L’imprescriptible: Pardonner?*” stehen einander inhaltlich ent-
gegen. Anlésslich einer Globalisierung der Schuldbekenntnisse und Vergebun-
gen, war es fiir Derrida eine willkommene Gelegenheit in dem Interview Jahr-
hundert der Vergebung die Argumentationen beider Biicher Jankélévitchs einan-
der gegeniiber zu stellen.?”® Wihrend Jankélévitch in dem Buch Le Pardon die
Vergebung als ein Ereignis beschrieb, das zwischenmenschliche Beziehungen
stiftet, so formulierte er in dem Buch L imprescriptible: Pardonner?: ,Die Ver-
zeihung ist in den Todeslagern gestorben.“?’*

Jankélévitch wie Derrida hoben hervor, dass die Vergebung weder eine blofe
Entschuldigung ist noch ein Vergessen im Lauf der Zeit, weder eine Verjahrung,
die sich mit der Zeit ergibt, noch eine Form der Amnestie. Weder ist sie ein Ge-
genstand, der sich verwerten und in ein soziales Gefiige integrieren ldsst, noch
ist sie eine Art und Weise des Bedauerns oder eine Form des Verstehens. ,,Ein
zweckbestimmtes Verzeihen ist keine Vergebung, es ist allein eine politische
Strategie oder eine psychotherapeutische Okonomie.“?” Und dennoch taucht die
Vergebung allererst und zumeist im Dienst politischer und 6konomischer, aber
auch strafrechtlicher, kultureller, kiinstlerischer Zwecke auf. Es gibt den globa-
len Trend zu Wahrheits- und Historikerkommissionen, den Bau von Gedenkstét-
ten, Museen und Mahnmalern, die an die Verbrechen gegen die Menschlichkeit

271 Jankélévitch 1967.

272 Jankélévitch 1986. Vgl. die dt. Ubersetzung Jankélévitch 2003, S. 243ff.

273 Zu Recht wies Hrasova darauf hin, dass dem Gespréch nicht zu entnehmen ist, wes-
sen Argumente Derrida Jankélévitchs Argumenten entgegensetzte. Zwar erwéhnte
Derrida Jankélévitchs Text Das Unverjihrbare, der im Buch L’imprescriptible:
Pardonner? publiziert wurde, doch wies er nicht darauf hin, dass er den Argumenta-
tionsgang gegen Jankélévitch dessen eigenem Buch Le Pardon entnahm. Vgl.
Hrasova 2009, S. 45.

274 Jankélévitch 2003, S. 271.

275 Derrida 2000c, S. 16 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | Das Politische der Dekonstruktion

erinnern und mahnen. Es gibt Vereinbarungen hinsichtlich zu zahlender Ent-
schiddigungen und zu titigender Wiedergutmachungen. Es gibt aber auch die po-
litischen Mandver bei der Auslieferung von Angeklagten an den Internationalen
Strafgerichtshof.

Wenn es also eine Vergebung gibt, so kann sie keinem Kalkiil unterstellt
werden. Fiir Jankélévitch ist die Vergebung keine reine Vergebung mehr, wenn
einer Person oder einer Nation aufgrund von Handlungen und reumiitigem Ver-
halten vergeben wird.?”® Bei Derrida heiBit es: ,,Die Sprache der Vergebung, im
Dienste deterministischer Zwecke, ist alles andere als rein und uneigenniitzig.
Wie immer im politischen Feld. [...] Jedesmal wenn das Vergeben im Dienste
eines Zweckes steht, sei er auch ehrsam und rein geistig (Freikaufen oder Erlo-
sen, Vers6hnung, Heil), jedesmal wenn es versucht, eine Normalitdt wiederher-
zustellen (eine soziale, nationale, politische, psychologische), und zwar durch
eine Trauerarbeit, durch irgendeine Therapie oder Okologie des Gedichtnisses,
dann ist die Vergebung nicht rein — noch ist es ihr Begriff.*?”’

Die reine Vergebung, sofern sie sich ereignet, kann weder die vergangene
Tat vergessen lassen oder verharmlosen, noch kann sie auf die Schuld der Téter
Einfluss nehmen. Sie tilgt keine Schuld. Und dennoch kann es eine Vergebung
nur dann geben, wenn es keine Griinde mehr gibt, um sich zu entschuldigen.?"
Sie vergibt nicht, weil es Griinde und Begriindungen schuldhaften Handels gibt.
Vergebung ist ohne Versohnung. Vergebung geschieht, unabhéngig von den
Griinden und Begriindungen der Schuld. Anders als die Reue, die den reuigen
Téter betrifft, ist die Vergebung beziehungsstiftend und wendet sich den schul-
dig gewordenen Tétern und Taterinnen zu. Es gibt die Vergebung, trotz der
Schuld, trotzdem es Schuld gibt. In dieser Hinsicht ist die Vergebung maBlos
und vollzieht das Unmogliche. Derrida schlie3t daraus: ,,Das Vergeben verzeiht
nur das Unverzeihbare. Man kann oder sollte nur dort vergeben, es gibt nur Ver-
gebung — wenn es sie denn gibt —, wo es Unverzeihbares gibt. Was soviel bedeu-
tet wie, dal das Vergeben sich als gerade Unmogliches ankiindigen muf. Sie
kann nur mdglich werden, indem es Un-mdgliches tut.**"

Und dennoch gibt es fiir Jankélévitch neben dem Ereignis der Vergebung das
Unverzeihbare. Unverzeihbar sind Verbrechen gegen die Menschlichkeit, die die
Nationalsozialisten und die Deutschen an der jiidischen Bevolkerung veriibten.
Das, was diese Verbrechen vom Kriegsgrauel anderer Kriege unterscheidet, ist,

276 Vgl. Hrasova 2009, S. 58.

277 Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original).
278 Vgl. Jankélévitch 1967, S. 139f.

279 Derrida 2000c, S. 11.

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Derrida | 247

dass die Téater und Téterinnen mit einem rassistischen Genozid ,,das Sein des
Menschen selbst, ESSE, [...] zu vernichten suchte[n]. Die rassistischen Verbre-
chen sind ein Attentat auf den Menschen als Mensch: Nicht auf den Menschen
als den oder den (quatenus ...), als diesen oder jenen, zum Beispiel als Kommu-
nist, Freimaurer, ideologischer Gegner ... Nein! Der Rassist visierte genau die
Ipseitiit des Seins an, das heiBt das Menschliche jedes Menschen. 2%

Bei all der Sympathie und dem Verstdndnis, die Derrida gegeniiber
Jankélévitchs Wut aufbrachte, insistierte er dennoch darauf, dass gerade das Un-
verzeihbare jenes wére, das zu vergeben ist, wenn es Vergebung gébe. Derrida
griff diese Aporie des Vergebens auf, die Jankélévitch mit seinen zwei eigenen
Biichern zur Darstellung brachte, um angesichts einer auswuchernden Theatralik
des Verzeihens auf eine ,,universelle Dringlichkeit**®' hinzuweisen. Denn trotz
dieser politisch wie 6konomisch kalkulierten Vereinnahmungen der Reue, der
Schuldbekenntnisse und der Bitten um Vergebung, weist das globalisierte Spek-
takel auf eine Dringlichkeit hin: ,,Man muf} sich der Vergangenheit zuwenden;
und diesen Akt des Gedéchtnisses, der Selbst-Anklage, der Reumiitigkeit, der
Vorladung, muf man zugleich iiber die juristische Instanz und diejenige des Na-
tional-Staates hinausfithren. %2

Wie in seinem in Santa Barbara gehaltenen Vortrag Vivre , ensemble® —
Living ,,together“, sprach Derrida auch in dem Interview Jahrhundert der Ver-
gebung von dem Gebot, die Figuren der Souverénitét, den Nationalstaat und die
Gewalt des Krieges zu iiberwinden, um in Frieden zusammenzuleben. Dort heif3t
es schlieBlich: ,,Wovon ich traume, was ich versuche, als Reinheit einer Verge-
bung, wiirdig dieses Namens, zu denken, das wire eine Vergebung ohne Macht:

unbedingt, aber ohne Souverinitdit.“?*3

280 Jankélévitch 2003, S. 247 (Hervorhebungen im Original). Als 1971 in Frankreich
das Buch L’imprescriptible: Pardonner? erschien, entbrannte eine heftige Diskus-
sion, denn zeitgleich wurde dariiber 6ffentlich gestritten, ob Kriegsverbrechen und
Kollaborationsverbrechen in Zukunft juristisch als verjahrt zu behandeln sind. Ein
Antrag in diesem Sinne, der im franzgsischen Parlament eingebracht wurde, wurde
abgelehnt.

281 Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original).

282 Derrida 2000c, S. 10 (Hervorhebungen im Original).

283 Derrida 2000c, S. 18 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 08:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

