
Heiner Alwart*

Öffentlichkeit ohne hermeneutisch-moralische Struktur

Von einem möglichen Scheitern der Aufklärung

Kommentar zum Hauptbeitrag von Ingo Pies

[1] Die Probleme liegen nicht so einfach, wie Ingo Pies meint. Nur dann, wenn
es gelingt, eine gültige philosophische Methode zur Geltung zu bringen, wird man
dem, was Pies ›Diskursversagen‹ nennt, gerecht werden können. Der gegenwärti-
gen Demokratie-, Medien- und Justizkrise oder kurz und allgemein: der akuten
Öffentlichkeitskrise lässt sich mit Pies’ Argumentationslehre kaum wirkungsvoll
begegnen. Dazu bedarf es einer schonungslosen Analyse spätmoderner Kommuni-
kationsverhältnisse von Grund auf.

[2] Pies bezieht seine ›ordonomische Methode‹ auf Probleme der »Wirtschafts-
und Unternehmensethik im Sinne einer Angewandten Ethik« ([73]). Ihm ist darin
Recht zu geben, dass die Überzeugungskraft einer ›Angewandten Ethik‹ weniger
von deren normativen Prämissen abhängt, sondern mehr davon, dass den Gesetz-
mäßigkeiten des jeweiligen Gegenstandsbereichs Rechnung getragen wird, auf den
sich die ›Anwendung‹ beziehen soll. Zumeist dürfte es der Kontext sein, der
bereits die Lösung vorgibt, während der eigentliche ›Text‹, d.h. das ethische
Moment, durchaus blass bleiben darf.

[3] Es kommt also darauf an, den Realitäten durch Erfahrung und passendes
Know-how gerecht zu werden, anstatt jeweils zu versuchen, ihnen moralische
Bekenntnisse überzustülpen und Konflikte auf diese Weise einzufrieren. Eine funk-
tionstüchtige Bereichsethik kann daher nicht das Ziel haben, eine abstrakte nor-
mative Theorie weiterzuentwickeln, um das Ergebnis sodann auf bestimmte prak-
tische ›Fälle‹ schlicht ›anzuwenden‹. Ihr muss es in erster Linie darum gehen, den
betreffenden gesellschaftlichen Bereich, d.h. die Regeln, nach denen dort gespielt
wird, sachgerecht zu erfassen, um bei Bedarf Verbesserungen zu empfehlen.
Soweit sich Pies in seinem Beitrag auf genau dieser Linie bewegt, also rationale
Steuerungsmaßnahmen zur konsequenten Bewältigung von Konflikten vorschlägt,
stimme ich ihm zu. Von daher dürfte mein Kommentar nicht als ablehnende Stel-
lungnahme zu seinem Ansatz, sondern als ein Ergänzungsvorschlag zu verstehen
sein. Meine Kritik am heutigen öffentlichen Diskurs wird jedoch viel grundsätzli-
cher ausfallen, als dies bei Pies selbst angelegt ist.

[4] Pies plädiert für eine ›Ordonomik‹, die auf ›theoriestrategischen Überlegun-
gen‹ basieren soll (vgl. [9]). Dem Programm philosophischen Denkens hingegen
sind solche Strategien fremd. Es kreist gewissermaßen um sich selbst, ohne klar

* Prof. Dr. Dr. h.c. (Tbilissi State University) Heiner Alwart, Rechtswissenschaftliche
Fakultät, Friedrich-Schiller-Universität Jena, D-07737 Jena. E-Mail: h.alwart@recht.uni-
jena.de, Forschungsschwerpunkte: Philosophie, Rechtsphilosophie und Strafrecht.

zfwu 18/2 (2017), 259–263, DOI: 10.5771/1439-880X-2017-2-259

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-259 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-259


identifizierbare Fortschritte erzielen zu können. Eine andere Option hat es nicht,
weil es sich schwer tut, auch nur über seinen Anfang und erst recht über seine
eigentliche Bestimmung Rechenschaft abzulegen. Philosophisches Denken ist
Bestandteil einer leisen menschheitsgeschichtlichen Bewegung. Dass der Antrieb
zu solchen kritischen (Selbst-)Reflexionen demnach rätselhaft anmuten muss,
macht das Denken aber nicht irrational, sondern ermöglicht ihm vielmehr, seinen
ureigenen, unverzichtbaren kulturellen Beitrag zu leisten. Von daher braucht
Ethik also keine besondere Strategie, sondern vielmehr eine zeitgerechte philoso-
phische Anthropologie als Grundlage. Es droht im Gegenteil die Gefahr, dass der
Vorwurf, Normativität werde instrumentalisiert, wenn die Analyse von Konflik-
ten immer nur auf angeblich nützliche Zweck-Mittel-Zusammenhänge schiele, auf
die Ordonomik selbst zurückfällt.

[5] Ein Beispiel für missglückte Theoriebildung aus Berechnung liefert die deut-
sche Rechtsphilosophie vom Kriegsende des Jahres 1945 bis heute: Da sich ein
positivistisch erzogener Juristenstand gegenüber den Naziverbrechen wehrlos
gezeigt, ja diese Verbrechen seinerseits mitbegangen habe, müsse man nunmehr
eine inhaltliche Gerechtigkeitskomponente, namentlich ein menschenrechtliches
Merkmal, in die Definition des Rechts hineinnehmen. Denn es falle dem Juristen
einfach leichter, Gesetze beiseite zu schieben, denen er den Rechts-Status abspre-
chen könne, als sich in seinem ›Ungehorsam‹ auf ›bloße Moral‹ berufen zu müs-
sen. Dass eine solche pragmatische Betrachtungsweise keinen Beitrag zur Klärung
dessen leisten kann, was ›Recht‹ diesseits seiner moralischen Bewertung in der
modernen Gesellschaft überhaupt ist, weckte damals sowie heute keinerlei Beden-
ken, auch nicht der Umstand, dass die empirischen Prämissen der ganzen Kon-
struktion höchst fragwürdig erscheinen. Eine derartige Vermengung von Philoso-
phie und Politik, ein geradezu peinliches Sacrificium Intellectus, beschädigt das
Denken, das seinen Gegenstand gleichsam aus den Augen verliert. Die berufspäd-
agogische Absicht dürfte vollends ins Leere laufen, weil sie auf einer Missinterpre-
tation von Moralversagen beruht.

[6] Genuin philosophische Ansätze zur Theorie- und Begriffsbildung tun sich
schwer, wenn die Wörter in öffentlichen Stellungnahmen deshalb ihren Dienst ver-
sagen, weil sie allzu korrumpiert sind. Jeder Student in St. Gallen kennt Gerhard
Richters Gemälde, das im dortigen Universitätsgebäude aufgehängt ist. Dieser
Gerhard Richter nun hat sich kürzlich in der Flüchtlingsdebatte geäußert. Er hat
bekanntlich schon mehrfach signifikante Ereignisse deutscher Geschichte in sei-
nem Schaffen verarbeitet. Dem Kurator der Ausstellung einiger seiner Werke in
einem dänischen Kunstmuseum hat er ein Interview gegeben. Es ist im Internet
leicht zu finden. In diesem kleinen Gespräch bescheinigt er der »Parole von der
Willkommenskultur, die wir eingeführt haben mit unserem Präsidenten« (gemeint
ist Joachim Gauck), immerhin noch Verlogenheit, während er in der von Angela
Merkel mit Blick auf die Flüchtlingskrise propagierten »tiefsten Überzeugung«,
dass »wir« das »schaffen«, nicht einmal mehr Wörter zu entdecken vermag (Ger-
hard Richter (2016)). Nicht alles also, was in der Öffentlichkeit wie Sprache
klingt, muss auch Sprache sein. Wenn vieles nichts mehr bedeutet, wenn das
Reden sozusagen seinen Geist aufgegeben hat, dann sind nicht nur die Begriffe,

260 Heiner Alwart

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-259 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-259


sondern auch die Wörter für uns verloren. Aus ihnen sind bloße Geräusche
geworden – ähnlich etwa dem Quietschen einer Tür, die im Wind hin und her
schlägt.

[7] Ich vermisse also bei Pies ein Hinterfragen der modernen Mediengesell-
schaft. Wie steht es um ihr Aufklärungspotential? Was bedeutet das heutige Feuer-
werk an Bildern und Tönen für Geduld und Reflexionsfähigkeit des Einzelnen?
Was machen vor allem Fernsehen und Internet, deren technische Möglichkeiten
zur Verwechslung von Nähe und Ferne einladen sowie Wirklichkeit und Wahr-
nehmung elementar verändern, mit der Urteilskraft von Publikum und Nutzern?
Ist das von Pies beklagte Diskursversagen nicht letztlich systemisch bedingt, so
dass eine grundsätzlich affirmative Analyse besonderer Einzelfälle immer auch ein
Stück weit in die Irre führen muss? Gleichwohl will Pies auf der Basis seiner abge-
zirkelten wissenschaftlichen Methode versuchen, den demokratischen Diskurs von
Dissens auf Konsens ›umzuprogrammieren‹ (vgl. [72]). Mir würde hingegen schon
genügen, wenn innerhalb der »Diskurse der demokratischen Öffentlichkeit«
([69]) so viel Sinn generiert wird, dass um Sachfragen überhaupt fruchtbar gestrit-
ten werden kann. Am Ende muss dann in einer Demokratie notfalls abgestimmt
werden. Anstatt, wie Pies, nach Überbietungsargumenten zu suchen, läge es mir
näher Unterbietungsfragen zu stellen – nach dem Muster: Meinst du eigentlich,
was du sagst? Oder ist dein Reden hohl und leer? Können wir eigentlich nur noch
nach Sprechblasen jagen? Wer nichts mehr meinen kann, der kann weder etwas
wissen, noch einen moralisch kontrollierten Willen bilden.

[8] In diesem Zusammenhang drängt sich ein Beispiel aus der aktuellen deut-
schen Rechtspolitik auf: Obwohl das Fernsehen wie überhaupt die Medien bereits
über ein riesiges Reservoir an Filmaufnahmen und Bildern aus den Gerichtssälen
verfügen, soll das Instrumentarium weiter vergrößert werden (Bundestagsdrucksa-
che 18/10144). Wir kennen in Deutschland ja alle die Fotos von Angeklagten, die
trotz rechtsstaatlicher Unschuldsvermutung ihr Gesicht oder ihren Kopf hinter
Aktendeckeln oder unter Kapuzen verstecken müssen, wenn sie dem Recht begeg-
nen. Wir sehen ständig Richter oder Staatsanwälte, die, bevor die offizielle Ver-
handlung jeweils beginnt, im Sitzungssaal aufrecht stehend für Kameras posieren.
Namentlich Prozesse um ›Teufelaustreibungen‹ usw. sowie insbesondere Verfahren
unter Beteiligung von Prominenz (beispielsweise gegen einen Manager, der auf
Kosten seines Arbeitgebers gerne mit dem Hubschrauber ins Büro flog und der
das Großunternehmen trotzdem oder auch deshalb in einen spektakulären Kon-
kurs stürzte) scheinen es uns angetan zu haben. Auch die Art und Weise, wie
Strafprozesse gegen gewisse politische Unpersonen geführt werden, wie etwa
gegen Mitglieder des »Nationalsozialistischen Untergrundes (NSU)«, sind als Bei-
spiele für Gerechtigkeitsverluste durch eine expansive Medienöffentlichkeit zu
nennen. In Zukunft sollen wir darüber hinaus auch Urteilsverkündungen oberster
Bundesgerichte, ähnlich wie es beim Bundesverfassungsgericht heute schon üblich
ist, live miterleben dürfen. Aber werden durch Vermehrung der Bilder und Geräu-
sche hermeneutische und moralische Kompetenzen abgerufen und gestärkt? Oder
findet das genaue Gegenteil statt: Wird unter dem Deckmantel einer Ideologie der
›Transparenz‹ vor allem primitiver Unterhaltungslust und Sensationsgier gefrönt?

Öffentlichkeit ohne hermeneutisch-moralische Struktur 261

zfwu, 18/2 (2017)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-259 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-259


Was kann vor einem solchen Hintergrund ›Diskursversagen‹ bedeuten? Diese
bedrängenden Fragen können nicht wirklich beantwortet werden, ohne ganz
grundsätzliche Dimensionen von (Gerichts-)Öffentlichkeit und Volkssouveränität
auf den Prüfstand zu stellen. Aber wie lässt sich heute in der Öffentlichkeit sinn-
voll über ›Öffentlichkeit‹ streiten, wenn doch jede aufklärerische Perspektive oder
Orientierung, jede hermeneutisch-moralische Struktur von vornherein zu fehlen
scheinen? Wäre das nicht zwangsläufig ein völlig aussichtsloses Projekt? In wel-
chem gesellschaftlichen Entwicklungsstadium befinden wir uns denn inzwischen
überhaupt?

[9] Moralisches Engagement ist integraler Bestandteil einer gesunden demokra-
tischen Öffentlichkeit. Zur Ethik gehört es nun, für das in Anspruch genommene
Sollen ein überzeugendes Konzept zu liefern. Demgegenüber muss jedes Bestreben
scheitern, jenes Sollen kategorial auf ein Wollen umzustellen. Der ursprünglichen
ethischen Aufgabe sollte man auch nicht dadurch ausweichen, dass man etwa ver-
sucht, eine ›Individual-‹ und eine ›Institutionenethik‹ gegeneinander auszuspielen
(vgl. aber [6], [42]). Eine vermeintlich spezifische Differenz zwischen beiden Ethi-
ken, wonach ›Normativität‹ im institutionell-ökonomischen Kontext zu entmora-
lisieren sei, verfehlt das Begründungsproblem. Vielmehr hat eine moderne Theorie
des guten Willens, auch wenn sie natürlich nicht jede einzelne Konfliktlösung
direkt vorzeichnen kann, den maßgeblichen Fluchtpunkt für eine, wenn man
wirklich so will, strategische Perspektivierung auf dem Gebiet von Ethik und
Moral zu bilden (anders aber vgl. [73]). Freilich verschwindet das strategische
Moment sogleich, nachdem man einmal gemerkt hat, dass es eine Notwendigkeit
des Denkens ist, die uns individuell und kollektiv diesen m.E. richtigen Weg weist.

[10] Sollte die von Ingo Pies vorgetragene Methode tatsächlich auf den Begrün-
dungsversuch einer Ethik ohne moralischen Standpunkt, ohne ein authentisches
moralisches Sollen hinauslaufen, dann müsste ich mich korrigieren. Dann wäre
mein Kommentar nämlich kein bloßer Ergänzungsvorschlag, wie ich eingangs
ausführte, sondern eine Grundsatzkritik an einem Denkmodell, das trotz aller
Fruchtbarkeit für den exemplarischen Einzelfall in gewisser Hinsicht doch zu kurz
greift. Aber vielleicht bin ich nur ein »Außerirdischer« (vgl. [1], [70]), der nicht
wirklich verstehen kann, was in der Welt der Wirtschafts- und Unternehmensethi-
ker gegenwärtig vor sich geht. Ich fühle mich also am Ende etwas unsicher, wenn
ich hier herausstelle, dass ein guter Wille unser moralischer Imperativ sein muss –
ob wir es nun mit dem Individuum oder mit institutionellem Menschenwerk zu
tun haben. Wie anders sollten die sich überall öffnenden, immensen Handlungs-
spielräume verantwortungsvoll ausgefüllt werden? Aber das ist zugegebenerma-
ßen ein genuin philosophisches, allzu weites Feld für einen kurzen Kommentar
über ordonomisch angewandte ›Ethik‹.1

1 Vgl. zum eigenen Ansatz näher Alwart (2014).

262 Heiner Alwart

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-259 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-259


Literaturverzeichnis

Alwart, H. (2014): Kants Ethik und die Furcht des Einzelnen vor Korrumpierung, in: Alwart,
H./Hallmann, A./Krämer, K. (Hrsg.): Freiheit und Freiheitsverluste in Rechtsregime,
Gesellschaft und Wissenschaft, Tübingen: Mohr Siebeck, 153–174.

Richter, G. (2016): Gerhard Richter Interview: In Art We Find Beauty and Comfort (Louisiana
Channel), Link: https://www.youtube.com/watch?v=B-HaihDRBO0 (zuletzt abgerufen am
11.5.2017).

Öffentlichkeit ohne hermeneutisch-moralische Struktur 263

zfwu, 18/2 (2017)

Portofreie Buch-Bestellungen unter 
www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

Für ein gutes Ergehen persönlich und  
gemeinsam wirtschaften

Persönliche Lebensführung und soziale Versorgung hängen in ihrer Ökonomie 
zusammen. Menschen kümmern sich um ihr Ergehen und es gibt eine organi-
sierte Pflege von Wohlfahrt. Was die Führung eigenen und gemeinsamen Lebens 
sozialwirtschaftlich leistet, ist Gegenstand der Studie.

FORSCHUNG UND ENTWICKLUNG
IN DER SOZIALWIRTSCHAFT

Wolf Rainer Wendt

Ökonomie der 
Lebensführung

Nomos

Wohlfahrtsbezogene Lebensführung 
im Kontext sozialen Wirtschaftens

Ökonomie der Lebensführung
Wohlfahrtsbezogene Lebensführung im  
Kontext sozialen Wirtschaftens

Von Prof. Dr. Wolf Rainer Wendt
2017, ca. 160 S., brosch., ca. 34,– € 
ISBN 978-3-8487-4375-9 
eISBN 978-3-8452-8608-2
(Forschung und Entwicklung in der  
Sozialwirtschaft, Bd. 12)
Erscheint ca. Oktober 2017
nomos-shop.de/30319

eLibrary
Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfügbar  

unter: www.nomos-elibrary.de

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-259 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-259

