
Erster Teil:  
Eingang 
 
 

Abbildung 1: Paul Klee. Hauptweg und Nebenwege, 1929, 90 

Ölfarbe auf Leinwand. 83,7 x 67,5 cm 

©Museum Ludwig, Köln 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


0.  Am Nullpunkt oder: Kreisendes Beginnen 

 
„Im Griechischen, in unserer Sprache, in einer Sprache, die reich 

an allen Anschwemmungen ihrer Geschichte ist – und schon 

kündigt sich unsere Frage an –, in einer Sprache, die sich selbst 

ihres Verführungsvermögens, mit dem sie unaufhörlich spielt, 

anklagt, ruft es uns zur Dislokation des griechischen Logos auf; 

zur Dislokation unserer Identität und vielleicht der Identität im 

allgemeinen; es ruft uns auf, den griechischen Ort und den Ort 

überhaupt zu verlassen, damit wir auf etwas zugehen, das selbst 

kein Ursprung und kein (den Göttern zu gastlicher) Ort mehr ist; 

auf eine Respiration, ein prophetisches Wort zu, […] hin auf das 

Andere des Griechen (das Andere des Griechischen, wird es das 

Nicht-Griechische genannt werden können?“ 
JACQUES DERRIDA, DIE SCHRIFT UND DIE DIFFERENZ 

 
 
 
Die salopp dahergesagte Redewendung Aller Anfang ist schwer ernster neh-
mend, als es dieser Anfang vermuten lässt, verweist auf den Haupttitel dieser 
Arbeit: Das Geheimnis der Wiederholung. Ohne weiter in Geheimnissen zu 
kramen, lässt sich gleich zu Beginn offenlegen, dass sich dieser programmati-
sche Titel auf eine Schrift Kierkegaards bezieht – auf Die Wiederholung. Ohne 
an dieser Stelle schon genauer auf diesen Text einzugehen, sei hier bereits verra-
ten, dass das Grundmotiv der Wiederholung durchaus nicht gefeit ist gegen jene 
Assoziativität, die nicht bloß dem Alltagsverständnis entnommen ist, sondern 
dem Alltag selber: Der Routine und der Monotonie als ewig wiederkehrender 
gleicher Ton des grauen Alltags. Auf den Spuren Kierkegaards sucht diese Ar-
beit indes einen anderen Grundton auf, dessen klangliche Ausrichtung in einer 
einleitenden Annäherung hörbar wird, wenn der verbalisierte deutsche Ausdruck 
mit Gedankenstrich geschrieben wird, um Denken in der dabei entstehenden Dif-
ferenz aufzugeben: zu wieder-holen. Im Holen drückt sich die Geste des Neh-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

mens, Ergreifens, Bemächtigens aus, was sich als Erwerben zusammenfassen 
lässt. Bei Kierkegaard handelt es sich demnach um die existenzielle Geste der 
Selbsterwerbs. Das Selbst als Mitte menschlicher Existenz soll erworben wer-
den. Gerade in der Gegenwart tyrannischer Selbstverwirklichung lohnt es sich, 
auch der Vorsilbe wieder die nötige Beachtung zu schenken, denn das Selbst ist 
alles andere als einfach: da. Vor allem ist es sich selbst nicht durchsichtig, da es 
keine Selbstransparenz gibt. Es ist fundamental negativ. Es handelt sich dabei 
um eine Negativität, die in einer „Positivgesellschaft“1 im Begriffe ist, zu ver-
schwinden. Die existenzielle Aneignung deutet indes auf die Umrisse eines Bru-
ches, Risses oder Verlustes hin, der auch nicht durch die vermeintliche Positivi-
tät multipler Wahloptionen bzw. Identitätsangebote kompensiert werden könnte. 
Diese Intransparenz prägt die grundlegend existenzielle Ambivalenz eines Selbst 
das zugänglich ist, aber nicht direkt. In dieser Schwebe bewegt sich das Wieder 
fort – verlassen von der Positivität einer transparenten Selbstpositionierung. Das 
Selbst kann sich also auch nicht auf ein abstraktes – sprich: unpersönliches Sub-
jekt verlassen, sondern muss sich konkret – aus einem Nullpunkt heraus – er-
schaffen oder genauer: als Person wiederholen. Victor Guarda akzentuiert dieses 
der philosophischen Tradition gegenläufige Element, indem er den Ausdruck der 
Wiederholung im Kontext des dänischen Originals Gentagelse bzw. in der Verb-
form gentage ausdeutet. Das Verb tage entspricht dem deutschen Verb holen. 
Die interessante Pointe liegt in der Vorsilbe gen, welche insofern mit einer ent-
scheidenden Differenz spielt, als in ihr die Bedeutung zwischen wider und wie-
der changiert2. Das Unerhörte dieser Differenz verleitet zur Schreibweise der 
Widerholung, um die entsprechende Denkfigur in ihrer Gegenläufigkeit zu ver-
stehen. Der Wiederholung wohnt ein Widerstand inne, der sich als Denkwider-
stand den Wiederholungstätern der traditionellen Philosophie widersetzt: So 
richtet sich Kierkegaards Wiederholung sowohl gegen die Anamnesislehre der 
Antike als auch gegen die Versöhnungslehre Hegels, indem er den Alltagsbegriff 

                                                           

1  Byung-Chul Han verwendet diesen Ausdruck in seiner kritischen Gegenwartsanalyse 

einer datenversessenen Informationsgesellschaft. Die Positivgesellschaft steht unter 

dem Paradigma der Transparenz, welches in tyrannischer Systemlogik alles Unsyste-

matische im Sinne der Intransparenz zunehmend zur Auflösung zwingt, da die damit 

verbundene Negativität das System stören könnte: „Transparent werden Dinge, wenn 

sie jede Negativität abstreifen, wenn sie geglättet und eingeebnet werden, wenn sie 

sich widerstandslos in glatte Ströme des Kapitals, der Kommunikation und Informati-

on einfügen.“ (Han, Transparenzgesellschaft, 5)  

2  Vgl. Guarda, Die Wiederholung, 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AM NULLPUNKT | 13 

zu einem Philosophem umformt3, was als solches das zentrale Anliegen dieser 
Arbeit darstellt. Zudem führt das Doppelspiel zwischen wider – wieder zu einer 
Verdoppelung der Perspektiven, was für die Wiederholung als eigenartige Be-
wegung konstitutiv ist. Die Eigenart beruht auf der genannten Differenz, welche 
eine falsch verstandene kreisende selbstbezügliche Wiederholung verschiebt, die 
das Identische an der Identität behaupten will. Wesentlich an der verrückenden 
Doppelbewegung ist das Oszillieren zwischen dem aktiven Pol des Wieders, 
welcher die Tätigkeit des Erwerbens unterstreicht, während der passive Pol des 
Widers auf eine Ereignishaftigkeit hinweist, bei der das betroffene Subjekt ge-
genüber der Transzendenz empfänglich ist, weil diese gegen ihn zukommt. Die 
Passivität bildet dabei nicht einfach das logische Gegenteil zur Aktivität, sondern 
verweist auf eine verschlungene Dialektik zwischen Aktivität und Passivität, de-
ren sich ausdifferenzierende Linien in der Begegnung zwischen Mensch und 
Gott brechen bzw. gebrochen werden. Diese bewegende Begegnung geschieht 
am Anfang: als Wiederholung.  

Noch einmal da capo: Die salopp dahergesagte Redewendung Aller Anfang 

ist schwer ernster nehmend, als es dieser Anfang vermuten lässt, verweist auf 
den Haupttitel dieser Arbeit: Auf das Geheimnis der Wiederholung, welches im 
Moment des Anfangens selbst als Bewegung wirkt und Wirklichkeit erschafft. In 
Anlehnung an das Epitaph zu Derrida, bedeutet dieser schwer wiegende Anfang 
ein Anfangen vor dem Ursprung des griechischen Ortes, um die Identität des Or-
tes an sich zu verrücken. Die Umrisse dieser Verrückung deuten sich im Hori-
zont des Untertitels an: Søren Kierkegaard passiert jüdisches Denken. Die Dislo-
kation passiert im Soge von Kierkegaards Wiederholung als Passage und Ereig-
nis4 zugleich, um das Andere des Griechischen in den Gedanken-Gängen jüdi-

                                                           

3  Vgl. dazu die Ausführung von Dorothea Glöckner: „Die zu Kierkegaards Zeit im all-

gemeinen Sprachgebrauch übliche Verwendung des Wortes ,Wiederholung‘ kenn-

zeichnet diesen Terminus noch nicht direkt als philosophischen. Es ist Kierkegaard 

selbst, der diesen Begriff in spezifischem Sinn verwendet und ihn damit zum philoso-

phischen Ausdruck erhebt.“ (Glöckner, Der Begriff der Wiederholung, 12) 

4  In seinem neuesten Werk fragt Slavoj Žižek nach dem Wesen des Ereignisses, wobei 

es weniger um den Inhalt eines konkreten Ereignisses ankommt als mehr um eine 

Veränderung jener Rahmung, die das Ereignis umgibt. Die Schrift ist selbst als Passa-

ge angelegt, als Entdeckungsreise durch das Ereignis. Anfangs- und Endpunkt der 

Reise bilden dabei eine Art große Klammer: „In seiner grundlegendsten Definition ist 

ein Ereignis nicht etwas, das innerhalb der Welt geschieht, sondern es ist eine Verän-

derung des Rahmens, durch den wir die Welt wahrnehmen und uns in ihr bewegen. 

[…] Wir wollen uns daran erinnern, dass ein Ereignis ein radikaler Wendepunkt ist, 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

schen Denkens aufzusuchen: Keinen fixen Ort, sondern im Sinne von Viktor von 
Weizsäcker handelt es sich um eine eigene Topographie mit entsprechenden 
Räumen und Schwellen: „Die neue Landschaft kommt zu uns, wenn wir reisen. 
Diese Reise ist durch nichts zu ersetzen. Reist man, kann man aber diese Land-
schaft weiter bereisen.“5 Eine Bewegung, die sich von der Denktopographie 
Athens entfernt und sich Jerusalem annähert. Dabei wird die Parmenidesʼsche 
Einheit zwischen Denken und Sein aufgebrochen, um die klassisch-griechische 
Metaphysik aufzuheben und in einem existenziellen Sinne neu auszurichten. In 
Richtung des Aufrufs des prophetisch-biblischen Wortes, wobei dem Reisen der 
Grundzug des Empfangens innewohnt, indem die Landschaft zu uns kommt. 
Genauer: Indem Transzendenz geschieht oder besser: an der Schwelle passiert 
und – anschwillt.  

Unsere Reise6 versteht sich dabei als Passage der Schrift, als Schriftgang, der 
sich in den neuen Denkraum förmlich einschreibt: als Topographie im Sinne von 

                                                           

der in seiner wahren Dimension unsichtbar ist – um den französischen Philosophen 

Maurice Blanchot zu zitieren: ,Frage: Gestehen Sie die Tatsache zu, dass wir uns an 

einem Wendepunkt befinden? Antwort: Wenn es eine Tatsache ist, ist es kein Wende-

punkt.‘ In einem Ereignis ändern sich die Dinge nicht nur: Was sich ändert, ist eben 

jener Parameter, an dem wir die Tatsachen der Veränderung messen, d.h. ein Wende-

punkt verändert das gesamte Feld, innerhalb dessen Tatsachen erscheinen.“ (Žižek, 

Was ist ein Ereignis?, 16, 177) 

5  Von Weizsäcker, Pathosophie, 67.  

6  Bei dieser Transfiguration des Reisens als Gedanken- und Schreibbewegung, die Spu-

ren innerhalb einer spezifischen Topografie ausbildet, darf die konkret lebensweltliche 

Ebene jener Dislokationen nicht ausgeblendet werden, welche ein existenzielles Den-

ken in Hinblick auf die Wiederholung konstituieren: So bilden Kierkegaards Berlin-

Reisen den Boden für das Wiederholungs-Experiment seines Pseudonyms Constantin 

Constantius. Die in dieser Studie versammelten jüdischen Denker Joseph B. Soloveit-

chik, Abraham J. Heschel und Max Brod besitzen einen je eigenen osteuropäischen 

Hintergrund mit entsprechenden Aus- und Aufbruchsbiografien. Hillel Goldberg kon-

zeptualisiert die geografischen Übergänge zwischen Ost und West als Jewish Transi-

tion Figures, wobei diese Art der Passage eine transformierende Wiederholung bein-

haltet: „He [the transition figure] did more than move from one world to another; he 

bridged worlds, linked them. He created a compound – a new world.“ (Goldberg, 

Between Berlin and Slobodka, 3) In dieser Studie wird das Denken von Soloveitchik 

und Heschel entsprechend vorgestellt. Berlin bildet auch hier einen entscheidenden 

Knotenpunkt: Soloveitchik und Heschel befinden sich fast zeitgleich in der Metropole 

der Weimarer Republik und kommen an der Universität mit den wichtigsten Strömun-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AM NULLPUNKT | 15 

Denk- und Schreibformationen, die mit einem Wechsel der Lichtverhältnisse 
einhergehen. Die Landschaft erstrahlt nicht im gleißenden Licht identitätsver-
bürgender Evidenz, als Einsicht oder noch schlimmer – Transparenz, sondern er-
tönt als Stimme, die hellhörig macht. Insofern bildet die Reise ein Gehen im 
Gang des Ohrs, um die Stimme aufzusuchen. Dieses Suchen versteht sich gleich-
zeitig als grabendes Versuchen. Als hörendes Versuchen der Stimme im Ich und 
der Stimme der Transzendenz: als Begegnung im Wort. Insofern ist dieser Ver-
suchsanlage das essayistische Moment inhärent, weil es das konstitutiv Andere 
und Fremde an der Stimme nicht einholen, sondern nur umkreisend wiederholen 
kann. Diese wiederholende Bewegung ist durch den Aufruf wesentlich auf ein 
fundamentales Ethos des Erinnerns bezogen, das sich der Stimme bedenkend 
permanent eingedenk sein soll. Als dieses erinnernde Eingedenken verlebendigt 
sich Beziehung als Bezogenheit auf und durch das Andere, um dieses Andere 
hörend-verstehend zu erhellen. Und offensichtlich: um den Primaten des Logi-
schen durch die Ethik zu verdrängen. In Anlehnung an Walter Benjamins Er-

                                                           

gen der akademischen Philosophie in Kontakt. Für beide jungen Denker bildet die 

westliche Philosophie eine Passage, die ihr Denken transformiert, wobei die Verwur-

zelung in einem jüdischen Selbstverständnis vorliegt. Beide besuchen mithin auch das 

orthodoxe Hildesheimer Seminar. Soloveitchik dissertiert mit der Schrift Das reine 

Denken und die Seinskonstituierung bei Hermann Cohen (1932). Heschel reicht seine 

Doktorarbeit Das prophetische Bewusstsein 1933 ein, wobei sie erst unter erschwerten 

Bedingungen 1935 in Krakau veröffentlicht werden kann. Berlin als Durchgang für 

Amerika bedeutet bei Solveitchik eine Transformierung jüdischen Denkens in Rich-

tung einer modernen Orthodoxie. Bei Heschel bedeutet sie eine Umgestaltung des 

Chassidismus in eine offenere und universalere Grundhaltung. Brod begibt sich nach 

seinem Studium der Rechtswissenschaften 1906 in das wilhelminische Deutschland, 

wo er als Vorläufer des Expressionismus seine schriftstellerischen Spuren in Berlin 

hinterlässt. Unter dem wachsenden Einfluss des Zionismus – insbesondere durch Bu-

bers Vorträge von 1909/10 in Prag und dem entsprechenden Diskurs mit Felix Welt-

sch und Hugo Bergman – findet bei Brod eine Transformation vom Ästhetischen zum 

Ethischen hin statt, wobei der Roman Tycho Brahes Weg zu Gott von 1915 einen 

Wendepunkt markiert (vgl. dazu die Ausführungen von Donald G. Daviau, Max Brod 

und Berlin, 145-157). Das für den Expressionismus bestimmende Pathos transformier-

te Brod zu seinem persönlichen Pathos als fragende Suche nach seiner eigenen jüdi-

schen Identität. Auf dieser Folie gilt es sein späteres religionsphilosophisches Werk 

einzuordnen.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

kenntniskritische Vorrede kennzeichne ich diese als Ethik des Wortes, bei wel-
cher ein erinnerndes „Urvernehmen“7 konstitutiv ist.  

Die Reise bei dieser Versuchsanlage rückt dabei insofern in den Umkreis des 
Methodischen, als wir uns auf den Weg machen. Nur: Das Ziel dieser Landschaft 
ist unscharf, so dass die Gefahr des sich Verfahrens durchaus besteht oder gar in 
der Sackgasse einer verfahrenen Situation enden könnte. Denn bei diesem Auf-
bruch steht immerhin der Ausbruch aus der wegweisenden griechischen Philoso-
phie des wissenschaftlich-logischen Verfahrens auf dem Spiel. Insofern handelt 
es sich bei der vorliegenden Arbeit um eine Studie, der eine tastende und essay-
istische Denkbewegung eingeschrieben ist8. Diese Schrift unternimmt selbst den 
Versuch, neue Spuren auszubilden, im Risiko, den Ort griechischer Wissenschaft 
zu verlassen, um im Durchgang jüdischen Denkens erneut anzufangen. Nicht bei 
Adam und Eva, sondern ganz am Anfang, am Nullpunkt: בראשית (Bereschit; An-

fang), jenseits allen griechischen Ursprungs. Um in dieses Jenseits semantisch zu 
leuchten, lohnt es sich ein kleines Detail vertiefend zu übersetzen: Bereschit – im 

und nicht am Anfang. Diese radikale Inwendigkeit verweist zudem etymologisch 
auf ראש (Rosch; Kopf), wodurch eine assoziativ geprägte Wort- und Gedanken-
verbindung zwischen Denken und der Wiederholung emergenzhaft aufscheint, 
wobei der logisch strukturierte Zeit-Raum eines Anfangs und Frühers, dem ein 
späterer Zeitpunkt folgt, durchbrochen wird: im Anfang. Insofern bedeutet der 
Aufbruch der Philosophie am Nullpunkt einen Aufbruch durch das Logische 
hindurch: als Dialog. In diesem Element begründet sich die Passage zwischen 
Kierkegaard und dem jüdischen Denken, was in dieser Arbeit als wahlverwand-
tes Gespräch zwischen Søren Kierkegaard, Joseph B. Soloveitchik, Max Brod 
und Abraham J. Heschel extrapoliert werden soll. Ziel dieses Passierens ist es, 
den christlich-jüdischen Dialog bei diesen Durchgängen in Gang zu bringen und 
wach zu halten, dessen Aufgabe es ist, spezifische Bögen zu spannen oder: 
spannend herauszuarbeiten. Die darin enthaltene Dialektik orientiert sich nicht 
an der harmonisierenden Versöhnung, sondern am (sch)reibenden Widerspruch, 

                                                           

7  Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, 18. 

8  Auch wenn sich diese Studie innerhalb eines wissenschaftlich-akademischen Rahmen 

bewegt, sieht sie sich nichtsdestotrotz einer Denkbewegung verpflichtet, die es im 

Sinne von Kurt Drawert wagt, mehr als bloß sachkundig zu sein; mit dem Ziel, einen 

lebendigen Text zu generieren, der nicht ab- und ausgetragen ist: „Aus einem Wissen 

heraus und Bekanntes kopieren, ist durchaus ein Verfahren der Sachkundigkeit; man 

schreibt für Journale, Fachbücher, eine Dissertation. Es ist langweilig insofern, als es 

auf alte Erkenntnisse zurückgreift – wie ständig die gleiche Kleidung zu tragen, bei-

spielsweise.“ (Drawert, Schreiben, 13) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AM NULLPUNKT | 17 

was bei Gershom Scholem in zugespitzter Form in seinen Tagebüchern zum 
Ausdruck kommt. So proklamiert er am 21. Mai 1915, dass Kierkegaard Jude ist. 
Ein Jahr darauf folgt im Eintrag vom 27. Oktober 1916 die Korrektur im Sinne 
des Einspruchs: „Dass es eine Überlieferung von Gott gibt, das liegt im Wesen 
des Judentums und ist das, was kein Moderner begreifen kann, und das ist der 
Punkt, den Kierkegaard nie begriffen hat und an dem sein Christentum klar wird. 
Es war ein tiefer Irrtum von mir, zu glauben, dass Kierkegaard ein Jude sei.“9 
Die Zielvorgabe einer differenziert zu entwickelnden Wahlverwandtschaft kann 
sich natürlich nicht in einer Polemik erschöpfen, sondern erhofft sich span-
nungsvolle Erkenntnisgewinne und gegenseitig erhellendes Verstehen, oder zu-
mindest Verständnis. Die entscheidende Pointierung der Wahlverwandtschaft 
liegt darin, dass Philosophiekritik nicht bloß in Anti-Philosophie oder der Propa-
gierung des Irrationalen dialektisch umschlägt, sondern: dass in der Konfrontati-
on mit der Transzendenz ein Denkwiderstand ausgelöst wird, der mit und durch 
die Vernunft auf eine erweiterte Dimension des Menschseins verweist, um durch 
die Negativität des Widerstands Glaube in einem fundamental existenziellen 
Sinne wahrend zu beglaubigen: im Glauben anzufangen und die jeweilige Glau-
bensausrichtung in unterschiedlichen Konstellationen erneuernd zu wiederholen 
– und nicht (einfach) positiv zu setzen. In dieser (komplexen) Grundspannung 
geschieht ein angewiesen-fragendes Erkennen, durch welches die Grenzen zwi-
schen Theologie und Philosophie10 verwischt werden, da diese ineinander ver-
laufen. Die Konturen dieses Verlaufs bezeichnen wir als Religionsphilosophie, 
wobei sich die Frage nach der Hierarchie wer nun wessen Magd ist, erübrigt hat. 

                                                           

9  Scholem, Tagebücher 1913-1917, 106, 411. 

10  Aufgrund dieser Grenzverwischung wird in dieser Arbeit gezielt der Ausdruck jüdi-

sches Denken verwendet. Jüdische Theologie oder jüdische Philosophie haben ihre je 

eigene komplexe Konzeptualisierungsgeschichte. Paul Mendes-Flohr beleuchtet einer-

seits das spannungsreiche und widersprüchliche Verhältnis zwischen den Konzepten, 

andererseits verweist er auf brüchige Aspekte innerhalb der einzelnen Konzeptionen. 

Entscheidende Entwicklungslinien arbeitet er dabei anhand der Herausbildung von 

universitären Institutionen in Israel heraus. Mendes-Flohr führt dabei aus, wie zwei 

Abteilungen fusionierten und das neue Departement in Anlehnung an Nathan Roten-

streichs Machshavah Yehudith (Jewish Thought) als Department of the Thought of Is-

rael benannt wurde, worin sich eine gewisse Tendenz in Richtung einer Neutralisie-

rung der Konzepte spiegelt. (Vgl. dazu: Mendes-Flohr, Jewish Philosophy and Theo-

logy, 756-767.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Diese Auflösung berührt die tiefentheologische11 Schnittstelle zwischen Kier-
kegaard und dem jüdischen Denken, welche im Sinne von Margarete Susman im 
fragwürdigen Charakter menschlicher Existenz gegeben ist. Als echt der Fra-
ge(n) würdig: 
 
Wir wissen alle um letzte unbeantwortbare Fragen, hinsichtlich derer unser Leben nicht 

zur Ruhe kommen kann, weil sie uns selbst in Frage stellen. Es sind die Fragen von Tod, 

Leid und Schuld. Fragen also, die mit unserer Existenzform selbst gegeben sind. An den 

äußersten Grenzen unseres Daseins tauchen diese Urprobleme auf; sie selbst bezeichnen 

unsere Grenze, über die wir nicht hinausgelangen können. Darum können wir als Men-

schen nur so weit kommen, sie – und das geschieht nur in seltenen auserlesenen Zeiten 

und Menschen – zum vollen geistigen Aufleuchten, niemals aber so weit, sie zum Ver-

schwinden zu bringen. Sie bleiben als Frage bestehen. Denn Antwort gibt es auf sie 

nicht.12 

 
Susmans existenzielle Fragen sind mit unserer Existenzform als Menschen gege-
ben und stellen in ihrer Nichtbeantwortbarkeit die conditio humana schlechthin 
dar. Die anthropologische Grundierung bildet den Bodensatz dieser Arbeit, wo-
bei ich die Verwebung zwischen Frage und Existenzform als je spezifische 
Stimme in Form von drei Durchgängen herauszuarbeiten versuche. Diese Arbeit 
gestaltet sich innerhalb einer dialogisch ausgerichteten Konstellation zwischen 
Kierkegaard und den Exponenten jüdischer Religionsphilosophie. Insofern wird 
unser Verfahren ein konstellatives und intertextuelles sein, um die Passagen in 
den Denkgängen zu suchen; in jenen Übergangszonen, welche den wahlver-
wandten Denkraum zwischen Kierkegaard und jüdischem Denken umreißen. In 

die Gänge zu kommen bedeutet bei dieser Konstellation sich zuerst langsam 
durch einen Ausgangstext von Kierkegaard zu bewegen. Diese Lektürebewe-
gung versteht sich selbsterklärend als statarische Lektüre: verweilend und lang-
sam fortschreitend, um in der Passage einen jüdisch geprägten Gedankengang 

                                                           

11  Auch wenn sich in den konstellativ ausgerichteten Durchgängen Differenzen heraus-

bilden werden, so definiert die tiefentheologische Schnittstelle in wiederholten Varia-

tionen die Übergangszonen einerseits zwischen Theologie und Philosophie, anderer-

seits zwischen Kierkegaard und jüdischem Denken. Tiefentheologie im engeren Sinne 

ist ein grundlegendes Konzept Heschels, das im dritten Durchgang dieser Arbeit zent-

ral sein wird. Darin liegt für Heschel gleichzeitig die Basis für den interreligiösen Dia-

log, denn – so lautet sein berühmtes Diktum und Titel eines Essays: „No religion is an 

island.“ (Heschel, No Religion is an Island, 6) 

12  Susman, Das Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen Volkes, 32f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AM NULLPUNKT | 19 

vorzufinden. In der entsprechenden Dynamik bildet die Aneignung der Lektüren 
selbst einen wesentlichen Bestandteil der Wiederholung, wodurch die Lektüre 
prozessiv zu eigen gemacht wird: als Widerfahrnis jüdischer Kierkegaard-
Lektüre. Diese Lektüren werden jeweils über eine narrative Folie zentriert, in-
dem Kierkegaard sich wahlverwandt an alttestamentarischen Erzählungen und 
Figuren wie Adam, Abraham und Hiob orientiert. Es handelt sich dabei um eine 
Orientierung, die im Sinne von Schalom Ben-Chorin in die entscheidende Rich-
tung jüdischer Theologie deutet: „Theologie ist die Rede von Gott. Jüdische 
Theologie ist die Rede vom redenden Gott.“13 Gerade die alttestamentarischen 
Figuren werden von Gott auf eine Art und Weise angesprochen, bei der es viel 
mehr um die Lebendigkeit des gesprochenen Wortes als um die theologische 
Systematisierung geht. Will heißen: Das an den Menschen sich ergehende Wort 
geht über das partikularistische Verständnis einer einzelnen Religion hinaus, um 
eine universale Tiefendimension von Religiosität zu eröffnen. Im Kontext der 
räumlichen Metaphorik von Orientierung und Richtung dient uns Buber als jener 
Kompass, der den drei Durchgängen die universale Signatur eines Humanismus 
verleiht und die Arbeit entsprechend ausrichtet: „Dieses Zittern der Magnetna-
del, die dennoch fest in einer Richtung weist, das ist die biblische Humanitas.“14 

Dreh- und Angelpunkt des ersten Durchgangs bildet das Narrativ zum Sün-
denfall, das die Grundfrage nach der Schuld stellt. Als Folie dazu dient Kier-
kegaards Schrift Der Begriff Angst. In Verbindung mit dem halachischen Denker 
Rabbi Joseph B. Soloveitchik soll das Konzept aufbrechender Personalität ent-
wickelt werden. Brennpunkt bildet dabei die antwortende Stimme als Kernidee 
der Teschuva als sich wieder holende Personalität im Kontext halachischen Ju-
dentums. 

Im zweiten Durchgang steht die Erzählung von der Opferung bzw. Bindung 
Isaaks im Zentrum mit der Grundfrage nach dem Tod. Hier dient Kierkegaards 
Werk Furcht und Zittern als Grundierung, um eine dialogische Situation mit 
Max Brod entstehen zu lassen, der das Judentum in einem kulturzionistischen 
Sinne fruchtbar macht. Die Struktur des Schweigens angesichts eines vermeint-
lich unmenschlichen göttlichen Auftrags spielt in diesem Teil eine herausragen-
de Rolle: In welchem Sinne lässt sich verstehen, dass Abraham Isaak wieder be-
kommt? Bei dieser Wiederholung kommt der paradoxalen Verschwiegenheit im 
wörtlichen Sinn eine spezielle Bedeutung zu, da Abrahams Handlung gegen die 
Meinung verstößt, den vermeintlich gesunden Menschenverstand verletzt und 
Unverständnis provoziert. Brennpunkt bei dieser Suspension des Ethischen bil-

                                                           

13  Ben-Chorin/Lenzen, Lust an der Erkenntnis, 9. 

14  Buber, Hebräischer Humanismus, 723. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

det die Furcht einflößende Stimme Gottes und das damit verbundene Konzept 
von Irat Haschem, Gottesfurcht, wobei die Stimme des Menschen verstummt.  

Im dritten Durchgang steht die Lebensgeschichte Hiobs mit der Grundfrage 
nach dem menschlichen Leid im Mittelpunkt, wobei interessanterweise der Prob-
lemkreis der Theodizee in den Hintergrund rücken wird. Bei dieser Auseinander-
setzung bildet Kierkegaards Text Die Wiederholung die Ausgangslage, um Spu-
ren zu Abraham J. Heschel zu legen. Die Stimme als Leidenstimme führt zur pa-

thischen Stimme bzw. zu Heschels Theologie des göttlichen Pathos. Den ent-
sprechenden Kontext gilt es in der Rückbesinnung auf das chassidische Juden-
tum zu entwickeln, welches Heschels Denken wesentlich prägt. 

Diese Themenkreise bewegen sich als Konstellationen auf sich umkreisen-
den Bahnen. Die dabei entstehenden (Erkenntnis)Spuren der Wiederholung ber-
gen gleichzeitig eine inhaltliche und methodische Relevanz, was mich dazu ver-
anlasst, genauer über den Weg nachzudenken, den es bei diesen Grenzgängen zu 
gehen gilt. Die thematische Grenzziehung mag dabei selbst grenzwertig erschei-
nen, ist jedoch Ausdruck angebrachten Pragmatismusʼ. Die anzustrebende Wahl-
verwandtschaft zwischen Kierkegaard und jüdischem Denken15 in der ganzen 
Fülle und Vollkommenheit aufzuzeigen, vermag diese Arbeit nicht. Aber durch 
das exemplarische bzw. konstellative Verfahren lassen sich mindestens Brenn-
punkte und Spuren entdecken, die im Kräftefeld der Wahlverwandtschaft zu 
leuchtenden Spuren werden mögen. 

 

                                                           

15  Martin Buber, Franz Rosenzweig, Emmanuel Levinas, Theodor Adorno, Emil 

Fackenheim und Jeschajahu Leibowitz hätten sich für systematische Untersuchungen 

in wahlverwandter Hinsicht Kierkegaard gegenüber geradezu aufgedrängt.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001 - am 14.02.2026, 12:20:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

