
4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen

als ethischer Imperativ

Während Derrida und Agamben in und mit ihren Überlegungen zum Phänomen und

dem Begriff der Zeug_innenschaft auf das Sein und Nicht-Sein der Zeug_innen fokus-

sieren, ordnet Emmanuel Lévinas die Frage danach jener nach demZeugnis für das Ande-

re1 unter: Lévinas versteht das Zeugnis als einen Verweis auf eine Alterität, die jedoch nie

vollständig repräsentiert wird bzw. werden kann. Die Selbst-Bezeugung ist hier »ganz

und gar dem unabdingbaren Zeugnis für den Anderen untergeordnet«2. Thematisieren

Derrida und Agamben also in ihren Diskursen das aporetische Verhältnis von Wissen

und Sein, wobei Letzteres wie gezeigt über Ersteres bestimmt und konstitutiv für das

Zeugnis als solches ist, konzeptualisiert Lévinas das Zeugnis als ein Sagen, das letztlich

nicht unbedingt ein Wissen transportiert, sondern als Chiffre für eine Beziehung, ein

asymmetrisches Wechselverhältnis, eine Kommunikation mit der Anderen steht. Dabei

bleibt diese Alterität stets uneinholbar, wenngleich das Zeugnis von dieser überhaupt

erst auf den Plan gerufen wird. Kurzum: Bei Lévinas ist das Zeugnis keineWissensquel-

le, sondernAusdruck eines »fundamentalenVertrauens- oderGlaubensakt[es] vor jedem

Wissen«3. Kannmensch bei Derrida und Agamben von einer Ontologisierung des Zeug-

1 Ich werde inmeiner Darstellung und Interpretation der Überlegungen Lévinas’ weitestgehend das

Neutrum, die weibliche Formulierung oder den Plural vom französischen l’autre verwenden, um

eine voreilige, ausschließlich maskuline Identifizierung zu vermeiden. Ich irritiere damit bewusst

Lévinas’ Sprache, der selbst durchgängig von dem Anderen spricht. Sandherr, Geburt des Subjekts,

173, hat allerdings darauf aufmerksam gemacht, dass eher von einer »Androperspektivik« denn ei-

ner Androzentrik der Lévinas’schen Philosophie gesprochenwerdenmuss. Zum vor allem vonDer-

rida behaupteten (vgl. ders., Eben in diesemMoment) und in der Folge oft rezipierten grundsätz-

lichen Primat der Maskulinität im Denken Lévinas’ vgl. Gürtler, Hommage à ELLE. Der behauptete

Primat verkennt, dass bei Lévinas der Begriff der maternité (Mutterschaft und Schwangerschaft)

maßgeblich sein Subjektivitäts-Verständnis prägt. Vgl. dazu, aus theologischer Perspektive, Frett-

löh, Gott Gewicht geben, 293–307.

2 Liebsch, Prekäre Selbst-Bezeugung, 252.

3 Schmidt, Wissensquelle, 64.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Zeug_innenschaft und Sein

nisses sprechen, so steht Lévinas’ Verständnis der Zeug_innenschaft für eine Anti-On-

tologisierung.4

In seinem 1972 veröffentlichten AufsatzVérité du dévoilement et vérite du témoignage gibt

Lévinas zubedenken,dass es nicht erstaunlich sei,dass sichdie Philosophie bisher kaum

mit dem Phänomen der Zeug_innenschaft beschäftigt habe, wenn diese nur als ein Be-

richt vom »Seienden« (frz. l’être) verstanden würde. Das Zeugnis, wird es verstanden als

etwas Seiendes, thematisiere Wissen aus zweiter Hand, das folglich stets defizitär sein

müsse:

»[I]l [sc. le témoignage] n’apporte que des vérités indirectes sur l’être ou sur les rap-

ports que l’homme entretient avec l’être. Vérités, évidemment, inférieures, de seconde

main, incontrôlables, faussées de par leur transmission même : la ›subjectivité qui

s’efface‹ en faisant circuler les informations, est capable de mauvaise foi et de men-

songes.«5

Das Zeugnis bringt nur indirekte ›Wahrheiten‹ über das Sein oder über die Beziehung,

die der Mensch zum Sein hat, zum Ausdruck. Das bedeutet, dass der ›Wahrheit‹ des

Zeugnisses immer weniger ›Wahrheit‹ zukommt als dem, was eigentlich bezeugt wer-

den soll. DesWeiteren verweist auch Lévinas darauf, dass Zeug_innen in ihrem Zeugnis

unwissentlich Dinge verfälschen oder absichtlich lügen.Wohl gesteht Lévinas ein, dass

das Zeugnis von einer Idee zeugen, gleichsam etwas Abstraktes zum Ausdruck bringen

kann – »le témoignage peut, certes, être entendu comme la schématisation du concept

abstrait de l’être dans le concret du sujet«6 –, doch auch hier kritisiert Lévinas, dass das

Zeugnis Repräsentation einer ›Wahrheit‹ bleibt: Der Akt der Entschleierung (frz. dévoile-

ment) ist ein Akt der Präsentation. Der ›Wahrheit‹ der Entschleierung – la vérité du dé-

voilement – setzt Lévinas darum die ›Wahrheit‹ des Bezeugens – la vérité du témoignage –

entgegen. Den Begriff des Zeugnisses braucht Lévinas hier denn auch nur in Bezug auf

etwas Göttliches, eine transzendente ›Wahrheit‹, eine Idee des Unendlichen, die nicht

repräsentiert werden kann. Was Lévinas im genannten Aufsatz auf wenigen Seiten be-

denkt, kehrt ausführlich wieder im fünften Kapitel seines zweitenHauptwerkes7 Jenseits

des Seins oder anders als Sein geschieht.

»Zeugnis gibt es nur vomUnendlichen« (JS 321), schreibt Lévinas auch hier, und dass

das Zeugnis »das, was es bezeugt, nicht thematisiert und dessen Wahrheit nicht Wahr-

heit der Vorstellung, nicht Evidenz ist« (JS 321). Nur insofern das Zeugnis keine Reprä-

sentation ist, zumal es von etwas zeugt, das nie präsent ist und sich dem menschlichen

Zugriff verweigert, hat das Zeugnis für Lévinas eine Bedeutung.Was ihn interessiert, ist

das prinzipiell nicht verifizierbare Zeugnis. Weil das Zeugnis nicht für eine Repräsenta-

tion steht und also nicht in erster Linie Auskunft über Erfahrungen und Menschen Wi-

derfahrenes und darin Aufschluss über das bezeugende Subjekt gibt, versteht Lévinas

4 Vgl. auch Lévinas’ kleine Abhandlung Ist die Ontologie fundamental? in: SpA 103–119, in der er den

Vorrang der Ontologie infrage stellt. Vgl. dazu auch Klun, Andersheit, 143–146.

5 Lévinas, Vérité, 103.

6 Ebd.

7 Als erstes Hauptwerk gilt in der Lévinas-Forschung gemeinhin Totalität und Unendlichkeit (vgl.

Zeillinger, Ohne Selbst, 232).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 101

das Zeugnis nicht als eine Aussage, sondern als »ethische Geste gegenüber einem Ande-

ren«8. Es ist ein Sagen ohne Inhalt, aber als solches ein Vollzug, der sich vomGegenüber

zutiefst abhängig macht: Weil das Zeugnis keine Evidenz vermitteln kann, setzt das Lé-

vinas’sche Zeugnis auf die Anderen. Ließe sich das nicht als ein Setzen auf das Vertrauen

seitens der Zuhörer_innen verstehen?Die Frage nach demWer des Zeugnisses, d.h. nach

demSeinderZeug_innen,würde sichdanndaranentscheiden, fürwenbezeugtwirdbzw.

ob diese bereit sind, das Zeugnis anzunehmen.Während die Derrida’schen Zeug_innen

ganz bei sich bleiben – und damit das Individuelle betonen –, das Agamben’sche Zeugnis

eine Bürg_innenschaft zweier Subjekte ist, die vom zu bezeugenden Ereignis verbaliter

betroffen sind – und damit für das Soziale der Zeug_innenschaft steht –, lassen sich mit

Lévinas’ Verständnis diejenigen in denDiskurs von Zeug_innenschaft und Sein bringen,

die bisher nurmarginal berücksichtigt wurden: die Zuhörer_innen.Damit wird, wie ich

im Folgenden zu erörtern gedenke, die Frage laut, inwiefern Zeug_innenschaft stets das

Ethische impliziert.Dafür bedarf es indes imVoraus einer grundsätzlichenAuseinander-

setzungmit zentralen Eckpunkten der Lévinas’schen Philosophie.9

4.1. Der Tod des Subjekts als das bezeugende Ich »ohne Identität«

Lévinas gilt als der Philosoph des Anderen.Was ihn interessiert, ist – entgegen derwest-

lich-griechischen Philosophie-Tradition seit Platon – nicht das »Eine«, auf das sich al-

les zurückführen lässt, nicht das, was verbindet, sondern das, was trennt. Lévinas geht

davon aus, dass wir »nicht schon voraussetzen [können, MK], dass wir mit den andern

irgend etwas gemeinsam haben, weder ein für alle einheitlich gegebenes ›Sein‹ noch ei-

ne ›Vernunft‹, die jedes Sein einheitlich bestimmt und festhält. Jede und jeder ist frei,

alles anders zu erfahren und zu beurteilen als andere«10. Diese radikale Andersheit, die-

8 Schmidt, Wissensquelle, 66.

9 Die folgende Darstellung und Interpretation erheben keinesfalls den Anspruch auf Vollständig-

keit, sondern berücksichtigen selektiv jene Aspekte der Philosophie Lévinas’, die von ihm selbst

ins Verhältnis zum Zeugnis gestellt werden, weshalb insbesondere auf sein Werk Jenseits des Seins

fokussiert wird. Lévinas-Kenner_innen etwa werden sich wundern, warum die Begriffe des Ant-

litzes sowie des Dritten in meiner Darstellung nicht auftauchen. Ersterer verliert im genannten

Werk seine Prominenz, die er in Totalität und Unendlichkeit und Die Spur des Anderen noch hatte,

und weicht einer Undarstellbarkeit desselben (vgl. Bennke, Zur Ethik, 103–105). Der Begriff und

die Vorstellung des Dritten tauchen in Jenseits des Seins direkt nach Lévinas’ Aussagen zum Zeug-

nis auf. Mit ihnen behandelt er das Thema der Gerechtigkeit. »Der Dritte stört die Unmittelbarkeit

der Nähe des Anderen, indem er seinerseits Anspruch aufmich erhebt. Damit begrenzt er den An-

spruch des Anderen, zwingtmich dazu, die verschiedenen Ansprüche gegeneinander abzuwägen,

in ihrer möglichen Widersprüchlichkeit auszugleichen und in meiner Antwort auf sie Prioritäten

zu setzen.« (Frettlöh, Gott Gewicht geben, 304.) Wie sich das Subjekt zum Anderen und das Sub-

jekt zum Dritten, der seinerseits der Andere des Anderen ist, verhält, ist in der Lévinas-Forschung

nach wie vor strittig. Eine kritische Sichtung der einschlägigen Stellen bietet Bernasconi, Wer ist

der Dritte, 87–110. Vgl. auch Habbel, Der Dritte.

10 Stegmaier, Levinas, 14. Vgl. auch Sirovátka, Levinas, 188, der nachweist, dass Lévinas »daswestliche

Denken einer scharfen Kritik [unterzieht], auf der anderen Seite […] er sich ebenso bewusst in die

Tradition des westlichen Denkens in der Gestalt der Phänomenologie [stellt], um in ihr und mit

ihr zu denken«. Zu dieser Ambivalenz vgl. ausführlicher Bernasconi, Who is my Neighbor.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Zeug_innenschaft und Sein

se uneinholbare Alterität, die Differenz zwischen einem Subjekt und der Anderen, wird

bei Lévinas zur Prämisse für das Ethische. Dieses bewährt sich für Lévinas nicht darin,

dass Menschen durch Gemeinsamkeiten bereits miteinander sympathisieren und sich

dann in Verbindung zu einem Dritten als Gleiche verstehen, sondern das Ethische be-

währt sich in der Trennung, in der Differenz zum Anderen, das dem Ich fremd ist und

sich diesem auch immer wieder entzieht.11 Dabei ist das Subjekt, um das sich Lévinas’

Philosophie dreht, um einen Titel eines 1970 publizierten Aufsatzes Lévinas’ aufzugrei-

fen, selbst »Ohne Identität«. Dieses Subjekt ohne Identität, darauf laufen der Aufbau

und die inhaltliche Struktur von Jenseits des Seins hinaus, fällt letztlich mit dem Zeugnis

zusammen (vgl. JS 312ff.; 319ff.): Nur wo der Mensch Zeugnis gibt, vermag er der Ver-

antwortung gegenüber dem Anderen zu entsprechen und ist Subjekt, wobei sich noch

dieses Subjekt-Sein einer Passivität verdankt und darum nicht so sehr Ausdruck einer

Aktivität des Subjekts, sondern vielmehr einer Alteritätsbeziehung ist. Wer darum Lé-

vinas’ Zeug_innenschafts-Verständnis bruchstückhaft zu verstehen gedenkt, muss sich

zuerst mit der Formulierung »Ohne Identität« als Lévinas’ Variante der Rede vom »Tod

des Subjekts«12 beschäftigen.

WasLévinasmit der FormulierungOhne Identität kritisiert, sind Identitäts-Verständ-

nisse, die ein Wissen zur Grundlage haben, d.h. ein Selbstverständnis, auf das sich ein

Akt, eine Vorstellung, eineGewissheit gründen lässt.13 Zwar kann dieses Selbstverständ-

nis immer auch scheitern, aber als Akt, als Vorstellung, als Gewissheit ist die Identität

hinreichend begründet. Lévinas’ Kritik zielt auf die Infragestellung des Subjekts als frei

und autonom Denkendes und Handelndes: Alles, was der Begegnung mit der Alterität

voraus- oder zugrunde liegt, lehnt Lévinas ab. Das bedeutet jedoch nicht, dass die Den-

kenden und Handelnden gleichsam ohne Subjekt wären, Lévinas also den Begriff der

Autonomie aufgeben würde. Er wird aber in Jenseits des Seins einer radikalen Revision

unterzogen:14 Das Subjekt ist sub-iectum, und zwar nicht im Sinne eines »Zugrundelie-

genden«, sondern vielmehr als eines »Unterworfenen«. Subjekt meint auch bei Lévinas

die Ich-Position, sie ergibt sich bei ihm aber nur nachträglich zur Alteritätsbeziehung

und auf diese bezogen und ihr verpflichtet. Entsprechend formuliert Lévinas gleich zu

Beginn des genanntenWerkes:

»In der Subjektivität eine Aus-nahme erkennen, die das Gefüge von sein und Seien-

dem und ihrer Differenz durcheinanderbringt; in der Substantialität des Subjekts, im

harten Kern des ›Einzigen‹ in mir, in meiner unvollständigen, uneinheitlichen Identi-

tät die Stellvertretung für die Anderen erblicken; diese allemWollen zuvorkommende

Selbstaufopferung denken als eine schonungslose Ausgesetztheit an das Verletztwer-

den durch die Transzendenz, und zwar nach Art eines Empfangens, das passiver – und

11 Vgl. Schmidt, Zeugenschaft, 42.

12 Zur philosophiegeschichtlichen Einordnung vgl. Heller, Der Tod, sowieNagl-Docekal, Tod des Sub-

jekts.

13 Vgl. Zeillinger, Ohne Selbst, 226.

14 Vgl. auch Dirscherl, Identität, 140: »Obwohl Levinas radikal gegen eine Identitäts- bzw. Subjekt-

philosophie idealistischer Prägung (bis hin zu Husserl und Heidegger) andenkt, nähert er sich auf

ganz andere, unvergleichliche und für postmoderne Ohren unzeitgemäße Weise neu dem Pro-

blem der Identität des Subjekts an […].«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 103

auf andereWeise passiv – ist als die Rezeptivität, die Leidenschaft und die Endlichkeit;

aus dieser unannehmbaren Empfänglichkeit die der Welt immanente Praxis und das

derWelt immanenteWissen ableiten – damit sind die Thesen dieses Buches skizziert,

das das Jenseits-des-sein nennt.« (JS 19)

Die Lévinas’sche Autonomie ist relativ, vor allem aber heteronom15: Nicht nur ist das

αὐτός/autósder Autonomie von einemAnderen abhängig, sondern auch das νόμος/nómos

unterliegt anderen Gesetzen als den eigenen. Die Freiheit, die dieser Autonomie korre-

spondiert, bestimmt Lévinas denn auch als eine »endliche Freiheit« (JS 270–288). Das

Subjekt dieser Autonomie ist jenseits des Seins, d.h., es ist ein Sein ohne Seiendes, wo-

bei Lévinas, und das ist entscheidend und bestimmt sein Alteritätsdenken, dieses Sein

als eine Unmöglichkeit deutet, dem Sein zu entfliehen: »Das Sein ist das Übel, nicht weil

es endlich ist, sondernweil es ohneGrenzen ist.«16 Das bedeutet, dass das »Subjekt ohne

Identität« derWahrnehmung und Anerkennung einer Alterität jenseits des Seins geschul-

det ist, »die der Selbstbestimmung des Ich die Gewissheit seiner selbst nimmt«17. Dabei

ist das Subjekt einerseits auf die Alterität bezogen, vermag sie aber andererseits nie ein-

zuholen.Das Ich bleibt der Alterität nachträglich.Diese Beschränkung nennt Lévinas die

»Endlichkeit des Seins« (JS 291 u.ö.).Nun begründet aber die Erfahrungmit der Anderen

keineGewissheit und keinWissen,die demSubjekt dienenwürden, sichmit ihr zu iden-

tifizieren: Die Erfahrungmit der Alterität bleibt stets spurhaft.

Auch Lévinas’ Konzept der »Spur des Anderen« ist eine Kritik am philosophischen

Paradigma seit Platon, das – stets ausgehend vom klassisch verstandenen autonom er-

kennenden Subjekt – einerseits das Verschiedene auf das Eine rückzuführen und so zu

reduzieren gedenkt und andererseits darin das Andere nicht als solches erkennt und an-

erkennt.18 Seit Platon ist, so Lévinas, darumalle Erkenntnis »Reduktion des Anderen auf

das Selbe« (SpA 186). Bereits in seinem erstenHauptwerk Totalität undUnendlichkeit hatte

Lévinas darum zu bedenken gegeben: »Dieser Primat war die Lektion des Sokrates. Vom

Anderen nur zu nehmen, was in mir ist, als ob ich von Ewigkeit besäße, was mir von

15 Die Rede von einer heteronom bestimmten Autonomie stammt von Basterra, die Lévinas’ Alteri-

tätsdenken vor dem Hintergrund und in Auseinandersetzung des Kant’schen Autonomiegedan-

kens denkt (vgl. dies., Seductions, insbes. 145.167f.). Ähnlich auch Holte, Meaning, 140–176. Vgl.

dazu auchWelz, A wandering dog, 76f., die Chalier, What ought I, rezipiert, die postuliert, Lévinas

akzeptiere die vonKant verworfeneHeteronomie, sowieWestphal, Thinking aboutGod, 75–93, der

vom »Trauma of Transcendence as Heteronomous Intersubjectivity« spricht und das verantwort-

liche Selbst als »triply heteronomous before transcendence« in Bezug auf »its being, its knowing,

and its doing« versteht (a.a.O., 107).

16 Lévinas, Die Zeit, 25.

17 Zeillinger, Ohne Selbst, 231.

18 Vgl. dazu etwa Lévinas’ Ausführungen zumEpos derOdyssee, den er als sinnbildlich dafür versteht,

dass das Ich sich über Umwege seine eigene Identität schafft, Erfahrungenmit dem Fremden also

nur Stationen auf demWeg zum Selbst sind: »Eben darum ist dieses ›Abenteuer‹ kein Abenteuer.

Es ist in keinem Augenblick gefährlich. Es ist Selbstbesitz, Herrschaft, arché. Was ihm an Unbe-

kanntem begegnet, ist schon im voraus enthüllt, erschlossen, offenbar; es gießt sich in die Form

des Bekannten und kann nicht in einem unbedingten Sinne eine Überraschung sein.« (SpA 296.)

Dem»Mythos vonOdysseus, der nach Ithaka zurückkehrt«, unddamit in sein »Vaterland«, stellt Lé-

vinas »die Geschichte Abrahams entgegen[], der für immer sein Vaterland verläßt, um nach einem

noch unbekannten Land aufzubrechen« (a.a.O., 215f.). Vgl. dazu Liska, Levinas als Leser, 177–181.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Zeug_innenschaft und Sein

außen zukommt.« (TU 51) Auch in Die Spur des Anderen hypostasiert Lévinas die Alteri-

tät und macht sie zum Bezugspunkt des Ethischen.19 Damit dreht er die Fragestellung

der neuzeitlichenErkenntnistheorie um: Aus »Wiemuss das Ich beschaffen sein, umdas

Fremde zum Eigentum des Subjekts zu machen?« wird die Frage »Wie muss das Ich be-

schaffen sein, um das Fremde in seiner Eigenheit und Freiheit stehenzulassen?«20 Der

Ausgangspunkt einer Möglichkeit des Subjekts ist gerade die Andere in ihrer »Alterität,

als Störung einer Ordnung«21, und damit in ihrer unüberwindbaren Fremdheit. Die Al-

terität gibt sich22 dem Subjekt nur in der Spur. Über diese schreibt Lévinas:

»Die Spur ist nicht Zeichen wie jedes andere. Aber sie hat auch die Funktion des Zei-

chens. Sie kann als Zeichen gelten. Der Detektiv untersucht als Zeichen alles das, was

am Ort des Verbrechens auf die willkürliche und unwillkürliche Tätigkeit des Verbre-

chens hinweist; der Jäger ist dem Wild auf der Spur, die die Tätigkeit und ihre Gang-

art des Tieres, das er treffen möchte, verrät: im Ausgang von Spuren, die ihre Existenz

hinterlassen hat, entdeckt der Historiker die alten Zivilisationen als Horizont unserer

Welt. Alles geht in einer Ordnung auf, in einer Welt, in der jede Sache die andere ent-

hüllt oder sich in Abhängigkeit von ihr enthüllt.« (SpA 230f.)

Die Spur kann ein Zeichen sein, muss aber nicht. Sie gilt für Lévinas dann als Zeichen,

wenn sie von Menschen – als Detektiv_innen, Jäger_innen und Historiker_innen – als

solche gelesen wird. Die Spurenleser_innen sind es, welche die Spur zum Zeichen ma-

chen, indem sie sie rezipieren und interpretieren. Doch damit ist ihr Denken und Han-

deln – verstanden als Lesen der Spur – immer nachträglich. Mit dem Begriff der Spur

wirft Lévinas folglich »ein Schlaglicht darauf, daß das, was von der anderen Person als

Phänomen gegeben wird, nicht das ist, was mich zum Sprechen nötigt, daß die Anwei-

sung dem entstammt, was nicht im Bewußtsein beschrieben oder dargestellt werden

kann«23. Dass Lévinas in seinem Subjekt- und Alteritätsverständnis gerade das Zeichen

starkmacht, ist auf demWeg zu seinem Zeug_innenschafts-Verständnis nun in der Tat

erhellend: Lévinas’ Verständnis des Zeichens verhält sich nicht so, dass das Zeichen von

diesem ausgeht, um auf das Bezeichnete hinzugehen. So wird das Zeichen eigentlich

klassischerweise verstanden,womit der Ausgangspunkt das Zeichen selbst ist.24 Bei Lé-

vinas verhält es sich gerade umgekehrt. Übertragen auf die Zeug_innenschaft bedeutet

dies, dass das Zeugnis stets das Bezeugte voraussetzt. Das Zeugnis ist dem Bezeugten

gleichsam nachträglich. Der Ausgangspunkt für das Zeugnis ist das Bezeugte, weil des-

senWirklichkeit immer vorangeht.

19 Vgl. Schmidt, Zeugenschaft, 38, sowie Amthor, Angemessenheit, 123.

20 Lichtenberger, Stellvertretung, 302. Vgl. dazu ausführlicher ders., Der Andere.

21 Schmidt, Zeugenschaft, 38.

22 Das »Es-gibt« (frz. il y a) meint bei Lévinas eine Unmittelbarkeit zum Sein, gleichsam die Gewor-

fenheit des Subjekts (vgl. Krewani, Denker des Anderen, 62–65): »Es handelt sich [beim »Es-gibt«,

MK] um eine Verfassung, die den Unterschied von Leib und Seele, Innen und Aussen nicht kennt.«

(A.a.O., 65.)

23 Gibbs, Zeugnis, 148f.

24 Vgl. Plasger, Die relative Autorität, 43.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 105

4.2. Von der verantwortenden Heimsuchung eines Sagens ohne Gesagtes:
das Zeugnis im Modus des Vielleicht

Die Spur, so könnte mensch auf den ersten Blick denken, ist verbaliter Repräsentation:

sie vergegenwärtigt die Vergangenheit. Das ist aber, wie bereits vorweggenommen, bei

Lévinas nicht der Fall, d.h., auch der Begriff der Spur geht in dieser semiotischen Lesart

nicht auf. Vielmehr zeugt die Spur als solche von einem Vorübergehen, einem Aufbre-

chen und Sich-Absolvieren. Die Spur ist uneinholbar und damit unrepräsentierbar:

»In der Spur ist eine absolut vollendete Vergangenheit vorübergegangen. In der Spur

bestätigt sich ihr unumkehrbares Vergangenes. Die Enthüllung, die die Welt wieder-

herstellt und auf die Welt zurückführt und die das Eigentliche eines Zeichens oder ei-

ner Bedeutung ist, wird in dieser Spur getilgt.« (SpA 232)

Die Spur zeugt von einer Vergangenheit, »auf die die Spur nicht verweist unddie sie nicht

anzeigt; diese Vergangenheit, die weder Entbehrung noch Verbergung ist, stört die Ord-

nung« (SpA 233).Oder anders formuliert: Die Spur selbst ist vomVerschwinden bedroht.

Nun ist es für Lévinas aber gerade diese Bedrohung, die überhaupt das Ethische auf den

Plan ruft. Die Spur ist als solche eigentlich unbekannt und rätselhaft; insofern sie aber

gelesen wird, wird sie von Lévinas in einen ethischen Zusammenhang von Ursache und

Wirkung gestellt. Weil die Spur Zeichen ist, ist sie Wirkung einer bestimmten Ursache.

»Ursache und Wirkung« aber, so hält Lévinas fest, »selbst wenn sie durch die Zeit ge-

trennt sind, gehören zur selben Welt« (SpA 234). Denn, und darin zeigt sich das Ethi-

sche, die Spur impliziert ein Gegenüber, das »intentional gehandelt hat und sichmeiner

Inspektion entzieht«25. Lévinas nennt dies die »Illeität«.

Illeität ist ein Neologismus Lévinas’ und drückt den »Umweg vom Gesicht her« (JS

45)26 aus, nämlich die verbindungslose Betroffenheit gegenüber dem Anderen und die

unausweichliche Zuordnung der_des Betroffenen zur Anderen:

»Die Illeität […] meint: daß ihr Auf-mich-Zukommen ein Abschied ist, der mich eine

Bewegung zum Nächsten ausführen läßt. Die Positivität dieses Abschieds […] liegt in

meiner Verantwortung für die Anderen. Oder, wenn man so will, darin, daß sie sich

in ihrem Gesicht zeigen. Das Paradox solcher Verantwortung besteht darin, daß ich

verpflichtet bin, ohne daß diese Verpflichtung in mir begonnen hätte […].« (JS 46)27

In der Spur tritt dem Subjekt das Andere gegenüber, das jenes zur Verantwortung zieht

und es verpflichtet. Dabei ist sowohl die Verantwortung als auch die Verpflichtung nicht

selbst initiiert,weshalb die Lévinas’sche Spur auch alsHeimsuchung28 verstandenwerden

kann, »die mich unentrinnbar und unvertretbar in die Verantwortung nimmt. Komme

25 Schmidt, Zeugenschaft, 41.

26 Vgl. ausführlich: SpA 209–235.

27 Vgl. auch JS 212, Anm. 35: »Die Exteriorität der Illeität, die der Enthüllung und der Manifestation

widersteht, ist ein Seinmüssen im Angesicht des Anderen, in dem sich jedoch nicht ein Sollen […]

ankündigt, sondern die Herrlichkeit.«

28 ÄhnlichWeber, Verfolgung, die für den Begriff der Verfolgung votiert, weil dieser keinWiderstand

entgegengebrachtwerden kann: Durch die Verfolgungwird »das Subjekt im Innersten seiner Iden-

tität […] fremd« (a.a.O., 310).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Zeug_innenschaft und Sein

ich dieser Verantwortung nach, dann ist dies ein Aufbruch ohne Rückkehr zu mir selbst

und eine Bewegung auf den Anderen zu, die nicht auf die Aufhebung seiner Alterität

hinausläuft, sondern diese unbedingt wahrt«29. Das bedeutet, dass in dem Moment, in

demdas Subjekt des Anderen gewahrwird, es nicht nur in eineVerpflichtungdemAnde-

ren gegenüber eintritt, sondern auch seine Subjektivität gewinnt. In der Entsprechung

zum Gegenüber wird das »Subjekt ohne Identität« gleichsam zum »Subjekt mit Iden-

tität«, d.h., die Heteronomie wandelt sich nun doch zur Autonomie – das Lévinas’sche

Subjekt ist ein heteronom-autonomes.30 Oder anders formuliert: Die »purely passive or

receptive responsivity becomes active response-ability«31.

Allerdings: Auch und gerade die aus dem Gewahrwerden des Anderen geschenkte

Autonomie bleibt nachträglich. »Das Ich-Sagen wird im Angesicht des Anderen gelernt,

wobei mir der Andere immer schon zuvorgekommen ist.«32 Sowohl Verantwortung als

auch Subjekt-Sein erwachsen hier gerade aus ihrer jeweiligen Passivität. Dabei ist die-

se gleichsam als vorursprüngliche Passivität zu verstehen, insofern es die Bedingung des

Subjekts ist, noch bevor dieses zur Verantwortung gezogen wird.33 Sprachtheoretisch

gefasst, fragt das Lévinas’sche Subjekt nicht zuerst »Warum sprechen?«, sondern »War-

um zuhören?« bzw. »Wozu angeredet werden?« – und diese Fragen verdanken sich ei-

nem externum: Vor jeder Rede steht die Anrede. Das aber hat zur Folge, dass auch das

Zeichen Zeichen für ein anderes ist, dass das Zeichen zu einem Anderen für ein Anderes

zeigt.34 Verantwortlich ist das Ich bei Lévinas paradoxerweise gerade für das,was dieses

nicht gewollt hat, es steht in der Schuld der Anderen, bevor es überhaupt etwas getan

hat. Ethische Verantwortung ist hier »›Verschuldung‹ vor jeder Kreditaufnahme, eine nicht

übernommene,nicht abgetragene,anarchischeVerschuldung« (JS245).35 Verantwortung

ist Antwort auf die immer schon vorgängige und nicht einholbare Anrede des Anderen,

das Ethische ist kein Akt, sondern Passion, gar »Sühne«:

»Das Ich ist nicht ein Seiendes, das ›fähig‹ wäre, für die Anderen zu sühnen: es ist die

ursprüngliche – unfreiwillige – weil der Initiative des Wollens zuvorkommende (dem

Ursprung zuvorkommende) Sühne, so als seien die Einheit und Einzigkeit des Ich be-

reits das Auf-sich-Nehmen der Last des Anderen.« (JS 262)

Das Subjekt wird von der ethischen Verantwortung überfordert und diese konstituiert

es zugleich als solches. Dafür bemüht Lévinas die Vorstellung der Stellvertretung (frz.

substitution). Nur in der Substitution für das Andere ist das Subjekt unersetzbar – eine

geradezu paradoxe, bei Lévinas unüberbietbar ethische Figur:36 »Die Einzigkeit des Ich

29 Frettlöh, Wenn Mann und Frau, 12.

30 Diese Einsicht verdanke ich ClaudiaWelz. Vgl. dazu ausführlicher dies., Freedom, insbes. 436–438.

31 A.a.O., 436.

32 Welz, Gewissenserfahrung, 213. Sie verweist dabei auf den von Lévinas gebrauchten Begriff der

»Verstrickung« (frz. intrigue) in Jenseits des Seins (vgl. etwa a.a.O., 29).

33 Vgl. Flatscher, Was heißt Verantwortung, 135–138.

34 Vgl. Gibbs, Zeugnis, 138.

35 Vgl. auch JS, 195: »Bei der Annäherung bin ich von vornherein Diener desNächsten, von vornherein

schon zu spät und schuld an der Verspätung.«

36 Vgl. Kapust, Berührung, 173.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 107

besteht genaudarin: dieSchulddesAnderenzu tragen.« (JS248)DieStellvertretungmar-

kiert damit »sowohl dieGenesedes Subjekts als auchdas strukturell unvermeidbareAus-

bleiben von Identität«37.Die Problematik bzw.Schwierigkeit dieser Stellvertretung zeigt

sichnundarin,unddamit nähernwir uns Lévinas’Zeug_innenschafts-Verständnis,dass

sich das Andere – eben als Spur – immer wieder entzieht.38 Wie also dem Anspruch des

Anderen gerecht werden, wie von ihm reden?

Es ist wiederholt auf die besondere sprachliche Gestalt von Jenseits des Seins hin-

gewiesen worden.39 Weit weniger wurde aber, wie Peter Zeillinger überzeugend her-

ausgearbeitet hat, »in dieser Gebrochenheit des Ausdrucks der performative Kern des

Werkes wiedererkannt«40. Zeillinger nennt drei Aspekte, die darauf schließen lassen,

dass der »Aufbau und die inhaltliche Struktur von Jenseits des Seins […] erkennbar auf

einen antwortend-performativen Sprachmodus hinaus[laufen]«41: erstens der gehäufte,

jedoch gezielt eingesetzte Konjunktiv; zweitens die Verwendung der Zeitform des futur

antérieur, also des Futur II, das eine Vermutung ausdrückt, dass etwas bis zumZeitpunkt

des Sprechens oder aber zu einem bestimmten Zeitpunkt in der Zukunft abgeschlossen

sein wird, und außerdem »den präsentischen Gestus eines logos apophantikos vermei-

det«42, sowie drittens der Modus des Vielleicht, des peut-être43.44 In diesen drei Formen

erkennt Zeillinger jene sprachliche Gestalt, die bei Lévinas »die angemessene Rede

von der Alterität […] kennzeichnet«45. Die Entzogenheit der Anderen bei gleichzeitiger

Inanspruchnahme des Subjekts durch dieselben hat ein performatives Sprechen zur

Folge, das sich nie seiner Sprache gewiss sein kann und darum im Konjunktiv, im Futur

II und imModus des Vielleicht spricht. Es ist, so formuliert es Lévinas, ein »Sagen ohne

37 Lichtenberger, Stellvertretung, 305.

38 Bernasconi,What is the question, 249f., vermutet, dass sich darin – und insgesamt in Lévinas’ Kon-

zept der Stellvertretung – seine Reaktion auf Derridas Einwände gegen sein früheres, nicht kon-

sequent mit einem ontologischen Subjektverständnis brechendes Denken zeigt.

39 Vgl. besonders prominent Weber, Verfolgung, 45–150.

40 Zeillinger, Ohne Selbst, 230.

41 Ebd.

42 Ebd.

43 Vgl. dazu Derrida, Eben in diesemMoment, sowie Zeillinger, Phänomenologie.

44 Vgl. JS 368: »Aufgrund der Annäherung, des der-Eine-für-den-Anderen des Sagens, die durch das

Gesagte erzählt werden, bleibt dieses, das Gesagte, unüberwindbare Mehrdeutigkeit, Bedeuten,

Sinn, der sich der Gleichzeitigkeit verweigert, nicht ins Sein eingeht, sich nicht zu einem Gan-

zen zusammenfügt. […] Die Sprache ist schon Skeptizismus.« Meir, Becoming Interreligious, 27,

Anm. 33, bezeichnet denn auch Lévinas’ gesamte Philosophie als Skeptizismus. Dagegen spricht

sich Critchley, The Ethics, 158, aus. Welz, Gewissenserfahrung, 218f., wählt den Mittelweg beider

Positionen und spricht von einem »linguistischen Skeptizismus« (a.a.O., 218, Hervorhebung MK):

»Der Gegensatz zwischen Sagen und Gesagtem wird […] nicht etwa dialektisch in etwas Drittes,

in eine Synthese hinein aufgehoben; aber er wird auch nicht in paradoxaler Gleichzeitigkeit ›ein-

gefroren‹. Vielmehr entsteht durch die Zeitdifferenz eine Oszillationsbewegung, die aber nicht

nur ›hin und her‹ geht zwischen zwei verschiedenen Ordnungen der Sprache, sondern sich auch

›aufwärts‹ bewegt in einer Spirale derWeiterentwicklung, sofern im Sagen immer noch ein Unge-

sagtes verbleibt, das eines besseren Ausdrucks harrt.« (A.a.O., 219.) Ich schließe mich im Hinblick

auf die Sprache des Zeugnisses dieser Deutung von Welz an.

45 Zeillinger, Ohne Selbst, 230.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Zeug_innenschaft und Sein

Gesagtes« (JS 323 u.ö.). Dieser gleichsam antwortend-performative Sprachmodus, das

Sagen ohne Gesagtes vom und zum Anderen, versteht nun Lévinas als Zeugnis:

»[A]ls Sagen ohne Gesagtes, als Zeichen für den Anderen, kommt das Zeugnis, in dem

das Subjekt aus seiner Verborgenheit als Subjekt heraustritt und dadurch das Unend-

liche sich vollzieht, nicht als Information oder als Ausdruck oder als Auswirkung oder

als Symptom zu einer wie auch immer gearteten Erfahrung des Unendlichen oder sei-

ner Herrlichkeit hinzu, als wäre vom Unendlichen Erfahrung möglich und überhaupt

anderes als Verherrlichung, das heißt als Verantwortung für den Nächsten. Dieses Sa-

gen ist nicht von vornherein an die Strukturen der Korrelation von Subjekt – Objekt,

Signifikant – Signifikat, Sagen – Gesagtes gehalten. Als Zeichen für den Anderen ist es

die Aufrichtigkeit oder die Wahrhaftigkeit, nach deren Maß sich die Herrlichkeit ver-

herrlicht. DasUnendliche hat alsoHerrlichkeit allein durch die Subjektivität, durch das

menschliche Abenteuer der Annäherung an den Anderen, durch die Stellvertretung,

durch die Sühne für den Anderen.« (JS 324)

Dem entsprechend versteht Lévinas die Verantwortung, die aus der genannten vorur-

sprünglichen Passivität folgt, als »Unfähigkeit zu schweigen, als Skandal der Aufrichtig-

keit« (JS 314). Im Sagen nimmt die Verantwortung die Form der Aufrichtigkeit an. Weil

auch Letztere nicht vomSubjekt intendiert ist, tut sich Lévinas schwer,Beispiele für die-

se Aufrichtigkeit anzuführen, nennt dann aber – im Modus des Vielleicht und als Frage

formuliert – den Gruß.Nicht der Gruß, der ein Gespräch eröffnet, ist gemeint, sondern

einGruß, der Unbekannten imVorübergehen zugeworfenwird – »einfachwie ein Grüß‹

Gott« (JS 315). Lévinas fragt: »Ist nicht vielleicht der Gruß, als Gabe eines Zeichens, das

nichts anderes bezeichnet und bedeutet als diese Gabe, genau jene Anerkennung von

Schuld? Die Aufrichtigkeit […] im Gruß, der nichts kostet, aufgefaßt als reiner Vokativ.«

(JS 315) Zwar erschöpft sich auch darin die intendierte Aufrichtigkeit für Lévinas nicht,

aber sie lässt das Ereignis dieses Sagens ohne Gesagtes, das Zeugnis eben, erahnen. Die

Verantwortung, so versucht es Lévinas in einemneuenAnlauf, inspiriert das Subjekt zum

Sagen, zum Zeugnis für das Unendliche. Anders als bei der Passivität liegt nun bei der

Inspiration die Betonung auf der Erfahrung des Subjekts: Inspiration ist die »Dispro-

portion zwischen der Herrlichkeit und der Gegenwart« (JS 322), d.h. die Erfahrung der

Differenz zwischen dem Subjekt und den Anderen. Die Herrlichkeit (frz. la gloire) aber

ist Ausdruck des Unendlichen und Sinn der Aufrichtigkeit, dieses zu sagen, ein Zeugnis.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 109

4.3. Die Zeug_innen im Anklagefall des Anderen

Lagloire ist bei Lévinas bestimmtals die ›Herrlichkeit‹ desUnendlichen.46 Als solche kann

sie nicht erscheinen, präsent sein oder erinnert werden.Das liegt darin begründet, dass

sie »aus einer Vergangenheit [kommt], die niemals gegenwärtig gewesen ist« (JS 316),

»nicht für die Gegenwart ›gemacht‹ ist« und sich darum »nicht erinnern läßt« (JS 237).

Könnte sie erscheinen, präsent sein und erinnert werden, wäre sie nicht unendlich und

würde damit ihre ›Herrlichkeit‹ verlieren.47 Das Bezeichnende nun ist, dass Lévinas die-

seStrukturder ›Herrlichkeit‹ desUnendlichen inAnalogie zuderjenigendesheteronom-

autonomen Subjekts, d.h. der Passivität des Subjekts versteht: »DieHerrlichkeit desUn-

endlichen ist die an-archische Identität des Subjekts […].« (JS 317) Gleichwie die Sub-

jektivität vom Anderen abhängt, von diesem vorursprünglich konstituiert ist, ist auch

das Unendliche, gleichsam als das radikal Andere, für die Identität des Subjekts bestim-

mend.48 Das aber bedeutet, dass Lévinas die ›Herrlichkeit‹ als Auslieferung des Subjekts

und damit als eine »andere Seite der Passivität des Subjekts« (JS 317) versteht.

Diese andere Seite, und das ist der Mehrwert dieser weiteren Perspektive in Jenseits

desSeins,findet Lévinas imZeugnis ausgedrückt.DieAuslieferungdes Subjekts lässt sich

als Perspektivenwechsel verstehen, der das Subjekt nun sprachlich in die Pflicht nimmt,

nämlich von der ›Herrlichkeit‹ des Unendlichen zu zeugen. Das Zeugnis ist damit Ver-

weis und Hinweis – Zeichen eben – auf das Unendliche, vor allem aber Reaktion. Eine

Reaktion indes, der keine Aktion vorausgegangen ist. Die Reaktion vollzieht sich denn

auchnicht bewusst, sondern ist die »Art undWeise, inderdasUnendliche in seinerHerr-

lichkeit das Endliche übersteigt [passe] oder die Art und Weise, in der es sich vollzieht

[se passe]« (JS 323). Folglich ist das Unendliche nichts – oder niemand? –, was – oder

46 Lévinas’ Verständnis von »Herrlichkeit« entspringt mit großerWahrscheinlichkeit der Lektüre von

Ex 33,18-23 – dem locus classicus für Lévinas’ Konzept der Spur (vgl. etwa SpA 235; dazu Ulmer, Post-

moderne, 359f., sowie Casper, Illéité, 279). Das hebräische Wort im genannten biblischen Text ist

דוֹבכָּ /kavod, welches gerade nicht ausschließlich für das in der deutschen Sprachgeschichte meist

männlich konnotierte Wort der Herrlichkeit, sondern ebenso für Glorie, Gewicht/Schwere, Ehre

und Glanz steht. Zur Begründung und für eine genderperspektivierte Re-Lektüre einschlägiger ka-

vod-Bibelstellen vgl. Frettlöh, Gott Gewicht geben, insbes. 1–12.57-150. Da ich aus den deutschen

Übersetzungen der Werke Lévinas’ zitiere, werde ich im Folgenden gleichwohl den Begriff »Herr-

lichkeit« verwenden, setze ihn aber in einfache Anführungszeichen, umwenigstens im Schriftbild

die Problematik der deutschen Übersetzung sichtbar zu machen.

47 In Zwischen uns spricht Lévinas in Anspielung auf Husserl von der »Nicht-Präsenz« (a.a.O., 200) des

Gegenübers und definiert die zeitliche Beziehung »von mir zum Anderen« (ebd.) als Diachronie,

was Welz, Welche Macht, 171, vorschlägt, mit »Zwei-zeitigkeit« zu übersetzen: »Um die Gleichzei-

tigkeit des Anderen […] feststellen zu können, müßte man seine […] und die eigene Zeitlichkeit

wie aus einer Beobachterperspektive sehen, vergleichen und in einer einheitlichen Zeitordnung

lokalisieren.Wo immer das geschieht, werden verschiedene Zeiten zusammengesehen und unter

einem bestimmten Blickwinkel synthetisiert.« Vgl. auch García-Baró, Verstrickungen, 267–276. Lé-

vinas’ Zeitverständnis ist darüber hinaus wesentlich von Franz Rosenzweig geprägt, dessen Opus

magnumDer Stern der Erlösung Lévinas in seiner Einleitung zu Totalität und Unendlichkeit als Schrift

erwähnt, die »zu häufig in diesem Buch gegenwärtig [sei, MK], um zitiert zu werden« (TU 31). Vgl.

dazu ausführlich Casper, Das Dialogische Denken.

48 Vgl. Neitzke, Handeln, 53f.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Zeug_innenschaft und Sein

die_der? –49 sich unabhängig vom Zeugnis beschreiben ließe, weil das bedeuten würde,

dasUnendliche ins Gesagte einzufangen.Doch auch dieses gibt es für das Subjekt nur in

der Spur. Das Unendliche ereignet sich nur im Zeugnis.Was das Zeugnis bezeugt, kann

es nicht darstellen oder offenlegen, nicht repräsentieren, es ist »die Ausnahme von der

Regel des Seins« (JS 321), eben: jenseits des Seins.

»›Hier, sieh mich‹ als Zeugnis des Unendlichen, doch als Zeugnis, welches das, was es

bezeugt, nicht thematisiert unddessenWahrheit nichtWahrheit derVorstellung, nicht

Evidenz ist. Zeugnis – diese einzigartige Struktur, Ausnahme von der Regel des Seins,

irreduzibel auf die Vorstellung – Zeugnis gibt es nur vom Unendlichen. Das Unendli-

che erscheint demjenigen nicht, der es bezeugt. Im Gegenteil, das Zeugnis gehört zur

Herrlichkeit des Unendlichen. Durch die Stimme des Zeugen wird die Herrlichkeit des

Unendlichen verherrlicht.« (JS 321)50

Das bezeugende Ich bedeutet »Hier, sieh mich« (frz. me voici) und ist damit ein »ich im

Anklagefall«51. Oder anders formuliert: »Der Andere zeigt die Vorzeitigkeit einer Ankla-

ge an, die mich zur Verantwortung ruft.«52 Was bedeutet das? Die Formulierung »Hier,

sieh mich« entlehnt Lévinas Jesaja 6,8, in dessen größerem biblischem Kontext die Be-

rufung des Propheten Jesajas erzählt wird. Auf die Frage JHWH, so sagt es der Text der

Hebräischen Bibel, »Wen soll ich senden? Wer will unser Bote sein?«, antwortet Jesaja

»Hier, siehmich, sendemich!«. Lévinas vermerkt dazu: »›Hier, siehmich‹ bedeutet ›sen-

demich‹« (JS 320,Anm. 11). Auf die Frage nach einemWer, d.h. einemSubjekt, antwortet

nicht ein Ich, ein, wenn mensch so will, bloßes Subjekt, sondern ein »Hier, sieh mich«,

was Lévinas als Hinweis deutet, dass das Ich, das bezeugt, sich nur von der Anklage des

Anderen denken lässt.

Das französische me voici, das Lévinas hier einer Jesaja-Stelle entlehnt, ist eine

Übersetzung des hebräischen ינִנְהִ /hineni, das in der Philosophie Lévinas’ wiederholt

auftaucht.53 Mit hineni antworten in der Hebräischen Bibel die Figuren Abraham (Gen

22,1), Jakob (Gen 31,11), Mose (Ex 3,4) und andere auf die doppelte Namensanrede

JHWHs.54 Für gewöhnlich wird dieses hineni imDeutschenmit »Hier bin ich« übersetzt.

49 Ich klammere in diesem Kapitel bewusst alle Fragen nach dem Unendlichen als Ausdruck einer

göttlichen Idee, eines Gottes* oder von etwas Göttlichem aus. Eine kurze instruktive Einführung

und Interpretation, das Unendliche als Chiffre für die Transzendenz und Alterität (des jüdischen)

Gottes* zu verstehen, bietetWelz, Wo Gott Gesicht und Stimmewird, insbes. 115–122. Meine eige-

ne theologische Interpretation folgt später (s. unten V.2.3.).

50 Welz (a.a.O., 120) hat imHinblick auf Unendliches und Endliches darum zu Recht festgestellt, dass

deren Verhältnis »paradox ist, und zwar im Sinne des Para-doxen: dessen, was keine doxa, keine

Position ist«.

51 Hermes, Vor dem anderen, 85.

52 Bennke, Zur Ethik, 107.

53 Vgl. Meir, Judaism, 352f.

54 Für eine ausführliche Sammlung der Belegstellen sowie eine grundsätzliche Auseinandersetzung

zur sprachlichen Wendung des hineni im Kontext der Hebräischen Bibel vgl. Ebach, Da hast du

mich. Interessanterweise schlägt dieser auch und gerade im Anschluss an Lévinas vor, die Wen-

dungmit »Da hast Dumich« anstelle des geläufigen »Hier bin ich« zu übersetzen (a.a.O., 242–244).

Zu den theologischen Konsequenzen von Lévinas’ Lesart des hineni vgl. Frettlöh, Namhafte Nähe;

dies., »hinnéni«, sowie Welz, God – A phenomenon.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 111

Damit aber steht in der deutschen Übersetzung das Ich im Nominativ, während es im

Hebräischen – und eben auch im französischen me voici – im Akkusativ und damit,

darauf will Lévinas hinaus, im Anklagefall steht.55 In Humanismus des anderen Menschen

spricht Lévinas dementsprechend von der »Identität, die von vornherein in den Ak-

kusativ des ›hier, sieh mich‹ gesetzt ist«56. Im hebräischen hineni wird also gerade der

Anspruch der Anderen in der Antwort selbst laut. Sie ist eine Ortsbestimmung.57 Eine

nämlich, in der das angesprochene Subjekt gleichsam seines Platzes verwiesen wird.

In Jes 6,8 folgen zwei suffigierte Formen jeweils mit dem akkusativischen Suffix ינִ /-

ni unmittelbar aufeinander: ינִנְהִ /hineni »Hier, sieh mich!« und ינִחֵלָשְׁ /schelacheni »Sende

mich!«.58 Ebach weist darauf hin, dass Lévinas »sie nicht nur grammatisch parallel [in-

terpretiert], sondern auch inhaltlich entsprechend. Das ›ich‹ des in Jes 6,8 sprechenden

Jesaja bildet sich in der aus der Berufung und Sendung folgenden Verpflichtung, welche

Verpflichtung zur Stellvertretung ist«59.

Auf die »Vorladung zur Identität wegen der Antwort der Verantwortung, in der man

sich nicht ersetzen lassen kann, ohne schuldig zu werden«, so Lévinas, »ist die einzi-

ge Antwort ›hier, siehmich‹, bei der das Pronomen ›ich‹ im Akkusativ steht, gebeugt vor

jeder Beugung« (JS 311).UndderÜbersetzer Lévinas’,ThomasWiemer, fügt in einer Fuß-

note an: »AmAnfangoder vor jedemAnfang steht demnachnicht das Ich, sonderndas immer schon

unter Anklage, eben das heißt: im Akkusativ, stehende Ich, und zwar als immer schon aufgerufenes

und so antwortendes Ich; und deshalb, genau genommen, weder Ich noch ich, sondernmich oder,

noch genauer, eben antwortend: hier, siehmich [me voici < vois – ici].« (JS 311, Anm. j) Das ers-

te Wort des heteronom-autonomen Subjekts ist bei Lévinas nicht ein Ich, sondern ein

Mich.60 Ein Ich im Modus der Anklage, »der nicht seiner selbst gewahr wird, bevor er

schon als Verantwortung selbst vom Anderen identifiziertes Antworten ist«61. Um aller-

dings mit dem »Hier, sieh mich!« nicht einseitig das Visuelle hervorzuheben und damit

das Auditive gleichsam abzuwerten, sollte das hebräische hineni, wie auch Ebach vor-

schlägt, konsequenterweisemit »DahastDumich!« übersetztwerden.62Damit steht das

Ich nach wie vor im Akkusativ und damit in Anklagefall, gleichwohl zeigt die Überset-

zung an, dass die Person als ganze – gerade in all ihren Sinnen – gemeint bzw. ange-

sprochen ist.

55 Während Wiemer in seiner Übersetzung von Lévinas’ Ausführungen zum Zeugnis in Jenseits des

Seins durchgängig die Formulierung des »Hier, sieh mich« wählt und damit den Akkusativ sicht-

bar hält, jedoch den visuellen Aspekt (über)betont, übersetzt Schmidt das französischeme voici in

einemGespräch zwischenNemound Lévinas zur ›Herrlichkeit‹ des Zeugnisses in Ethik undUnendli-

ches, 79–84, mit »Hier bin ich« – damit geht, wie auch in vielen anderen deutschen Übersetzungen

von Werken Lévinas’, der Akkusativ verloren.

56 Lévinas, Humanismus, 8.

57 Vgl. Zimmermann, Von der Darstellbarkeit, 78.

58 Vgl. Ebach, Da hast du mich, 239

59 A.a.O., 243f.

60 Vgl. Dickmann, Wo warst du, 78.

61 Dickmann, Subjektivität, 378. Vgl. auch Critchley, The Cambridge Companion, 39: »To be a human

being, to be amensch […] involves recognizing that I am commanded to sayHineni.«, sowie Cohen,

The Trace, 40: »Hineni occurs in relationship andmeans being fully present, expectant, and willing

to engage. We don’t ask why we are commanded to the Other, we just intrinsically are.«

62 Ebach, Da hast du mich, 242–244.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Zeug_innenschaft und Sein

Lévinas’ Ich im Anklagefall kann sich nur als ein Für-die-Anderen artikulieren. Es

ist ein Subjekt im Akkusativ: Etwas oder jemand thematisiert mich (vgl. JS 244f.).63 Die

Artikulation, dieses Sagen, das auf diese Weise Zeugnis gibt vom Anderen und für das

Andere,übersteigt darum in seinerPassivität nochdieAlternative vonaktiv undpassiv.64

Im »Da hast Du mich!« ist das Subjekt, wie Lévinas bereits in Ohne Identität vermerkt

hatte, verantwortlich für alles und für alle:

»Doch diese jenseits aller Passivität auferlegte Verantwortung, von der mich niemand

entbinden kann, indem er mich von meiner Unfähigkeit, mich in mir selbst zu ver-

schließen, befreit; diese Verantwortung, der sich das Ich nicht entziehen kann – das

Ich, an dessen Stelle der Andere nicht treten kann –, sie bezeichnet so die Einzigkeit

des Unersetzbaren. Einzigkeit ohne Innerlichkeit, Ich ohne Ruhe in sich selbst, Geisel

für alle, von sich selbst abgebracht in jeder Bewegung, in der es zu sich selbst zurück-

kehrt – Mensch ohne Identität.« (OI 101)

Die genannte an-archische Identität des bezeugenden Subjekts findet sich in der Rolle

der Geisel wieder, die einem unbedingten Sein-für-das-Andere gleichkommt »und sich

jenseits der Erwartungshaltung einer Gegengabe ereignet«65. »Der Begriff des Geisels-

eins ist bei Lévinas die radikalste Formulierung der Verantwortung für den Anderen.«66

Indem das Subjekt mit »Da hast Du mich!« antwortet, bricht die Passivität zusammen

und ereignet sich als Sagen für das Andere. Dieses Sagen aber ist Zeichen des Unendli-

chen und damit Zeugnis des Unendlichen:

»Unter der meine Möglichkeiten übersteigenden Last bricht die Passivität, die passi-

ver ist als alle zu Akten korrelative Passivität, bricht meine Passivität in Sagen aus. Die

Exteriorität des Unendlichen wird in gewisserWeise zu Innerlichkeit in der Aufrichtig-

keit des Zeugnisses. […] Die Innerlichkeit ist nicht ein geheimer Ort irgendwo in mir;

sie ist jene Umkehr, in der das auf ausgezeichnete Weise Außerhalb-Bleibende – ge-

rade aufgrund dieser ausgezeichneten Exteriorität, dieser Unmöglichkeit, ›umfasst‹ zu

werden, ›Inhalt‹ zu werden und folglich in ein Thema einzugehen – als Unendliches

eine Ausnahme von sein bildet, mich betrifft und mich bedrängt und mir durch mei-

ne eigene Stimme befiehlt. […] Das unendlich Außerhalb-Bleibende wird zur ›inneren‹

Stimme, zur Stimme aber, die den Riß des inneren Geheimnisses bezeugt, indem sie

dem Anderen Zeichen gibt – Zeichen gerade von diesem Zeichengeben.« (JS 322)

Insofern das Sagen ohne Gesagtes ein Zeichen des Unendlichen und damit Zeugnis des

Unendlichen ist, wird klar, dass Lévinas, wie bereits vorweggenommen, das Zeugnis

nicht als Wissensmedium, das Bezeugen nicht als Wissenstransfer versteht, zumal es

einerseits kein Wissen vom Unendlichen geben kann, andererseits das Zeugnis aber

auch nicht eine sekundäre, sondern die ausschließliche Form ist, in der das Unendliche

zur Sprache kommt, sich im Sagen vollzieht (vgl. JS 323). In der Form des Sich-zur-

63 Flatscher, Was heißt Verantwortung, 137, vermutet hinter Lévinas’ akkusativischem Anklagefall

und seinem juridischen Vokabular eine Abgrenzung gegen einen falsch verstandenen Altruismus.

64 Vgl. JS 121.131.223, sowie Hermes, Vor dem anderen, 85.

65 Schriever, Der Andere, 27.

66 Hoffmann, Bemerkungen, 258.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 113

Verfügung-Stellens bezeugt das Zeugnis das Unendliche, ohne zu wissen, was, wem,

wofür und wozu es bezeugt, zumal es nur Zeichen für das Andere ist. Das Zeugnis lässt

sich darum nicht als Inhalt, sondern vielmehr als Bewegung des Gesagten, als Hin-

wendung zum Anderen verstehen. Entsprechend hält Lévinas fest: »Das Zeugnis […] ist

kein ›psychologisches Wunder‹, es ist die Modalität, in der das an-archisch Unendliche

seinen Anfang übersteigt.« (JS 322f.) Das Zeugnis steht damit auf einer anderen Stufe

bzw. potenziert das grundsätzliche Problem des Sprechens und Zeigens: Während das

Gesagte (frz. dit) in einem Sagen (frz. dire) gründet, das Bezeichnete (frz. signifié) in

einer Bezeichnung (frz. signifiance), die ihren Ursprung in einem Bezeichnenden (frz.

signifiant) hat, ist das Bezeugen noematisch uneinholbar.67 »Gegenüber dem siegreichen

In-Erscheinung-Treten des Phänomens im noematischen Sinne bleibt es das Rätselhaf-

te […]. Es muß in einem […] ethischen Akt […] anerkannt werden.«68 Das Zeugnis lässt

sich nicht auf das Bezeugte reduzieren, denn in ihm »geht die Bedeutung des Sagens

über das Gesagte hinaus: nicht die Ontologie bringt das sprechende Subjekt hervor. Im

Gegenteil, erst die Bedeutsamkeit des Sagens, die über das im Gesagten versammelte

sein hinausgeht, kann die Auslegung des Seins oder die Ontologie rechtfertigen« (JS 95).

Das Unendliche als das Es-vollzieht-sich ist im französischen Wortsinn – se passe – ein

Vorübergehen, dieses aber ein Zeugnis. Das Unendliche geht folglich vorüber, indem das

Subjekt Zeugnis gibt, nämlich insofern es demAnderen antwortet.Das Zeugnis ist denn

für Lévinas auch vergleichbar mit dem paradoxen »Gebot, das durch den Mund dessen

zur Sprache kommt, dem es gebietet« (JS 322). Folglich versteht Lévinas das Zeugnis

auch nicht als Bekenntnis, das das zu Bekennende voraussetzt – etwa als Glaubensbe-

kenntnis an das Unendliche –,69 sondern indem sich das Subjekt durch das Zeugnis

des »Da hast Du mich!« dem Anderen zur Verfügung stellt, entspricht es im Vollzug des

Zeugnisses der Anrede des Unendlichen. In der Sprache des Zeugnisses, im Sprechen,

im Antworten ist das Subjekt. »Receptivity and productivity are merged in the voice.

In imbuing an utterance with one’s own voice, human beings are autonomous, self-

governing, and self-determined.«70 »Sich« demUnendlichen zu nähern bedeutet indes,

es nie erreichen zu können: »Moving towards the idea of the Infinite means never to

be finished, for the very motion towards it is infinite as well. It is here, in this motion,

where ethics and infinity meet.«71 Das Zeugnis als ein Sich-zur-Verfügung-Stellen ist

ein Ereignis, das seinen Grund nicht hinter sich, sondern in sich hat, da es sich im

Moment des Bezeugens ereignet. Zeugnis ist darum ein »da-sein, das sich demAnderen

als ihm selbst zuwendet«72. Die Betonung liegt dabei ganz auf dem Da, nicht dem

Sein, wobei Letzteres, wie gezeigt, gleichsam daraus resultiert. Es ist dieses Da-Sein,

67 Vgl. Casper, Der Zugang, 270.

68 Ebd.

69 Vgl. JS 327: »Auf keinen Fall lautet dieser Satz [sc. ›Hier, sieh mich!‹]: ›Ich glaube an Gott‹. Gott be-

zeugen heißt gerade nicht dieses außer-ordentlicheWort aussprechen, als könnte dieHerrlichkeit

einziehen in ein Thema und sich als These darstellen oder Geschehen des Seins werden. […] Das

Zeugnis ist Demut und Geständnis, es erfolgt vor aller Theologie; es ist Kerygma und Gebet, Ver-

herrlichung und Anerkennung.« Vgl. dazu auch Welz, Difficulties, 66f.

70 Welz, Freedom, 437.

71 Welz, Difficulties, 65.

72 Casper, Geisel, 188.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Zeug_innenschaft und Sein

das sich ganz dem Anderen verpflichtet weiß, das Lévinas dazu führt, das Zeugnis als

Prophetie zu verstehen.73 Eine Prophetie allerdings, die »den Dienst an den Menschen,

die mich angehen« (JS 327), nach sich zieht und damit Lévinas’ Anliegen deutlichmacht,

im Zeugnis eine »primordiale Verstrickung des Ethischen und der Sprache« (JS 330)74 zu

erkennen: Das Zeugnis lässt sich

»Prophetie nennen, diese Umkehrung, in der die Wahrnehmung des Befehls zusam-

menfällt mit der Bedeutung dieses Befehls, die durch denjenigen zustande kommt,

der ihm gehorcht. Und so wäre die Prophetie das eigentliche Leben der Seele: der An-

dere im Selben« (JS 326).

4.4. Das »Sagen ohne Gesagtes des Zeugnisses«
als ethische Sprech-Handlung

Wie also ist diese primordiale, d.h. uranfängliche Verstrickung des Ethischen und der

Sprache,die sich paradigmatisch in Formdes Zeugnisses zeigt, zu denken?Undwas ver-

steht Lévinas überhaupt unter dem Ethischen? InDie Spur des Anderen schreibt er:

»Wir nennen ›ethisch‹ eine Beziehung zwischen Termini, in der der Eine und der Ande-

re weder durch ein Verstandssystem noch durch die Beziehung von Subjekt zu Objekt

vereint sind, und in der dennoch der Eine für den Anderen Gewicht hat, ihm wichtig

ist, ihm bedeutet, in der sie durch eine Intrige verknüpft sind, die das Wissen weder

auszuschöpfen noch zu entwirren vermöchte.« (SpA 274, Anm. 3)

Damit benennt Lévinas die Präposition des Ethischen. Sie steht für eine Wechselbezie-

hung. Eine indes, die einerseits das je Eigene der Betroffenen wahrt, sie eben nicht ver-

eintundsichdarin selbstnicht erschöpft,andererseits aber eineAbhängigkeitdieserbei-

den postuliert. Die Abhängigkeit ist darüber hinaus asymmetrisch:75 Die Eine hat für die

AndereGewicht und sie ist ihr wichtig. Das Initialmoment der Beziehung geht stets vom

Anderen aus, zu dem sich das In-Beziehung-Gebrachte verhalten kann bzw. bei Lévinas:

es sich verhält. Das bedeutet, dass Ethik, die klassischerweise nach der Beschaffenheit

des handelnden Subjekts in Bezug auf die sie umgebenden Subjekte fragt, für Lévinas

gleichsam an zweiter Stelle thematisch wird. Ihm geht es nicht darum, »einem Ich ei-

ne zweite Person als ›Du‹ oder anderes Dasein beizuordnen, sondern das Geschehen der

Inanspruchnahme vom Anderen […] so zu denken, dass es dem angesprochenen Selbst

nicht zur Disposition steht. Immer schon, meint Lévinas, komme es zu spät gegenüber

demAnspruchdesAnderen,der es zuvor bereits erreicht habe«76.DieWechselbeziehung

kommt dadurch zustande –und davon hängen dieser Anspruch und sein ethischer Sinn

ab –, dass das Andere »an die Identität des Subjekts appelliert« (JS 175). Die Lévinas’sche

73 Zur Bedeutung der Prophetie für das Denken Lévinas’ vgl. auch ders., Wenn Gott ins Denken ein-

fällt, 125.

74 Modifizierte Übersetzung MK’s des französischen Originals »primordiale l’intrigue de l’Éthique et

le language« (Lévinas, Autrement qu’être, 192).

75 Vgl. Neitzke, Handeln, 57.

76 Liebsch, Prekäre Selbst-Bezeugung, 257f.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 115

Ethik fragt nicht: »Wer bin ich?«, sondern »Wer bin ich als vomAnderen in Anspruch ge-

nommenes Selbst?«.77 Ohne diese Präposition lässt sich nicht verstehen, inwiefern bei

Lévinas das Zeugnis eine Verquickung des Ethischen mit der Sprache ist, das Wort des

Zeugnisses also Tun und Sprache ist – ganz im Sinne der hebräischen Bedeutung für das

»Wort« רבָדָּ /davar, nämlichWort undHandlung.78 »Das ethische Sprechen, das er [sc. Lé-

vinas] ›dire‹ (Sagen) nennt und vom ontologischen Sprechen ›dit‹ (demGesagten) unter-

scheidet, ist im Grunde eine performative Sprechhandlung […].«79 In Alltagssprache und

Rhetorik ohne Eloquenz bemerkt Lévinas dazu:

»Es gibt sicher kein Sagen, das nicht Sagen eines Gesagten wäre. Doch erschöpft sich

das Sagen im Gesagten? Muß nicht, ausgehend vom Sagen, eine Sinnschicht freige-

legt werden, die sich nicht auf Thematisierung und Ausstellung eines Gesagten redu-

ziert, die sich nicht auf die Korrelation beschränkt, in der das Sagen Sein und Seiendes

erscheinen lässt, indem es Verben und Nomen zu einem Satz zusammensetzt, zu ei-

ner Struktur synchronisiert? […] Über die Thematisierung des Gesagten und des in der

Aussage herausgestellten Gehaltes hinaus ›bedeutet‹ die apophansis eine Modalität der

Annäherung an den Anderen. […] Das Sagen ist eine Annäherung an den Nächsten.«80

Nur insofern das Sagen seine Isolation überwindet, wird es gleichsam lebendiges, das

bedeutet handelndes Sagen und damit Zeugnis. Dort, wo das Sagen sich dem Ande-

ren annähert, weil dieses es anzieht, geschieht das Zeugnis.81 Anders formuliert: Das

Zeugnis geschieht, wenn sich Menschen Anderen zuwenden – etwa indem sie sie, wie

oben gezeigt, grüßen. Auch hier bleibt Lévinas dabei, dass sich diese Überwindung, die-

ses Sich-Annähern und Zuwenden passiv vollzieht. Es gleicht damit einer Übereignung,

indem der Gruß – als Antwort auf das Andere und damit als Zeugnis – »nicht mehr in

einem inhaltlichen Sinne von sich spricht, sondern vielmehr die Beziehung auf den An-

deren hin zum Ausdruck bringt«82. Die Präposition des Ethischen kehrt hier wieder: Im

Zeugnis findet die Beziehung zur Alterität ihren Ausdruck, sie hinterlässt ihre Spur. In-

dem sich das Zeugnis selbst »zumZeichenmacht« (JS 313), bringt esmehr zumAusdruck

als das Gesagte als Gesagtes. Kurzum: Das Zeugnis gibt Zeugnis. Das Sagen des Zeug-

nisses ist kein Sprechen eines Inhaltes, sondern ein Bezeugen der Alteritätsbeziehung.

Lévinas’Ethik hat darum immer eine zweifacheDimension, »die erstens alsHandlung in

der Fürsorge für den Anderen zum Ausdruck kommt und zweitens semiotisch als Über-

kodierung des Zeichens formuliert wird«83. Das »Da hast Du mich!« legt die Betonung

ganz auf das »Hier hast du mich«84. Ein »Hier hast du mich«, das sich immer schon in

77 Vgl. a.a.O., 258.

78 Vgl. Gelhard, Die Adäquatheit, 56.

79 Ebd.

80 Lévinas, Außer sich, 191.

81 Vgl. Welz, Gewissenserfahrung, 217: »Das ›Sagen‹ (le dire) ist die Geste der Zuwendung zum Ande-

ren, das Sich-ihm-Aussetzen und Sich-zusammen-mit-den-Zeichen-geben – eine Geste, die sich

non-verbal auf der pragmatischen Ebene der Sprache ereignet.«

82 Zeillinger, Ohne Selbst, 214.

83 Gelhard, Die Adäquatheit, 58.

84 So die deutsche Formulierung des hebräischen hineni in Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt,

117.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Zeug_innenschaft und Sein

Abhängigkeit, Verantwortlichkeit und Aufrichtigkeit zum Anderen und für das Andere

weiß.85 »Bevor sie rufen, werde ich antworten«, zitiert Lévinas erneut aus dem Jesaja-

Buch (JS330; Jes.65,24) undweist daraufhin,dass imZeugnisdieseFormulierung»buch-

stäblich zu nehmen ist« (JS 330). »Das Zeugnis«, so sagt es Lévinas schließlich in seiner

letzten Vorlesung an der Sorbonne,

»drückt sich nicht in einem oder durch einen Dialog aus, sondern im Wort Hier bin ich

[frz.mevoici, MK]. Als Zueignung seiner selbst ist dieses Zeugnis die Offenheit des Sich,

die, je mehr die Forderung der Verantwortung erfüllt wird, den Überschuß der For-

derung zum Ausdruck bringt. […] Das Sagen ohne Gesagtes des Zeugnisses bedeutet

demnach die Verstrickung des Unendlichen – Verstrickung und nicht Erfahrung, Ver-

strickung, die keine Erfahrung ist«86.

Dorothee Gelhard hat vorgeschlagen, Lévinas’ Formulierung des »Sagens ohne Gesag-

tes des Zeugnisses« auf dem Hintergrund des hebräischen Wortes תדֻעֵ /edut (Zeugnis),

dem Anagramm zu הדָוּעתְּ /te’uda (Zeugnis im Sinne einer Bescheinigung) zu verstehen:

»Das anagrammatische Zeugnis des Zeugens edut ist nicht in erster Linie ein sprachli-

ches Zeichen oder ein papiernesDokument, sondern esmarkiert denMoment des Zeug-

nis-Ablegens als performativen Akt, der die Augen öffnet für das Abwesende, Vergange-

ne oder noch Kommende.«87 Ähnlich wie bei Derrida, bei dem das Zeugnis aus einem

Geheimnis entsteht und damit davor bewahrt wird zum Beweis zu werden und so die

Funktion als Zeugnis zu verlieren, käme demZeugnis bei Lévinas seine Funktion abhan-

den,wenn das Performative des edut zum te’uda, zumDokument würde.Das Zeugnis als

te’uda ist ein Dokument, das bestätigt oder bekräftigt. Das performative Zeugnis-Able-

gen edut ist einAkt,der etwashervorbringt.WährenddieBedeutungdes te’uda in dieVer-

gangenheit weist, vollzieht sich das edut in derGegenwart.Der springende Punkt ist nun

der, dass das anagrammatische edut in seinemVollzug dieHörer_innen und Leser_innen

selbst zu Zeug_innen macht. Genau darin aber lässt sich das Ethische in Lévinas’ Zeug-

nis-Verständnis sehen, zumal das Zeugnis nicht dem Subjekt, sondern dem Anderen,

oder – gleichsam subjektiviert – den Anderen gilt, und zwar in einer Verantwortlichkeit

für diese Anderen. »[T]he self is not in control of this process and has not even chosen to

be part of it.«88

Im Anschluss an Agamben könnten diese Anderen als die wahrhaftigen Zeug_innen

verstanden werden, insofern auch er in seinen Überlegungen darum ringt, wie das Un-

bezeugbare bezeugt werden kann, und in der Folge vorschlägt, die Grenzen des Unsag-

baren durch eine doppelte Subjektivität und damit durch eine Integration einer Alterität

85 Welz, Gewissenserfahrung, 217, schlägt darum vor, Lévinas’ Ethik als »eine phänomenologische

Meta-Ethik im Sinne einer Deskription der Anfangsgründe unserer Verantwortung und Verpflich-

tung« zu verstehen, »die weniger einer Handlungs- als einer Ereignislogik gehorcht und in ihrer

Betonung der zwischenmenschlichen Interdependenz vor allem die Grenzen einer als Spontanei-

tät und Autonomie verstandenen Freiheit zum Ausdruck bringt«. Vgl. dazu auch dies., Welche

Macht, 179, Anm. 58.

86 Lévinas, Gott, der Tod, 210. Auch hier wird das französischeme voici fälschlicherweisemit »Hier bin

ich« anstelle eines »Hier sieh mich« bzw. »Da hast du mich« übersetzt.

87 Gelhard, Die Adäquatheit, 58.

88 Welz, Freedom, 437.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 117

imeigenenSubjekt zuüberwinden.Lévinas’ÜberlegungenaufdasKonzeptderZeug_in-

nenschaft bei Agambenzuübertragen,würde indes bedeuten,dasUnendlichegreif-,gar

haftbar zu machen, vor allem aber Lévinas’ Subjekt-Verständnis gegen den Strich zu le-

sen.Davon abgesehen sollte klar geworden sein, dass Lévinas sich nicht in demSinne zu

Zeug_innenschaft äußert, wie dies Derrida und Agamben tun und woraus sich, wie ge-

zeigt, je ein Konzept der Zeug_innenschaft destillieren lässt. Lévinas’ Überlegungen, die

ein solches System gerade nicht zu profilieren gedenken, kommen damit grundsätzlich

auf einer anderen Ebene zu liegen als diejenigen von Derrida und Agamben. Es ist das

besondere performative Verdienst der Philosophie Lévinas’ – und die besondere Schwie-

rigkeit, sie zu fassen–,dass sie sich jeglicher Systematisierung und totalisierenden Ten-

denzenwidersetzt.89 In Jenseits des Seins, und damit in demWerk, in dem er sich am aus-

führlichsten mit der »Thematik« des Zeugnisses beschäftigt, gibt Lévinas bereits in der

Inhaltsangabe zu bedenken, dass die verschiedenenBegriffe, die er hier behandelt, »ein-

ander Echo [geben]« und ihre »Schatten und Spiegelungen aufeinander […] projizieren«,

sodass die »Klarheit der Darstellung […] nicht allein unter der Unbeholfenheit des Dar-

stellenden« (JS 59) leide, sondern in der Sache selbst begründet, also ihr geschuldet sei.

Seine Gesten des Herantastens und Sich-Zurückziehens lassen letztlich keine termino-

logischen Festschreibungen zu.

Wer es trotzdem wagt, seine philosophischen Zirkelbewegungen ins Gespräch

mit anderen Zeug_innenschafts-Verständnissen zu bringen, muss dafür selbst eine

Interpretation wagen, indem implizite Aspekte, die sich bei Lévinas also gleichsam

nur zwischen den Zeilen hören lassen, an seine Überlegungen herangetragen und so

zu einem Konzept verflochten werden. Anders formuliert: Um Lévinas’ Aussagen zum

Zeugnis fruchtbar zu machen, muss mensch mit Lévinas über Lévinas hinausgehen.

Ich schlage darum im Folgenden eine systematisierende Interpretation der Gedanken

Lévinas’ zum Zeugnis vor, die sowohl bei Derrida als auch bei Agamben nur implizit

verhandelt wird: Im größerenKontext des Phänomens der Zeug_innenschaft lassen sich

die Anderen bei Lévinas als die Zeug_innen, die Lévinas’schen heteronom-autonomen

Subjekte hingegen – diejenigen also, die mit ihrem »Da hast Du mich!« auf das Unend-

liche reagieren und so Zeugnis geben – als Adressat_innen des Zeugnisses und damit

als Zeug_innen an zweiter Stelle verstehen. Mit Lévinas’ Fokussierung auf das Ethische

lassen sich so erste Grundzüge einer sekundären Zeug_innenschaft90 eruieren.

89 Vgl. Lévinas’ Beschreibung von Philosophie in Totalität und Ursprung: »Philosophieren heißt, hin-

ter die Freiheit zurückgehen, die Einsetzung entdecken, durch welche die Freiheit von derWillkür

befreit wird. DasWissen als Kritik, als Rückgang hinter die Freiheit – kann nur bei einem Seienden

auftauchen, dessenUrsprung jenseits des Ursprungs liegt – bei einemgeschaffenen Seienden. Die

Kritik oder die Philosophie ist das Wesen des Wissens. Aber das Eigentümliche des Wissens liegt

nicht in seinem Vermögen, auf ein Objekt zuzugehen; durch die Bewegung zum Objekt ist das

Wissen den anderen Akten verwandt. Sein Vorrang besteht darin, sich in Frage stellen zu können,

vorzudringen bis zu dem, was seiner eigenen Bedingung vorausliegt.« (A.a.O., 117.)

90 Der Begriff secondary witness geht zurück auf des Pres, The Survivor, und Langer, Holocaust.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Zeug_innenschaft und Sein

4.5. Die heteronom-autonomen Subjekte als sekundäre Zeug_innen
für die Anderen

Imperformativen Prozess der Zeug_innenschaft spielen die Adressat_innen eines Zeug-

nisses eine zentrale Rolle,weil sie dafür stehen, dass das,wasMenschen bezeugen, nicht

ins Leere läuft, seinen Ort findet, d.h. gehört wird. Mehr noch: Die FrageWer zeugt und

wirdbezeugt? zieht auch immerdie FrageWemwirdbezeugt?nach sich.Wie gezeigt, leisten

Derrida und Agamben je ihren Beitrag zum Umgang mit der Krise der Zeug_innenschaft,

also Felmans und Laubs Vorstellung, wonach die Shoah ein Ereignis ohne Zeug_innen

sei. Derrida zeichnet die Krise gleichsam in die Zeug_innen selbst ein:Was die Zeug_in-

nen eigentlich zu leisten haben, nämlich einen Beweis zu liefern, dazu sind sie nicht im

Stande. Das führt dazu, dass das bezeugende Subjekt bei Derrida in der einsamen und

aporetischen Bleibe verharrt. Bei Agamben wird die Aporie wenn nicht gelöst, so doch

zumindest geöffnet: Die Krise der Zeug_innenschaft endet bei Agamben im sozialenGe-

füge, demWechselverhältnis von Weiterlebenden und lebenden Toten. Bei beiden lässt

sich die Shoah als Ereignis ohne beweisende, abermit bezeugenden Zeug_innen verste-

hen. Zwar klingt bei beiden Positionen an, dass die Tätigkeit des Bezeugens nicht eine

ausschließlich subjektive und innerliche Angelegenheit ist, sondern ein Gegenüber vor-

aussetzt. Aber das Dilemma Letzterem gegenüber führt bei beiden Philosophen dazu,

dass sie das Problem gleichsam in den Zeug_innen selbst zu lösen versuchen bzw. – so

bei Derrida –darin stecken bleiben.91 Zwar gibt Agamben zu bedenken, dass in der logi-

schen Struktur der Unmöglichkeit der Schlüssel für ein ethisches Verständnis der Sho-

ah begründet liegt. Dass die Sprache der Weiterlebenden diejenige der lebenden Toten

nie ganz einholen kann, ist für Agamben Anlass, nach dem Ethischen zu fragen. Und er

selbst versteht sich als Kommentator dieser Lücke. Aber wie sich das Hören auf die Lü-

cke konkret,d.h. in einementsprechendenHandeln bewährt: Die Antwort auf diese Frage

bleibt er letztlich schuldig. Doch Zeug_innen-Sein, so die Prämisse dieses Kapitels,92 ist

doppeldeutlich, insofernweiterlebende Zeug_innennicht nur dasUnrecht und Leid, das

ihnenwiderfuhr, bestätigt und erinnertwissenwollen, sondern ebenso als Person bestä-

tigt und vergewissert werden wollen.93 Beides setzt Adressat_innen voraus, d.h. soziale

Instanzen der Anerkennung, Bestätigung, Bewertung, Ergänzung und/oder Korrektur.

Anders formuliert: Das Selbstverständnis der Zeug_innen hängt auch und gerade am

Fremdverständnis der Anderen – Fragen der Identität evozieren solche nach Alterität

und umgekehrt. Denn:

»Although one can only belatedly (or not at all) find words for aWiderfahrnis, the pro-

cess of transforming surprising or traumatic experiences is, in any case, determined

91 Wie oben (s. II.2.2.) gezeigt, spielen die Adressat_innen bei Derrida insofern eine Rolle, als die

Aporie der unersetzbarenEinzigartigkeit unduniversalisierbarenEinmaligkeit durchdie Trennung

der Adressat_innen zum Ereignis des zu Bezeugenden potenziert wird. Das aber bedeutet, dass

Derrida ihre Rolle gleichsam ausschließlich als Negativfolie braucht, um die aporetische Bleibe

der Zeug_innen argumentativ zu stützen.

92 S. oben II.1.

93 Vgl. dazu ausführlich Welz, Trauma.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 119

by one’s relationship to others. No one could be and become him- or herself without

significant others.«94

Bevor indes danach gefragt werden kann, wie der Lücke konkret Gehör zu schenken ist,

muss gefragt werden: Was passiert, wennMenschen von den Zeugnissen des eigentlich

Unbezeugbaren, d.h. des Schreckens der Shoah, welcher den phänomenologischen Be-

zugspunkt dieses Kapitels darstellt, heimgesucht werden?95

Insofern den Zuhörer_innen nachträglich ein Geschehen bezeugt wird, werden diese

selbst zuZeug_innen, insofern siedieBürdederWeiterlebenden imHörenmittragen.Es

wäre jedoch vermessen zu glauben, das traumatischeWiderfahrnis derWeiterlebenden

würde dadurch entschärft und ihre Aporie, in der sie stecken, aufgehoben. In seinem

programmatischen Aufsatz An EventWithout aWitness schreibt Laub:

»The testimony aspires to recapture the lost truth of that reality, but the realization

of the testimony is not the fulfillment of this promise. The testimony in its commit-

ment to truth is a passage trough, and an exploration of, differences, rather than an

exploration of identity, just as the experience it testifies to – the Holocaust – is unas-

similable, because it is a passage through the ultimate difference – the otherness of

death.«96

Das Zeugnis strebt danach, die ›Wahrheit‹ dessen, was es bezeugt, wiederzugewinnen.

Doch das reine Zeugnisgeben erfüllt diesen Wunsch nicht. Es bleibt dabei, dass die Er-

fahrung, die bezeugt wird, fremd bleibt und nicht antizipiert werden kann. Gleichwohl

hält Laub wenig später fest:

»Yet it is this very commitment to truth, in a dialogic context and with an authentic

listener, which allows for a reconciliation with the broken promise, and which makes

the resumption of life, in spite of the failed promise, at all possible.«97

Laub ist davon überzeugt, dass die Bereitschaft, Zeugnis zu geben, und ihre Verpflich-

tung zur ›Wahrheit‹ dasWeiterlebendannmöglichmachen,wenn in einemdialogischen

Kontext mit authentischen Zuhörer_innen bezeugt wird. Das Ablegen eines Zeugnisses

über ein traumatischesWiderfahrnis ist indes eine kritische Situation, insofern sie nicht

nur für die Zeug_innen, sondern auch für die Adressat_innen schockierend,gar trauma-

tisierend sein kann. Felman hat dies anschaulich in ihremText Education andCrisisdoku-

94 A.a.O., 123.

95 Bezeichnenderweise ist Jenseits des Seins dem »Gedenken der nächsten Angehörigen unter den

sechs Millionen der von den Nationalsozialisten Ermordeten, neben den Millionen und Abermil-

lionen von Menschen aller Konfessionen und aller Nationen, Opfer desselben Hasses auf den an-

deren Menschen, desselben Antisemitismus« (JS 7) gewidmet. Vgl. dazu Mole, Folie.

96 Laub, An Event, 91.

97 Ebd. ImHinweis auf einen dialogic context liegt auch eineDialogkritik, ob es nicht auch Situationen

gibt, in denen es für den Vollzug der Zeug_innenschaft hinreichend ist, wenn aufmerksame Zuhö-

rer_innen vorhanden sind. Ein sprechendes Beispiel hierfür ist Kulka, Landschaften.Der israelische

Historiker hat über zehn Jahre hinweg seine Erlebnisse alsWeiterlebender der Shoahmonologisch

auf ein Tonbandgerät aufgenommen. Diese Aufnahme hat er im Anschluss verschriftlicht undmit

Tagebuchauszügen veröffentlicht. Bezeichnend dabei ist, dass er jeneMonologe, wie er sie nennt,

in Gegenwart einer Dialogpartnerin aufgenommen hat.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Zeug_innenschaft und Sein

mentiert. In ihm beschreibt sie ein Seminar, das sie an der Yale University zumThema

Zeug_innenschaft hielt. Im Seminar wurden unter anderem zwei Interviews aus dem

Fortunoff-Archiv rezipiert. Nach dem Anschauen der Zeugnisse, so berichtet Felman,

gerieten die Student_innen in eine Art Krise: Einerseits lösten das Sehen undHören der

Zeugnisse starke emotionaleReaktionenausund inderdarauffolgendenSeminareinheit

verstummten die Student_innen. Andererseits machte sich mit zeitlicher Verzögerung

ein enormes Bedürfnis breit, über das Gesehene und Gehörte zu sprechen. Auch außer-

halb des Seminars gelangten die Student_innen an Felman und äußerten Gefühle wie

»anxiety of fragmentation«, »panic«und»loss of direction«98.AlsGruppe fühlten sie sich ei-

nerseits zusammengeschweißt, insofern sie den Eindruck hatten, mit niemandem dar-

über sprechen zukönnen,die_dernicht die gleicheErfahrung teilte, andererseits fühlten

sie sich auch »disconnected«99, isoliert durch das, was sie gehört und gesehen hatten.

Felmans Beschreibungen legen nahe, dass die Student_innen in gewisser Weise die

Erfahrung der Zeug_innen nachvollziehen. Ein winzig kleiner Teil des Schreckens der

Shoah scheint sich inäußerst abgeschwächterFormimSeminar zuwiederholen.DerLü-

cke zuzuhören scheint unmöglich,ohne selbst von ihr be- undgetroffen zuwerden.Oder

anders formuliert: »Die logische Unmöglichkeit, demUnsagbaren zuzuhören, zeigt sich

praktisch in Form einer Krise des Zuhörers.«100 Diese Einschätzung teilt auch Cathy Ca-

ruth, die sich ausführlich mit der Traumatisierung und Retraumatisierung von Opfern

der Shoah und ihren Konsequenzen für die Zuhörer_innen beschäftigt hat:101

»Dem Unmöglichen zuhören zu können bedeutet auch immer, schon vor der Mög-

lichkeit, dieses Unmögliche durch seine Umsetzung in Wissen zu bewältigen, von

ihm heimgesucht worden zu sein. Dies ist die Gefahr des Traumas – die Gefahr […] der

›Ansteckung‹ durch das Trauma, der Traumatisierung derjenigen, die zuhören.«102

Worauf Derrida und Agamben so viel Wert legen, nämlich Zeug_innenschaft nicht un-

abhängig vom Sein der Zeug_innen zu denken, d.h. die Unmöglichkeit einer Trennung

zwischen dem Subjekt und dem zu bezeugenden Widerfahrnis, zeigt sich in ähnlicher,

jedoch abgeschwächter Form auch bei den Adressat_innen eines Zeugnisses: Die Adres-

sat_innen geben kein Wissen weiter, sind keine Wissens-Repräsentant_innen, sondern

auch bei ihnen vollzieht sich die Wirkung des Zeugnisses als Performativ. Um die Krise

zu bewältigen, forderte darum Felman ihre Student_innen auf, ihre Erfahrungen zu

verschriftlichen. Sie bat sie um ein eigenes Zeugnis.Das Ergebnis nennt sie »a profound

statement of the trauma they had gone through«103. Die anfängliche Sprachlosigkeit

wird durch das Schreiben, das eigene Zeugnis, verwunden. Diese Verwindung104 lässt

98 Felman, Education, 49.

99 Ebd.

100 Schmidt, Für den Zeugen, 101.

101 Vgl. ausführlich Caruth, Unclaimed.

102 Caruth, Trauma, 91. Vgl. dazu auch Terr, Remembered.

103 Felman, Education, 52.

104 »Verwindung« ist ein Terminus Heideggers. Er bezeichnet damit etwas der Überwindung, dem

Überschreiten oder Übersteigen Analoges, das sich von diesem aber insofern unterscheidet, als

es sich weder dialektisch aufhebt noch komplett hinter sich lässt. Vgl. Heidegger, Holzwege, 333;

ders., Vorträge, 71.78-79, sowie ders., Identität, 25. Heidegger verwendet den Begriff selten, pro-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 121

sich als konstitutiv für das Verständnis der Adressat_innen eines Zeugnisses verstehen.

Es zeigt, dass das Zeugnis nicht nur für die Zeug_innen performativen Charakter hat,

sondern auch für seine Hörer_innen. Zeug_innenschaft ethisch zu verstehen, würde

dann allem voran bedeuten, dass vom zu bezeugendenWiderfahrnis Unbetroffene sich

treffen und heimsuchen lassen, sich selbst der Krise aussetzen, umeine solche, auf einer

anderen Ebene, durchzumachen.

Dem Zeugnis Beachtung zu schenken, der Lücke zuzuhören, bedeutet, die Position

der unbeteiligt Dritten aufzugeben und sich dem Anderen auszuliefern – auf die Ge-

fahr hin, selbst in das Geschehen und die Krise der Zeug_innenschaft involviert zu wer-

den. »Es bedeutet, etwas zu konfrontieren, das selbst noch nicht abgeschlossen ist, son-

dern sich vollzieht, indemman ihm zuhört.«105 Die Frage bleibt freilich, ob es dabei zu ei-

nem Verstehen kommt. Auch in diesem Kontext kann Verstehen keiner Repräsentation

gleichgesetzt werden, weil auch hier die Repräsentation der Verfälschung anheimfällt.

Felman zieht aus den Erfahrungen, die sie mit den Student_innen gemacht hat, sodann

folgende Schlussfolgerung:

»I would venture to propose, today, as the accidental and yet generally valid lesson

I have learned from that class, that teaching in itself, teaching as such, takes place

precisely only through crisis, if it does not encounter either the vulnerability of the

explosiveness of an (explicit or implicit) critical and unpredictable dimension, it has

perhaps not truly taught: it has passed on some facts passed on some information

and some documents, with which the students or the audience – the recipients – can

for instance to what people during the occurrence of the Holocaust precisely did with

information that kept coming forth but that no one could recognize, and that no one

could therefore truly learn, read or put to use.«106

Felmans Fazit ist simpel: »[M]ake something happen, and not just transmit a passive

knowledge, pass on information that is preconceived, substantified, believed to be

known in advance, misguidedly believed, that is, to be (exclusively) a given.«107 Was

sich im Sprechakt des Zeugnisses vollzieht, lässt sich nicht übersetzen in eine andere

Darstellung, weil es damit das Gesagte ersetzen würde. Damit steht das Zeugnis, wie

Agamben bemerkt hatte, »außerhalb sowohl des Archivs als auch des corpus des schon

Gesagten«108. Das Zeugnis ist auch und gerade Sprech-Akt und damit Handlung – und

das nicht nur in Bezug auf seinen Entstehungskontext, sondern auch im Hinblick auf

seine Rezeption. »Make something happen« ist der Imperativ des Zeugnisses, der die

Adressat_innen in die Pflicht nimmt, sich selbst zum Zeugnis zu verhalten. Wozu sie

sich zu verhalten haben, ist, worauf Felman mit Nachdruck verweist, a given, d.h. eine

Gabe. In der Gabe des Zeugnisses zeigt sich folglich die Aufgabe der Adressat_innen.

Wenn aber das Zeugnis den Charakter einer Handlung hat, muss es Gegenstand der

minent rezipiert wurde er aber von Gianni Vattimo, in dessen Philosophie er eine zentrale Rolle

einnimmt (vgl. besonders pointiert Vattimo, Nihilism).

105 Schmidt, Für den Zeugen, 101.

106 Felman, Education, 53.

107 Ebd.

108 WAb 141.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Zeug_innenschaft und Sein

Ethik sein. Die ethische Dimension der Zeug_innenschaft zeigt sich denn insbesondere

in einer sekundären Zeug_innenschaft, am Ort also, an dem sich die Adressat_innen

zum Zeugnis verhalten, um so selbst Zeugnis zu geben bzw. im Lévinas’schen Sinne

zu Zeug_innen zu werden. Zeug_innenschaft trägt in sich immer auch Aspekte non-

verbaler Kommunikation, was besonders dort greifbar wird, wo das Zeugnis auf seine

Hörer_innen trifft. Es ist gerade Lévinas, im Unterschied zu Derrida und Agamben,

der diese pragmatische Dimension der Zeug_innenschaft stärker als die semantische

betont. »There is an overflowing of the said by a surplus of meaning, which is not just

the convergence of speech with acts, but an ethical openness or exposure to the other,

a gift implied in the giving of signs by an ego ›led to sincerity‹, ›responsibility‹, and

›non-indifference‹ for the other […].«109 Die Lévinas’schen Begriffe und Vorstellungen

der Aufrichtigkeit, Verantwortung, Stellvertretung, ›Herrlichkeit‹, des Unendlichen und

der Spur lassen sich darum als ethische Implikationen für eine sekundäre Zeug_innen-

schaft, für die Rolle der Adressat_innen lesen und deuten.

4.6. Die Menschen als Zeugnisse: handelnde Zeug_innenschaft

Was Derrida und Agamben in ihren Überlegungen zum Begriff und dem Phänomen der

Zeug_innenschaft umtreibt, ist der Umstand, dass die beiden konstitutiven Elemente

der Zeug_innenschaft – das Moment der Wahrnehmung und jenes ihrer Wiedergabe

– auseinanderfallen. Während Derrida diesen Umstand zur Bedingung des Zeugnisses

überhaupt erhebt und folglich darin die unmögliche Möglichkeit der Zeug_innenschaft

erkennt, wird Letztere bei Agamben verdoppelt, insofern – aufgrund seiner Fokussie-

rung auf das Zeugnis der Shoah – er sie in die doppelte Subjektivität zwischen denWei-

terlebenden und den lebenden Toten einzeichnet. In beiden Fällen bürgen letztlich die

Zeug_innen für die ›Wahrheit‹ ihres Zeugnisses. Ihr Sein, ihre Subjektivität wird durch

die (doppelte) Unmöglichkeit nicht infrage gestellt, sondern bestätigt. Wenn Lévinas’

Andere als diese Zeug_innen verstanden werden, dann wird auch in seinem Zeug_in-

nenschafts-Verständnis dieses Sein und die an ihm hängende ›Wahrheit‹ gewahrt: Die

Adressat_innen als heteronom-autonome Subjekte können nie eine Gewissheit oder ein

Wissen imHinblick auf das ihnen gegebene Zeugnis liefern. Die Derrida’sche unersetz-

bare Einmaligkeit des Zeugnisses wird bei Lévinas dadurch gewahrt, dass die Erfah-

rungdamit keineGewissheit undkeinWissenbegründet,diedenAdressat_innendienen

würde, sich mit dem,was den Bezeugenden widerfahren ist, zu identifizieren.Was den

Adressat_innen imHören des Zeugnisses widerfährt, bleibt spurhaft.110

109 Welz, Trauma, 122.

110 Den Aspekt des Hörens behandelt Lévinas ausführlich in seinem Aufsatz Zwischen uns und ver-

knüpft ihn mit dem Gewissen: »Inwiefern das Sehen [vision] des Antlitzes nicht mehr Sehen, son-

dern Hören [audition] und Sprechen [parole] ist, inwiefern die Begegnung mit dem Antlitz – das

heißt: demGewissen [la consciencemorale] – als Bedingung des Bewußtseins und der Entlarvung

beschrieben werden kann, […] inwiefern ichmir selbst als Antlitz begegnen kann, in welchemMa-

ße schließlich die Beziehung zum Nächsten oder zum Kollektiven unsere auf Verstehen nicht re-

duzierbare Beziehung zum Unendlichen ist – das sind die Themen, die sich aus dieser ersten Be-

streitung des Primats der Ontologie ergeben.« (A.a.O., 23.) Mit den ethischen Konsequenzen, die

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 123

Die Lévinas’sche Spur, die sich als das Zeugnis imDerrida’schen undAgamben’schen

Sinn verstehen lässt, das stets von seiner Unvollständigkeit zeugt, weil die Zeug_innen

das zu bezeugende Widerfahrnis nicht bis zur letzten Konsequenz – dem Tod – erlebt

haben, ist dann Zeichen,wenn sie von ihren Adressat_innen als solche gelesenwird.Das

bedeutet,dass sekundäreZeug_innenschaft bedingt,denZeug_innen einenVertrauens-

vorschuss111 zugewähren,zumal dasZeugnis in Lévinas’ Logik dasBezeugte voraussetzt.

Wie gezeigt, zeugt die Spur von einer Vergangenheit, auf die die Spur nicht verweisen

und die sie nicht anzeigen kann. Sie ist immer vom Verschwinden bedroht. Vor diese

Herausforderung sind nicht nur,worauf Agamben seinen Schwerpunkt legt, dieWeiter-

lebendengestellt, sondernauchdieAdressat_innen:Als esdarauf ankam,waren sienicht

dabei. Die Vergangenheit, die bezeugt wird, ist ihnen erst einmal fremd. Sie ist aber im

Lévinas’schen Sinne nicht entbehrt noch verborgen, sondern durch die Zeug_innen –

als die Anderen – tritt sie den Adressat_innen – als heteronom-autonome Subjekte –

gegenüber, sucht sie heim und zieht sie zur Verantwortung. In der Spur als Verweis auf

das unmögliche Zeugnis versprechen sich die Zeug_innen den Adressat_innen.Mit ihrem

Sein stehen sie dafür ein, dass das, was sie bezeugen, wahr ist. Die sich daran anschlie-

ßende Frage ist dann, wie die Adressat_innen darauf »reagieren«.

In Lévinas’ Logik steht dieses Versprechen immer schon in einem ethischen Zusam-

menhang von Ursache undWirkung.Wie gezeigt, tritt in der Spur dem heteronom-au-

tonomen Subjekt das Andere gegenüber und nimmt es so in die Pflicht.Das Unendliche,

das sich in der Spur zeigt, zeigt sich ja gerade nicht als solche, sondern »in a person’s

own self-obligation«112. Übertragen auf den Konnex von Zeug_innen und Adressat_in-

nen lässt sich darum sagen, dass imZeugnis die Zeug_innen denAdressat_innen gegen-

übertreten und sie zur Verantwortung ziehen.Der springende Punkt ist nun der, dass in

Lévinas’ Verständnis es nicht das heteronom-autonome Subjekt ist, welches das Andere

angeht und sich so verantwortlich zeigt, sondern es verhält sich gerade umgekehrt. Das

aber zieht zwei Konsequenzen nach sich:

Erstens erwächst die Verantwortung der Adressat_innen demZeugnis gegenüber aus

dem Versprechen der Zeug_innen, es handelt sich also gerade nicht um einen Vertrau-

ens-Vorschuss, als würden die Adressat_innen den Zeug_innen zum Zeugnis und ihrem

Sein verhelfen – sie sind im Lévinas’schen Sinne ohnehin jenseits des Seins, gleichsam

»über-seiend«113 –, sondern indem die Zeug_innen bezeugen, wird das Vertrauen in sie

gestiftet.

Zweitens werden die Adressat_innen erst in demMoment zu den Adressat_innen als

solchen, da sie das Zeugnis hören. Ihr Angesprochen-Sein durch das Zeugnis Anderer

macht sie zu Adressat_innen und nicht eine allfällig gönner_innenhafte Stellung, in der

Begegnung mit der Anderen als »conditio sine qua non des Bewusstseins« (Welz, Gewissenserfah-

rung, 212) zu verstehen, hat sichWelz ausführlich und wiederholt beschäftigt. Vgl. dazu vor allem

dies., Keeping the Secret; dies., Preface, sowie insgesamt den von ihr herausgegebenen Sammel-

band Despite Oneself. Den Konnex zwischen den Phänomenen und Konzepten des Bewusstseins

und der Zeug_innenschaft erörtert sie ausführlich in dies., Trauma.

111 S. dazu unten (IV.2.) ausführlicher.

112 Welz, Difficulties, 66.

113 Peperzak, Daß ein Gespräch wir sind, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Zeug_innenschaft und Sein

Zeug_innen gleichsam vor Gericht gezogen werden, um gehört zu werden.114 Den Pro-

zess dieser Zeug_innenschaft eröffnen die Zeug_innen selbst, nicht ihr Auditorium.115

Die Adressat_innen gibt es nie »für sich«.Oder anders formuliert: »Der oder die Andere,

auf die ich immer schon bezogen bin, geht mich an auf eine Weise, die eine Selbstab-

schottung von vornherein ausschließt.«116Wenn in der Lévinas’schen Logik das Subjekt-

Sein aus der Passivität erwächst, hat das darum auch für die Rolle der Adressat_innen

zu gelten. Der erste Grund für die von Felman und Laub eruierte Krise der Zeug_innen-

schaft, nämlich dass die Vollstrecker_innen der Bestialität des ZweitenWeltkrieges dar-

auf bedacht waren, alle Beweise der Shoah verbaliter auszulöschen, wird damit noch ei-

nen Schritt weiter als bei Agamben bedacht.Mit Lévinas lässt sich auch und gerade nach

den Konsequenzen für die Adressat_innen fragen, ihrem Beitrag gegen das Vergessen und

für das Erinnern.

Bei Agamben führt das von ihm postulierte doppelte Überleben dazu, dass der so-

eben genannte Grund aus den Angeln gehoben wird: Der doppelten Unmöglichkeit des

Zeugnisses – die lebenden Toten als vollständige Zeug_innen, die nicht Zeugnis ablegen

können, und die Weiterlebenden, die Zeugnis ablegen können, aber nicht vollständige

Zeug_innen sind – wird von Agamben nicht das letzte Wort gelassen: In der doppel-

tenUnmöglichkeit des Zeugnisseswird der höhnischenMahnung der SSwidersprochen

unddamit sichergestellt, dass keinemzu schnellemVerstehen oder Euphemismus statt-

gegeben wird.Mit Lévinas lässt sich diesesWidersprechen weiterdenken: Nicht nur die

Zeug_innenwidersprechen derMahnung, sondern auch die Adressat_innen, nämlich in

ihrem Hören auf das Zeugnis.117 Ihr »Da hast Du mich!« arbeitet dem Vergessen entge-

gen, jedoch in derWeise, dass es die Alterität des Zeugnisses wahrt.

Das lässt sich als Reaktion auf einen Aspekt der Krise der Adressat_innen lesen: Es

war imBesonderenLyotard,der gerade auch inder rezipierendenDarstellungder Shoah

Formen des Vergessens sah: »›Auschwitz‹ in Bildern undWorten wiederzugeben, ist ei-

neWeise, dies zu vergessen.«118 Er postulierte, dass die wiederholte Erinnerung in Form

von Darstellungen gerade das Vergessen begünstigen würde. Das Ereignis wird in der

Erinnerung immer stärker verformt, bis es schließlich durch dieDarstellung ersetzt und

damit vergessenwird–ebensowie beiDerrida die Zeug_innen inAnalogie zudenZeich-

ner_innen das Zeugnis bzw. die Zeichnung ersetzen. Dabei dachte Lyotard »nicht nur

an schlechte Filme oder Fernsehserien, an schlechte Romane oder ›Augenzeugenberich-

te‹«, sondern vor allem»anBilder undTexte,die aufgrund ihrer StrengeundGenauigkeit

114 Vgl. Liebsch, Aktuelle Historisierungen, 225: »Das Zeugesein für den Anderen als ›Sinn‹ des Selbst-

seins hat nirgendwo sonst seinenOrt als zwischen denMenschen, dort, wo sich kein unabhängiger

Dritter aufhalten und als Richter aufspielen kann.«

115 Was ein Hinweis darauf ist, den Kontext des Gerichts für eine politisch-ethische Zeug_innenschaft

kritisch zu hinterfragen. S. dazu weiter unten II.5.1.

116 Welz, Gewissenserfahrung, 213.

117 Wohlmuth, Die Tora, 34, hat darauf hingewiesen, dass Hören bei Lévinas immer schon Dolmet-

schen ist. Vgl. dazu auchWelz,WoGott Gesicht und Stimmewird, 116f., die das Lévinas’scheHören

als hermeneutischen Prozess deutet.

118 Lyotard, Heidegger und »die Juden«, 37.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 125

am ehesten geeignet sein könnten, zu verhindern, daß vergessen wird«119. Dennoch hat

auch Lyotard die Notwendigkeit einer Darstellung der Shoah anerkannt, jedoch darauf

bestanden, dass diese ein Undarstellbares, Unsagbares in sich einschreibenmüsse:

»Man muß, gewiß, man muß in Wort und Bild einschreiben. Es kann nicht darum ge-

hen, der Notwendigkeit von Repräsentation und Darstellung zu entsagen. Das wäre

die Sünde, sich heilig, gerettet zu wähnen. Aber eines ist es, ob die Darstellung der

Rettung des Gedächtnisses dient, ein anderes, ob sie versucht, in der Schrift den Rest,

das unvergeßlich Vergessene zu bergen.«120

Dieses Undarstellbare, das die Adressat_innen des Zeugnisses der Shoah in ihrem eige-

nen Zeugnis, d.h. in ihrer Rezeption der Shoah, die demVergessen entgegenwirken soll,

zu leisten haben, lässt sich in Analogie zu Lévinas’ Spur deuten:Die Spur hält dasUndar-

stellbare, das Unsagbare, kurz: die Alterität aufrecht, sie schützt sie gar. Das tun freilich

auch die Konzepte Derridas und Agambens, doch der Unterschied zu Lévinas liegt dar-

in begründet, dass Derrida und Agamben einerseits nur implizit die Adressat_innen des

Zeugnissesmitberücksichtigen, andererseits, unddaswiegt schwerer, letztlich auf einer

sprachtheoretischen Ebene bleiben. Es lässt sich nämlich fragen, ob es nicht auch bei

ihnen zu einer Ästhetisierung des Schreckens kommt, die letztlich doch wieder einem

Vergessen anheimfällt, weil das Unaussprechliche ästhetisiert und damit nicht pragma-

tisch fassbar wird. Obwohl ihre Ansätze ethische Implikationen bergen, werden sie von

ihnen selbst nicht explizit. Lévinas’ Konzept der Spur indes fällt ohne seine ethischen

Implikationen in sich zusammen. Denn die Spur impliziert immer ein Gegenüber. Ein

Gegenüber, das das Subjekt zur Verantwortung zieht, ohne dass dieses ihr je ganz ent-

sprechen kann.

Die Verantwortung, die bei Lévinas aus dem Angesprochen-Sein durch das Andere

resultiert und sich als »Unfähigkeit zu schweigen« (JS 314) ausdrückt, nimmt im Sagen

die Form der Aufrichtigkeit an.Was Lévinas darum von den Adressat_innen »fordert« –

119 Ebd. In diesem Zusammenhang wird oft auch auf das von Adorno stammende und berühmt ge-

wordene Diktum »Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch« verwiesen. Der voll-

ständige Satz der zum Diktum erhobenen Aussage lautet: »Noch das äußerste Bewußtsein vom

Verhängnis droht zumGeschwätz zu entarten. Kulturkritik findet sich in der letzten Stufe der Dia-

lektik von Kultur undBarbarei gegenüber: nachAuschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch,

und das frißt auch die Erkenntnis an, die ausspricht, warum es unmöglich ward, heute Gedichte

zu schreiben. Der absoluten Verdinglichung […] ist der kritische Geist nicht gewachsen, solange er

bei sich bleibt in selbstgenügsamer Kontemplation […].« (Adorno, Kulturkritik, 30.) ZuAdornos dif-

ferenzierenden, klärenden und erklärenden Aussagen zu diesem Diktum vgl. Kappel, In fremden

Spiegeln, 243f. Lyotard, Heidegger und »die Juden«, nennt unter anderen Steven Spielbergs Verfil-

mung der Geschichte Oskar Schindlers. Spielbergs »Schindlers Liste« wurde besonders prominent

von Kertész, Wem gehört Auschwitz, 149, – selbst Weiterlebender der Shoah – als »Kitsch« kriti-

siert, insofern hier »der Überlebende […] ohnmächtig [zu]sieht, wie man ihn um das einzige Habe

bringt: um die authentischen Erlebnisse«. Eine ausführliche Besprechung der nicht nur berech-

tigten Kritik bietet Bachmann, Der abwesende Zeuge, 253–265. In der Sache sehr ähnlich wurde

Bernhard Schlink vorgeworfen, er würde, vor allem in seinem Roman »Der Vorleser«, einem »Ho-

locaust Lite« das Wort reden. Vgl. dazu Donahue, Holocaust Lite.

120 Lyotard, Heidegger und »die Juden«, 37. Dazu ausführlicher Schlachter, Schreibweisen, 44–49.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Zeug_innenschaft und Sein

auch diese Forderung lässt sich streng betrachtet nur passiv denken –, ist eine Aufrich-

tigkeit der Adressat_innen den Zeug_innen gegenüber. Der Sinn der Aufrichtigkeit aber

liegt im Bezeugen der ›Herrlichkeit‹ als Ausdruck des Unendlichen. Indem die Adres-

sat_innen mit ihren eigenen Zeugnissen die Zeugnisse derer bezeugen, denen das wi-

derfahren ist,was jenseits des Seins ist, bestätigen sie nicht nur ihr Zeugnis unddas Sein

der Zeug_innen, sondern auch ihr eigenes. Zeug_innenschaft geschieht, weil Menschen

sich annähern, imWissen,dass sie sich nie gleich seinwerden,dass es immer eine Lücke

zwischen ihnen geben wird.Doch es ist dieses Zwischen, das die Zeug_innenschaft auf-

rechterhält, auchwenn die Zeug_innen längst schweigen. Indemdas Lévinas’sche Zeug-

nis ein Sagen ohne Gesagtes und damit ein seines Inhaltes völlig entleertes Zeugnis ist,

besteht es nur noch in seinem Vollzug. Das Register der Erkenntnis wird hier vom Re-

gister des Ethischen abgelöst.121 Bei Lévinas wird das Zeugnis so fundamental wie nur

möglich gedacht und damit auf das essentiell Wesentliche reduziert: ein Versprechen

und ein Vertrauen.122 Denn wenn das Zeugnis nicht auf einen autonomen Wissensakt

zurückgeführt werden kann, seineGewissheit nicht in Evidenz gründet, sondern imun-

begründetenundnicht selbst hergestelltenVertrauen,dannkann sichZeug_innenschaft

nur imMiteinander vonMenschen bewahren, bewahrheiten und bewähren.

»Das ›Gerüst‹ des Zeugnisgebens und -annehmens, seine basale Struktur, so zeigt Lé-

vinas’ radikale Abstraktion von jedem Inhalt des Sagens, ist letztlich die Dualität von

GebenundAnnehmen. In dieser unauflösbarenDualität vonVersprechen undVertrau-

en schenken, also in jenem ›Zwischen‹ von Zeuge und Rezipient des Zeugnisses, offen-

bart sich, so ließe sich mit Levinas sagen, eine irreduzible ethische Grundstruktur.«123

IndemLévinas stärker alsDerrida undAgambendas Performativ des Zeugnisses betont,

dieses aber ausschließlich als Ausdruck des Ethischen versteht, wird das Paradox der

Nachträglichkeit der Erfahrung wenn nicht aufgelöst, so doch als Aufgabe an (immer

schon) handlungs(be)fähig(t)e Subjekte adressiert. Zeug_innenschaft wird so zu einem

Prozess, der sich gleichsam selbst in der Zeit vollzieht – wenn sie auch unvollständig

bleibt imHinblick auf das, was sie bezeugt, eben Spur ist. Aber indem Lévinas Zeug_in-

nen und Adressat_innen zusammendenkt, gerät das, was bei Derrida und Agamben

letztlich statisch gedacht wird und in paradoxen Formeln verbleibt, in Bewegung. In

der »Bipolarität des Wahrnehmens«124 – zwischen dem Bezeugen und Hören, das sich

nicht deckt – vollzieht sich die Zeug_innenschaft performativ. Im Sprech-Akt können

die Sprechenden nachträglich das Widerfahrnis einholen. Und insofern das Vergan-

gene im Zeugnis gegenwärtig wird, werden die Hörer_innen selbst zu Zeug_innen

121 Vgl. Schmidt, Wissensquelle, 66.

122 Vgl. ebd. Anstelle eines Versprechens spricht Krämer, Vertrauen schenken, 132, von der Glaubwür-

digkeit der Zeug_innen, der gegenüber sich die Adressat_innen mit einem Vertrauen in jene zu

verhalten haben.

123 Schmidt, Wissensquelle, 66. Dass Schmidt in ihrer Monografie Ethik und Episteme, in der sie

Zeug_innenschaft als soziale Wissenspraxis begründet, Lévinas nicht berücksichtigt, hängt damit

zusammen, dass sie die Position vertritt, die ethische Dimension bei Lévinas habe nie ein Wissen

zur Folge (vgl. a.a.O., 21). S. dazu unten (IV.2.) ausführlicher.

124 Krämer, Performativität, 21. Vgl. auch dies., Zuschauer.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ 127

des Geschehens. Zeug_innenschaft vollzieht sich gleichsam zwischen Sprech- und

»Hörakt«125.

Im Unterschied zu anderen Sprechaktenmüsste im Anschluss an Lévinas das Zeug-

nis darum als intentionaler Sprech-Akt verstandenwerden. Zeug_innen verpflichten sich

in ihrem Zeugnis mit ihrem Sein: »Telling someone something is not simply giving ex-

pression to what’s on yourmind, but ismaking a statement with the understanding that

here it is you […] that is to be relied on.«126 Soll auf das Sein der Zeug_innen gesetzt

werden, impliziert dies aber Adressat_innen, die jene als solche wahrnehmen und be-

stätigen. Denn: »Like other speech-acts, testimonial speech-acts look for an appropri-

ate response from their hearers. […] To understand the speech-act for what it is – an

act of telling, informing or whatever – is to understand that this is the response which

the speaker looks for.«127 Das Lévinas’sche »Da hast Dumich!« lässt sich im Kontext der

Zeug_innenschaft als »Hier, ich höre Dich!«128 verstehen. Die zahlreichen Studien zum

Zusammenhang vonTraumatisierungendurchdie ShoahundZeug_innenschaft zeigen,

dass die Wiedererlangung der Subjektivität, des eigenen Seins – das, was in den natio-

nalsozialistischen Lagern mit allen Mitteln zu zerstören versucht wurde und auch zer-

stört wurde – in nicht wenigen Fällen davon abhängt, ob das Zeugnis gehört wird. Auch

Caruth hält darum fest:

»Sowohl aus der psychoanalytischen als auch der historischen Analyse des Traumas

gewinnen wir […] den entscheidenden Hinweis, daß das inhärente Loslösen des Trau-

mas vom Zeitpunkt seines ursprünglichen Geschehens auch eine Möglichkeit bietet,

aus der dem Trauma eigenen Isolierung herauszutreten: Die von Nachträglichkeit ge-

zeichnete Geschichte des Traumas kann sich nur dadurch ereignen, daß ein anderer

dieser Geschichte zuhört. […] Dieses Sprechen und Zuhören […] hängen nicht davon ab,

was wir voneinander wissen, sondern davon, was wir noch nicht […] wissen. In einem

vonKatastrophengezeichnetenZeitalter vermagdas TraumadieVerbindung zwischen

Kulturen herstellen: nicht als einfaches Verstehen […] von anderen, sondern vielmehr

als unserer Fähigkeit, innerhalb der Traumata der zeitgenössischen Geschichte die Be-

wegung zu vernehmen, die uns alle von uns selbst weggeführt hat.«129

Das Performativ, welches das Statische und damit das eigentliche Vergangene in die

Zeit bringt, verweist auf einen wesentlichen Aspekt einer Ethik der Zeug_innenschaft,

insofern sie die Zuhörer_innen selbst zu Zeug_innen macht. In ihrer Antwort als Hören

konstituieren sie sich selbst und die Zeug_innen.130 Weil das Verhältnis zu den Ande-

ren »nicht zuerst ein intellektuelles Verhältnis [ist], in dem es ums Verstehenwollen

geht, sondern ein alle Sinne involvierendes Hören und Sprechen, das […] ethische […]

Bedeutung hat«131, lässt sich mit Lévinas Zeug_innenschaft nur im Wechselverhältnis

125 Krämer, Medium, 232. Vgl. auch dies., Vertrauen schenken, 126–132.

126 Moran, Getting Told, 8.

127 Welbourne, Is Hume Really a Reductivist, 416.

128 Vgl. Casper, Geisel, 199, der das Vernehmen des Anderen als »ein ursprüngliches, vorbehaltloses«

Hören versteht.

129 Caruth, Trauma, 98.

130 Vgl. Liebsch, Bezeugung, 173f.

131 Welz, Gewissenserfahrung, 210.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Zeug_innenschaft und Sein

von Zeug_innen und Adressat_innen denken. Die unmögliche Möglichkeit Derridas

und die doppelte Unmöglichkeit Agambens werden mit Lévinas und über ihn hinaus

zur praktischen Aufgabe, das bedeutet zum ethischen Imperativ132. Denn nur, wo der

Mensch Zeugnis gibt, vermag er der Verantwortung gegenüber den Anderen zu entspre-

chen und ist im Lévinas’schen Sinne Subjekt.133 Das Zeugnis macht den Menschen zum

Menschen, seine Adressat_innen zu Mitmenschen – und umgekehrt. Oder kürzer: Im

Zeugnis ist der Mensch, d.h., der Mensch ist Zeugnis.134

132 Vgl. Casper, Der Zugang, 272.

133 Vgl. Lévinas, Ethik und Unendliches, 72: »In diesem Buch [sc. Jenseits des Seins] spreche ich von

der Verantwortung als der wesentlichen, primären und grundlegenden Struktur der Subjektivität.

Denn ich beschreibe die Subjektivität mithilfe ethischer Begriffe. Die Ethik erscheint hier nicht

als Supplement zu einer vorgegebenen existentiellen Basis; innerhalb der als Verantwortlichkeit

verstandenen Ethik wird der eigentliche Knoten des Subjektiven geknüpft.«

134 Dabei liegt es in der Reziprozität des Zeug_innenschafts-Phänomens per se begründet, dass je-

nes Sein zuweilen stärker ein Werden, nämlich ein Prozess des Mehr-und-mehr-mitmenschlich-

Werdens ist. Vgl. dazu die Darstellung von Derridas Position, bei dem es gerade der Prozess des

Bezeugens ist, der das Subjekt konstituiert (II.2).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

