4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen
als ethischer Imperativ

Wihrend Derrida und Agamben in und mit ihren Uberlegungen zum Phinomen und
dem Begriff der Zeug_innenschaft auf das Sein und Nicht-Sein der Zeug_innen fokus-
sieren, ordnet Emmanuel Lévinas die Frage danach jener nach dem Zeugnis fiir das Ande-
re' unter: Lévinas versteht das Zeugnis als einen Verweis auf eine Alteritit, die jedoch nie
vollstindig reprasentiert wird bzw. werden kann. Die Selbst-Bezeugung ist hier »ganz
und gar dem unabdingbaren Zeugnis fiir den Anderen untergeordnet«*. Thematisieren
Derrida und Agamben also in ihren Diskursen das aporetische Verhiltnis von Wissen
und Sein, wobei Letzteres wie gezeigt iiber Ersteres bestimmt und konstitutiv fiir das
Zeugnis als solches ist, konzeptualisiert Lévinas das Zeugnis als ein Sagen, das letztlich
nicht unbedingt ein Wissen transportiert, sondern als Chiffre fiir eine Beziehung, ein
asymmetrisches Wechselverhiltnis, eine Kommunikation mit der Anderen steht. Dabei
bleibt diese Alteritit stets uneinholbar, wenngleich das Zeugnis von dieser itberhaupt
erst auf den Plan gerufen wird. Kurzum: Bei Lévinas ist das Zeugnis keine Wissensquel-
le, sondern Ausdruck eines »fundamentalen Vertrauens- oder Glaubensakt[es] vorjedem
Wissen«’. Kann mensch bei Derrida und Agamben von einer Ontologisierung des Zeug-

1 Ich werde in meiner Darstellung und Interpretation der Uberlegungen Lévinas’ weitestgehend das
Neutrum, die weibliche Formulierung oder den Plural vom franzésischen l'autre verwenden, um
eine voreilige, ausschliefRlich maskuline Identifizierung zu vermeiden. Ich irritiere damit bewusst
Lévinas’ Sprache, der selbst durchgingig von dem Anderen spricht. Sandherr, Geburt des Subjekts,
173, hatallerdings darauf aufmerksam gemacht, dass eher von einer»Androperspektivik« denn ei-
ner Androzentrik der Lévinas’schen Philosophie gesprochen werden muss. Zum vor allem von Der-
rida behaupteten (vgl. ders., Eben in diesem Moment) und in der Folge oft rezipierten grundsitz-
lichen Primat der Maskulinitatim Denken Lévinas’ vgl. Giirtler, Hommage a ELLE. Der behauptete
Primat verkennt, dass bei Lévinas der Begriff der maternité (Mutterschaft und Schwangerschaft)
maRgeblich sein Subjektivitats-Verstandnis pragt. Vgl. dazu, aus theologischer Perspektive, Frett-
16h, Gott Gewicht geben, 293-307.

2 Liebsch, Prekire Selbst-Bezeugung, 252.

3 Schmidt, Wissensquelle, 64.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Zeug_innenschaft und Sein

nisses sprechen, so steht Lévinas’ Verstindnis der Zeug_innenschaft fir eine Anti-On-
tologisierung.*

In seinem 1972 verdftentlichten Aufsatz Vérité du dévoilement et vérite du témoignage gibt
Lévinas zu bedenken, dass es nicht erstaunlich sei, dass sich die Philosophie bisher kaum
mit dem Phinomen der Zeug_innenschaft beschiftigt habe, wenn diese nur als ein Be-
richt vom »Seienden« (frz. Iétre) verstanden wiirde. Das Zeugnis, wird es verstanden als
etwas Seiendes, thematisiere Wissen aus zweiter Hand, das folglich stets defizitir sein
miisse:

»[1]l [sc. le témoignage] napporte que des vérités indirectes sur I'’étre ou sur les rap-
ports que ’homme entretient avec I'étre. Vérités, évidemment, inférieures, de seconde
main, incontrdlables, faussées de par leur transmission méme : la >subjectivité qui
s'efface« en faisant circuler les informations, est capable de mauvaise foi et de men-
songes.«’

Das Zeugnis bringt nur indirekte >Wahrheiten« iiber das Sein oder tiber die Beziehung,
die der Mensch zum Sein hat, zum Ausdruck. Das bedeutet, dass der >Wahrheit« des
Zeugnisses immer weniger >Wahrheit« zukommt als dem, was eigentlich bezeugt wer-
den soll. Des Weiteren verweist auch Lévinas darauf, dass Zeug_innen in ihrem Zeugnis
unwissentlich Dinge verfilschen oder absichtlich liigen. Wohl gesteht Lévinas ein, dass
das Zeugnis von einer Idee zeugen, gleichsam etwas Abstraktes zum Ausdruck bringen
kann - »le témoignage peut, certes, étre entendu comme la schématisation du concept
abstrait de I'étre dans le concret du sujet«® —, doch auch hier kritisiert Lévinas, dass das
Zeugnis Reprisentation einer >Wahrheit« bleibt: Der Akt der Entschleierung (frz. dévoile-
ment) ist ein Akt der Prisentation. Der sWahrheit« der Entschleierung — la vérité du dé-
voilement — setzt Lévinas darum die sWahrheit« des Bezeugens — la vérité du témoignage —
entgegen. Den Begriff des Zeugnisses braucht Lévinas hier denn auch nur in Bezug auf
etwas Gottliches, eine transzendente >Wahrheit, eine Idee des Unendlichen, die nicht
repriasentiert werden kann. Was Lévinas im genannten Aufsatz auf wenigen Seiten be-
denkt, kehrt ausfithrlich wieder im fiinften Kapitel seines zweiten Hauptwerkes’ Jenseits
des Seins oder anders als Sein geschieht.

»Zeugnis gibt es nur vom Unendlichen« (JS 321), schreibt Lévinas auch hier, und dass
das Zeugnis »das, was es bezeugt, nicht thematisiert und dessen Wahrheit nicht Wahr-
heit der Vorstellung, nicht Evidenz ist« (JS 321). Nur insofern das Zeugnis keine Repri-
sentation ist, zumal es von etwas zeugt, das nie prisent ist und sich dem menschlichen
Zugriff verweigert, hat das Zeugnis fiir Lévinas eine Bedeutung. Was ihn interessiert, ist
das prinzipiell nicht verifizierbare Zeugnis. Weil das Zeugnis nicht fir eine Reprisenta-
tion steht und also nicht in erster Linie Auskunft iiber Erfahrungen und Menschen Wi-
derfahrenes und darin Aufschluss iiber das bezeugende Subjekt gibt, versteht Lévinas

4 Vgl. auch Lévinas’ kleine Abhandlung Ist die Ontologie fundamental? in: SpA103—119, in der er den
Vorrang der Ontologie infrage stellt. Vgl. dazu auch Klun, Andersheit, 143—146.

5 Lévinas, Vérité, 103.

6 Ebd.

7 Als erstes Hauptwerk gilt in der Lévinas-Forschung gemeinhin Totalitdt und Unendlichkeit (vgl.
Zeillinger, Ohne Selbst, 232).

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

das Zeugnis nicht als eine Aussage, sondern als »ethische Geste gegeniiber einem Ande-
ren<®. Es ist ein Sagen ohne Inhalt, aber als solches ein Vollzug, der sich vom Gegeniiber
zutiefst abhingig macht: Weil das Zeugnis keine Evidenz vermitteln kann, setzt das Lé-
vinas'sche Zeugnis auf die Anderen. Lief3e sich das nicht als ein Setzen auf das Vertrauen
seitens der Zuhorer_innen verstehen? Die Frage nach dem Wer des Zeugnisses, d.h. nach
dem Sein der Zeug_innen, wiirde sich dann daran entscheiden, fiirwen bezeugt wird bzw.
ob diese bereit sind, das Zeugnis anzunehmen. Wihrend die Derrida’schen Zeug_innen
ganz bei sich bleiben — und damit das Individuelle betonen —, das Agamben’sche Zeugnis
eine Biirg_innenschaft zweier Subjekte ist, die vom zu bezeugenden Ereignis verbaliter
betroffen sind — und damit fiir das Soziale der Zeug_innenschaft steht —, lassen sich mit
Lévinas’ Verstindnis diejenigen in den Diskurs von Zeug_innenschaft und Sein bringen,
die bisher nur marginal beriicksichtigt wurden: die Zuhdrer_innen. Damit wird, wie ich
im Folgenden zu erértern gedenke, die Frage laut, inwiefern Zeug_innenschalft stets das
Ethischeimpliziert. Dafiir bedarfes indes im Voraus einer grundsitzlichen Auseinander-
setzung mit zentralen Eckpunkten der Lévinas’schen Philosophie.’

4.1. Der Tod des Subjekts als das bezeugende Ich »ohne Identitat«

Lévinas gilt als der Philosoph des Anderen. Was ihn interessiert, ist — entgegen der west-
lich-griechischen Philosophie-Tradition seit Platon — nicht das »Eine«, auf das sich al-
les zuriickfithren lisst, nicht das, was verbindet, sondern das, was trennt. Lévinas geht
davon aus, dass wir »nicht schon voraussetzen [kénnen, MK], dass wir mit den andern
irgend etwas gemeinsam haben, weder ein fir alle einheitlich gegebenes >Sein« noch ei-
ne >Vernunft, die jedes Sein einheitlich bestimmt und festhilt. Jede und jeder ist frei,
alles anders zu erfahren und zu beurteilen als andere«™. Diese radikale Andersheit, die-

8 Schmidt, Wissensquelle, 66.

9 Die folgende Darstellung und Interpretation erheben keinesfalls den Anspruch auf Vollstindig-
keit, sondern beriicksichtigen selektiv jene Aspekte der Philosophie Lévinas’, die von ihm selbst
ins Verhaltnis zum Zeugnis gestellt werden, weshalb insbesondere auf sein Werk Jenseits des Seins
fokussiert wird. Lévinas-Kenner_innen etwa werden sich wundern, warum die Begriffe des Ant-
litzes sowie des Dritten in meiner Darstellung nicht auftauchen. Ersterer verliert im genannten
Werk seine Prominenz, die er in Totalitit und Unendlichkeit und Die Spur des Anderen noch hatte,
und weicht einer Undarstellbarkeit desselben (vgl. Bennke, Zur Ethik, 103—105). Der Begriff und
die Vorstellung des Dritten tauchen in Jenseits des Seins direkt nach Lévinas’ Aussagen zum Zeug-
nis auf. Mitihnen behandelt er das Thema der Gerechtigkeit. »Der Dritte stort die Unmittelbarkeit
der Nahe des Anderen, indem er seinerseits Anspruch auf mich erhebt. Damit begrenzt er den An-
spruch des Anderen, zwingt mich dazu, die verschiedenen Anspriiche gegeneinander abzuwégen,
in ihrer moglichen Widerspriichlichkeit auszugleichen und in meiner Antwort auf sie Priorititen
zu setzen.« (Frettloh, Gott Gewicht geben, 304.) Wie sich das Subjekt zum Anderen und das Sub-
jekt zum Dritten, der seinerseits der Andere des Anderen ist, verhilt, ist in der Lévinas-Forschung
nach wie vor strittig. Eine kritische Sichtung der einschlagigen Stellen bietet Bernasconi, Wer ist
der Dritte, 87—110. Vgl. auch Habbel, Der Dritte.

10  Stegmaier, Levinas, 14. Vgl. auch Sirovatka, Levinas, 188, der nachweist, dass Lévinas »das westliche
Denken einer scharfen Kritik [unterzieht], auf der anderen Seite [...] er sich ebenso bewusst in die
Tradition des westlichen Denkens in der Gestalt der Phanomenologie [stellt], um in ihr und mit
ihr zu denken«. Zu dieser Ambivalenz vgl. ausfiihrlicher Bernasconi, Who is my Neighbor.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

101


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Zeug_innenschaft und Sein

se uneinholbare Alteritit, die Differenz zwischen einem Subjekt und der Anderen, wird
bei Lévinas zur Priamisse fiir das Ethische. Dieses bewihrt sich fiir Lévinas nicht darin,
dass Menschen durch Gemeinsamkeiten bereits miteinander sympathisieren und sich
dann in Verbindung zu einem Dritten als Gleiche verstehen, sondern das Ethische be-
wihrt sich in der Trennung, in der Differenz zum Anderen, das dem Ich fremd ist und
sich diesem auch immer wieder entzieht." Dabei ist das Subjekt, um das sich Lévinas’
Philosophie dreht, um einen Titel eines 1970 publizierten Aufsatzes Lévinas’ aufzugrei-
fen, selbst »Ohne Identitit«. Dieses Subjekt ohne Identitit, darauf laufen der Aufbau
und die inhaltliche Struktur von Jenseits des Seins hinaus, fillt letztlich mit dem Zeugnis
zusammen (vgl. JS 312fF.; 319fF.): Nur wo der Mensch Zeugnis gibt, vermag er der Ver-
antwortung gegeniiber dem Anderen zu entsprechen und ist Subjekt, wobei sich noch
dieses Subjekt-Sein einer Passivitit verdankt und darum nicht so sehr Ausdruck einer
Aktivitit des Subjekts, sondern vielmehr einer Alterititsbeziehung ist. Wer darum Lé-
vinas’ Zeug_innenschafts-Verstindnis bruchstiickhaft zu verstehen gedenkt, muss sich
zuerst mit der Formulierung »Ohne Identitit« als Lévinas’ Variante der Rede vom »Tod
des Subjekts«™ beschiftigen.

Was Lévinas mit der Formulierung Ohne Identitit kritisiert, sind Identitits-Verstind-
nisse, die ein Wissen zur Grundlage haben, d.h. ein Selbstverstindnis, auf das sich ein
Akt, eine Vorstellung, eine Gewissheit griinden lisst.” Zwar kann dieses Selbstverstind-
nis immer auch scheitern, aber als Akt, als Vorstellung, als Gewissheit ist die Identitit
hinreichend begriindet. Lévinas’ Kritik zielt auf die Infragestellung des Subjekts als frei
und autonom Denkendes und Handelndes: Alles, was der Begegnung mit der Alteritit
voraus- oder zugrunde liegt, lehnt Lévinas ab. Das bedeutet jedoch nicht, dass die Den-
kenden und Handelnden gleichsam ohne Subjekt wiren, Lévinas also den Begriff der
Autonomie aufgeben wiirde. Er wird aber in Jenseits des Seins einer radikalen Revision
unterzogen:** Das Subjekt ist sub-iectum, und zwar nicht im Sinne eines »Zugrundelie-
gendeng, sondern vielmehr als eines »Unterworfenen«. Subjekt meint auch bei Lévinas
die Ich-Position, sie ergibt sich bei ihm aber nur nachtriglich zur Alterititsbeziehung
und auf diese bezogen und ihr verpflichtet. Entsprechend formuliert Lévinas gleich zu
Beginn des genannten Werkes:

»In der Subjektivitit eine Aus-nahme erkennen, die das Gefiige von sein und Seien-
dem und ihrer Differenz durcheinanderbringt; in der Substantialitit des Subjekts, im
harten Kern des >Einzigen<in mir, in meiner unvollstindigen, uneinheitlichen Identi-
tat die Stellvertretung fiir die Anderen erblicken; diese allem Wollen zuvorkommende
Selbstaufopferung denken als eine schonungslose Ausgesetztheit an das Verletztwer-
den durch die Transzendenz, und zwar nach Art eines Empfangens, das passiver —und

11 Vgl. Schmidt, Zeugenschaft, 42.

12 Zurphilosophiegeschichtlichen Einordnung vgl. Heller, Der Tod, sowie Nagl-Docekal, Tod des Sub-
jekts.

13 Vgl. Zeillinger, Ohne Selbst, 226.

14 Vgl. auch Dirscherl, Identitdt, 140: »Obwohl Levinas radikal gegen eine Identitats- bzw. Subjekt-
philosophie idealistischer Pragung (bis hin zu Husserl und Heidegger) andenkt, nihert er sich auf
ganz andere, unvergleichliche und fir postmoderne Ohren unzeitgemifie Weise neu dem Pro-
blem der Identitit des Subjekts an [..].«

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

aufandere Weise passiv—ist als die Rezeptivitat, die Leidenschaft und die Endlichkeit;
aus dieser unannehmbaren Empfinglichkeit die der Welt immanente Praxis und das
der Weltimmanente Wissen ableiten —damit sind die Thesen dieses Buches skizziert,
das das Jenseits-des-sein nennt.« (JS 19)

Die Lévinas’sche Autonomie ist relativ, vor allem aber heteronom™: Nicht nur ist das
o0tds/autds der Autonomie von einem Anderen abhingig, sondern auch das vopog/némos
unterliegt anderen Gesetzen als den eigenen. Die Freiheit, die dieser Autonomie korre-
spondiert, bestimmt Lévinas denn auch als eine »endliche Freiheit« (JS 270-288). Das
Subjekt dieser Autonomie ist jenseits des Seins, d.h., es ist ein Sein ohne Seiendes, wo-
bei Lévinas, und das ist entscheidend und bestimmt sein Alterititsdenken, dieses Sein
als eine Unmaéglichkeit deutet, dem Sein zu entfliehen: »Das Sein ist das Ubel, nicht weil
es endlich ist, sondern weil es ohne Grenzen ist.«'® Das bedeutet, dass das »Subjekt ohne
Identitit« der Wahrnehmung und Anerkennung einer Alteritit jenseits des Seins geschul-
det ist, »die der Selbstbestimmung des Ich die Gewissheit seiner selbst nimmt«". Dabei
ist das Subjekt einerseits auf die Alteritit bezogen, vermag sie aber andererseits nie ein-
zuholen. Das Ich bleibt der Alteritat nachtriglich. Diese Beschrinkung nennt Lévinas die
»Endlichkeit des Seins« (JS 291 u.8.). Nun begriindet aber die Erfahrung mit der Anderen
keine Gewissheit und kein Wissen, die dem Subjekt dienen wiirden, sich mitihr zu iden-
tifizieren: Die Erfahrung mit der Alteritit bleibt stets spurhaft.

Auch Lévinas’ Konzept der »Spur des Anderenc ist eine Kritik am philosophischen
Paradigma seit Platon, das — stets ausgehend vom klassisch verstandenen autonom er-
kennenden Subjekt — einerseits das Verschiedene auf das Eine riickzufithren und so zu
reduzieren gedenkt und andererseits darin das Andere nicht als solches erkennt und an-
erkennt.'® Seit Platon ist, so Lévinas, darum alle Erkenntnis »Reduktion des Anderen auf
das Selbe« (SpA 186). Bereits in seinem ersten Hauptwerk Totalitit und Unendlichkeit hatte
Lévinas darum zu bedenken gegeben: »Dieser Primat war die Lektion des Sokrates. Vom
Anderen nur zu nehmen, was in mir ist, als ob ich von Ewigkeit besif3e, was mir von

15 Die Rede von einer heteronom bestimmten Autonomie stammt von Basterra, die Lévinas’ Alteri-
tatsdenken vor dem Hintergrund und in Auseinandersetzung des Kant’schen Autonomiegedan-
kens denkt (vgl. dies., Seductions, insbes. 145.167f.). Ahnlich auch Holte, Meaning, 140-176. Vgl.
dazu auch Welz, A wandering dog, 76f., die Chalier, What ought |, rezipiert, die postuliert, Lévinas
akzeptiere die von Kant verworfene Heteronomie, sowie Westphal, Thinking about God, 75-93, der
vom »Trauma of Transcendence as Heteronomous Intersubjectivity« spricht und das verantwort-
liche Selbst als »triply heteronomous before transcendence« in Bezug auf »its being, its knowing,
and its doing« versteht (a.a.0., 107).

16  Lévinas, Die Zeit, 25.

17 Zeillinger, Ohne Selbst, 231.

18 Vgl.dazuetwa Lévinas’ Ausfithrungen zum Epos der Odyssee, den er als sinnbildlich dafiir versteht,
dass das Ich sich (iber Umwege seine eigene Identitdt schafft, Erfahrungen mit dem Fremden also
nur Stationen auf dem Weg zum Selbst sind: »Eben darum ist dieses >Abenteuer< kein Abenteuer.
Es ist in keinem Augenblick gefahrlich. Es ist Selbstbesitz, Herrschaft, arché. Was ihm an Unbe-
kanntem begegnet, ist schon im voraus enthiillt, erschlossen, offenbar; es giefst sich in die Form
des Bekannten und kann nicht in einem unbedingten Sinne eine Uberraschung sein.« (SpA 296.)
Dem»Mythos von Odysseus, der nach Ithaka zuriickkehrt«, und damitin sein»Vaterland, stellt Lé-
vinas»die Geschichte Abrahams entgegen(], der fiirimmer sein Vaterland verlafRt, um nach einem
noch unbekannten Land aufzubrechen« (a.a.0., 215f.). Vgl. dazu Liska, Levinas als Leser, 1777—181.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

103


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Zeug_innenschaft und Sein

auflen zukommt.« (TU 51) Auch in Die Spur des Anderen hypostasiert Lévinas die Alteri-
tit und macht sie zum Bezugspunkt des Ethischen.” Damit dreht er die Fragestellung
der neuzeitlichen Erkenntnistheorie um: Aus »Wie muss das Ich beschaffen sein, um das
Fremde zum Eigentum des Subjekts zu machen?« wird die Frage »Wie muss das Ich be-
schaffen sein, um das Fremde in seiner Eigenheit und Freiheit stehenzulassen?«*® Der
Ausgangspunkt einer Moglichkeit des Subjekts ist gerade die Andere in ihrer »Alteritit,
als Stérung einer Ordnung«*, und damit in ihrer unitberwindbaren Fremdheit. Die Al-
teritit gibt sich®* dem Subjekt nur in der Spur. Uber diese schreibt Lévinas:

»Die Spur ist nicht Zeichen wie jedes andere. Aber sie hat auch die Funktion des Zei-
chens. Sie kann als Zeichen gelten. Der Detektiv untersucht als Zeichen alles das, was
am Ort des Verbrechens auf die willkirliche und unwillkirliche Tatigkeit des Verbre-
chens hinweist; der Jager ist dem Wild auf der Spur, die die Tatigkeit und ihre Gang-
art des Tieres, das er treffen mochte, verrat: im Ausgang von Spuren, die ihre Existenz
hinterlassen hat, entdeckt der Historiker die alten Zivilisationen als Horizont unserer
Welt. Alles geht in einer Ordnung auf, in einer Welt, in der jede Sache die andere ent-
hillt oder sich in Abhangigkeit von ihr enthiillt.« (SpA 230f.)

Die Spur kann ein Zeichen sein, muss aber nicht. Sie gilt fiir Lévinas dann als Zeichen,
wenn sie von Menschen - als Detektiv_innen, Jiger_innen und Historiker_innen - als
solche gelesen wird. Die Spurenleser_innen sind es, welche die Spur zum Zeichen ma-
chen, indem sie sie rezipieren und interpretieren. Doch damit ist ihr Denken und Han-
deln - verstanden als Lesen der Spur — immer nachtriglich. Mit dem Begriff der Spur
wirft Lévinas folglich »ein Schlaglicht darauf, daf} das, was von der anderen Person als
Phinomen gegeben wird, nicht das ist, was mich zum Sprechen nétigt, dak die Anwei-
sung dem entstammt, was nicht im Bewuf3tsein beschrieben oder dargestellt werden
kann«**. Dass Lévinas in seinem Subjekt- und Alterititsverstindnis gerade das Zeichen
starkmacht, ist auf dem Weg zu seinem Zeug_innenschafts-Verstindnis nun in der Tat
erhellend: Lévinas’ Verstindnis des Zeichens verhilt sich nicht so, dass das Zeichen von
diesem ausgeht, um auf das Bezeichnete hinzugehen. So wird das Zeichen eigentlich
klassischerweise verstanden, womit der Ausgangspunkt das Zeichen selbst ist.** Bei Lé-
vinas verhilt es sich gerade umgekehrt. Ubertragen auf die Zeug_innenschaft bedeutet
dies, dass das Zeugnis stets das Bezeugte voraussetzt. Das Zeugnis ist dem Bezeugten
gleichsam nachtriglich. Der Ausgangspunkt fiir das Zeugnis ist das Bezeugte, weil des-
sen Wirklichkeit immer vorangeht.

19 Vgl. Schmidt, Zeugenschaft, 38, sowie Amthor, Angemessenheit, 123.

20 Lichtenberger, Stellvertretung, 302. Vgl. dazu ausfiihrlicher ders., Der Andere.

21 Schmidt, Zeugenschaft, 38.

22 Das»Es-gibt« (frz. il y a) meint bei Lévinas eine Unmittelbarkeit zum Sein, gleichsam die Gewor-
fenheit des Subjekts (vgl. Krewani, Denker des Anderen, 62—65): »Es handelt sich [beim »Es-gibtx,
MK] um eine Verfassung, die den Unterschied von Leib und Seele, Innen und Aussen nicht kennt.«
(A.a.0.,65)

23 Gibbs, Zeugnis, 148f.

24 Vgl. Plasger, Die relative Autoritit, 43.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

4.2. Von der verantwortenden Heimsuchung eines Sagens ohne Gesagtes:
das Zeugnis im Modus des Vielleicht

Die Spur, so kénnte mensch auf den ersten Blick denken, ist verbaliter Reprisentation:
sie vergegenwirtigt die Vergangenheit. Das ist aber, wie bereits vorweggenommen, bei
Lévinas nicht der Fall, d.h., auch der Begriff der Spur geht in dieser semiotischen Lesart
nicht auf. Vielmehr zeugt die Spur als solche von einem Voriibergehen, einem Aufbre-
chen und Sich-Absolvieren. Die Spur ist uneinholbar und damit unreprisentierbar:

»In der Spur ist eine absolut vollendete Vergangenheit voriibergegangen. In der Spur
bestatigt sich ihr unumkehrbares Vergangenes. Die Enthiillung, die die Welt wieder-
herstellt und auf die Welt zuriickfiihrt und die das Eigentliche eines Zeichens oder ei-
ner Bedeutung ist, wird in dieser Spur getilgt.« (SpA 232)

Die Spur zeugt von einer Vergangenheit, »auf die die Spur nicht verweist und die sie nicht
anzeigt; diese Vergangenheit, die weder Entbehrung noch Verbergung ist, stort die Ord-
nung« (SpA 233). Oder anders formuliert: Die Spur selbst ist vom Verschwinden bedroht.
Nun ist es fiir Lévinas aber gerade diese Bedrohung, die iiberhaupt das Ethische auf den
Plan ruft. Die Spur ist als solche eigentlich unbekannt und ritselhaft; insofern sie aber
gelesen wird, wird sie von Lévinas in einen ethischen Zusammenhang von Ursache und
Wirkung gestellt. Weil die Spur Zeichen ist, ist sie Wirkung einer bestimmten Ursache.
»Ursache und Wirkung« aber, so hilt Lévinas fest, »selbst wenn sie durch die Zeit ge-
trennt sind, gehdren zur selben Welt« (SpA 234). Denn, und darin zeigt sich das Ethi-
sche, die Spur impliziert ein Gegeniiber, das »intentional gehandelt hat und sich meiner
Inspektion entzieht«*. Lévinas nennt dies die »Illeitit«.

Ileitit ist ein Neologismus Lévinas’ und driickt den »Umweg vom Gesicht her« (JS
45)* aus, nimlich die verbindungslose Betroffenheit gegeniiber dem Anderen und die
unausweichliche Zuordnung der_des Betroffenen zur Anderen:

»Die llleitat [..] meint: dafk ihr Auf-mich-Zukommen ein Abschied ist, der mich eine
Bewegung zum Nachsten ausfiihren [afit. Die Positivitat dieses Abschieds [..] liegt in
meiner Verantwortung fiir die Anderen. Oder, wenn man so will, darin, daR sie sich
in ihrem Gesicht zeigen. Das Paradox solcher Verantwortung besteht darin, da ich
verpflichtet bin, ohne dafd diese Verpflichtung in mir begonnen hitte [..].« (IS 46)*

In der Spur tritt dem Subjekt das Andere gegeniiber, das jenes zur Verantwortung zieht
und es verpflichtet. Dabei ist sowohl die Verantwortung als auch die Verpflichtung nicht
selbst initiiert, weshalb die Lévinas’sche Spur auch als Heimsuchung®® verstanden werden
kann, »die mich unentrinnbar und unvertretbar in die Verantwortung nimmt. Komme

25  Schmidt, Zeugenschaft, 41.

26  Vgl. ausfiihrlich: SpA 209—235.

27 Vgl. auch JS 212, Anm. 35: »Die Exterioritat der llleitit, die der Enthiillung und der Manifestation
widersteht, ist ein Seinmiissen im Angesicht des Anderen, in dem sich jedoch nicht ein Sollen [..]
ankindigt, sondern die Herrlichkeit.«

28  Ahnlich Weber, Verfolgung, die fiir den Begriff der Verfolgung votiert, weil dieser kein Widerstand
entgegengebracht werden kann: Durch die Verfolgung wird »das Subjektim Innersten seiner Iden-
titat [...] fremd« (a.a.0., 310).

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

105


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Zeug_innenschaft und Sein

ich dieser Verantwortung nach, dann ist dies ein Aufbruch ohne Riickkehr zu mir selbst
und eine Bewegung auf den Anderen zu, die nicht auf die Aufhebung seiner Alteritit
hinausliuft, sondern diese unbedingt wahrt«*. Das bedeutet, dass in dem Moment, in
dem das Subjekt des Anderen gewahr wird, es nicht nur in eine Verpflichtung dem Ande-
ren gegeniiber eintritt, sondern auch seine Subjektivitit gewinnt. In der Entsprechung
zum Gegeniiber wird das »Subjekt ohne Identitit« gleichsam zum »Subjekt mit Iden-
titits, d.h., die Heteronomie wandelt sich nun doch zur Autonomie — das Lévinas'sche
Subjekt ist ein heteronom-autonomes.*® Oder anders formuliert: Die »purely passive or
receptive responsivity becomes active response-ability«*'.

Allerdings: Auch und gerade die aus dem Gewahrwerden des Anderen geschenkte
Autonomie bleibt nachtriglich. »Das Ich-Sagen wird im Angesicht des Anderen gelernt,
wobei mir der Andere immer schon zuvorgekommen ist.«*> Sowohl Verantwortung als
auch Subjekt-Sein erwachsen hier gerade aus ihrer jeweiligen Passivitit. Dabei ist die-
se gleichsam als vorurspriingliche Passivitit zu verstehen, insofern es die Bedingung des
Subjekts ist, noch bevor dieses zur Verantwortung gezogen wird.* Sprachtheoretisch
gefasst, fragt das Lévinas’sche Subjekt nicht zuerst »Warum sprechen?«, sondern »War-
um zuh6ren?« bzw. »Wozu angeredet werden?« — und diese Fragen verdanken sich ei-
nem externum: Vor jeder Rede steht die Anrede. Das aber hat zur Folge, dass auch das
Zeichen Zeichen fiir ein anderes ist, dass das Zeichen zu einem Anderen fiir ein Anderes
zeigt.* Verantwortlich ist das Ich bei Lévinas paradoxerweise gerade fiir das, was dieses
nicht gewollt hat, es steht in der Schuld der Anderen, bevor es iberhaupt etwas getan
hat. Ethische Verantwortung ist hier »Verschuldung« vor jeder Kreditaufnahme, eine nicht
iibernommene, nicht abgetragene, anarchische Verschuldung« (JS 245).* Verantwortung
ist Antwort auf die immer schon vorgingige und nicht einholbare Anrede des Anderen,
das Ethische ist kein Akt, sondern Passion, gar »Sithne«:

»Das Ich ist nicht ein Seiendes, das >fahig«ware, fiir die Anderen zu sithnen: es ist die
urspriingliche — unfreiwillige — weil der Initiative des Wollens zuvorkommende (dem
Ursprung zuvorkommende) Siihne, so als seien die Einheit und Einzigkeit des Ich be-
reits das Auf-sich-Nehmen der Last des Anderen.« (JS 262)

Das Subjekt wird von der ethischen Verantwortung iiberfordert und diese konstituiert
es zugleich als solches. Dafiir bemiiht Lévinas die Vorstellung der Stellvertretung (frz.
substitution). Nur in der Substitution fiir das Andere ist das Subjekt unersetzbar - eine
geradezu paradoxe, bei Lévinas uniiberbietbar ethische Figur:*® »Die Einzigkeit des Ich

29  Frettloh, Wenn Mann und Frau, 12.

30 Diese Einsicht verdanke ich Claudia Welz. Vgl. dazu ausfiihrlicher dies., Freedom, insbes. 436—438.

31 A.a.O., 436.

32 Welz, Gewissenserfahrung, 213. Sie verweist dabei auf den von Lévinas gebrauchten Begriff der
»Verstrickung« (frz. intrigue) in Jenseits des Seins (vgl. etwa a.a.0., 29).

33 Vgl. Flatscher, Was heifst Verantwortung, 135-138.

34  Vgl. Gibbs, Zeugnis, 138.

35  Vgl.auchJ]S,195:»Bei der Anndherung bin ich von vornherein Diener des Nachsten, von vornherein
schon zu spat und schuld an der Verspatung.«

36 Vgl Kapust, Berithrung, 173.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

besteht genau darin: die Schuld des Anderen zu tragen.« (JS 248) Die Stellvertretung mar-
kiert damit »sowohl die Genese des Subjekts als auch das strukturell unvermeidbare Aus-
bleiben von Identitit«*””. Die Problematik bzw. Schwierigkeit dieser Stellvertretung zeigt
sichnun darin, und damit nihern wir uns Lévinas’ Zeug_innenschafts-Verstindnis, dass
sich das Andere — eben als Spur — immer wieder entzieht.>® Wie also dem Anspruch des
Anderen gerecht werden, wie von ihm reden?

Es ist wiederholt auf die besondere sprachliche Gestalt von Jenseits des Seins hin-
gewiesen worden.*® Weit weniger wurde aber, wie Peter Zeillinger iiberzeugend her-
ausgearbeitet hat, »in dieser Gebrochenheit des Ausdrucks der performative Kern des
Werkes wiedererkannt«*°. Zeillinger nennt drei Aspekte, die darauf schliefRen lassen,
dass der »Aufbau und die inhaltliche Struktur von Jenseits des Seins [...] erkennbar auf

«*:erstens der gehiufte,

einen antwortend-performativen Sprachmodus hinaus[laufen]
jedoch gezielt eingesetzte Konjunktiv; zweitens die Verwendung der Zeitform des futur
antérieur, also des Futur II, das eine Vermutung ausdriickt, dass etwas bis zum Zeitpunkt
des Sprechens oder aber zu einem bestimmten Zeitpunkt in der Zukunft abgeschlossen
sein wird, und auflerdem »den prisentischen Gestus eines logos apophantikos vermei-
det«*”, sowie drittens der Modus des Vielleicht, des peut-étre* .** In diesen drei Formen
erkennt Zeillinger jene sprachliche Gestalt, die bei Lévinas »die angemessene Rede
von der Alteritit [...] kennzeichnet«*. Die Entzogenheit der Anderen bei gleichzeitiger
Inanspruchnahme des Subjekts durch dieselben hat ein performatives Sprechen zur
Folge, das sich nie seiner Sprache gewiss sein kann und darum im Konjunktiv, im Futur
II und im Modus des Vielleicht spricht. Es ist, so formuliert es Lévinas, ein »Sagen ohne

37 Lichtenberger, Stellvertretung, 305.

38  Bernasconi, Whatis the question, 249f., vermutet, dass sich darin—und insgesamt in Lévinas’ Kon-
zept der Stellvertretung — seine Reaktion auf Derridas Einwande gegen sein friitheres, nicht kon-
sequent mit einem ontologischen Subjektverstandnis brechendes Denken zeigt.

39 Vgl. besonders prominent Weber, Verfolgung, 45—150.

40  Zeillinger, Ohne Selbst, 230.

41 Ebd.

42 Ebd.

43 Vgl. dazu Derrida, Eben in diesem Moment, sowie Zeillinger, Phinomenologie.

44 Vgl. ]S 368: »Aufgrund der Anndherung, des der-Eine-fiir-den-Anderen des Sagens, die durch das
Cesagte erzihlt werden, bleibt dieses, das Gesagte, uniiberwindbare Mehrdeutigkeit, Bedeuten,
Sinn, der sich der Gleichzeitigkeit verweigert, nicht ins Sein eingeht, sich nicht zu einem Gan-
zen zusammenfigt. [...] Die Sprache ist schon Skeptizismus.« Meir, Becoming Interreligious, 27,
Anm. 33, bezeichnet denn auch Lévinas’ gesamte Philosophie als Skeptizismus. Dagegen spricht
sich Critchley, The Ethics, 158, aus. Welz, Gewissenserfahrung, 218f., wihlt den Mittelweg beider
Positionen und spricht von einem »linguistischen Skeptizismus« (a.a.0., 218, Hervorhebung MK):
»Der Gegensatz zwischen Sagen und Gesagtem wird [..] nicht etwa dialektisch in etwas Drittes,
in eine Synthese hinein aufgehoben; aber er wird auch nicht in paradoxaler Cleichzeitigkeit >ein-
gefrorenc. Vielmehr entsteht durch die Zeitdifferenz eine Oszillationsbewegung, die aber nicht
nur>hin und her< geht zwischen zwei verschiedenen Ordnungen der Sprache, sondern sich auch
>aufwarts<bewegt in einer Spirale der Weiterentwicklung, sofern im Sagen immer noch ein Unge-
sagtes verbleibt, das eines besseren Ausdrucks harrt.« (A.a.0., 219.) Ich schliefSe mich im Hinblick
auf die Sprache des Zeugnisses dieser Deutung von Welz an.

45  Zeillinger, Ohne Selbst, 230.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

107


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108  Zeug_innenschaft und Sein

Gesagtes« (JS 323 u.0.). Dieser gleichsam antwortend-performative Sprachmodus, das
Sagen ohne Gesagtes vom und zum Anderen, versteht nun Lévinas als Zeugnis:

»[A]ls Sagen ohne Cesagtes, als Zeichen fiir den Anderen, kommt das Zeugnis, in dem
das Subjekt aus seiner Verborgenheit als Subjekt heraustritt und dadurch das Unend-
liche sich vollzieht, nicht als Information oder als Ausdruck oder als Auswirkung oder
als Symptom zu einer wie auch immer gearteten Erfahrung des Unendlichen oder sei-
ner Herrlichkeit hinzu, als ware vom Unendlichen Erfahrung moglich und iiberhaupt
anderes als Verherrlichung, das heifdt als Verantwortung fiir den Nichsten. Dieses Sa-
gen ist nicht von vornherein an die Strukturen der Korrelation von Subjekt — Objekt,
Signifikant—Signifikat, Sagen — Gesagtes gehalten. Als Zeichen fiir den Anderen ist es
die Aufrichtigkeit oder die Wahrhaftigkeit, nach deren Maf$ sich die Herrlichkeit ver-
herrlicht. Das Unendliche hatalso Herrlichkeitallein durch die Subjektivitat, durch das
menschliche Abenteuer der Anndherung an den Anderen, durch die Stellvertretung,
durch die Sithne fiir den Anderen.« (JS 324)

Dem entsprechend versteht Lévinas die Verantwortung, die aus der genannten vorur-
spriinglichen Passivitit folgt, als »Unfdhigkeit zu schweigen, als Skandal der Aufrichtig-
keit« (JS 314). Im Sagen nimmt die Verantwortung die Form der Aufrichtigkeit an. Weil
auch Letztere nicht vom Subjekt intendiert ist, tut sich Lévinas schwer, Beispiele fiir die-
se Aufrichtigkeit anzufiihren, nennt dann aber — im Modus des Vielleicht und als Frage
formuliert — den Gruf. Nicht der Gruf3, der ein Gesprich erdftnet, ist gemeint, sondern
ein Gruf, der Unbekannten im Voriibergehen zugeworfen wird — »einfach wie ein Griifi«
Gott« (JS 315). Lévinas fragt: »Ist nicht vielleicht der Gruf3, als Gabe eines Zeichens, das
nichts anderes bezeichnet und bedeutet als diese Gabe, genau jene Anerkennung von
Schuld? Die Aufrichtigkeit [..] im Gruf, der nichts kostet, aufgefafit als reiner Vokativ.«
(JS 315) Zwar erschopft sich auch darin die intendierte Aufrichtigkeit fiir Lévinas nicht,
aber sie ldsst das Ereignis dieses Sagens ohne Gesagtes, das Zeugnis eben, erahnen. Die
Verantwortung, so versucht es Lévinas in einem neuen Anlauf, inspiriert das Subjekt zum
Sagen, zum Zeugnis fiir das Unendliche. Anders als bei der Passivitit liegt nun bei der
Inspiration die Betonung auf der Erfahrung des Subjekts: Inspiration ist die »Dispro-
portion zwischen der Herrlichkeit und der Gegenwart« (JS 322), d.h. die Erfahrung der
Differenz zwischen dem Subjekt und den Anderen. Die Herrlichkeit (frz. la gloire) aber
ist Ausdruck des Unendlichen und Sinn der Aufrichtigkeit, dieses zu sagen, ein Zeugnis.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ
4.3. Die Zeug_innen im Anklagefall des Anderen

Lagloireist bei Lévinas bestimmt als die >Herrlichkeit« des Unendlichen.* Als solche kann
sie nicht erscheinen, prisent sein oder erinnert werden. Das liegt darin begriindet, dass
sie »aus einer Vergangenheit [kommt], die niemals gegenwirtig gewesen ist« (JS 316),
»nicht fiir die Gegenwart sgemacht« ist« und sich darum »nicht erinnern lif8t« (JS 237).
Konnte sie erscheinen, prisent sein und erinnert werden, wire sie nicht unendlich und
wiirde damit ihre >Herrlichkeit« verlieren.*” Das Bezeichnende nun ist, dass Lévinas die-
se Struktur der>Herrlichkeit<des Unendlichen in Analogie zu derjenigen des heteronom-
autonomen Subjekts, d.h. der Passivitit des Subjekts versteht: »Die Herrlichkeit des Un-
endlichen ist die an-archische Identitit des Subjekts [...].« (JS 317) Gleichwie die Sub-
jektivitit vom Anderen abhingt, von diesem vorurspriinglich konstituiert ist, ist auch
das Unendliche, gleichsam als das radikal Andere, fiir die Identitit des Subjekts bestim-
mend.*® Das aber bedeutet, dass Lévinas die »Herrlichkeit« als Auslieferung des Subjekts
und damit als eine »andere Seite der Passivitit des Subjekts« (S 317) versteht.

Diese andere Seite, und das ist der Mehrwert dieser weiteren Perspektive in Jenseits
des Seins, findet Lévinas im Zeugnis ausgedriickt. Die Auslieferung des Subjekts lisst sich
als Perspektivenwechsel verstehen, der das Subjekt nun sprachlich in die Pflicht nimmt,
nimlich von der >Herrlichkeit« des Unendlichen zu zeugen. Das Zeugnis ist damit Ver-
weis und Hinweis — Zeichen eben — auf das Unendliche, vor allem aber Reaktion. Eine
Reaktion indes, der keine Aktion vorausgegangen ist. Die Reaktion vollzieht sich denn
auch nicht bewusst, sondern ist die »Art und Weise, in der das Unendliche in seiner Herr-
lichkeit das Endliche iibersteigt [passe] oder die Art und Weise, in der es sich vollzieht
[se passe]« (JS 323). Folglich ist das Unendliche nichts — oder niemand? —, was — oder

46  Lévinas’ Verstiandnis von »Herrlichkeit« entspringt mit groRer Wahrscheinlichkeit der Lektiire von
Ex 33,18-23 —dem locus classicus fiir Lévinas’ Konzept der Spur (vgl. etwa SpA 235; dazu Ulmer, Post-
moderne, 359f., sowie Casper, Il1éité, 279). Das hebridische Wort im genannten biblischen Text ist
Tina/kavod, welches gerade nicht ausschlielich fiir das in der deutschen Sprachgeschichte meist
mannlich konnotierte Wort der Herrlichkeit, sondern ebenso fiir Glorie, Gewicht/Schwere, Ehre
und Clanz steht. Zur Begriindung und fiir eine genderperspektivierte Re-Lektiire einschlagiger ka-
vod-Bibelstellen vgl. Frettloh, Gott Gewicht geben, insbes. 1-12.57-150. Da ich aus den deutschen
Ubersetzungen der Werke Lévinas’ zitiere, werde ich im Folgenden gleichwohl den Begriff »Herr-
lichkeit« verwenden, setze ihn aber in einfache Anfithrungszeichen, um wenigstens im Schriftbild
die Problematik der deutschen Ubersetzung sichtbar zu machen.

47 InZwischen uns spricht Lévinas in Anspielung auf Husserl von der»Nicht-Prasenz« (a.a.0., 200) des
Cegeniibers und definiert die zeitliche Beziehung »von mir zum Anderen« (ebd.) als Diachronie,
was Welz, Welche Macht, 171, vorschlagt, mit »Zwei-zeitigkeit« zu Gibersetzen: »Um die Gleichzei-
tigkeit des Anderen [..] feststellen zu konnen, mifite man seine [...] und die eigene Zeitlichkeit
wie aus einer Beobachterperspektive sehen, vergleichen und in einer einheitlichen Zeitordnung
lokalisieren. Wo immer das geschieht, werden verschiedene Zeiten zusammengesehen und unter
einem bestimmten Blickwinkel synthetisiert.« Vgl. auch Garcia-Bard, Verstrickungen, 267—276. Lé-
vinas’ Zeitverstiandnis ist dariiber hinaus wesentlich von Franz Rosenzweig gepragt, dessen Opus
magnum Der Stern der Erlosung Lévinas in seiner Einleitung zu Totalitdt und Unendlichkeit als Schrift
erwihnt, die »zu hiufig in diesem Buch gegenwartig [sei, MK], um zitiert zu werden« (TU 31). Vgl.
dazu ausfiihrlich Casper, Das Dialogische Denken.

48  Vgl. Neitzke, Handeln, 53f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

109


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Zeug_innenschaft und Sein

die_der? —* sich unabhingig vom Zeugnis beschreiben lief3e, weil das bedeuten wiirde,
das Unendliche ins Gesagte einzufangen. Doch auch dieses gibt es fiir das Subjekt nur in
der Spur. Das Unendliche ereignet sich nur im Zeugnis. Was das Zeugnis bezeugt, kann
es nicht darstellen oder offenlegen, nicht reprisentieren, es ist »die Ausnahme von der
Regel des Seins« (JS 321), eben: jenseits des Seins.

»Hier, sieh mich<als Zeugnis des Unendlichen, doch als Zeugnis, welches das, was es
bezeugt, nichtthematisiert und dessen Wahrheit nicht Wahrheit der Vorstellung, nicht
Evidenz ist. Zeugnis — diese einzigartige Struktur, Ausnahme von der Regel des Seins,
irreduzibel auf die Vorstellung — Zeugnis gibt es nur vom Unendlichen. Das Unendli-
che erscheint demjenigen nicht, der es bezeugt. Im Gegenteil, das Zeugnis gehort zur
Herrlichkeit des Unendlichen. Durch die Stimme des Zeugen wird die Herrlichkeit des
Unendlichen verherrlicht.« (JS 321)*°

Das bezeugende Ich bedeutet »Hier, sieh mich« (frz. me voici) und ist damit ein »ich im
Anklagefall«<’. Oder anders formuliert: »Der Andere zeigt die Vorzeitigkeit einer Ankla-
ge an, die mich zur Verantwortung ruft.«*> Was bedeutet das? Die Formulierung »Hier,
sieh mich« entlehnt Lévinas Jesaja 6,8, in dessen grofRerem biblischem Kontext die Be-
rufung des Propheten Jesajas erzihlt wird. Auf die Frage JHWH, so sagt es der Text der
Hebriischen Bibel, »Wen soll ich senden? Wer will unser Bote sein?«, antwortet Jesaja
»Hier, sieh mich, sende mich!«. Lévinas vermerkt dazu: » Hier, sieh mich<bedeutet >sen-
de mich« (JS 320, Anm. 11). Auf die Frage nach einem Wer, d.h. einem Subjekt, antwortet
nicht ein Ich, ein, wenn mensch so will, blofies Subjekt, sondern ein »Hier, sieh mich,
was Lévinas als Hinweis deutet, dass das Ich, das bezeugt, sich nur von der Anklage des
Anderen denken lisst.

Das franzésische me voici, das Lévinas hier einer Jesaja-Stelle entlehnt, ist eine
Ubersetzung des hebriischen *3371/hineni, das in der Philosophie Lévinas’ wiederholt
auftaucht.® Mit hineni antworten in der Hebriischen Bibel die Figuren Abraham (Gen
22,1), Jakob (Gen 31,11), Mose (Ex 3,4) und andere auf die doppelte Namensanrede
JHWHs.** Fiir gewdhnlich wird dieses hineni im Deutschen mit »Hier bin ich« iibersetzt.

49  Ich klammere in diesem Kapitel bewusst alle Fragen nach dem Unendlichen als Ausdruck einer
gottlichen Idee, eines Gottes* oder von etwas Gottlichem aus. Eine kurze instruktive Einfithrung
und Interpretation, das Unendliche als Chiffre fir die Transzendenz und Alteritat (des jiidischen)
Gottes™ zu verstehen, bietet Welz, Wo Gott Gesicht und Stimme wird, insbes. 115—122. Meine eige-
ne theologische Interpretation folgt spater (s. unten V.2.3.).

50 Welz (a.a.0.,120) hatim Hinblick auf Unendliches und Endliches darum zu Recht festgestellt, dass
deren Verhiltnis »paradox ist, und zwar im Sinne des Para-doxen: dessen, was keine doxa, keine
Position ist«.

51 Hermes, Vor dem anderen, 85.

52 Bennke, Zur Ethik, 107.

53 Vgl. Meir, Judaism, 352f.

54  Fireine ausfithrliche Sammlung der Belegstellen sowie eine grundsatzliche Auseinandersetzung
zur sprachlichen Wendung des hineni im Kontext der Hebrdischen Bibel vgl. Ebach, Da hast du
mich. Interessanterweise schlagt dieser auch und gerade im Anschluss an Lévinas vor, die Wen-
dung mit»Da hast Dumich«anstelle des geldufigen»Hier bin ich«zu iibersetzen (a.a.0., 242—244).
Zu den theologischen Konsequenzen von Lévinas’ Lesart des hineni vgl. Frettloh, Namhafte Nihe;
dies., »hinnéni«, sowie Welz, God — A phenomenon.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

Damit aber steht in der deutschen Ubersetzung das Ich im Nominativ, wihrend es im
Hebriischen — und eben auch im franzosischen me voici — im Akkusativ und damit,
darauf will Lévinas hinaus, im Anklagefall steht.>® In Humanismus des anderen Menschen
spricht Lévinas dementsprechend von der »Identitit, die von vornherein in den Ak-
kusativ des >hier, sieh mich« gesetzt ist«’®. Im hebriischen hineni wird also gerade der
Anspruch der Anderen in der Antwort selbst laut. Sie ist eine Ortsbestimmung.” Eine
nimlich, in der das angesprochene Subjekt gleichsam seines Platzes verwiesen wird.
In Jes 6,8 folgen zwei suffigierte Formen jeweils mit dem akkusativischen Suffix *3/-
ni unmittelbar aufeinander: *3)i1/hineni »Hier, sieh mich!« und *m7W/schelacheni »Sende
mich!«.’® Ebach weist darauf hin, dass Lévinas »sie nicht nur grammatisch parallel [in-
terpretiert], sondern auch inhaltlich entsprechend. Das »ich« des in Jes 6,8 sprechenden
Jesaja bildet sich in der aus der Berufung und Sendung folgenden Verpflichtung, welche
Verpflichtung zur Stellvertretung ist«*®.

Auf die »Vorladung zur Identitit wegen der Antwort der Verantwortung, in der man
sich nicht ersetzen lassen kann, ohne schuldig zu werdens, so Lévinas, »ist die einzi-
ge Antwort >hier, sieh michs, bei der das Pronomen »ich« im Akkusativ steht, gebeugt vor
jeder Beugung« (JS 311). Und der Ubersetzer Lévinas’, Thomas Wiemer, fiigt in einer Fuf3-
note an: »Am Anfang odervor jedem Anfang steht demnach nicht das Ich, sondern das immer schon
unter Anklage, eben das heifSt: im Akkusativ, stehende Ich, und zwar als immer schon aufgerufenes
und so antwortendes Ich; und deshalb, genau genommen, weder Ich noch ich, sondern mich oder,
noch genauer, eben antwortend: hier, sieh mich [me voici < vois —ici].« (JS 311, Anm. j) Das ers-
te Wort des heteronom-autonomen Subjekts ist bei Lévinas nicht ein Ich, sondern ein
Mich.® Ein Ich im Modus der Anklage, »der nicht seiner selbst gewahr wird, bevor er
schon als Verantwortung selbst vom Anderen identifiziertes Antworten ist«**. Um aller-
dings mit dem »Hier, sieh mich!« nicht einseitig das Visuelle hervorzuheben und damit
das Auditive gleichsam abzuwerten, sollte das hebriische hineni, wie auch Ebach vor-
schligt, konsequenterweise mit »Da hast Dumich!«iibersetzt werden.®* Damit steht das
Ich nach wie vor im Akkusativ und damit in Anklagefall, gleichwohl zeigt die Uberset-
zung an, dass die Person als ganze — gerade in all ihren Sinnen — gemeint bzw. ange-
sprochen ist.

55 Wahrend Wiemer in seiner Ubersetzung von Lévinas’ Ausfithrungen zum Zeugnis in Jenseits des
Seins durchgangig die Formulierung des »Hier, sieh mich« wahlt und damit den Akkusativ sicht-
bar hilt, jedoch den visuellen Aspekt (iiber)betont, tibersetzt Schmidt das franzésische me voiciin
einem Gesprach zwischen Nemo und Lévinas zursHerrlichkeit<des Zeugnisses in Ethik und Unendli-
ches, 79-84, mit»Hier bin ich«—damit geht, wie auch in vielen anderen deutschen Ubersetzungen
von Werken Lévinas’, der Akkusativ verloren.

56 Lévinas, Humanismus, 8.

57  Vgl. Zimmermann, Von der Darstellbarkeit, 78.

58  Vgl. Ebach, Da hast du mich, 239

59 A.a.0,243f

60 Vgl. Dickmann, Wo warst du, 78.

61 Dickmann, Subjektivitat, 378. Vgl. auch Critchley, The Cambridge Companion, 39: »To be a human
being, to be a mensch [...] involves recognizing that | am commanded to say Hineni.«, sowie Cohen,
The Trace, 40: »Hineni occurs in relationship and means being fully present, expectant, and willing
to engage. We don’t ask why we are commanded to the Other, we just intrinsically are.«

62  Ebach, Da hast du mich, 242—244.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

m


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n

Zeug_innenschaft und Sein

Lévinas’ Ich im Anklagefall kann sich nur als ein Fiir-die-Anderen artikulieren. Es
ist ein Subjekt im Akkusativ: Etwas oder jemand thematisiert mich (vgl. JS 244f.).%* Die
Artikulation, dieses Sagen, das auf diese Weise Zeugnis gibt vom Anderen und fiir das
Andere, iibersteigt darum in seiner Passivitit noch die Alternative von aktiv und passiv.*
Im »Da hast Du mich!« ist das Subjekt, wie Lévinas bereits in Ohne Identitit vermerkt
hatte, verantwortlich fiir alles und fiir alle:

»Doch diese jenseits aller Passivitat auferlegte Verantwortung, von der mich niemand
entbinden kann, indem er mich von meiner Unfahigkeit, mich in mir selbst zu ver-
schliefRen, befreit; diese Verantwortung, der sich das Ich nicht entziehen kann — das
Ich, an dessen Stelle der Andere nicht treten kann —, sie bezeichnet so die Einzigkeit
des Unersetzbaren. Einzigkeit ohne Innerlichkeit, Ich ohne Ruhe in sich selbst, Geisel
fiir alle, von sich selbst abgebracht in jeder Bewegung, in der es zu sich selbst zurtick-
kehrt — Mensch ohne Identitat.« (Ol 101)

Die genannte an-archische Identitit des bezeugenden Subjekts findet sich in der Rolle
der Geisel wieder, die einem unbedingten Sein-fiir-das-Andere gleichkommt »und sich
jenseits der Erwartungshaltung einer Gegengabe ereignet«®. »Der Begriff des Geisels-
eins ist bei Lévinas die radikalste Formulierung der Verantwortung fiir den Anderen.«®
Indem das Subjekt mit »Da hast Du mich!« antwortet, bricht die Passivitit zusammen
und ereignet sich als Sagen fiir das Andere. Dieses Sagen aber ist Zeichen des Unendli-
chen und damit Zeugnis des Unendlichen:

»Unter der meine Moglichkeiten libersteigenden Last bricht die Passivitdt, die passi-
ver ist als alle zu Akten korrelative Passivitit, bricht meine Passivitat in Sagen aus. Die
Exterioritdt des Unendlichen wird in gewisser Weise zu Innerlichkeit in der Aufrichtig-
keit des Zeugnisses. [...] Die Innerlichkeit ist nicht ein geheimer Ort irgendwo in mir;
sie ist jene Umkehr, in der das auf ausgezeichnete Weise Aufierhalb-Bleibende — ge-
rade aufgrund dieser ausgezeichneten Exterioritat, dieser Unmoglichkeit, sumfasst<zu
werden, >Inhalt< zu werden und folglich in ein Thema einzugehen — als Unendliches
eine Ausnahme von sein bildet, mich betrifft und mich bedrangt und mir durch mei-
ne eigene Stimme befiehlt. [..] Das unendlich Auerhalb-Bleibende wird zursinnerenc<
Stimme, zur Stimme aber, die den Rif$ des inneren Geheimnisses bezeugt, indem sie
dem Anderen Zeichen gibt — Zeichen gerade von diesem Zeichengeben.« (JS 322)

Insofern das Sagen ohne Gesagtes ein Zeichen des Unendlichen und damit Zeugnis des
Unendlichen ist, wird klar, dass Lévinas, wie bereits vorweggenommen, das Zeugnis
nicht als Wissensmedium, das Bezeugen nicht als Wissenstransfer versteht, zumal es
einerseits kein Wissen vom Unendlichen geben kann, andererseits das Zeugnis aber
auch nicht eine sekundire, sondern die ausschliefdliche Form ist, in der das Unendliche
zur Sprache kommt, sich im Sagen vollzieht (vgl. JS 323). In der Form des Sich-zur-

63  Flatscher, Was heifdt Verantwortung, 137, vermutet hinter Lévinas’ akkusativischem Anklagefall
und seinem juridischen Vokabular eine Abgrenzung gegen einen falsch verstandenen Altruismus.

64  Vgl.]S121.131.223, sowie Hermes, Vor dem anderen, 85.

65  Schriever, Der Andere, 27.

66  Hoffmann, Bemerkungen, 258.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

Verfiigung-Stellens bezeugt das Zeugnis das Unendliche, ohne zu wissen, was, wem,
wofiir und wozu es bezeugt, zumal es nur Zeichen fiir das Andere ist. Das Zeugnis lisst
sich darum nicht als Inhalt, sondern vielmehr als Bewegung des Gesagten, als Hin-
wendung zum Anderen verstehen. Entsprechend hilt Lévinas fest: »Das Zeugnis [...] ist
kein >psychologisches Wunder, es ist die Modalitit, in der das an-archisch Unendliche
seinen Anfang tibersteigt.« (JS 322f.) Das Zeugnis steht damit auf einer anderen Stufe
bzw. potenziert das grundsitzliche Problem des Sprechens und Zeigens: Wihrend das
Gesagte (frz. dit) in einem Sagen (frz. dire) griindet, das Bezeichnete (frz. signifié) in
einer Bezeichnung (frz. signifiance), die ihren Ursprung in einem Bezeichnenden (frz.
signifiant) hat, ist das Bezeugen noematisch uneinholbar.”” »Gegeniiber dem siegreichen
In-Erscheinung-Treten des Phinomens im noematischen Sinne bleibt es das Ritselhaf-
te [...]. Es muf in einem [...] ethischen Akt [...] anerkannt werden.«*® Das Zeugnis l4sst
sich nicht auf das Bezeugte reduzieren, denn in ihm »geht die Bedeutung des Sagens
iber das Gesagte hinaus: nicht die Ontologie bringt das sprechende Subjekt hervor. Im
Gegenteil, erst die Bedeutsambkeit des Sagens, die tiber das im Gesagten versammelte
sein hinausgeht, kann die Auslegung des Seins oder die Ontologie rechtfertigen« (S 95).
Das Unendliche als das Es-vollzieht-sich ist im franzésischen Wortsinn — se passe — ein
Voriibergehen, dieses aber ein Zeugnis. Das Unendliche geht folglich voriiber, indem das
Subjekt Zeugnis gibt, nimlich insofern es dem Anderen antwortet. Das Zeugnis ist denn
fiir Lévinas auch vergleichbar mit dem paradoxen »Gebot, das durch den Mund dessen
zur Sprache kommt, dem es gebietet« (JS 322). Folglich versteht Lévinas das Zeugnis
auch nicht als Bekenntnis, das das zu Bekennende voraussetzt — etwa als Glaubensbe-
kenntnis an das Unendliche —,* sondern indem sich das Subjekt durch das Zeugnis
des »Da hast Du mich!« dem Anderen zur Verfugung stellt, entspricht es im Vollzug des
Zeugnisses der Anrede des Unendlichen. In der Sprache des Zeugnisses, im Sprechen,
im Antworten ist das Subjekt. »Receptivity and productivity are merged in the voice.
In imbuing an utterance with one’s own voice, human beings are autonomous, self-
governing, and self-determined.«” »Sich« dem Unendlichen zu nihern bedeutet indes,
es nie erreichen zu kénnen: »Moving towards the idea of the Infinite means never to
be finished, for the very motion towards it is infinite as well. It is here, in this motion,
where ethics and infinity meet.«”* Das Zeugnis als ein Sich-zur-Verfiigung-Stellen ist
ein Ereignis, das seinen Grund nicht hinter sich, sondern in sich hat, da es sich im
Moment des Bezeugens ereignet. Zeugnis ist darum ein »da-sein, das sich dem Anderen
als ihm selbst zuwendet«”. Die Betonung liegt dabei ganz auf dem Da, nicht dem
Sein, wobei Letzteres, wie gezeigt, gleichsam daraus resultiert. Es ist dieses Da-Sein,

67 Vgl. Casper, Der Zugang, 270.

68  Ebd.

69  Vgl.]S327:»Auf keinen Fall lautet dieser Satz [sc. >Hier, sieh mich!q:sIch glaube an Gott«. Gott be-
zeugen heifst gerade nicht dieses aufier-ordentliche Wort aussprechen, als konnte die Herrlichkeit
einziehen in ein Thema und sich als These darstellen oder Ceschehen des Seins werden. [...] Das
Zeugnis ist Demut und Gestandnis, es erfolgt vor aller Theologie; es ist Kerygma und Cebet, Ver-
herrlichung und Anerkennung.« Vgl. dazu auch Welz, Difficulties, 66f.

70  Welz, Freedom, 437.

71 Welz, Difficulties, 65.

72 Casper, Geisel, 188.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

13


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Zeug_innenschaft und Sein

das sich ganz dem Anderen verpflichtet weif}, das Lévinas dazu fithrt, das Zeugnis als
Prophetie zu verstehen.” Eine Prophetie allerdings, die »den Dienst an den Menschen,
die mich angehen« (JS 327), nach sich zieht und damit Lévinas’ Anliegen deutlich macht,
im Zeugnis eine »primordiale Verstrickung des Ethischen und der Sprache« (JS 330)” zu
erkennen: Das Zeugnis lasst sich

»Prophetie nennen, diese Umkehrung, in der die Wahrnehmung des Befehls zusam-
menfillt mit der Bedeutung dieses Befehls, die durch denjenigen zustande kommt,
der ihm gehorcht. Und so ware die Prophetie das eigentliche Leben der Seele: der An-
dere im Selben« (JS 326).

4.4. Das »Sagen ohne Gesagtes des Zeugnisses«
als ethische Sprech-Handlung

Wie also ist diese primordiale, d.h. uranfingliche Verstrickung des Ethischen und der
Sprache, die sich paradigmatisch in Form des Zeugnisses zeigt, zu denken? Und was ver-
steht Lévinas iiberhaupt unter dem Ethischen? In Die Spur des Anderen schreibt er:

»Wir nennensethisch<eine Beziehung zwischen Termini, in der der Eine und der Ande-
re weder durch ein Verstandssystem noch durch die Beziehung von Subjekt zu Objekt
vereint sind, und in der dennoch der Eine fiir den Anderen Gewicht hat, ihm wichtig
ist, ihm bedeutet, in der sie durch eine Intrige verknipft sind, die das Wissen weder
auszuschopfen noch zu entwirren vermochte.« (SpA 274, Anm. 3)

Damit benennt Lévinas die Priposition des Ethischen. Sie steht fiir eine Wechselbezie-
hung. Eine indes, die einerseits das je Eigene der Betroffenen wahrt, sie eben nicht ver-
eintund sich darin selbst nicht erschépft, andererseits aber eine Abhingigkeit dieser bei-
den postuliert. Die Abhingigkeit ist daritber hinaus asymmetrisch:” Die Eine hat fiir die
Andere Gewicht und sie ist ihr wichtig. Das Initialmoment der Beziehung geht stets vom
Anderen aus, zu dem sich das In-Beziehung-Gebrachte verhalten kann bzw. bei Lévinas:
es sich verhilt. Das bedeutet, dass Ethik, die klassischerweise nach der Beschaffenheit
des handelnden Subjekts in Bezug auf die sie umgebenden Subjekte fragt, fir Lévinas
gleichsam an zweiter Stelle thematisch wird. Ihm geht es nicht darum, »einem Ich ei-
ne zweite Person als >Du< oder anderes Dasein beizuordnen, sondern das Geschehen der
Inanspruchnahme vom Anderen [...] so zu denken, dass es dem angesprochenen Selbst
nicht zur Disposition steht. Immer schon, meint Lévinas, komme es zu spit gegeniiber
dem Anspruch des Anderen, der es zuvor bereits erreicht habe«’. Die Wechselbeziehung
kommt dadurch zustande — und davon hingen dieser Anspruch und sein ethischer Sinn
ab -, dass das Andere »an die Identitit des Subjekts appelliert« (JS 175). Die Lévinas’sche

73 Zur Bedeutung der Prophetie fir das Denken Lévinas’ vgl. auch ders., Wenn Gott ins Denken ein-
fallt, 125.

74  Modifizierte Ubersetzung MK’s des franzésischen Originals »primordiale I'intrigue de I'Ethique et
le language« (Lévinas, Autrement qu'étre, 192).

75  Vgl. Neitzke, Handeln, 57.

76  Liebsch, Prekire Selbst-Bezeugung, 257f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

Ethik fragt nicht: »Wer bin ich?«, sondern »Wer bin ich als vom Anderen in Anspruch ge-
nommenes Selbst?«.”” Ohne diese Priposition lisst sich nicht verstehen, inwiefern bei
Lévinas das Zeugnis eine Verquickung des Ethischen mit der Sprache ist, das Wort des
Zeugnisses also Tun und Sprache ist — ganz im Sinne der hebriischen Bedeutung fiir das
»Wort«127/davar, nimlich Wort und Handlung.”® »Das ethische Sprechen, das er [sc. Lé-
vinas] >dire« (Sagen) nennt und vom ontologischen Sprechen >dit< (dem Gesagten) unter-
scheidet, ist im Grunde eine performative Sprechhandlung [...].<”* In Alltagssprache und
Rhetorik ohne Eloquenz bemerkt Lévinas dazu:

»Es gibt sicher kein Sagen, das nicht Sagen eines Gesagten ware. Doch erschopft sich
das Sagen im Gesagten? Muf$ nicht, ausgehend vom Sagen, eine Sinnschicht freige-
legt werden, die sich nicht auf Thematisierung und Ausstellung eines Gesagten redu-
ziert, die sich nicht auf die Korrelation beschrankt, in der das Sagen Sein und Seiendes
erscheinen ldsst, indem es Verben und Nomen zu einem Satz zusammensetzt, zu ei-
ner Struktur synchronisiert? [..] Uber die Thematisierung des Gesagten und des in der
Aussage herausgestellten Gehaltes hinaussbedeutet< die apophansis eine Modalitit der
Anndherung an den Anderen. [..] Das Sagen ist eine Anniherung an den Nichsten.«®°

Nur insofern das Sagen seine Isolation itberwindet, wird es gleichsam lebendiges, das
bedeutet handelndes Sagen und damit Zeugnis. Dort, wo das Sagen sich dem Ande-
ren annihert, weil dieses es anzieht, geschieht das Zeugnis.® Anders formuliert: Das
Zeugnis geschieht, wenn sich Menschen Anderen zuwenden — etwa indem sie sie, wie
oben gezeigt, griien. Auch hier bleibt Lévinas dabei, dass sich diese Uberwindung, die-
ses Sich-Annihern und Zuwenden passiv vollzieht. Es gleicht damit einer Ubereignung,
indem der Gruf3 — als Antwort auf das Andere und damit als Zeugnis — »nicht mehr in
einem inhaltlichen Sinne von sich spricht, sondern vielmehr die Beziehung auf den An-
deren hin zum Ausdruck bringt«®?. Die Priposition des Ethischen kehrt hier wieder: Im
Zeugnis findet die Beziehung zur Alteritit ihren Ausdruck, sie hinterldsst ihre Spur. In-
dem sich das Zeugnis selbst »zum Zeichen macht« (S 313), bringt es mehr zum Ausdruck
als das Gesagte als Gesagtes. Kurzum: Das Zeugnis gibt Zeugnis. Das Sagen des Zeug-
nisses ist kein Sprechen eines Inhaltes, sondern ein Bezeugen der Alterititsbeziehung.
Lévinas’ Ethik hat darum immer eine zweifache Dimension, »die erstens als Handlung in
der Fiirsorge fiir den Anderen zum Ausdruck kommt und zweitens semiotisch als Uber-
kodierung des Zeichens formuliert wird«*>. Das »Da hast Du mich!« legt die Betonung
ganz auf das »Hier hast du mich«®*. Ein »Hier hast du mich«, das sich immer schon in

77 Vgl.a.a.0, 258.

78  Vgl. Gelhard, Die Addquatheit, 56.

79  Ebd.

80  Lévinas, Aufer sich, 191.

81  Vgl. Welz, Gewissenserfahrung, 217: »Das>Sagenc« (le dire) ist die Ceste der Zuwendung zum Ande-
ren, das Sich-ihm-Aussetzen und Sich-zusammen-mit-den-Zeichen-geben — eine Ceste, die sich
non-verbal auf der pragmatischen Ebene der Sprache ereignet.«

82  Zeillinger, Ohne Selbst, 214.

83 Gelhard, Die Adiaquatheit, 58.

84  So die deutsche Formulierung des hebraischen hineni in Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfallt,
117.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

15


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Zeug_innenschaft und Sein

Abhingigkeit, Verantwortlichkeit und Aufrichtigkeit zum Anderen und fiir das Andere
weif’.® »Bevor sie rufen, werde ich antworten, zitiert Lévinas erneut aus dem Jesaja-
Buch (JS330;Jes. 65,24) und weist daraufhin, dass im Zeugnis diese Formulierung »buch-
stiblich zu nehmen ist« (JS 330). »Das Zeugnis«, so sagt es Lévinas schlieflich in seiner
letzten Vorlesung an der Sorbonne,

»drickt sich nicht in einem oder durch einen Dialog aus, sondern im Wort Hier bin ich
[frz. me voici, MK]. Als Zueignung seiner selbst ist dieses Zeugnis die Offenheit des Sich,
die, je mehr die Forderung der Verantwortung erfiillt wird, den Uberschufk der For-
derung zum Ausdruck bringt. [..] Das Sagen ohne Gesagtes des Zeugnisses bedeutet
demnach die Verstrickung des Unendlichen — Verstrickung und nicht Erfahrung, Ver-
strickung, die keine Erfahrung ist«®®.

Dorothee Gelhard hat vorgeschlagen, Lévinas’ Formulierung des »Sagens ohne Gesag-
tes des Zeugnisses« auf dem Hintergrund des hebriischen Wortes n1y/edut (Zeugnis),
dem Anagramm zu TYn/teuda (Zeugnis im Sinne einer Bescheinigung) zu verstehen:
»Das anagrammatische Zeugnis des Zeugens edut ist nicht in erster Linie ein sprachli-
ches Zeichen oder ein papiernes Dokument, sondern es markiert den Moment des Zeug-
nis-Ablegens als performativen Akt, der die Augen 6ffnet fiir das Abwesende, Vergange-
ne oder noch Kommende.«*” Ahnlich wie bei Derrida, bei dem das Zeugnis aus einem
Geheimnis entsteht und damit davor bewahrt wird zum Beweis zu werden und so die
Funktion als Zeugnis zu verlieren, kime dem Zeugnis bei Lévinas seine Funktion abhan-
den, wenn das Performative des edut zum teuda, zum Dokument witrde. Das Zeugnis als
te'uda ist ein Dokument, das bestitigt oder bekriftigt. Das performative Zeugnis-Able-
gen edut ist ein Akt, der etwas hervorbringt. Wihrend die Bedeutung des teuda in die Ver-
gangenheit weist, vollzieht sich das edut in der Gegenwart. Der springende Punkt ist nun
der, dass das anagrammatische edut in seinem Vollzug die Horer_innen und Leser_innen
selbst zu Zeug_innen macht. Genau darin aber lisst sich das Ethische in Lévinas’ Zeug-
nis-Verstindnis sehen, zumal das Zeugnis nicht dem Subjekt, sondern dem Anderen,
oder — gleichsam subjektiviert — den Anderen gilt, und zwar in einer Verantwortlichkeit
fiir diese Anderen. »[Tlhe self is not in control of this process and has not even chosen to
be part of it.«*®

Im Anschluss an Agamben konnten diese Anderen als die wahrhaftigen Zeug_innen
verstanden werden, insofern auch er in seinen Uberlegungen darum ringt, wie das Un-
bezeugbare bezeugt werden kann, und in der Folge vorschligt, die Grenzen des Unsag-
baren durch eine doppelte Subjektivitit und damit durch eine Integration einer Alteritit

85  Welz, Gewissenserfahrung, 217, schldgt darum vor, Lévinas’ Ethik als »eine phianomenologische
Meta-Ethik im Sinne einer Deskription der Anfangsgriinde unserer Verantwortung und Verpflich-
tung« zu verstehen, »die weniger einer Handlungs- als einer Ereignislogik gehorcht und in ihrer
Betonung der zwischenmenschlichen Interdependenz vor allem die Grenzen einer als Spontanei-
tat und Autonomie verstandenen Freiheit zum Ausdruck bringt«. Vgl. dazu auch dies., Welche
Macht, 179, Anm. 58.

86  Lévinas, Gott, der Tod, 210. Auch hier wird das franzésische me voici falschlicherweise mit»Hier bin
ich«anstelle eines »Hier sieh mich« bzw. »Da hast du mich« iibersetzt.

87 Celhard, Die Adiaquatheit, 58.

88  Welz, Freedom, 437.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

im eigenen Subjekt zu iiberwinden. Lévinas’ Uberlegungen auf das Konzept der Zeug_in-
nenschaft bei Agamben zu iibertragen, wiirde indes bedeuten, das Unendliche greif-, gar
haftbar zu machen, vor allem aber Lévinas’ Subjekt-Verstindnis gegen den Strich zu le-
sen. Davon abgesehen sollte klar geworden sein, dass Lévinas sich nicht in dem Sinne zu
Zeug_innenschaft dufiert, wie dies Derrida und Agamben tun und woraus sich, wie ge-
zeigt, je ein Konzept der Zeug_innenschaft destillieren lisst. Lévinas’ Uberlegungen, die
ein solches System gerade nicht zu profilieren gedenken, kommen damit grundsitzlich
auf einer anderen Ebene zu liegen als diejenigen von Derrida und Agamben. Es ist das
besondere performative Verdienst der Philosophie Lévinas’ — und die besondere Schwie-
rigkeit, sie zu fassen —, dass sie sich jeglicher Systematisierung und totalisierenden Ten-
denzen widersetzt.% In Jenseits des Seins, und damit in dem Werk, in dem er sich am aus-
fithrlichsten mit der »Thematik« des Zeugnisses beschiftigt, gibt Lévinas bereits in der
Inhaltsangabe zu bedenken, dass die verschiedenen Begriffe, die er hier behandelt, »ein-
ander Echo [geben]« und ihre »Schatten und Spiegelungen aufeinander [...] projizieren,
sodass die »Klarheit der Darstellung [...] nicht allein unter der Unbeholfenheit des Dar-
stellenden« (JS 59) leide, sondern in der Sache selbst begriindet, also ihr geschuldet sei.
Seine Gesten des Herantastens und Sich-Zuriickziehens lassen letztlich keine termino-
logischen Festschreibungen zu.

Wer es trotzdem wagt, seine philosophischen Zirkelbewegungen ins Gesprich
mit anderen Zeug_innenschafts-Verstindnissen zu bringen, muss dafiir selbst eine
Interpretation wagen, indem implizite Aspekte, die sich bei Lévinas also gleichsam
nur zwischen den Zeilen héren lassen, an seine Uberlegungen herangetragen und so
zu einem Konzept verflochten werden. Anders formuliert: Um Lévinas’ Aussagen zum
Zeugnis fruchtbar zu machen, muss mensch mit Lévinas itber Lévinas hinausgehen.
Ich schlage darum im Folgenden eine systematisierende Interpretation der Gedanken
Lévinas’ zum Zeugnis vor, die sowohl bei Derrida als auch bei Agamben nur implizit
verhandelt wird: Im groReren Kontext des Phinomens der Zeug_innenschaftlassen sich
die Anderen bei Lévinas als die Zeug_innen, die Lévinas’schen heteronom-autonomen
Subjekte hingegen — diejenigen also, die mit ihrem »Da hast Du mich!« auf das Unend-
liche reagieren und so Zeugnis geben — als Adressat_innen des Zeugnisses und damit
als Zeug_innen an zweiter Stelle verstehen. Mit Lévinas’ Fokussierung auf das Ethische
lassen sich so erste Grundziige einer sekundiren Zeug_innenschaft®® eruieren.

89  Vgl. Lévinas’ Beschreibung von Philosophie in Totalitdt und Ursprung: »Philosophieren heifst, hin-
ter die Freiheit zurlickgehen, die Einsetzung entdecken, durch welche die Freiheit von der Willkiir
befreit wird. Das Wissen als Kritik, als Riickgang hinter die Freiheit—kann nur bei einem Seienden
auftauchen, dessen Ursprungjenseits des Ursprungs liegt — bei einem geschaffenen Seienden. Die
Kritik oder die Philosophie ist das Wesen des Wissens. Aber das Eigentiimliche des Wissens liegt
nicht in seinem Vermogen, auf ein Objekt zuzugehen; durch die Bewegung zum Objekt ist das
Wissen den anderen Akten verwandt. Sein Vorrang besteht darin, sich in Frage stellen zu kénnen,
vorzudringen bis zu dem, was seiner eigenen Bedingung vorausliegt.« (A.a.0.,117.)

90  Der Begriff secondary witness geht zuriick auf des Pres, The Survivor, und Langer, Holocaust.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

m


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Zeug_innenschaft und Sein

4.5. Die heteronom-autonomen Subjekte als sekundére Zeug_innen
fiir die Anderen

Im performativen Prozess der Zeug_innenschaft spielen die Adressat_innen eines Zeug-
nisses eine zentrale Rolle, weil sie dafiir stehen, dass das, was Menschen bezeugen, nicht
ins Leere lauft, seinen Ort findet, d.h. gehort wird. Mehr noch: Die Frage Wer zeugt und
wird bezeugt? zieht auch immer die Frage Wem wird bezeugt? nach sich. Wie gezeigt, leisten
Derrida und Agamben je ihren Beitrag zum Umgang mit der Krise der Zeug_innenschaft,
also Felmans und Laubs Vorstellung, wonach die Shoah ein Ereignis ohne Zeug_innen
sei. Derrida zeichnet die Krise gleichsam in die Zeug_innen selbst ein: Was die Zeug_in-
nen eigentlich zu leisten haben, nimlich einen Beweis zu liefern, dazu sind sie nicht im
Stande. Das fithrt dazu, dass das bezeugende Subjekt bei Derrida in der einsamen und
aporetischen Bleibe verharrt. Bei Agamben wird die Aporie wenn nicht geldst, so doch
zumindest ge6finet: Die Krise der Zeug_innenschaft endet bei Agamben im sozialen Ge-
fiige, dem Wechselverhiltnis von Weiterlebenden und lebenden Toten. Bei beiden lasst
sich die Shoah als Ereignis ohne beweisende, aber mit bezeugenden Zeug_innen verste-
hen. Zwar klingt bei beiden Positionen an, dass die Titigkeit des Bezeugens nicht eine
ausschliefilich subjektive und innerliche Angelegenheit ist, sondern ein Gegeniiber vor-
aussetzt. Aber das Dilemma Letzterem gegeniiber fithrt bei beiden Philosophen dazu,
dass sie das Problem gleichsam in den Zeug_innen selbst zu 16sen versuchen bzw. — so
bei Derrida — darin stecken bleiben.”* Zwar gibt Agamben zu bedenken, dass in der logi-
schen Struktur der Unméglichkeit der Schliissel fiir ein ethisches Verstindnis der Sho-
ah begriindet liegt. Dass die Sprache der Weiterlebenden diejenige der lebenden Toten
nie ganz einholen kann, ist fir Agamben Anlass, nach dem Ethischen zu fragen. Und er
selbst versteht sich als Kommentator dieser Liicke. Aber wie sich das Horen auf die Lit-
cke konkret, d.h. in einem entsprechenden Handeln bewihrt: Die Antwort auf diese Frage
bleibt er letztlich schuldig. Doch Zeug_innen-Sein, so die Primisse dieses Kapitels,** ist
doppeldeutlich, insofern weiterlebende Zeug_innen nicht nur das Unrecht und Leid, das
ihnen widerfuhr, bestitigt und erinnert wissen wollen, sondern ebenso als Person besti-
tigt und vergewissert werden wollen.”® Beides setzt Adressat_innen voraus, d.h. soziale
Instanzen der Anerkennung, Bestitigung, Bewertung, Erginzung und/oder Korrektur.
Anders formuliert: Das Selbstverstindnis der Zeug_innen hingt auch und gerade am
Fremdverstindnis der Anderen — Fragen der Identitit evozieren solche nach Alteritit
und umgekehrt. Denn:

»Although one can only belatedly (or not at all) find words for a Widerfahrnis, the pro-
cess of transforming surprising or traumatic experiences is, in any case, determined

91 Wie oben (s. Il.2.2.) gezeigt, spielen die Adressat_innen bei Derrida insofern eine Rolle, als die
Aporie der unersetzbaren Einzigartigkeit und universalisierbaren Einmaligkeit durch die Trennung
der Adressat_innen zum Ereignis des zu Bezeugenden potenziert wird. Das aber bedeutet, dass
Derrida ihre Rolle gleichsam ausschlieRlich als Negativfolie braucht, um die aporetische Bleibe
der Zeug_innen argumentativ zu stiitzen.

92 S.obenll1.

93 Vgl. dazu ausfiihrlich Welz, Trauma.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

by one’s relationship to others. No one could be and become him- or herself without
significant others.«<**

Bevor indes danach gefragt werden kann, wie der Liicke konkret Gehor zu schenken ist,
muss gefragt werden: Was passiert, wenn Menschen von den Zeugnissen des eigentlich
Unbezeugbaren, d.h. des Schreckens der Shoah, welcher den phinomenologischen Be-
zugspunkt dieses Kapitels darstellt, heimgesucht werden?*

Insofern den Zuhorer_innen nachtriglich ein Geschehen bezeugt wird, werden diese
selbstzuZeug_innen, insofern sie die Biirde der Weiterlebenden im Horen mittragen. Es
wire jedoch vermessen zu glauben, das traumatische Widerfahrnis der Weiterlebenden
wiirde dadurch entschirft und ihre Aporie, in der sie stecken, aufgehoben. In seinem
programmatischen Aufsatz An Event Without a Witness schreibt Laub:

»The testimony aspires to recapture the lost truth of that reality, but the realization
of the testimony is not the fulfillment of this promise. The testimony in its commit-
ment to truth is a passage trough, and an exploration of, differences, rather than an
exploration of identity, just as the experience it testifies to — the Holocaust — is unas-
similable, because it is a passage through the ultimate difference — the otherness of
death.«®

Das Zeugnis strebt danach, die >Wahrheit< dessen, was es bezeugt, wiederzugewinnen.
Doch das reine Zeugnisgeben erfiillt diesen Wunsch nicht. Es bleibt dabei, dass die Er-
fahrung, die bezeugt wird, fremd bleibt und nicht antizipiert werden kann. Gleichwohl
hilt Laub wenig spater fest:

»Yet it is this very commitment to truth, in a dialogic context and with an authentic
listener, which allows for a reconciliation with the broken promise, and which makes
the resumption of life, in spite of the failed promise, at all possible.<*’

Laub ist davon iiberzeugt, dass die Bereitschaft, Zeugnis zu geben, und ihre Verpflich-
tung zur >Wahrheit« das Weiterleben dann méglich machen, wenn in einem dialogischen
Kontext mit authentischen Zuhérer_innen bezeugt wird. Das Ablegen eines Zeugnisses
iiber ein traumatisches Widerfahrnis ist indes eine kritische Situation, insofern sie nicht
nur fur die Zeug_innen, sondern auch fiir die Adressat_innen schockierend, gar trauma-
tisierend sein kann. Felman hat dies anschaulich in ihrem Text Education and Crisis doku-

94 AaO,123.

95  Bezeichnenderweise ist Jenseits des Seins dem »Cedenken der nichsten Angehérigen unter den
sechs Millionen der von den Nationalsozialisten Ermordeten, neben den Millionen und Abermil-
lionen von Menschen aller Konfessionen und aller Nationen, Opfer desselben Hasses auf den an-
deren Menschen, desselben Antisemitismus« (JS 7) gewidmet. Vgl. dazu Mole, Folie.

96  Laub, An Event, 91.

97  Ebd.ImHinweis aufeinen dialogic context liegt auch eine Dialogkritik, ob es nicht auch Situationen
gibt, in denen es fiir den Vollzug der Zeug_innenschaft hinreichend ist, wenn aufmerksame Zuho-
rer_innenvorhanden sind. Ein sprechendes Beispiel hierfirist Kulka, Landschaften. Derisraelische
Historiker hat iiber zehn Jahre hinweg seine Erlebnisse als Weiterlebender der Shoah monologisch
aufein Tonbandgerat aufgenommen. Diese Aufnahme hat erim Anschluss verschriftlicht und mit
Tagebuchausziigen veréffentlicht. Bezeichnend dabei ist, dass er jene Monologe, wie er sie nennt,
in Gegenwart einer Dialogpartnerin aufgenommen hat.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

9


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Zeug_innenschaft und Sein

mentiert. In ihm beschreibt sie ein Seminar, das sie an der Yale University zum Thema
Zeug_innenschaft hielt. Im Seminar wurden unter anderem zwei Interviews aus dem
Fortunoff-Archiv rezipiert. Nach dem Anschauen der Zeugnisse, so berichtet Felman,
gerieten die Student_innen in eine Art Krise: Einerseits losten das Sehen und Héren der
Zeugnisse starke emotionale Reaktionen aus und in der darauffolgenden Seminareinheit
verstummten die Student_innen. Andererseits machte sich mit zeitlicher Verzégerung
ein enormes Bediirfnis breit, iiber das Gesehene und Gehérte zu sprechen. Auch aufier-
halb des Seminars gelangten die Student_innen an Felman und duflerten Gefithle wie
»anxiety of fragmentation«, »panic« und »loss of direction«*®. Als Gruppe fiihlten sie sich ei-
nerseits zusammengeschweifdt, insofern sie den Eindruck hatten, mit niemandem dar-
iiber sprechen zu konnen, die_der nicht die gleiche Erfahrung teilte, andererseits fithlten
sie sich auch »disconnected«*, isoliert durch das, was sie gehért und gesehen hatten.
Felmans Beschreibungen legen nahe, dass die Student_innen in gewisser Weise die
Erfahrung der Zeug_innen nachvollziehen. Ein winzig kleiner Teil des Schreckens der
Shoah scheint sich in duflerst abgeschwichter Form im Seminar zu wiederholen. Der Lit-
cke zuzuhoren scheint unmaglich, ohne selbst von ihr be- und getroffen zu werden. Oder
anders formuliert: »Die logische Unmoglichkeit, dem Unsagbaren zuzuhéren, zeigt sich
praktisch in Form einer Krise des Zuhérers.«°° Diese Einschitzung teilt auch Cathy Ca-
ruth, die sich ausfiihrlich mit der Traumatisierung und Retraumatisierung von Opfern

der Shoah und ihren Konsequenzen fiir die Zuhérer_innen beschiftigt hat:'"

»Dem Unméglichen zuhdren zu kénnen bedeutet auch immer, schon vor der Mog-
lichkeit, dieses Unmégliche durch seine Umsetzung in Wissen zu bewaltigen, von
ihm heimgesucht worden zu sein. Dies ist die Gefahr des Traumas — die Gefahr [...] der
>Ansteckungc«durch das Trauma, der Traumatisierung derjenigen, die zuhéren.«'°*

Worauf Derrida und Agamben so viel Wert legen, nimlich Zeug_innenschaft nicht un-
abhingig vom Sein der Zeug_innen zu denken, d.h. die Unméglichkeit einer Trennung
zwischen dem Subjekt und dem zu bezeugenden Widerfahrnis, zeigt sich in dhnlicher,
jedoch abgeschwichter Form auch bei den Adressat_innen eines Zeugnisses: Die Adres-
sat_innen geben kein Wissen weiter, sind keine Wissens-Reprisentant_innen, sondern
auch bei ihnen vollzieht sich die Wirkung des Zeugnisses als Performativ. Um die Krise
zu bewiltigen, forderte darum Felman ihre Student_innen auf, ihre Erfahrungen zu
verschriftlichen. Sie bat sie um ein eigenes Zeugnis. Das Ergebnis nennt sie »a profound
statement of the trauma they had gone through«'®. Die anfingliche Sprachlosigkeit
wird durch das Schreiben, das eigene Zeugnis, verwunden. Diese Verwindung'** lsst

98  Felman, Education, 49.

99  Ebd.

100 Schmidt, Fiir den Zeugen, 101.

101 Vgl. ausfiihrlich Caruth, Unclaimed.

102 Caruth, Trauma, 91. Vgl. dazu auch Terr, Remembered.

103 Felman, Education, 52.

104 »Verwindung« ist ein Terminus Heideggers. Er bezeichnet damit etwas der Uberwindung, dem
Uberschreiten oder Ubersteigen Analoges, das sich von diesem aber insofern unterscheidet, als
es sich weder dialektisch aufhebt noch komplett hinter sich l4sst. Vgl. Heidegger, Holzwege, 333;
ders., Vortrage, 71.78-79, sowie ders., Identitit, 25. Heidegger verwendet den Begriff selten, pro-

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

sich als konstitutiv fiir das Verstindnis der Adressat_innen eines Zeugnisses verstehen.
Es zeigt, dass das Zeugnis nicht nur fiir die Zeug_innen performativen Charakter hat,
sondern auch fiir seine Horer_innen. Zeug_innenschaft ethisch zu verstehen, wiirde
dann allem voran bedeuten, dass vom zu bezeugenden Widerfahrnis Unbetroffene sich
treffen und heimsuchen lassen, sich selbst der Krise aussetzen, um eine solche, auf einer
anderen Ebene, durchzumachen.

Dem Zeugnis Beachtung zu schenken, der Liicke zuzuhéoren, bedeutet, die Position
der unbeteiligt Dritten aufzugeben und sich dem Anderen auszuliefern — auf die Ge-
fahr hin, selbst in das Geschehen und die Krise der Zeug_innenschaft involviert zu wer-
den. »Es bedeutet, etwas zu konfrontieren, das selbst noch nicht abgeschlossen ist, son-
dern sich vollzieht, indem man ihm zuhért.«’* Die Frage bleibt freilich, ob es dabei zu ei-
nem Verstehen kommt. Auch in diesem Kontext kann Verstehen keiner Reprisentation
gleichgesetzt werden, weil auch hier die Reprisentation der Verfilschung anheimfillt.
Felman zieht aus den Erfahrungen, die sie mit den Student_innen gemacht hat, sodann
folgende Schlussfolgerung:

»| would venture to propose, today, as the accidental and yet generally valid lesson
| have learned from that class, that teaching in itself, teaching as such, takes place
precisely only through crisis, if it does not encounter either the vulnerability of the
explosiveness of an (explicit or implicit) critical and unpredictable dimension, it has
perhaps not truly taught: it has passed on some facts passed on some information
and some documents, with which the students or the audience — the recipients — can
for instance to what people during the occurrence of the Holocaust precisely did with
information that kept coming forth but that no one could recognize, and that no one
could therefore truly learn, read or put to use.<'°®

Felmans Fazit ist simpel: »[M]ake something happen, and not just transmit a passive
knowledge, pass on information that is preconceived, substantified, believed to be
known in advance, misguidedly believed, that is, to be (exclusively) a given.<'*” Was
sich im Sprechakt des Zeugnisses vollzieht, lasst sich nicht iibersetzen in eine andere
Darstellung, weil es damit das Gesagte ersetzen wiirde. Damit steht das Zeugnis, wie
Agamben bemerkt hatte, »auflerhalb sowohl des Archivs als auch des corpus des schon
Gesagten«®®. Das Zeugnis ist auch und gerade Sprech-Akt und damit Handlung — und
das nicht nur in Bezug auf seinen Entstehungskontext, sondern auch im Hinblick auf
seine Rezeption. »Make something happenc ist der Imperativ des Zeugnisses, der die
Adressat_innen in die Pflicht nimmyt, sich selbst zum Zeugnis zu verhalten. Wozu sie
sich zu verhalten haben, ist, worauf Felman mit Nachdruck verweist, a given, d.h. eine
Gabe. In der Gabe des Zeugnisses zeigt sich folglich die Aufgabe der Adressat_innen.
Wenn aber das Zeugnis den Charakter einer Handlung hat, muss es Gegenstand der

minent rezipiert wurde er aber von Gianni Vattimo, in dessen Philosophie er eine zentrale Rolle
einnimmt (vgl. besonders pointiert Vattimo, Nihilism).

105 Schmidt, Fiir den Zeugen, 101.

106 Felman, Education, 53.

107 Ebd.

108 WAb141.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

121


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Zeug_innenschaft und Sein

Ethik sein. Die ethische Dimension der Zeug_innenschaft zeigt sich denn insbesondere
in einer sekundiren Zeug_innenschaft, am Ort also, an dem sich die Adressat_innen
zum Zeugnis verhalten, um so selbst Zeugnis zu geben bzw. im Lévinas’schen Sinne
zu Zeug_innen zu werden. Zeug_innenschaft trigt in sich immer auch Aspekte non-
verbaler Kommunikation, was besonders dort greifbar wird, wo das Zeugnis auf seine
Horer_innen trifft. Es ist gerade Lévinas, im Unterschied zu Derrida und Agamben,
der diese pragmatische Dimension der Zeug_innenschaft stirker als die semantische
betont. »There is an overflowing of the said by a surplus of meaning, which is not just
the convergence of speech with acts, but an ethical openness or exposure to the other,
a gift implied in the giving of signs by an ego sled to sincerity, >responsibility<, and
snon-indifference« for the other [...].<!* Die Lévinas’schen Begriffe und Vorstellungen
der Aufrichtigkeit, Verantwortung, Stellvertretung, »Herrlichkeitc, des Unendlichen und
der Spur lassen sich darum als ethische Implikationen fiir eine sekundire Zeug_innen-
schaft, fiir die Rolle der Adressat_innen lesen und deuten.

4.6. Die Menschen als Zeugnisse: handelnde Zeug_innenschaft

Was Derrida und Agamben in ihren Uberlegungen zum Begriff und dem Phinomen der
Zeug_innenschaft umtreibt, ist der Umstand, dass die beiden konstitutiven Elemente
der Zeug_innenschaft — das Moment der Wahrnehmung und jenes ihrer Wiedergabe
— auseinanderfallen. Wihrend Derrida diesen Umstand zur Bedingung des Zeugnisses
tiberhaupt erhebt und folglich darin die unmégliche Moglichkeit der Zeug_innenschaft
erkennt, wird Letztere bei Agamben verdoppelt, insofern — aufgrund seiner Fokussie-
rung auf das Zeugnis der Shoah — er sie in die doppelte Subjektivitit zwischen den Wei-
terlebenden und den lebenden Toten einzeichnet. In beiden Fillen biirgen letztlich die
Zeug_innen fiir die sWahrheit« ihres Zeugnisses. Ihr Sein, ihre Subjektivitit wird durch
die (doppelte) Unmoglichkeit nicht infrage gestellt, sondern bestitigt. Wenn Lévinas’
Andere als diese Zeug_innen verstanden werden, dann wird auch in seinem Zeug_in-
nenschafts-Verstindnis dieses Sein und die an ihm hingende >Wahrheit« gewahrt: Die
Adressat_innen als heteronom-autonome Subjekte kdnnen nie eine Gewissheit oder ein
Wissen im Hinblick auf das ihnen gegebene Zeugnis liefern. Die Derrida’sche unersetz-
bare Einmaligkeit des Zeugnisses wird bei Lévinas dadurch gewahrt, dass die Erfah-
rung damit keine Gewissheit und kein Wissen begriindet, die den Adressat_innen dienen
wiirde, sich mit dem, was den Bezeugenden widerfahren ist, zu identifizieren. Was den
Adressat_innen im Horen des Zeugnisses widerfihrt, bleibt spurhaft.”®

109 Welz, Trauma, 122.

110 Den Aspekt des Hirens behandelt Lévinas ausfiihrlich in seinem Aufsatz Zwischen uns und ver-
kniipft ihn mit dem Gewissen: »Inwiefern das Sehen [vision] des Antlitzes nicht mehr Sehen, son-
dern Horen [audition] und Sprechen [parole] ist, inwiefern die Begegnung mit dem Antlitz — das
heifdt: dem Gewissen [la conscience morale] —als Bedingung des Bewufstseins und der Entlarvung
beschrieben werden kann, [..] inwiefern ich mir selbst als Antlitz begegnen kann, in welchem Ma-
Re schlieilich die Beziehung zum Nachsten oder zum Kollektiven unsere auf Verstehen nicht re-
duzierbare Beziehung zum Unendlichen ist — das sind die Themen, die sich aus dieser ersten Be-
streitung des Primats der Ontologie ergeben.« (A.a.0., 23.) Mit den ethischen Konsequenzen, die

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

Die Lévinas’sche Spur, die sich als das Zeugnis im Derrida’schen und Agamben’schen
Sinn verstehen lisst, das stets von seiner Unvollstindigkeit zeugt, weil die Zeug_innen
das zu bezeugende Widerfahrnis nicht bis zur letzten Konsequenz — dem Tod — erlebt
haben, ist dann Zeichen, wenn sie von ihren Adressat_innen als solche gelesen wird. Das
bedeutet, dass sekundire Zeug_innenschaft bedingt, den Zeug_innen einen Vertrauens-
vorschuss™ zu gewihren, zumal das Zeugnis in Lévinas’ Logik das Bezeugte voraussetzt.
Wie gezeigt, zeugt die Spur von einer Vergangenheit, auf die die Spur nicht verweisen
und die sie nicht anzeigen kann. Sie ist immer vom Verschwinden bedroht. Vor diese
Herausforderung sind nicht nur, worauf Agamben seinen Schwerpunkt legt, die Weiter-
lebenden gestellt, sondern auch die Adressat_innen: Als es daraufankam, waren sie nicht
dabei. Die Vergangenbheit, die bezeugt wird, ist ihnen erst einmal fremd. Sie ist aber im
Lévinas'schen Sinne nicht entbehrt noch verborgen, sondern durch die Zeug_innen —
als die Anderen - tritt sie den Adressat_innen — als heteronom-autonome Subjekte —
gegeniiber, sucht sie heim und zieht sie zur Verantwortung. In der Spur als Verweis auf
das unmégliche Zeugnis versprechen sich die Zeug_innen den Adressat_innen. Mit ihrem
Sein stehen sie dafiir ein, dass das, was sie bezeugen, wahr ist. Die sich daran anschlie-
Rende Frage ist dann, wie die Adressat_innen darauf »reagieren.

In Lévinas’ Logik steht dieses Versprechen immer schon in einem ethischen Zusam-
menhang von Ursache und Wirkung. Wie gezeigt, tritt in der Spur dem heteronom-au-
tonomen Subjekt das Andere gegeniiber und nimmt es so in die Pflicht. Das Unendliche,
das sich in der Spur zeigt, zeigt sich ja gerade nicht als solche, sondern »in a person's
own self-obligation«**, Ubertragen auf den Konnex von Zeug_innen und Adressat_in-
nen lisst sich darum sagen, dass im Zeugnis die Zeug_innen den Adressat_innen gegen-
iibertreten und sie zur Verantwortung ziehen. Der springende Punkt ist nun der, dass in
Lévinas’ Verstindnis es nicht das heteronom-autonome Subjekt ist, welches das Andere
angeht und sich so verantwortlich zeigt, sondern es verhilt sich gerade umgekehrt. Das
aber zieht zwei Konsequenzen nach sich:

Erstens erwichst die Verantwortung der Adressat_innen dem Zeugnis gegeniiber aus
dem Versprechen der Zeug_innen, es handelt sich also gerade nicht um einen Vertrau-
ens-Vorschuss, als wiirden die Adressat_innen den Zeug_innen zum Zeugnis und ihrem
Sein verhelfen — sie sind im Lévinas’schen Sinne ohnehin jenseits des Seins, gleichsam

3 — sondern indem die Zeug_innen bezeugen, wird das Vertrauen in sie

»liber-seiend«

gestiftet.
Zweitens werden die Adressat_innen erst in dem Moment zu den Adressat_innen als

solchen, da sie das Zeugnis horen. Thr Angesprochen-Sein durch das Zeugnis Anderer

macht sie zu Adressat_innen und nicht eine allfillig gonner_innenhafte Stellung, in der

Begegnung mit der Anderen als »conditio sine qua non des Bewusstseins« (Welz, Gewissenserfah-
rung, 212) zu verstehen, hat sich Welz ausfiihrlich und wiederholt beschaftigt. Vgl. dazu vor allem
dies., Keeping the Secret; dies., Preface, sowie insgesamt den von ihr herausgegebenen Sammel-
band Despite Oneself. Den Konnex zwischen den Phanomenen und Konzepten des Bewusstseins
und der Zeug_innenschaft erortert sie ausfithrlich in dies., Trauma.

111 S.dazu unten (IV.2.) ausfihrlicher.

112 Welz, Difficulties, 66.

113 Peperzak, Daf$ ein Gesprach wir sind, 28.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

123


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Zeug_innenschaft und Sein

Zeug_innen gleichsam vor Gericht gezogen werden, um gehért zu werden.”* Den Pro-
zess dieser Zeug_innenschaft eréffnen die Zeug_innen selbst, nicht ihr Auditorium.™
Die Adressat_innen gibt es nie »fiir sich«. Oder anders formuliert: »Der oder die Andere,
auf die ich immer schon bezogen bin, geht mich an auf eine Weise, die eine Selbstab-
schottung von vornherein ausschlie8t.«"® Wenn in der Lévinas’schen Logik das Subjekt-
Sein aus der Passivitit erwichst, hat das darum auch fiir die Rolle der Adressat_innen
zu gelten. Der erste Grund fiir die von Felman und Laub eruierte Krise der Zeug_innen-
schaft, nimlich dass die Vollstrecker_innen der Bestialitit des Zweiten Weltkrieges dar-
auf bedacht waren, alle Beweise der Shoah verbaliter auszuléschen, wird damit noch ei-
nen Schritt weiter als bei Agamben bedacht. Mit Lévinas lisst sich auch und gerade nach
den Konsequenzen fiir die Adressat_innen fragen, ihrem Beitrag gegen das Vergessen und
fiir das Erinnern.

Bei Agamben fithrt das von ihm postulierte doppelte Uberleben dazu, dass der so-
eben genannte Grund aus den Angeln gehoben wird: Der doppelten Unméglichkeit des
Zeugnisses — die lebenden Toten als vollstindige Zeug_innen, die nicht Zeugnis ablegen
konnen, und die Weiterlebenden, die Zeugnis ablegen kénnen, aber nicht vollstindige
Zeug_innen sind — wird von Agamben nicht das letzte Wort gelassen: In der doppel-
ten Unmoglichkeit des Zeugnisses wird der héhnischen Mahnung der SS widersprochen
und damit sichergestellt, dass keinem zu schnellem Verstehen oder Euphemismus statt-
gegeben wird. Mit Lévinas lisst sich dieses Widersprechen weiterdenken: Nicht nur die
Zeug_innen widersprechen der Mahnung, sondern auch die Adressat_innen, nimlich in
ihrem Héren auf das Zeugnis.™ Thr »Da hast Du mich!« arbeitet dem Vergessen entge-
gen, jedoch in der Weise, dass es die Alteritit des Zeugnisses wahrt.

Das lasst sich als Reaktion auf einen Aspekt der Krise der Adressat_innen lesen: Es
war im Besonderen Lyotard, der gerade auch in der rezipierenden Darstellung der Shoah
Formen des Vergessens sah: »Auschwitz« in Bildern und Worten wiederzugeben, ist ei-
ne Weise, dies zu vergessen.«"® Er postulierte, dass die wiederholte Erinnerung in Form
von Darstellungen gerade das Vergessen begiinstigen wiirde. Das Ereignis wird in der
Erinnerung immer stirker verformt, bis es schlief3lich durch die Darstellung ersetzt und
damitvergessen wird — ebenso wie bei Derrida die Zeug_innen in Analogie zu den Zeich-
ner_innen das Zeugnis bzw. die Zeichnung ersetzen. Dabei dachte Lyotard »nicht nur
an schlechte Filme oder Fernsehserien, an schlechte Romane oder >Augenzeugenberich-
te«, sondern vor allem »an Bilder und Texte, die aufgrund ihrer Strenge und Genauigkeit

114 Vgl. Liebsch, Aktuelle Historisierungen, 225: »Das Zeugesein fiir den Anderen als»>Sinn<des Selbst-
seins hat nirgendwo sonst seinen Ort als zwischen den Menschen, dort, wo sich kein unabhangiger
Dritter aufhalten und als Richter aufspielen kann.«

115 Wasein Hinweis daraufist, den Kontext des Gerichts fiir eine politisch-ethische Zeug_innenschaft
kritisch zu hinterfragen. S. dazu weiter unten I1.5.1.

116  Welz, Gewissenserfahrung, 213.

117 Wohlmuth, Die Tora, 34, hat darauf hingewiesen, dass Héren bei Lévinas immer schon Dolmet-
schenist. Vgl. dazu auch Welz, Wo Gott Gesicht und Stimme wird, 116f., die das Lévinas’sche Horen
als hermeneutischen Prozess deutet.

118 Lyotard, Heidegger und »die Juden, 37.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

am ehesten geeignet sein kénnten, zu verhindern, daf$ vergessen wird«"™. Dennoch hat
auch Lyotard die Notwendigkeit einer Darstellung der Shoah anerkannt, jedoch darauf
bestanden, dass diese ein Undarstellbares, Unsagbares in sich einschreiben miisse:

»Man muf3, gewifs, man muf in Wort und Bild einschreiben. Es kann nicht darum ge-
hen, der Notwendigkeit von Reprisentation und Darstellung zu entsagen. Das ware
die Siinde, sich heilig, gerettet zu wiahnen. Aber eines ist es, ob die Darstellung der
Rettung des Gedachtnisses dient, ein anderes, ob sie versucht, in der Schrift den Rest,
das unvergeRlich Vergessene zu bergen.«'*°

Dieses Undarstellbare, das die Adressat_innen des Zeugnisses der Shoah in threm eige-
nen Zeugnis, d.h. in ihrer Rezeption der Shoah, die dem Vergessen entgegenwirken soll,
zu leisten haben, lisst sich in Analogie zu Lévinas’ Spur deuten: Die Spur hilt das Undar-
stellbare, das Unsagbare, kurz: die Alteritit aufrecht, sie schiitzt sie gar. Das tun freilich
auch die Konzepte Derridas und Agambens, doch der Unterschied zu Lévinas liegt dar-
in begriindet, dass Derrida und Agamben einerseits nur implizit die Adressat_innen des
Zeugnisses mitberiicksichtigen, andererseits, und das wiegt schwerer, letztlich auf einer
sprachtheoretischen Ebene bleiben. Es lisst sich nimlich fragen, ob es nicht auch bei
ihnen zu einer Asthetisierung des Schreckens kommt, die letztlich doch wieder einem
Vergessen anheimfillt, weil das Unaussprechliche isthetisiert und damit nicht pragma-
tisch fassbar wird. Obwohl ihre Ansitze ethische Implikationen bergen, werden sie von
ihnen selbst nicht explizit. Lévinas’ Konzept der Spur indes fillt ohne seine ethischen
Implikationen in sich zusammen. Denn die Spur impliziert immer ein Gegeniiber. Ein
Gegeniiber, das das Subjekt zur Verantwortung zieht, ohne dass dieses ihr je ganz ent-
sprechen kann.

Die Verantwortung, die bei Lévinas aus dem Angesprochen-Sein durch das Andere
resultiert und sich als »Unfihigkeit zu schweigen« (JS 314) ausdriickt, nimmt im Sagen
die Form der Aufrichtigkeit an. Was Lévinas darum von den Adressat_innen »fordert« —

119  Ebd. In diesem Zusammenhang wird oft auch auf das von Adorno stammende und berithmt ge-
wordene Diktum »Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch« verwiesen. Der voll-
standige Satz der zum Diktum erhobenen Aussage lautet: »Noch das dufierste Bewufstsein vom
Verhidngnis droht zum Geschwitz zu entarten. Kulturkritik findet sich in der letzten Stufe der Dia-
lektik von Kultur und Barbarei gegeniiber: nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch,
und das frifdt auch die Erkenntnis an, die ausspricht, warum es unméglich ward, heute Gedichte
zu schreiben. Der absoluten Verdinglichung [...] ist der kritische Geist nicht gewachsen, solange er
beisich bleibtin selbstgentiigsamer Kontemplation [...].« (Adorno, Kulturkritik, 30.) Zu Adornos dif-
ferenzierenden, klarenden und erklarenden Aussagen zu diesem Diktum vgl. Kappel, In fremden
Spiegeln, 243f. Lyotard, Heidegger und »die Juden«, nennt unter anderen Steven Spielbergs Verfil-
mung der Geschichte Oskar Schindlers. Spielbergs »Schindlers Liste« wurde besonders prominent
von Kertész, Wem gehért Auschwitz, 149, — selbst Weiterlebender der Shoah — als »Kitsch« kriti-
siert, insofern hier»der Uberlebende [..] ohnmachtig [zu]sieht, wie man ihn um das einzige Habe
bringt: um die authentischen Erlebnisse«. Eine ausfiihrliche Besprechung der nicht nur berech-
tigten Kritik bietet Bachmann, Der abwesende Zeuge, 253—265. In der Sache sehr dhnlich wurde
Bernhard Schlink vorgeworfen, er wiirde, vor allem in seinem Roman »Der Vorleser«, einem »Ho-
locaust Lite« das Wort reden. Vgl. dazu Donahue, Holocaust Lite.

120 Lyotard, Heidegger und »die Judenc, 37. Dazu ausfiithrlicher Schlachter, Schreibweisen, 44—49.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

125


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Zeug_innenschaft und Sein

auch diese Forderung lisst sich streng betrachtet nur passiv denken -, ist eine Aufrich-
tigkeit der Adressat_innen den Zeug_innen gegeniiber. Der Sinn der Aufrichtigkeit aber
liegt im Bezeugen der >Herrlichkeit< als Ausdruck des Unendlichen. Indem die Adres-
sat_innen mit ihren eigenen Zeugnissen die Zeugnisse derer bezeugen, denen das wi-
derfahren ist, was jenseits des Seins ist, bestitigen sie nicht nur ihr Zeugnis und das Sein
der Zeug_innen, sondern auch ihr eigenes. Zeug_innenschaft geschieht, weil Menschen
sich annihern, im Wissen, dass sie sich nie gleich sein werden, dass es immer eine Liicke
zwischen ihnen geben wird. Doch es ist dieses Zwischen, das die Zeug_innenschaft auf-
rechterhilt, auch wenn die Zeug_innen lingst schweigen. Indem das Lévinas’sche Zeug-
nis ein Sagen ohne Gesagtes und damit ein seines Inhaltes vollig entleertes Zeugnis ist,
besteht es nur noch in seinem Vollzug. Das Register der Erkenntnis wird hier vom Re-
gister des Ethischen abgelost.”™ Bei Lévinas wird das Zeugnis so fundamental wie nur
moglich gedacht und damit auf das essentiell Wesentliche reduziert: ein Versprechen
und ein Vertrauen.”” Denn wenn das Zeugnis nicht auf einen autonomen Wissensakt
zuriickgefithrt werden kann, seine Gewissheit nicht in Evidenz griindet, sondern im un-
begriindeten und nicht selbst hergestellten Vertrauen, dann kann sich Zeug_innenschaft
nur im Miteinander von Menschen bewahren, bewahrheiten und bewihren.

»Das >Cerlst« des Zeugnisgebens und -annehmens, seine basale Struktur, so zeigt Lé-
vinas’ radikale Abstraktion von jedem Inhalt des Sagens, ist letztlich die Dualitit von
Geben und Annehmen. In dieser unauflésbaren Dualitdt von Versprechen und Vertrau-
enschenken, also in jenem>Zwischen<von Zeuge und Rezipient des Zeugnisses, offen-
bartsich, so lieRe sich mit Levinas sagen, eine irreduzible ethische Grundstruktur.«'*

Indem Lévinas stirker als Derrida und Agamben das Performativ des Zeugnisses betont,
dieses aber ausschlieflich als Ausdruck des Ethischen versteht, wird das Paradox der
Nachtriglichkeit der Erfahrung wenn nicht aufgelost, so doch als Aufgabe an (immer
schon) handlungs(be)fihig(t)e Subjekte adressiert. Zeug_innenschaft wird so zu einem
Prozess, der sich gleichsam selbst in der Zeit vollzieht — wenn sie auch unvollstindig
bleibt im Hinblick auf das, was sie bezeugt, eben Spur ist. Aber indem Lévinas Zeug_in-
nen und Adressat_innen zusammendenkt, gerit das, was bei Derrida und Agamben
letztlich statisch gedacht wird und in paradoxen Formeln verbleibt, in Bewegung. In
der »Bipolaritit des Wahrnehmens«*** — zwischen dem Bezeugen und Hoéren, das sich
nicht deckt — vollzieht sich die Zeug_innenschaft performativ. Im Sprech-Akt kénnen
die Sprechenden nachtriglich das Widerfahrnis einholen. Und insofern das Vergan-
gene im Zeugnis gegenwirtig wird, werden die Horer_innen selbst zu Zeug_innen

121 Vgl. Schmidt, Wissensquelle, 66.

122 Vgl. ebd. Anstelle eines Versprechens spricht Kramer, Vertrauen schenken, 132, von der Glaubwiir-
digkeit der Zeug_innen, der gegeniber sich die Adressat_innen mit einem Vertrauen in jene zu
verhalten haben.

123 Schmidt, Wissensquelle, 66. Dass Schmidt in ihrer Monografie Ethik und Episteme, in der sie
Zeug_innenschaft als soziale Wissenspraxis begriindet, Lévinas nicht beriicksichtigt, hingt damit
zusammen, dass sie die Position vertritt, die ethische Dimension bei Lévinas habe nie ein Wissen
zur Folge (vgl. a.a.0,, 21). S. dazu unten (1V.2.) ausfiihrlicher.

124 Kramer, Performativitit, 21. Vgl. auch dies., Zuschauer.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Emmanuel Lévinas: Das Zeugnis der Anderen als ethischer Imperativ

des Geschehens. Zeug_innenschaft vollzieht sich gleichsam zwischen Sprech- und
»Hoérakt«?,

Im Unterschied zu anderen Sprechakten miisste im Anschluss an Lévinas das Zeug-
nis darum als infentionaler Sprech-Akt verstanden werden. Zeug_innen verpflichten sich
in ihrem Zeugnis mit ihrem Sein: »Telling someone something is not simply giving ex-
pression to what’s on your mind, but is making a statement with the understanding that
here it is you [..] that is to be relied on.«'*® Soll auf das Sein der Zeug_innen gesetzt
werden, impliziert dies aber Adressat_innen, die jene als solche wahrnehmen und be-
stitigen. Denn: »Like other speech-acts, testimonial speech-acts look for an appropri-
ate response from their hearers. [...] To understand the speech-act for what it is — an
act of telling, informing or whatever - is to understand that this is the response which
the speaker looks for.«*” Das Lévinas’sche »Da hast Du mich!« l3sst sich im Kontext der

128 yerstehen. Die zahlreichen Studien zum

Zeug_innenschaft als »Hier, ich hore Dich!«
Zusammenhang von Traumatisierungen durch die Shoah und Zeug_innenschaft zeigen,
dass die Wiedererlangung der Subjektivitit, des eigenen Seins — das, was in den natio-
nalsozialistischen Lagern mit allen Mitteln zu zerstoren versucht wurde und auch zer-
stort wurde — in nicht wenigen Fillen davon abhingt, ob das Zeugnis gehort wird. Auch

Caruth hilt darum fest:

»Sowohl aus der psychoanalytischen als auch der historischen Analyse des Traumas
gewinnen wir [...] den entscheidenden Hinweis, daf’ das inhdrente Losl6sen des Trau-
mas vom Zeitpunkt seines urspriinglichen Geschehens auch eine Méglichkeit bietet,
aus der dem Trauma eigenen Isolierung herauszutreten: Die von Nachtraglichkeit ge-
zeichnete Ceschichte des Traumas kann sich nur dadurch ereignen, daf ein anderer
dieser Geschichte zuhort. [...] Dieses Sprechen und Zuhéren [..] hangen nicht davon ab,
was wir voneinander wissen, sondern davon, was wir noch nicht [..] wissen. In einem
von Katastrophen gezeichneten Zeitalter vermag das Traumadie Verbindung zwischen
Kulturen herstellen: nicht als einfaches Verstehen [...] von anderen, sondern vielmehr
als unserer Fahigkeit, innerhalb der Traumata der zeitgendssischen Geschichte die Be-

wegung zu vernehmen, die uns alle von uns selbst weggefiihrt hat.«'*

Das Performativ, welches das Statische und damit das eigentliche Vergangene in die
Zeit bringt, verweist auf einen wesentlichen Aspekt einer Ethik der Zeug_innenschaft,
insofern sie die Zuhorer_innen selbst zu Zeug_innen macht. In ihrer Antwort als Horen
konstituieren sie sich selbst und die Zeug_innen.”® Weil das Verhiltnis zu den Ande-
ren »nicht zuerst ein intellektuelles Verhiltnis [ist], in dem es ums Verstehenwollen
geht, sondern ein alle Sinne involvierendes Horen und Sprechen, das [..] ethische [..]

131

Bedeutung hat«®, lisst sich mit Lévinas Zeug_innenschaft nur im Wechselverhiltnis

125 Kramer, Medium, 232. Vgl. auch dies., Vertrauen schenken, 126—132.

126 Moran, Getting Told, 8.

127 Welbourne, Is Hume Really a Reductivist, 416.

128 Vgl. Casper, Geisel, 199, der das Vernehmen des Anderen als »ein urspringliches, vorbehaltloses«
Hdren versteht.

129 Caruth, Trauma, 98.

130 Vgl. Liebsch, Bezeugung, 173f.

131 Welz, Gewissenserfahrung, 210.

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [

127


https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Zeug_innenschaft und Sein

von Zeug_innen und Adressat_innen denken. Die unmogliche Moglichkeit Derridas
und die doppelte Unmoglichkeit Agambens werden mit Lévinas und iber ihn hinaus
zur praktischen Aufgabe, das bedeutet zum ethischen Imperativ®®*. Denn nur, wo der
Mensch Zeugnis gibt, vermag er der Verantwortung gegeniiber den Anderen zu entspre-
chen und ist im Lévinas’schen Sinne Subjekt.”® Das Zeugnis macht den Menschen zum
Menschen, seine Adressat_innen zu Mitmenschen — und umgekehrt. Oder kiirzer: Im
Zeugnis ist der Mensch, d.h., der Mensch ist Zeugnis."**

132 Vgl. Casper, Der Zugang, 272.

133 Vgl. Lévinas, Ethik und Unendliches, 72: »In diesem Buch [sc. Jenseits des Seins] spreche ich von
der Verantwortung als der wesentlichen, primidren und grundlegenden Struktur der Subjektivitat.
Denn ich beschreibe die Subjektivitit mithilfe ethischer Begriffe. Die Ethik erscheint hier nicht
als Supplement zu einer vorgegebenen existentiellen Basis; innerhalb der als Verantwortlichkeit
verstandenen Ethik wird der eigentliche Knoten des Subjektiven gekniipft.«

134 Dabei liegt es in der Reziprozitit des Zeug_innenschafts-Phdnomens per se begriindet, dass je-
nes Sein zuweilen starker ein Werden, nimlich ein Prozess des Mehr-und-mehr-mitmenschlich-
Werdens ist. Vgl. dazu die Darstellung von Derridas Position, bei dem es gerade der Prozess des
Bezeugens ist, der das Subjekt konstituiert (11.2).

hittps://dol.org/10.14361/9783839468333-011 - am 14.02.2026, 11:20:36. - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

